Pensées

Stéphane Darbé






Extraits

Par Blaise Pascal

BLAISE PASCAL

Quand on veut reprendre avec
utilité, et montrer a un autre qu’il se
trompe, il faut observer par quel coté
il envisage la chose, car elle est vraie
ordinairement de ce coté-la, et lui
avouer cette vérité, mais lui faire



découvrir le cote par ou elle est
fausse. Il se contente de cela, car il
voit qu’il ne se trompait pas, et qu’il
manque seulement a voir tous les
cOtés ; or on ne se fache pas de ne
pas tout voir, mais on ne veut pas
s’étre trompe¢ ; et peut-€tre que cela
vient de ce que naturellement
I’homme ne peut tout voir, et de ce
que naturellement il ne se peut
tromper dans le co6té qu’il envisage.

L’¢loquence est un art de dire les
choses de telle facon :

Que ceux a qui I’on parle puissent
les entendre sans peine et avec
plaisir ;

Qu’ils s’y sentent intéressés, en sorte
que I’amour-propre les porte plus
volontiers a y faire réflexion.



4

Il faut se mettre a la place de ceux
qui doivent nous entendre, et faire
essal sur son propre cceur du tour
qu’on se donne a son discours.

La maladie principale de 1’homme
est la curiosité inquicte des choses
qu’il ne peut savoir.

Voulez-vous qu’on croie du bien de
vous ? n’en dites pas.

Quand on est instruit, on comprend
que la nature ayant gravé son image
et celle de son auteur dans toutes
choses, elles tiennent presque toutes
de sa double infinite.

Mais I'infinité en petitesse est bien
moins visible.

Ainsi, lorsqu’ils ne découvrent que
des imperfections et des vices que



nous avons en effet, 1l est visible
qu’ils ne nous font point de tort,
puisque ce ne sont pas eux qui en
sont cause, et qu’ils nous font un
bien, puisqu’ils nous aident a nous
délivrer d’un  mal, qui est
I’ignorance de ces imperfections.

Nous haissons la vérité, on nous la
cache ; nous aimons a étre trompes,
on nous trompe. L’'union qui est
entre les hommes n’est fondée que
sur cette mutuelle tromperie.

Dire la vérité est utile a celui a qui
on la dit, mais désavantageux a ceux
qui la disent, parce qu’ils se font
hair.

Personne ne parle de nous en notre

présence comme il en parle en notre
absence.



L’homme n’est donc que
déguisement, que mensonge et
hypocrisie, et en soi-méme et a
I’égard des autres.

Ainsi la vie n’est qu’une illusion
perpétuelle.

Je mets en fait que si tous les
hommes savaient ce qu’ils disent les
uns des autres, il n’y aurait pas
quatre amis dans le monde.

Quand notre passion nous porte a
faire quelque chose, nous oublions
notre devoir.

Quand on se porte bien, on admire
comment on pourrait faire si on était
malade ; quand on I’est, on prend
meédecine gaiement : le mal y résout.



La nature nous rendant toujours
malheureux en tous états, nos désirs
nous figurent un €tat heureux, parce
qu’ils joignent a I’état ou nous
sommes les plaisirs de 1’¢tat ou nous
ne sommes pas ; et, quand nous
arriverions a ces plaisirs, nous ne
serions pas heureux pour cela, parce
que nous aurions d’autres désirs
conformes a ce nouvel ¢tat.

Une ville, une campagne, de loin est
une ville et une campagne ; mais, a
mesure qu’on s’approche, ce sont de
maisons, des arbres, des tuiles, des
feuilles, des herbes, des fourmis, des
jambes de fourmis, a I’infini. Tout
cela s’enveloppe sous le nom de
campagne.



Le temps gucérit les douleurs et les
querelles, parce qu’on change : on
n’est plus la méme personne. Ni
I’offensant, ni I’offensé€, ne sont plus
eux-meémes.

Rien n’est si insupportable a
I’homme que d’étre dans un plein
repos, sans passions, sans affaire,
sans divertissement, sans
application. Il sent alors son néant,
son impuissance, son abandon, son
insuffisance, son vide. Incontinent il
sortira du fond de son ame 1’ennui,
la noirceur, la tristesse, le chagrin, le
désespoir.

Quelle vanit¢ que la peinture, qui
attire I’admiration par la
ressemblance des choses dont on
n’admire point les originaux.



9

Nous ne nous contentons pas de la
vie que nous avons en nous et notre
propre €tre : nous voulons vivre dans
I’tidée des autres d’une vie
imaginaire, et nous nous efforcons
pour cela de paraitre. Nous
travaillons incessamment a embellir
et conserver notre €tre imaginaire et
négligeons le véritable. Et si nous
avons ou de la tranquillité, ou de la
générosite, ou la fidélité, nous nous
empressons de le faire savoir, afin
d’attacher ces vertus-la a notre autre
étre, et les détacherions plutot de
nous pour les joindre a [Dautre.
Grande marque du néant de notre
propre étre, de n’étre pas satisfait de
I’un sans 1’autre, et d’échanger
souvent [’un pour ’autre.



10

La conduite de Dieu, qui dispose
toute chose avec douceur, est de
mettre la religion dans ’esprit par
les raisons, et dans le cceur par la
grace. Mais de la vouloir mettre dans
I’esprit et dans le ceeur par la force
et par les menaces, ce n’est pas y
mettre la religion, mais la terreur.

Il faut, en tout dialogue et discours,
qu’on puisse dire a ceux qui s’en
offensent : « de quoi vous plaignez-
vous ? »

Il faut faire pour eux ce que nous
voudrions qu’on fit pour nous si
nous ¢tions a leur place.

Afin que la passion ne nuise point,
faisons comme s’il n’y avait que huit
jours de vie.



11

Saint Augustin a vu qu’on travaille
pour ’incertain (vanité) sur mer, en
bataille, etc. « A quoi bon car ce qu’il
y a sur la terre finira un jour par
disparaitre. »



Saint Augustin

12




13

« j’aurais bientot quitté les plaisirs,
disent-ils, si j’avais la foi. » Et moi
je vous dis : « vous auriez bientot la
fo1, si vous aviez quitte les plaisirs. »

Les uns craignent de perdre Dieu et
les autres craignent de le trouver.

Celui qui aime quelqu’un a cause de
sa beauté, 1’aime-t-il ? non ; car la
petite vérole, qui tuera la beauté sans
tuer la personne, fera qu’il ne
I’aimera plus.

Il est dangereux de dire au peuple
que les lois ne sont pas justes, car il
n’y obé€it qu’a cause qu’il les croit
justes.

L’homme est vain parce que 1’estime

qu’il fait des choses n’est point
essentielle.



14

La tyrannie consiste au désir de
domination. Elle est de vouloir avoir
par une voie ce qu’on ne peut avoir
que par une autre.

Il est vrai de dire que tout le monde
est dans I’illusion ; car, encore que
les opinions du peuple soient saines,
elles ne le sont pas dans sa téte, car
il pense que la vérité est ou elle n’est
pas.

La grandeur a besoin d’étre quittée
pour ¢&tre sentie. La continuité
dégolte en tout ; le froid est agréable
pour se chauffer.

Toute la dignité de I’homme consiste
en la pensée.

Ceux qui sont dans le déreglement
disent a ceux qui sont dans 1’ordre



15

que ce sont eux qui s’¢loignent de la
nature, et 1ls croient la suivre.

On dira que I’homicide est mauvais
; Oul, car nous connaissons bien le
mal et le faux.

Tous les hommes recherchent d’étre
heureux ; cela est sans exception ;
quelques différents moyens qu’ils y
emploient, ils tendent tous a ce but.
Ce qui fait que les uns vont a la
guerre, et que les autres n’y vont pas,
est ce méme désir, qui est dans tous
les deux, accompagné de différentes
vues. La volonté ne fait jamais la
moindre démarche que vers cet
objet. C’est le motif de toutes les
actions de tous les hommes, jusqu’a
ceux qui vont se pendre.



16

Les uns recherchent le bonheur dans
I’autorité, les autres dans les
curiosités et dans les sciences, les
autres dans les voluptés.

Le vrai bien, le vrai bonheur doit étre
tel que tout le monde peut le
posséder a la fois, sans diminution et
sans envie, et que personne ne peut
perdre contre son gre.

Les sens, indépendants de la raison,
et souvent maitre de la raison, I’ont
emporté a la recherche des plaisirs.

Que peut-on donc avoir que de
I’estime pour une religion qui
connait si bien les défauts de
I’homme, et que du désir pour la
vérité d’une religion qui y promet
des remedes si souhaitables.



17

« S1j’avais vu un miracle, disent-ils,
je me convertirais. » Comment
assurent-ils qu’ils feraient ce qu’ils
ignorent ?

Il est vrai qu’il y a de la peine, en
entrant dans la piéte. Mais cette
peine ne vient pas de la piété qui
commence d’étre en nous, mais de
I’impiété qui y est encore. Si nos
sens ne s’opposaient pas a la
pénitence, et que notre corruption ne
s’opposait pas a la pureté de Dieu, il
n’y aurait en cela rien de pénible
pour nous. Nous ne souffrons qu’a
proportion que le vice, qui nous est
naturel, résiste a la  grace
surnaturelle ; notre coeur se sent
deéchiré entre des efforts contraires.
Il serait bien injuste d’imputer cette
violence a Dieu qui nous attire, au



18

lieu de I’attribuer au monde qui nous
retient.

Pour prouver Jeésus-Christ, nous
avons les prophéties qui sont des
preuves solides.

Ceux qui ont connu Dieu sans
connaitre leur misere ne ’ont pas
glorifié, mais s’en sont glorifié.

J>aime tous les hommes comme mes
freres parce qu’ils sont tous rachetes.
Jaime la pauvreté parce que Jésus
I’a aimée. J’aime les biens parce
qu’ils donnent le moyen d’en
assister les misérables.

Nous implorons Dieu afin qu’il nous
delivre de nos vices.

Les gens blasphement la religion
chrétienne  parce qu’ils la



19

connaissent mal. Ils s’imaginent
qu’elle consiste simplement en
I’adoration d’un Dieu considére
comme grand et puissant et ¢ternel ;
ce qui est proprement le déisme,
presque aussi ¢loigné de la religion
chrétienne que ’athéisme, qui y est
tout a fait contraire. Et de 1a ils
concluent que cette religion n’est
pas véritable, parce qu’ils ne voient
pas que toutes choses concourent a
I’¢établissement de ce point, que Dieu
ne se manifeste pas aux hommes
avec toute 1I’évidence qu’il pourrait
faire.

Le Dieu d’Abraham, le Dieu
d’Isaac, le Dieu de Jacob, le Dieu
des chrétiens, est un Dieu d’amour et
de consolation ; c¢’est un Dieu qui
remplit I’ame et le coeur de ceux



20

qu’il possede ; ¢’est un Dieu qui leur
fait sentir intérieurement leur
misere, et sa miséricorde infinie ; qui
s’unit au fond de leur ame ; qui la
remplit d’humilité, de joie, de
confiance et d’amour.

Dans la nature, on voit un Dieu
présent mais aussi un Dieu ¢€loigné.
On y voit assez pour connaitre qu’on
I’a perdu, mais il est nécessaire
qu’on ne le voie pas suffisamment
pour croire qu’on le possede.

Les hommes sont indignes de Dieu
par leur corruption et capable de lui
par leur premicre nature.

Le mot « ennemi » de Dieu désigne
les passions des hommes.



21

La nature a des perfections pour
montrer qu’elle est 'image de Dieu,
et des défauts pour montrer qu’elle
n’en est que I’1mage.

Le monde subsiste pour exercer
mis€ricorde et jugement, non pas
comme si les hommes y étaient
sortant des mains de Dieu, mais
comme des ennemis de Dieu
auxquels il donne, par grace, assez
de lumiere pour revenir, s’ils le
veulent chercher et le suivre, mais
pour les punir, s’ils refusent de le
chercher ou de le suivre.

Que les biens temporels sont faux, et
que le vrai bien est d’étre uni a Dieu.



22

Ceux qui voudraient ruiner la verité
de notre religion, fondée sur Moise,
’établissent par la méme autorité
par ou ils ’attaquent. Ainsi, par cette
providence, elle subsiste toujours.

Pour prouver 1’authenticité des deux
testaments, i1l suffit de voir si les
prophéties de ’un sont accomplies
en [’autre.

La nature est une image de la grace.

En Dieu la parole ne differe pas de
I’intention, car il est véritable.

Ainsi il y a deux natures en nous :
I’une bonne, 1’autre mauvaise.

Le royaume de Dieu est dans vous.

Prenons maintenant la volonté de
Dieu : tout ce qu’il veut nous est bon



23

et juste, tout ce qu’il ne veut pas,
mauvais.

Saint Paul nous dit : « le royaume de
Dieu ne consiste pas en la chair, mais
en ’esprit ; les ennemis des hommes
n’¢taient pas les Babyloniens, mais
les passions. »

L’unique objet de I’Ecriture est la
charité.

La preuve de Jésus-Christ : c’est une
suite d’hommes, durant quatre mille
ans, qui, constamment et sans
variation, viennent, 1’un a la suite de
I’autre, prédire ce méme aveénement
de Jésus-Christ.

Jésus-Christ, que les  deux
Testaments regardent, 1’Ancien



24

comme son attente, le Nouveau
comme son modele.

Alors Jésus-Christ vient dire aux
hommes qu’ils n’ont point d’autres
ennemis qu’eux-memes, que ce sont
leurs passions qui les séparent de
Dieu, qu’il vient pour les détruire, et
pour leur donner la grace, afin de
faire d’eux tous une Eglise sainte,
qu’il vient ramener dans cette Eglise
les paiens et les Juifs, qu’il vient
détruire les idoles des uns et la
superstition des autres.

La grandeur des gens d’esprit est
invisible aux rois, aux riches, a tous
ces gens de chair.

La grandeur de la sagesse, qui n’est
nulle sinon de Dieu, est invisible aux
charnels.



25

Les prophéties, les miracles, les
divinations par les songes, les
sortileges, etc. Si de tout cela il n’y
avait jamais eu rien de veritable, on
n’en aurait jamais rien cru : et ainsi,
au lieu de conclure qu’il n’y a point
de vrais miracles parce qu’il y en a
tant de faux, 1l faut dire au contraire
qu’ll y a certainement de vrais
miracles, puisqu’il y en a de faux, et
qu’il n’y en a de faux que par cette
raison qu’il y en a de vrais. Il faut
raisonner de la méme sorte pour la
religion ; car il ne serait pas possible
que les hommes se fussent imaginés
tant de fausses religions, s’il n’y en
avait une véritable. L’objection a
cela, c’est que les sauvages ont une
religion : mais on répond a cela que
c’est qu’ils en ont entendu parler.



26

Ainsi, 1l ne serait pas possible qu’il
y elt tant de faux miracles s’il n’y en
avait de vrais, ni tant de fausses
révélations s’il n’y en avait une
véritable. Car s’1l n’y avait jamais eu
de tout cela, il est comme impossible
que les hommes se le fussent
imaginé.

Miracle ne signifie pas toujours
miracle. Miracle signifie crainte, et
est ainsi en [’hébreu.

S’il n’y avait point de faux miracles,
il y aurait certitude. S’il n’y avait
point de regle pour les discerner, les
miracles seraient inutiles, et il n’y
aurait pas de raison de croire.

Le Pape, en établissant une vérite,
n’en exclut pas toujours une autre.



27

En montrant la vérité, on la fait
croire ; mais en montrant 1’injustice
des ministres, on ne la corrige pas.

Jamais on ne fait le mal si
pleinement et si gaiement que quand
on le fait par conscience.

Qui veut donner le sens de 1I’Ecriture
et ne le prend point de 1’Ecriture, est
ennemi de 1’Ecriture.

Les gens font de I’exception la regle.
(Par exemple les pédophiles dans
I’Eglise.)

Critique de D’Eglise : Dieu ne
regarde que I’intérieur : I’Eglise ne
juge que par ’extérieur. Dieu absout
aussitot qu’il voit la pénitence dans
le cceur ; I’Eglise, quand elle la voit
dans les ceuvres.



28

Faut-il tuer pour empécher qu’il n’y
ait des méchants ? c’est en faire deux
au lieu d’un.



