
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Pensées 
      

Stéphane Darbé 
      



1 
 

 

  



2 
 

Extraits 

 

Par Blaise Pascal 

 

 

 

Quand on veut reprendre avec 

utilité, et montrer à un autre qu’il se 

trompe, il faut observer par quel côté 

il envisage la chose, car elle est vraie 

ordinairement de ce côté-là, et lui 

avouer cette vérité, mais lui faire 



3 
 

découvrir le côté par où elle est 

fausse. Il se contente de cela, car il 

voit qu’il ne se trompait pas, et qu’il 

manque seulement à voir tous les 

côtés ; or on ne se fâche pas de ne 

pas tout voir, mais on ne veut pas 

s’être trompé ; et peut-être que cela 

vient de ce que naturellement 

l’homme ne peut tout voir, et de ce 

que naturellement il ne se peut 

tromper dans le côté qu’il envisage. 

L’éloquence est un art de dire les 

choses de telle façon :  

Que ceux à qui l’on parle puissent 

les entendre sans peine et avec 

plaisir ;  

Qu’ils s’y sentent intéressés, en sorte 

que l’amour-propre les porte plus 

volontiers à y faire réflexion. 



4 
 

Il faut se mettre à la place de ceux 

qui doivent nous entendre, et faire 

essai sur son propre cœur du tour 

qu’on se donne à son discours. 

La maladie principale de l’homme 

est la curiosité inquiète des choses 

qu’il ne peut savoir. 

Voulez-vous qu’on croie du bien de 

vous ? n’en dites pas. 

Quand on est instruit, on comprend 

que la nature ayant gravé son image 

et celle de son auteur dans toutes 

choses, elles tiennent presque toutes 

de sa double infinité. 

Mais l’infinité en petitesse est bien 

moins visible. 

Ainsi, lorsqu’ils ne découvrent que 

des imperfections et des vices que 



5 
 

nous avons en effet, il est visible 

qu’ils ne nous font point de tort, 

puisque ce ne sont pas eux qui en 

sont cause, et qu’ils nous font un 

bien, puisqu’ils nous aident à nous 

délivrer d’un mal, qui est 

l’ignorance de ces imperfections. 

Nous haïssons la vérité, on nous la 

cache ; nous aimons à être trompés, 

on nous trompe. L’union qui est 

entre les hommes n’est fondée que 

sur cette mutuelle tromperie. 

Dire la vérité est utile à celui à qui 

on la dit, mais désavantageux à ceux 

qui la disent, parce qu’ils se font 

haïr. 

Personne ne parle de nous en notre 

présence comme il en parle en notre 

absence. 



6 
 

L’homme n’est donc que 

déguisement, que mensonge et 

hypocrisie, et en soi-même et à 

l’égard des autres. 

Ainsi la vie n’est qu’une illusion 

perpétuelle. 

Je mets en fait que si tous les 

hommes savaient ce qu’ils disent les 

uns des autres, il n’y aurait pas 

quatre amis dans le monde. 

Quand notre passion nous porte à 

faire quelque chose, nous oublions 

notre devoir. 

Quand on se porte bien, on admire 

comment on pourrait faire si on était 

malade ; quand on l’est, on prend 

médecine gaiement : le mal y résout. 



7 
 

La nature nous rendant toujours 

malheureux en tous états, nos désirs 

nous figurent un état heureux, parce 

qu’ils joignent à l’état où nous 

sommes les plaisirs de l’état où nous 

ne sommes pas ; et, quand nous 

arriverions à ces plaisirs, nous ne 

serions pas heureux pour cela, parce 

que nous aurions d’autres désirs 

conformes à ce nouvel état. 

Une ville, une campagne, de loin est 

une ville et une campagne ; mais, à 

mesure qu’on s’approche, ce sont de 

maisons, des arbres, des tuiles, des 

feuilles, des herbes, des fourmis, des 

jambes de fourmis, à l’infini. Tout 

cela s’enveloppe sous le nom de 

campagne. 



8 
 

Le temps guérit les douleurs et les 

querelles, parce qu’on change : on 

n’est plus la même personne. Ni 

l’offensant, ni l’offensé, ne sont plus 

eux-mêmes. 

Rien n’est si insupportable à 

l’homme que d’être dans un plein 

repos, sans passions, sans affaire, 

sans divertissement, sans 

application. Il sent alors son néant, 

son impuissance, son abandon, son 

insuffisance, son vide. Incontinent il 

sortira du fond de son âme l’ennui, 

la noirceur, la tristesse, le chagrin, le 

désespoir. 

Quelle vanité que la peinture, qui 

attire l’admiration par la 

ressemblance des choses dont on 

n’admire point les originaux. 



9 
 

Nous ne nous contentons pas de la 

vie que nous avons en nous et notre 

propre être : nous voulons vivre dans 

l’idée des autres d’une vie 

imaginaire, et nous nous efforçons 

pour cela de paraître. Nous 

travaillons incessamment à embellir 

et conserver notre être imaginaire et 

négligeons le véritable. Et si nous 

avons ou de la tranquillité, ou de la 

générosité, ou la fidélité, nous nous 

empressons de le faire savoir, afin 

d’attacher ces vertus-là à notre autre 

être, et les détacherions plutôt de 

nous pour les joindre à l’autre. 

Grande marque du néant de notre 

propre être, de n’être pas satisfait de 

l’un sans l’autre, et d’échanger 

souvent l’un pour l’autre. 



10 
 

La conduite de Dieu, qui dispose 

toute chose avec douceur, est de 

mettre la religion dans l’esprit par 

les raisons, et dans le cœur par la 

grâce. Mais de la vouloir mettre dans 

l’esprit et dans le cœur par la force 

et par les menaces, ce n’est pas y 

mettre la religion, mais la terreur. 

Il faut, en tout dialogue et discours, 

qu’on puisse dire à ceux qui s’en 

offensent : « de quoi vous plaignez-

vous ? » 

Il faut faire pour eux ce que nous 

voudrions qu’on fît pour nous si 

nous étions à leur place. 

Afin que la passion ne nuise point, 

faisons comme s’il n’y avait que huit 

jours de vie. 



11 
 

Saint Augustin a vu qu’on travaille 

pour l’incertain (vanité) sur mer, en 

bataille, etc. « A quoi bon car ce qu’il 

y a sur la terre finira un jour par 

disparaître. » 

 

 

 

 

 

  



12 
 

Saint Augustin 

 

 



13 
 

« j’aurais bientôt quitté les plaisirs, 

disent-ils, si j’avais la foi. » Et moi 

je vous dis : « vous auriez bientôt la 

foi, si vous aviez quitté les plaisirs. » 

Les uns craignent de perdre Dieu et 

les autres craignent de le trouver. 

Celui qui aime quelqu’un à cause de 

sa beauté, l’aime-t-il ? non ; car la 

petite vérole, qui tuera la beauté sans 

tuer la personne, fera qu’il ne 

l’aimera plus. 

Il est dangereux de dire au peuple 

que les lois ne sont pas justes, car il 

n’y obéit qu’à cause qu’il les croit 

justes. 

L’homme est vain parce que l’estime 

qu’il fait des choses n’est point 

essentielle. 



14 
 

La tyrannie consiste au désir de 

domination. Elle est de vouloir avoir 

par une voie ce qu’on ne peut avoir 

que par une autre. 

Il est vrai de dire que tout le monde 

est dans l’illusion ; car, encore que 

les opinions du peuple soient saines, 

elles ne le sont pas dans sa tête, car 

il pense que la vérité est où elle n’est 

pas. 

La grandeur a besoin d’être quittée 

pour être sentie. La continuité 

dégoûte en tout ; le froid est agréable 

pour se chauffer. 

Toute la dignité de l’homme consiste 

en la pensée. 

Ceux qui sont dans le dérèglement 

disent à ceux qui sont dans l’ordre 



15 
 

que ce sont eux qui s’éloignent de la 

nature, et ils croient la suivre. 

On dira que l’homicide est mauvais 

; oui, car nous connaissons bien le 

mal et le faux. 

Tous les hommes recherchent d’être 

heureux ; cela est sans exception ; 

quelques différents moyens qu’ils y 

emploient, ils tendent tous à ce but. 

Ce qui fait que les uns vont à la 

guerre, et que les autres n’y vont pas, 

est ce même désir, qui est dans tous 

les deux, accompagné de différentes 

vues. La volonté ne fait jamais la 

moindre démarche que vers cet 

objet. C’est le motif de toutes les 

actions de tous les hommes, jusqu’à 

ceux qui vont se pendre.  



16 
 

Les uns recherchent le bonheur dans 

l’autorité, les autres dans les 

curiosités et dans les sciences, les 

autres dans les voluptés. 

Le vrai bien, le vrai bonheur doit être 

tel que tout le monde peut le 

posséder à la fois, sans diminution et 

sans envie, et que personne ne peut 

perdre contre son gré. 

Les sens, indépendants de la raison, 

et souvent maître de la raison, l’ont 

emporté à la recherche des plaisirs. 

Que peut-on donc avoir que de 

l’estime pour une religion qui 

connaît si bien les défauts de 

l’homme, et que du désir pour la 

vérité d’une religion qui y promet 

des remèdes si souhaitables. 



17 
 

« Si j’avais vu un miracle, disent-ils, 

je me convertirais. » Comment 

assurent-ils qu’ils feraient ce qu’ils 

ignorent ? 

Il est vrai qu’il y a de la peine, en 

entrant dans la piété. Mais cette 

peine ne vient pas de la piété qui 

commence d’être en nous, mais de 

l’impiété qui y est encore. Si nos 

sens ne s’opposaient pas à la 

pénitence, et que notre corruption ne 

s’opposait pas à la pureté de Dieu, il 

n’y aurait en cela rien de pénible 

pour nous. Nous ne souffrons qu’à 

proportion que le vice, qui nous est 

naturel, résiste à la grâce 

surnaturelle ; notre cœur se sent 

déchiré entre des efforts contraires. 

Il serait bien injuste d’imputer cette 

violence à Dieu qui nous attire, au 



18 
 

lieu de l’attribuer au monde qui nous 

retient. 

Pour prouver Jésus-Christ, nous 

avons les prophéties qui sont des 

preuves solides. 

Ceux qui ont connu Dieu sans 

connaître leur misère ne l’ont pas 

glorifié, mais s’en sont glorifié. 

J’aime tous les hommes comme mes 

frères parce qu’ils sont tous rachetés. 

J’aime la pauvreté parce que Jésus 

l’a aimée. J’aime les biens parce 

qu’ils donnent le moyen d’en 

assister les misérables. 

Nous implorons Dieu afin qu’il nous 

délivre de nos vices. 

Les gens blasphèment la religion 

chrétienne parce qu’ils la 



19 
 

connaissent mal. Ils s’imaginent 

qu’elle consiste simplement en 

l’adoration d’un Dieu considéré 

comme grand et puissant et éternel ; 

ce qui est proprement le déisme, 

presque aussi éloigné de la religion 

chrétienne que l’athéisme, qui y est 

tout à fait contraire. Et de là ils 

concluent que cette religion n’est 

pas véritable, parce qu’ils ne voient 

pas que toutes choses concourent à 

l’établissement de ce point, que Dieu 

ne se manifeste pas aux hommes 

avec toute l’évidence qu’il pourrait 

faire. 

Le Dieu d’Abraham, le Dieu 

d’Isaac, le Dieu de Jacob, le Dieu 

des chrétiens, est un Dieu d’amour et 

de consolation ; c’est un Dieu qui 

remplit l’âme et le cœur de ceux 



20 
 

qu’il possède ; c’est un Dieu qui leur 

fait sentir intérieurement leur 

misère, et sa miséricorde infinie ; qui 

s’unit au fond de leur âme ; qui la 

remplit d’humilité, de joie, de 

confiance et d’amour. 

Dans la nature, on voit un Dieu 

présent mais aussi un Dieu éloigné. 

On y voit assez pour connaître qu’on 

l’a perdu, mais il est nécessaire 

qu’on ne le voie pas suffisamment 

pour croire qu’on le possède.  

Les hommes sont indignes de Dieu 

par leur corruption et capable de lui 

par leur première nature. 

Le mot « ennemi » de Dieu désigne 

les passions des hommes. 



21 
 

La nature a des perfections pour 

montrer qu’elle est l’image de Dieu, 

et des défauts pour montrer qu’elle 

n’en est que l’image. 

Le monde subsiste pour exercer 

miséricorde et jugement, non pas 

comme si les hommes y étaient 

sortant des mains de Dieu, mais 

comme des ennemis de Dieu 

auxquels il donne, par grâce, assez 

de lumière pour revenir, s’ils le 

veulent chercher et le suivre, mais 

pour les punir, s’ils refusent de le 

chercher ou de le suivre. 

 

Que les biens temporels sont faux, et 

que le vrai bien est d’être uni à Dieu. 



22 
 

Ceux qui voudraient ruiner la vérité 

de notre religion, fondée sur Moïse, 

l’établissent par la même autorité 

par où ils l’attaquent. Ainsi, par cette 

providence, elle subsiste toujours. 

Pour prouver l’authenticité des deux 

testaments, il suffit de voir si les 

prophéties de l’un sont accomplies 

en l’autre. 

La nature est une image de la grâce. 

En Dieu la parole ne diffère pas de 

l’intention, car il est véritable. 

Ainsi il y a deux natures en nous : 

l’une bonne, l’autre mauvaise. 

Le royaume de Dieu est dans vous. 

Prenons maintenant la volonté de 

Dieu : tout ce qu’il veut nous est bon 



23 
 

et juste, tout ce qu’il ne veut pas, 

mauvais. 

Saint Paul nous dit : « le royaume de 

Dieu ne consiste pas en la chair, mais 

en l’esprit ; les ennemis des hommes 

n’étaient pas les Babyloniens, mais 

les passions. » 

L’unique objet de l’Ecriture est la 

charité. 

La preuve de Jésus-Christ : c’est une 

suite d’hommes, durant quatre mille 

ans, qui, constamment et sans 

variation, viennent, l’un à la suite de 

l’autre, prédire ce même avènement 

de Jésus-Christ. 

Jésus-Christ, que les deux 

Testaments regardent, l’Ancien 



24 
 

comme son attente, le Nouveau 

comme son modèle. 

Alors Jésus-Christ vient dire aux 

hommes qu’ils n’ont point d’autres 

ennemis qu’eux-mêmes, que ce sont 

leurs passions qui les séparent de 

Dieu, qu’il vient pour les détruire, et 

pour leur donner la grâce, afin de 

faire d’eux tous une Eglise sainte, 

qu’il vient ramener dans cette Eglise 

les païens et les Juifs, qu’il vient 

détruire les idoles des uns et la 

superstition des autres. 

La grandeur des gens d’esprit est 

invisible aux rois, aux riches, à tous 

ces gens de chair. 

La grandeur de la sagesse, qui n’est 

nulle sinon de Dieu, est invisible aux 

charnels. 



25 
 

Les prophéties, les miracles, les 

divinations par les songes, les 

sortilèges, etc. Si de tout cela il n’y 

avait jamais eu rien de véritable, on 

n’en aurait jamais rien cru : et ainsi, 

au lieu de conclure qu’il n’y a point 

de vrais miracles parce qu’il y en a 

tant de faux, il faut dire au contraire 

qu’il y a certainement de vrais 

miracles, puisqu’il y en a de faux, et 

qu’il n’y en a de faux que par cette 

raison qu’il y en a de vrais. Il faut 

raisonner de la même sorte pour la 

religion ; car il ne serait pas possible 

que les hommes se fussent imaginés 

tant de fausses religions, s’il n’y en 

avait une véritable. L’objection à 

cela, c’est que les sauvages ont une 

religion : mais on répond à cela que 

c’est qu’ils en ont entendu parler. 



26 
 

Ainsi, il ne serait pas possible qu’il 

y eût tant de faux miracles s’il n’y en 

avait de vrais, ni tant de fausses 

révélations s’il n’y en avait une 

véritable. Car s’il n’y avait jamais eu 

de tout cela, il est comme impossible 

que les hommes se le fussent 

imaginé. 

Miracle ne signifie pas toujours 

miracle. Miracle signifie crainte, et 

est ainsi en l’hébreu. 

S’il n’y avait point de faux miracles, 

il y aurait certitude. S’il n’y avait 

point de règle pour les discerner, les 

miracles seraient inutiles, et il n’y 

aurait pas de raison de croire. 

Le Pape, en établissant une vérité, 

n’en exclut pas toujours une autre. 



27 
 

En montrant la vérité, on la fait 

croire ; mais en montrant l’injustice 

des ministres, on ne la corrige pas. 

Jamais on ne fait le mal si 

pleinement et si gaiement que quand 

on le fait par conscience. 

Qui veut donner le sens de l’Ecriture 

et ne le prend point de l’Ecriture, est 

ennemi de l’Ecriture. 

Les gens font de l’exception la règle. 

(Par exemple les pédophiles dans 

l’Eglise.) 

Critique de l’Eglise : Dieu ne 

regarde que l’intérieur : l’Eglise ne 

juge que par l’extérieur. Dieu absout 

aussitôt qu’il voit la pénitence dans 

le cœur ; l’Eglise, quand elle la voit 

dans les œuvres. 



28 
 

Faut-il tuer pour empêcher qu’il n’y 

ait des méchants ? c’est en faire deux 

au lieu d’un. 

 

 

 

 

 

 

 


