|_ettres
spirituelles
de Fénelon
Tome 1

Stéphane Darbé






Tome premier

Extraits



Fénelon




4

Il faut qu’on trouve toujours sur vos
levres la science du salut ; 1l faut que
chacun n’ait qu’a vous voir pour
savoir comment il faut faire pour
servir Dieu ; 1l faut que vous soyez
une loi vivante qui porte la religion
dans tous les cceurs ; i1l faut mourir
sans cesse a vous-meéme, pour porter
les autres a entrer dans cette pratique
de mort qui est le fond du
christianisme. 11 faut étre doux et
humble de cceur, ferme sans hauteur
et condescendant sans mollesse,
pauvre et vil a vos propres yeux, au
milieu de la grandeur inséparable de
votre naissance ; étre attentif.

Accoutumez-vous, Monseigneur, a
chercher Dieu au-dedans de vous ;
c’est la que vous trouverez son
royaume.



Il faut parler a Dieu avec confiance
de vos faiblesses et de vos besoins.

Que deviendra la pauvrete de Jeésus-
Christ, si ceux qui doivent la
représenter recherche la
magnificence ?

Jugez-vous vous-méme,
Monseigneur, comme vous Croyez
que Dieu vous jugera.

Il faut se faire tout a tous par un
discernement de grace, et supporter
les  faibles  pendant qu’on
perfectionne les forts.

On tolére ce qu’on ne saurait
empécher.

C’est I’ceuvre de la foi, ou 1’on
travaille dans les ténébres, sans voir
le fruit de sa peine.



6

C’est dans le silence, que Dieu vous
otera votre esprit pour vous donner
le sien.

Le plaisir facilite 1’exécution de
certaines choses.

Dieu fait donc deux choses pour
I’ame, au lieu qu’il n’en fait qu’une
pour le corps. Il donne au corps la
nourriture avec la faim et le plaisir

de manger ; tout cela est sensible.
Pour I’ame, il donne la faim qui est
le désir, et la nourriture ; mais en
accordant ses dons il les cache, de
peur que 1’ame ne s’y complaise
vainement : ainsi, dans les temps
d’épreuve ou il veut nous purifier, il
nous soustrait les gotits, les ferveurs
sensibles, les désirs ardents et
apercus. Comme 1’ame tournait en



poison, par orgueil, toute force
sensible, Dieu I’a réduit a ne sentir
que deégolt, langueur, faiblesse,
tentation. Ce n’est pas qu’elle ne
regoive toujours les secours réels ;
elle est avertie, excitée, soutenue
pour persévérer dans la vertu ; mais
il lu1 est utile de n’en avoir point le
golit sensible, qui est tres différent
du plaisir sensible qui accompagne
souvent I’oraison. Le médecin fait
quelquefois manger le malade sans
appétit : il n’a aucun plaisir a
manger, et ne laisse pas de digérer et
de se nourrir.

La vraie oraison n’est ni dans le sens
ni dans ’imagination ; elle est dans
I’esprit et dans la volonté.



C’est ce que font souvent bien des
ames sans y prendre garde ; elles ne
cherchent que le goiit et le plaisir
dans I’oraison ; elles sont toutes dans
le sentiment.

C’est I’attachement au sensible qui
fait tantot le découragement, tantot
I’1llusion.

Il est aisé de se dire a soi-méme :
j’aime Dieu de tout mon cceur,
quand on ne sent que du plaisir dans
cet amour ; mais I’amour réel est
celui qui aime en souffrant.

C’est la voie de foi et d’amour, sans
s’attacher ni a voir, ni a sentir, ni a
goliter, mais a obéir au bien-aimé.

Vous ferez beaucoup, pourvu
qu’avec une intention générale et



9

tres sincere d’entrer dans I’esprit des
paroles de I’office, vous les récitiez
avec une présence amoureuse de
Dieu, et une fidélit¢é enticre a
recevoir toutes les vues et tous les
sentiments que la grace vous
donnera.

Persévérer dans cet acte d’adoration
sans scrupules : y perseéverer, c’est le
renouveler sans cesse d’une maniere
simple et paisible.

Pour le silence dont le roi prophcte
parle, c’est celui dont Saint-
Augustin parle aussi quand il dit :
que mon ame fasse taire tout ce qui
est créé, pour passer au-dessus de
tout ce qui n’est point Dieu lui-
méme ; qu’elle se fasse taire aussi
elle-méme a 1’égard d’elle-méme ;



10

que dans ce silence universel, elle
ccoute le Verbe qui parle toujours,
mais que le bruit des créatures nous
empéche souvent d’entendre. Ce
silence n’est pas une inaction et une
oisiveté de I’ame ; ce n’est qu’une
cessation de toute pensée inquicte et
empressée, qui serait hors de saison
quand Dieu veut se faire écouter. Il
s’agit de lui donner une attention
simple et paisible, mais tres réelle,
tres positive, et trés amoureuse pour
la vérité qui parle au-dedans. Qui dit
attention, dit une opération de I’ame,
et une opération intellectuelle
accompagnée d’affection et de
volonté. Qui dit imposer silence, dit
une action de I’dme qui choisit
librement et par un amour méritoire.
En un mot, c’est une fidélité actuelle



11

de I’ame, qui, dans sa paix la plus
profonde, préfere d’écouter 1’esprit
intérieur de grace a toute autre
attention.

La peine ou est I’ame, en croyant
avoir perdu Dieu, est une preuve
qu’elle ne le perd jamais, et qu’elle
n’est privée que d’une possession
goutee et réfléchie.

L’abandon n’est que le pur amour
dans toute 1’étendue des épreuves.

L’Etat passif, est un état simple,
paisible, désintéressé, ou [’ame
coopere a la grace d’une manicre
d’autant plus libre, plus pure, plus
forte et plus efficace, qu’elle est plus
exempte des inquiétudes et des
empressements de I’intérét propre.



12

La propriét¢e que les mystiques
condamnent avec tant de rigueur, et
qu’ils appellent souvent impureté,
n’est qu’une recherche de sa propre
consolation et de son propre intérét
dans la jouissance des dons de Dieu,
au préjudice de la jalousie du pur
amour qui veut tout pour Dieu et rien
pour la créature.

La cupidite, qui est oppos¢ a la
charité, ne consiste pas seulement
dans la concupiscence charnelle, et
dans tous les vices grossiers ; mais
encore dans cet amour spirituel et
déréglé de soi-méme pour s’y
complaire.

L’amour, qui est le fond de la

contemplation, est un désir continuel
de I’époux bien-aimé.



13

J’ai dit que I’amour est un désir, et
cela est vrai en un sens, quoiqu’en
un autre I’amour pur et paisible ne
soit pas un désir empresse. Ce qu’on
appelle d’ordinaire un désir est une
inqui¢tude et un ¢élancement de
I’ame pour tendre vers quelque objet
qu’elle n’a pas ; en ce sens, I’amour
paisible ne peut tre un désir : mais
si on entend par le désir la pente
habituelle du cceur, et son rapport
intime a Dieu, I’amour est un désir ;
et, en effet, quiconque aime Dieu,
veut tout ce que Dieu veut. Il veut
son salut, non pour soi, mais pour
Dieu, qui veut étre glorifié par-1a, et
qui nous commande de le vouloir
avec lui. D’amour est insatiable
d’amour, 1l cherche sans cesse son
propre  accroissement par la



14

destruction de tout ce qui n’est pas
lui en nous. Il tend par un
mouvement paisible et uniforme a
détruire tous les obstacles des plus
légeres imperfections, et a s’unir de
plus en plus a Dieu. Voila le vrai
désir qui fait toute la vie intérieure.

Faites taire votre esprit, qui se laisse
trop aller au raisonnement.

Ne vous comparez jamais a
personne ; laissez-vous juger par les
autres, quoi qu’ils n’aient pas une
grande lumiere. Ne comptez jamais
sur vos experiences, qui peuvent étre
tres défectueuses.

Les talents sont de Dieu, et ils sont
bons quand on en use sans y tenir ;
mais quand on les recherche, quand
on les préfere a la simplicité, quand



15

on dédaigne tout ce qui en est
dépourvu, quand on veut toujours le
plus sublime dans les dons de Dieu,
on n’est point encore dans le gott de
la pure grace.

La véritable grace fait qu’on est ravi
d’étre avec les gens les plus
grossiers et les plus idiots, pourvu
qu’on y soit pour faire la volonté de
Dieu.

Craignez votre esprit, et celur de
ceux qui en ont ; ne jugez de
personne par la. Dieu, seul bon juge,
en juge bien autrement ; il ne
s’accommode que des enfants et des
petits pauvres d’esprit. Ne lisez rien
par curiosité, ni pour former aucune
décision dans votre téte sur aucune
de vos lectures : lisez pour vous



16

nourrir int€érieurement dans un esprit
de docilité et de dépendance sans
réserve.

Je serais ravi d’apprendre 1’entiere
guerison de vos yeux ; mais il ne faut
pas plus tenir a ses yeux, qu’aux
choses plus extérieures.

Les maux qu’on souffre ne sont-ils
pas eux-mémes des peénitences
continuelles, que Dieu nous a choisi,
et qu’il choisit infiniment mieux que
nous ne les choisirions.

I vaut mieux d’étre crucifié avec
Jésus-Christ, que de lire ses
souffrances.

Souffrez donc en paix et en silence,
ma chere sceur ; c’est une excellente
oraison que d’étre uni a Jésus sur la



17

croix. On ne souffre point en paix
pour ’amour de Dieu, sans faire une
oraison tres pure et tres réelle. C’est
pour cette raison qu’il faut laisser les
livres ; et les livres ne servent qu’a
préparer cette oraison de mort a soi-
meme.

La parole du dehors n’est donnée
que pour procurer celle du dedans.

Souvent nous chercherions dans les
livres de quoi flatter notre curiosite,
et entretenir en nous le golt de
I’esprit. Dieu nous sevre de ces
douceurs par nos infirmités ; il nous
accoutume a I’impuissance, et a une
langueur d’inutilité qui attristent et
qui humilient I’amour-propre.

Contentez-vous de ce que Dieu vous
donne et soyez également délaissés



18

a son bon plaisir dans les plus
grandes inégalités.

Dans la nudité de la pure foi, on ne
voit rien et on ne veut rien voir ; on
n’a plus en soi ni pensée ni volonté ;
on trouve tout dans cette simplicite
générale, sans s’arréter a rien de
distinct ; on ne possede rien, mais on
est posséde.

Pour les austérités, elles ne sont pas
exemptes d’illusions que le reste ;
I’esprit se remplit souvent de lui-
méme a mesure qu’il abat la chair.
Une marque certaine que 1’ame
nourrit une vie secrcte dans la
mortification du corps, ¢’est de voir
qu’elle tient a ses mortifications, et
qu’elle a regret a les quitter. La
mortification de la chair ne produit



19

pas la mort de la volonté. Si la
volonté ¢était morte, elle serait
indifférente dans la main du
supé€rieur, et également souple en
tous sens. Ainsi plus on a
d’attachement a ses mortifications
extérieures, moins le fond de 1’ame
est réellement mortifié.

L’occuvre de Dieu est de le faire
aimer, et de nous détruire, afin qu’il
vive seul en nous.

Votre fonction est donc de faire
mourir I’homme et aimer Dieu.

Corrigez-vous pour corriger les
autres.

La paix de Dieu ne subsiste
parfaitement que dans
I’an€antissement de toute volonté et



20

de tout intérét propre. Quand vous
ne vous intéresserez plus qu’a la
gloire de Dieu et a
I’accomplissement de son bon
plaisir, votre paix sera plus profonde
que les abimes de la mer, et elle
coulera comme un fleuve. Il n’y a
que la réserve, le partage d’un cceur
incertain, 1’hésitation d’un coeur qui
craint de trop donner, qui puisse
troubler ou borner cette paix.

Dieu vous veut sage, non de votre
propre sagesse, mais de la sienne.

Tout ce qui n’est point dans cette
pure désappropriation de toute
volonté pour se sacrifier a celle de
Dieu, n’étant point purifié par le pur
amour en cette vie, le sera en ’autre



21

par le feu de la justice divine dans le
purgatoire.

S1 vous abandonnez sans réserve vos
imperfections a I’esprit de Dieu, il
les dévorera comme le feu dévore la
paille ; mais, avant que de vous en
délivrer, il s’en servira pour vous
délivrer de vous-méme et de votre
orgueil. Il les emploiera a vous
humilier, a vous crucifié, a vous
confondre, a vous arracher toute
ressource et toute confiance en vous-
méme. Il brilera les verges, apres
vous en avoir frappé, pour vous faire
mourir a I’amour-propre. Courage !
Aimer, souffrez, soyez souples et
constante dans la main de Dieu.



22

Dieu vous aime, puisqu’il ne vous
epargne pas, et qu’il appesantit la
croix de Jésus-Christ sur vous.

Toutes les lumieres et tous les
sentiments de ferveur se tournent en
illusions, si on n’en vient pas a la
pratique reelle et continuelle de la
mort a soi-méme. La mort que Dieu
opere va chercher jusque dans les
moelles et dans les jointures, pour
diviser I’ame d’avec I’esprit.

Plus vous ferez pour Dieu, plus il
fera pour vous.

Vous ne pouvez rien faire de mieux,
que de régler votre temps, en sorte
que vous fassiez tous les jours une
petite lecture, avec un peu d’oraison
en méditation affectueuse, pour
repasser sur vos faiblesses, étudier



23

vos devoirs, recourir a Dieu, et vous
accoutumez a ¢&tre familiérement
avec lui.

Si vous voulez aimer Dieu, pourquoi
voulez-vous passer votre vie dans
I’amiti¢ de ceux qui ne 1’aiment pas,
et qui se moque de son amour ?

Quelques croix qu’on souffre dans la
vie chrétienne, on ne perd jamais
cette bienheureuse paix du cceur,
dans laquelle on veut tout ce qu’on
souffre, et on ne voudrait aucune des
joies dont on est privé.

Priere pour la conversion : O Dieu,
puisqu’il est donc vrai que vous €tes
; puisque je ne puis plus ignorer ni
votre puissance qui m’a fait de rien,
ni votre sagesse qui m’a donné la
raison, ni votre bonté¢ qui se fait



24

sentir a moi par la grice qui
m’éclaire, venez au-dedans de mon
coeur : changez ce cceur corrompu
par toutes les passions et par la
vanit¢ ; arrachez-le, Seigneur ;
donnez-m’en un autre, un coceur
nouveau, un coeur pur, un ceeur selon
le votre. Quoi qu’il arrive, je veux
vous aimer ; quoi qu’il m’en cofite,
je veux vivre selon votre volont¢ ;
quelques violences qu’il faille faire,
je veux étre juste, sincere, charitable,
modeste, reconnaissant, puisque
toutes ces vertus vous plaisent, et
qu’on ne peut les abandonner sans
offenser votre souveraine justice.
Commandez donc, Seigneur,
commandez tout ce que vous
voudrez a votre faible créature qui
vous doit tout ; mais donnez-lui de



25

faire et d’aimer ce que vous lui aurez
commandg.

En page 183 il fait des reproches a
I’1slam et au judaisme.

N’est-il pas digne de ce Dieu si bon
d’avoir pris une chair semblable a la
noétre, pour nous montrer dans cette
chair toutes les vertus que chacun de
nous dans la sienne peut pratiquer ?

Seigneur, je vais par vous a votre
Pere.

Rien n’est grand que cette petitesse
intérieure de I’ame qui se fait justice.
Rien n’est raisonnable que ce juste
désaveu de notre raison égarée. Rien
n’est digne de Dieu que cette docilité
de I’homme qui sent I’impuissance



26

de son esprit, et qui est désabusé de
ses fausses lumieres.

Quoiqu’on ait vécu bien loin de lui,
on ne doit pas craindre de s’en
rapprocher par un amour familier.
Parlez-lui, dans votre pricre, de
toutes vos miseres, de tous vos
besoins, de toute votre peine, des
dégolits mémes qui pourraient vous
venir pour son service. Vous ne
sauriez lui parler trop librement ni
avec trop de confiance. Il aime les
simples et les petits ; c’est avec eux
qu’il s’entretient. Si vous étes de ce
nombre, laissez-la votre esprit et
toutes vos hautes pensées ; ouvrez-
lui votre cceur, et dites-lui tout.
Apres lui avoir parlé, écoutez-le un
peu. Mettez-vous dans une telle
préparation de coeur, qu’il puisse



27

vous imprimer les vertus comme il
lui plaira : que tous se taisent en vous
pour I’entendre. Ce silence des
créatures au-dehors, des passions
grossieres et des penseées humaines
au-dedans, est essentielle pour
entendre cette voix qui appelle ’ame
a mourir a elle-méme, et a adorer
Dieu en esprit et en vérite.

Si les croix sont communes avec le
monde, les motifs de les supporter
sont bien différents. On connait en
Jésus-Christ sauveur le prix et la
vertu de la croix. Elle nous purifie,
nous détache, et nous renouvelle.
Nous voyons sans cesse Dieu en tout
; mais nous ne le voyons jamais si
clairement ni si utilement que dans
les souffrances et les humiliations.
La croix est la force de Dieu méme :



28

plus elle nous détruit, plus elle
avance I’étre nouveau en Jeésus-
Christ, pour faire un nouvel homme
sur les ruines du vieil Adam.

Il faut vous faire une regle de bonne
lecture selon votre golit et selon
votre besoin. Il faut lire simplement,
assez courtement : se reposer apres
avoir lu : méditer ce qu’on vient de
lire : le méditer sans grand
raisonnement, plus par le ceeur que
par ’esprit, et laisser faire a Dieu
son impression dans votre coeur sur
la verit¢ meéditée. Peu d’aliment
nourrit beaucoup quand on le digere
bien.

La plus rigoureuse de toutes les
pénitences est de faire en chaque
jour et en chaque heure la volonté de



29

Dieu plutot que la sienne, malgré ses
répugnances, ses dégolts, ses
lassitudes. Ne songeons donc qu’au
présent, et ne nous permettons pas
méme détendre nos vues avec
curiosit¢ sur l’avenir. Cet avenir
n’est pas encore a nous ; il n’y sera
peut-€tre jamais.

C’est la fidélit¢ au présent qui
prépare notre fidélité pour I’avenir.

Il faut faire chaque jour une lecture
courte et longue, courte par le
nombre de paroles qu’elle contient,
mais longue par la lenteur avec
laquelle vous la ferez. En la faisant,
raisonnez peu, mais aimez beaucoup
; c’est le cceur et non la téte qui doit
agir. Ne lisez rien que pour
I’appliquer d’abord a vos devoirs



30

qu’il faut remplir, et a vos défauts
qu’il faut corriger pour plaire a Dieu.

Ne craignez point de laisser tomber
votre livre deés qu’il vous mettra en
recueillement.

Pour I’oraison, vous ne sauriez la
faire mal dans les bonnes
dispositions ou Dieu vous met, a
moins que vous n’ayez trop
I’ambition de bien la faire.
Accoutumez-vous a entretenir Dieu,
non des pensées que vous formerez
tout expres avec art pour lui parler
pendant un certain temps, mais des
sentiments dont votre cceur sera
rempli. Si vous golitez sa présence,
et si vous sentez 1’attrait de 1’amour,
dites-lui que vous le golitez, que
vous €tes ravis de I’aimer, qu’il est



31

bien bon de se faire tant aimé par un
ceeur si indigne de son amour. Dans
cette ferveur sensible, le temps ne
vous durera guere, et votre coeur ne
tarira point ; il n’aura qu’a €pancher
de son abondance, et qu’a dire ce
qu’il sentira. Mais que direz-vous
dans la sécheresse, dans le dégofit,
dans le refroidissement ? Vous direz
toujours ce que vous aurez dans le
ceeur. Vous direz a Dieu que vous ne
trouvez plus son amour en vous, que
vous ne sentez qu’un vide affreux,
qu’il vous ennuie, que sa présence
ne vous touche point, qu’il vous
tarde de le quitter pour les plus vils
amusements, que vous ne serez a
votre aise que lorsque vous serez
loin de lui et pleine de vous-méme.
Vous n’aurez qu’a lui dire tout le mal



32

que vous connaitrez de vous-méme.
Vous demandez de quoi I’entretenir
? N’y a-t-il pas la beaucoup trop de
maniere d’entretien ? En lui disant
toutes vos miseres, vous le prierez
de les guerir. Vous lui direz : oh mon
Dieu, voila mon ingratitude, mon
inconstance, mon infidélité ! Prenez
mon cceur ; je ne sais pas vous le
donner. Retenez-le apres I’avoir pris
: je ne sais pas vous le garder. Dans
ces deux états, dites-lui sans
réflexion tout ce qui vous viendra au
coeur, avec une simplicit€ et une
familiarité d’enfants.

Considérer en quoi consiste, et ce
que c’est que glorifier Dieu sur la
terre.  Jésus-Christ  I’explique
nettement par ces paroles : j’ai
achevé ’ceuvre que vous m’aviez



33

donnée a faire. Il faut donc, pour
glorifier Dieu, connaitre et exécuter
ce qu’il nous a charge de faire.
Chacun a son ouvrage, et tout le
monde y travaille ; mais ce n’est pas
toujours a celui que Dieu nous a
donné. Nous n’avons que celui de
Jésus-Christ, qui est d’opérer notre
salut, auquel il a travaillé toute sa
vie. Tout ce que la vanite, le désir de
m’¢tablir puissamment dans le
monde ; tout ce que mon humeur,
mon caprice, ma colére, mon amour-
propre, et la seule considération des
hommes me fait entreprendre, n’est
pas I’ouvrage dont Dieu m’a chargé,
et par conséquent rien de tout cela ne
peut honorer Dieu : c’est Ia
I’ouvrage de ma passion, I’ouvrage
du péché et du démon. L’ceuvre que



34

Dieu m’a mise entre les mains c’est
de réformer ce qu’il peut y avoir de
mauvais dans mon naturel ; c’est la
ce qu’il veut que je fasse : c’est de
corriger mes défauts, de sanctifier
mes pensées et mes désirs, de
devenir plus patiente, plus douce et
plus humble de cceur.

Pour les prieres vocales, comme
vous n’en avez pas qui soit
d’obligation, faites-les fort
lentement, tachant d’entrer dans les
sentiments que les paroles que vous
récitez vous inspirent. Pour cela,
occupez-vous du sens qu’elles ont,
et prenez tout le temps qu’il vous
faut pour cela : ne vous pressez
jamais pour finir bientdt ; il vaut
micux dire comme il faut, la moitié
d’un seul psaume, qu’en dire mal et



35

avec precipitations plusieurs. Si
vous &tes obligés de 'interrompre
par quelques nécessités, finissez ou
vous €tes sans vous troubler, et
reprenez ensuite dans le méme
endroit, si vous avez le loisir.

N’allez jamais a la sainte messe,
sans penser, en y allant, au sacrifice
de Jésus-Christ auquel vous allez
assister. Tachez d’entrer dans un vrai
regret de vos fautes, qui ont obligé
un Dieu de verser son sang pour les
laver. Que votre modestie extérieure,
et votre application a une chose si
sainte, fasse connaitre la disposition
avec laquelle vous y étes. Je ne vous
dis rien du soin que vous devez avoir
de retenir votre vue, et d’¢loigner
tout ce qui peut dissiper votre esprit
: c’est la premiere chose qu’il faut



36

faire, et que je suis persuadé que
vous faites.

Les jours que vous devez vous
confesser, prenez le temps de
I’oraison du matin, pour en
employer une partie a vous
examiner, et ['autre, qui doit
toujours étre la plus grande, a
demander la douleur nécessaire de
vos fautes, et la grace de vous en
corriger. Cette préparation est bonne
; mais il y en a encore une meilleure,
qui serait de veiller plus sur vous-
méme deux ou trois jours devant, et
faire  quelques pénitences et
quelques bonnes ceuvres de vous-
méme, pour obtenir de Dieu la
douleur que vous lui demandez. Et
quand vous n’aurez que des péchés
de fragilité sur la semaine, je ne sais



37

s’1l serait si nécessaire de vous en
confesser, et s’il ne vaudrait pas
mieux faire ce que nous venons de
dire, de crainte de se faire une
coutume de se confesser, et de le
faire quelquefois sans toute Ila
préparation qui serait a souhaiter.
Cela dépend du profit que vous
retirerez de la confession plus ou
moins fréquente ; car c’est ce qui
doit régler la fréquentation des
sacrements. Le jour que vous
communierez, vous ferez plus de
pricres que les autres. Souvenez-
vous, Madame, que vous ne recevez
Jésus immolé dans le sacrifice, que
pour vous immoler et sacrifiez avec
lui, que pour vivre de sa vie. Il est
plein de vie dans le sacrement, et
nous donne la vie, mais une vie



38

d’hostie. Il y sent les injures qu’on
lui fait, et 1l les souffre sans y faire
paraitre ni sa peine ni sa puissance.
Voila ’esprit de patience et d’hostie
que vous y devez recevoir, si vous
communiez comme il faut. C’est a
cet ¢tat ou vous devez tendre et vous
avancez par la communion que vous
faites. Ne vous fiez pas aux bons
désirs que vous pouvez avoir, s’ils
sont stériles et sans effet. Travaillez
avec courage a devenir douce et
humble de cceur. Si vous tombez
dans quelques fautes, et que vous
puissiez d’abord vous retirer dans
votre cabinet, allez vous prosterner
devant Dieu contre terre, et
demandez en pardon. L humiliation
et la douleur de votre cceur vous
attirera la grace d’étre plus fidele



39

dans une autre occasion. Adorez
souvent le silence de Jésus-Christ,
lorsqu’il €tait si maltrait€¢ par ses
juges et par son peuple. Si on fait
quelque chose de mal, qui regarde
seulement votre personne et le
service qu’on vous doit en
particulier, souffrez-le sans rien dire.
S’il vous €chappe quelques paroles
facheuses, aprés vous en Etre
humilié en vous-méme, réparez cela
en parlant avec douceur, et faisant
méme quelque bien aux personnes
que vous aurez traitées rudement, si
I’occasion s’en présente. N’oubliez
jamais la maniere dont Dieu en a us¢
et en use continuellement avec vous
; elle est si patiente et si douce !
Voila votre modele. Apprenez de lui
ce que vous devez étre aux autres.



40

Ne vous découragez pas pour vos
rechutes : comme elles vous font
connaitre et toucher au doigt votre
faiblesse, elles doivent vous tenir
plus humble, et plus appliquée a
veiller sur vous et a recourir a tout
moment a Dieu, de crainte de vous
perdre.

Quand vous faites vos lectures,
souvenez-vous que c’est Jésus-
Christ qui va vous parler, et qui va
vous parler de I’affaire la plus
importante que vous ayez. Ecoutez-
le dans cette disposition. Lisez peu,
et méditer beaucoup les vérités que
vous trouvez dans le livre. Voyez si
vous les pratiquez, et comment vous
les pratiquez.



41

Demandez a Jésus-Christ qu’il vous
parle au fond du cceur, et qu’il vous
y enseigne ce que le livre vous
représente au-dehors. Si vous y
trouvez quelqu’un de vos défauts
séverement repris, remerciez Dieu
de cette grace qu’il vous fait de vous
reprendre sans vous flatter, et priez-
le de vous en faire une autre, qui est
celle de vous en corriger. Lisez
I’écriture sainte autant que vous
pourrez, et les livres qui vous
toucheront le plus. Il sera bon méme
que vos marquiez les paroles qui
vous auront le plus frappe, afin de
les répéter quelquefois pendant le
jour, et de réveiller les sentiments
qu’elles vous auront donnés. Votre
lecture faite, finissez toujours par
une petite priere, et demander a Dieu



42

qu’ll vous fasse accomplir dans
I’occasion ce que vous avez appris
par la lecture.

Le moi, dont je vous ai parlé si
souvent, est encore une idole que
vous n’avez pas brisée. Vous voulez
aller a Dieu de tout votre cceur mais
non par la perte du moi : au
contraire, vous cherchez le moi en
Dieu.

Ceux qui ont le cceur dur et méme
froid ont sans doute un tres grand
défaut naturel : c’est méme une
grande imperfection qui reste dans
leur piété ; car si leur piété était plus
avancée, elle leur donnerait ce qui
leur manque de ce coté-la. Mais il
faut compter que la véritable bonté
de cceur consiste dans la fidélité a



43

Dieu et dans le pur amour. Toutes les
geéncrosités, toutes les tendresses
naturelles ne sont qu’un amour-
propre plus raffiné, plus flatteur,
plus séduisant, plus aimable, et par
conséquent plus diabolique.

Le vrai amour de Dieu aime
généreusement le prochain, sans
espérance d’aucun retour.

Il faut tellement sacrifier a Dieu le
moi, qu’on ne le recherche plus, ni
pour la réputation, ni pour la
consolation du témoignage qu’on se
rend a soi-méme sur ses bonnes
qualités ou sur ses bons sentiments.
Il faut mourir a tout sans réserve, et
ne posséder pas méme sa vertu par
rapport a soi. Ce n’est point une
obligation précise pour tous les



44

chrétiens ; mais je crois que c’est la
perfection d’une ame qu’il a autant
prévenue que la voOtre par ses
misericordes.

Les Peres de [D’église ne
découvraient les mysteres du
christianisme a ceux qui voulaient se
faire chrétiens, qu’a mesure qu’il les
trouvait disposes a les croire.

Je ne vous dis point ce que vous avez
a faire : Dieu vous le dira assez lui-
méme selon vos besoins, pourvu que
vous 1’écoutiez intérieurement, et
que vous méprisez courageusement
les gens méprisables.

Vous devez vous laisser voir tel que
vous €tes, c’est-a-dire comme un
vrai chrétien. Ne rougissez point de
Jésus-Christ, il ne rougira point de



45

vous devant son Pere céleste, a son
jugement. A la vérité, on doit cacher
aux yeux du monde tout ce qu’il
n’est point nécessaire de lui montrer
; mais 1l faut qu’il sache que vous
voulez ¢étre chrétien, que vous
renoncez au vice, et que vous fuyez
I’impiété. Le vrai moyen de
s’épargner de longues importunités
et de dangereuses tentations, c’est de
ne demeurer point neutre. Quand un
homme se déclare hautement pour la
religion, d’abord on murmure ; mais
bientot on se tait, on s’accoutume a
le laisser faire : les mauvaises
compagnies prennent congé et
cherchent parti ailleurs.

Je prie Notre Seigneur de vous
conserver pour le corps et encore
plus pour I’ame.



46

Il n’est pas seulement question de
savoir, 1’essentiel est d’aimer.

Je sais bien que vous ne manquerez
pas d’avoir beaucoup de distractions
; mais 1l n’y a qu’a les supporter sans
impatience, et qu’a les laisser
disparaitre, pour demeurer attentif a
votre sujet, chaque fois que vous
apercevrez l’¢égarement de votre
imagination. Ainsi ces distractions
involontaires ne pourront vous
nuire, et la patience avec laquelle
vous les supporterez, sans vous
rebuter, vous avancera plus qu’une
oraison plus lumineuse, ou vous
vous complairiez davantage. Le vrai
moyen de vaincre les distractions est
de ne pas les attaquer directement
avec chagrin.



47

C’est une des plus grandes regles de
la vie spirituelle, de se renfermer
dans le moment présent, sans
regarder plus loin.

Il n’est point question d’aller vite ; il
est question de bien aller.

Si on n’y prend garde, toute la vie se
passe en raisonnement, et il faudrait
une seconde vie pour la pratique. On
court un risque de se croire avancé a
proportion des lumieres qu’on a sur
la perfection. Toutes ces belles idées,
loin d’avancer la mort a nous-
mémes, ne servent qu’a entretenir
secretement la vie d’Adam en nous,
par une confiance en nos wvues.
Soyez, bien désabusé de votre esprit
et de vos vues de perfection ; ce sera
un grand pas pour devenir parfait.



48

Que vos lectures et vos oraisons se
tournent a vous ¢€clairer sur vous-
méme, a vous corriger, et a vaincre
votre naturel en présence de Dieu.

Vous avez abus¢ autrefois de la santé
et des plaisirs qu’elle donne.
L’infirmité et les douleurs qui la
suivent sont votre  pénitence
naturelle.

Ne vous fatiguez point ni d’études,
ni de solitude sauvage, ni méme
d’exercices de piété. Prenez tout
avec modération ; variez et
diversifiez vos occupations ; ne vous
passionnez sur aucune.

Bornez-vous a votre devoir de
chaque jour, qui est votre pain
quotidien.



49

Vous souhaitez que Dieu vous
détruise, et ce souhait est bon,
puisqu’on ne veut €tre détruit que
pour ¢établir Dieu sur les ruines de la
créature ; mais il faut le désirer pour
contenter Dieu, et non pour se
contenter soi-méme. Il faut que ce
désir soit réel et constant dans tous
les détails de la vie ; 1l faut qu’il soit
modére et réglé par I’obéissance.

Comment offrirai-je a Dieu mes
actions purement indifférentes

promenade ; cour au roi ; visite a
faire et a recevoir ; habillement ;
propreté, comme laver ses mains,
etc. ; Lecture de livres d’histoire ;
affaires de mes amis ou parents dont
je suis chargé ; autre amusement,
chez des marchands, faire faire
habit, equipage ? Je voudrais pour



50

chacune de ces choses, savoir une
espece de priere, ou de maniere de
les offrir a Dieu. Les actions les plus
indifférentes cessent de 1’€tre, et
elles deviennent bonnes, dés qu’on
les fait avec I’intention de s’y
conformer a I’ccuvre de Dieu.
Souvent méme elles sont meilleures
et plus pures que certaines actions
qui paraitraient beaucoup plus
vertueuses : 1. Parce qu’elles sont
moins de notre choix et plus dans
I’ordre de la providence, lorsqu’on a
besoin de les faire ; 2. Parce qu’elles
sont plus simples, et moins exposés
a la vaine complaisance ; 3. Parce
que si on les prend avec modération
et pureté de coeur, on y trouve plus a
mourir a ses inclinations, que dans
certaines actions de ferveur, ou



51

I’amour-propre se méle ; enfin,
parce que ces petites occasions
reviennent  plus  souvent, et
fournissent une occasion secrete de
mettre continuellement tous les
moments a profit. Il ne faut point de
grands efforts, ni des actes bien
réfléchis, pour offrir ces actions
qu’on nomme indifférentes. Il suffit
d’élever un instant son coeur a Dieu,
pour en faire une offre trés simple.
Tout ce que Dieu veut que nous
fassions, et qui entre dans le cours
des occupations convenables a notre
¢tat, peut et doit étre offert a Dieu :
rien n’est indigne de lui, que le
péché. Quand vous sentez qu’une
action ne peut étre offerte a Dieu,
concluez qu’elle n’est pas
convenable a un chrétien ; du moins



52

il faut la soupgonner, et s’en
eclaircir. Je ne voudrais pas faire
toujours une pricre particulicre pour
chacune de ces choses : 1’¢lévation
de coeur dans le moment suffit. Cet
usage doit etre simple et aisé pour le
rendre fréquent.

La guerre est une fureur que le
démon a inspiré. Dieu ne laisse pas
d’y présider, et d’en faire une action
sainte, quand on y va sans ambition
pour défendre sa patrie. Ainsi Dieu
tire le bien méme des plus grands
maux. Ajoutez le néant et la fragilité
de tout ce que le monde admire. Un
petit morceau de plomb renverse en
un moment la plus haute fortune.
Dieu y conduit tout. Il a compte les
cheveux de nos tétes ; aucun ne
tombera sans son ordre expres. Non



53

seulement il décide de la vie ; mais
la mort méme, quand il la donne aux
siens, n’a rien de terrible. C’est pour
eux une miséricorde, afin de les
enlever a la hate du milieu des
iniquités. Il brise le corps pour
sauver 1’ame, et pour lui donner un
royaume ¢€ternel.

Pour I’examen, vous devez le faire
chaque soir, mais simplement et
courtement. Dans la  bonne
disposition ou Dieu vous met, vous
ne commettrez  volontairement
aucune faute considérable, sans vous
la reprocher et vous en souvenir.
Pour les petites fautes peu apergues,
quand méme vous en oublieriez
beaucoup, cet oubli ne doit pas vous
inquiéter. Le soin d’écrire sur vos
tablettes peut étre trop scrupuleux :



54

je les retrancherais pendant un mois,
pour essayer. Quant a la douleur vive
et sensible de vos péchés, elle n’est
pas nécessaire : Dieu la donne quand
il lui plait. La vraie et essentielle
conversion du cceur consiste dans
une volonté pleine de sacrifier tout a
Dieu. Ce que j’appelle volonté
pleine, c’est une disposition fixe et
inébranlable de la volont¢ a ne
réserver avec [’amour de Dieu
aucune des affections volontaires
qui peuvent en altérer la pureté, et a
s’abandonner a toutes les croix qu’il
faudra  peut-étre porter pour
accomplir toujours et en toutes
choses, la volont¢ de Dieu. Ce
renoncement sans réserve et cet
abandon sans réserve sont la plus
solide conversion. Pour la douleur



55

sensible, quand on I’a, il faut en
rendre grace ; quand on apercoit
qu’on ne I’a pas, 1l faut s’en humilier
paisiblement devant Dieu, et sans
s’exciter a la produire par de vains
efforts, se borner a étre fidele dans
les oraisons et a regarder Dieu en
tout. Vous trouvez dans votre
examen moins de fautes que les gens
plus avanceés et plus parfaits n’en
trouvent : c’est que la lumiere
intérieure est encore mediocre. Elle
croitra, et la vue de vos infidélités
croitra en proportion. Il suffit, sans
s’inquiéter, de tacher d’étre fidele au
degré de lumiere présente, et de vous
instruire par la lecture et par la
méditation. Il ne faut pas vouloir
entreprendre de prévenir les temps
d’une grace plus avancée, qui vous



56

découvrira sans peine ce qu’une
recherche inquiete ne  vous
montrerait pas, ou qu’elle vous
montrerait sans fruits pour votre
correction. Cela ne servirait qu’a
vous troubler, qu’a vous décourager,
qu’a vous ¢puiser, et méme qu’a
vous dessécher par une distraction
continuelle. Le temps di a 1’amour
de Dieu serait donné a des retours
forcés sur vous-méme, qui nourrirait
secretement I’amour-propre.
Question : dans mon oraison ou mes
lectures méditées, mon esprit a peine
a trouver quelque chose a dire a
Dieu. Le coeur n’y est pas, ou bien il
est inaccessible aux choses que
[’esprit imagine. Réponse : il n’est
pas question de dire beaucoup a
Dieu. Souvent on ne parle pas



57

beaucoup a un ami qu’on est ravi de
voir : on le regarde avec
complaisance ; on lui dit souvent
certaines paroles courtes qui ne sont
que de sentiments. L’esprit n’y a
point ou peu de part : on répcte
souvent ces mémes paroles. C’est
moins la diversit¢ des pensées, que
le repos et la correspondance du
ceeur, qu’on cherche dans le
commerce de son ami. C’est ainsi
qu’on est avec Dieu, qui ne dédaigne
point d’étre notre ami le plus tendre,
le plus cordial, le plus familier et le
plus intime. Dans les méditations, on
se fait a  soi-méme  des
raisonnements courts et sensibles
pour se convaincre, et pour prendre
de bonnes mesures par rapport a la
pratique, et cela est bon. Mais a



58

I’égard de Dieu, un mot, un soupir,
une penseée, un sentiment dit tout :
encore méme n’est-il pas question
d’avoir toujours des transports et des
tendresses sensibles ; une bonne
volonté toute nue et toute seche, sans
golit, sans vivacité, sans plaisir, est
souvent ce qu’il y a de plus pur aux
yeux de Dieu. Enfin, il faut se
contenter de lui offrir ce qu’il donne
lui-méme, un cceur enflammé quand
1l I’enflamme, un cceur ferme et
fidele dans la sécheresse, quand il lui
ote le gott et la ferveur sensible. Il
ne dépend pas toujours de vous de
sentir ; mais 1l dépend toujours de
vous de vouloir. Ne songez donc
qu’a bien vouloir ¢galement dans
tous les temps, et laisser a Dieu le
choix tant6t de vous faire sentir,



59

pour soutenir votre faiblesse et votre
enfance dans la vie de la grace ;
tantot de vous sevrer de ce sentiment
si doux et si consolant, qui est le lait
des petits, pour vous humilier, pour
vous faire croitre, et pour vous
rendre robuste dans les exercices
violents de la foi, en vous faisant
manger a la sueur de votre visage le
pain des forts. Ne voudriez-vous
aimer Dieu qu’autant qu’il vous fera
goliter du plaisir en I’aimant ? ce
serait cet attendrissement et ce
plaisir que vous aimeriez, croyant
aimer Dieu. Ce qu’on fait sans got,
par pure fid¢elité, est bien plus pur et
plus méritoire, quoiqu’il paraisse
d’abord moins fervent et moins
z¢lés. Lors méme que vous recevez
avec reconnaissance les dons



60

sensibles, préparez-vous par la plus
pure fol aux temps ou vous pourrez
en ¢&tre prives, et ou vous
succomberiez tout a coup, si vous
n’aviez compté que sur cet appul.
Pendant I’abondance de I’été, 1l faut
faire provision pour les besoins de
I’hiver.

La vue du danger doit avertir du
besoin d’¢lever son cceur vers Dieu
par qui on peut en €tre préserve.

Si vous étes fideles a vaincre le
monde et vos passions, qui sont vos
plus redoutables ennemis.

N’espérez pas parvenir dans la
méditation a n’étre plus distrait, cela
est impossible : tachez seulement de
profiter de vos distractions, en les
portant avec une humble patience,



61

sans vous décourager jamais.
Chaque fois que vous les apercevez,
retournez-vous tranquillement vers
Dieu. L’inquié¢tude  sur les
distractions est une distraction plus
dangereuse que toutes les autres.

Il faut se détacher du monde pour
s’attacher a Dieu.

Ne vous étonnez point de faire
certaine communion sans
consolation ; cette sécheresse ne
dépend pas de vous. On mérite
souvent plus a étre fidele dans une
sécheresse pénible et douloureuse a
I’amour-propre que dans une
consolation sensible qui flatte et qui
¢léve le coeur.

Vivez en paix, sans penser qu’il y ait
un avenir. Peut-étre n’y en aura-t-il



62

point pour vous. Le présent méme
n’est pas a vous, et il ne faut que s’en
servir suivant les intentions de Dieu,
a qui seul 1l appartient.

Ce n’est pas assez de se détacher ; il
faut s’apetisser. En se détachant, on
ne renonce qu’aux  choses
extérieures ; en s’apetissant, on
renonce a soi. S’apetisser, c’est
renoncer a toute hauteur apercue. Il
y a la hauteur de la sagesse et de la
vertu, qui est encore plus dangereuse
que la hauteur des fortunes
mondaines, parce qu’elle est moins
grossiere. Il faut etre petit en tout, et
compter qu’onn’arien a soi, sa vertu
et son courage moins que tout le
reste.



63

La vraie instruction pour vous est le
dépouillement, le recueillement
profond, le silence de toute 1’ame
devant Dieu, le renoncement a
I’esprit, le golit de la petitesse, de
I’obscurité, de 1I’impuissance et de
I’anéantissement. Voila 1’ignorance
qui seul enseigne toutes les vérités
que les sciences ne découvrent point,
ou ne montrent que
superficiellement.

Ce contentement de soi-méme gate
la conduite la plus réguliere, parce
qu’il  est incompatible avec
I’humilité. On est humble qu’autant
qu’on est attentif a toutes ses
miseres. Il faut que cette vue fasse la
principale occupation de [’ame.
Quand cette ame se sent surmontée
par ses défauts, elle n’attend sa



64

délivrance que de la pure
misé€ricorde de Jésus-Christ.
Malheur a I’ame qui se complait en
elle-méme, qui s’approprie les dons
de Dieu, et qui oublie ce qui lui
manque !

Il faut aimer les hommes sans
compter sur leur amitié. Ils s’en vont
; 1ls reviennent ; ils s’en retournent :
laissez-les aller ; c’est de la plume
que le vent emporte. Ne regardez
que Dieu seul en eux ; c’est lui seul
qui nous console ou qui nous afflige
par eux selon nos besoins.

[1n’y arien de grand que la petitesse,
la charité, la défiance de soi-méme,
le détachement de son sens et de sa
volonté. Toute vertu haute et raide
est opposée a Jésus-Christ.



65

I n’est pas question de savoir
beaucoup, mais de savoir s’apetisser
et devenir enfant sous la main de
Dieu.

C’est assez craindre que de craindre
de déplaire a Dieu.

D’effectif, c’est d’agir devant Dieu
en parfait détachement, faisant par
sa lumiere tout ce qu’on peut, et se
contentant du succes qu’il donne.

Laisser couler 1’eau sous les ponts ;
laissez les hommes ¢étre des
hommes, c’est-a-dire faibles, vains,
inconstants, injustes, faux et
présomptueux. Laissez le monde
étre toujours monde ; c’est tout dire
: aussi bien ne I’empécheriez-vous
pas. Laissez chacun suivre son
naturel et ses habitudes : vous ne



66

sauriez les refondre ; le plus court est
de les laisser et de les souffrir.
Accoutumez-vous a la déraison et a
I’injustice. Demeurez en paix dans le
sein de Dieu, qui voit mieux que
vous tous ces maux, et qui le permet.
Contentez-vous de faire sans ardeur
le peu qui dépend de vous : que tout
le reste soit pour vous comme s’il
n’¢tait pas.

Il est juste que la volonté de Dieu se
fasse, et non pas la notre, et que la
sienne devienne la n6tre méme sans
réserve, afin qu’elle se fasse sur la
terre comme dans le ciel.

Il est bon d’aller aux portes de la
mort ; on y voit Dieu de plus pres ;
on s’accoutume a faire ce qu’il
faudra faire bientot. On doit mieux



67

se connaitre, quand on a ¢€té si pres
du jugement de Dieu et des rayons
de la vérité ¢ternelle. Oh que Dieu
est grand, qu’il est tout, que nous ne
sommes rien, quand nous sommes si
pres de lui, et que le voile qui nous
le cache va se lever !

N’ayez aucune complaisance dans
les dons de Dieu, telles que le
désintéressement, I’équité, la
sincerité, la générosité pour le
prochain. Tout cela est de Dieu ;
mais tout cela se tourne en poison,
tout cela nous remplit et nous enflent
dés que nous y prenons un appui
secret. Il faut étre anéanti a ses
propres yeux, et agir dans cet esprit
en toute occasion. Il faut que nous
soyons, dans toute notre vie, caché et
comme anéanti, de méme que Jésus-



68

Christ dans le sacrement de son
amour.

Je ne trouve de paix au-dedans de
moi, qu’autant que je n’y trouve
aucune grandeur, aucune force,
aucune ressource, et que je me vois
capable de tout ce qui est le plus
méprisable, pour ne trouver mon
secours qu’en Dieu seul.

Il faut croire et vouloir tout ce qu’il
demande, et il ne demande que de
mettre son saint amour en la place de
notre amour-propre trompeur et
injuste.

L’amour-propre nous exagere nos
peines, et les grossit dans notre
imagination.



69

Je vous plains ; mais 1l faut souffrir.
Nous ne sommes en ce monde que
pour nous purifier, en mourant a nos
inclinations et a toute volonté
propre. Mourrez donc ; vous en avez
de bonnes occasions.

Ne soyez point alarmée de vous
trouver vive, impatiente, hautaine,
décisive : ¢’est votre fonds naturel, il
faut le sentir. Il faut porter, comme
dit saint Augustin, le joug de la
confusion quotidienne de nos
péchés. Il faut sentir notre faiblesse,
notre misere, notre impuissance de
nous corriger. Il faut désespérer de
notre cceur, et n’espérer qu’en Dieu.
Il faut se supporter sans se flatter, et
sans négliger le travail pour notre
correction.



70

Ne vous laissez point aller a vos
golts trop vifs, méme pour le bien.

Quand on aime quelque chose hors
de Dieu, dit saint Augustin, on en
aime moins Dieu. C’est un ruisseau
dont on détourne un peu d’eau.

La dissipation, qui est opposé€e au
recueillement.

Il ne vous reste qu’a tourner vos
soins sur vous-méme. Ne vous
découragez point pour vos fautes :
supportez-vous en vous corrigeant,
comme on supporte et on corrige
tout ensemble le prochain dont on
est chargé. Accoutumez-vous a
¢tendre peu a peu I’oraison jusque
sur les occupations extérieures de la
journée. Parlez, agissez, travaillez
en paix, comme si vous ¢€tiez en



71

oraison ; car en effet il faut y étre.
Faites = chaque  chose sans
empressement, par I’esprit de grace.
Dés que vous apercevrez ’activité
naturelle qui se glisse, rentrez
doucement dans I’intérieur, ou est le
régne de Dieu. Ecoutez ce que
’attrait de la grace demande : alors
ne dites et ne faites que ce qu’il vous
mettra au cceur. Quand le ceeur a déja
sa pente vers Dieu, on peut
facilement s’accoutumer a
suspendre les mouvements
précipités de la nature, et a attendre
le second moment ou 1’on peut agir
par grace en écoutant Dieu. C’est la
mort continuelle a soi-méme qui fait
la vie de la foi. Cette mort est une vie
douce, parce que la grace qui donne
la paix succede a la nature qui cause



72

des troubles. Essayez, je vous
conjure, de vous accoutumer a cette
dépendance de D’esprit intérieur
alors tout deviendra peu a peu
oraison. Vous souffrirez ; mais une
souffrance paisible n’est qu’une
demi-souffrance.

Le silence, pour se familiariser avec
la présence de Dieu, est le grand
remede a nos maux ; ¢’est le moyen
de mourir a toute heure dans la vie la
plus commune.

Le grand point est de faire
fidelement la volonté de Dieu pour
mourir a soi, malgré les sécheresses
et les répugnances qu’on y ressent.

Vous savez que 'infirmité est une
précieuse grace que Dieu nous
donne, pour nous faire sentir la



73

faiblesse de notre ame par celle de
notre corps. Nous nous flattions de
mépriser la vie, et de soupirer apres
la patrie c€leste : mais quand I’age et
la maladie nous font envisager de
plus pres notre fin, I’amour-propre
se réveille, 1l s’attendrit sur lui-
méme, 1l s’alarme : on ne trouve au
fond de son cceur aucun désir du
royaume de Dieu ; on ne trouve au-
dedans de soi que mollesse, lacheté,
tiedeur, dissipation, attachement a
toutes les choses dont on se croyait
détaché. Une  expérience  si
humiliante nous est souvent plus
utile que toutes les ferveurs
sensibles  sur lesquels  nous
comptions peut-€tre un peu trop. Le
grand point est de nous livrer a



74

I’esprit de grace pour nous laisser
detacher de tout ce qui est ici-bas.

Pourquoi pleurions-nous ceux qui ne
pleurent plus, et dont Dieu a essuy¢
a jamais les larmes ? C’est nous-
mémes que nous pleurons, et il faut
passer a I’humanité cet
attendrissement sur soi. Mais la foi
nous assure que nous serons bientot
réunis aux personnes que les sens
nous représentent comme perdues.

Vous avez besoin de sentir votre
misere, et I’humiliation qui vous en
reviendra vous sera plus utile, si
vous la portez patiemment sans vous
décourager, que la ferveur la plus
consolante.

On ne vit a Dieu que par mort
continuelle a soi-méme.



75

Nous avons besoin de mourir dans
une incertitude impénétrable, non
seulement des jugements de Dieu
sur nous, mais encore de nos propres
dispositions. Il faut, comme Saint
Augustin le dit, que nous soyons
réduits a ne pouvoir présenter a Dieu
que notre misere et sa miséricorde.

Il faut se detacher de 1a vie. C’est par
la douleur et par la maladie qu’on
fait son apprentissage pour la mort.
Sacrifions de bon cceur a Dieu une
vie courte, fragile, et pleine de
misere.

Portez patiemment votre croix, qui
est I’infirmité. Voila votre vocation
présente ; se taire, obéir, souffrir,
s’abandonner a Dieu pour la vie et
pour la mort, c’est votre pain



76

quotidien. Ce pain est dur et sec ;
mais 1l est au-dessus de toute
substance, et tres nourrissant dans la
vie de la foi, qui est une mort
continuelle de I’amour-propre.

L’ceuvre de Dieu ne se fait que par la
destruction de nous-mémes.

Il faut vouloir sa destruction, malgré
le soulevement de la nature et
I’horreur qu’elle fait sentir. Il n’est
nullement question de sentir de la
joie de mourir ; cette joie sensible ne
dépend point de nous. Combien de
grands saints ont €té privés de cette
joie ! Contentons-nous de ce qui
dépend de notre volonté libre et
prévenue par la grace. C’est de ne
point écouter la nature, et de vouloir
pleinement ce qu’il ne nous est pas



77

donné¢ de golter. Que la nature
rejette ce calice si amer ; mais que
I’homme intérieur dise avec Jeésus-
Christ : cependant, qu’il arrive non
ce que je voudrais, mais ce que vous
voudrez. Saint Francois de Sales
distingue le consentement d’avec le
sentiment. On n’est pas maitre de
sentir ; mais on I’est de consentir,
moyennant la grace de Dieu.

Il me parait donc que la véritable
exactitude consiste a ob€ir a Dieu en
toutes choses, et a suivre la lumiére
qui nous montre notre devoir, et la
grace qui nous y pousse, ayant pour
principe de conduite de contenter
Dieu en tout, et de faire toujours ce
qui lui est non seulement agréable,
mais, s’il se peut, le plus agréable,
sans s’amuser a chicaner sur la



78

difféerence des grands péchés et des
péchés legers, des imperfections et
des infidélités : car, quoi qu’il soit
vrai que tout cela est distingué, il ne
le doit pourtant plus étre pour une
ame qui s’est déterminée a ne rien
refuser a Dieu de tout ce qu’elle peut
lui donner. Et c’est en ce sens que
I’apotre dit, que la loi n’est point
¢tablie pour le juste, lo1 génante, loi
dure, loi menacante : loi, si on 1’ose
dire, tyrannique et captivante : mais
il y a une loi supé€rieure qui 1’¢leve
au-dessus de tout cela, et qui le fait
entrer dans la vraie libert¢ des
enfants ; c’est de vouloir toujours
faire ce qui plait le plus au Pere
céleste, selon cette excellente parole
de Saint-Augustin : « aimez, et faites
apres cela tout ce que vous voudrez.



79

» Car si a cette volonté sincere de
faire toujours ce qui nous parait le
meilleur aux yeux de Dieu, vous
ajoutez de le faire avec joie, de ne
point s’abattre quand on ne 1’a pas
fait, de recommencer cent et cent
fois a mieux le faire, d’espérer
toujours qu’a la fin on le fera, de se
supporter soi-méme dans  ses
faiblesses involontaires comme
Dieu nous y supporte, d’attendre en
patience les moments qu’il a
marqués pour notre parfaite
delivrance, de songer cependant a
marcher avec simplicité et selon nos
forces dans la voie qui nous est
ouverte, de ne point perdre de temps
a regarder derriere soi ; de nous
¢tendre et de nous porter toujours,
comme dit 1’apltre, a ce qui est



80

devant nous ; de ne point faire sur
une chute une multitude inutile de
retour qui nous arréte, qui nous
embarrasse 1’esprit, et qui nous
abatte le coeur ; de nous en humilier
et d’en gémir a la premicre vue qui
nous en vient, mais de les laisser la
aussitot apres pour continuer notre
route ; de ne point interpréter tout
contre nous avec une rigueur
littérale et judaique ; de ne pas
regarder Dieu comme un espion qui
nous observe pour nous surprendre,
et comme un ennemi qui nous tend
des pieges, mais comme un Pére qui
nous aime et veut nous sauver ; plein
de confiance en sa bonté, attentif a
invoquer sa  miséricorde, et
parfaitement détrompé de tout vains
appuis sur les créatures et sur nous-



81

meémes : voila le chemin et peut-étre
le séjour de la véritable liberté.

Notre propre esprit, quelque solide
qu’il paraisse, gate tout : c’est celui
de Dieu qui conduit insensiblement
a leur fin les choses les plus
difficiles. Les traverses de la vie
nous surmontent ; les croix nous
abattent ; nous manquons de
patience et de douceur, ou d’une
fermeté douce et légale ; nous ne
parvenons point a persuader autrui.
Il n’y a que Dieu qui tient les cceurs
dans ses mains : il soutient le notre
et ouvre celui du prochain. Priez
donc, mais souvent et de tout votre
ceeur, si vous voulez bien conduire
votre troupeau. Si le Seigneur ne
garde pas la ville, celui qui veille la
garde en vain. Nous ne pouvons



82

attirer en nous le bon esprit que par
I’oraison. Le temps qui y parait
perdu est le mieux employé. En vous
rendant dépendante de D’esprit de
grace, vous travaillerez plus pour
vos devoirs extérieurs, que par tous
les travaux inquiets et empresseés. Si
votre nourriture est de faire Ia
volonté de votre Pére céleste, vous
vous nourrirez souvent en puisant
cette volonté dans sa source.

La perfection supporte facilement
I’imperfection d’autrui ; elle se fait
tout a tous. Il faut se familiariser
avec les défauts les plus grossiers
dans de bonnes ames, et les laisser
tranquillement jusqu’a ce que Dieu
donne le signal pour les leur oter peu
a peu ; autrement on arracherait le
bon grain avec le mauvais. Dieu



83

laisse dans les ames les plus avancés
certaines faiblesses enticrement
disproportionnées a leur état
éminent, comme on laisse des
morceaux de terre qu’on nomme des
témoins dans un terrain qu’on a rase,
pour faire voir, par ces restes, de
quelle profondeur a été ’ouvrage de
la main des hommes. Dieu laisse
aussi dans les plus grandes ames des
témoins ou restes de ce qu’il en a 6té
de misere. Il faut que ces personnes
travaillent, chacun selon leur degre,
a leur correction, et que vous
travailliez au support de leur
faiblesse. Vous devez comprendre,
par votre propre expérience en cette
occasion, que la correction est fort
amere : puisque vous en sentez
I’amertume, souvenez-vous



84

combien il faut I’adoucir aux autres.
Vous n’avez point un zele empressé
pour corriger, mais une délicatesse
qui vous serre aisément le cceur. Je
vous demande plus que jamais de ne
m’€pargner point sur mes défauts.
Quand vous en croirez voir
quelqu’un que je n’aurais peut-étre
pas, ce ne sera point un grand
malheur. Si1 vos avis me blessent,
cette sensibilit¢ me montrera que
vous aurez trouve le vif : ainsi vous
m’aurez toujours fait un grand bien
en m’exercant a la petitesse, et en
m’accoutumant a étre repris.

Il y a certains defauts extérieurs sur
lesquels il faut bien se garder de
juger du fond ; ce serait un grand
défaut d’expérience. I y a
longtemps que je vous ai dit que,



85

Madame..., avec des imperfections
visibles, €tait beaucoup plus avancé
que ceux qui sont exempts de ces
defauts, et qui voudrait les corriger
en elle. Souvent une certaine
vivacité de correction, méme pour
soi, n’est qu’une activité qui n’est
plus de saison pour ceux que Dieu
mene d’une autre fagon, et qu’il veut
quelquefois  laisser dans une
impuissance de  vaincre  ces
imperfections, pour leur Oter tout
appui intérieur. La correction de
quelques défauts involontaires serait
pour eux une mort beaucoup moins
profonde et moins avanceée que celle
qui leur vient de se sentir surmonté
par leur misere, pourvu qu’ils soient
véritablement et sans illusion
désabusés et dépossédés d’eux-



86

meémes par cette expérience et par
cet acquiescement. Chaque chose a
son temps. La force int€rieure sur
ses propres défauts nourrit une vie
secrete de propriéte. Souffrez donc
le prochain, et apprivoisez-vous
avec vos miseres. Quelquefois vous
avez le coeur saisi quand certains
défauts vous choquent, et vous
pouvez croire que c’est une
répugnance du fond qui vient de la
grace : mais il peut se faire que c’est
votre vivacité naturelle qui vous
serre le ceeur. Je crois qu’il faut plus
de support ; mais je crois aussi qu’il
faut corriger vos défauts comme
ceux des autres, non par effort et par
sévérité, mais en cédant simplement
a Dieu, et en le laissant faire pour
¢tendre votre cceur et pour le rendre



87

plus souple. Acquiescez, sans savoir
comment tout cela pourra se faire.

Le trouble est une révolte du fond
contre Dieu, et une division de la
volonté contraire a elle-méme ; le
fond de 1’ame est comme déchiré
dans cette division.

Vouloir ce qu’on souffre, c’est ne
rien souffrir dans la volont¢ ; c’esty
étre en paix. Heureux germe du
Paradis dans le purgatoire !

Le doute est le trouble d’une ame
livree a elle-méme, qui voudrait voir
ce que Dieu veut lui cacher, et qui
cherche des siiretés impossibles par
amour-propre.



88



