
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Lettres 

spirituelles 

de Fénelon 

Tôme 1 
      

Stéphane Darbé 
      



1 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



2 
 

Tôme premier 

 

Extraits 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

Fénelon 

 

 

 

 



4 
 

Il faut qu’on trouve toujours sur vos 

lèvres la science du salut ; il faut que 

chacun n’ait qu’à vous voir pour 

savoir comment il faut faire pour 

servir Dieu ; il faut que vous soyez 

une loi vivante qui porte la religion 

dans tous les cœurs ; il faut mourir 

sans cesse à vous-même, pour porter 

les autres à entrer dans cette pratique 

de mort qui est le fond du 

christianisme. Il faut être doux et 

humble de cœur, ferme sans hauteur 

et condescendant sans mollesse, 

pauvre et vil à vos propres yeux, au 

milieu de la grandeur inséparable de 

votre naissance ; être attentif. 

Accoutumez-vous, Monseigneur, à 

chercher Dieu au-dedans de vous ; 

c’est là que vous trouverez son 

royaume. 



5 
 

Il faut parler à Dieu avec confiance 

de vos faiblesses et de vos besoins. 

Que deviendra la pauvreté de Jésus-

Christ, si ceux qui doivent la 

représenter recherche la 

magnificence ? 

Jugez-vous vous-même, 

Monseigneur, comme vous croyez 

que Dieu vous jugera. 

Il faut se faire tout à tous par un 

discernement de grâce, et supporter 

les faibles pendant qu’on 

perfectionne les forts. 

On tolère ce qu’on ne saurait 

empêcher. 

C’est l’œuvre de la foi, où l’on 

travaille dans les ténèbres, sans voir 

le fruit de sa peine. 



6 
 

C’est dans le silence, que Dieu vous 

ôtera votre esprit pour vous donner 

le sien. 

Le plaisir facilite l’exécution de 

certaines choses. 

Dieu fait donc deux choses pour 

l’âme, au lieu qu’il n’en fait qu’une 

pour le corps. Il donne au corps la 

nourriture avec la faim et le plaisir  

de manger ; tout cela est sensible. 

Pour l’âme, il donne la faim qui est 

le désir, et la nourriture ; mais en 

accordant ses dons il les cache, de 

peur que l’âme ne s’y complaise 

vainement : ainsi, dans les temps 

d’épreuve où il veut nous purifier, il 

nous soustrait les goûts, les ferveurs 

sensibles, les désirs ardents et 

aperçus. Comme l’âme tournait en 



7 
 

poison, par orgueil, toute force 

sensible, Dieu l’a réduit à ne sentir 

que dégoût, langueur, faiblesse, 

tentation. Ce n’est pas qu’elle ne 

reçoive toujours les secours réels ; 

elle est avertie, excitée, soutenue 

pour persévérer dans la vertu ; mais 

il lui est utile de n’en avoir point le 

goût sensible, qui est très différent 

du plaisir sensible qui accompagne 

souvent l’oraison. Le médecin fait 

quelquefois manger le malade sans 

appétit : il n’a aucun plaisir à 

manger, et ne laisse pas de digérer et 

de se nourrir. 

La vraie oraison n’est ni dans le sens 

ni dans l’imagination ; elle est dans 

l’esprit et dans la volonté. 



8 
 

C’est ce que font souvent bien des 

âmes sans y prendre garde ; elles ne 

cherchent que le goût et le plaisir 

dans l’oraison ; elles sont toutes dans 

le sentiment. 

C’est l’attachement au sensible qui 

fait tantôt le découragement, tantôt 

l’illusion. 

Il est aisé de se dire à soi-même : 

j’aime Dieu de tout mon cœur, 

quand on ne sent que du plaisir dans 

cet amour ; mais l’amour réel est 

celui qui aime en souffrant. 

C’est la voie de foi et d’amour, sans 

s’attacher ni à voir, ni à sentir, ni à 

goûter, mais à obéir au bien-aimé. 

Vous ferez beaucoup, pourvu 

qu’avec une intention générale et 



9 
 

très sincère d’entrer dans l’esprit des 

paroles de l’office, vous les récitiez 

avec une présence amoureuse de 

Dieu, et une fidélité entière à 

recevoir toutes les vues et tous les 

sentiments que la grâce vous 

donnera. 

Persévérer dans cet acte d’adoration 

sans scrupules : y persévérer, c’est le 

renouveler sans cesse d’une manière 

simple et paisible. 

Pour le silence dont le roi prophète 

parle, c’est celui dont Saint-

Augustin parle aussi quand il dit : 

que mon âme fasse taire tout ce qui 

est créé, pour passer au-dessus de 

tout ce qui n’est point Dieu lui-

même ; qu’elle se fasse taire aussi 

elle-même à l’égard d’elle-même ; 



10 
 

que dans ce silence universel, elle 

écoute le Verbe qui parle toujours, 

mais que le bruit des créatures nous 

empêche souvent d’entendre. Ce 

silence n’est pas une inaction et une 

oisiveté de l’âme ; ce n’est qu’une 

cessation de toute pensée inquiète et 

empressée, qui serait hors de saison 

quand Dieu veut se faire écouter. Il 

s’agit de lui donner une attention 

simple et paisible, mais très réelle, 

très positive, et très amoureuse pour 

la vérité qui parle au-dedans. Qui dit 

attention, dit une opération de l’âme, 

et une opération intellectuelle 

accompagnée d’affection et de 

volonté. Qui dit imposer silence, dit 

une action de l’âme qui choisit 

librement et par un amour méritoire. 

En un mot, c’est une fidélité actuelle 



11 
 

de l’âme, qui, dans sa paix la plus 

profonde, préfère d’écouter l’esprit 

intérieur de grâce à toute autre 

attention. 

La peine ou est l’âme, en croyant 

avoir perdu Dieu, est une preuve 

qu’elle ne le perd jamais, et qu’elle 

n’est privée que d’une possession 

goûtée et réfléchie. 

L’abandon n’est que le pur amour 

dans toute l’étendue des épreuves. 

L’État passif, est un état simple, 

paisible, désintéressé, où l’âme 

coopère à la grâce d’une manière 

d’autant plus libre, plus pure, plus 

forte et plus efficace, qu’elle est plus 

exempte des inquiétudes et des 

empressements de l’intérêt propre. 



12 
 

La propriété que les mystiques 

condamnent avec tant de rigueur, et 

qu’ils appellent souvent impureté, 

n’est qu’une recherche de sa propre 

consolation et de son propre intérêt 

dans la jouissance des dons de Dieu, 

au préjudice de la jalousie du pur 

amour qui veut tout pour Dieu et rien 

pour la créature. 

La cupidité, qui est opposé à la 

charité, ne consiste pas seulement 

dans la concupiscence charnelle, et 

dans tous les vices grossiers ; mais 

encore dans cet amour spirituel et 

déréglé de soi-même pour s’y 

complaire. 

L’amour, qui est le fond de la 

contemplation, est un désir continuel 

de l’époux bien-aimé. 



13 
 

J’ai dit que l’amour est un désir, et 

cela est vrai en un sens, quoiqu’en 

un autre l’amour pur et paisible ne 

soit pas un désir empressé. Ce qu’on 

appelle d’ordinaire un désir est une 

inquiétude et un élancement de 

l’âme pour tendre vers quelque objet 

qu’elle n’a pas ; en ce sens, l’amour 

paisible ne peut être un désir : mais 

si on entend par le désir la pente 

habituelle du cœur, et son rapport 

intime à Dieu, l’amour est un désir ; 

et, en effet, quiconque aime Dieu, 

veut tout ce que Dieu veut. Il veut 

son salut, non pour soi, mais pour 

Dieu, qui veut être glorifié par-là, et 

qui nous commande de le vouloir 

avec lui. L’amour est insatiable 

d’amour, il cherche sans cesse son 

propre accroissement par la 



14 
 

destruction de tout ce qui n’est pas 

lui en nous. Il tend par un 

mouvement paisible et uniforme à 

détruire tous les obstacles des plus 

légères imperfections, et à s’unir de 

plus en plus à Dieu. Voilà le vrai 

désir qui fait toute la vie intérieure. 

Faites taire votre esprit, qui se laisse 

trop aller au raisonnement. 

Ne vous comparez jamais à 

personne ; laissez-vous juger par les 

autres, quoi qu’ils n’aient pas une 

grande lumière. Ne comptez jamais 

sur vos expériences, qui peuvent être 

très défectueuses. 

Les talents sont de Dieu, et ils sont 

bons quand on en use sans y tenir ; 

mais quand on les recherche, quand 

on les préfère à la simplicité, quand 



15 
 

on dédaigne tout ce qui en est 

dépourvu, quand on veut toujours le 

plus sublime dans les dons de Dieu, 

on n’est point encore dans le goût de 

la pure grâce. 

La véritable grâce fait qu’on est ravi 

d’être avec les gens les plus 

grossiers et les plus idiots, pourvu 

qu’on y soit pour faire la volonté de 

Dieu. 

Craignez votre esprit, et celui de 

ceux qui en ont ; ne jugez de 

personne par là. Dieu, seul bon juge, 

en juge bien autrement ; il ne 

s’accommode que des enfants et des 

petits pauvres d’esprit. Ne lisez rien 

par curiosité, ni pour former aucune 

décision dans votre tête sur aucune 

de vos lectures : lisez pour vous 



16 
 

nourrir intérieurement dans un esprit 

de docilité et de dépendance sans 

réserve. 

Je serais ravi d’apprendre l’entière 

guérison de vos yeux ; mais il ne faut 

pas plus tenir à ses yeux, qu’aux 

choses plus extérieures. 

Les maux qu’on souffre ne sont-ils 

pas eux-mêmes des pénitences 

continuelles, que Dieu nous a choisi, 

et qu’il choisit infiniment mieux que 

nous ne les choisirions. 

Il vaut mieux d’être crucifié avec 

Jésus-Christ, que de lire ses 

souffrances. 

Souffrez donc en paix et en silence, 

ma chère sœur ; c’est une excellente 

oraison que d’être uni à Jésus sur la 



17 
 

croix. On ne souffre point en paix 

pour l’amour de Dieu, sans faire une 

oraison très pure et très réelle. C’est 

pour cette raison qu’il faut laisser les 

livres ; et les livres ne servent qu’à 

préparer cette oraison de mort à soi-

même. 

La parole du dehors n’est donnée 

que pour procurer celle du dedans. 

Souvent nous chercherions dans les 

livres de quoi flatter notre curiosité, 

et entretenir en nous le goût de 

l’esprit. Dieu nous sèvre de ces 

douceurs par nos infirmités ; il nous 

accoutume à l’impuissance, et à une 

langueur d’inutilité qui attristent et 

qui humilient l’amour-propre. 

Contentez-vous de ce que Dieu vous 

donne et soyez également délaissés 



18 
 

à son bon plaisir dans les plus 

grandes inégalités. 

Dans la nudité de la pure foi, on ne 

voit rien et on ne veut rien voir ; on 

n’a plus en soi ni pensée ni volonté ; 

on trouve tout dans cette simplicité 

générale, sans s’arrêter à rien de 

distinct ; on ne possède rien, mais on 

est possédé. 

Pour les austérités, elles ne sont pas 

exemptes d’illusions que le reste ; 

l’esprit se remplit souvent de lui-

même à mesure qu’il abat la chair. 

Une marque certaine que l’âme 

nourrit une vie secrète dans la 

mortification du corps, c’est de voir 

qu’elle tient à ses mortifications, et 

qu’elle a regret à les quitter. La 

mortification de la chair ne produit 



19 
 

pas la mort de la volonté. Si la 

volonté était morte, elle serait 

indifférente dans la main du 

supérieur, et également souple en 

tous sens. Ainsi plus on a 

d’attachement à ses mortifications 

extérieures, moins le fond de l’âme 

est réellement mortifié. 

L’œuvre de Dieu est de le faire 

aimer, et de nous détruire, afin qu’il 

vive seul en nous. 

Votre fonction est donc de faire 

mourir l’homme et aimer Dieu. 

Corrigez-vous pour corriger les 

autres. 

La paix de Dieu ne subsiste 

parfaitement que dans 

l’anéantissement de toute volonté et 



20 
 

de tout intérêt propre. Quand vous 

ne vous intéresserez plus qu’à la 

gloire de Dieu et à 

l’accomplissement de son bon 

plaisir, votre paix sera plus profonde 

que les abîmes de la mer, et elle 

coulera comme un fleuve. Il n’y a 

que la réserve, le partage d’un cœur 

incertain, l’hésitation d’un cœur qui 

craint de trop donner, qui puisse 

troubler ou borner cette paix. 

Dieu vous veut sage, non de votre 

propre sagesse, mais de la sienne. 

Tout ce qui n’est point dans cette 

pure désappropriation de toute 

volonté pour se sacrifier à celle de 

Dieu, n’étant point purifié par le pur 

amour en cette vie, le sera en l’autre 



21 
 

par le feu de la justice divine dans le 

purgatoire.  

Si vous abandonnez sans réserve vos 

imperfections à l’esprit de Dieu, il 

les dévorera comme le feu dévore la 

paille ; mais, avant que de vous en 

délivrer, il s’en servira pour vous 

délivrer de vous-même et de votre 

orgueil. Il les emploiera à vous 

humilier, à vous crucifié, à vous 

confondre, à vous arracher toute 

ressource et toute confiance en vous-

même. Il brûlera les verges, après 

vous en avoir frappé, pour vous faire 

mourir à l’amour-propre. Courage ! 

Aimer, souffrez, soyez souples et 

constante dans la main de Dieu. 



22 
 

Dieu vous aime, puisqu’il ne vous 

épargne pas, et qu’il appesantit la 

croix de Jésus-Christ sur vous. 

Toutes les lumières et tous les 

sentiments de ferveur se tournent en 

illusions, si on n’en vient pas à la 

pratique réelle et continuelle de la 

mort à soi-même. La mort que Dieu 

opère va chercher jusque dans les 

moelles et dans les jointures, pour 

diviser l’âme d’avec l’esprit. 

Plus vous ferez pour Dieu, plus il 

fera pour vous. 

Vous ne pouvez rien faire de mieux, 

que de régler votre temps, en sorte 

que vous fassiez tous les jours une 

petite lecture, avec un peu d’oraison 

en méditation affectueuse, pour 

repasser sur vos faiblesses, étudier 



23 
 

vos devoirs, recourir à Dieu, et vous 

accoutumez à être familièrement 

avec lui. 

Si vous voulez aimer Dieu, pourquoi 

voulez-vous passer votre vie dans 

l’amitié de ceux qui ne l’aiment pas, 

et qui se moque de son amour ? 

Quelques croix qu’on souffre dans la 

vie chrétienne, on ne perd jamais 

cette bienheureuse paix du cœur, 

dans laquelle on veut tout ce qu’on 

souffre, et on ne voudrait aucune des 

joies dont on est privé. 

Prière pour la conversion : O Dieu, 

puisqu’il est donc vrai que vous êtes 

; puisque je ne puis plus ignorer ni 

votre puissance qui m’a fait de rien, 

ni votre sagesse qui m’a donné la 

raison, ni votre bonté qui se fait 



24 
 

sentir à moi par la grâce qui 

m’éclaire, venez au-dedans de mon 

cœur : changez ce cœur corrompu 

par toutes les passions et par la 

vanité ; arrachez-le, Seigneur ; 

donnez-m’en un autre, un cœur 

nouveau, un cœur pur, un cœur selon 

le vôtre. Quoi qu’il arrive, je veux 

vous aimer ; quoi qu’il m’en coûte, 

je veux vivre selon votre volonté ; 

quelques violences qu’il faille faire, 

je veux être juste, sincère, charitable, 

modeste, reconnaissant, puisque 

toutes ces vertus vous plaisent, et 

qu’on ne peut les abandonner sans 

offenser votre souveraine justice. 

Commandez donc, Seigneur, 

commandez tout ce que vous 

voudrez à votre faible créature qui 

vous doit tout ; mais donnez-lui de 



25 
 

faire et d’aimer ce que vous lui aurez 

commandé. 

En page 183 il fait des reproches à 

l’islam et au judaïsme. 

N’est-il pas digne de ce Dieu si bon 

d’avoir pris une chair semblable à la 

nôtre, pour nous montrer dans cette 

chair toutes les vertus que chacun de 

nous dans la sienne peut pratiquer ? 

Seigneur, je vais par vous à votre 

Père. 

Rien n’est grand que cette petitesse 

intérieure de l’âme qui se fait justice. 

Rien n’est raisonnable que ce juste 

désaveu de notre raison égarée. Rien 

n’est digne de Dieu que cette docilité 

de l’homme qui sent l’impuissance 



26 
 

de son esprit, et qui est désabusé de 

ses fausses lumières. 

Quoiqu’on ait vécu bien loin de lui, 

on ne doit pas craindre de s’en 

rapprocher par un amour familier. 

Parlez-lui, dans votre prière, de 

toutes vos misères, de tous vos 

besoins, de toute votre peine, des 

dégoûts mêmes qui pourraient vous 

venir pour son service. Vous ne 

sauriez lui parler trop librement ni 

avec trop de confiance. Il aime les 

simples et les petits ; c’est avec eux 

qu’il s’entretient. Si vous êtes de ce 

nombre, laissez-la votre esprit et 

toutes vos hautes pensées ; ouvrez-

lui votre cœur, et dites-lui tout. 

Après lui avoir parlé, écoutez-le un 

peu. Mettez-vous dans une telle 

préparation de cœur, qu’il puisse 



27 
 

vous imprimer les vertus comme il 

lui plaira : que tous se taisent en vous 

pour l’entendre. Ce silence des 

créatures au-dehors, des passions 

grossières et des pensées humaines 

au-dedans, est essentielle pour 

entendre cette voix qui appelle l’âme 

à mourir à elle-même, et à adorer 

Dieu en esprit et en vérité. 

Si les croix sont communes avec le 

monde, les motifs de les supporter 

sont bien différents. On connaît en 

Jésus-Christ sauveur le prix et la 

vertu de la croix. Elle nous purifie, 

nous détache, et nous renouvelle. 

Nous voyons sans cesse Dieu en tout 

; mais nous ne le voyons jamais si 

clairement ni si utilement que dans 

les souffrances et les humiliations. 

La croix est la force de Dieu même : 



28 
 

plus elle nous détruit, plus elle 

avance l’être nouveau en Jésus-

Christ, pour faire un nouvel homme 

sur les ruines du vieil Adam. 

Il faut vous faire une règle de bonne 

lecture selon votre goût et selon 

votre besoin. Il faut lire simplement, 

assez courtement : se reposer après 

avoir lu : méditer ce qu’on vient de 

lire : le méditer sans grand 

raisonnement, plus par le cœur que 

par l’esprit, et laisser faire à Dieu 

son impression dans votre cœur sur 

la vérité méditée. Peu d’aliment 

nourrit beaucoup quand on le digère 

bien. 

La plus rigoureuse de toutes les 

pénitences est de faire en chaque 

jour et en chaque heure la volonté de 



29 
 

Dieu plutôt que la sienne, malgré ses 

répugnances, ses dégoûts, ses 

lassitudes. Ne songeons donc qu’au 

présent, et ne nous permettons pas 

même détendre nos vues avec 

curiosité sur l’avenir. Cet avenir 

n’est pas encore à nous ; il n’y sera 

peut-être jamais. 

C’est la fidélité au présent qui 

prépare notre fidélité pour l’avenir. 

Il faut faire chaque jour une lecture 

courte et longue, courte par le 

nombre de paroles qu’elle contient, 

mais longue par la lenteur avec 

laquelle vous la ferez. En la faisant, 

raisonnez peu, mais aimez beaucoup 

; c’est le cœur et non la tête qui doit 

agir. Ne lisez rien que pour 

l’appliquer d’abord à vos devoirs 



30 
 

qu’il faut remplir, et à vos défauts 

qu’il faut corriger pour plaire à Dieu. 

Ne craignez point de laisser tomber 

votre livre dès qu’il vous mettra en 

recueillement. 

Pour l’oraison, vous ne sauriez la 

faire mal dans les bonnes 

dispositions où Dieu vous met, à 

moins que vous n’ayez trop 

l’ambition de bien la faire. 

Accoutumez-vous à entretenir Dieu, 

non des pensées que vous formerez 

tout exprès avec art pour lui parler 

pendant un certain temps, mais des 

sentiments dont votre cœur sera 

rempli. Si vous goûtez sa présence, 

et si vous sentez l’attrait de l’amour, 

dites-lui que vous le goûtez, que 

vous êtes ravis de l’aimer, qu’il est 



31 
 

bien bon de se faire tant aimé par un 

cœur si indigne de son amour. Dans 

cette ferveur sensible, le temps ne 

vous durera guère, et votre cœur ne 

tarira point ; il n’aura qu’à épancher 

de son abondance, et qu’à dire ce 

qu’il sentira. Mais que direz-vous 

dans la sécheresse, dans le dégoût, 

dans le refroidissement ? Vous direz 

toujours ce que vous aurez dans le 

cœur. Vous direz à Dieu que vous ne 

trouvez plus son amour en vous, que 

vous ne sentez qu’un vide affreux, 

qu’il vous ennuie, que sa présence 

ne vous touche point, qu’il vous 

tarde de le quitter pour les plus vils 

amusements, que vous ne serez à 

votre aise que lorsque vous serez 

loin de lui et pleine de vous-même. 

Vous n’aurez qu’à lui dire tout le mal 



32 
 

que vous connaîtrez de vous-même. 

Vous demandez de quoi l’entretenir 

? N’y a-t-il pas là beaucoup trop de 

manière d’entretien ? En lui disant 

toutes vos misères, vous le prierez 

de les guérir. Vous lui direz : oh mon 

Dieu, voilà mon ingratitude, mon 

inconstance, mon infidélité ! Prenez 

mon cœur ; je ne sais pas vous le 

donner. Retenez-le après l’avoir pris 

: je ne sais pas vous le garder. Dans 

ces deux états, dites-lui sans 

réflexion tout ce qui vous viendra au 

cœur, avec une simplicité et une 

familiarité d’enfants. 

Considérer en quoi consiste, et ce 

que c’est que glorifier Dieu sur la 

terre. Jésus-Christ l’explique 

nettement par ces paroles : j’ai 

achevé l’œuvre que vous m’aviez 



33 
 

donnée à faire. Il faut donc, pour 

glorifier Dieu, connaître et exécuter 

ce qu’il nous a chargé de faire. 

Chacun a son ouvrage, et tout le 

monde y travaille ; mais ce n’est pas 

toujours à celui que Dieu nous a 

donné. Nous n’avons que celui de 

Jésus-Christ, qui est d’opérer notre 

salut, auquel il a travaillé toute sa 

vie. Tout ce que la vanité, le désir de 

m’établir puissamment dans le 

monde ; tout ce que mon humeur, 

mon caprice, ma colère, mon amour-

propre, et la seule considération des 

hommes me fait entreprendre, n’est 

pas l’ouvrage dont Dieu m’a chargé, 

et par conséquent rien de tout cela ne 

peut honorer Dieu : c’est là 

l’ouvrage de ma passion, l’ouvrage 

du péché et du démon. L’œuvre que 



34 
 

Dieu m’a mise entre les mains c’est 

de réformer ce qu’il peut y avoir de 

mauvais dans mon naturel ; c’est là 

ce qu’il veut que je fasse : c’est de 

corriger mes défauts, de sanctifier 

mes pensées et mes désirs, de 

devenir plus patiente, plus douce et 

plus humble de cœur. 

Pour les prières vocales, comme 

vous n’en avez pas qui soit 

d’obligation, faites-les fort 

lentement, tachant d’entrer dans les 

sentiments que les paroles que vous 

récitez vous inspirent. Pour cela, 

occupez-vous du sens qu’elles ont, 

et prenez tout le temps qu’il vous 

faut pour cela : ne vous pressez 

jamais pour finir bientôt ; il vaut 

mieux dire comme il faut, la moitié 

d’un seul psaume, qu’en dire mal et 



35 
 

avec précipitations plusieurs. Si 

vous êtes obligés de l’interrompre 

par quelques nécessités, finissez où 

vous êtes sans vous troubler, et 

reprenez ensuite dans le même 

endroit, si vous avez le loisir. 

N’allez jamais à la sainte messe, 

sans penser, en y allant, au sacrifice 

de Jésus-Christ auquel vous allez 

assister. Tachez d’entrer dans un vrai 

regret de vos fautes, qui ont obligé 

un Dieu de verser son sang pour les 

laver. Que votre modestie extérieure, 

et votre application à une chose si 

sainte, fasse connaître la disposition 

avec laquelle vous y êtes. Je ne vous 

dis rien du soin que vous devez avoir 

de retenir votre vue, et d’éloigner 

tout ce qui peut dissiper votre esprit 

: c’est la première chose qu’il faut 



36 
 

faire, et que je suis persuadé que 

vous faites. 

Les jours que vous devez vous 

confesser, prenez le temps de 

l’oraison du matin, pour en 

employer une partie à vous 

examiner, et l’autre, qui doit 

toujours être la plus grande, à 

demander la douleur nécessaire de 

vos fautes, et la grâce de vous en 

corriger. Cette préparation est bonne 

; mais il y en a encore une meilleure, 

qui serait de veiller plus sur vous-

même deux ou trois jours devant, et 

faire quelques pénitences et 

quelques bonnes œuvres de vous-

même, pour obtenir de Dieu la 

douleur que vous lui demandez. Et 

quand vous n’aurez que des péchés 

de fragilité sur la semaine, je ne sais 



37 
 

s’il serait si nécessaire de vous en 

confesser, et s’il ne vaudrait pas 

mieux faire ce que nous venons de 

dire, de crainte de se faire une 

coutume de se confesser, et de le 

faire quelquefois sans toute la 

préparation qui serait à souhaiter. 

Cela dépend du profit que vous 

retirerez de la confession plus ou 

moins fréquente ; car c’est ce qui 

doit régler la fréquentation des 

sacrements. Le jour que vous 

communierez, vous ferez plus de 

prières que les autres. Souvenez-

vous, Madame, que vous ne recevez 

Jésus immolé dans le sacrifice, que 

pour vous immoler et sacrifiez avec 

lui, que pour vivre de sa vie. Il est 

plein de vie dans le sacrement, et 

nous donne la vie, mais une vie 



38 
 

d’hostie. Il y sent les injures qu’on 

lui fait, et il les souffre sans y faire 

paraître ni sa peine ni sa puissance. 

Voilà l’esprit de patience et d’hostie 

que vous y devez recevoir, si vous 

communiez comme il faut. C’est à 

cet état où vous devez tendre et vous 

avancez par la communion que vous 

faites. Ne vous fiez pas aux bons 

désirs que vous pouvez avoir, s’ils 

sont stériles et sans effet. Travaillez 

avec courage à devenir douce et 

humble de cœur. Si vous tombez 

dans quelques fautes, et que vous 

puissiez d’abord vous retirer dans 

votre cabinet, allez vous prosterner 

devant Dieu contre terre, et 

demandez en pardon. L’humiliation 

et la douleur de votre cœur vous 

attirera la grâce d’être plus fidèle 



39 
 

dans une autre occasion. Adorez 

souvent le silence de Jésus-Christ, 

lorsqu’il était si maltraité par ses 

juges et par son peuple. Si on fait 

quelque chose de mal, qui regarde 

seulement votre personne et le 

service qu’on vous doit en 

particulier, souffrez-le sans rien dire. 

S’il vous échappe quelques paroles 

fâcheuses, après vous en être 

humilié en vous-même, réparez cela 

en parlant avec douceur, et faisant 

même quelque bien aux personnes 

que vous aurez traitées rudement, si 

l’occasion s’en présente. N’oubliez 

jamais la manière dont Dieu en a usé 

et en use continuellement avec vous 

; elle est si patiente et si douce ! 

Voilà votre modèle. Apprenez de lui 

ce que vous devez être aux autres. 



40 
 

Ne vous découragez pas pour vos 

rechutes : comme elles vous font 

connaître et toucher au doigt votre 

faiblesse, elles doivent vous tenir 

plus humble, et plus appliqué à 

veiller sur vous et à recourir à tout 

moment à Dieu, de crainte de vous 

perdre. 

Quand vous faites vos lectures, 

souvenez-vous que c’est Jésus-

Christ qui va vous parler, et qui va 

vous parler de l’affaire la plus 

importante que vous ayez. Écoutez-

le dans cette disposition. Lisez peu, 

et méditer beaucoup les vérités que 

vous trouvez dans le livre. Voyez si 

vous les pratiquez, et comment vous 

les pratiquez.  



41 
 

Demandez à Jésus-Christ qu’il vous 

parle au fond du cœur, et qu’il vous 

y enseigne ce que le livre vous 

représente au-dehors. Si vous y 

trouvez quelqu’un de vos défauts 

sévèrement repris, remerciez Dieu 

de cette grâce qu’il vous fait de vous 

reprendre sans vous flatter, et priez-

le de vous en faire une autre, qui est 

celle de vous en corriger. Lisez 

l’écriture sainte autant que vous 

pourrez, et les livres qui vous 

toucheront le plus. Il sera bon même 

que vos marquiez les paroles qui 

vous auront le plus frappé, afin de 

les répéter quelquefois pendant le 

jour, et de réveiller les sentiments 

qu’elles vous auront donnés. Votre 

lecture faite, finissez toujours par 

une petite prière, et demander à Dieu 



42 
 

qu’il vous fasse accomplir dans 

l’occasion ce que vous avez appris 

par la lecture. 

Le moi, dont je vous ai parlé si 

souvent, est encore une idole que 

vous n’avez pas brisée. Vous voulez 

aller à Dieu de tout votre cœur mais 

non par la perte du moi : au 

contraire, vous cherchez le moi en 

Dieu. 

Ceux qui ont le cœur dur et même 

froid ont sans doute un très grand 

défaut naturel : c’est même une 

grande imperfection qui reste dans 

leur piété ; car si leur piété était plus 

avancée, elle leur donnerait ce qui 

leur manque de ce côté-là. Mais il 

faut compter que la véritable bonté 

de cœur consiste dans la fidélité à 



43 
 

Dieu et dans le pur amour. Toutes les 

générosités, toutes les tendresses 

naturelles ne sont qu’un amour-

propre plus raffiné, plus flatteur, 

plus séduisant, plus aimable, et par 

conséquent plus diabolique. 

Le vrai amour de Dieu aime 

généreusement le prochain, sans 

espérance d’aucun retour. 

Il faut tellement sacrifier à Dieu le 

moi, qu’on ne le recherche plus, ni 

pour la réputation, ni pour la 

consolation du témoignage qu’on se 

rend à soi-même sur ses bonnes 

qualités ou sur ses bons sentiments. 

Il faut mourir à tout sans réserve, et 

ne posséder pas même sa vertu par 

rapport à soi. Ce n’est point une 

obligation précise pour tous les 



44 
 

chrétiens ; mais je crois que c’est la 

perfection d’une âme qu’il a autant 

prévenue que la vôtre par ses 

miséricordes. 

Les Pères de l’église ne 

découvraient les mystères du 

christianisme à ceux qui voulaient se 

faire chrétiens, qu’à mesure qu’il les 

trouvait disposés à les croire. 

Je ne vous dis point ce que vous avez 

à faire : Dieu vous le dira assez lui-

même selon vos besoins, pourvu que 

vous l’écoutiez intérieurement, et 

que vous méprisez courageusement 

les gens méprisables. 

Vous devez vous laisser voir tel que 

vous êtes, c’est-à-dire comme un 

vrai chrétien. Ne rougissez point de 

Jésus-Christ, il ne rougira point de 



45 
 

vous devant son Père céleste, à son 

jugement. À la vérité, on doit cacher 

aux yeux du monde tout ce qu’il 

n’est point nécessaire de lui montrer 

; mais il faut qu’il sache que vous 

voulez être chrétien, que vous 

renoncez au vice, et que vous fuyez 

l’impiété. Le vrai moyen de 

s’épargner de longues importunités 

et de dangereuses tentations, c’est de 

ne demeurer point neutre. Quand un 

homme se déclare hautement pour la 

religion, d’abord on murmure ; mais 

bientôt on se tait, on s’accoutume à 

le laisser faire : les mauvaises 

compagnies prennent congé et 

cherchent parti ailleurs. 

Je prie Notre Seigneur de vous 

conserver pour le corps et encore 

plus pour l’âme. 



46 
 

Il n’est pas seulement question de 

savoir, l’essentiel est d’aimer. 

Je sais bien que vous ne manquerez 

pas d’avoir beaucoup de distractions 

; mais il n’y a qu’à les supporter sans 

impatience, et qu’à les laisser 

disparaître, pour demeurer attentif à 

votre sujet, chaque fois que vous 

apercevrez l’égarement de votre 

imagination. Ainsi ces distractions 

involontaires ne pourront vous 

nuire, et la patience avec laquelle 

vous les supporterez, sans vous 

rebuter, vous avancera plus qu’une 

oraison plus lumineuse, où vous 

vous complairiez davantage. Le vrai 

moyen de vaincre les distractions est 

de ne pas les attaquer directement 

avec chagrin. 



47 
 

C’est une des plus grandes règles de 

la vie spirituelle, de se renfermer 

dans le moment présent, sans 

regarder plus loin. 

Il n’est point question d’aller vite ; il 

est question de bien aller. 

Si on n’y prend garde, toute la vie se 

passe en raisonnement, et il faudrait 

une seconde vie pour la pratique. On 

court un risque de se croire avancé à 

proportion des lumières qu’on a sur 

la perfection. Toutes ces belles idées, 

loin d’avancer la mort à nous-

mêmes, ne servent qu’à entretenir 

secrètement la vie d’Adam en nous, 

par une confiance en nos vues. 

Soyez, bien désabusé de votre esprit 

et de vos vues de perfection ; ce sera 

un grand pas pour devenir parfait. 



48 
 

Que vos lectures et vos oraisons se 

tournent à vous éclairer sur vous-

même, à vous corriger, et à vaincre 

votre naturel en présence de Dieu. 

Vous avez abusé autrefois de la santé 

et des plaisirs qu’elle donne. 

L’infirmité et les douleurs qui la 

suivent sont votre pénitence 

naturelle. 

Ne vous fatiguez point ni d’études, 

ni de solitude sauvage, ni même 

d’exercices de piété. Prenez tout 

avec modération ; variez et 

diversifiez vos occupations ; ne vous 

passionnez sur aucune. 

Bornez-vous à votre devoir de 

chaque jour, qui est votre pain 

quotidien. 



49 
 

Vous souhaitez que Dieu vous 

détruise, et ce souhait est bon, 

puisqu’on ne veut être détruit que 

pour établir Dieu sur les ruines de la 

créature ; mais il faut le désirer pour 

contenter Dieu, et non pour se 

contenter soi-même. Il faut que ce 

désir soit réel et constant dans tous 

les détails de la vie ; il faut qu’il soit 

modéré et réglé par l’obéissance. 

Comment offrirai-je à Dieu mes 

actions purement indifférentes : 

promenade ; cour au roi ; visite à 

faire et à recevoir ; habillement ; 

propreté, comme laver ses mains, 

etc. ; Lecture de livres d’histoire ; 

affaires de mes amis ou parents dont 

je suis chargé ; autre amusement, 

chez des marchands, faire faire 

habit, équipage ? Je voudrais pour 



50 
 

chacune de ces choses, savoir une 

espèce de prière, ou de manière de 

les offrir à Dieu. Les actions les plus 

indifférentes cessent de l’être, et 

elles deviennent bonnes, dès qu’on 

les fait avec l’intention de s’y 

conformer à l’œuvre de Dieu. 

Souvent même elles sont meilleures 

et plus pures que certaines actions 

qui paraîtraient beaucoup plus 

vertueuses : 1. Parce qu’elles sont 

moins de notre choix et plus dans 

l’ordre de la providence, lorsqu’on a 

besoin de les faire ; 2. Parce qu’elles 

sont plus simples, et moins exposés 

à la vaine complaisance ; 3. Parce 

que si on les prend avec modération 

et pureté de cœur, on y trouve plus à 

mourir à ses inclinations, que dans 

certaines actions de ferveur, où 



51 
 

l’amour-propre se mêle ; enfin, 

parce que ces petites occasions 

reviennent plus souvent, et 

fournissent une occasion secrète de 

mettre continuellement tous les 

moments à profit. Il ne faut point de 

grands efforts, ni des actes bien 

réfléchis, pour offrir ces actions 

qu’on nomme indifférentes. Il suffit 

d’élever un instant son cœur à Dieu, 

pour en faire une offre très simple. 

Tout ce que Dieu veut que nous 

fassions, et qui entre dans le cours 

des occupations convenables à notre 

état, peut et doit être offert à Dieu : 

rien n’est indigne de lui, que le 

péché. Quand vous sentez qu’une 

action ne peut être offerte à Dieu, 

concluez qu’elle n’est pas 

convenable à un chrétien ; du moins 



52 
 

il faut la soupçonner, et s’en 

éclaircir. Je ne voudrais pas faire 

toujours une prière particulière pour 

chacune de ces choses : l’élévation 

de cœur dans le moment suffit. Cet 

usage doit être simple et aisé pour le 

rendre fréquent. 

La guerre est une fureur que le 

démon à inspiré. Dieu ne laisse pas 

d’y présider, et d’en faire une action 

sainte, quand on y va sans ambition 

pour défendre sa patrie. Ainsi Dieu 

tire le bien même des plus grands 

maux. Ajoutez le néant et la fragilité 

de tout ce que le monde admire. Un 

petit morceau de plomb renverse en 

un moment la plus haute fortune. 

Dieu y conduit tout. Il a compté les 

cheveux de nos têtes ; aucun ne 

tombera sans son ordre exprès. Non 



53 
 

seulement il décide de la vie ; mais 

la mort même, quand il la donne aux 

siens, n’a rien de terrible. C’est pour 

eux une miséricorde, afin de les 

enlever à la hâte du milieu des 

iniquités. Il brise le corps pour 

sauver l’âme, et pour lui donner un 

royaume éternel. 

Pour l’examen, vous devez le faire 

chaque soir, mais simplement et 

courtement. Dans la bonne 

disposition où Dieu vous met, vous 

ne commettrez volontairement 

aucune faute considérable, sans vous 

la reprocher et vous en souvenir. 

Pour les petites fautes peu aperçues, 

quand même vous en oublieriez 

beaucoup, cet oubli ne doit pas vous 

inquiéter. Le soin d’écrire sur vos 

tablettes peut être trop scrupuleux : 



54 
 

je les retrancherais pendant un mois, 

pour essayer. Quant à la douleur vive 

et sensible de vos péchés, elle n’est 

pas nécessaire : Dieu la donne quand 

il lui plaît. La vraie et essentielle 

conversion du cœur consiste dans 

une volonté pleine de sacrifier tout à 

Dieu. Ce que j’appelle volonté 

pleine, c’est une disposition fixe et 

inébranlable de la volonté à ne 

réserver avec l’amour de Dieu 

aucune des affections volontaires 

qui peuvent en altérer la pureté, et à 

s’abandonner à toutes les croix qu’il 

faudra peut-être porter pour 

accomplir toujours et en toutes 

choses, la volonté de Dieu. Ce 

renoncement sans réserve et cet 

abandon sans réserve sont la plus 

solide conversion. Pour la douleur 



55 
 

sensible, quand on l’à, il faut en 

rendre grâce ; quand on aperçoit 

qu’on ne l’a pas, il faut s’en humilier 

paisiblement devant Dieu, et sans 

s’exciter à la produire par de vains 

efforts, se borner à être fidèle dans 

les oraisons et à regarder Dieu en 

tout. Vous trouvez dans votre 

examen moins de fautes que les gens 

plus avancés et plus parfaits n’en 

trouvent : c’est que la lumière 

intérieure est encore médiocre. Elle 

croîtra, et la vue de vos infidélités 

croîtra en proportion. Il suffit, sans 

s’inquiéter, de tâcher d’être fidèle au 

degré de lumière présente, et de vous 

instruire par la lecture et par la 

méditation. Il ne faut pas vouloir 

entreprendre de prévenir les temps 

d’une grâce plus avancée, qui vous 



56 
 

découvrira sans peine ce qu’une 

recherche inquiète ne vous 

montrerait pas, ou qu’elle vous 

montrerait sans fruits pour votre 

correction. Cela ne servirait qu’à 

vous troubler, qu’à vous décourager, 

qu’à vous épuiser, et même qu’à 

vous dessécher par une distraction 

continuelle. Le temps dû à l’amour 

de Dieu serait donné à des retours 

forcés sur vous-même, qui nourrirait 

secrètement l’amour-propre. 

Question : dans mon oraison ou mes 

lectures méditées, mon esprit a peine 

à trouver quelque chose à dire à 

Dieu. Le cœur n’y est pas, ou bien il 

est inaccessible aux choses que 

l’esprit imagine. Réponse : il n’est 

pas question de dire beaucoup à 

Dieu. Souvent on ne parle pas 



57 
 

beaucoup à un ami qu’on est ravi de 

voir : on le regarde avec 

complaisance ; on lui dit souvent 

certaines paroles courtes qui ne sont 

que de sentiments. L’esprit n’y a 

point ou peu de part : on répète 

souvent ces mêmes paroles. C’est 

moins la diversité des pensées, que 

le repos et la correspondance du 

cœur, qu’on cherche dans le 

commerce de son ami. C’est ainsi 

qu’on est avec Dieu, qui ne dédaigne 

point d’être notre ami le plus tendre, 

le plus cordial, le plus familier et le 

plus intime. Dans les méditations, on 

se fait à soi-même des 

raisonnements courts et sensibles 

pour se convaincre, et pour prendre 

de bonnes mesures par rapport à la 

pratique, et cela est bon. Mais à 



58 
 

l’égard de Dieu, un mot, un soupir, 

une pensée, un sentiment dit tout : 

encore même n’est-il pas question 

d’avoir toujours des transports et des 

tendresses sensibles ; une bonne 

volonté toute nue et toute sèche, sans 

goût, sans vivacité, sans plaisir, est 

souvent ce qu’il y a de plus pur aux 

yeux de Dieu. Enfin, il faut se 

contenter de lui offrir ce qu’il donne 

lui-même, un cœur enflammé quand 

il l’enflamme, un cœur ferme et 

fidèle dans la sécheresse, quand il lui 

ôte le goût et la ferveur sensible. Il 

ne dépend pas toujours de vous de 

sentir ; mais il dépend toujours de 

vous de vouloir. Ne songez donc 

qu’à bien vouloir également dans 

tous les temps, et laisser à Dieu le 

choix tantôt de vous faire sentir, 



59 
 

pour soutenir votre faiblesse et votre 

enfance dans la vie de la grâce ; 

tantôt de vous sevrer de ce sentiment 

si doux et si consolant, qui est le lait 

des petits, pour vous humilier, pour 

vous faire croître, et pour vous 

rendre robuste dans les exercices 

violents de la foi, en vous faisant 

manger à la sueur de votre visage le 

pain des forts. Ne voudriez-vous 

aimer Dieu qu’autant qu’il vous fera 

goûter du plaisir en l’aimant ? ce 

serait cet attendrissement et ce 

plaisir que vous aimeriez, croyant 

aimer Dieu. Ce qu’on fait sans goût, 

par pure fidélité, est bien plus pur et 

plus méritoire, quoiqu’il paraisse 

d’abord moins fervent et moins 

zélés. Lors même que vous recevez 

avec reconnaissance les dons 



60 
 

sensibles, préparez-vous par la plus 

pure foi aux temps où vous pourrez 

en être privés, et où vous 

succomberiez tout à coup, si vous 

n’aviez compté que sur cet appui. 

Pendant l’abondance de l’été, il faut 

faire provision pour les besoins de 

l’hiver. 

La vue du danger doit avertir du 

besoin d’élever son cœur vers Dieu 

par qui on peut en être préservé. 

Si vous êtes fidèles à vaincre le 

monde et vos passions, qui sont vos 

plus redoutables ennemis. 

N’espérez pas parvenir dans la 

méditation à n’être plus distrait, cela 

est impossible : tachez seulement de 

profiter de vos distractions, en les 

portant avec une humble patience, 



61 
 

sans vous décourager jamais. 

Chaque fois que vous les apercevez, 

retournez-vous tranquillement vers 

Dieu. L’inquiétude sur les 

distractions est une distraction plus 

dangereuse que toutes les autres. 

Il faut se détacher du monde pour 

s’attacher à Dieu. 

Ne vous étonnez point de faire 

certaine communion sans 

consolation ; cette sécheresse ne 

dépend pas de vous. On mérite 

souvent plus à être fidèle dans une 

sécheresse pénible et douloureuse à 

l’amour-propre que dans une 

consolation sensible qui flatte et qui 

élève le cœur. 

Vivez en paix, sans penser qu’il y ait 

un avenir. Peut-être n’y en aura-t-il 



62 
 

point pour vous. Le présent même 

n’est pas à vous, et il ne faut que s’en 

servir suivant les intentions de Dieu, 

à qui seul il appartient. 

Ce n’est pas assez de se détacher ; il 

faut s’apetisser. En se détachant, on 

ne renonce qu’aux choses 

extérieures ; en s’apetissant, on 

renonce à soi. S’apetisser, c’est 

renoncer à toute hauteur aperçue. Il 

y a la hauteur de la sagesse et de la 

vertu, qui est encore plus dangereuse 

que la hauteur des fortunes 

mondaines, parce qu’elle est moins 

grossière. Il faut être petit en tout, et 

compter qu’on n’a rien à soi, sa vertu 

et son courage moins que tout le 

reste. 



63 
 

La vraie instruction pour vous est le 

dépouillement, le recueillement 

profond, le silence de toute l’âme 

devant Dieu, le renoncement à 

l’esprit, le goût de la petitesse, de 

l’obscurité, de l’impuissance et de 

l’anéantissement. Voilà l’ignorance 

qui seul enseigne toutes les vérités 

que les sciences ne découvrent point, 

ou ne montrent que 

superficiellement. 

Ce contentement de soi-même gâte 

la conduite la plus régulière, parce 

qu’il est incompatible avec 

l’humilité. On est humble qu’autant 

qu’on est attentif à toutes ses 

misères. Il faut que cette vue fasse la 

principale occupation de l’âme. 

Quand cette âme se sent surmontée 

par ses défauts, elle n’attend sa 



64 
 

délivrance que de la pure 

miséricorde de Jésus-Christ. 

Malheur à l’âme qui se complaît en 

elle-même, qui s’approprie les dons 

de Dieu, et qui oublie ce qui lui 

manque ! 

Il faut aimer les hommes sans 

compter sur leur amitié. Ils s’en vont 

; ils reviennent ; ils s’en retournent : 

laissez-les aller ; c’est de la plume 

que le vent emporte. Ne regardez 

que Dieu seul en eux ; c’est lui seul 

qui nous console ou qui nous afflige 

par eux selon nos besoins. 

Il n’y a rien de grand que la petitesse, 

la charité, la défiance de soi-même, 

le détachement de son sens et de sa 

volonté. Toute vertu haute et raide 

est opposée à Jésus-Christ. 



65 
 

Il n’est pas question de savoir 

beaucoup, mais de savoir s’apetisser 

et devenir enfant sous la main de 

Dieu. 

C’est assez craindre que de craindre 

de déplaire à Dieu. 

L’effectif, c’est d’agir devant Dieu 

en parfait détachement, faisant par 

sa lumière tout ce qu’on peut, et se 

contentant du succès qu’il donne. 

Laisser couler l’eau sous les ponts ; 

laissez les hommes être des 

hommes, c’est-à-dire faibles, vains, 

inconstants, injustes, faux et 

présomptueux. Laissez le monde 

être toujours monde ; c’est tout dire 

: aussi bien ne l’empêcheriez-vous 

pas. Laissez chacun suivre son 

naturel et ses habitudes : vous ne 



66 
 

sauriez les refondre ; le plus court est 

de les laisser et de les souffrir. 

Accoutumez-vous à la déraison et à 

l’injustice. Demeurez en paix dans le 

sein de Dieu, qui voit mieux que 

vous tous ces maux, et qui le permet. 

Contentez-vous de faire sans ardeur 

le peu qui dépend de vous : que tout 

le reste soit pour vous comme s’il 

n’était pas. 

Il est juste que la volonté de Dieu se 

fasse, et non pas la nôtre, et que la 

sienne devienne la nôtre même sans 

réserve, afin qu’elle se fasse sur la 

terre comme dans le ciel. 

Il est bon d’aller aux portes de la 

mort ; on y voit Dieu de plus près ; 

on s’accoutume à faire ce qu’il 

faudra faire bientôt. On doit mieux 



67 
 

se connaître, quand on a été si près 

du jugement de Dieu et des rayons 

de la vérité éternelle. Oh que Dieu 

est grand, qu’il est tout, que nous ne 

sommes rien, quand nous sommes si 

près de lui, et que le voile qui nous 

le cache va se lever ! 

N’ayez aucune complaisance dans 

les dons de Dieu, telles que le 

désintéressement, l’équité, la 

sincérité, la générosité pour le 

prochain. Tout cela est de Dieu ; 

mais tout cela se tourne en poison, 

tout cela nous remplit et nous enflent 

dès que nous y prenons un appui 

secret. Il faut être anéanti à ses 

propres yeux, et agir dans cet esprit 

en toute occasion. Il faut que nous 

soyons, dans toute notre vie, caché et 

comme anéanti, de même que Jésus-



68 
 

Christ dans le sacrement de son 

amour. 

Je ne trouve de paix au-dedans de 

moi, qu’autant que je n’y trouve 

aucune grandeur, aucune force, 

aucune ressource, et que je me vois 

capable de tout ce qui est le plus 

méprisable, pour ne trouver mon 

secours qu’en Dieu seul. 

Il faut croire et vouloir tout ce qu’il 

demande, et il ne demande que de 

mettre son saint amour en la place de 

notre amour-propre trompeur et 

injuste. 

L’amour-propre nous exagère nos 

peines, et les grossit dans notre 

imagination. 



69 
 

Je vous plains ; mais il faut souffrir. 

Nous ne sommes en ce monde que 

pour nous purifier, en mourant à nos 

inclinations et à toute volonté 

propre. Mourrez donc ; vous en avez 

de bonnes occasions. 

Ne soyez point alarmée de vous 

trouver vive, impatiente, hautaine, 

décisive : c’est votre fonds naturel, il 

faut le sentir. Il faut porter, comme 

dit saint Augustin, le joug de la 

confusion quotidienne de nos 

péchés. Il faut sentir notre faiblesse, 

notre misère, notre impuissance de 

nous corriger. Il faut désespérer de 

notre cœur, et n’espérer qu’en Dieu. 

Il faut se supporter sans se flatter, et 

sans négliger le travail pour notre 

correction. 



70 
 

Ne vous laissez point aller à vos 

goûts trop vifs, même pour le bien. 

Quand on aime quelque chose hors 

de Dieu, dit saint Augustin, on en 

aime moins Dieu. C’est un ruisseau 

dont on détourne un peu d’eau. 

La dissipation, qui est opposée au 

recueillement. 

Il ne vous reste qu’à tourner vos 

soins sur vous-même. Ne vous 

découragez point pour vos fautes : 

supportez-vous en vous corrigeant, 

comme on supporte et on corrige 

tout ensemble le prochain dont on 

est chargé. Accoutumez-vous à 

étendre peu à peu l’oraison jusque 

sur les occupations extérieures de la 

journée. Parlez, agissez, travaillez 

en paix, comme si vous étiez en 



71 
 

oraison ; car en effet il faut y être. 

Faites chaque chose sans 

empressement, par l’esprit de grâce. 

Dès que vous apercevrez l’activité 

naturelle qui se glisse, rentrez 

doucement dans l’intérieur, où est le 

règne de Dieu. Écoutez ce que 

l’attrait de la grâce demande : alors 

ne dites et ne faites que ce qu’il vous 

mettra au cœur. Quand le cœur a déjà 

sa pente vers Dieu, on peut 

facilement s’accoutumer à 

suspendre les mouvements 

précipités de la nature, et à attendre 

le second moment où l’on peut agir 

par grâce en écoutant Dieu. C’est la 

mort continuelle à soi-même qui fait 

la vie de la foi. Cette mort est une vie 

douce, parce que la grâce qui donne 

la paix succède à la nature qui cause 



72 
 

des troubles. Essayez, je vous 

conjure, de vous accoutumer à cette 

dépendance de l’esprit intérieur : 

alors tout deviendra peu à peu 

oraison. Vous souffrirez ; mais une 

souffrance paisible n’est qu’une 

demi-souffrance. 

Le silence, pour se familiariser avec 

la présence de Dieu, est le grand 

remède à nos maux ; c’est le moyen 

de mourir à toute heure dans la vie la 

plus commune. 

Le grand point est de faire 

fidèlement la volonté de Dieu pour 

mourir à soi, malgré les sécheresses 

et les répugnances qu’on y ressent. 

Vous savez que l’infirmité est une 

précieuse grâce que Dieu nous 

donne, pour nous faire sentir la 



73 
 

faiblesse de notre âme par celle de 

notre corps. Nous nous flattions de 

mépriser la vie, et de soupirer après 

la patrie céleste : mais quand l’âge et 

la maladie nous font envisager de 

plus près notre fin, l’amour-propre 

se réveille, il s’attendrit sur lui-

même, il s’alarme : on ne trouve au 

fond de son cœur aucun désir du 

royaume de Dieu ; on ne trouve au-

dedans de soi que mollesse, lâcheté, 

tiédeur, dissipation, attachement à 

toutes les choses dont on se croyait 

détaché. Une expérience si 

humiliante nous est souvent plus 

utile que toutes les ferveurs 

sensibles sur lesquels nous 

comptions peut-être un peu trop. Le 

grand point est de nous livrer à 



74 
 

l’esprit de grâce pour nous laisser 

détacher de tout ce qui est ici-bas. 

Pourquoi pleurions-nous ceux qui ne 

pleurent plus, et dont Dieu a essuyé 

à jamais les larmes ? C’est nous-

mêmes que nous pleurons, et il faut 

passer à l’humanité cet 

attendrissement sur soi. Mais la foi 

nous assure que nous serons bientôt 

réunis aux personnes que les sens 

nous représentent comme perdues. 

Vous avez besoin de sentir votre 

misère, et l’humiliation qui vous en 

reviendra vous sera plus utile, si 

vous la portez patiemment sans vous 

décourager, que la ferveur la plus 

consolante. 

On ne vit à Dieu que par mort 

continuelle à soi-même. 



75 
 

Nous avons besoin de mourir dans 

une incertitude impénétrable, non 

seulement des jugements de Dieu 

sur nous, mais encore de nos propres 

dispositions. Il faut, comme Saint 

Augustin le dit, que nous soyons 

réduits à ne pouvoir présenter à Dieu 

que notre misère et sa miséricorde. 

Il faut se détacher de la vie. C’est par 

la douleur et par la maladie qu’on 

fait son apprentissage pour la mort. 

Sacrifions de bon cœur à Dieu une 

vie courte, fragile, et pleine de 

misère. 

Portez patiemment votre croix, qui 

est l’infirmité. Voilà votre vocation 

présente ; se taire, obéir, souffrir, 

s’abandonner à Dieu pour la vie et 

pour la mort, c’est votre pain 



76 
 

quotidien. Ce pain est dur et sec ; 

mais il est au-dessus de toute 

substance, et très nourrissant dans la 

vie de la foi, qui est une mort 

continuelle de l’amour-propre. 

L’œuvre de Dieu ne se fait que par la 

destruction de nous-mêmes. 

Il faut vouloir sa destruction, malgré 

le soulèvement de la nature et 

l’horreur qu’elle fait sentir. Il n’est 

nullement question de sentir de la 

joie de mourir ; cette joie sensible ne 

dépend point de nous. Combien de 

grands saints ont été privés de cette 

joie ! Contentons-nous de ce qui 

dépend de notre volonté libre et 

prévenue par la grâce. C’est de ne 

point écouter la nature, et de vouloir 

pleinement ce qu’il ne nous est pas 



77 
 

donné de goûter. Que la nature 

rejette ce calice si amer ; mais que 

l’homme intérieur dise avec Jésus-

Christ : cependant, qu’il arrive non 

ce que je voudrais, mais ce que vous 

voudrez. Saint François de Sales 

distingue le consentement d’avec le 

sentiment. On n’est pas maître de 

sentir ; mais on l’est de consentir, 

moyennant la grâce de Dieu. 

Il me paraît donc que la véritable 

exactitude consiste à obéir à Dieu en 

toutes choses, et à suivre la lumière 

qui nous montre notre devoir, et la 

grâce qui nous y pousse, ayant pour 

principe de conduite de contenter 

Dieu en tout, et de faire toujours ce 

qui lui est non seulement agréable, 

mais, s’il se peut, le plus agréable, 

sans s’amuser à chicaner sur la 



78 
 

différence des grands péchés et des 

péchés légers, des imperfections et 

des infidélités : car, quoi qu’il soit 

vrai que tout cela est distingué, il ne 

le doit pourtant plus être pour une 

âme qui s’est déterminée à ne rien 

refuser à Dieu de tout ce qu’elle peut 

lui donner. Et c’est en ce sens que 

l’apôtre dit, que la loi n’est point 

établie pour le juste, loi gênante, loi 

dure, loi menaçante : loi, si on l’ose 

dire, tyrannique et captivante : mais 

il y a une loi supérieure qui l’élève 

au-dessus de tout cela, et qui le fait 

entrer dans la vraie liberté des 

enfants ; c’est de vouloir toujours 

faire ce qui plaît le plus au Père 

céleste, selon cette excellente parole 

de Saint-Augustin : « aimez, et faites 

après cela tout ce que vous voudrez. 



79 
 

» Car si à cette volonté sincère de 

faire toujours ce qui nous paraît le 

meilleur aux yeux de Dieu, vous 

ajoutez de le faire avec joie, de ne 

point s’abattre quand on ne l’a pas 

fait, de recommencer cent et cent 

fois à mieux le faire, d’espérer 

toujours qu’à la fin on le fera, de se 

supporter soi-même dans ses 

faiblesses involontaires comme 

Dieu nous y supporte, d’attendre en 

patience les moments qu’il a 

marqués pour notre parfaite 

délivrance, de songer cependant à 

marcher avec simplicité et selon nos 

forces dans la voie qui nous est 

ouverte, de ne point perdre de temps 

à regarder derrière soi ; de nous 

étendre et de nous porter toujours, 

comme dit l’apôtre, à ce qui est 



80 
 

devant nous ; de ne point faire sur 

une chute une multitude inutile de 

retour qui nous arrête, qui nous 

embarrasse l’esprit, et qui nous 

abatte le cœur ; de nous en humilier 

et d’en gémir à la première vue qui 

nous en vient, mais de les laisser là 

aussitôt après pour continuer notre 

route ; de ne point interpréter tout 

contre nous avec une rigueur 

littérale et judaïque ; de ne pas 

regarder Dieu comme un espion qui 

nous observe pour nous surprendre, 

et comme un ennemi qui nous tend 

des pièges, mais comme un Père qui 

nous aime et veut nous sauver ; plein 

de confiance en sa bonté, attentif à 

invoquer sa miséricorde, et 

parfaitement détrompé de tout vains 

appuis sur les créatures et sur nous-



81 
 

mêmes : voilà le chemin et peut-être 

le séjour de la véritable liberté. 

Notre propre esprit, quelque solide 

qu’il paraisse, gâte tout : c’est celui 

de Dieu qui conduit insensiblement 

à leur fin les choses les plus 

difficiles. Les traverses de la vie 

nous surmontent ; les croix nous 

abattent ; nous manquons de 

patience et de douceur, ou d’une 

fermeté douce et légale ; nous ne 

parvenons point à persuader autrui. 

Il n’y a que Dieu qui tient les cœurs 

dans ses mains : il soutient le nôtre 

et ouvre celui du prochain. Priez 

donc, mais souvent et de tout votre 

cœur, si vous voulez bien conduire 

votre troupeau. Si le Seigneur ne 

garde pas la ville, celui qui veille la 

garde en vain. Nous ne pouvons 



82 
 

attirer en nous le bon esprit que par 

l’oraison. Le temps qui y paraît 

perdu est le mieux employé. En vous 

rendant dépendante de l’esprit de 

grâce, vous travaillerez plus pour 

vos devoirs extérieurs, que par tous 

les travaux inquiets et empressés. Si 

votre nourriture est de faire la 

volonté de votre Père céleste, vous 

vous nourrirez souvent en puisant 

cette volonté dans sa source. 

La perfection supporte facilement 

l’imperfection d’autrui ; elle se fait 

tout à tous. Il faut se familiariser 

avec les défauts les plus grossiers 

dans de bonnes âmes, et les laisser 

tranquillement jusqu’à ce que Dieu 

donne le signal pour les leur ôter peu 

à peu ; autrement on arracherait le 

bon grain avec le mauvais. Dieu 



83 
 

laisse dans les âmes les plus avancés 

certaines faiblesses entièrement 

disproportionnées à leur état 

éminent, comme on laisse des 

morceaux de terre qu’on nomme des 

témoins dans un terrain qu’on a rasé, 

pour faire voir, par ces restes, de 

quelle profondeur a été l’ouvrage de 

la main des hommes. Dieu laisse 

aussi dans les plus grandes âmes des 

témoins ou restes de ce qu’il en a ôté 

de misère. Il faut que ces personnes 

travaillent, chacun selon leur degré, 

à leur correction, et que vous 

travailliez au support de leur 

faiblesse. Vous devez comprendre, 

par votre propre expérience en cette 

occasion, que la correction est fort 

amère : puisque vous en sentez 

l’amertume, souvenez-vous 



84 
 

combien il faut l’adoucir aux autres. 

Vous n’avez point un zèle empressé 

pour corriger, mais une délicatesse 

qui vous serre aisément le cœur. Je 

vous demande plus que jamais de ne 

m’épargner point sur mes défauts. 

Quand vous en croirez voir 

quelqu’un que je n’aurais peut-être 

pas, ce ne sera point un grand 

malheur. Si vos avis me blessent, 

cette sensibilité me montrera que 

vous aurez trouvé le vif : ainsi vous 

m’aurez toujours fait un grand bien 

en m’exerçant à la petitesse, et en 

m’accoutumant à être repris. 

Il y a certains défauts extérieurs sur 

lesquels il faut bien se garder de 

juger du fond ; ce serait un grand 

défaut d’expérience. Il y a 

longtemps que je vous ai dit que, 



85 
 

Madame…, avec des imperfections 

visibles, était beaucoup plus avancé 

que ceux qui sont exempts de ces 

défauts, et qui voudrait les corriger 

en elle. Souvent une certaine 

vivacité de correction, même pour 

soi, n’est qu’une activité qui n’est 

plus de saison pour ceux que Dieu 

mène d’une autre façon, et qu’il veut 

quelquefois laisser dans une 

impuissance de vaincre ces 

imperfections, pour leur ôter tout 

appui intérieur. La correction de 

quelques défauts involontaires serait 

pour eux une mort beaucoup moins 

profonde et moins avancée que celle 

qui leur vient de se sentir surmonté 

par leur misère, pourvu qu’ils soient 

véritablement et sans illusion 

désabusés et dépossédés d’eux-



86 
 

mêmes par cette expérience et par 

cet acquiescement. Chaque chose à 

son temps. La force intérieure sur 

ses propres défauts nourrit une vie 

secrète de propriété. Souffrez donc 

le prochain, et apprivoisez-vous 

avec vos misères. Quelquefois vous 

avez le cœur saisi quand certains 

défauts vous choquent, et vous 

pouvez croire que c’est une 

répugnance du fond qui vient de la 

grâce : mais il peut se faire que c’est 

votre vivacité naturelle qui vous 

serre le cœur. Je crois qu’il faut plus 

de support ; mais je crois aussi qu’il 

faut corriger vos défauts comme 

ceux des autres, non par effort et par 

sévérité, mais en cédant simplement 

à Dieu, et en le laissant faire pour 

étendre votre cœur et pour le rendre 



87 
 

plus souple. Acquiescez, sans savoir 

comment tout cela pourra se faire. 

Le trouble est une révolte du fond 

contre Dieu, et une division de la 

volonté contraire à elle-même ; le 

fond de l’âme est comme déchiré 

dans cette division. 

Vouloir ce qu’on souffre, c’est ne 

rien souffrir dans la volonté ; c’est y 

être en paix. Heureux germe du 

Paradis dans le purgatoire ! 

Le doute est le trouble d’une âme 

livrée à elle-même, qui voudrait voir 

ce que Dieu veut lui cacher, et qui 

cherche des sûretés impossibles par 

amour-propre. 

 

 



88 
 

 

 

 

 

 

 

 

 


