Le chemin
de la

perfection

Stéphane Darbé






Table des matieres

PREFACE

L'ORAISON

11

L'ORAISON MENTALE ET VOCALE

LA PRIERE VOCALE

36

64

LE RECUEILLEMENT

80

LA MEDITATION

89

LA CONSIDERATION

93

L'UNION A DIEU DANS L'ORAISON

LE PATER

L'ABANDON A LA VOLONTE DE DIEU

107

149

191

POURQUOI FAIRE LA VOLONTE DE DIEU 2222



3

LES VOIES QUI MENENT A DIEU 233
LE CHEMIN DE LA PERFECTION 237
LES VOIES SECRETES DE DIEU 241
DIEU INTERVENANT DANS NOTRE VIE __ 242

L'HOMME ET SA LIBERTE 249

LES INTERMEDIAIRES ENTRE DIEU ET LES
HOMMES 250

LA SAINTE ECRITURE, CHEMIN DE LA PAIX

DE L'AME 251
L'EXEMPLE DES SAINTS 254
L'AME, DEMEURE DE DIEU 256
LE CHATEAU DE L'AME 258
LES YEUX DE L'AME 263
L'AME ET L'ESPRIT 266

CONNAISSANCE DE SOI ET CONNAISSANCE
DE DIEU 268

LA BONNE CONSCIENCE 273




LA SIMPLICITE

LA PAUVRETE

LA VERITABLE HUMILITE ?

LE SENTIMENT MELANCOLIQUE

LA CRAINTE DE DIEU

LA MORT DU VIEIL HOMME

UN SEIGNEUR ET AMI

AIMER DIEU, C'EST QUOI ?

LES MARQUES DE L'AMOUR

LA CONFIANCE EN DIEU

LA SOUFFRANCE

LES SOUFFRANCES DE L'AME
LA SOUFFRANCE DU CHRIST

LE PURGATOIRE ICI-BAS

LES POUVOIRS DU MALIN ESPRIT

LES TENTATIONS DU DEMON

278

279

282

284

287

289

291

292

299

301

303

319

322

323

327

342



LE BIEN DES EPREUVES

LE PECHE

PECHE OU FAIBLESSE ?

LA VANITE

5

360

362

365

373

LE DETACHEMENT DES CHOSE CREEES__ 378

IDOLES ET STATUES

LA FOI ET LES (EUVRES

LES (EUVRES DE LA FOI

LA TOLERANCE DE DIEU

LA PATIENCE DU SEIGNEUR

POURQUOI NE POUVONS-NOUS PAS VOIR

DIEU ?

SOUS LE REGARD DE DIEU

LES DONS DE DIEU

LA VIE APRES LA MORT

LE BONHEUR DU ROYAUME DU CIEL

LA TRINITE

385

390

392

396

397

398

401

402

404

407

409



AVIS ET PENSEES DIVERSES 414

LEXIQUE 452




Par Sainte Théreése d’Avila




“O souveraines vertus, reines de tout
le crée, princesses du monde,
libératrices de toutes ruses et de tous
les pieges du démon, vous si cheres
au Christ, notre Maitre, qu’il ne se
vit jamais un seul instant sans vous !
Celui qui vous possede peut
s’avancer en toute sécurité ; il peut
lutter contre I’enfer réuni, contre le
monde et ses séductions.

Qu’il ne redoute personne ; le
Royaume des Cieux est a lui. Il n’a
rien a craindre, car il se préoccupe
peu de perdre tous les biens crées :
ce ne serait méme pas la une perte
pour lui. Il ne craint qu’une chose,
celle de déplaire a Dieu.”



PREFACE

" Le Seigneur nous enseigne tous les
degrés d'oraison et de haute
contemplation, depuis ceux de la
simple oraison mentale, jusqu'a ceux
de quietude et d'union. "

" Mon but et ma pensée ne sont point
de donner ici des avis tellement
précis qu'on doive les regarder
comme une regle infaillible ; ce
serait une folie de le prétendre,
quand il s'agit de choses si difficiles.
Mais, comme il y a beaucoup de



10

chemins dans la vie spirituelle, peut-
¢tre rcussirais-je a dire quelque
chose qui convienne a quelqu'un
d'entre vous. Ceux qui ne
comprendraient pas mes
explications sauront qu'ils suivent
un autre chemin que celui dont je
parle. Si personne n'en retire de
profit, le Seigneur aura pour
agréable ma bonne volonté. "



11

L'ORAISON

n

L'oraison est une union tres
manifeste de 1'ame entiere avec
Dieu. Ce qu'il faut entendre par
union, c'est 1'état de deux choses qui
¢taient divisées et n'en font plus
qu'une. "

" Le motif pour lequel nous devons
nous adonner généreusement a
l'oraison, c'est que le démon n'a plu
autant de prise pour nous tenter. "



12

" Tout ce qu'il fait pour nous nuire
tourne a notre avantage et a celui du
prochain, et finalement c'est lui qui
y perd. "

" Par l'oraison, 1'ame devient par
['union une méme chose avec Dieu.

n

" Avec l'oraison, 1'ame goltera la
paix en cette vie et en l'autre ! car, a
moins qu'elle ne se trouve dans
quelque danger de perdre Dieu, ou
qu'elle ne voit qu'il est offense,
aucun ¢venements de ce monde ne
saurait la troubler, ni la maladie, ni
la pauvret¢, ni la mort méme,
excepté celle des personnes qui sont
nécessaires a la défense de 1I'Eglise.
Cette ame, en effet, comprend
clairement que Dieu sait mieux ce



13

qu'il fait, qu'elle-méme ne sait ce
qu'elle désire. "

"Il n'y a pas de meilleur moyen que
'oraison pour découvrir les pieges
cachés du démon et I'obliger a se
démasquer. "

" Theérese d'Avila nous dit : voici
quelle ¢tait ma méthode d'oraison.
Ne pouvant discourir a l'aide de
l'entendement, je m'appliquais a ma
représenter le Christ au dedans de
moi. Je pensais que 1a, se trouvant
seul et affligé, il devait, a cause
méme de sa détresse, m'accueillir
aupres de lui. Je me plaisais surtout
a méditer sa pricre au jardin des
Oliviers. C'est 1a que j'aimais a lui
tenir compagnie. Je considérais sa
sueur de sang et la tristesse ou il était



14

tombe¢ alors. J'aurais désiré, si je
l'avais pu, essuyer cette sueur qui lui
a tant coute.

Durant de nombreuses années,
presque tous les soirs, avant de
m'endormir, je recommandais mon
sommeil a Dieu, et je méditais
toujours un instant sur la pricre de
Notre-Seigneur au jardin  des
Oliviers car on m'avait dit qu'il y
avait beaucoup d'indulgence
attachées a cette pratique.

Ce mode de procéde sans le discours
de l'entendement a ceci de
particulier, que 1'ame y est absorbée
ou tres égarée. Quand je dis qu'elle
est ¢égarée, j'entends parler des
distractions ou elle se trouve. Il est
bon pour les ames qui suivent cette



15

voie de prendre un livre, afin de se
recueillir  promptement. Ce qui
m'était d'un grand secours, c'est la
vue de la campagne, de I'eau ou des
fleurs. Toutes ces choses me
rappelaient mon Créateur.

Il y avait en moi si peu d'aptitude
pour me peindre les objets a 1'aide de
I'entendement, que je ne pouvais
imaginer les choses que je n'avais
pas sous les yeux. D'autres, au
contraire, ont une imagination qui
les aide a entrer dans le
recueillement. Alors, je lisais la
description de la beauté de Jésus, ou
je contemplais ses images. Je me dis
que beaucoup n'aiment pas Notre-
Seigneur ! car s'ils l'aimaient, ils
seraient contents de voir son portrait



16

; car méme ici-bas c'est une joie de
voir le portrait d'un ami.

La vraie dévotion, c'est ne plus
offenser Dieu et étre dispos¢ et
résolu a tout bien.

Je me suis enfin moins exposée aux
occasions qui auraient pu me nuire.
Sans doute, je ne les évitais pas
encore entierement ; seulement Dieu
m'a aidée a m'en détourner. Il
n'attendait donc qu'une Ilégere
disposition de ma part.

Afin d'obtenir cette dévotion, nous
pouvons nous aider en considérant
notre bassesse et notre ingratitude
envers Dieu, les bienfaits immenses
recus de sa main, sa Passion
douloureuse et sa vie si souffrante,
soit en nous ré¢jouissant a la vue de



17

ses ceuvres, de sa grandeur, de son
amour pour nous et de beaucoup de
choses qui, sans grand effort de notre
part, frappent trés souvent l'ame
désireuse de son avancement. Si a
ces dispositions s'ajoute un peu
d'amour, I'ame gotte une joie intime,
le cceur s'attendrit et les larmes
coulent.

Ces joies de l'oraison doivent
ressembler a celles du ciel. Les
bienheureux ne voient que ce que le
Seigneur leur donne a contempler,
d'apres leurs mérites. Mais comme
ils savent combien ils ont peu fait
pour l'obtenir, chacun d'eux est
content de la place qu'il occupe.

Afin de nous stimuler a aimer, nous
devons savoir que Dieu nous offre



18

des dons qu'il nous accorde sans
aucun merite de notre part. Soyons-
en reconnaissant a Sa Majeste.

Il est bien certain, en effet, que plus
nous nous voyons riches des dons du
Seigneur, tout en reconnaissant que
nous sommes pauvres par nous-
mémes, plus aussi notre ame avance
dans la vertu et spécialement dans la
véritable humilité. On s'imagine €tre
incapable de recevoir de grandes
graces, et des que Dieu commence a
les accorder, on se met a trembler et
a redouter la vaine gloire. Croyons-
le, celui qui nous accorde ses faveurs
nous donnera aussi la grace de
découvrir les tentations du démon,
deés qu'il commencera a nous tenter
sur ce point, et la force de les
repousser. Mais il faut marcher avec



19

sincérit¢ devant Dieu et €tre bien
déterminé a ne contenter que lui seul
et non les créatures. Si nous ne
profitons pas de ces trésors et de
'état sublime ou 1l nous ¢léve, il
reprendrait ses biens pour nous
laisser plus pauvres que jamais ; il
donnerait ces perles précieuses a des
ames qui sauraient les faire
resplendir et en profiter pour elles-
mémes et pour les autres. Mais
comment pourrait-il faire part de ses
biens et les distribuer avec libéralité,
celui qui ne sait pas qu'il est riche ?
a mon avis, il est impossible, vu la
faiblesse de notre nature, de se sentir
porté aux grandes choses, quand on
ne comprend pas que 1'on est soutenu
par Dieu. Nous sommes si
misérables, si penchés vers les



20

choses de la terre, qu'll est tres
difficile de mépriser réellement tous
les biens d'ici-bas et de vivre dans un
détachement absolu, si on ne
reconnait pas en soi quelque gage
des biens d'en haut.

Il est permis et trés méritoire de nous
rappeler sans cesse que Dieu nous a
donné I'étre, qu'il nous a tirés du
néant, qu'ill nous  conserve
l'existence, que, bien longtemps
avant de nous créer, il a prépar¢ pour
chacun de ceux qui existent
actuellement tous les autres bienfaits
de ses souffrances et de sa mort. "

" Je vais parler maintenant de ceux
qui commencent a étre les serviteurs
de l'amour, car il me semble que
nous ne sommes pas autre chose,



21

lorsque nous nous déterminons a
suivre le chemin de I'oraison Celui
qui nous a tant aimés.

Ce véritable amour de Dieu apporte
avec lui tous les biens, des lors qu'on
arrive a le posséder avec perfection.
Mais nous nous estimons a un si haut
prix ! nous sommes si lents a faire a
Dieu le don absolu de nous-mémes.
Et cependant Sa Majesté ne veut pas
nous accorder la jouissance d'un
bienfait si précieux, si nous ne le
payons d'un grand prix. Toutefois si
nous faisions tout ce qui dépend de
nous pour n'avoir aucune attache aux
choses de la terre, si, de plus, nous
fixions toute notre sollicitude et
toutes nos affections au ciel, je crois,
a n'en pouvoir douter, que ce bien ne
tarderait pas a nous étre accordé. Il



22

faudrait, a l'exemple de certains
saints, apporter une disposition
prompte et complete. Il nous semble
que nous donnons tout a Dieu. Or,
nous ne lui offrons que les revenus
et les fruits, tandis que nous gardons
pour nous le fonds et la propriété.

Il faut donc toujours faire a Dieu le
don absolu de nous-mémes. Aussi il
ne nous donne pas tout d'un coup le
trésor de ses grandes consolations.
Plaise au Seigneur de le répandre en
nous goutte a goutte, alors méme
qu'il devait nous en coftter tous les
travaux du monde !

C'est un grand effet de sa
miséricorde que de donner a une
ame la grace et le courage de se
décider a poursuivre €énergiquement



23

la conquéte d'un si haut bienfait.
Aussi qu'elle persévere. Dieu ne se
refuse a personne. Il donnera peu a
peu plus de vigueur a son courage et
lui fera enfin remporter la victoire.
Je parle de courage, car, des le début,
le démon lui suscitera une foule
d'entraves  pour  lui  barrer
entiecrement l'entrée de ce chemin. Il
sait quelles pertes il y subit, et que ce
n'est pas seulement une ame, mais
un grand nombre d'ames qui lui
¢chappent. Celui qui commence,
avec le secours de Dieu, a marcher
vers le chemin de la perfection, ne va
jamais seul au ciel. Il entraine
toujours une foule a sa suite. Voila
pourquoi il trouve tant de dangers et
de difficultés de la part du démon.



24

Je dis donc que c'est dans les débuts
que l'on rencontre le plus de
difficultés. Car si Dieu donne son
secours, c'est nous qui faisons le
travail. Tous cependant, nous avons
a porter notre croix, bien que ce soit
de différentes manicres. Le chemin
que le Christ a frayé est celui ou
doivent passer ceux qui le suivent,
sous peine de se perdre. Heureuses
souffrances que celles-la ! puisque
des ici-bas elles sont payees avec
tant de surabondances ! "

" Quant a l'oraison et a la perfection,
le monde, sans doute a cause de nos
péchés, en a si peu d'estime, qu'il
faut donner maintenant  des
explications. Les dmes craignent de
se lancer dans cette voie, méme
quand elles n'y découvrent aucun



25

danger. Que serait-ce donc si nous
disions qu'il y en a ? a la vérite, il
s'en trouve partout ; aussi nous
devons toute notre vie marcher avec
crainte, en demandant au Seigneur
de nous éclairer et de ne point nous
délaisser. Mais, comme 1l me semble
I'avoir dé¢ja dit, s'il est des ames qui
ne courent que tres peu de danger, ce
sont celles qui s'appliquent le plus a
penser a Dieu et travaillent a
perfectionner leur vie.

Eh quoi, 6 mon Seigneur ! quand
nous voyons que vous nous délivrez
souvent des dangers ou nous nous
jetons, méme pour vous offenser,
comment pourrions-nous songer que
vous ne nous assisterez pas, quand
notre unique but est de vous plaire et
de trouver notre joie en vous ? non,



26

jamais, je ne pourrai le croire. Il peut
se faire que Dieu dans ses secrets
jugements permette certaines choses
qui en d'autres circonstances
seraient ¢galement arrivées ; mais le
bien n'a jamais causé de mal.

Animons-nous a parcourir
vaillamment des sentiers aussi
difficiles que ceux de la vie, sans
redouter a l'avenir les difficultés du
chemin ; car, enfin, si nous avangons
avec humilite, nous arriverons par la
miséricorde de Dieu a cette cité
sainte de Jérusalem, ou toutes les
souffrances passées nous paraitront
peu de chose, ou plutét ne nous
paraitront rien en comparaison des
biens dont nous jouirons.



27

Quand, en effet, on possede un
détachement profond, il me semble
impossible d'offenser Dieu. On ne
parle et on ne s'occupe que de lui.
Aussi Sa Majeste semble ne pas
vouloir s'¢loigner de telles ames.
Voila ce que je constate aujourd'hui
et ce que je puis affirmer en toute
vérite. "

" Sans doute, ceux qui ne peuvent
discourir  avec I'entendement,
arrivent plus vite a la contemplation,
s'ils perséverent ; mais c'est 1a une
voie tres difficile et trés pénible ; car,
si la volonté est inactive, et si
I'amour n'a pas un objet présent qui
I'occupe, I'ame reste pour ainsi dire
sans appui et sans exercice. La
solitude et la sécheresse lui causent
une peine tres vive, et les pensées un



28

terrible combat. Les ames de cette
sorte ont besoin d'une plus grande
pureté de conscience que celles qui
peuvent se servir de I'entendement.

Celles, en effet, qui ont la faculté de
discourir sur la vanité du monde,
leurs grandes obligations envers
Dieu, les souffrances inouies du
Sauveur, leur peu de fidélité a le
servir, et les bienfaits qu'il accorde a
ceux qui l'aiment, tirent de la des
considérations qui peuvent les
défendre contre les pensées
¢trangeres, les occasions et les
dangers. Mais celles qui ne peuvent
user de ce moyen sont plus
exposées. Il leur convient de
s'adonner beaucoup a la lecture,
puisqu'elles ne peuvent tirer d'elles-
mémes aucune bonne pensée. Une



29

telle méthode est trés douloureuse.
Or la lecture, si courte qu'elle soit,
est d'un tres grand secours a celles
qui la suivent pour arriver a se
recueillir. Elle est méme nécessaire
pour remplacer I'oraison mentale
qu'elles ne peuvent faire. Si le maitre
qui les guide les oblige a demeurer
longtemps a l'oraison sans ce
secours, elles ne pourront vy
persévérer beaucoup. S'il insiste, il
finira par nuire a leur sant¢, car c'est
1a un état tres pénible.

Il me semble maintenant que c’est
par une providence spéciale de Dieu
que je n'al point rencontré un tel
directeur. Il m'elit ét¢ impossible, je
crois, de persévérer, comme je l'ai
fait, dix-huit ans dans ces épreuves
et dans ces aridité si grandes, car



30

j'étais, je le répete, impuissante a
discourir. Durant cette €poque, je
n'osais jamais, si ce n'est apres la
communion, me mettre a l'oraison
sans un livre. Mon ame éprouvait
autant de frayeur a se mettre a
l'oraison sans ce secours, que si elle
avait eu a lutter contre une foule
d'ennemis. Le livre remédiait a mes
craintes. Il me servait, pour ainsi
dire, de compagnie. C'était un
bouclier qui me protégeait contre les
traits des nombreuses distractions. Il
¢tait ma consolation. La sécheresse
n'était pas continuelle. Mais dés que
le livre me manquait, j'y retombais
toujours, je me troublais aussitot, et
mes pensées s'en allaient. Avec lui,
je commengais a les ramener. Il était
comme une amorce qui soulevait



31

mon ame. Souvent méme, je n'avais
qu'a ouvrir mon livre, et ¢'¢tait assez.
Quelquefois je lisais un peu ;
d'autres fois beaucoup, selon la
grace que le Seigneur daignait
m'accorder.

Dans ces débuts dont je parle, il me
semblait qu'avec des livres et de la
solitude, aucun danger ne pourrait
me ravir le grand bien dont j'étais
favorisee. "

n

L'oraison ne requiert point les
forces corporelles, mais seulement
I'amour et 1'habitude. Le Seigneur,
en outre, nous en facilite toujours les
moyens, si nous le voulons.

La véritable oraison, quand on est
malade ou empéché, consiste, pour
I'ame qui aime, a offrir a Dieu ses



32

souffrances, a se rappeler celui pour
qui elle souffre, a se résigner et a
produire mille autres actes qui se
présentent. C'est 'amour qui agit ici,
et non la force ; le temps de solitude
n'est pas indispensable, et il ne faut
pas s'imaginer qu'en dehors de 1a il
n'y a pas d'oraison.

Avec un peu de vigilance, on peut se
procurer les plus grands biens, si l'on
sait profiter du temps, alors méme
que le Seigneur nous enléverait par
la souffrance les heures
accoutumeées de I'oraison. C'est ainsi
que j'en avais acquis, lorsque je
veillais a la pureté de ma conscience.
Ma vie ¢tait des plus pénibles.

Grace a l'oraison je comprenais
mieux mes fautes. Si d'un c6té Dieu



33

m'appelait, de l'autre je suivais le
monde. Les choses de Dieu me
procuraient les plus précieuses
consolations, et celles du monde me
tenaient captive. Je voulais, ce
semble, concilier ces deux
contraires, si ennemis l'un de I'autre,
la vie spirituelle et ses consolations
avec les jouissances et les passe-
temps d'une vie sensuelle. J'endurais
un vrai tourment dans ['oraison.
L'esprit n'était pas maitre, mais
esclave. Aussi je ne pouvais me
renfermer au-dedans de moi-méme
puisque c'était 1a tout mon mode
l'oraison, sans y renfermer avec moi
mille pensées vaines.

Tandis que par mes ceuvres je
découvrais ce que j'étais, le Seigneur
couvrait d'un voile mes fautes ; il



34

manifestait la moindre petite vertu
que je pouvais avoir et la faisait
paraitre grande a tous les regards.
Aussi on avait toujours beaucoup
d'estime pour moi. Quand parfois
mes fautes de vanité venaient a
transpirer, on n'y croyait par parce
que l'on découvrait en moi d'autres
choses qui avaient les apparences de
la vertu. Celui qui connait tout avait
déja vu qu'il en devait €tre ainsi,
pour qu'on donnat quelque crédit
aux choses de son service dont j'ai
parlé plus tard. Dans sa libéralité
souveraine, il regardait, non mes
grands péches, mais les désirs que je
formais souvent de le servir et la
peine que j'éprouvais de ne pas sentir
en moi la force de les réaliser. "



35

" Je puis dire toutefois ce que
I'expérience m'a appris. Malgré les
fautes ou tombe celui qui débute
dans la voie de 1'oraison, i1l ne doit
jamais abandonner. L'oraison est le
moyen qui lui servira a se relever.
Sans elle, ce serait beaucoup plus
difficile. "



36

L'ORAISON MENTALE
ET VOCALE

" Je suppose que, si on n'avance pas
et si 1'on ne s'efforce pas d'étre assez
parfait pour meériter les joies que le
Seigneur réserve a ses vrais amis, on
arrivera néanmoins a connaitre peu a
peu la voie du ciel.

['oraison mentale n'est, a mon avis,
qu'un commerce intime d'amitié¢ ou
I'on s'entretient souvent seul a seul
avec ce Dieu dont on se sait aimé.
Mais vous ne l'aimez pas encore,
dites-vous. Notre nature est vicieuse,
sensuelle et ingrate. Vous ne pouvez



37

donc arriver a lui porter assez
d'amour, a cause de l'infériorité de
votre état. Mais la vue des grands
biens qu'il y a pour vous a posseder
son amiti¢ et de I'amour immense
qu'il vous porte, vous amenera a
triompher de la peine ou vous €tes de
rester longtemps avec celui qui est si
différent de vous. Oh ! quel ami
généreux vous €tes. Vous tenez
compte de quelques instants que
Nous VOus consacrons a vous aimer ;
et, a la premiere lueur de notre
repentir, vous oubliez nos offenses
envers vous. Aussi je ne comprends
pas, 6 mon Créateur, pourquoi tout
le monde ne chercherait pas a se
rapprocher de vous par une amiti€ si
intime. Les méchants qui ne sont
point de votre condition, vous les



38

rendriez bons. Ils n'ont qu'a
supporter que vous soyez pres d'eux,
seulement deux heures par jour,
alors méme que leur esprit serait,
comme jadis le mien, emporté loin
de vous et agit¢ de mille soucis et de
mille pensées superficielles ou
insignifiantes. En récompense des
efforts qu'on fait pour rester en votre
compagnie, vous tenez compte de ce
que dans les débuts, et méme parfois
dans la suite, nous ne saurions faire
davantage. Et alors vous, Seigneur,
vous empéchez les démons de nous
attaquer, vous diminuez chaque jour
leur empire sur nous, et vous nous
donnez la force d'en triompher. Vous
ne donnez la mort a aucun de ceux
qui se confient en vous et vous
prennent pour ami. Mais vous



39

donnez la vie a l'ame, et vous
soutenez celle du corps en lui
communiquant une nouvelle santé.

Je ne comprends pas les craintes de
ceux qui n'osent s'adonner a
|'oraison mentale ; je ne sais de quoi
ils ont peur. Quant au démon, il sait
bien ce qu'ill fait lorsqu'il nous
inspire ces frayeurs. Il nous cause un
vrai préjudice quand il nous
empéche de penser a nos péchés et a
nos graves obligations envers Dieu,
a l'existence d'un enfer et d'un ciel,
aux tourments inouis et aux
angoisses que le Sauveur a endurés
pour nous.

Si on veut que Dieu nous comble de
ses consolations, il faut que I'ame
soit seule, pure et désireuse de le



40

recevoir. Si nous mettons une foule
d'obstacle a sa venue, et s1 nous
négligeons absolument de les faire
disparaitre, comment viendra-t-il a
nous ? comment voulons-nous alors
qu'il nous fasse de grands dons ?

Avant tout, ce que je demande au
nom de I'amour immense que Notre-
Seigneur nous porte avec tant de
sollicitude a nous ramener a lui, c'est
que l'on s'¢loigne des dangers. Des
qu'on s'y trouve, il n'y a plus de
sécurité ; nous avons alors une foule
d'ennemis pour nous combattre, et

nous sommes tres faibles pour nous
défendre. "

"

Les ames qui commencent a
s'adonner a l'oraison, doivent
s'accoutumer peu a peu a ne plus se



41

préoccuper de voir ou d'entendre,
spécialement aux heures de
l'oraison, a rester dans la solitude, et
la, dans cet ¢loignement de tout le
créé, reflechir sur leur vie passée.
Une peine des commengants, c'est
de ne pouvoir se rendre compte s'ils
ont un vrai repentir de leurs fautes ;
et cependant ils l'ont, puisqu'ils se
consacrent si geénéreusement au
service de Dieu. Leur devoir est de
s'appliquer a mediter la vie de Jésus-
Christ, et cet exercice n'est pas sans
fatigue pour l'entendement.

Voila jusqu'ou nous pouvons arriver
par nos propres efforts, secondés,
bien entendu, par la grace de Dieu,
car sans lui, nous le savons, il nous
est impossible d'avoir une bonne
pens¢e.



42

Et méme si quelqu'un, apres avoir
travaillé longtemps a essayer de
s'adonner a l'oraison, ne rencontre
que dégolt, ennui et répugnance,
qu'il n'abandonne jamais l'oraison ;
et alors méme que ce dégoiit devrait
durer toute la vie, qu'il soit bien
résolu a ne point laisser le Christ
tomber sous le poids de la croix. Un
temps viendra ou tous ses services
lui seront payés a la fois. Qu'il ne
craigne pas de perdre le fruit de ses
travaux. Il sert un bon Maitre qui a
les regards attachés sur lui. Qu'il
meéprise les mauvaises pensées, en
considérant que le démon les
représentait aussi a saint JérOme
dans le désert.

Le Seigneur, j'en ai la conviction,
envoie souvent aux commengants, et



43

parfois a ceux qui approchent du
terme, ces tourments et beaucoup
d'autres tentations pour mettre a
I'épreuve ceux qui l'aiment. Il veut
savoir s'ils pourront boire son calice
et l'aider a porter la croix, avant de
leur donner de grands trésors. C'est
pour notre bien sans aucun doute que
Dieu veut nous conduire par cette
voie. Les graces qui nous seront
accordées plus tard sont d'un ordre si
¢levé, qu'il veut d'abord nous faire
connaitre par expérience l'abime de
notre misere, afin de nous préserver
d'une chute semblable a celle de
Lucifer.

Soyons assurés que tout cela est pour
notre plus grand bien. Nous ne
sommes plus a nous, mais a Dieu.



44

Dans une priere, elle dit : agissez, 6
mon Dieu, comme bon vous
semblera, mais ne permettez pas que
je vous offense, ni que je perde mes
vertus. Je veux souffrir, 6 mon Dieu,
parce que vous avez souffert ! que
votre volonté s'accomplisse en moi
de toutes manieres.

L'ame qui commence a marcher
résolument dans cette voie de
l'oraison mentale, et qui en est
arrivée a ne plus faire cas des
consolations ou des tristesses
excessives, des golts et des
tendresses, qu'elle regoit ou dont elle
est privée, a d¢ja parcouru une
grande partiec du chemin. Non,
I'amour ne consiste pas a répandre
des larmes, ni a gotiter ces douceurs
et ces tendresses que l'on désire



45

ordinairement pour y trouver de la
consolation. Il consiste a servir Dieu
dans la justice, dans la force d'ame et
dans l'humilité. Sans cela, nous
semblerions recevoir toujours et ne
rien donner.

Si certains recoivent des
consolations sensibles, c'est que
Dieu voit que cela leur convient.
Mais s'ils en sont privés, qu'ils ne
s'en troublent point ; et, puisque
Dieu ne la leur accorde pas, ils
doivent comprendre qu'elle ne leur
est point nécessaire. Qu'ils sachent
donc rester maitres d'eux-mémes.

Les ames qui n'arrivent jamais au but
de 1'oraison s'affligent souvent parce
qu'ils s'imaginent ne rien faire. Si
I'entendement cesse d’agir, ils ne



46

peuvent y consentir ; et c'est peut-
¢tre alors que la volonte¢ se
perfectionne et prend de la force ;
mais ils ne le comprennent pas.
Nous devons bien nous persuader
que le Seigneur n'attache pas
d'importance a ces choses qui, a nos
yeux, sont des fautes et qui, en
réalité, n'en sont pas, i1l connait
mieux que nous notre misere et la
bassesse de notre nature. Dieu sait
aussi que ces ames n'ont d'autres
ambitions que de penser a lui et de
l'aimer. Voila le désir qu'il lui plait.
Quant aux chagrins que nous nous
causons, ils ne servent qu'a jeter le
trouble dans notre ame.

Tres souvent ce trouble vient d'une
indisposition du corps. Telle est
notre misere ici-bas. Notre pauvre



47

ame, cette petite prisonnicre du
corps, participe a ses infirmités. Les
changements de temps et le
bouleversement des humeurs qu'il
subit empéchent souvent 1'ame, sans
faute de sa part, d'accomplir ce
qu'elle veut, et lui causent des
souffrances de toutes sortes. Plus on
veut la forcer alors, plus on aggrave
son ¢€tat et plus aussi on le prolonge.
Seulement, nous devons agir avec
prudence car quelque fois, en effet,
c'est le démon qui est I'auteur de cet
ctat.

D'ailleurs, en tout état on peut servir
Dieu. Son joug est doux, et c'est une
grande chose de ne pas violenter
I'ame en l'entrainant de vive force,
mais de la conduire avec suavité
pour son plus grand avancement.



48

Si nous voulons jouir de la liberte
d'esprit, et ne pas vivre sans cesse au
milieu des angoisses, commengons
par ne point redouter la croix.

Quand, en effet, nous méditons et
approfondissons les souffrances que
le Seigneur a endurées pour nous,
nous sommes  touchés de
compassion. Quand nous pensons a
la gloire, objet de notre espérance, a
I'amour de Notre-Seigneur pour
nous, a sa résurrection, nous
sommes portés a une joie qui n'est
pas enticrement spirituelle, ni
entierement sensible ; mais cette joie
est vertueuse, comme la peine
précédente était trés méritoire.

Nous pouvons par la pensée nous
mettre en présence du Christ, nous



49

embraser peu a peu du plus grand
amour pour sa sainte humanité, lui
tenir toujours compagnie, lui parler,
lui recommander nos besoins, nous
plaindre a lui dans nos peines, nous
réjouir avec lui dans les consolation,
nous garder de I'oublier dans la
prospérité. Ne cherchons point a lui
faire de beaux discours ; parlons-lui
simplement pour lui exprimer nos
désirs et nos besoins.

Cette méthode d'oraison, qui
consiste a se tenir dans la compagnie
du Sauveur, est profitable dans tous
les états. Elle sert aussi pour nous
protéger contre les tentations du
démon.

Durant de longues années, j'ai lui
beaucoup de choses sans les



50

comprendre. Ensuite, il y eut un
temps assez long ou par la grace de
Dieu je comprenais les faveurs dont
j'étais l'objet, sans pouvoir trouver
de termes pour m'expliquer : ce qui
m'a colté beaucoup de peine. Mais
quand Dieu le veut, il nous enseigne
le tout en un instant.

Il est donc tres important de ne point
chercher a ¢€lever par nous-mémes
notre esprit, tant que le Seigneur ne
l'attire pas a un degré supérieur.
Quand 1l le fait, on le comprend
aussitot.

On doit, des le début, s'appliquer a
marcher avec joie et avec liberté
d'esprit. 1l y a des ames qui
s'imaginent que la dévotion va s'en



51

aller, si elles s'oublient elles-mémes
tant soit peu.

Il faut étre tres prudent car si le
démon découvre en nous un peu de
crainte, 1l n'en demande pas
davantage pour tenter de nous
persuader que tout va nous tuer, ou
du moins nous ravir la sant¢. J'étais
toujours incapable de rien, jusqu'au
jour ou je me suis déterminer enfin a
ne plus faire aucun cas ni du corps ni
de la sant¢. Si le démon me
représentait la perte de ma santé, je
disais : peu importe que je meure !
s'll me montrait la perte de mon
repos, je répondais : désormais ce
n'est plus le repos qu'il me faut, mais
la croix ! j'ai vu clairement qu'il y
avait ou tentation du démon ou
faiblesse de ma part.



52

Au début, I'ame doit veiller surtout a
ne prendre soin que de sa perfection,
et a vivre comme s'il n'y avait sur la
terre que Dieu et elle. Cette pratique
lui sera de la plus grande utilite.

Voici une autre tentation, cachée
sous le zele de la vertu. Nous nous
affligeons des péchés et des fautes
du prochain. Le démon nous
persuade que cette affliction vient
uniquement du désir que Dieu ne
soit pas offensé, et notre douleur, des
atteintes a sa gloire. Aussitot nous
voudrions y porter remede. La
préoccupation nous envahit si bien
qu'elle nous empéche de faire
oraison. Et le plus grand dommage,
c'est que tout cela nous parait vertu,
perfection et grand zele pour Dieu.



53

Le plus sir pour une ame qui
s'applique a l'oraison est donc de
laisser le souci de tout et de tous, de
ne s'occuper que d'elle-méme et de
procurer le bon plaisir de Dieu. Voila
ce qui lui est souverainement utile.
Appliquons-nous donc toujours a ne
considérer dans le prochain que ses
vertus et ses bonnes ceuvres ; mais
que la grandeur de nos péchés nous
porte a cacher ses défauts. Cette
pratique, tout imparfaite qu'elle soit
au début, nous conduit peu a peu a
une vertu solide qui nous fait estimer
tous les autres plus que nous.

Voici le mode d'oraison par lequel
tous doivent commencer, continuer
et finir : nous méditons un mystére
de la Passion, par exemple celui qui
nous représente Jésus a la colonne.



54

L'entendement recherche les motifs
qui luit feront comprendre quelles
grandes  douleurs et quelles
angoisses 1l endure dans un tel
abandon ; s'il est actif et enrichi de
connaissances, 1l déduira encore
beaucoup d'autres considérations.
Cette voie est excellente et tres siire
jusqu'a ce que le Seigneur nous éleve
a d'autres choses surnaturelles. Je dis
que ce mode est pour nous. Bien des
ames neanmoins trouveront plus de
profit a meéditer d'autres sujets que
ceux de la Passion. S'il y a beaucoup
de demeures au ciel, 1l y a aussi
beaucoup de chemins pour y arriver.
Certaines ames profitent en se
considérant déja en enfer ; d'autres,
que la pensée de l'enfer attriste,
profiteront  davantage en se



55

considérant au ciel. Il y en a encore
pour qui la pensée de la mort est tres
utile. Certaines personnes qui ont
une grande tendresse de cceur, se
fatiguent beaucoup si elles meéditent
constamment la Passion. Mais elles
trouveront du repos et du profit a
considérer le pouvoir et la grandeur
que Dieu manifeste dans les
créatures, l'amour qu'il a eu pour
nous et qu'il fait resplendir en tous
lieux. Ce mode d'oraison est
admirable, mais 1l faut revenir
souvent a la Passion et a la vie de
Notre-Seigneur. Car c'est de la que
nous sont venus et que nous viennent
tous les biens.

I est bon de se servir du
raisonnement pendant quelques
instants. Examinons ensuite les



56

tourments que  Notre-Seigneur
endure et le motif pour lequel il les
endure. N'allons pas toutefois nous
fatiguer a poursuivre toujours ces
considérations. Faisons taire le
raisonnement et demeurons pres du
Sauveur. Si nous le pouvons,
occupons-nous a considérer qu'il
nous regarde, que nous lui tenons
compagnie ; parlons-lui ; exposons-
lui nos suppliques ; humilions-nous,
réjouissons-nous avec lui.

Celui qui commence doit bien
examiner ce en quoi il profite
davantage.

Sans doute nous ne devons jamais
négliger de considérer ce que nous
sommes par nature. "



57

n

Sachez que I'oraison n'est pas
vocale ou mentale parce que nous
avons la bouche ouverte ou fermee.
Si, quand je prie vocalement, je suis
entierement occupée de Dieu, a qui
je m'adresse, si je songe a lui avec
plus de soin qu'aux paroles mémes
que je prononce, j'unis l'oraison
mentale a l'oraison vocale. Bien
entendu, si I'on vient m'affirmer que
vous parlez a Dieu quand, en
pronongant les paroles du Pater,
vous €tes tout occupés du monde, je
n'ai plus qu'a me taire. Mais si 'on
veut bien vous permettre de parler a
Dieu avec toute l'attention qui
convient a un tel Maitre, il est juste
que vous considériez quel est celui a
qui vous vous adressez, et qui vous
¢tes, ne serait-ce que pour parler



58

avec les convenances requises.
Comment  pourriez-vous  vous
présenter devant un Roi ou une
Altesse et observer le cérémonial qui
s'impose quand on parle a un grand,
si vous ignorez la différence qu'il y
entre sa dignité et votre état ? les
marques de respect qu'il faut lui
rendre doivent étre conformes a sa
dignité, ainsi qu'a I'usage qu'on doit
¢galement connaitre ; sans quoi, on
VOous renvoie comme une personne
rustique, et vous ne traitez aucune
affaire.

Mais qu'est ceci, 6 mon Seigneur ?
comment peut-on le souffrir ? C'est
vous, 6 mon Dieu, qui étes le Roi
¢ternel. Votre royaume n'est pas un
royaume d'emprunt. Quand on récite
dans le Credo qu'il n'aura pas de fin,



59

j'en €prouve presque toujours une
joie speéciale. Je vous en loue, O
Seigneur, et vous en beénis pour
toujours. Ne permettez jamais, 0
Seigneur, que ceux qui vont vous
parler regardent comme bon de ne le
faire que du bout des Ievres. Qu'est-
ce que cela, chrétiens ? vous dites
que l'oraison mentale n'est pas
nécessaire | est-ce que vous
comprenez bien vous-mémes ? je
crois que non ; et voila pourquoi
vous voudriez que nous divaguions
tous ! vous ne savez pas non plus ce
que c'est que l'oraison mentale, ni
comment il faut faire la pricre
vocale, ni ce qu'il faut entendre par
contemplation ; car si vous le saviez,
vous ne condamneriez pas d'un coté
ce que vous approuvez de 'autre.



60

Pour moi, je vous recommanderai
toujours d'unir I'oraison mentale et
l'oraison vocale.

Or, je vous le dis, il vous faut passer
beaucoup de temps en oraison
mentale, avant de commencer votre
priecre vocale, pour comprendre
convenablement ces deux points.

En conclusion, faire 1'oraison
mentale, c'est s'entretenir avec Dieu.

n

" N'allez pas croire que 1'on tire peu
de fruit de la priere vocale bien faite.
Je vous le dis, il est trés possible que,
tandis que vous récitez le Pater ou
une autre priere vocale, le Seigneur
vous ¢leve a la contemplation
parfaite. Sa Majesté montre ainsi
qu'elle entend celui qui parle. Ce



61

souverain Maitre lui parle a son tour,
il suspend son entendement, il arréte
sa pensée, et recueille pour ainsi dire
ses paroles avant qu'elles ne soient
prononcées ; aussi ne peut-on en
proférer un seule, si ce n’est au prix
des plus grands efforts. L'ame
reconnait que ce Maitre divin
l'enseigne sans faire entendre aucun
bruit de paroles ; il suspend l'activité
de ses facultés, qui, loin de procurer
quelque avantage, si elles opéraient
alors, ne feraient que nuire. En cet
ctat, les facultés jouissent sans
comprendre comment elles
jouissent. L'ame s'enflamme de plus
en plus d'amour, sans comprendre
comment elle aime. Elle sait qu'elle
jouit de I'objet qu'elle aime ; mais
elle ignore comment elle en jouit.



62

Elle comprend, cependant, que son
entendement n'aurait jamais su
désirer un tel bien, et sa volonté
embrasse ce bien sans savoir
comment elle l'embrasse. Si elle
peut en comprendre quelque chose,
c'est en reconnaissant qu'elle ne
pourrait le mériter par tous les
travaux du monde. Il est un don du
Maitre de la terre et des cieux, qui,
en fin de compte, le confere d'une
maniere digne de lui. Voila ce que
c'est que la contemplation. Vous
saurez maintenant en quoi elle
differe de I'oraison mentale. Celle-
ci, je le répete, consiste a penser a ce
que nous disons et a le comprendre,
comme aussi a considérer a qui nous
parlons, et ce que nous sommes pour
oser nous adresser a une si haute



63

Majeste. S'occuper de ces pensees et
d'autres semblables, comme par
exemple constater le peu que nous
avons travaillé a la cause de Dieu et
'obligation ou nous sommes de le
servir, c'est faire oraison mentale. Ne
vous imaginez donc pas que ce soit
quelque chose d'extraordinaire, et ne
vous effrayez pas a son seul nom.
Récitez le Pater, I'Ave, ou une autre
priere a votre choix, c’est faire une
oraison vocale ; mais considérez
quelle musique discordante elle
ferait sans l'oraison mentale ; les
paroles elles-mémes ne se suivraient
pas toujours avec ordre.

Dans ces deux sortes d'oraison, nous
pouvons quelque chose de nous-
mémes avec le secours de Dieu. "



64

11

LA PRIERE VOCALE

n

Revenons maintenant a notre
priere vocale. Il faut la réciter de
telle sorte que, sans nous en douter,
nous recevions de Dieu tous les dons
a la fois. Mais pour prier de la
manicre dont je vous ai recommand¢
de le faire, vous savez ce qu'on fait
tout d'abord. On examine sa
conscience, on récite le Confiteor et
on fait le signe de croix. Aussitot
apres, appliquez-vous, puisque vous
étes seuls, a trouver une compagnie.



65

Et quelle meilleure compagnie
pouvez-vous trouver que celle du
Maitre méme qui a enseigne la priere
que vous devez réciter ? représentez-
vous ce Seigneur aupres de vous ;
considérez avec quel amour et quelle
humilité il vous enseigne. Croyez-
moi, ne négligez rien pour n'étre
jamais sans un ami si fidele. Si vous
vous habituez a le considérer pres de
vous ; s'il voit que vous faites cela
avec amour et que vous vous
appliquez a lui plaire, vous ne
pourrez plus, comme on dit, vous en
débarrasser. Il ne vous manquera
jamais ; il vous aidera dans toutes
vos épreuves ; vous l'aurez toujours
et partout a votre coté. Pensez-vous
que ce soit peu de chose que d'avoir
un tel ami prés de vous ? vous qui ne



66

pouvez discourir beaucoup avec
I'entendement, ni appliquer votre
pensée sans €tre envahis par les
distractions, prenez, prenez
I'habitude que je vous indique.

Je ne vous demande pas en ce
moment de fixer votre pensée sur
lui, ni de faire de nombreux
raisonnements, ou de hautes et
savantes considérations. Je ne vous
demande qu'un chose : le regarder.
Qu'est-ce qui vous empéche de
porter sur Notre-Seigneur le regard
de 1'ame, ne serait-ce qu'un instant,
si vous ne pouvez faire plus ?
comment, vous pourriez voir les
objets les plus hideux, et vous
n'auriez pas la facult¢ de considérer
l'objet le plus ravissant qu'on puisse
imaginer ! car Dieu, lui, ne vous



67

perd jamais de vue ; 1l a supporté de
vous mille péchés affreux, mille
abominations, sans que son regard
vous ait jamais quitteés. Est-ce donc
trop pour vous que de détourner
votre regard des objets extérieurs
pour le contempler lui-méme
quelquefois ? considérez qu'il
n'attend de vous qu'un regard : et
selon que vous l'aurez aime¢, vous le
trouverez ; car i1l estime tant ce
regard qu'il ne négligera rien de son
coté pour l'avoir.

Or telle est la conduite que tient en
toute vérité et sans l'ombre d'une
feinte Notre-Seigneur vis-a-vis de
nous. Il se soumet a vos désirs. Etes-
vous dans la joie ? contemplez-le
ressuscité. Vous n'avez qu'a vous
imaginer avec quelle gloire il est



68

sorti du sépulcre, et vous serez dans
l'allégresse. Et, en effet, quelle
clarte, quelle beauté, quelle Majeste,
quelle gloire et quelle jubilation
dans son triomphe ! comme il sort
glorieux du champ de bataille ou il a
remporté cet immense royaume qu'il
veut tout entier pour vous, en méme
temps qu'il se sonne lui-méme a
vous ! est-ce donc beaucoup que
vous ¢leviez quelquefois les yeux
vers celui qui vous fait de telles
largesses !

Etes-vous dans le chagrin, ou la
tristesse ? considérez-le, lorsqu'il se
rend au jardin des Oliviers. Quelle
affliction profonde que celle qui
remplissait son ame, puisque €étant la
patience méme, il manifeste ses
souffrances et s'en plaint ! ou bien



69

encore, considérez-le attaché a la
colonne, abreuveé de douleurs, ayant
toutes les chairs en lambeaux, tant
est grand l'amour qu'il vous porte !
voyez comment, au milieu de toutes
ces angoisses, 1l est persécuté par les
uns, couvert de crachats par les
autres, reni¢, délaissé par ses amis,
sans que personne prenne sa
défense, transi de froid, et tellement
isolé que vous pouvez bien vous
consoler l'un l'autre. Ou bien
considérez-le, lorsqu'il est chargé de
la croix et qu'on ne lui laisse méme
pas le temps de respirer. Il tournera
vers vous ses yeux si beaux et si
compatissants, tout remplis de
larmes. I oubliera ses souffrances
pour consoler les votres, uniquement
parce que vous allez chercher de la



70

consolation pres de lui et que vous
tournez la téte vers lui pour le
regarder.

O Seigneur du monde ! pouvez-vous
dire, alors, si votre coeur s'attendrit
de le voir dans un tel état que non
seulement vous voulez le regarder,
mais que c'est méme une joie pour
vous de vous entretenir avec lui ; et
sans lui adresser de discours étudiés,
mais en lui exprimant la peine de
votre cceur (car c'est 1a ce qui compte
le plus pour lui), dites-lui : 6 mon
Seigneur et mon Bien, étes-vous
donc réduit a une telle extrémité que
vous daignez agréer une aussi
pauvre compagnie que la mienne ? a
votre visage, je vois que vous étes
consolé de me voir prés de vous.
Comment est-il possible, Seigneur,



71

que les anges vous laissent seul, et
que votre Pere lui-méme ne vous
console pas ? puisqu'il en est ainsi ?
Seigneur, et que vous consentez a
endurer tant de souffrances par
amour pour moi, qu'est-ce donc que
ce que j'endure pour vous ? de quoi
puis-je  me plaindre ? quelle
confusion pour moi de vous voir en
cet ¢état ! jaccepte d'avance,
Seigneur, toutes les épreuves qui me
viendront ; et je les regarderai
comme un  précieux  trésor,
puisqu'elles me permettront de vous
imiter en quelque chose. Marchons
ensemble, Seigneur, car j'irai partout
ou vous irez, je passerai partout ou
VOUS passerez.

Prenez votre part de cette croix du
Sauveur, et ne vous préoccupez pas



72

de vous voir foulés aux pieds des
Juifs. Aidez Dieu a porter le fardeau
qui l'accable, et ne faites aucun cas
de ce que l'on vous dira. Fermez
I'oreille aux murmures. Tombez
plutot avec lui lorsqu'il tombera,
mais ne vous séparez jamais de sa
croix, ne I'abandonnez jamais.
Voyez l'exces de fatigue ou il se
trouve, considérez combien ses
souffrances surpassent les votres. Si
grands que vous Imaginiez VoS
tourments, et si sensibles qu'ils vous
paraissent, vous serez consolés en
voyant qu'ils sont des jeux d'enfants
aupres de ceux du Seigneur.

Voici un moyen qui pourra vous
aider. Ayez soin d'avoir une image
ou une peinture de Notre-Seigneur
qui soit a votre golt. Ne vous



73

contentez pas de la porter sur votre
coeur, sans jamais la regarder, mais
servez-vous-en pour vous entretenir
souvent avec lui ; et 1l wvous
suggérera ce que vous aurez a lui
dire. Vous savez bien vous exprimer
quand vous parlez aux creatures,
pourquoi ne trouveriez-vous pas des
paroles lorsqu'il s'agit de vous
entretenir avec Dieu ? Ne vous
imaginez pas que cela soit au-dessus
de vos forces ; pour moi, je n'en crois
rien, mais il faut vous y exercer.

Un autre moyen excellent pour vous
aider méme a vous recueillir et a
bien faire vos prieres vocales, c'est
de prendre un bon livre en langue
vulgaire. Et ainsi, a l'aide de ces
attraits ou de ces artifices, vous



74

habituerez peu a peu votre ame a la
méditation sans I'épouvanter. "

n

Considérez ce que dit saint
Augustin. Apres avoir cherché Dieu
en beaucoup d'endroits, il le trouva
au-dedans de lui-méme. Croyez-
vous qu'il importe peu a une ame qui
se distrait facilement de comprendre
cette vérite, et de savoir qu'elle n'a
pas besoin, pour s'adresser a son
Pere éternel et se réjouir ave lui, de
le chercher par tout le ciel ? non,
inutile de pousser des cris pour lui
parler, car il est tellement pres que,
si bas qu'on lui parle, il entend. A
quoi bon avoir des ailes pour aller a
sa recherche ? elle n'a qu'a se retirer
dans la solitude et a le considérer au-
dedans d'elle-méme, sans s'étonner
qu'un hdéte semblable lui rende



75

visite. Qu'elle s'humilie
profondément ; qu'elle lui parle
comme a un pere ; le supplie comme
un pere ; qu'elle lui expose ses
epreuves et le conjure d'y porter
remede, mais qu'elle comprenne

bien qu'elle n'est pas digne d'étre son
fils !

Cette maniere de prier, bien que
vocale, aide l'esprit a se recueillir
beaucoup plus rapidement que toute
autre, et produit aussi les biens les
plus précieux. On l'appelle l'oraison
de recueillement, parce que 1'ame y
recueille toutes ses facultés et rentre
au-dedans d'elle-méme avec son
Dieu. La, son Maitre divin réussit
plus tot que par tout autre moyen a
I'instruire et a lui donner 1'oraison de
qui¢tude. La, en effet, recueillie au-



76

dedans d'elle-méme, elle peut
méditer la Passion, se représenter
Dieu le Fils, I'offrir au Pére céleste,
sans se fatiguer l'esprit a aller le
chercher sur la montagne du
Calvaire, au Jardin, ou a la Colonne.
Ceux d'entre vous qui pourront se
renfermer ainsi dans ce petit ciel de
leur ame, ou habite Celui qui I'a créé
en méme temps que la terre, et qui
prendront l'habitude de ne rien
regarder au dehors, ni de rester 1a ou
les sens extérieurs trouvent un
¢lément de distractions, suivront, ils
peuvent m'en croire, une Vvoie
excellente.

Mais quoi de plus admirable que de
voir Celui qui remplirait mille et
mille mondes de sa grandeur se
renfermer dans une demeure aussi



77

¢troite ! a la vérité, notre Maitre est
Tout-Puissant, il jouit de toutes les
libertés ; et, comme 1l nous aime, il
se met a notre portée.

Dieu ne force pas notre volonté ; il
prend ce que nous lui donnons. Mais
il ne se donne pas completement,
tant que nous ne nous sommes pas,
nous aussi, donnés a lu
completement. Voila un fait certain.

n

" Je donne le nom de surnaturel a ce
que nous ne saurions atteindre par
notre industriec et nos efforts
personnels, quelque grands qu'ils
soient, bien que nous puissions nous
y disposer, et que méme il soit
important de le faire.



78

Or, la premicre oraison surnaturelle,
ce me semble, que j'aie sentie est un
recueillement  intérieur.  L'ame
I'éprouve au-dedans d'elle-méme ;
elle semble avoir la d'autres sens,
comme les sens exterieurs du corps,
et vouloir s'affranchir de I'agitation
de ces derniers. Parfois, elle les attire
a elle ; car il lui plait de fermer les
yeux, de ne rien voir, ni entendre, ni
comprendre, sinon ce qui l'occupe
alors, afin de s'entretenir avec Dieu
seul. Elle ne perd pas dans cette
oraison l'usage de ses sens et de ses
facultés, dont la puissance demeure
entiere, mais dont les dispositions
sont de s'employer pour Dieu. Celui
qui aura regu cette grace de Notre-
Seigneur comprendra facilement ce
que je dis ; dans le cas contraire, non



79

; ou du moins, 1l faudra pour cela de
longs discours et beaucoup de
comparaisons.

A la suite de ce recueillement, il
vient parfois une quiétude et une
paix intérieure tres douces ; I'ame, ce
me semble, ne manque de rien ; c'est
une fatigue pour elle-méme de
parler, je veux dire de prier
vocalement et de méditer ; elle ne
voudrait qu'aimer. Cette oraison
dure plus ou moins longtemps. "



80

I1I

LE RECUEILLEMENT

" Dans I'oraison de recueillement, 1l
est important de se retirer au-dedans
de nous-mémes pour y étre seul avec
Dieu.

Lorsque vous ne recevrez pas la
Communion a la messe que vous
entendrez, communiez
spirituellement ; vous en retirerez de
grands profits. De méme, recueillez-
vous ensuite au-dedans de vous ;
vous imprimerez ainsi en vous un
amour profond pour Notre-Seigneur.



81

Des lors que vous vous préparez a le
recevoir, 1l ne manque jamais de
vous faire quelque faveur par une
foule de voies mystérieuses.

Peut-€tre que vous ne vous trouverez
pas bien de cette méthode au début.
Le démon, sachant quel dommage
en résulte pour lui, vous donnera des
serrements de cceur et des angoisses
; 1l vous suggerera la pensée que
vous golteriez plus de dévotion a
suivre d'autres pratiques. Mais
n'abandonnez pas celle-ci. Le
Seigneur mettra ainsi a l'épreuve
I'amour que vous lui portez.
Souvenez-vous-en bien ; il y a peu
d'ames qui l'accompagnent et le
suivent dans la voie de la croix ;
souffrons quelque chose pour lui ; il
ne manquera pas de nous le payer.



82

Rappelons-nous aussi  combien
d'ames il y a qui non seulement ne
veulent pas €tre en sa compagnie
mais qui le chassent honteusement
de leur demeure. Nous devons donc
souffrir un peu pour lui montrer le
désir que nous avons de le voir. "

n

Il est plein de compassion, et
n'abandonne jamais les ames
affligées et délaiss€es qui mettent en
lui seul leur confiance.

O mon Seigneur, si nous vous
connaissions bien, aucune chose ne
serait capable de nous causer du
chagrin ; car vous €tes vraiment
libéral envers ceux qui mettent en
vous toute leur confiance. Croyez-
moi, c'est une grande chose que de
comprendre que telle est la vérité.



83

On voit alors que toutes les faveurs
d'ici-bas sont des mensonges, quand
elles empéchent tant soit peu 1'ame
de se recueillir au-dedans l'elle-
meme.

Dans cet oraison de recueillement,
I'ame veut rentrer au-dedans d'elle-
méme, dans de paradis avec son
Dieu, et fermer la porte derriere elle
a toutes les choses du monde. Je dis
: lorsqu'elle veut.

Comprenez bien, en effet, qu'il ne
s'agit pas ici d'une chose surnaturelle
; elle dépend de notre volonté, et
nous pouvons la réaliser avec l'aide
de Dieu, sans lequel d'ailleurs on ne
peut rien, pas méme avoir une bonne
pens¢e.



84

I y a beaucoup de moyens
d'atteindre ce  but. Comme
I'indiquent quelques livres, nous
devons nous séparer de tout afin de
nous approcher intérieurement de
Dieu. Au milieu de nos occupations,
nous devons nous retirer au-dedans
de nous-mémes, ne serait-ce qu'un
instant, en nous rappelant seulement
Celui qui nous tient compagnie ; et
cette pratique est extrémement
profitable. Enfin, nous devons nous
habituer a gofter cette vérité, qu'il
n'est pas nécessaire d'¢lever la voix
pour lui parler, parce que Sa Majesté
fera sentir sa présence.

Dans cette oraison, le Pater est assez,
pourvu que nous comprenions que
nous sommes avec lui, que nous
sachions ce que nous lui demandons,



85

quel désir 1l a de nous exaucer, et
quel plaisir 1l a de se trouver avec
nous ; i1l n'aime pas que nous nous
rompions la téte a lui adresser de
long discours.

Je termine, en disant que celui qui
voudra parvenir a cet état, qui est, je
le répete, a notre portee, ne doit pas
se decourager. Qu'il s'habitue a ce
que j'ai dit, et peu a peu il se rendra
maitre de lui-méme ; au lieu de
s'égarer en pure perte, il se gardera
pour son propre avantage en faisant
servir ses sens eux-mémes au
recueillement intime de 1'ame. S'il
parle, il se souviendra qu'il a en lui-
méme quelqu'un a qui parler. S'il
entend parler, il se rappellera qu'il
doit préter l'oreille a celui qui lui
parle de plus prés. Enfin il



86

considérera qu'il peut, s'il le veut, ne
jamais se s¢parer d'une si bonne
compagnie.

Qu'il se rappelle souvent sa présence
pendant le jour, ou au moins
quelquefois.

Il découvrira en vous de bonnes
dispositions, sitdt qu'il vous trouvera
pres de lui. Plaise a Sa Majeste de ne
jamais permettre que nous nous
¢loignions de sa présence ! ainsi
soit-il. "

" Je m'en allai donc a cet endroit ou
j'avais coutume d'étre seule a faire
oraison, et, entrant dans un profond
recueillement, je me mis a
m'entretenir avec le Seigneur, et a lui
adresser des paroles pleines
d'abandon, car bien souvent je ne



87

sais ce que je lui dis. C'est I'amour
qui parle ; I'ame est tellement hors
d'elle-méme qu'elle ne voit plus la
distance qui la sépare de Dieu. Elle
se reconnait aimée de Lui et elle
s'oublie elle-méme. FElle est, ce
semble, tout en Lui, comme sa chose
propre, sans division aucune, et elle
dit des folies.

O bonté, 6 miséricorde immense de
Dieu ! bien loin de s'arréter a nos
paroles, il consideére les désirs et
'amour qui les dictent ! et il souffre
qu'une personne comme moi 0se
parler avec tant de hardiesse a Sa
Majesté ! "

" Comme le Seigneur m'avait déja
favorisée du don des larmes et que la
lecture me plaisait, je commengai a



88

me procurer des heures de solitude et
a suivre cette voie de l'oraison de
recueillement, en prenant mon livre
pour guide.

Je m'appliquais le plus possible a
considérer Jésus-Christ, notre Bien
et notre Maitre, présent au-dedans de
moi. Tel était mon mode d'oraison.
Quand je pensais a quelque mystere
de sa Passion, je me le figurais
s'accomplissant au centre de mon
ame. "

" Les sens et les choses extérieures
semblent perdre de leur empire, et
I'ame reconquiert peu a peu celui
qu'elle avait perdu. On dit que I'ame
rentre alors au-dedans d'elle-méme
et quelquefois qu'elle monte au-
dessus d'elle-méme. "



89

IV

LA MEDITATION

" Nous n'ignorons pas que, pour
plaire a Dieu, il faut suivre la voie
des commandements et des conseils
; soyons-y donc tres fideles ;
meéditons sur la vie et la mort de
Notre-Seigneur ainsi que sur toutes
nos obligations envers lui ; puisque
le reste nous sera accordé quand il
lui plaire.

J'appelle méditation les
raisonnements nombreux que nous
faisons avec l'entendement de la



90

maniere suivante ; nous
commencons a songer a la faveur
que dieu nous a accordée en nous
donnant son Fils unique ; et, sans
nous arréter 1a, nous passons a tous
les mysteres de sa glorieuse vie ; ou
bien nous commencons a méditer
sur la pricre de Notre-Seigneur au
jardin des Oliviers, et, sans nous y
fixer, l'entendement continue a
suivre le Sauveur jusqu'a ce qu'il le
considere clou¢ a la Croix ; ou bien
nous prenons un point particulier de
la Passion, par exemple la prise du
Sauveur ; et, réfléchissant sur ce
mystere, nous considérons dans le
detail tout ce qui peut frapper notre
intelligence et notre cceur, comme la
trahison de Judas, la fuite des
Apotres, et les autres circonstances.



91

Cette oraison est admirable et tres
meéritoire. "

" Le but de la méditation est de
chercher Dieu. "

" Lorsque vous lirez un livre, ou que
vous entendrez un sermon, ou que
vous méditerez sur les mysteres de
notre sainte foi, et qu'il se présentera
des choses que vous ne pourrez pas
bonnement comprendre, ne vous
fatiguez pas, n'épuisez pas votre
esprit a vouloir les pénétrer. Car il y
a beaucoup de choses qui ne sont pas
pour les femmes ni méme pour les
hommes.

Lorsqu'il plait au Seigneur de nous
en donner l'intelligence, il le fait
sans aucun travail de notre part.



92

Quand 1l plaira a Sa Majesté de nous
les faire comprendre, ce sera sans
préoccupation ni travail de notre
part, que nous en  aurons
l'intelligence. Pour le reste, nous
n'avons qu'a nous humilier, et,
comme je l'ai dit, a nous réjouir. Le
Seigneur que nous servons est si
grand que ses paroles méme
traduites en notre langue sont encore
obscures pour nous. "



93

v

LA CONSIDERATION

" Peut-€tre le tempérament ou la
maladie ne nous permettent pas de
méditer sans cesse la Passion du
Sauveur ; car cette considération est
pénible. Mais qui nous empéche de
tenir compagnie au  Sauveur
ressuscité, puisque nous le
possédons si prés de nous dans le
trés saint Sacrement, ou il est d¢ja
glorifi¢ ? la, du moins, nous ne le
verrons pas accablé de souffrances
ni déchiré par les fouets, répandant



94

le sang, fatigu€¢ de ses courses,
persecute par ceux qu'il acomblés de
bienfaits, ou meéconnu des apotres.
On ne peut pas toujours ¢videmment
penser a de si grandes souffrances.
Eh bien ! le voici donc ici avant de
remonter au ciel sans douleur et
plein de gloire, stimulant les uns,
encourageant les autres. Il est notre
compagnon au tres saint Sacrement ;
on dirait qu'il lui a été impossible de
demeurer sépar¢ de nous un seul
instant.

Il est notre soutien, 1l est notre force
; jamais il ne nous fait défaut. C'est
un véritable ami.

En le suivant, on marche avec
sécurité. Ce maitre qui est notre est
pour nous la source de tous les biens.



95

C'est lui qui vous enseignera.
Considérez sa vie ; elle est le plus
parfait des modeles. Que pouvons-
nous desirer de plus que d'avoir pres
de nous un ami si dévoué, qui ne
nous dé¢laissera pas a l'heure de
I'épreuve et de la tribulation, comme
le font ceux du monde ? Heureux
celut qui l'aime véritablement et le
garde toujours pres de soi !
considérons le glorieux saint Paul ;
il semble qu'il ne cessait jamais de
prononcer le nom de Jésus, tant il le
possédait au plus intime de son
coeur.

"

Une pratique importante pour
nous, faibles mortels, c'est en effet
de nous représenter Notre-Seigneur
comme homme, tant que nous
sommes sur la terre. Or, voici deux



96

inconvénients qui ont pour but de
nous en détourner :

Le premier, consiste dans un petit
défaut d'humilité. L'ame veut
s'¢lever, avant que le Seigneur ne
I'¢leve. Elle ne se contente pas de
méditer sur un sujet aussi excellent
que la sainte Humanité du Sauveur ;
elle veut étre Marie, quand elle n'a
pas encore travaillé¢ avec Marthe. Si
le Seigneur veut qu'elle soit Marie,
serait-ce méme des le premier jour,
elle n'a rien a craindre. Mais sachons
nous modérer, comme je crois l'avoir
dé¢ja dit. Ce petit défaut d'humilité ne
parait rien, et cependant il cause le
plus grand préjudice a I'ame qui veut
avancer dans la contemplation.



97

Le second inconvénient, c'est que
nous ne sommes pas des anges, nous
avons un corps. C'est donc une folie
de vouloir faire I'ange, quand on est
sur la terre, surtout quand on y est
aussi enfoncé que je I'¢tais. D'une
maniere habituelle, notre pensée a
besoin d'un appui. Parfois sans
doute, 1'ame sort d'elle-méme ; bien
qu'elle se trouve souvent si remplie
de Dieu qu'elle n'a besoin d'aucun
objet crée pour se recueillir. Mais cet
¢tat n'est pas habituel. Aussi quand
arrivent les affaires, les
persécutions, les épreuves, quand on
ne peut golter les douceurs d'une
quiétude si parfaite ou qu'on est dans
les sécheresses, c'est un trés bon ami
que le Christ. Nous le considérons
homme comme nous, nous le voyons



98

dans les abaissements et la
souffrance : 1l nous sert de
compagnie ; et quand on a contacté
I'habitude de le considérer ainsi, il
est tres facile de le trouver pres de
soi. Toutefois, il y aura encore des
jours ou I'on ne pourra faire ni I'un ni
l'autre. Aussi il est bon, comme je l'ai
d¢ja dit, de ne pas nous habituer a
rechercher les consolations
spirituelles. Advienne que pourra,
embrassons la Croix ; c'est 1a une
grande chose. Notre bon Maitre a ét¢
privée de toute consolation ; on le
laissa seul dans ses épreuves ; nous
du moins, ne I'abandonnons pas. La
main qu'il nous tendra nous aidera
mieux a monter plus haut que ne le
pourrait notre propre diligence. Il
s'absentera au moment qu'il jugera



99

convenable et lorsque le Seigneur
voudra, comme je l'ai dit, tirer I'ame
hors d'elle-méme.

Dieu se complait beaucoup a voir
une ame prendre humblement son
divin Fils pour médiateur et lui
porter tant d'amour que, méme s'il
veut I'¢lever a une tres haute
contemplation, elle s'en reconnaisse
indigne, comme nous l'avons vu, et
dise avec saint Pierre : retirez-vous
de moi, Seigneur, car je suis un
homme pécheur. Voila ce que j'ai
¢prouvé. C'est par cette voie que
Dieu a conduit mon ame. D'autres
suivront, comme je 1'ai dit, un sentier
plus court. Pour moi, j'ai compris
que tout cet édifice de l'oraison
repose sur I'humilité, et que plus une
ame s'abaisse dans l'oraison, plus



100

Dieu 1'¢leve. Je ne me souviens pas
d'avoir regu une seule de ces graces
signaleées dont je vais parler dans la
suite, si ce n'est quand j'étais
ancantie a la vue de mon extréme
misere. Sa Majesté m'aidait a me
connaitre, et s'appliquait méme a me
faire comprendre certaines choses
que je n'aurais jamais pu imaginer.
Pour moi, j'en suis persuadée, quand
une ame fait quelque chose pour
s'aider dans cette oraison d'union,
alors méme qu'elle paraitrait au
debut réaliser quelques progres, elle
ne tarde pas a tomber tres
promptement comme un édifice qui
n'a point de fondement. Je crains
méme qu'elle n'arrive jamais a la
véritable pauvreté d'esprit. Une telle
disposition consiste a ne point



101

rechercher de consolations et de
douceurs dans l'oraison parce que
I'on a déja renoncé a celles de la
terre, mais a trouver son bonheur
dans la souffrance par amour pour
celui dont la vie tout enticre fut une
croix continuelle, et a garder le
calme de la paix soit dans 1'épreuve,
soit dans la sécheresse. Bien que la
nature en souffre, on ne tombe pas
dans cette inquié¢tude et cette
désolation qui envahissent certaines
personnes. Quand leur entendement
n'est pas toujours occupé et que la
dévotion sensible vient a leur
manquer, elles s'ilmaginent que tout
est perdu, comme si leurs efforts
pouvaient mériter un tel trésor. Je ne
dis pas qu'il faille négliger ces
moyens, et ne pas veiller avec soin a



102

se tenir sous le regard de Dieu ; mais
alors méme que nous ne pourrions
avoir une seule bonne pensée,
n'allons pas nous désespérer, comme
je l'ai d¢ja dit. Nous ne sommes que
des serviteurs inutiles.

Nous devons marcher en toute
liberté dans ce chemin de I'oraison et
nous remettre entre les mains de
Dieu. Si Sa Majesté veut nous ¢lever
au rang des princes de sa cour et de
ses plus intimes favoris, allons-y
simplement ; sinon, servons-la dans
les offices les plus humbles, et,
comme je l'ai dit quelque fois,
n'allons pas de nous-mémes nous
asseoir a la meilleure place. Dieu a
plus de sollicitude pour nous que
nous-mémes, et il sait a quoi chacun
de nous est propre. A quoi bon



103

vouloir se diriger soi-méme quand
on a remis toute sa volonté entre les
mains de Dieu ?

Ne cessons donc jamais de
demander a Dieu des graces ; mais
avec un plein abandon et une enticre
confiance en sa libéralité. Puisque
I'on nous permet de nous tenir aux
pieds du Christ, veillons a ne point
nous en retirer. Demeurons-y
comme nous pourrons ; imitons
Madeleine ; et quand notre ame sera
assez forte, Dieu la conduira au
désert.

Chaque fois que nous pensons au
Christ, rappelons-nous 'amour qu'il
nous a témoigné en nous accordant
de si hautes faveurs, et la charité
excessive de son Pére qui le pousse



104

a nous donner en lui un tel gage de
sa tendresse pour nous. Car I'amour
appelle I'amour. Bien que le notre ne
soit qu'au début et que nous soyons
trés misérables, ne négligeons rien
pour avoir cette pensée toujours
présente et nous exciter a aimer.

Il me semble, en outre, que le divin
Maitre va de 1'un a l'autre pour voir
ceux qui l'aiment. Il leur découvre
avec de souveraines délices qui il
est, afin de raviver, si elle était
¢teinte, leur foi dans la récompense
qu'il nous destine. Il leur dit

considérez que ce n'est 1a qu'une
goutte de cet immense océan ou sont
renfermés tous les biens. Il ne
néglige rien pour ceux qu'il aime.
Des qu'il voit que 1'on correspond a



105

son amour, 1l donne de nouveau et se
donne lui-méme.

A peine eus-je commence a fuir peu
a peu les occasions dangereuses et a
m'adonner davantage a l'oraison, que
le Seigneur se mit a m'enrichir de ses
graces. Il semblait ne désirer qu'une
chose, c'est que je voulus bien les
reCcevoir.

I1 faut donc, je le répete, se tenir dans
la plus grande discrétion quand il
s'agit de diriger les ames, les
encourager et attendre le moment ou
Dieu viendra a leur aide, comme 1l
I'a fait pour moi.

Apres cette confession, mon ame se
trouva si souple qu'il n'y avait plus
rien, ce me semble, que je ne fusse
disposée a  entreprendre. Je



106

commencai donc a me réformer sur
beaucoup de points. Le confesseur
ne me pressait aucunement ; il avait
plutot l'air de faire peu de cas de tous
mes efforts ; et cela m'excitait
davantage. Il me conduisait par la
voie de l'amour de Dieu et me
laissait pour ainsi dire toute liberté,
sans autre obligation que celle que je
m'imposais par amour. "



107

VI

L'UNION A DIEU
DANS L'ORAISON

" Un jour, Jésus lui dit : " ne crois
pas, ma fille, que 1'union consiste a
étre tres pres de moi ; ceux qui
m'offensent le sont aussi, quoiqu'ils
ne le veuillent pas. Les joies et les
douceurs de 1'oraison, seraient-elles
méme données par moi a un tres haut
degré, ne constituent pas, non plus,
'union ; elles sont souvent un moyen
de gagner les ames qui ne se
trouvent pas en ¢tat de grace. "



108

Je compris que c'était I'état de cet
esprit pur et ¢leve au-dessus de
toutes les choses de la terre, en qui il
ne reste rien qui veuille s'éloigner de
la volont¢ de Dieu, mais qui est
tellement un méme esprit et une
seule volonté avec Dieu, détaché de
tout pour lui, qu'il ne garde plus le
moindre vestige d'amour de soi et
des créatures. Je me demandais si
c'était 1a l'union ; car une ame qui est
touyjours dans cette disposition
généreuse est toujours, nous
pouvons le dire, dans cet oraison
d'union ; or, celle-ci, nous le savons
bien, est de trés courte durée. Il m'est
venu a la pensée que cette ame
marchera dans la voie droite,
réalisera des progres, gagnera des
mérites, mais on ne peut pas dire



109

qu'alors elle est unie a Dieu comme
dans la contemplation. J'entendis, ce
me semble, sinon ces paroles, du
moins cette pensée : " la poussiere de
notre pauvre nature, de nos fautes et
des obstacles ou nous nous
embarrassons est tellement
abondante qu'il n'est pas possible de
vivre avec la méme pureté que
l'esprit lorsqu'il est uni a Dieu, car il
serait en dehors et au-dessus de notre
misé€rable condition. " Si ['union
consiste en ce que notre volonté et
notre esprit ne fassent plus qu'un
avec Dieu, il est possible, ce me
semble, malgré ce qu'on a pu me
dire, de la posséder, a moins d'étre en
¢tat de grace. Il me parait donc
difficile de savoir, quand il y a
union, si ce n'est par une lumicre



110

spéciale de Dieu ; car nous ne
pouvons pas savoir quand nous
sommes en ¢tat de grace. "

" Bien que l'union soit la jonction de
deux choses en une seule, ces deux
choses peuvent se séparer et
subsister chacune de son coté ; on
voit ordinairement, en effet, que
cette faveur de l'union que Notre-
Seigneur accorde passe
promptement, et que l'ame reste
ensuite privée de cette compagnie ;
du moins dis-je, elle ne la sent pas.

Je dirai que 1'union dont 1l s'agit peut
¢tre comparée a celle de deux
cierges de cire qui sont si bien unis
que leur lumiere n'en est plus qu'une
; ou bien a la meche, a la lumiére et



111

a la cire qui ne sont qu'un seul cierge.

n

n

Dieu ne veut pas que vous
réserviez quoi que ce soit, peu ou
beaucoup. Il réclame pour lui tout ce
que vous avez ; et, selon que votre
don sera plus ou moins absolu, ses
faveurs seront plus ou moins élevées
; il n'y a pas de meilleur preuve que
celle-la pour reconnaitre si notre
oraison est arrivée ou non jusqu'a
|'union.

Enfin, elle est comme compleétement
morte au monde, pour vivre
davantage en Dieu ; voila pourquoi
c'est une mort délicieuse. "

"

Le ravissement, ou l'union de
toutes les puissances de I'ame a
Dieu, est de courte durée et produit



112

de grands effets, une lumicre
intérieure et beaucoup d'autres
avantages. Quant a I'entendement, il
n'agit plus ; c'est le Seigneur lui-
méme qui agit dans la volonté. "

" Je veux déclarer tout d'abord, selon
mon peu de capacité, en quoi
consiste la substance de la parfaite
oraison. J'al rencontré, en effet, des
ames pour qui il semble que I'oraison
n'est qu'un exercice de
I'entendement. Et si elles peuvent
tenir longtemps leur esprit fixé en
Dieu, serait-ce méme au prix des
plus grands efforts, elles s'imaginent
aussitot qu'elles menent une vie
spirituelle. En sont-elles détournées
involontairement, méme  pour
s'occuper de bonnes ceuvres, qu'elles
en sont désolées et se croient



113

perdues. Les savants ne tombent
point dans cette méprise et cette
erreur, bien que j'en aie rencontré
dans ce cas. Mais nous autres
femmes, nous devons nous prémunir
contre toutes les illusions de cette
sorte. Je ne prétends point que ce
n'est pas une grace de pouvoir
méditer sans cesse les ceuvres de
Dieu ; il est méme bon d'y tendre ;
néanmoins, qu'on le sache bien,
toutes les imaginations n'y sont pas
aptes par leur nature, tandis que
toutes les ames sont capables
d'aimer.

Je voudrais seulement donner a
entendre comment 1'ame n'est pas la
pensée, et que celle-ci ne doit pas
commander a la volonté, sans quoi
I'ame serait bien malheureuse. Son



114

progrés ne consiste donc pas a
penser beaucoup, mais a aimer
beaucoup. Or, comment s'acquiert
I'amour ? en prenant la ferme
résolution de travailler et de souffrir,
et en s'y conformant, lorsque
I'occasion s'en présente. A la verité,
cette résolution s'acquiert quand on
médite sur ce que l'on doit a Dieu,
sur ce qu'il est et sur ce que nous
sommes. Cette pratique est tres
nécessaire et tres utile pour les
commencants. Bien entendu, elle
doit céder devant les devoirs qui
nous sont impose€s par l'obéissance
et l'utilit¢ du prochain. Il faut a
I'occasion employer a l'une et a
l'autre le temps que nous désirons si
vivement consacrer a Dieu, et qui
consiste, ce nous semble, a demeurer



115

dans la solitude pour penser a lui et
jouir de ses délices. Le sacrifice que
I'on accomplit dans les deux cas lui
plait ; car on travaille pour lui. Il a
dit en effet : " ce que vous ferez a I'un
de ces petits, je le regarderai comme
fait a moi-méme. "

Quant a ce qui concerne
I'obéissance, le Seigneur ne voudra
pas laisser un de ses vrais serviteurs
s'engager dans une voie différente de
celle qu'il suit lui-méme en obéissant
jusqu'a la mort. Si cela est vrai, d'ou
vient donc le chagrin qu'on éprouve
généralement lorsqu'on n'a pu rester
la plus grande partie du jour dans
une solitude profonde et tout perdu
en Dieu, bien que I'on ait été occupé
a des ceuvres d'obéissance et de
charité ? il vient, a mon avis, de deux



116

causes. La premicre et la principale
est l'amour-propre, qui se cache
d'une manicre tres subtile et ne nous
laisse pas voir que nous recherchons
notre contentement plutdt que celui
de Dieu. Il est clair, en effet, qu'une
fois que I'ame commence a golter
combien le Seigneur est doux, sa
plus grande joie est de tenir son
corps dans le repos exempt de tout
travail extérieur, et de savourer elle-
méme les délices divines.

O charité, comme tu embrases ceux
qui aiment veéritablement le Seigneur
et connaissent la disposition de son
ceeur ! quel repos pourraient-ils
prendre, lorsqu'ils croient pouvoir
contribuer tant soit peu au bien d'une
seule ame, lui faire aimer Dieu
davantage, lui procurer quelque



117

consolation ou la délivrer de quelque
danger ! quel repos pourraient-ils
gouter s'ils recherchaient leur repos
personnel ! quand ils ne peuvent
servir le prochain par leurs ceuvres,
ils ont recours a la priere. Ils pressent
le Seigneur de sauver les dames qu'ils
ont la douleur de voir se perdre en
grand nombre. IlIs font le sacrifice de
leur joie personnelle et ils le font de
bon cceur. Ils méprisent leur propre
repos pour ne songer qu'a mieux
accomplir la volonté du Seigneur.

Il en est de méme de 'obéissance. Ce
serait vraiment plaisant, quand Dieu
nous dit clairement d'accomplir une
ceuvre importante pour sa gloire, que
nous voulions rester a le contempler,
parce que cela nous plait davantage
I quel étrange moyen d'avancer dans



118

son amour que celui de lui lier les
mains, et de nous imaginer qu'il n'a
qu'un seul moyen pour nous faire du
bien ?

Je ne veux point parler, je le répéte,
de ce que mon expérience m'a
appris, mais plusieurs personnes que
j'ai eu l'occasion de voir m'ont fait
entendre cette vérite. Lorsque je me
trouvais profondément affligée
d'avoir moi-méme peu de temps a
consacrer a l'oraison, je les plaignais
de les voir toujours au milieu des
exercices extérieurs et des ceuvres
prescrites par l'obéissance. Je
pensais en moi-méme qu'elles ne
pouvaient pas au milieu de tant de
tracas avancer dans la vie intérieure
et, de fait, elles ne I'¢taient pas
beaucoup alors. Mais, 6 Seigneur,



119

que vos voies sont différentes de nos
pauvres jugements ! vous ne
demandez qu'une chose a I'ame qui
est résolue de vous aimer et
s'abandonne entre vos mains, c'est
qu'elle obéisse, qu'elle examine
consciencieusement ce qui
contribuera le plus a votre gloire et
le désire. Elle n'a pas besoin de
chercher sa voie ni de la choisir ; sa
volonté est désormais la votre. Pour
vous, 0 mon Seigneur, vous prenez
soin de la conduire par le sentier qui
lui sera le plus profitable.

Tel est le cas d'une personne avec qui
je m'entretenais, il y a peu de jours.
Durant quinze ans environ,
'obéissance I'avait  tellement
occupée dans les emplois et les
charges, qu'elle ne se rappelait pas



120

avoir eu dans cet intervalle un seul
jour de disponible pour elle-méme.
Elle s'appliquait cependant de son
mieux a trouver chaque jour
quelques instants pour faire oraison
et veillait avec soin a la pureté de sa
conscience. C'est une ame des plus
fideles a I'obéissance que j'aie jamais
vue, et elle y porte tous ceux qui
s'entretiennent avec elle. Le
Seigneur I'a bien récompensee ; car
elle a acquis, sans savoir comment,
cette liberté d'esprit si précieuse et si
digne d'envie, ou sont parvenus les
parfaits, et ou l'on golte toute la
felicite a laquelle on puisse aspirer
ici-bas. C'est d'ailleurs en n'ayant
d'attache pour rien, que 1'on possede
tout. On ne redoute, on ne désire rien
de la terre ; on ne se laisse point



121

troubler par les épreuves ni exalter
par les joies. Personne ne saurait
nous enlever la paix, car elle dépend
de Dieu seul ; comme nul ne peut la
ravir, la crainte seule de la perdre est
pour les ames de cette sorte un sujet
de peine. Tout le reste ici-bas est, a
leurs yeux, comme s'il n'existait pas

le monde entier, en effet, est
impuissant a leur procurer ou a leur
enlever leur joie. O heureuse
ob¢issance ! heureuse distractions
auxquelles on se livre par amour
pour elle, puisqu'on en retire tant
d'avantages !

Aussi, ne nous décourageons point.
Quand l'ob¢issance nous imposera
des ceuvres extérieures, serait-ce
méme a la cuisine, sachez que le
Seigneur est la au milieu des



122

marmites et qu'il nous aide a
l'intérieur et a l'extérieur.

Je me rappelle en ce moment ce que
m'a raconté un religieux. Il avait pris
la ferme résolution de ne jamais
refuser d'obéir, colite que colte, au
supérieur. Or un soir qu'il était brisé
de fatigue et ne pouvait plus se tenir
debout, il allait s'asseoir pour se
reposer un peu. Le supérieur, l'ayant
rencontré, lui commande de prendre
une béche et d'aller travailler au
jardin. Il se tait, mais sa nature était
bien affligée ; néanmoins, malgre la
fatigue extréme dont il est accablg, il
prend la béche ; or il allait passer a
un détour du jardin que j'ai vu bien
des années apres ce récit qu'il m'en
fit parce que je fondai un monastere
dans cette localit¢, quand Notre-



123

Seigneur lui apparut chargé de la
Croix, mais si abattu et si fatigué,
qu'il lui faisait bien comprendre par-
la que ce qu'il souffrait n'¢tait rien en
comparaison.

Le démon voit avec évidence, j'en
suis persuadée, que le chemin le plus
rapide pour arriver au sommet de la
perfection est celui de 1'ob€issance ;
aussi cherche-t-1l, sous de beaux
prétextes, a nous en détourner par
toutes sortes de dégolits et de
difficultés. Qu'on veuille bien y faire
attention, et on verra clairement que
je dis vrai.

La souveraine perfection ne consiste
pas ¢évidemment dans les joies
intérieures, ni dans les grandes
extases, ni dans les visions, ni dans



124

'esprit de prophétie. Elle consiste a
rendre notre volonté¢ tellement
conforme a celle de Dieu que nous
embrassions de tout notre cceur ce
que nous croyons qu'il veut, et que
nous acceptions avec la meéme
allégresse ce qui est amer et ce qui
est doux, dés que nous comprenons
que Sa Majesté le veut. Il parait tres
difficile, non pas précisement de
faire une chose extrémement
contraire a notre nature, mais d'en
avoir de la joie ; et il en est vraiment
de la sorte. Toutefois I'amour, quand
il est parfait, possede assez de force
pour oublier son propre
contentement et ne songer qu'a €tre
agréable a celui qui nous aime. Et,
en vérité, quand nous avons
I'assurance de faire plaisir a Dieu,



125

tous les travaux, quelque pénible
qu'ils soient, nous semblent doux.
Voila comment aiment, au milieu
des persécutions, des humiliations et
des ignominies, ceux qui sont arrives
au sommet de la perfection.

Cela est tellement certain, connu et
¢vident, que je n'ai pas a m'y arréter.
Je veux seulement montrer le motif
pour lequel 1'obéissance est, a mon
avis, le plus court chemin et le
moyen le plus puissant pour arriver
a un si heureux état. Ce motif, je vais
le dire. Pour employer purement et
simplement toute notre volonté au
service de Dieu, nous devons
d'abord en étre maitres ; mais nous
ne le sommes nullement tant que
nous ne l'avons pas soumise a la
raison ; or l'obéissance est le vrai



126

moyen de l'assujettir. Ce n'est pas
par de bonnes raisons que nous
pourrions réussir ; car notre nature et
notre  amour-propre nous en
fourniraient  tant, que  nous
n'arriverions jamais au but. Souvent
méme une chose trés raisonnable
nous parait une folie, parce que nous
n'avons pas envie de la faire.

Notre-Seigneur estime au plus haut
point cet abandon, et a bon droit,
puisque par la nous le rendons
maitre du libre arbitre qu'il nous a
donné. Aussi, lorsque nous nous
exercons a cet abandon, tantdt en
nous renong¢ant nous-mémes, tantot
en soutenant mille combats pour
accepter le jugement qu'on porte sur
notre cause et qui nous parait
insens¢, nous arrivons  apres



127

beaucoup de peine a nous conformer
a ce qu'on nous commande. Mais
qu'ill y ait peine ou non, nous
finissons par nous soumettre. Le
Seigneur, de son c6té, nous soutient
puissamment, et si nous soumettons
par amour pour lui notre volonté et
notre raison, 1l nous rend maitre de
'une et de l'autre.

Une fois en possession de cet empire
sur nous-mémes, Nous pouvons nous
consacrer avec perfection au service
de Dieu. Nous lui offrons une
volonté pure, afin qu'il l'unisse a la
sienne, et nous le prions d'envoyer
du ciel le feu de son amour qui
consume ce sacrifice et fasse
disparaitre tout ce qui peut lui
déplaire. Il ne tient donc plus a nous
que ce sacrifice ne s'achéve ; car



128

apres beaucoup de travaux, nous
avons placé la victime sur l'autel, et,
autant qu'il a dépendu de nous, elle
ne touche plus a la terre.

Evidemment personne ne peut
donner ce qu'il n'a pas ; pour donner,
il faut avoir. Eh bien, croyez-moi,
pour acquerir ce trésor dont je parle,
il n'y a pas de meilleur moyen que de
creuser et de travailler pour le tirer
de cette mine de I'obéissance. Plus
nous la creuserons, et plus nous nous
enrichirons.  Plus nous nous
soumettrons aux hommes, sans avoir
d'autre volonté que celle de nos
supérieurs, et plus nous serons
maitres de cette volonté pour la
conformer a celle de Dieu. Voyez,
mes sceurs, si vous ne serez pas bien
récompensées d'avoir abandonné les



129

douceurs de la solitude. Je vous
l'assure, ce n'est pas parce que vous
ne serez pas dans la solitude que
VOUS ne pourrez-vous preéparer a
cette véritable union dont j'ai parlé¢ et
qui consiste a n'avoir d'autre volonté
que celle de Dieu. Voila celle que je
désire pour moi et que je voudrais
pour vous toutes, et non ces extases
pleines de suavité auxquelles on
donne le nom d'union et qui sont
telles quand elles suivent celle dont
je viens de parler. Or si au sortir de
ces extases 1l y peu d'obéissance,
mais de la volont¢ propre, on
demeurera, ce me semble, uni a son
amour-propre, et non a la volonté de
Dieu. Plaise a Sa Majesté de m'aider
a mettre en pratique ces conseils
aussi bien que je les comprends !



130

Le second motif pour lequel, ce me
semble, nous quittons avec peine la
solitude, c'est que nous y trouvons
moins d'occasions d'offenser Dieu,
bien qu'il y en ait toujours quelques-
unes ; les démons, en effet, sont
partout, et partout nous nous
trouvons nous-mémes. Toutefois
I'ame qui est retirée mene, ce
semble, une vie plus pure. Si elle
porte en elle la crainte de Dieu, elle
golite une grande consolation a se
voir ¢loignée des dangers. A coup
slir, cette raison qui nous porte a fuir
tout commerce avec les créatures me
parait plus importante que celle des
grandes faveurs et des suavités
divines.

C'est ici, que doit se montrer votre
amour pour Dieu ; vous le prouverez



131

mieux au milieu des occasions que
dans les recoins de la solitude.
Croyez-moi,  viendriez-vous  a
commettre plus de fautes et méme a
faire quelques petites chutes, vous
gagneriez  d'un  autre  coté
incomparablement plus. Quand je
m'exprime ainsi, je suppose toujours
que si nous nous livrons aux ceuvres
extérieures, c'est par obéissance ou
par charité ; sans cela, j'estime que la
solitude est préférable. Je dis plus.
Nous devons méme en avoir le désir,
quand nous nous livrons aux ceuvres
extérieures ; et, en réalité ce désir ne
cesse jamais d'animer les ames qui
aiment vraiment Dieu.

Quand je dis que nous tirons profit
de l'action, c'est qu'elle nous fait
connaitre ce que nous sommes et



132

jusqu'ou va notre vertu. Une
personne qui vit toujours dans la
solitude, quelque sainte qu'elle soit a
ses propres yeux, ne sait pas si elle
possede la patience et 1'humilité ;
elle n'a pas de moyen de s'en rendre
compte. Voila un homme tres
valeureux ; comment le connaitrez-
vous, tant que vous ne l'aurez pas vu
sur le champ de bataille ? saint
Pierre croyait étre trés courageux ;
voyez ce qu'il est devenu dans
I'épreuve. Mais il se releva de cette
chute, sans mettre plus la moindre
confiance en lui-méme. Il la reporta
alors tout entiere en Dieu et endura
plus tard le martyre que nous savons.

O grand Dieu, que ne pouvons-nous
comprendre la profondeur de notre
misere ! c'est parce que nous ne la



133

comprenons pas, qu'il y a partout des
dangers pour nous. Aussi est-ce un
grand bien qu'on nous commande
des actes extérieurs qui nous font
constater notre bassesse. A mon avis,
un seul jour pass¢ dans la
connaissance bien humble de nous-
mémes, au prix de beaucoup
d'afflictions et de travaux, est une
grace plus insigne de Dieu que
plusieurs jours passés dans l'oraison
; d'autant plus que le véritable amant
aime partout son Bien-Aimé et ne
perd jamais son souvenir. Ce serait
bien malheureux, si nous ne
pouvions faire oraison que dans les
recoins de la solitude. Je sais bien
que je ne puis y consacrer de longues
heures ; mais, 6 mon Seigneur,
quelle puissance n'a pas aupres de



134

vous un soupir qui jaillit du fond du
coeur, parce que nous sommes
attristés non seulement de nous
trouver en cet exil, mais encore
d'étre privés du temps ou nous
pourrions €tre avec vous et jouir de
vous dans la solitude !

Cela montre bien alors que nous
sommes les esclaves du Seigneur, et
que nous sommes volontairement
vendus par amour pour lui a la vertu
d'obé¢issance, puisqu'elle nous fait
abandonner d'une certaine manicre
la jouissance de Dieu méme. Cela
toutefois n'est rien quand nous
considérons que le Seigneur est venu
par ob¢issance du sein de son Pere
pour se faire notre esclave.
Comment pourrons-nous lui savoir
gré d'une telle grace et le payer de



135

retour ? nous devrons veiller avec
soin sur nous-mémes et ne point
oublier, au milieu méme des ceuvres
commandees par l'ob¢issance et la
charité, de recourir souvent a Dieu
au plus intime de notre ame. Croyez-
moi, mes filles, ce n'est pas de la
longueur du temps consacré a
I'oraison que dépend le progres de
I'ame. Quand elle 1'emploie si bien
aux ceuvres extérieures, elle y trouve
un secours précieux et se dispose
mieux en trés peu de temps a
s'embraser d'amour que par de
longues heures de considération.
Tout doit lui venir de la main de
Dieu. "

" La marque la plus slire, a mon avis,
pour savoir si nous avons ce double
amour, du prochain et de Dieu,



136

consiste a aimer véritablement le
prochain ; car nous ne pouvons avoir
la certitude que nous aimons Dieu,
bien que nous en ayons des indices
trés s€rieux ; mais nous pouvons
savolr sirement si nous aimons le
prochain. Soyez certains que plus
vous découvrirez en vous de progres
dans I'amour du prochain, plus vous
serez avances dans l'amour de Dieu.
L'amour que Dieu nous porte est
tellement profond qu'en retour de
celui que nous avons pour le
prochain il perfectionne de mille
manieres celui que nous lui portons
a lui-méme ; je ne puis avoir aucun
doute sur ce point. Voila pourquoi il
est trés important de bien considérer
comment nous aimons le prochain ;
des lors que cet amour est parfait, on



137

a realisé tout ce qu'il fallait. Car, a
mon avis, notre nature est tellement
dépravée, que si notre amour pour le
prochain ne prenait ses racines dans
I'amour méme de Dieu, il ne pourrait
s'¢lever a la perfection.

Puisque c'est la, mes fréres, une
chose d'une telle importance,
appliquons-nous bien a voir peu a
peu jusque dans les moindres détails
a quel point nous en sommes. Ne
faisons aucun cas de certaines
pensees ¢leveées qui nous arrivent en
foule a I'heure de l'oraison, quand
nous nous imaginons ce que nous
ferions ou pourrions entreprendre
pour le prochain et pour le salut
d'une seule ame ; car si ensuite les
ceuvres n'y répondent pas, il n'y a nul
motif pour croire a l'efficacité de ces



138

résolutions. Il faut en dire autant de
I'humilité et de toutes les vertus. Les
artifices du démon sont des plus
perfides ; il remuera tout l'enfer pour
nous persuader que nous avons une
vertu, quand nous ne l'avons pas ; et
il a raison. Car une telle illusion est
trés nuisible a 1'ame et il n'y a jamais
de ces fausses vertus sans quelque
vaine gloire ; elles portent la marque
de leur origine, tandis que les vertus
qui viennent de Dieu sont exemptes
de vaines gloires et d'orgueil.

Je me prends a rire parfois de
certaines ames ; quand elles sont en
oraison, elles se croient prétes a étre
humiliées et méprisées
publiquement pour I'amour de Dieu
; et ensuite elles cacheront, si elles le
peuvent, une légere faute qu'elles



139

ont commise. Mais si on les accuse
faussement, les voila hors d'elles-
mémes. Que celui qui ne supporte
pas cette ¢épreuve veille bien a ne
faire aucun cas de ces résolutions
qu'il croit avoir prises dans la
solitude ; car, en realite, il n'a pas eu
cette volonté ferme qui est une tout
autre chose, mais quelque illusion
provenant de I'imagination. "

n

On me recommande de tenir
toujours mon esprit occup¢ de Dieu,
je reconnais que ce moyen est
indispensable pour se préserver
d'une foule de dangers. "

" Dans l'oraison, nous pouvons, ce
me semble, appeler contentement
ces sentiments de satisfaction que
nous ¢€prouvons lorsque nous



140

meéditons ou que nous adressons nos
pricres a Notre-Seigneur ; ils
procedent de notre nature, mais avec
le secours de Dieu, bien entendu.

Ces contentements naissent de
I'action vertueuse elle-méme ; 1l
semble que nous les devons a notre
travail, et nous avons raison de nous
réjouir de ce que nous nous sommes
occupes a accomplir de telles
ceuvres. "

" Appliquez-vous, mes freres, a étre
toujours humbles. Considérez bien
que vous n'étes pas dignes de si
hautes graces et ne les recherchez
point. C'est par 1a, j'en suis
persuadée, que le démon voit lui
¢chapper un grand nombre d'ames
qu'il se flattait de perdre. Du mal



141

qu'il voulait nous faire, Sa Majesté
tire notre bien. Le Seigneur, en effet,
voit que notre intention, en
demeurant pres de lui a 1'oraison, est
de le contenter et de le servir ; or il
est fidele dans ses promesses. "

" Il est toujours précieux de donner
pour base a note oraison la priere qui
est sortie d'une bouche telle que celle
de Notre-Seigneur. "

" Quand je recite le Credo, il est
raisonnable, ce me semble, que je
me rende compte de ce que je crois
et que je le sache ; quand je récite le
Notre-Pére, ce sera une marque
d'amour de me rappeler quel est ce
Pere et aussi quel est le Maitre qui
nous a enseigné cette priere. Si vous
m'objecter que vous le savez déja et



142

qu'il est inutile que je vous le
rappelle, je vous répond que vous
avez tort. Il y a maitre et maitre. Et
pour ne parler que de ceux de la terre
qui nous enseignent, c'est un grand
malheur de ne pas en garder le
souvenir ; quand ce sont des saints et
qu'ils dirigent notre ame, je regarde
comme impossible que nous les
oubliions, si nous sommes leurs
fideles disciples.

Mais comment ne pas nous rappeler
un Maitre comme celui qui nous a
appris cette priere, qui nous l'a
enseignee avec tant d'amour et avec
un si vif désir qu'elle nous fiit
profitable ? que Dieu ne permette
pas que nous récitions cette priere
sans penser a lui, et si nous ne le
pouvons pas toujours, a cause de



143

notre faiblesse, qu'au moins ce soit
le plus souvent possible.

Tout d'abord vous savez que Sa
Majesté nous enseigne a prier dans
la solitude. C'est ainsi que Notre-
seigneur faisait toujours, quand il
priait, non que cela lui fit
nécessaire, mais parce qu'il voulait
nous donner I'exemple. Nous avons
dé¢ja dit qu'on ne saurait parler en
méme temps a Dieu et au monde. Or
ils ne font pas autre chose, ceux qui
récitent des pricres et par ailleurs
¢coutent ce qui se dit autour d'eux,
ou s'arrétent aux pensées qui se
présentent sans se préoccuper de les
repousser. Je ne parle pas de ces
indispositions  qui  surviennent
parfois, ni, surtout, de la mélancolie
ou des maux de téte qui affligent



144

certaines  personnes et  les
empéchent, malgré leurs efforts, de
se recueillir.

Il en est de méme pour ces orages
intérieurs qui  peuvent troubler
quelquefois les fideles serviteurs de
Dieu, mais que celui-ci permet pour
leur plus grand bien. Dans leur
affliction, 1ls cherchent en vain le
calme. Quoi qu'ils fassent, ils ne
peuvent étre attentifs aux pricres
qu'ils prononcent. Leur esprit, loin
de se fixer a rien, s'en va tellement a
l'aventure qu'il semble en proie a une
sorte de frénésie.

A la peine qu'ils en éprouvent, ils
verront que ce n'est pas de leur faute.
Qu'ils ne se tourmentent donc point,
ce serait pire. Qu'ils ne se fatiguent



145

pas a remettre a la raison leur
entendement, qui pour lors en est
incapable. Qu'ils prient le mieux
qu'ils pourront, et méme qu'ils ne
prient point. Puisque leur ame est
malade, qu'ils s'appliquent a lui
procurer quelque repos et s'occupent
de quelque autre ceuvre de vertu.

Voila ce que doivent faire les
personnes qui ont a cceur leur
sanctification, et qui comprennent
que 1'on ne saurait parler a Dieu et au
monde en méme temps.

Ce qui dépend de nous, c'est de
tacher d'étre dans la solitude pour
prier. Et plaise a Dieu que cela
suffise, je le répete, pour
comprendre en présence de qui nous
sommes et quelle réponse le



146

Seigneur fait a nos demandes !
pensez-vous qu'il se taise, bien que
nous ne l'entendions pas ? non,
certes. Il parle au cceur quand c'est le
coeur qui prie.

Je désire vous voir parfaitement
convaincus de cette vérité que, pour
bien réciter le Pater, vous devez vous
tenir pres du Maitre qui nous l'a
enseigné.

Vous me direz encore que prier ainsi,
c'est méditer, et que vous ne pouvez,
ni par conséquent ne voulez autre
chose que prier vocalement. Il y a,
en effet, des personnes qui sont
impatientes, et qui ne veulent se
donner aucune peine. Comme elles
ne sont pas habituées a méditer, elles
ont des difficultés dans les débuts



147

pour se recueillir ; et comme elles ne
veulent pas prendre un peu de peine,
elles disent qu'elles ne peuvent et ne
savent prier que vocalement. J'avoue
que vous avez raison d'appeler
oraison mentale la méthode dont j'ai
parlé. Mais je vous déclare en méme
temps que je ne comprends pas
comment la priere vocale, pour €tre
bien faite, peut en étre séparce. Il
nous faut bien savoir a qui nous
parlons ; c'est méme un devoir de
s'appliquer a prier avec attention.
Plaise a Dieu que tous ces moyens
nous aident a réciter le Pater
correctement, et que nous ne
'achevions pas au milieu de pensées
les plus incongrues ! pour moi, j'en
ai fait l'expérience plusieurs fois, le
meilleur remede aux dispositions est



148

de m'appliquer a fixer ma pensée sur
Celui qui a compos¢ cette priere.
Soyez donc patients, et travaillez a
acquerir I'habitude d'une méthode si
nécessaire. "

" Dans la priere vocale, l'esprit et le
cceur doivent étre appliqués a ce que
vous récitez. "



149

CHAPITRE II

LE PATER

" Quel est I'hnomme, si inconsidéré
qu'il soit, qui, voulant demandez une
grace a une personne d'un rang
¢levé, ne songe tout d'abord a la
manicre de lui présenter sa requéte
pour lui étre agréable et ne la froisser
en rien ? ne doit-il pas savoir ce qu'il
désire et quel besoin il en a, surtout
s'il sollicite une faveur importante,
comme celle que nous enseigne a
demander notre bon Jésus ?



150

Voici, a mon avis, une chose
vraiment digne de notre attention.
Ne pouviez-vous pas, O mon
Seigneur, vous contenter d'une seule
parole et dire : donnez-nous, 6 Pere,
ce qui nous convient ? cela suffisait,
ce me semble, puisqu'il comprend
tout si bien. O sagesse Eternelle !
cette seule parole était suffisante
pour vous et notre Pere : et c'est ainsi
que vous vous €tes exprime au jardin
des Oliviers. Vous lui avez manifesté
votre désir et votre crainte ; puis
vous vous €tes soumis a sa volonté.
Mais, 6 mon Seigneur, vous nous
connaissiez ; vous saviez que nous
sommes loin de nous conformer
comme vous a la volonté de notre
Pere, et qu'il était nécessaire de bien
préciser nos demandes afin de nous



151

porter par la a consid€rer si ce que
nous demandons nous convient, et a
ne pas le demander dans le cas
contraire. Nous sommes ainsi faits,
que si I'on ne nous donne pas ce que
nous voulons, notre " libre arbitre ",
hélas, refuse ce que le Seigneur
voudrait nous donner, alors méme
que ce serait meilleur pour nous.

Considérez donc avec le plus grand
soin si ce que vous demandez vous
est utile. S'il ne l'est pas, ne le
demandez pas, mais priez Sa
Majesté de vous donner sa lumicre.
Nous sommes aveugles ; aussi nous
sommes dégotités des mets qui nous
donneraient la vie, et nous nous
portons vers ceux qui doivent nous
donner la mort. Et quelle mort que
celle-1a ! affreuse et éternelle ! "



152

" Sachez que vous faites beaucoup
plus en prononcant de temps en
temps une seule parole du Pater,
qu'en le récitant souvent a la hate.
Celui que vous priez est tout pres de
vous. Il ne manquera pas de vous
entendre. "

" Jésus ne nous accorde-t-il pas en
effet la faveur la plus haute quand il
nous met au nombre de ses freres ? "

" Notre Pere qui €tes aux cieux. "

" O mon Seigneur, comme il parait
bien que vous étes le Pere d'un tel
Fils ! et comment votre Fils
manifeste bien qu'il est le Fils d'un
tel Pere ! cette phrase du Pater
n'auraient-elle pas ¢ét€ une aussi
grande faveur ! notre entendement
devrait en étre tellement rempli, et



153

notre volonté tellement pénétree,
qu'il nous soit impossible de proférer
une parole. Oh ! comme il serait
juste que l'ame rentrat au-dedans
d'elle-méme ! elle pourrait mieux
alors s'¢lever au-dessus d'elle-méme
I et écouter ce que ce Fils béni lui
apprend sur ce lieu ou, comme il le
déclare, se trouve son Pere qui est
dans les cieux ! quittons la terre ; il
n'est pas juste qu'aprés avoir
apprecié tout le prix d'une telle
faveur, nous I'estimions si peu que
nous restions encore en ce monde.

O Fils de Dieu ! comment, des la
premicre parole, nous donnez-vous
tant de bien ? vous vous humiliez a
un tel exces que vous vous unissez a
nous dans nos demandes, que vous
vous faites le frére de créatures aussi



154

basses et aussi misérables !
comment nous donnez-vous au nom
de votre Pere tout ce qui peut Etre
donné¢ ? ne voulez-vous pas qu'il
nous regarde comme ses enfants ?
or, votre parole ne peut manquer de
se realiser. Vous l'obligez a
I'accomplir, ce qui n'est pas une
petite charge. Des lors qu'il est notre
Pere, il doit nous supporter, malgré
la gravit¢ de nos offenses. Il doit
nous pardonner lorsque nous
retournons a lui comme I'enfant
prodigue. Il doit nous consoler dans
nos épreuves. Il doit nous nourrir,
comme il convient a un tel Pére, car
il est forcément meilleur que tous les
peres qui sont ici-bas, puisqu'il
posseéde nécessairement tout bien
parfait ; et, en plus de tout cela, il



155

doit nous rendre participants et
héritiers de ses richesses avec vous.

O bon Jésus, comme vous montrez
clairement que vous ne faites qu'un
avec lui, que votre volonté est la
sienne et que la sienne est la votre !
quelle clarté¢ dans votre témoignage
I quel amour que celui que vous
nous portez ! vous avez agi de facon
a cacher au démon que vous étes le
Fils de Dieu, mais vu le désir
immense que vous avez de notre
bien, vous surmontez tous les
obstacles pour nous faire connaitre
une si haute vérité. Et qui donc,
sinon vous, Seigneur, le pouvait ? je
ne sais comment le démon, en
entendant cette parole, n'a pas connu
d'une maniere évidente qui vous
¢tiez. Au moins, je vois bien que



156

vous avez parlé comme un Fils chéri
et pour vous et pour nous.

Eh bien, ne vous semble-t-il pas un
bon Maitre, puisque, pour nous
porter a apprendre ce qu'il nous
enseigne, i1l commence par nous
accorder une si haute faveur ? n'est-
il donc pas juste maintenant qu'en
pronongant du bout des levres cette
parole : Notre Pere, vous y apportiez
toute votre attention pour Ila
comprendre, et que votre coeur se
brise de voir un si grand amour ?

Quel est le fils, en ce monde, qui ne
cherche a bien connaitre son pere,
quand il le sait bon, plein de majesté
et de puissance ? s'il ne trouvait pas
en lui ces qualités, je ne serais pas
¢tonné qu'il ne voulit point étre



157

reconnu pour son fils. Le monde est
tel que, si le fils est dans une
situation supérieure a celle de son
pere, il se croit deéshonoré de le
reconnaitre pour tel. Ce n'est point
notre cas a nous, et plaise a Dieu
qu'il n'y ait jamais de pareils
sentiments dans cette maison ! elle
deviendrait un enfer.

Quel bon Pére vous donne le bon
Jésus ! n'en reconnaissez pas d'autre
ici, puisque c'est de lui seul que vous
devez vous entretenir. Appliquez-
vous a devenir tels que vous méritiez
de vous réjouir aupres de lui et de
vous jeter dans ses bras. Vous le
savez d¢ja, 1l ne vous éloignera pas
de lui, si vous étes de bons enfants.



158

S1 instable que soit votre pensce,
tenez-vous entre un tel Fils et un tel
Pére, et vous trouverez forcément le
Saint-Esprit. Qu'il daigne lui-méme
embraser vos coeurs et les enchainer
par les liens tout-puissants de sa
charité¢, des lors que le si grand
intérét que nous y avons n'y suffit
pas!"

" Considérez maintenant que votre
Maitre a dit : " qui étes aux cieux. "
Pensez-vous qu'il importe peu de
savoir ce que c'est que le ciel, et en
quel endroit vous devez chercher
votre adorable Pere ? or, je vous
assure que, pour des esprits distraits,
il importe beaucoup, non seulement
de croire a cette vérité, mais de
chercher a la connaitre par une
expérience directe ; car c'est 1a une



159

des choses les plus propres a fixer
I'entendement et a aider I'ame au
recueillement. Vous savez que Dieu
est en tout lieu. Or 1l est clair, comme
le dit le proverbe, que la ou est le
Roi, 1a aussi est sa cour ; donc la ou
est Dieu, 1a aussi est le ciel ; et par
conséquent, vous pouvez croire sans
I'ombre d'un doute que la ou est Sa
Majeste, 1a aussi est toute la gloire.

Considérez ce que dit saint
Augustin. Apres avoir cherché Dieu
en beaucoup d'endroits ; il le trouva
au-dedans de lui-méme. Croyez-
vous qu'il importe peu a une ame qui
se distrait facilement de comprendre
cette vérite, et de savoir qu'elle n'a
pas besoin, pour s'adresser a son
Pere Eternel et se réjouir avec lui, de
le chercher par tout le ciel ? non,



160

inutile de pousser des cris pour lui
parler, car il est tellement pres que,
si bas qu'on lui parle, il entend. A
quot bon avoir des ailes pour aller a
sa recherche ? elle n'a qu'a se retirer
dans la solitude et a le considérer au-
dedans d'elle-méme, sans s'étonner
qu'un hoéte semblable lui rende
visite. Qu'elle s'humilie
profondément ; qu'elle lui parle
comme a un pere ; le supplie comme
un pere ; qu'elle lui expose ses
ccuvres et le conjure d'y porter
remede, mais qu'elle comprenne
bien qu'elle n'est pas digne d'étre sa
fille !

Loin de vous ces timidités
excessives, ou tombent certaines
personnes qui les prennent pour de
I'humilit¢é ! non, I'humilité ne



161

consiste pas a refuser une faveur que
nous fait le roi ; mais a l'accepter en
reconnaissant combien nous en
sommes indignes et a nous réjouir de
cette faveur. Belle humilité,
vraiment ! comment ! le Souverain
de la terre et des cieux viendrait en
moi pour me combler de ses faveurs
et prendre ses délices avec moi, et
par humilité je ne voudrais ni lui
répondre, ni rester avec lui, ni
accepter ce qu'il me donne ! et je le
laisserais seul ! et quand il me
permet et me prie de lui présenter
mes suppliques, je croirais faire
preuve d'humilité en restant dans ma
pauvrete ! et je l'obligerais a s'en
aller parce que je ne réponds pas a
ses avances ? laissez de cOté cette
prétendue humilité. Traitez avec lui



162

comme avec un pere, un frere, un
Maitre, un ¢poux. Considérez-le
tantot sous un rapport, tantot sous un
autre. Il vous enseignera lui-méme
ce que vous devez faire pour le
contenter. Ne soyez pas si sots que
de ne rien demander.

Cette maniere de prier, bien que
vocale, aide l'esprit a se recueillir
beaucoup plus rapidement que toute
autre, et produit aussi les biens les
plus précieux. On l'appelle oraison
de recueillement, parce que 1'ame y
recueille toutes ses facultés et rentre
au-dedans d'elle-méme avec son
Dieu. La, son Maitre divin réussit
plus tot que par tout autre moyen a
I'instruire et a lui donner 1'oraison de
quiétude. La, en effet, recueillie au-
dedans d'elle-méme, elle peut



163

mediter la Passion, se représenter
Dieu le Fils, I'offrir au Pére céleste,
sans se fatiguer l'esprit a aller le
chercher sur la montagne du
Calvaire, au Jardin, ou a la Colonne.
Ceux d'entre vous qui pourront se
renfermer ainsi dans ce petit ciel de
leur ame, ou habite celui qui I'a créé
en méme temps que la terre, et qui
prendront l'habitude de ne rien
regarder au dehors, ni de rester 1a ou
les sens extérieurs trouvent un
¢lément de distractions, suivront une
voie excellente.

Revenons quelque peu a la parole de
Jésus : " qui €tes dans les cieux. "
Croyez-vous qu'il vienne seul ? est-
ce que par hasard les courtisans d'un
tel Roi le laisseraient seul ? non
certes. Ils sont pres de lui. Ils le



164

prient pour tous les hommes et le
conjurent de nous combler tous de
ses graces, parce qu'ils sont pleins de
charité. Ne vous imaginez pas qu'ils
agissent comme les hommes ici-bas
: un seigneur, en effet, ou un prélat,
ne saurait accorder une faveur a
quelqu'un, soit pour des motifs
particuliers, soit simplement parce
que tel est leur bon plaisir, sans
exciter aussitot la jalousie et la haine
a 1'égard de ce pauvre homme, qui
n'a pourtant fait de tort a personne. "

" Le bon Jésus nous invite a dire ces
paroles par lesquelles nous
demandons que le royaume de Dieu
vienne en nous : " que votre nom soit
sanctifi¢ ; que votre régne arrive. "



165

Admirez maintenant quelle est la
sagesse infinie de notre Maitre, et
considérez bien ici ce que nous
demandons par ce royaume, car il est
bon de nous en rendre compte. Sa
Majesté a vu que nous ne pouvions,
a cause de notre faiblesse, sanctifier,
louer, exalter, glorifier dignement ce
nom béni du Pere éternel si elle ne
daignait y pourvoir en nous donnant
deés ici-bas son royaume ; voila
pourquoi le bon Jésus a placé ces
deux demandes I'une a cote de
l'autre. 11 veut nous faire comprendre
non seulement ce que nous
demandons, mais combien il nous
importe d'insister pour l'obtenir sans
jamais rien négliger pour plaire a
celui qui doit nous le donner. Je veux
vous dire ici ma pensée sur ce sujet.



166

Maintenant voici, a mon avis, le
bonheur immense que l'on gofte,
entre beaucoup d'autres, dans le
royaume du ciel. L'ame n'y fait plus
aucun cas des choses de la terre ; elle
trouve le repos et la gloire au-dedans
d'elle-méme ; elle se ré¢jouit de la
joie de tous ; elle possede une paix
perpétuelle ; elle ¢éprouve une
satisfaction profonde en voyant que
tous les ¢lus sanctifient ou louent le
Seigneur et bénissent son nom, sans
que personne ne l'offense. Tous, en
effet, I'aiment, et 'ame elle-méme
n'a d'autre occupation que celle de
I'aimer ; elle ne peut cesser de
I'aimer, parce qu'elle le connait.
C'est de la sorte que nous I'aimerions
sur la terre, si nous le connaissions ;
sans doute ce ne serait ni avec la



167

méme  perfection, ni  aussi
essentiellement que les habitants du
ciel ; mais nous l'aimerions d'une
tout autre maniere que nous le
faisons.

Je semble vouloir dire que nous
devons étre des anges pour adresser
cette demande et bien prier
vocalement. Certes, notre divin
Maitre le désirerait, puisqu'il nous
prescrit de lui faire une demande si
¢levée ; mais a coup sir, il ne nous
fait pas demander des choses
impossibles. "

" Que votre volonté soit faite sur la
terre comme au ciel. "

" Tout d'abord, que nous le voulions
ou non, persuadez-vous bien que sa



168

volonté doit s'accomplir au ciel et
sur la terre.

Je veux vous exposer, ou vous
rappelez, ce qu'est la volonté de
Dieu. Ne craignez pas qu'il veuille
vous donner des richesses, des
plaisirs, des honneurs, ni tous les
autres bien de la terre. Il vous aime
trop pour cela et il estime trop vos
présents : c'est pourquoi il veut vous
récompenser dignement, et vous
donne son royaume des cette vie.
Voulez-vous savoir comment il se
comporte avec ceux qui le prient du
fond du cceur d'accomplir en eux sa
volont¢ ? demandez-le a son
glorieux Fils, qui lui adressa cette
méme supplique au jardin des
Oliviers. Il le prie avec la ferme
résolution d'accomplir sa volonté, et



169

il le prie de tout son cceur. Or voyez
comment son Pere a bien accompli
en lui cette volonte, quand il I'a livré
a toutes sortes d'épreuves, de
douleurs, d'injures et de
perseécutions, pour le laisser enfin
mourir sur une croix.

En voyant ce que le Pére a donné a
celut qu'il aimait au-dessus de tout,
vous connaissez quelle est sa
volonté. Tels sont les dons qu'il nous
fait en ce monde. Il les mesure a son
amour pour nous. Il en donne plus a
ceux qu'll aime plus, et moins a ceux
qu'ill aime moins. Il se regle aussi
d'apres le courage qu'il découvre en
chacun de nous et 'amour que nous
avons pour lui. Il voit qu'on est
capable de souffrir beaucoup pour
lui quand on 1'aime beaucoup, mais



170

de souffrir peu quand on I'aime peu ;
et je suis persuadée que la force de
supporter une grande croix, ou une
petite, a pour mesure celle méme de
I'amour. Voila pourquoi, si vous
¢prouvez réellement cet amour, vous
veillerez, en parlant a un si grand
Seigneur, a ce que vos paroles ne
soient pas de purs compliments.
Vous ne négligerez rien pour vous
soumettre aux croix que Sa Majesté
vous imposera. Si vous ne lui
remettez pas votre volonté de cette
sorte, vous ressemblerez a quelqu'un
qui montre une pierre précieuse,
s'appréte a la donner et supplie qu'on
la regoive, mais qui, deés qu'on étend
la main pour la prendre, la garde fort
bien. Ce ne sont point-la des



171

moqueries a faire a celul qui en a
d¢ja tant supportées pour nous.

Donnons-lui donc une bonne fois
cette pierre précieuse, que nous lui
offrons depuis si longtemps ; car s'il
ne nous donne pas le premier, c'est
¢videmment pour que nous lui
donnions tout d'abord notre volonte¢.

Je veux seulement vous dire
pourquoi notre bon Maitre place ici
ses paroles : que votre volonté soit
faite. C'est qu'il sait quel profit nous
retirerons d'avoir ainsi servi la gloire
de son Pere Eternel.

Si  nous n'abandonnons  pas
complétement notre volonté au
Seigneur pour qu'il prenne soin lui-
méme de nos intéréts, dans la
mesure ou nous les lui aurons



172

abandonnés, 1l ne nous laissera
jamais boire a la fontaine d'eau vive.

Que votre volonté soit faite ! que
votre volonté, Seigneur,
s'accomplisse en moi ! que ce soit de
toutes les facons et de toutes les
manieres qu'il vous plaira, 6 mon
Seigneur. Si vous voulez que ce soit
au milieu des épreuves, accordez-
moi la force de les supporter, et
qu'elles viennent. Si vous voulez que
ce soit au milieu des persécutions,
des infirmités, des opprobres, de
I'indigence, me voici devant vous, 0
mon Pere ; je ne les refuse point. Il
ne serait pas juste de les fuir. Des
lors que votre Fils, parlant au nom de
tous, vous a remis sa volonté en
méme temps que celle des autres, je



173

ne saurais pour ma part manquer a sa
parole.

Et plus nos ceuvres prouvent au
Seigneur que notre don ne consiste
pas uniquement en phrases de
biens€ance, plus il nous rapproche
de lui, et éléve notre ame au-dessus
des choses de ce monde et d'elle-
méme afin de la préparer aux plus
grandes faveurs. "

n

Le bon Jésus, voyant donc
combien son secours nous ¢était
nécessaire, a cherché un moyen
admirable ou parait bien l'exces de
son amour pour nous. Voila
pourquoi il a fait en son nom et au
nom de tous ses freres cette priere :
" donnez-nous aujourd'hui,



174

Seigneur, notre pain de chaque jour.

n

Voici la réflexion qui me vient a
l'esprit. Le bon Jésus a vu ce qu'il
avait promis en notre nom, et
combien il était important pour nous
de le réaliser. Sachant aussi a quel
point c'est 1a une ceuvre difficile, vu
notre faiblesse, notre penchant aux
choses terrestres, notre peu d'amour
enfin et notre peu de courage, il a
senti qu'il devait réveiller notre
amour en nous mettant le sien sous
les yeux, et non pas un jour
seulement, mais tous les jours. Voila
pourquoi il dut prendre le parti de
demeurer au milieu de nous. Mais ce
projet ¢tant d'une gravité et d'une
importance si hautes, il a voulu en
recevoir l'accomplissement de la



175

main de son Pere éternel. Sans
doute, 1l n'est qu'une méme chose
avec son Pere. Il savait que ce qu'il
ferait sur la terre, son Pere le
ratifierait dans le ciel et 1'aurait pour
agréable ; car leur volonté est une.
Mais 1'humilité du bon Jésus était si
profonde, qu'il voulut pour ainsi dire
demander la permission a son Pere,
dont 1l étatit, il le savait bien, I'amour
et les delices.

Mais, 6 Seigneur, quel est le Pere
qui, nous ayant donné son Fils, et un
tel Fils, doué d'une telle perfection,
pourrait consentir a ce qu'il restat
encore au milieu de nous et souffrit
chaque jour de nouveaux affronts ?
aucun, a coup str, si ce n'est le votre,
0 Seigneur.



176

En tant qu'il possede notre nature, il
se fait ici une méme chose avec
nous, mais, en tant qu'il est Maitre de
sa volonté, il représente a son Pere
que, puisqu'elle est a lui, il peut nous
la donner. Voila pourquoi 1l dit : "
notre pain. " Il ne fait pas de
différence entre lui et nous ; c'est
nous qui en faisons, en ne nous
donnant pas chaque jour a Sa
Majesté.

Il semble que Notre-Seigneur, en
demandant ce pain de chaque jour, le
demande pour toujours. Mais voici
la pensée qui m'est venue. Pourquoi
le Seigneur, apres avoir employé¢ le
terme de " chaque jour ", ajoute-t-il :
«  donnez-le-nous  aujourd'hui,
Seigneur " ?



177

S'il dit " notre pain de chaque jour ",
c'est, a mon avis, parce que non
seulement nous le possédons sur la
terre, mais parce que nous le
posséderons aussi au ciel, si nous
savons profiter de sa compagnie. Car
s'1l demeure au milieu de nous, c'est
uniquement pour nous aider, nous
encourager et nous soutenir, afin que
cette volont¢ du Pere céleste
s'accomplisse en nous.

Quand 1l dit aujourd'hui, c'est, ce me
semble, pour signifier un jour, c'est-
a-dire la durée du monde ; car le
monde ne dure vraiment qu'un jour,
surtout pour ces infortunés qui se
damnent et ne le posséderont pas
dans l'autre vie ; s'ils se laissent
vaincre, ce n'est pas la faute du
Sauveur, qui ne cesse jamais de les



178

encourager jusqu'a la fin du combat.
[ls ne pourront invoquer aucun motif
pour se disculper ; ils ne pourront
pas non plus se plaindre au Pere
eternel de le leur avoir ravi au temps
ou ils en avaient le plus besoin. Le
Fils, en effet, a dit au Pere éternel :
puisqu'ill ne s'agit que d'un jour,
permettez-moi de le passer dans la
servitude. Dieu le Pere nous l'a
donné et I'a envoyé en ce monde par
sa seule volonté. Le Fils a son tour,
par sa volonté propre, ne veut pas
nous abandonner, mais s'établir au
milieu de nous pour la plus grande
gloire de ses amis et la confusion de
ses ennemis.

Quant a l'autre pain, ne vous
préoccupez pas si vous vous étes
abandonnés completement a la



179

volonté de Dieu ; je veux dire quand
vous €tes en oraison, car vous traitez
alors de choses tres importantes, et il
est d'autres moments pour vous
occuper a travailler et a gagner de
quol manger ; mais n'y apportez
jamais un esprit préoccupe€. Que le
corps travaille ; car il est juste de
travailler pour notre entretien ; mais
que 1'ame soit dans le repos. Laissez
le soin du temporel a Jeésus ; il ne
vous oubliera jamais.

Ceux qui sont retenus encore par les
liens du monde et doivent y vivre
selon leur état, demandent, en outre,
le pain matériel et ce dont ils ont
besoin pour se soutenir, eux et leurs
familles ; or cette demande est a la
fois tres juste et tres sainte. Mais
considérez bien que ces deux choses,



180

le don de notre volonté a Dieu et le
pardon des injures, sont obligatoires
pour tous. Il est vrai, je le répete,
qu'il y a des degrés en cela. Les
parfaits donneront leur volonte d'une
manicre parfaite, et ils pardonneront
avec la perfection dont nous avons
parlé. Nous, mes freres, nous ferons
ce que nous pourrons. Le Seigneur
regoit tout ce qu'on lui offre.

Ainsi donc, demande qui voudra de
ce pain matériel ! pour nous,
demandons au Pere éternel que nous
méritons de recevoir notre pain
céleste avec des dispositions telles
que, si nous n'avons pas la joie de le
contempler des yeux du corps, tant il
se cache, 1l se dévoile du moins aux
yeux de I'ame et se manifeste a elle.
C'est 1a une tout autre nourriture



181

pleine de joie et de délices ; elle est
le soutient de la vie.

Pensez-vous que cette nourriture
sacrée ne soit pas aussi un soutien
pour le corps, et un remede méme
contre les maux physiques ? pour
mot, je sais qu'il en est ainsi.

Notre bon Maitre voit donc que cette
nourriture céleste nous rend tout
facile, pourvu qu'il n'y ait point de
notre faute, et que nous pouvons tres
bien accomplir ces paroles adressees
a son Pere : que votre volonté
s'accomplisse en nous ! "

" Il continue la priere qu'il nous
enseigne, et ajoute ces paroles : "
Seigneur, pardonnez-nous  nos
offenses, comme nous pardonnons a
ceux qui nous ont offensés. "



182

Considérons, qu'ill ne dit pas
comme nous pardonnerons. Nous
devons comprendre, en effet, que
celut qui demande un bienfait aussi
grand que le préceédent et qui a d¢ja
remis completement sa volonté entre
les mains de Dieu, doit avoir d¢ja
pardonné. Voila pourquoi le Sauveur
dit : comme nous pardonnons. Ainsi
donc quiconque a dit du fond du
ceeur cette parole a Dieu : que votre
volont¢ soit faite, doit avoir déja tout
pardonn€, ou du moins en avoir pris
le ferme propos.

Voyez donc, comme les saints se
réjouissaient au milieu des injures et
des persécutions ; c'est qu'ils en
tiraient quelque chose a offrir au
Seigneur, pour lui adresser cette
pricre.



183

Une faveur aussi grande et aussi
importante que le pardon de Notre-
Seigneur, pour des fautes qui
auraient mérité le feu éternel, nous
est accordée a la seule condition que
nous accomplissions, en ¢change,
une action d'aussi peu de prix que de
pardonner nous-mémes.

Le bon Jésus aurait bien pu
représenter a Dieu le Pere d'autres
ceuvres et lui dire : pardonnez-nous,
Seigneur, parce que nous faisons
beaucoup de peénitences, beaucoup
de prieres, beaucoup de jetines, ou
parce que nous avons tout
abandonné pour vous et que nous
vous aimons beaucoup. Il n'a point
dit non plus : pardonnez-nous parce
que nous sommes préts a faire le
sacrifice de notre vie pour vous, ou



184

autres choses de ce genre : mais
seulement  parce que  nous
pardonnons. Peut-étre a-t-il dit cette
parole parce qu'il nous sait si attaché
a ce vil point d'honneur, que rien ne
nous cotte tant que de le fouler aux
pieds et que rien n'est plus agréable
a son Peére que de nous voir y
renoncer ; aussi en fait-1l a son Pére
le sacrifice de notre part.

Considérez, cette expression de
Notre-Seigneur : comme nous
pardonnons ; il s'agit donc, je le
répete, d'une chose déja faite. "

"Il m'a semblé que la priere du Pater
¢tant générale et devant servir a tous,
il fallait que chacun de nous,
s'imaginant lui  donner  une
interprétation légitime, pht s'en



185

servir pour exposer ses besoins
personnels et y trouver un motif de
consolation ; voila pourquoi il 1'a
formulée d'une manicre confuse. "

" Des le jour ou il verra que nous
récitons cette pricre sans arriere-
pens€e, et que nous sommes
fermement résolus a mettre en
pratique ce que nous disons, il nous
enrichira de ses dons. Il aime
souverainement que nous allions a
lui avec franchise, simplicite, clarté,
et que nous ne disions pas une chose
quand nous en pensons une autre.
Lorsque nous agissons de la sorte, il
donne toujours bien au-dela de ce
que nous demandons. "

"

Voila tout le bien que peut
souhaiter ici-bas une ame vraiment



186

spirituelle, parce qu'elle trouve la
une sécurit¢ profonde. "

" Et ne nous laisse pas succomber a
la tentation, mais délivrez-nous du
mal. "

" Ceux qui arrivent a la perfection ne
demandent pas a Dieu d'étre délivres
des souffrances, des tentations, des
persécutions ni des combats. C'est 1a
une autre preuve absolument siire et
des plus évidentes qu'ils sont diriges
par l'esprit de Dieu, et qu'ils ne sont
pont dans [l'illusion, quand ils
regardent comme venant de sa main
la contemplation et les graces dont
ils sont favorisés. Car ils désirent
plutot les ¢épreuves, ils les
demandent et les aiment.



187

Croyez-moi, les soldats du Christ,
c'est-a-dire ceux qui sont ¢leves a la
contemplation et qui vivent dans la
pricre, ne voient jamais arriver assez
tot l'heure de combattre. Ils ne
redoutent jamais beaucoup leurs
ennemis déclarés ; 1ls les
connaissent et les savent impuissants
contre ceux que Dieu arme de sa
force ; ils sortent toujours
vainqueurs du combat, riches de
butin. Ceux qu'ils redoutent, et ils
ont raison de les redouter et de
demander au Seigneur d'en étre
délivrés, ce sont les traitres, les
démons qui se transforment en anges
de lumiere, ces ennemis qui se
déguisent jusqu'a ce qu'ils aient
caus¢ d'immenses ravages dans
I'ame. Ils ne se font point connaitre,



188

mais sucent notre sang peu a peu et
dissolvent les vertus, de telle sorte
que nous tombons dans la tentation
sans méme Nnous en apercevoir.

Appliquez-vous a étre toujours
humbles. Considérez bien que vos
n'étes pas dignes de si hautes graces
et ne les recherchez point. C'est pas
1a, j'en suis persuadée, que le démon
voit lui echapper un grand nombre
d'ames qu'il se flattait de perdre. Du
mal qu'il voulait nous faire, Sa
Majesté tire notre bien. Le Seigneur,
en effet, voit que notre intention, en
demeurant pres de lui a 1'oraison, est
de le contenter et de le servir ; or il
est fidele dans ses promesses. "

" Amen ! cet Amen qui termine
toutes les demandes du Pater



189

signifie, a mon avis, que Notre-
Seigneur demande que nous soyons
comme lui délivrés a jamais de tout
mal.

Le Pater renferme tout le chemin de
la vie spirituelle, depuis son point de
départ jusqu'a ce que l'ame soit
perdue en Dieu, et que Dieu lui
donne a boire a longs traits a cette
source d'eau vive qui se trouve au
bout du chemin de la perfection.

Le Seigneur a voulu me semble-t-il,
mes fréres, nous faire comprendre
quelle consolation se  trouve
renfermée dans cette priere. Elle est
extrémement profitable pour les
personnes qui ne savent pas lire : si
elles la comprenaient bien, elles y
apprendraient beaucoup de choses



190

concernant la foi, et y trouveraient
une grande consolation. "

" Des lors que la priere est véritable,
elle doit étre accompagnée de la
considération. Car la priere ou l'on
ne considere ni a qui on parle, ni ce
qu'on dit, ni la nature de celui qui
prie, ou celle de celut a qui on
s'adresse, je ne saurais l'appeler
oraison.

Mais celui qui va ordinairement
s'entretenir avec la Majesté divine,
comme 1l le ferait avec son esclave,
qui ne considere pas méme s'il
s'exprime mal, ou non, et dit tout ce
qui lui vient a l'esprit, ou ce qu'il a
appris par cceur afin de le répéter
ensuite a loisir, celui-la ne fais pas
non plus l'oraison. "



191

CHAPITRE III

['ABANDON A LA
VOLONTE DE DIEU

n

Tout le temps de ma grande
maladie, je veillais soigneusement
sur ma conscience pour la tenir a
I'abri des péchés mortels. O mon
Dieu, je désirais la santé pour mieux
vous servir, et c'est d'elle qu'est venu
tout le dommage caus¢€ a mon ame.

Je pensais que si avec de la santé je
devais me damner, mieux valait
rester  ainsi.  Néanmoins, je



192

m'imaginais qu'une fois rétablie, je
servirais Dieu d'une manicre bien
plus fidele. C'est 1a notre illusion.
Nous ne nous abandonnons pas
entiecrement a la volonté de Dieu. Il
sait pourtant mieux que nous ce qui
nous convient. "

" Au moment ou j'écris ces lignes, je
puis dire comme saint Paul : ce n'est
plus moi qui vis, mais c'est vous, 0
mon Créateur, qui vivez en moi,
tellement en effet, depuis quelques
années, d'aprés ce que je puis
comprendre, vous me soutenez de
votre main ! je trouve aussi en moi
des désirs et des résolutions de ne
faire aucune chose, si minime qu'elle
soit, contre votre volonté ; c'est ce
que l'expérience m'a montré d'une
certaine maniere.



193

Soyez béni a jamais ! j'avais beau
vous abandonner, vous, vous ne
m'abandonniez pas completement,
mais vous me tendiez plutot toujours
la main pour m'aider de nouveau a
me relever | et moi, 6 mon Dieu, je
la repoussais bien souvent ! "

" Je ne sais pourquoi nous nous
¢tonnons de voir tant de maux dans
I'Eglise. Car enfin ceux qui
devraient €tre pour tous des modeles
de vertu ont compleétement éteint cet
esprit que les saints, leurs
devanciers, avaient, au prix de leurs
travaux, implanté dans la religion.
Que la divine Majest¢ daigne y
apporter le remede qu'Elle juge
nécessaire ! "



194

" Je faisais des diligences actives
pour trouver Dieu, mais je ne
comprenais pas, sans doute, que tous
nos efforts servent de peu, tant que
nous ne bannissions pas toute
confiance en nous-mémes pour nous
reposer entiecrement en Dieu. "

" Si le Seigneur m'avait donné
un peu plus de capacite et de
mémoire, j'aurais pu mettre a profit
ce que j'ai lu et entendu, mais il y a
trés peu en moi. Si donc je réussis a
dire quelque chose de bon, c'est que
le Seigneur l'aura voulu pour en tirer
quelque bien. "

"

L'ame  doit  s'abandonner
entierement entre les mains de Dieu,
et aller volontiers partout ou on la
transportera. Arrivé a un niveau



195

assez ¢levé dans l'oraison, 1'ame ne
veut plus avoir de volonté propre ;
elle voudrait méme ne plus avoir de
libre arbitre. Telle est 1a grace qu'elle
demande a Dieu. Elle lui remet les
clés de sa volonté. Cette ame n'a
d'autre =~ ambition que  celle
d'accomplir la volonté de Dieu. Elle
ne veut plus étre maitresse ni d'elle-
méme, ni de rien ; I'ame ne veut rien
posséder en  propre,  mais
s'abandonner entierement a ce que le
Seigneur jugera conforme a sa gloire
et a sa volonté.

" L'ame doit évidemment chercher le
Créateur par les créatures. "

"

Le Seigneur, lui-méme, nous
indique les moyens de mépriser le



196

monde, des qu'il découvre en nous
du courage. "

" Si une ame ne veut pas se laisser
tromper elle-méme, si, de plus, elle
marche dans 1'humilit¢ et la
simplicité, elle ne saurait, a mon
avis, tomber dans les pieges du
démon. "

" Ainsi en est-il de I'ame ; si elle
n'offense pas Dieu, elle le doit, a
mon avis, a ses bonnes habitudes. Je
mets a part 'assistance de Dieu, sans
lequel tout effort est vain. "

" Il est important de laisser agir
l'esprit de Dieu en soi. "

" O mon Dieu, comme vous savez
bien montrer votre puissance ! il
n'est pas nécessaire de chercher les



197

raisons de ce que vous voulez ; car
en dépassant toutes les lumieres de
la raison, vous montrez que toutes
les choses sont possibles, et vous
donnez bien a entendre par la, 6 mon
Dieu, qu'il suffit de vous aimer
sincerement et de  renoncer
généreusement a tout par amour
pour vous, pour que Vous nous
rendiez tout facile. "

" Eh quoi ! 6 mon Dieu, n'est-ce pas
assez que vous me reteniez dans
cette misérable vie ! que, par amour
pour vous, j'accepte cette épreuve, et
que je consente a demeurer dans cet
exil ou tout contribue a m'empécher
de jouir de vous, ou il faut m'occuper
du manger, du dormir, des affaires,
des rapports avec une foule de



198

personnes ? Cependant je me résigne
a tout par amour pour Vous ! "

" Parfois, j'éprouve une peine tres
vive d'étre obligée de manger et de
dormir, spécialement quand je vois
que je ne puis moins que personne
m'en dispenser. Je le fais pour obéir
a Dieu, et je lui offre mon sacrifice.

n

" Jésus ne manque jamais a ceux qui
mettent en lui seul leur confiance. Je
voudrais rencontrer des ames
capables de me fortifier dans cette
persuasion, et n'avoir nul souci, soit
du vétement, soit de la nourriture,
afin d'abandonner tout cela a Dieu. "

" En laissant a Dieu le soin de ce qui
m'est nécessaire, je ne veux pas dire
que je laisserais de m'en occuper,



199

mais que je le ferais sans inquiétude.

n

" Comme I’expérience me 1'a appris,
le vrai moyen de ne point tomber est
d'avoir pour appui la croix et de se
confier en Celui qui a voulu y étre
attache. "

" Je me remets entre les mains de
Dieu ; je me confie en mes désirs,
qui sont slirement, je le vois, de
mourir pour lui et de lui sacrifier tout
repos. "

"Il y a des jours ou je me rappelle
sans cesse ce que dit saint Paul, bien
que sirement je ne I'éprouve pas
comme lui. Il me semble que ce n'es
plus moi qui vis, qui parle, qui ai une
volonté, mais qu'il y a en moi



200

quelqu'un qui me dirige et me
fortifie. "

" Quand la volont¢ est trés détachée
de tout intérét propre, évidemment
elle n'a nul chagrin ; au contraire,
elle se r¢jouit d'avoir une occasion
de contenter Dieu dans une chose si
couteuse. "

" Quand le Seigneur veut une ame a
son service, il l'attire a lui malgré
toutes les résistances des creatures. "

" Désormais je ne veux avoir d'autre
volonté que la votre. Hélas | mon
pouvoir n'est pas grand. Vous, 6 mon
Dieu, vous étes Tout-Puissant. Mais
ce que je peux, c'est-a-dire prendre
une détermination de me mettre a
I'ceuvre, je le fais dés ce moment. "



201

n

Ce que Dieu veut, c'est notre
amitié. "
" Le Seigneur veut, en effet, que

I'ame sache reconnaitre, devant lui,
sa bassesse. "

" O mon Dieu ! 6 ma Sagesse infinie
I 6 vous qui €tes sans limites et sans
bornes, au-dessus de toutes
intelligences angéliques et humaines
I 6 amour, qui m'aimez plus que je
ne puis m'aimer et que je ne saurais
comprendre !

Pourquoi, Seigneur, désirerais-je
plus que vous ne voudriez me
donner ? pourquoi me fatiguerais-je
a vous demander une chose
conforme a mes vues ? vous savez
déja ou doit aboutir tout ce que mon
entendement peut concevoir et mon



202

coeur souhaiter ; et moi j'ignore
comment cela peut m'étre utile. La
ou mon ame croit trouver un gain,
elle trouvera peut-étre une perte.
Peut-étre que 12 méme ou je crois
voir une perte, il y aura un gain pour
votre gloire méme, et c'est en
définitive ce que je désire. "

" Non, mon Dieu, non, je ne mettrai
plus la moindre confiance dans une
chose que je pourrais désirer pour
moi. Daignez vouloir vous-mémes
pour moi, comme bon vous semblera
; voila ce que je veux, des lors que
tout mon bien consiste a vous
contenter. Et si vous, 6 mon Dieu,
vous vouliez me contenter en
accomplissant tout ce que je vous
demande, je vois que je serais
perdue. "



203

" Elle se préoccupe si peu de son
propre intérét, qu'il lut semble avoir
perdu en partie son €tre, tant elle vit
dans l'oubli d'elle-méme. Tout en
elle est dirigé au service de Dieu, a
I'accomplissement de plus en plus
parfait de sa volonté et a sa plus
grande gloire. "

" Parfois, le Seigneur semble vouloir
me faire souffrir sans me laisser la
moindre consolation intérieure ;
jamais cependant ma volonté ne
s'oppose, méme par un premier
mouvement, a I'accomplissement en
elle de la volonté¢ de Dieu. Cette
soumission a tant de force que je ne
souhaite ni la mort ni la vie, sauf
dans les circonstances trés courtes
ou je suis enflammée du désir de
voir Sa Majesté. "



204

" Jésus lui dit : " sache, ma fille,
qu'apres cette vie, tu ne pourrais plus
me servir comme maintenant ; que tu
manges ou que tu dormes, quoi que
tu fasse, fais-le par amour pour moi,
comme si tu ne vivais plus toi-
méme, mais moi en toi ; c'est 1a ce
qu'a proclamé¢ saint Paul. "

" Quant a nous, religieuses, nous
faisons le principal, lorsque nous
renongons a notre volonté pour
I'amour de Dieu, et la remettons aux
mains d'autrui.

Pourquoi ne pratiquerions-nous pas
la mortification intérieure ? elle
rendrait toutes nos pénitences
extérieures beaucoup plus méritoires
et plus parfaites, et nous les



205

accomplirions avec plus de suavite
et de paix.

On arrive a cet ¢tat lorsque, on
résiste peu a peu a sa volonté propre
et a ses penchants, méme dans les
petites choses, jusqu'a ce que le
corps soit enfin assujetti a l'esprit. Je
le répete, tout, ou presque tout,
consiste a nous affranchir de la
recherche de nous-mémes et de nos
aises. "

" Voici un conseil que je vous donne
; ne l'oubliez point. Non seulement
vous devez avancer intérieurement
dans 1'humilité, sans quoi ce serait
un grand malheur ; mais tachez
encore, par vos actes extérieurs, de
faire tourner votre tentation au profit
des sceurs ; et si vous voulez vous



206

venger du démon et vous délivrer
plus promptement de la tentation,
des que vous étes tenté, suppliez la
supérieure de vous commander
quelques offices bas, ou découvrez-
en vous-méme, dans la mesure du
possible ; étudiez la manicre de
briser votre volonté dans les choses
qui lui répugnent et que le Seigneur
vous découvrira ; de la sorte, la
tentation durera peu. "

" Mais comme le Seigneur sait ce
qu'il nous faut, i1l donne a chacun de
nous l'office qu'il juge convenir
davantage a 1'ame, a sa propre gloire
et au bien du prochain. "

" Prenez patience, et remettez-vous
entre les mains de Dieu ; que sa
volonté s'accomplisse en vous, car le



207

plus siir est de nous abandonner en
tout a sa Providence.

Il est clair que, lorsque le désir vient
de Dieu, loin de pousser au mal, il
apporte avec lui la lumicre, le
discernement, la mesure ; cela est
¢vident ; mais le démon, notre
mortel ennemi, ne néglige rien pour
chercher a nous nuire ; et dés lors
qu'il déploie tant d'activité, ne
cessons jamais d'étre en garde contre
lui. C'est 1a un point tres important
pour beaucoup de choses ; il I'est en
particulier pour abréger le temps de
I'oraison, si douce qu'elle soit,
lorsque les forces du corps nous
trahissent, ou que la téte n'y trouve
que fatigue ; la modération est tres
nécessaire en tout. "



208

" Je veux vous exposer, ou vous
rappelez, ce qu'est la volonté de
Dieu. Ne craignez pas qu'il veuille
vous donner des richesses, des
plaisirs, des honneurs, ni tous les
autres bien de la terre. Il vous aime
trop pour cela et il estime trop vos
présents : c'est pourquoi il veut vous
récompenser dignement, et vous
donner son royaume des cette vie.
Voulez-vous savoir comment il se
comporte avec ceux qui le prient du
fond du cceur d'accomplir en eux sa
volont¢ ? demandez-le a son
glorieux Fils, qui lui adressa cette
méme supplique au jardin des
Oliviers. Il le prie avec la ferme
résolution d'accomplir sa volont¢, et
il le prie de tout son cceur. Or, voyez
comment son Pere a bien accompli



209

en lui cette volonté, quand 1l 1'a livré
a toutes sortes d'épreuves, de
douleurs, d'injures et de
persecutions, pour le laisser enfin
mourir sur une Croix.

En voyant ce que le Pére a donné a
celut qu'il aimait au-dessus de tout,
vous connaissez quelle est sa
volont¢. Tels sont les dons qu'il nous
fait en ce monde. Il les mesure a son
amour pour nous. Il en donne plus a
ceux qu'll aime plus, et moins a ceux
qu'ill aime moins. Il se regle aussi
d'apres le courage qu'il découvre en
chacun de nous et 'amour que nous
avons pour lui. Il voit qu'on est
capable de souffrir beaucoup pour
lui quand on 1'aime beaucoup, mais
de souffrir peu quand on 1'aime peu ;
et je suis persuadée que la force de



210

supporter une grande croix, ou une
petite, a pour mesure celle méme de
I'amour. Voila pourquoi, si vous
¢prouvez réellement cet amour, vous
veillerez, en parlant a un si grand
Seigneur, a ce que vos paroles ne
soient pas de purs compliments.
Vous ne négligerez rien pour vous
soumettre aux croix que Sa Majesté
vous imposera. Si vous ne lui
remettez pas votre volonté de cette
sorte, vous ressemblerez a quelqu'un
qui montre une pierre précieuse,
s'appréte a la donner et supplie qu'on
la regoive, mais qui, deés qu'on étend
la main pour la prendre, la garde fort
bien. Ce ne sont point-la des
moqueries a faire a celui qui en a
déja tant supportées pour nous.



211

Donnons-lui donc une bonne fois
cette pierre précieuse, que nous lui
offrons depuis si longtemps ; car s'il
ne nous donne pas le premier, c'est
¢videmment pour que nous lui
donnions tout d'abord notre volonte.

n

" Ne vous préoccupez pas si vous
vous €tes abandonnés completement
a la volonté de Dieu ; je veux dire
quand vous €tes en oraison, car vous
traitez alors de choses trés
importantes, et il est d'autres
moments pour vous occupez a
travailler et a gagner de quoi manger
; mais n'y apportez jamais un esprit
préoccupé. Que le corps travaille ;
car il est juste de travailler pour
notre entretien ; mais que 1'ame soit
dans le repos. Laissez le soin du



212

temporel a Jésus ; 1l ne vous oubliera
jamais. "

n

Il vous semblera peut-étre que
vous ¢&tes fermement résolus a
endurer les peines extérieures, a la
condition que Dieu vous console
intérieurement. Mais Sa Majesté sait
mieux que nous ce qui nous convient
; nous n'avons pas a lui conseiller ce
qu'elle doit nous donner. Elle
pourrait nous dire, a juste titre, que
nous ne savons pas Ce que nous
demandons. Voici un avis que vous
aurez soin de ne jamais oublier,
parce qu'ill est trés important

I'unique ambition de celui qui
commence a s'adonner a l'oraison
doit étre de travailler a s'affermir
dans les bonnes résolutions, et de ne
négliger aucun moyen pour rendre



213

sa volonté conforme a celle de Dieu.
C'est en cela, soyez-en bien assur¢s,
que consiste la plus haute perfection
a laquelle on puisse arriver dans le
chemin spirituel. "

" Comme nous allons avec tant de
prudence, tout nous est obstacle ;
nous avons peur de tout ; nous
n'osons passer outre.

Prenons donc courage, mes freres,
pour l'amour de Notre-Seigneur ;
remettons notre raison et nos
craintes entre ses mains ; oublions
notre faiblesse naturelle qui peut
nous absorber beaucoup.

Hatons-nous donc d'avancer pour
voir Notre-Seigneur. Vous n'avez, il
est vrai, que peu ou point de
soulagement, mais le souci de votre



214

sant¢ pourrait vous tromper, et ce
souci d'ailleurs ne vous donnerait
pas de santé, je le sais. "

" Le Seigneur veut que nous lui
adressions alors nos demandes et
que nous considérions que nous
sommes en sa présence. Il sait
d'ailleurs ce qui nous convient.

L'ame doit alors se remettre entre les
mains de Dieu, pour qu'il fasse d'elle
ce qu'il voudra, avec le plus complet
désintéressement de son avancement
qu'elle pourra, et la plus complete
résignation au bon vouloir de Sa
Majesté.

Le plus important et le plus agréable
pour Dieu consiste a nous rappeler
son honneur et sa gloire, a nous
oublier nous-mémes, ainsi que notre



215

propre avancement, nos plaisirs et
nos joies. "

" Il est bon de se laisser aller et de
s'abandonner soi-méme entre les
bras de l'amour. Sa Majesté nous
apprendra ce que nous devons faire
en cet état, ou nous devons avoir
pour ainsi dire d'autre souci que
celui de se reconnaitre indigne d'une
si haute faveur et d'en rendre grace.

n

n

C'est a Sa Majesté de nous
introduire et de nous placer dans le
centre de notre ame. Afin de mieux
nous manifester ses merveilles, le
Seigneur ne veut pas que nous y
apportions d'autres coopération que
celle de la volonté qui s'est soumise
entierement a lui, ni qu'on lui ouvre



216

la porte des puissances et des sens
qui sont tous endormis. "

" Dieu ne demande de nous que deux
choses : que nous l'aimions, et que
nous aimions notre prochain, voila
quel doit étre le but de nos efforts. Si
nous nous y conformons d'une
manicre parfaite, nous
accomplissons sa volonté, et nous lui
sommes unis. "

" Ce sont nos ceuvres que le Seigneur
demande de nous. Si, par exemple,
vous voyez une malade a qui vous
puissiez procurer du soulagement,
n'ayez aucune peine de laisser la vos
dévotions pour I'assister et lui
montrer de la compassion ; si elle
souffre, partagez sa douleur ; s'il
vous faut jeliner pour qu'elle ait la



217

nourriture nécessaire, faites-le, non
pas tant par amour pour elle que par
amour pour Dieu, qui le veut,
comme vous le savez. Telle est la
véritable union a sa volonté. "

" Conjurez Notre-Seigneur de vous
donner l'amour parfait du prochain,
et laissez faire Sa Majesté. Le
Seigneur vous donnera beaucoup
plus que vous ne sauriez désirer.
Vous devez néanmoins vous efforcer
dans toute la mesure du possible a
acquérir cet amour ; vous devez, en
outre, obliger votre volonté a faire
en tout la volonté du prochain ; vous
oublierez votre propre intérét pour
rechercher le leur, malgré toutes les
répugnances de votre nature ; quand
I'occasion s'en présentera, vous ne
manquerez pas de prendre pour vous



218

la fatigue pour la leur épargner. Ne
vous imaginez donc pas qu'il ne
doive pas vous en cofliter quelque
chose, et que vous deviez trouver le
travail de votre perfection tout fait.
Considerez ce qu'a colité a Jésus son
amour pour nous : c'est pour nous
délivrer de la mort qu'il a accepté
une mort aussi douloureuse que celle
de la Croix. "

Dieu n'a qu'un désir, celui de trouver
des ames a qui il puisse donner ; car
ses largesses n'appauvrissent point
ses trésors.

Notre-Seigneur conduit chaque ame
comme il le juge bon pour elle.

Jésus ! 'expérience, sans parler de
mes nombreuses lectures, m'a appris
quel avantage immense il y a pour



219

une ame a ne point s'écarter de
I'obéissance. C'est par elle, je le
comprends, que l'on grandit peu a
peu dans la vertu et que 1'on acquiert
I'humilit¢. Elle est une sécurité
contre la crainte, salutaire d'ailleurs,
tant que dure cette vie, de nous
tromper dans le chemin du ciel. Elle
procure la paix si précieuse pour les
ames dont le désir est de plaire a
Dieu. Des lors que I'on s'est vraiment
abandonné a la sainte obéissance,
qu'on lui a soumis son jugement,
qu'on veut se conduire uniquement
d'apres les vues du confesseur, ou, si
I'on est religieux, d'apres celle du
supérieur, le démon, dont le but
constant est de troubler les ames,
cesse de les attaquer, car il voit qu'il
y perd au lieu d'y gagner.



220

On se rappelle que I'on a fait un don
total de sa volonté a celle de Dieu, le
jour ou l'on s'est engage a dépendre
de son représentant.

Lorsque I'ame s'unit d'une maniere si
¢troite a la volonté de Dieu, qu'il n'y
a pas de division entre lui et elle. Il
n'y a plus qu'une seule et méme
volonté, manifest¢ non par des
paroles ou par des désirs seulement,
mais par des ceuvres. Aussi, des
qu'elle comprend qu'elle sert mieux
son ¢poux en quelque chose, elle
¢prouve un tel amour pour lui, elle
brile d'un si grand désir de le
contenter, qu'elle n'écoute point les
raisons que l'entendement lui fournit
pour l'en détourner, ni les craintes
qu'il lui suggere ; elle laisse
seulement agir la fo1 sans considérer



221

ni son intérét ni son repos ; car elle a
enfin fini de comprendre que c'est la
qu'elle trouvera tout bien.

Tous les maux d'ici-bas, je les
accepte, 0 mon Dieu, mais
préservez-moi de 1'éternel désespoir.



222

POURQUOI FAIRE LA
VOLONTE DE DIEU ?

Les hommes ne voient plus leur
misere et leur ingratitude qu'ils ont
de ne pas servir celui qui par pure
bont¢ leur accorde de grandes
graces. Ils ne veulent plus se
sacrifier pour que ce grand Dieu soit
loué, comme il le mérite.

L'obéissance

Quant a l'obéissance, qui m'est si
chere, j'en ignorais la pratique
jusqu'au jour ou ces fideles servantes
de Dieu me l'ont enseignée de fagon



223

a ce qu'il m'e(t ét¢ impossible de
I'oublier s'il y avait eu un peu de
vertu en moi. Elles m'en ont donné
beaucoup d'exemples que je pourrais
raconter. Voici une trait qui se
présente a mon esprit. On nous servit
un jour au réfectoire des concombres
; celui qu'on me donna était tres petit
et pourri a l'intérieur. Sans en rien
manifester, j'appelle une des sceurs
qui avaient le plus d'intelligence et
de jugement. Je Ilui dis, pour
¢prouver son obéissance, d'aller
semer ce concombre dans le petit
jardin que nous avions. Elle me
demanda s'il fallait le placer droit ou
couché. Je lui répondis de le mettre
couché. Elle partit et le mit couché ;
il ne lui vint méme pas a la pensée
que ce  concombre  devait



224

nécessairement sécher ; mais
'obéissance lui fit laisser de coté ses
lumicres naturelles, et elle crut qu'il
n'y avait rien de mieux que ce qui
avait ¢t¢ commandé.

Il m'arrivait parfois de donner a une
seeur six  ou sept offices
incompatibles ; elle les acceptait
tous sans dire un mot, persuadée
qu'elle pouvait les remplir.

Nous avions un puits dont I'eau,
disaient ceux qui l'avaient gofitce,
¢tat tres mauvaise. Comme ce puits
¢tait profond, il semblait impossible
d'en faire couler 1'eau. J'appelle des
ouvriers pour tenter un essai ; ils se
moquent de moi et me disent que
c'est dépenser inutilement de
'argent. M'adressant aux sceurs, je



225

demande leur avis. L'une d'elle
répond : il faut realiser ce projet.
Notre-Seigneur doit nous trouver
des personnes qui nous apportent
I'eau de dehors et nous procurer en
outre de quoi les nourrir ; Sa Majesté
s'en tirera a meilleur compte, en
nous donnant de l'eau dans le
monastére et partant elle n'y
manquera pas. En voyant la grande
foi et le ton résolu de cette sceur, je
regarde la chose comme assurée, et
contre l'avis du fontainier qui s'y
entendait  pourtant, je  fais
commencer les travaux. Grace a
Dieu nous tirames de ce puits un filet
d'eau potable trés suffisant pour
nous ; c'est le méme qui sert encore
aujourd'hui.



226

Mon but n'est pas de raconter ce fait
comme un miracle ; car j'aurais sur
ce point bien d'autres choses a dire.
Je veux uniquement montrer la foi
de ces religieuses, en exposant le fait
comme il s'est passe.

Ce que vous m'objectez a présent,
c'est que vous n'avez ni le pouvoir ni
les moyens de ramener des ames a
Dieu ; que vous y travailleriez de
bon cceur, mais, que n'ayant point
missions d'enseigner ni de précher
comme les apotres, vous ne savez
comment faire. Je vous ai dé¢ja dit
que le démon nous suggere parfois
des désirs ardents pour nous faire
négliger de servir actuellement
Notre-Seigneur dans des choses qui
sont en notre pouvoir et pour nous
laisser satisfaits parce que nous



227

aurons désiré des choses
impossibles. Sans parler du bien
considérable que vous pouvez faire
aux ames par l'oraison, veuillez ne
pas chercher a étre utiles a tout le
monde, mais aux personnes au
milieu desquelles vous vivez ; vous
n'en aurez que plus de merite, parce
que vous avez plus d'obligations
envers elles qu'envers les autres.
Pensez-vous qu'il y en ait peu a vous
montrer vraiment humbles et
mortifiées, a rendre service a tous en
leur témoignant la plus profonde
charité, a briler d'un tel amour pour
Notre-Seigneur que le feu de votre
amour les embrase a leur tour, et
enfin a les stimuler sans cesse par la
pratique des autres vertus a marcher
sur vos traces ? certes, le mérite ne



228

peut manquer d'étre considérable, et
par la vous rendrez un service tres
agréable a Notre-Seigneur. Faites ce
qui dépend de vous ; et Sa Majesté
comprendra alors que vous feriez
beaucoup plus si vous le pouviez et
vous récompensera comme Si vous
lui aviez gagné beaucoup d'ames.

Enfin, je vous dirai, pour conclure,
que nous ne devons pas ¢€lever de
tours sans fondement. Notre-
Seigneur ne regarde pas tant a la
grandeur de nos ceuvres, qu'a
I'amour avec lequel nous les
accomplissons. Faisons ce que nous
pouvons, et Sa Majesté nous aidera
pour que nous puissions faire chaque
jour davantage. Ne nous laissons
donc point aller a la lassitude apres
avoir réalis¢ quelques efforts ; mais



229

que tout le temps de notre vie, qui
sera peut-€tre beaucoup plus courte
que chacun de nous I'imagine, nous
fassions a Notre-Seigneur tous les
sacrifices intérieurs et extérieurs qui
dépendent de nous. Il les unira a
celut qu'il a offert pour nous sur la
Croix a son Pére, et leur donnera une
valeur qui corresponde, non a la
petitesse de nos ceuvres, mais au
mérite de notre amour.

Pour nous conformer quelque peu a
notre Dieu, 1l sera bon de veiller
toujours soigneusement a marcher
selon la vérité. Nous devons marcher
selon la vérité devant Dieu et devant
les hommes, de toutes les manieres
que nous pourrons. Il faut en
particulier ne point désirer que 1'on
nous estime meilleurs que nous ne



230

sommes. Agissons de facon a donner
a Dieu ce qui est a lui, et a nous ce
qui nous appartient, afin qu'en tout
nous fassions triompher la vérite. De
la sorte, nous n'aurons guere
d'estime pour ce monde qui n'est que
mensonge ou fausseté et, comme tel,
n'a pas de durce.

Je me demandais un jour pour quelle
raison Notre-Seigneur était si ami de
la vertu d'humilité. Et, a un moment
ou je n'y pensais plus, ce me semble,
il me vint tout a coup la suivante ;
c'est parce que Dieu est la supréme
vérité, et que I'humilité consiste a
marcher selon la vérité. Or c'est une
tres haute vérité que de nous-mémes
nous n'avons rien de bon, mais plutot
la misere et le néant. Quiconque ne
le comprend pas marche dans le



231

mensonge ; mais plus on le
comprend, plus on se rend agréable
a la souveraine Vérité, parce que I'on
marche dans ses sentiers.

C'est, a mon avis, mes sceurs, une
véritable imperfection de se plaindre
sans cesse pour des maux légers ; si
vous pouvez les supporter sans en
rien dire, faites-le.

Notre corps a cela de mauvais, que
plus on le soigne, plus il se découvre
de nouveaux besoins. Et nous ne
supporterions pas, entre Dieu et
nous, quelques-unes des afflictions
qu'il nous envoie pour I'expiation de
nos pechés, quand surtout les
plaintes ne servent nullement a
calmer la douleur !



232

Tachez de ne plus redouter la mort,
abandonnez-vous completement a
Dieu, et arrive que pourra.
Qu'importe  alors que  nous
mourrions.



233

CHAPITRE IV

LES VOIES QUI
MENENT A DIEU

Lorsque vous savez ou que vous
entendez dire que Dieu accorde
telles ou telles faveurs a certaines
ames, ne lui demandez jamais de
vous mener par cette voie et ne le
désirez point. Cette voie peut vous
paraitre trés bonne, et il faut avoir
pour elle beaucoup d'estime et de
respect ; mais il ne convient pas de
la demander ou de la désirer, et cela
pour plusieurs raisons.



234

Premierement, c'est un manque
d'humilité que de vouloir qu'on vous
donne ce que vous n'avez jamais
mérite. Voila pourquoi je crois
qu'elle n'aura pas beaucoup
d'humilité celle qui aura ce désir.

En second lieu, il est tres certain que
I'ame est déja trompée ou tres
exposeée a l'étre, car le démon n'a
besoin que de voir une petite porte
entr'ouverte pour nous tendre toutes
sortes de pieges.

Troisiemement, une fois
I'i'magination placée sous l'influence
d'un désir ardent, on se figure voir et
entendre ce que l'on veut, comme les
personnes qui désirent vivement un
objet : elles y pensent beaucoup



235

durant le jour et y songent encore la
nuit.

Quatriemement, c'est une hardiesse
excessive que de prétendre choisir
nous-méme notre voie, sans savoir
celle qui nous convient le mieux.
Laissons le Seigneur, qui nous
connait, nous conduire par celle qu'il
nous faut, afin que sa volonté
s'accomplisse en tout.

Cinquiecmement, croyez-vous que
les croix endurées par les ames qui
sont I'objet de ces hautes faveurs
soient 1égeres ? non, certes ; elles
sont, au contraire, trés lourdes et de
beaucoup de sortes. Saviez-vous si
vous pourriez les porter ?

Sixieémement, on ignore si l'on ne
perdra pas la ou l'on croyait trouver



236

un gain, comme 1l arriva a Saiil
quand 1l fut rot.

Enfin, mes fréres, outre ces raisons,
il y en a encore d'autres. Mais
croyez-moi, le plus slir est de ne
vouloir que ce que Dieu veut ; il
nous connait mieux que nous-
mémes, et 1l nous aime. Remettons-
nous entre ses mains, pour que sa
volont¢ s'accomplisse en nous. Nous
ne saurions nous tromper, si nous
avons toujours la volonté bien
arrétée de nous conformer a cette
ligne de conduite.

Quant a la facult¢ de gagner des
mérites, Dieu ne nous en prive pas ;
elle est entre nos mains.



237

CHAPITRE V

LE CHEMIN DE LA
PERFECTION

La perfection ne s'acquiert pas en
peu de temps ; je fais une exception
pour celui a qui le Seigneur, par un
privilege spécial, accorde cette
faveur. A peine le monde a-t-il vu
une ame entrer dans ce chemin, qu'il
la voudrait parfaite aussitot. De
mille lieues il lui découvre un défaut
qui est peut-Etre une vertu. La méme
action chez ceux qui la condamnent
viendrait d'un vice, voila pourquoi



238

ils jugent de cette ame par eux-
mémes. La personne qui tend a la
perfection ne devrait, d'apres eux, ni
manger, ni dormir, ni méme respirer,
comme on dit. Plus haute est
'opinion qu'ils ont de sa vertu, plus
ils semblent oublier qu'elle vit dans
un corps. Car, malgré toute sa
perfection, elle vit sur la terre, et, de
si haut qu'elle domine les miseres
d'ici-bas, elle leur demeure toujours
assujettie. Aussi, il faut un grand
courage a cette pauvre ame. Elle n'a
pas encore commencer a marcher, et
on voudrait qu'elle vole. Elle n'a pas
encore vaincu ses passions, et on
voudrait que dans les circonstances
difficiles elle montre cette fermeté
dont on lit le récit dans la Vie des
saints déja confirmés en grace. O



239

mon Dieu, que n'endure-t-elle pas ?
et comment n'en aurait-on pas le
ceeur bris¢ de douleur ? que d'ames
qui retournent en arriere parce
qu'elles ne savent pas, les pauvres
petites, comment soutenir de telles
epreuves !

A mon avis, beaucoup d'ames sont
dans I'illusion ici. Elles veulent voler
quand Dieu ne leur a pas encore
donné des ailes.

Il est trés important pour nous, vu
notre faiblesse native, de nous
soutenir par une grande confiance
sans nous laisser abattre et de ne
point nous imaginer que, malgré
tous nos efforts, nous ne
remporterons jamais la victoire.



240

L'ame ne peut pas arriver par elle-
méme a cet €tat, qui est une ceuvre
enticrement surnaturelle, que Dieu
produit en elle, mais apres avoir
passé beaucoup d'années par la voie
purgative, et réalisé€ des progres dans
I'illuminative, elle pourra s'aider en
détournant sa penscée de toutes les
chose créées et en 1'élevant
humblement vers Dieu. Je ne sais
pas bien ce que I'on entend par voie
illuminative ; je pense qu'on veut
désigner la voie de ceux qui
s'avancent dans la perfection.



211

CHAPITRE VI

LES VOIES SECRETES
DE DIEU

Et vous, mon Seigneur, pendant pres
de vingt ans que j'ai mal us¢ de cette
faveur que vous m'accordiez d'étre
digne, vous avez voulu étre
I'offensé, afin de me rendre
meilleure.



242

CHAPITRE VII

DIEU INTERVENANT
DANS NOTRE VIE

D'ailleurs, je dois le dire, a toutes les
epoques de ma vie, j'ai ét¢ heureuse
d'entendre parler de Dieu. Mon amie
se mit a me raconter comment elle
avait résolu de se faire religieuse a la
seule lecture de ces paroles de
I'Evangile "1 y a beaucoup
d'appelés et peu d'¢lus ". Elle me
parlait de la récompense que le
Seigneur réserve a ceux qui



243

méprisent tous les biens d'ici-bas par
amour pour lui.

Ces bons désirs d'embrasser la vie
religieuse me venaient de temps en
temps ; mais ils s'évanouissaient
aussitot, et ainsi je ne pouvais
prendre une détermination.

Si a cette époque je ne neégligeais
point les remedes salutaires a mon
ame, le Seigneur était plus deésireux
encore de me préparer a la vocation
qui devait €tre la plus avantageuse
pour moi. Il m'envoya une maladie
grave qui m'obligea de retourner a la
maison de mon pere.

Ce qui me déterminait, ce me
semble, a embrasser la vie
religieuse, c'était plutdt la crainte
servile que I'amour de Dieu.



244

La lutte fut telle que, si le Seigneur
n'était venu a mon secours, toutes
mes considérations eussent ¢té
impuissantes a me faire avancer. Il
me donna alors le courage de
triompher de moi-méme, et je pus
executer mon dessein.

Et maintenant Sa Majest¢ permet
que ceux qui ont été les témoins de
mes pécheés ne les voient plus et ne
s'en souviennent plus. Il dore mes
fautes ; 1l fait resplendir une vertu
qu'il a lui-méme mise en moi, en
m'obligeant pour ainsi dire a la
TECEVOIr.

Moi-méme j'en suis ¢tonnée
maintenant et je regarde comme une
grace insigne la patience que le
Seigneur me donna, car on voyait



245

clairement qu'elle venait de lui. Ce
qui me fut d'un grand secours pour la
pratiquer, c'est que j'avais lu
I'histoire de Job. Le Seigneur, ce me
semble, avait, par ce moyen et par
celui de l'oraison a laquelle j'avais
commencé de m'adonner, daigné me
préparer d'avance a supporter tous
des maux avec tant de conformité a
sa volonte.

Je fis la communion en répandant
beaucoup de larmes ; mais ces
larmes ne  provenaient  pas
uniquement, ce me semble, de la
douleur et de la peine d'avoir offensé
Dieu. Néanmoins cette douleur efit
¢té suffisante pour assurer mon
salut.



246

Sa Majest¢ m'a accord¢ la grace
entre les autres, depuis ma premiere
communion, de ne jamais omettre de
déclarer en confession ce que j'ai cru
étre peché, méme véniel.

A

O mon ame, il me semblerait bon
que tu consideres de quel danger le
Seigneur t'avait délivrée. Si son
amour n'avait pas assez d'empire
pour t'empécher de l'offenser, sa
crainte, au moins, ne devait-elle pas
te suffire ? il aurait pu mille autres
fois te faire mourir dans un état plus
dangereux encore.

Mais j'ai bien vu ensuite que, si le
Seigneur ne m'avait lui-méme
instruite, j'aurais appris bien peu de
chose par les livres.



247

Gloire a Dieu a jamais, qui prend
tant de soin des ames pour les
empécher de se perdre !

Je me demandais dans une
circonstance pourquoi les
ravissements ne me venaient
presque jamais plus en public, quand
j'entendis : " cela ne convient plus
maintenant ; tu as assez de crédit
pour le but que je me propose ; nous
aurons ¢gard a l'avenir a la faiblesse
des méchants.

A propos du directeur, elle dit :
celui qui soutient vos corps suscitera
quelqu'un et lui inspirera le désir
sincere d'éclairer vos ames. "



248

(voila comment Dieu agit ici : il
inspire le désir, mais laisse toujours
la personne libre de son choix.)

C'est de Dieu que decoule tout le
bien qui se trouve dans nos paroles,
dans nos pensées et dans nos
ceuvres.

A la verité, dans quelque ¢état que
I'on se trouve, il faut le secours de
Dieu.



249

CHAPITRE VIII

L'HOMME ET SA
LIBERTE

La lumiére du libre arbitre demeure
toujours.

O libre arbitre, comme tu es esclave
de ta liberté, si tu ne veux pas vivre
enchainé par la crainte et I'amour de
celui qui t'a crée !



250

CHAPITRE IX

LES INTERMEDIAIRES
ENTRE DIEU ET LES
HOMMES

Dieu nous parle par l'intermédiaire
de gens de bien, de sermons, ou de
livres de piété que nous lisons ; il
emploie, en outre, beaucoup d'autres
moyens que Vvous Cconnaissez,
comme les maladies, les épreuves,
ou enfin une vérit¢ qu'il nous
enseigne dans ces moments que
nous consacrons a l'oraison.



251

CHAPITRE X

LA SAINTE ECRITURE,
CHEMIN DE LA PAIX
DE L'AME

O Jésus ! que ne connaissons-nous
tous les trésors que doit renfermer la
sainte Ecriture et qui nous feraient
comprendre cette paix de I'ame ! 6
mon Dieu, vous qui voyez combien
cette paix nous est nécessaire, faites
que les chrétiens s'appliquent a la
rechercher, et dans votre
miséricorde, ne I'enlevez pas a ceux



252

qui l'ont recue de notre libéralité ;
car enfin, jusqu'a ce que vous leur
accordiez la véritable paix et les
ctablissiez dans ce s¢jour ou elle
durera sans fin, nous devons
toujours vivre dans la crainte. Quand
je parle de la véritable paix, je ne
veux pas dire que celle dont nous
nous occupons ne soit pas veritable,
mais que nous pourrions retomber
dans les combats préceédents, si nous
venions a nous ¢loigner de Dieu.

Que ne doivent pas éprouver ces
ames a la pensée qu'elles peuvent
perdre un bien si ¢élevé ! cette
considération les porte a exercer
plus de vigilance sur elles-mémes et
a tirer des forces de leur faiblesse
méme pour ne point laisser
s'échapper par leur faute la plus



253

petite occasion de plaire a Dieu
davantage.



254

CHAPITRE XI

L'EXEMPLE DES
SAINTS

Plaise au Seigneur que nous
accomplissions bien ce que nos
saints peres ont prescrits et gardé ;
c'est par ce chemin qu'ils ont merite
ce nom de saints ; n'en cherchons
point d'autre, ni par nous-mémes ni
par les conseils de personne ; nous
nous égarerions.

Il est fort bon de penser a la tres
sainte vierge et a la vie des saints



255

dont le souvenir est si profitable et si
encourageant.

Quant a nous qui vivons dans un
corps mortel, nous avons besoin de
traiter avec les saints, de penser a
eux ; 1l nous faut vivre dans la
compagnie de ceux qui, ayant eu un
corps comme nous, ont accompli de
si grandes ceuvres au service de Dieu
; a plus forte raison ne devons-nous
pas nous ¢loigner volontairement de
la trés sainte humanité de Notre-
Seigneur Jésus-Christ, qui est pour
nous la plénitude des biens et le
remede a tous les maux.



256

CHAPITRE XII

L'AME, DEMEURE DE
DIEU

Chacun de nous ; il est vrai, a une
ame ; mais, comme nous n'avons pas
pour elle l'estime que mérité une
créature faite a 1'i'mage de Dieu, nous
ne comprenons point les profonds
secrets qu'elle renferme.

S1 Dieu a sa demeure au ciel, il doit
avoir aussi dans l'ame une autre
demeure ou lui seul habite, et
disons-le un autre ciel.



257

Nous pouvons considérer I'ame non
comme une chose qui est dans un
coin et a l'étroit, mais comme un
monde intérieur ou trouvent place
des demeures si nombreuses et si
resplendissantes ; il en doit étre
précisément de la sorte, puisqu’au-
dedans de cette ame il y a une
demeure pour Dieu.



258

LE CHATEAU DE
L'AME

Un jour, je vis comment le Seigneur
se trouve dans toutes les créatures. Il
me vint la comparaison d'une
¢ponge, qui est completement
imprégnée d'eau.

Un autre jour aussitot apres la
communion, 1l me fut donné
d'entendre comment le corps sacré
du Christ est recu par le Pere Eternel
au-dedans de notre ame ; je



259

comprends et je vois que les trois
personnes divines sont 13, et que le
Peére a pour souverainement agréable
l'offrande que nous lui faisons de son
Fils, en qui 1l met toutes ses délices
et complaisances ; je veux dire ici-
bas, car la sainte humanité de Notre-
Seigneur n'habite pas notre ame,
mais seulement sa divinité ; cette
offrande, le Pére l'accepte et l'agrée
d'une maniere ineffable ; en retour, il
nous enrichit des plus hautes graces.

On peut considérer 1'ame comme un
chateau qui est composé tout entier
d'un seul diamant ou d'un cristal tres
pur, et qui contient beaucoup
d'appartements, ainsi que le ciel qui
renferme beaucoup de demeures.



260

De fait, mes freres, si nous y
songeons bien, nous verrions que
I'ame du juste n'est pas autre chose
qu'un paradis, ou Notre-Seigneur,
selon qu'ill [l'affirme lui-méme,
trouve ses délices.

Il suffit d'apprendre de Sa Majeste
que ce chateau est fait a son image
pour avoir quelque légere idée de la
dignité sublime et de la beauté de
l'ame.

Nous savons bien d'une fagon
générale que nous avons une ame,
parce que nous l'avons entendu dire
et que la foi nous l'enseigne. Mais
quels biens sont renfermés en elle ;
quel est Celui qui habite au-dedans
d'elle ; quelle en est la wvaleur
inestimable ? c'est 1a ce que nous ne



261

considérons que rarement ; voila
pourquoi nous avons si peu a cceur
de mettre tous nos soins a en
conserver la beauté. Toute notre
sollicitude se porte sur la grossicreté
de l'enchassure du diamant, ou
enceinte de ce chateau, c'est-a-dire
sur notre propre corps.

Considerons donc que ce chateau a
beaucoup d'appartements, les uns en
haut, les autres en bas et sur les
coOtés, tandis qu'au centre, au milieu
et tous les autres, se trouve le
principal, celui ou se passent des
choses tres secretes entre Dieu et
I'ame. Il est nécessaire que vous
remarquiez bien cette comparaison.



262

Dieu est en toutes choses par
présence, par puissance et par
essence.



263

11

LES YEUX DE L'AME

Mais je ne considérais pas que les
autres religieuses ¢étaient bien
meilleures que moi et que ce qui
¢tait un vrai danger pour moi ne
devait pas I'étre au méme degré pour
d'autres. Je crains bien toutefois qu'il
n'y en ait toujours.

Me trouvant un jour avec une
personne dont je venais de faire la
connaissance, le Seigneur voulut me
donner a entendre que de telles
liaisons ne me convenaient pas,



264

m'avertir du danger ou j'étais et
m'éclairer dans cet aveuglement si
profond. Le Christ se représenta a
mol sous un visage severe et me
montra combien il était mécontent
de ces conversations.

Un grand inconvénient pour moi, ce
fut d'ignorer que l'on peut voir
autrement qu'avec les yeux du corps.
Le démon chercha a m'entretenir
dans cette pensée. Il me donnait a
entendre que cela ¢€tait impossible,
que c'était une illusion de ma part,
que peut-€tre c'était un artifice du
malin esprit, et autres choses de ce
genre. Et cependant il me semblait
toujours que cette vision ¢était de
Dieu et non une illusion. Mais
comme elle ne répondait pas a mes
golts, je m'appliquais a me tromper



265

moi-méme, et je n'osais m'en ouvrir
a qui que ce soit.



266

[I1

L'AME ET L'ESPRIT

Il y a sous un certain rapport une
différence évidente entre l'ame et
l'esprit, bien qu'il ne soient qu'une
seule chose. On reconnait méme une
division si délicate que parfois le
premier parait agir d'une facon
différente de l'autre, suivant l'attrait
que le Seigneur daigne leur accorder.
Enfin, i1l y a des différences si
nombreuses et si délicates dans notre
intérieur.



267

Ce qu'on en peut dire, autant qu'on
est capable de le comprendre, c'est
que I'ame, ou mieux, l'esprit de 1'ame
est devenu une seule chose avec
Dieu. Dieu, qui est esprit lui aussi,
veut montrer I'amour qu'il nous porte
; 11 fait comprendre a certaines ames
jusqu'ou va cet amour, et nous porter
par la a chanter ses grandeurs.



268

CHAPITRE XIII

CONNAISSANCE DE
SOI ET
CONNAISSANCE DE
DIEU

A mon avis toutefois, nous
n'arriverons jamais a nous connaitre
nous-mémes, si nous ne cherchons a
connaitre Dieu. La vue de sa
grandeur nous montrera notre
bassesse ; celle de sa pureté, nos
souillures, et son humilité nous



269

découvrira combien nous sommes
loin d'étre humbles.

I vy a deux avantages a cette
considération. Le premier, c'est que
si une chose blanche parait
beaucoup plus blanche quand elle
est a coté d'une noire, et S1 une noire
au contraire parait beaucoup plus
noire a coté d'une blanche, il en est
de méme des perfections divines ;
elles paraissent beaucoup plus
¢clatantes quand elles sont mises en
regard de notre bassesses. Le
second, c'est que notre intelligence
et notre volonté acquierent une plus
haute noblesse et se disposent mieux
pour toutes sortes de biens quand
I'ame jette les yeux tour a tour sur
Dieu et sur elle-méme, tandis qu'il y
a beaucoup d'inconvénients a ne



270

considérer jamais que le limon de
Nnos miseres.

Si nous sommes toujours plongés
dans la considération de notre propre
misere, nous ne sortirons jamais de
la fange de la crainte, de la
pusillanimité¢ et de la lacheté. On se
dit : me regarde-t-on, ou non ? si je
suis cette voie, ne va-t-il pas
m'arriver quelque malheur ? oserais-
je entreprendre cette ceuvre ? ne
serait-ce pas la de l'orgueil de ma
part ? est-il bien qu'une personne
mis€rable comme moi s'occupe
d'une chose aussi ¢élevée que
'oraison ? Ne va-t-on pas concevoir
de moi une opinion trop favorable, si
je ne suis pas la voie commune a
tous les mortels ? les extrémes ne



271

sont pas bons, méme dans les
pratiques de vertu.

H¢las, mes freres, comme elles sont
nombreuses les ames a qui le démon
a di causer les plus graves
préjudices par des réflexions de ce
genre ! elles regardent comme de
I'humilité toutes ces pensées et
beaucoup d'autres encore. Cela vient
de ce que nous ne nous connaissons
pas encore. La connaissance de
nous-méme est déviée ; et s1 nous ne
sortons jamais de la considération de
nos miseres, il n'y a pas lieu de s'en
¢tonner. Aussi, mes fréres, portez
vos regards sur le Christ notre bien ;
c'est la que vous apprendrez la
véritable humilit¢ ; portez-les
¢galement sur les saints.



272

Mais il est bon de savoir combien
sont terribles les artifices et les ruses
que le deémon emploie pour
empécher les ames de se connaitre et
de se rendre compte du chemin
qu'elles doivent suivre.

O Seigneur, vous qui connaissez
toute vérité, daignez nous €prouver,
afin que nous nous connaissions.

Mais 1l faut, et telle est la volonté de
Sa Majesté, que nous prenions les
moyens d'atteindre ce but, nous
connaitre nous-mémes et ne pas
attribuer a notre ame les fautes qui
viennent de la faiblesse de
I'i'magination, de la nature ou du
démon.



273

CHAPITRE XIV

LA BONNE
CONSCIENCE

Oh ! quel bien précieux que de
n'avoir point offens¢ Dieu ! par-la,
nous tenons enchainés les valets et
les esclaves de l'enfer ; car enfin il
faut, bon gré mal gré, que toutes les
créatures lui obéissent. Mais la
différence qu'il y a entre eux et nous,
c'est qu'il le servent de force et que
nous le faisons de bon cceur... Ainsi
donc, que le Seigneur soit content de
nous, et nous les tiendrons a distance



274

; 11s ne pourront nous nuire en rien,
malgré toutes leurs tentations et
toutes la perfidie de leurs
stratagemes.

Veillez donc a tenir votre conscience
pure : c'est 1a un point de la plus
haute  importance. Travaillez-y
jusqu'a ce que vous soyez tellement
résolus a ne plus offenser Dieu, que
vous soyez préts a perdre mille vie
plutot que de commettre un péché
mortel ; et veillez avec le plus grand
soin a ne jamais tomber dans le
péché véniel, je parle du péché
véniel de propos délibéré. Car pour
tous les autres, qui donc ne les
commet en grand nombre ? il y a des
fautes que 'on commet
délibérément, et en toute
connaissance de cause ; mais il en



275

est d'autres ou tout se passe si
rapidement que commettre le péché
véniel et le remarquer, c'est tout un ;
et dans ce cas nous n'avons pas le
temps de discerner ce que nous
faisons. Quant aux péchés véniels, si
petits qu'ils soient, qui se
commettent avec pleine réflexion,
Dieu nous en préserve. Songeons
donc surtout que ce n'est pas peu de
chose que d'offenser une si haute
Majesté, quand nous savons que ses
regards sont fixés sur nous. C'est Ia,
a mon avis, un péché qui n'est que
trop prémédite. Nous semblons dire
: Seigneur, cela vous déplait, mais je
le ferai quand méme ; je sais tres
bien que vous me voyez et que vous
ne voulez pas de cette action ; tout
cela, je le sais parfaitement, mais



276

j'aime mieux suivre mon caprice et
mon propre penchant que votre
volonté. Et un péché de cette sorte
serait peu de chose ! je n'en crois rien
I'si legere que puisse Etre la faute en
sol, elle est grande, et tres grande, a
cause de la réflexion qui
I'accompagne.

Si vous voulez, mes freres, acquérir
cette crainte de Dieu, considérez, je
vous en prie, combien 1l est
important de comprendre ce que
c'est que l'offense de Dieu. Efforcez-
vous d'y penser trés souvent pour
enraciner profondément cette vertu
dans vos ames : il y va de votre vie,
et de beaucoup plus encore. Tant que
vous ne l'aurez pas, vous devez
exercer une grande, oui, une grande
vigilance sur vous-mémes, vous



277

cloigner de toutes les occasions et
compagnies qui ne vous aideraient
pas a vous rapprocher davantage de
Dieu. Appliquez-vous sérieusement
a vaincre votre volonté dans toutes
vos actions.



278

CHAPITRE XV

LA SIMPLICITE

L'entendement se remue aussi pour
remercier Dieu en termes ¢€légants.
Mais la volonté, en demeurant dans
son repos et ne levant pas méme les
yeux a l'exemple du publicain, rend
a Dieu plus d'actions de graces que
ne le saurait faire I'entendement avec
tous les artifices de la rhétorique.



279

LA PAUVRETE

A mon avis, les honneurs, et les
richesses vont presque toujours de
pair ; celui qui désire les honneurs ne
hait point les richesses ; celui qui
hait les richesses se soucie peu des
honneurs.

Comprenez bien ceci. A mon avis,
les honneurs entrainent toujours
avec eux quelque attachement aux
revenus et aux richesses. C'est
merveille que de trouver dans le
monde un pauvre honoré ! serait-il



280

digne de 1'étre, on en fait peu de cas.
Mais la vraie pauvreté, celle que 1'on
embrasse pour Dieu seul, entraine
avec elle une honorabilit¢ qui
s'impose a tous. Elle n'a a contenter
que Dieu. Or 1l est bien certain que
tant que nous n'avons besoin de
personne, nous comptons beaucoup
d'amis ; je le sais par mon expérience
personnelle.

Il a été composé beaucoup d'écrits
sur cette vertu ; je ne saurais en
comprendre l'excellence ni surtout
en parler ; aussi pour ne point la
rabaisser sous prétexte de la louer, je
m'arréte. J'ai dit seulement ce que j'ai
vu. J'avoue que je me suis laissé
entrainer a vous en parler ; et c'est
seulement maintenant que je m'en
apercois, mais puisque c'est fait, que



281

ce soit pour lI'amour de Dieu. Nos
armes sont dans la sainte pauvreté.
Aux début de notre Ordre, nos
bienheureux peres l'avaient en telle
estime et ¢taient si fideles a
I'observer qu'ils ne se réservaient
rien d'un jour a l'autre, comme me 1'a
appris quelqu'un qui le savait bien.
Des lors que nous ne la gardons plus
avec autant de perfection a
l'extérieur, gardons-la, au moins,
d'une manicre parfaite en notre
intérieur.



282

11

LA VERITABLE
HUMILITE ?

" Ma fille, la lumiére est bien
différente des téncbres ; je suis fidele
; personne ne se perdra sans le
savoir. Il se trompe celui qui veut
mettre son assurance dans les joies
spirituelles ; la véritable assurance
est le témoignage de la bonne
conscience. Que personne ne
s'imagine pouvoir par lui-méme
demeurer dans la lumiére, ou
empécher la nuit de venir ; cela



283

dépend de ma grace. Le meilleur
moyen pour l'ame de garder la
lumiere est de comprendre qu'elle ne
peut rien par elle-méme, et que tout
lui vient de moi. Bien qu'elle soit
dans la lumiére, elle tombe dans la
nuit des l'instant ou je me retire. La
véritable humilit¢ pour 1'ame
consiste a connaitre ce qu'elle peut et
ce que je puis. "



284

[11

LE SENTIMENT
MELANCOLIQUE

Ceux qui sont completement sous
l'empire de la mélancolie nous
inspirent de la compassion mais du
moins ils ne nuisent a personne ; et,
s'll y a un moyen de les maitriser,
c'est de leur inspirer de la crainte.

Dans le monastere, il faut que les
meélancoliques sachent qu'elles ne
doivent jamais suivre leurs caprices
et qu'elles ne les suivront pas ; mais



285

que, le moment venu, elles devront
obeir ; car le malheur pour elles est
de se croire indépendantes.
Toutefois le prieure peut ne point
leur commander, quand elle prévoit
de la résistance de leur part,
puisqu'elles n'ont pas en elles-
mémes le force de se surmonter ; elle
les dirigera avec toute I'habileté et
l'affection nécessaire pour les
amener, s'll est possible, a se
soumettre par amour. Ce moyen
serait bien préférable. 11 est
généralement efficace, quand on
leur montre beaucoup d'amour et
qu'on le leur prouve par des ceuvres
et par des paroles. Mais, qu'on le
sache bien, le meilleur moyen est de
les occuper beaucoup dans les divers
travaux du monastére pour leur



286

enlever le temps de se laisser aller a
leur 1magination ; car c'est 1a tout
leur mal.

Les mélancoliques sont vraiment
torturés par leurs afflictions
intérieures, leurs imaginations et
leurs scrupules ; elles gagneront
méme de grands mérites a les
supporter, bien qu'elles les appellent
toujours des tentations. Si encore
elles pouvaient se rendre compte que
cet ¢tat vient de leur mal, et si elles
n'en faisaient pas cas, ce serait pour
elles un profond soulagement.



287

CHAPITRE XVII

LA CRAINTE DE DIEU

Je ne songeais pas que rien ne peut
étre cache a celui qui voit tout. O
mon Dieu, que de maux ne causent
pas dans le monde le peu de cas que
I'on fait de cette vérit¢ ! comment
peut-on s'imaginer qu'une faute
commise contre vous puisse
demeurer secrete ? je suis persuadée
que nous eviterions de grands maux
sl nous comprenions que notre
intérét est, non pas de nous tenir a



288

I'abri des regards du monde, mais de
veiller a ne point vous déplaire.



289

CHAPITRE XVII

LA MORT DU VIEIL
HOMME

D'apres ce que j'ai lu, le phénix,
apres €tre passé par le feu, renait de
ses cendres avec une nouvelle vie ;
de méme aussi l'ame est toute
transformeée par ce feu divin d'ou elle
sort avec des désirs nouveaux et le
plus male courage. C'est ce qu'on
appelle le passage du vieil homme a
I'homme nouveau, cité dans les
Evangiles. Elle ne semble plus la
méme et commence a marcher avec



290

une pureté¢ toute nouvelle dans les
voies du Seigneur. Je suppliais donc
Sa Majest¢ de m'accorder cette
transformation et de m'aider a
commencer cette vie nouvelle a son
service.



291

CHAPITRE XVIII

UN SEIGNEUR ET AMI

Je comprenais que, s'il est Dieu, il
est Homme aussi et qu'il ne s'étonne
pas des faiblesses des hommes. Il
sait que notre mis€rable nature est
sujette a des chutes nombreuses par
suite du péché du premier homme
qu'il est venu réparer. Je puis traiter
avec lui, tout Seigneur qu'il est,
comme avec un ami.

Combien  inutiles sont les
intermédiaires pour vous aborder !



292

AIMER DIEU, C'EST
QUOI ?

Plus on connait Dieu, plus aussi on
l'aime et on le glorifie.

Lorsque Dieu montre clairement a
une ame ce qu'est le monde et le peu
qu'il vaut, ainsi que l'existence d'un
autre monde, la différence qu'il y a
entre les deux, 1'éternité de I'un, le
songe rapide de l'autre ; lorsqu'il lui
dévoile ce que c'est que d'aimer le
Créateur, ou la créature ; lorsque



293

I'ame connait cela, non seulement
par son intelligence ou par la foi,
mais par son experience, ce qui est
bien différent ; lorsqu'elle voit et
¢prouve ce qu'elle gagne a aimer le
Créateur, ce qu'elle perd a aimer la
créature, ce qu'est l'un, ce qu'est
l'autre ; lorsqu'elle voit encore
beaucoup d'autres vériteés que le
Seigneur enseigne a ceux qui
s'abandonnent a sa conduite dans
lI'oraison ou qu'il daigne instruire,
alors elle aime d'une manicre
beaucoup plus parfaite que ceux qui
ne sont pas ¢leves a cet état.

L'ame éclairée de la sorte possede un
amour purement spirituel. Les ames
que Dieu ¢leve a cet état sont des
ames génereuses, des ames royales.
Elles ne mettent point leur bonheur a



294

aimer quelque chose  d'aussi
misé€rable que nos corps, dont la
beaut¢ et la grace, cependant,
peuvent bien plaire a leurs yeux, et
dont elles loueront le Créateur. Mais
s'y arréter, sans passer outre a ce
premier mouvement de les aimer
pour ces seules qualités, cela non. Il
leur semblerait ainsi s'attacher a des
choses sans poids et chérir une
ombre. Elles ne laissent pas toutefois
d'avoir de la reconnaissance pour
eux et les payent de retour en les
recommandant a Dieu, car c'est lui
qu'elles chargent de ce soin. Elles
comprennent que I'amour dont on les
honore vient de lui, puisqu'il semble
qu'elles n'ont rien en elles-mémes
qui mérite d'étre aime, et que si on



295

les aime, c'est parce que Dieu les
aime.

Apres avoir bien tout considéré, je
pense quelque fois que s'il ne s'agit
pas de personnes qui puissent nous
aider a acquérir les bien parfaits, il y
a un profond aveuglement a vouloir
étre aim¢e des autres. Remarquez, en
effet, que si nous désirons l'affection
du prochain, nous y recherchons
toujours quelque intérét ou une
satisfaction personnelle. Quel profit
pouvons-nous donc retirer a étre
aimes.

Mais, quoique notre amour soit bon,
il nous est tres naturel de désirer €tre
aimés. Or, lorsque vous venez a
recevoir cette paye, vous
reconnaissez qu'elle n'est qu'une



296

paille légere ; tout cela n'est que de
l'air ; ce dont des atomes que le vent
emporte. Lorsqu'on nous a beaucoup
aimés, que nous en reste-t-il ? aussi
ceux sont je parle ne se soucient-ils
pas plus d'étre aimés que de ne 1'étre
pas, a moins qu'il ne s'agisse de ceux
qui, comme je l'ai dit, peuvent nous
aider a acquérir la perfection ; ils
comprennent que, sans leur
dévouement, 1ls succomberaient
promptement sous le poids de la
faiblesse humaine. Ceux-la, direz-
vous, n'aiment donc, et ne savent
aimer personne si ce n'est Dieu ? je
réponds qu'ils aiment beaucoup plus
: leur amour est plus vrai, plus ardent
et plus utile ; enfin c'est de 'amour.
Ils sont toujours beaucoup plus
portés a donner qu'a recevoir ; telle



297

est leur disposition a l'égard du
Createur lui-méme. Leur amour, je
vous l'assure, est vraiment digne de
ce nom, tandis que ces affections
basses de la terre I'ont usurpée et ne le
méritent point. Vous me direz encore
: s'ils n'aiment pas les choses qu'ils
voient, sur quoi se porte leur
affection ? a la vérité, ils aiment ce
qu'ils voient, et s'affectionnent a ce
qu'ils entendent. Or, ce qu'ils voient
est stable. Si donc ils aiment, ils ne
s'arrétent pas au corps : ils jettent le
regard sur 1'ame et examinent s'il y a
en elle quelque chose qui mérite
d'étre aimé¢ ; s'ils n'y découvrent
encore rien a aimer, mais seulement
quelque commencement de vertu ou
quelque disposition au bien, qui
permet de supposer qu'en creusant



298

cette mine, on y découvrira de 1'or,
leur amour ne redoute aucune
fatigue ; les choses les plus pénibles,
ils les accomplissent volontiers pour
le bien de cette ame.

L'amour fait considérer le travail
comme un repos.

L'amour seul donne de la valeur a
toutes choses.



299

11

LES MARQUES DE
L'AMOUR

Peut-€tre ne savons-nous pas ce que
c'est qu'aimer, et je ne m'en
¢tonnerais pas beaucoup. Celui qui
aime le plus n'est pas celui qui a le
plus de consolations, mais celui qui
est le plus résolu a contenter Dieu en
tout, a faire tout son possible pour ne
point l'offenser, a le prier toujours
davantage pour I'honneur et la gloire
de son Fils, ainsi que pour
I'exaltation de I'Eglise Catholique.



300

Telles sont les marques de 1'amour.
N'allez pas vous imaginer cependant
qu'il faille, pour aimer
véritablement, ne jamais songer a
autre chose, et que tout est perdu
pour vous Ssi vous venez a vous
distraire tant soit peu.



301

[I1

LA CONFIANCE EN
DIEU

Nous sommes faibles et nous ne
pouvons aucunement nous fier a
nous-mémes ; au contraire, plus nos
résolutions seront fermes, moins
nous devons avoir confiance en nous
; car c'est en Dieu seul que doit étre
notre confiance. Mais lorsque vous
reconnaitrez en vous une véritable
crainte de Dieu, il ne sera plus
nécessaire d'avoir tant de timidité et
de contrainte. Le Seigneur vous



302

secourra, et la bonne habitude que
vous aurez contracté vous aidera a
ne pas l'offenser.



303

CHAPITRE XIX

LA SOUFFRANCE

J'en ai fait souvent l'expérience :
chaque fois que I'on s'applique des le
début d'une entreprise a agir
uniquement pour Dieu, il veut, pour
augmenter nos merites, que nous
sentions de la frayeur avant de
mettre la main a I'ccuvre. Plus la
frayeur est grande, plus aussi, quand
on la surmonte, la récompense est
abondante et procure ensuite de joie.
Dés cette vie méme, sa Majesté
daigne payer ce courage par des



304

faveurs connues de ceux-la seuls qui
les ont goutées. Je le répete, j'en ai
fait l'expérience en beaucoup de
choses tres importantes ; et, si j'étais
une personne autorisée pour donner
un avis, je ne conseillerais jamais
d'écouter les craintes de la nature,
lorsqu'une bonne inspiration vient
souvent nous solliciter. Si nous
n'avons en vue que Dieu seul, nous
n'avons pas a craindre un insucces !
car 1l est Tout-Puissant.

Apres ces quatre jours de crise, je
restal dans un état tel que Dieu seul
peut savoir quelles tortures
intolérables j'endurais.

Tout ce temps passa dans une
résignation parfaite, et, a part les
débuts de mes souffrances, j'y



305

apportai méme une grande joie, car
elles ne me semblaient rien en
comparaison des douleurs et des
tortures que j'avais endurées au
deébut. Ma conformité a la volonté de
Dieu ¢était complete, alors méme
qu'il m'eGt laissée toujours en cet
¢tat. Il me semble toutefois que je ne
désirais guerir qu'afin d'étre dans la
solitude pour faire oraison d'apres la
méthode qui m'avait été enseignée.

Sans le secours de sa Majesté, il
paraissait absolument impossible de
golter tant de joie au milieu de
souffrances si cruelles.

Un jour, Notre-Seigneur me dit que
I'on n'est pas obéissant si I'on n'est
pas déterminé a souffrir ; je devais
considérer ce qu'il avait lui-méme



306

souffert, et tout me deviendrait
facile.

Je commencai alors a me rappeler
mes grandes résolutions de servir
Dieu, et mon désir de souffrir pour
lui ; je pensai en moi-méme que si je
voulais les mettre en ceuvre, je ne
devais pas chercher le repos ; si
j'avais des croix, elles seraient pour
mo1l une occasion de gagner des
mérites ; si les peines venaient
m'affliger, je n'avais qu'a les endurer
pour l'amour de Dieu, et elles me
tiendraient lieu de purgatoire. Que
pouvais-je redouter ? j'avais désiré
des croix ; celles-ci étaient bonnes ;
plus elles seraient pesantes, plus il y
aurait de mérité. Pourquoi manquer
de courage au service de Celui qui
¢tait mon supréme bienfaiteur ?



307

Il me serait impossible, malgré mes
efforts, de lui demander des joies ou
de les désirer, car je vois qu'il n'a eu
lui-méme sur la terre que la croix
pour partage. Aussi, je le supplie de
me donner des épreuves ; cependant,
je le prie d'abord de m'accorder la
grace de les endurer.

Dans une vision, Jésus lui dit, a
propos d'elle et des sceurs du
monastere : " insiste pour que le
souci du temporel ne fasse pas
perdre la paix intérieure : je veillerai
sur vous, afin que rien ne vous
manque. On aura un soin particulier
des malades ; la prieure qui les
néglige, ou méme qui n'est pas
attentionnée pour elles, ressemble
aux amis de Job. Elle les expose a
mangquer de patience, quand j'envoie



308

la maladie pour le bien de leurs
ames. "

n

Jesus lui dit sois-en bien
persuadée, ma fille, plus mon Pere
aime une ame, plus il lui envoie de
tribulations ; celles-ci sont en
rapport avec son amour. En quoi
puis-je moi-méme te montrer plus
d'amour, si ce n'est en voulant pour
tol1 ce que j'ai voulu pour moi ?
contemple mes plaies ; jamais tes
souffrances n'arriveront jusque-la.
Voila le chemin de la vérite.
Comprends-le, et tu m'aideras a
pleurer la perte ou courent les
victimes du monde dont les désirs,
les soucis et les pensées sont
complétement opposées a ces
vérités. "



309

O Seigneur, tout notre mal vient de
ce que nous n'avons pas notre regard
fix¢e sur vous.

Si Dieu ne vous accorde pas le don
de la contemplation, et s'il vous
donne ici-bas la croix, comme Jésus
lui-méme 1'a toujours portée, ne
vous en inquiétez pas trop. Quelle
meilleure preuve d'amiti¢ peut-il
nous montrer que de vouloir pour
nous ce qu'il a voulu pour lui ? et
peut-€tre aurions-nous moins de
m¢érite si nous ¢tions ¢€levez a la
contemplation.

Dieu, en effet, conduit ceux qu'il
aime par la voie des épreuves ; et
plus il les aime, plus il leur envoie
d'épreuves.



310

Ceux qui arrivent a la perfection ne
demandent pas a Dieu d'étre délivres
des souffrances, des tentations, des
persecutions ni des combats. C'est la
une autre preuve absolument siire et
des plus évidentes qu'ils sont diriges
par l'esprit de Dieu, et qu'ils ne sont
point dans [l'illusion, quand ils
regardent comme venant de sa main
la contemplation et les graces dont
ils sont favorisés.

Le Seigneur veut souvent que les
mauvaises pensé€es viennent nous
assaillir et nous affliger sans que
nous puissions les chasser ; il nous
tient dans les aridités ; il permet
méme parfois que nous soyons
mordus par les reptiles, C'est-a-dire
les souffrances, les troubles, les
douleurs afin de nous apprendre a



311

mieux nous en préserver ensuite ; il
veut voir ¢galement si notre douleur
de l'avoir offensé est profonde. Ne
vous découragez donc point, quand
il vous arrive de faire quelques
chutes ; reprenez aussitot votre
marche en avant.

D'une maniére ou d'une autre, 1l faut
porter sa croix, tant que nous
sommes sur cette terre.

Voyez maintenant, mes freéres, ce
que notre Dieu accomplit alors pour
cette ame afin qu'elle se reconnaisse
comme ¢tant désormais sa propriéte.
Il Tui donne de ses biens, et cela
méme que son divin Fils a eu sur
cette terre. Il ne saurait lui accorder
une plus haute faveur.

1 Pierre2v20a25:



312

S1 on supporte la souffrance en ayant
fait le bien, c'est une grace aux yeux
de Dieu. C'est bien a cela que vous
avez ¢té appelés, puisque le Christ
lui-méme a souffert pour vous et
vous a laissé son exemple afin que
vous suiviez ses traces, lui qui n'a
jamais commis de péché ni proféré
de mensonge : couvert d'insultes, il
n'insultait pas ; accabl¢ de
souffrance, il ne menagait pas, mais
il confiant sa cause a Celui qui juge
avec justice. Dans son corps, il a
porté nos péchés sur le bois de la
croix, afin que nous puissions
mourir a nos péchés et vivre dans la
justice : c'est par ses blessures que
vous avez ¢té guéris. Vous ¢étiez
errants comme des brebis ; mais a



313

présent vous é&tes revenus vers le
berger qui veille sur vous.

Je vous assure, mes freres, que les
croix, c'est-a-dire les souffrances ne
manquent pas a ces personnes qui
recoivent tant de faveurs de Dieu ;
mais ces croix ne les troublent point
et ne leur font point perdre la paix :
elles passent promptement comme
une vague ou quelque tempéte, et le
calme revient. La présence de Notre-
Seigneur, qui habite au-dedans de
ces ames, leur fait oublier aussitot
tout le reste.

Cette tempéte, je le répete, est rare.
Mais Notre-Seigneur le permet pour
que l'ame ne perde pas de vue ce
qu'elle est et reste toujours humble.
I la veut aussi pour qu'elle



314

comprenne davantage la
reconnaissance qu'elle lui doit
comme la grandeur de la grace
qu'elle en recoit et ne manque pas
d'en louer Sa Majeste.

Aucun d'entre vous ne doit
s'imaginer que Dieu veut seulement
combler 1'ame de délices ; ce serait
une erreur profonde. Sa Majesté ne
saurait nous faire une plus haute
faveur que celle de nous donner une
vie qui soit semblable a celle que son
Fils bien-aim¢ a menée sur la terre.
Aussi je regarde comme certain que
ces faveurs ont pour but de fortifier
notre faiblesse, afin de pouvoir
endurer a son exemple beaucoup de
souffrances. N'avons-nous pas vu
toujours que ceux qui ont approché
de plus prés Jésus-Christ Notre-



315

Seigneur ont €té ceux qui ont subi
les plus grandes €preuves ?

Ce que je voudrais, c'est que nous
travaillions a acqueérir ce zele et que
nos désirs comme nos oraisons aient
pour but, non de nous faire golter
des jouissances, mais de nous
procurer plus de force au service de
Dieu. Ne cherchons point a suivre
une voie qui n'est pas frayée, sous
peine de nous égarer au moment le
plus favorable. Il serait étrange de
nous 1imaginer que nous allons
obtenir ces faveurs de Dieu par une
autre voie que celle qu'a suivie
Notre-Seigneur et avec lui tous ses
saints. Loin de nous une pareille
pensée !



316

Qu'avez-vous posséder, Jésus-Christ
Notre-Seigneur, si ce n'est des
travaux, des douleurs et des affronts
? qu'avez-vous eu pour endurer les
affres indicibles de la mort, si ce
n'est le bois de la Croix ? enfin, 0
mon Dieu, si nous voulons étre vos
véritables enfants et ne point
renoncer a 1'héritage que vous nous
avez laiss€, nous ne devons point
fuir la souffrance. Vos armes, ce sont
vos cing plaies. Eh bien, mes filles,
tel doit €tre notre blason. Voulons-
nous avoir son royaume pour
héritage ? ce n'est ni par le repos, les
plaisirs, les honneurs, ou les
richesses que nous obtiendrons ce
qu'il a acheté au prix de tant de sang.

O Jésus, qu'elle est longue la vie de
I'homme ! et cependant on dit qu'elle



317

est courte. Sans doute, elle est
courte, 6 mon Dieu, puisqu'il s'agit
de gagner avec elle une vie sans fin ;
mais elle est trés longue pour 1'ame
qui aspire a voir son Dieu. Quel
remede  donnez-vous a  cette
souffrance ? il n'y en a point d'autre
que de l'endurer par amour pour
vous.

O Seigneur, que de feux différents il
y a en cette vie ! et comme on a
raison de se tenir dans la crainte ! les
uns consument I'ame, les autres la
purifient afin qu'elle vive et jouisse
¢ternellement de vous.

Prétendre a entrer au royaume de
Dieu et a jouir de ses délices, sans
vouloir prendre sur soi la plus petite



318

part des affronts et des souffrances
qu'll a endurés, c'est de la folie pure.



319

LES SOUFFRANCES
DE L'AME

Eh bien, considérons maintenant
ceux qui sont en enfer. Ils n'ont point
cette conformit¢ a la volonté de
Dieu, ni ce contentement, ni cette
suavité dont Dieu inonde I'ame ; ils
ne voient point de mérites a leurs
supplices ; mais ils souffrent
toujours de nouveaux tourments, je
veux dire de nouvelles peines
accidentelles.



320

Or si les tourments de 1'ame sont
beaucoup plus terribles que ceux du
corps, et ceux des damnes
incomparablement plus affreux que
les peines dont nous avons parlé,
quel supplice sera-ce pour ces
infortunés de voir que de pareilles
tortures n'auront jamais de fin ! je
vous l'assure, il est impossible de
faire comprendre combien les
souffrances de I'ame sont sensibles
et combien elles sont différentes de
celles du corps ; il faudrait en avoir
fait l'expérience. Le Seigneur lui-
méme veut que nous comprenions
cette vérit¢é pour que nous
reconnaissions mieux combien nous
lui sommes redevables de ce qu'il
nous a appelés a un état ou nous
avons l'espoir qu'il daignera dans sa



321

miséricorde nous préserver de
pareils supplices et nous pardonner
nos péchés.



322

11

LA SOUFFRANCE DU
CHRIST

Que ne devaient pas €tre les douleurs
du Christ durant sa vie ? car toutes
les choses ¢taient présentes a son
regard et il voyait sans cesse les
offenses énormes qui se
commettaient contre son Pere. Il n'y
a aucun doute pour moi : elles durent
étre beaucoup plus vives que les
souffrances de sa tres sainte Passion.



323

[I1

LE PURGATOIRE ICI-
BAS

Je connais plusieurs personnes qui
ont presque perdu tout jugement ;
mais elles sont humbles et craignent
la moindre offense de Dieu ; malgré
toutes les larmes qu'elles répandent
en secret, elles se conforment
strictement a  l'ob¢€issance et
souffrent en patience leur mal,
comme d'autres le leur. Sans doute
leur martyre est plus grand, mais
leur récompense au ciel n'en sera que



324

plus belle ; elles font leur purgatoire
sur la terre et n'auront pas a le faire
dans 1'autre monde.

Quatre ou cinq mois avant de fonder
ce monastere de Saint-Joseph a
Malagon, je rencontrai un jeune
gentilhomme, de haute naissance. Il
me dit que si je voulais établir un
monastere a valladolid, 11 me
donnerait trés volontiers une maison
qu'il y possédait avec un grand et
beau jardin ainsi qu'un magnifique
enclos de vigne. Il voulut me faire
immeédiatement la cession de cette
propriéte qui ¢tait d'une haute
valeur. J'acceptai l'offre. Je ne me
sentais gucre portée a fonder en cet
endroit, parce qu'il était ¢loigné
environ d'un quart de licue de la
ville. Comme I'offre m'était faite de



325

si bon cceur, je ne voulus pas
manquer de realiser la belle ceuvre
de ce gentilhomme, ni m'opposer a
sa dévotion.

Deux mois plus tard environ, il fut
pris d'un mal si subit qu'il perdit
I'usage de la parole, et ne put pas
bien se confesser ; mais il donna des
marques nombreuses de repentir et
mourut au bout de treés peu de temps
dans une localite tres ¢loignée de
l'endroit ou je me trouvais. Le
Seigneur me dit alors que son salut
avait été en tres grand danger ; mais
que, vu le service qu'il avait rendu a
sa Mere, lorsqu'il avait donné cette
maison pour y €tablir un monastere
de son Ordre, il avait eu piti¢ de lui ;
que son ame toutefois attendrait
jusqu'au jour ou l'on y célébrerait la



326

premiere messe pour tre délivrée du
purgatoire, et qu'elle en sortirait
alors.



327

CHAPITRE XX

LES POUVOIRS DU
MALIN ESPRIT

Quand les paroles viennent du
démon, non seulement elles
n'engendrent pas de bons effets,
mais elles en produisent de mauvais.
Sans parler de la grande aridité qui
lui reste, 1'ame ressent alors une
inqui¢tude semblable a celle que, par
une permission de Dieu, j'ai
¢prouvée souvent au milieu de
grandes tribulations et de diverses
peines intérieures. Il produit une



328

inqui¢tude dont on ne peut découvrir
la cause. Il semble que I'ame résiste,
se trouble et s'agite sans savoir de
quoi, car ce que le démon lui fait
entendre n'est pas mauvais, mais
plut6t bon.

Le gott et les plaisirs que procurent
les paroles du démon différent
souverainement, a mon avis, de ceux
qui viennent de Dieu. Le démon
néanmoins, pourrait, par ces
douceurs, tromper celui qui ne
connait pas et n'a jamais savour¢ les
delices du Seigneur. Je désigne par
la une joie, une consolation douce,
forte, pénétrante, délicieuse,
tranquille ; car je ne donne pas le
nom de dévotion a certaines
affections de 1'dme qui se
manifestent par des larmes, ni a ces



329

petits sentiments qui, comme des
fleurs naissantes, se fanent au
premier souffle de la persécution.

Quand le démon nous parle, il ne
procure a l'ame aucun calme
intérieur. Il la laisse plutot comme
saisie de frayeur et en proie a un
grand dégolt. Mais j'en suis bien
persuadée, il ne trompera pas, et
Dieu ne lui permettra pas de tromper
une ame qui se defie absolument
d'elle-méme, qui est préte, tellement
sa fo1 est vive, a endurer mille morts
pour défendre un seul article du
Credo. Avec cet amour de la foi que
Dieu lui infuse de suite et qui
constitue sa foi vive et forte, elle
s'applique sans cesse a se conformer
aux enseignements de 1'Eglise. Elle
s'éclaire pres des uns et des autres ;



330

elle est enfin tellement affermie dans
ces verités de foi que, malgré toutes
les révélations possibles, verrait-elle
le ciel entrouvert, elle ne se laisserait
pas €branler sur un seul des points
que 1'Eglise nous propose de croire.

Je ne veux gofter ni joie, ni repos, ni
aucun autre bien ; ce que je veux,
c'est I'accomplissement de la volonté
de Dieu. Tels €taient mes sentiments
; J'en étais bien certaine, ce semble,
et je pouvais l'affirmer. Si, en effet,
ce Maitre est Tout-Puissant, comme
je le crois et je le sais, si les démons
sont ses esclaves, comme la foi ne
me permet pas d'en douter, quel mal
peuvent-ils me faire a moi, des lors
que je suis la servante de ce Seigneur
et de ce Roi ? pourquoi n'aurais-je
pas la force de combattre contre tout



331

I'enfer réuni ? je prenais a la main
une croix et i1l me semblait en vérité
que Dieu me donnait du courage. En
tres peu de temps, je me vis toute
transformeée et je n'aurais pas craint
de me mesurer avec tous les démons
a la fois ; il me semblait qu'avec cette
croix, je pouvais facilement les
vaincre tous. Aussi, je leur disais :
maintenant, venez tous, je suis la
servante de Dieu, je veux voir ce que
vous pouvez contre moi !

Ce qui est hors de doute, a mon avis,
c'est qu'ils avaient peur de moi. Je
me trouvai si tranquille et si rassurée
contre eux tous que toutes mes
craintes  antérieures se  sont
dissipees. Il me semblait que j'étais
pour eux un objet de terreur. A mon
avis, ils sont tellement laches que,



332

s'ils se voient meprises, ils n'ont plus
aucun courage. Ces ennemis
n'attaquent que ceux-la seuls qu'ils
voient déja se rendre a discrétion, ou
les justes que le Seigneur destine a
retirer un plus grand bien de
I'épreuve et de la tentation.

Si les démons nous causent de
I'effroi, c'est que nous nous
troublons nous-mémes par notre
attachement aux honneurs, aux
richesses et aux plaisirs. Ils nous
voient lutter avec eux contre nous-
mémes, aimer et rechercher ce que
nous devrions avoir en horreur ; et
alors ils unissent leurs efforts aux
notres et nous font le plus grand mal.
Nous leur fournissons nous-mémes,
pour qu'ils les retournent contre
nous, ces armes qui devaient servir a



333

notre défense. C'est une vraie piti¢ !
mais, SlI nous pratiquons un
renoncement absolu pour I'amour du
Sauveur, si nous embrassons sa
croix, si nous nous appliquons a le
servir en toute vérité, le démon
prend la fuite. Il redoute comme la
peste les dispositions fondées sur la
vérité. Il est ami du mensonge, et le
mensonge méme ; aussi il ne fera
jamais de pacte avec celui qui
marche dans la vérité. S'il voit notre
entendement obscurci, il emploie
toutes ses ruses pour fermer
completement nos yeux a la lumicre.
Vient-il a rencontrer quelqu'un
d'assez aveugle pour chercher son
repos dans les vanités d'ici-bas aussi
futiles, en wvérité, que des jeux
d'enfants, il reconnait a ces signes,



334

que ce n'est qu'un enfant ; aussi il le
traite comme tel ; 1l s’enhardit a lui
livrer de nouveaux combats non pas
une fois, mais souvent.

Plaise au Seigneur que je ne sois pas
du nombre de ces insensés ! que sa
Majesté daigne m'accorder la grace
d'estimer comme repos ce qui est
repos, comme honneur ce qui est
honneur, comme plaisir ce qui est
plaisir, et de ne pas faire tout le
contraire ! oh ! alors, je me moque
de tous les démons, et ce sont eux
qui me craindront. Je ne puis
concevoir les  craintes  qui
provoquent ces exclamations : le
démon ! le démon ! quand nous
pouvons dire : mon Dieu ! mon Dieu
I et faire ainsi trembler I'esprit des
ténebres. Ne savons-nous pas qu'il



335

ne peut faire le moindre mouvement,
si Dieu ne le lui permet ? pourquoi
donc ces frayeurs ?

C'est en effet un grave inconvénient
pour une ame d'€tre timide et d'avoir
une autre crainte que celle d'offenser
Dieu. Nous sommes au service d'un
Roi tout-puissant, d'un Maitre si
grand qu'il peut tout et commande a
tout. Nous n'avons rien a redouter, si,
nous suivons, sous son regard, le
sentier de la wvérité avec une
conscience pure. Aussi, n'ayons
jamais d'autre crainte que celle
d'offenser méme légerement celui
qui a l'instant méme peut nous
anéantir. S'1l est content de nous, il
n'est aucun de nos ennemis qui ne
soit obligé de s'humilier devant
nous. On pourra me dire : cela est



336

vral, mais ou trouver l'ame assez
droite pour contenter Dieu en tout, et
n'avoir pas sujet de craindre ? mais
Dieu ne nous traite pas comme le fait
le monde ; 1l connait notre faiblesse.
Quant a I'ame, elle découvre en elle-
méme des signes non €quivoques
d'un véritable amour pour Dieu.
Lorsqu'elle est arrivée a cet état dont
je parle, son amour ne demeure plus
caché comme au début, mais ainsi
que je l'ai déja dit, elle le manifeste
par la véhémence de ses transports et
du désir de voir Dieu. Tout est pour
elle dégolt, fatigue et tourment,
excepte de se tenir en sa compagnie
ou de se dévouer pour sa gloire. Il
n'y a pas de repos qui ne soit pour
elle une fatigue ; car elle se voit
absente de son véritable repos. Ainsi



337

donc, les marques de cet amour, bien
loin de demeurer cachées, sont au
contraire trés manifestes.

Si le démon perd une seule ame, il
en perd en méme temps une foule
d'autres, comme l'expérience le lui a
prouve. Considérez cette multitude
d'ames que Dieu a attirées a son
service par le moyen d'une seule.
Voyez le milliers de conversions
operees par les martyrs ou par une
vierge comme sainte Ursule ! qui
pourra dire combien d'ames ont été
retirées des mains du démon par
saint

Le démon, a mon avis, ne peut,
malgré tous ses efforts, lier nos
puissances et nous troubler ; car
enfin la raison reste a l'ame pour



338

considérer que le démon ne peut
aller au-dela de ce qu'il plait a Dieu
de lui permettre.

Les peines que le démon donne ne
sont jamais accompagnées de saveur
ou de paix ; elles sont plutot pleines
d'inquiétude et de trouble.

Le démon est impuissant a
représenter des  choses  qui
produisent dans I'ame des opérations
profondes, comme la connaissance
de la grandeur de Dieu ou la
connaissance de nous-mémes, ou
encore I'humilité, qui lui apportent
tant de paix, de calme et de profit.

Sa Majesté sait tirer le bien du mal ;
et le chemin par lequel le démon
voudrait vous perdre vous servira a
gagner de nouveaux mérites.



339

Un homme tres instruit a dit que si le
démon, qui est un grand peintre, lui
représentait bien au vif l'image de
Notre-Seigneur, il ne s'en attristerait
point ; il s'en servirait pour aviver sa
dévotion, et ferait ainsi la guerre au
démon avec ses propres armes. Bien
que le peintre soit plein de malice,
nous ne devons pas pour cela
manquer de réverer l'image qu'il
nous présente, si elle représente
Celui qui est pour nous la source de
tous les biens. Il trouvait tres
mauvais le conseil donné par
quelques-uns de faire des gestes de
mepris a ces images ; car, d'apres lui,
nous devons révérer celle de notre
Roi partout ou nous la voyons.

Pour moi, j'en suis persuadée, le
démon se sert de la mauvaise



340

humeur dans le but de chercher a
séduire les ames, et, a moins d'une
extréme vigilance de notre part, il y
parvient. Le principal effet de cette
humeur est d'obscurcir la raison ; et
quand la raison est obscurcie, que ne
feront pas les passions ? il semble
que la ou il n'y a plus de raison, 1l y
a de la folie.

Dieu nous préserve de ces
nombreuses sortes de paix qui se
trouvent chez les mondains ! qu'il ne
nous laisses jamais en faire
experience, puisqu'elles n'apportent
qu'une guerre qui ne finit plus !
voyez l'un de ces mondains : il s'en
va tres tranquille, malgré ses
¢normes péchés, et il est si calme
malgré les vices ou il est plongé,
qu'il n'éprouve plus les remords de la



341

conscience. Or cette paix, est un
signe que le démon et lui sont amis.
Tant que ce mondain vivra, le démon
ne veut pas lui faire la guerre. Iy a
des gens si pervers qui, pour eviter
cette guerre, et non pour témoigner
leur amour de Dieu, se tournent un
peu vers lui. Mais ceux qui agissent
de la sorte ne persévereront pas
longtemps dans son service. Des que
le démon s'apercoit de leurs
sentiments, 1l leur donnent de
nouveau les plaisirs de leurs gofts, il
les rameéne a son amitié, jusqu'a ce
qu'il les tienne la ou il leur donne a
entendre combien fausse ¢€tait leur
paix. De ceux-la, nous n'avons pas a
parler, qu'ils s'arrangent avec le
démon, la ou ils se trouvent !



342

LES TENTATIONS DU
DEMON

Eh bien ! la premicre chose a faire
maintenant, c'est de déraciner en
nous l'amour de notre corps. Ce
point est tres difficile, car beaucoup
de personnes sont fort soucieuses de
leur santé.

Le démon représente a l'esprit que
I'on doit se soigner pour suivre et
garder la regle du monastere ; et I'on
veille alors avec tant de soin sur sa



343

santé, (toujours dans la louable
intention de suivre et de garder la
regle), que l'on meurt sans l'avoir
suivie completement durant un
mois, ni peut-&tre un seul jour. Si le
démon commence a nous effrayer
par la crainte de perdre la santé, nous
ne ferons jamais rien.

Lorsque nous sentons certaine
consolations, nous ne savons pas, en
effet, si elles viennent de Dieu, ou du
démon. Si elles viennent du démon,
elles sont trés dangereuses, parce
que son but est de nous inspirer de
I'orgueil. Si elles viennent de Dieu,
nous n'avons rien a craindre ; car
elles apportent avec elles I'humilité.

Les ames qui sont privées de telles
consolations se tiennent dans



344

I'humilité. Elles craignent qu'il n'y
ait eu de leur faute et elles
s'appliquent toujours a réaliser des
progres. Voient-elles les autres
répandre une seule larme, elles
s'imaginent que, n'en répandant
point elles-mémes, elles sont fort en
retard dans le service de Dieu ; mais
peut-étre seront-elles beaucoup plus
avancées que les autres. Les larmes,
quelque bonnes qu'elles soient, ne
sont pas toutes parfaites. L'humilité,
la mortification, le détachement et
les autres vertus offrent toujours plus
de sécurité, et n'exposent a aucun
danger. Soyez donc sans crainte ;
vous pouvez arriver a la perfection
comme les plus hauts contemplatifs.

Gardons-nous bien aussi, mes freres,
de certaines humilités que nous



345

suggere le démon. Il nous jette dans
les plus vives inquiétudes en nous
représentant la gravit¢é de nos
péchés, et il sait troubler ainsi les
ames de beaucoup de manieres. Il va
jusqu'a les ¢loigner de la
Communion et a les empécher en
particulier de faire oraison, sous
prétexte qu'elles en sont indignes.
S'approchent-elles de la sainte
Communion, elles se demandent si
elles se sont bien préparées ou non,
et elles perdent ainsi le temps
qu'elles auraient di employer a
profiter de la grace. Dans leur
trouble, elles vont parfois jusqu'a
s'imaginer qu'a cause de leur
indignité, Dieu les abandonne, et les
abandonne méme a tel point qu'elles
en arrivent presque a douter de sa



346

miséricorde. Tout ce qu'elles font
leur semble entouré¢ de dangers ;
toutes leurs bonnes ceuvres, si
excellentes qu'elles soient, leur
paraissent inutiles. Le
découragement leur fait tomber les
bras, elles se sentent impuissantes a
accomplir aucun bien, parce qu'elles
s'imaginent que tout ce qui est
louable chez les autres est mauvais
en elles.

Considérez bien, mes freres, ce que
je vais vous dire maintenant. Il peut
trés bien arriver que ce sentiment si
profond de votre misere soit parfois
un acte dhumilité, une vertu
véritable ; mais parfois aussi ce peut
étre une tres grave tentation. Je le
sais, parce que je suis passés par la.
L'humilité, si grande qu'elle soit,



347

n'inquicte pas, ne trouble pas, n'agite
pas I'ame, mais elle est accompagnée
de paix, de joie et de repos. Sans
doute la vue de sa misere lui montre
clairement qu'elle a meérité 1'enfer, et
la jette dans l'affliction ; 1l lui semble
qu'en bonne justice toutes les
créatures doivent l'avoir en horreur,
et c'est a peine si elle ose demander
miséricorde. Mais quand 1'humilité
est véritable, cette peine répand en
I'ame une telle suavité et un tel
contentement que 1'ame ne voudrait
pas en €tre privée ; elle ne trouble ni
n'étreint I'ame d'aucune angoisse ;
elle la dilate, au contraire, et la rend
plus apte au service de Dieu. Il n'en
est pas ainsi de l'autre peine. Elle
trouble tout, elle agite tout ; elle
bouleverse complétement 1'ame ;



348

elle est remplie d'amertume. A mon
avis, le démon voudrait nous faire
croire que nous avons de 'humilité
et, s'il le pouvait, nous amener
quelquefois a perdre toute confiance
en Dieu.

Lorsque vous vous trouverez dans
cette épreuve, détournez le plus qu'il
vous sera possible la pensée de votre
misere, et fixez-la sur la miséricorde
de Dieu, sur I'amour qu'il nous porte
et les souffrances qu'il a endurées
pour nous. Peut-étre méme, s'il s'agit
d'une vraie tentation, n'y réussirez-
vous pas, car le démon ne laissera
pas votre esprit en paix, et il
I'appliquera a des choses qui ne
pourront que le fatiguer davantage.
Ce sera déja beaucoup si vous



349

reconnaissez qu'il s'agit d'une
tentation.

De méme encore le démon nous
pousse a des pénitences excessives,
pour nous faire croire que nous
sommes plus pénitents que les
autres, et que nous faisons quelque
chose de méritant. Mais si vous vous
y livrez a l'insu de votre confesseur
ou de votre supérieur, ou si vous ne
les abandonnez pas quand on vous
I'ordonne, c'est wune tentation
manifeste. Ayez soin, au contraire,
d'obéir colite que cofite : car c'est en
cela que consiste la plus grande
perfection.

Voici encore une autre tentation tres
dangereuse : le démon nous inspire
la certitude que rien, a ce qu'il nous



350

semble, ne pourrait nous faire
retourner a nos fautes passees ou aux
plaisirs du monde : car nous savons
bien ce qu'est le monde, nous
n'ignorons point que tout passe ici-
bas, et ce qui nous plait par-dessus
tout, c'est le service de Dieu. Si cette
tentation se présente dans les
commencements, elle est trés
dangereuse. Forte d'une telle
assurance, 1'ame ne se met plus en
garde contre les occasions ; elle y
tombe, et plaise a Dieu que cette
seconde chute ne soit pas pire que la
premicre ! le démon voit en effet que
cette ame peut lui porter tort et €tre
utile a d'autres ; aussi n'omet-il rien
pour l'empécher de se relever. Quels
que soient donc les délices et les
gages d'amour que le Seigneur vous



351

donne, ne vous laissez jamais aller a
une seécurité telle que vous ne
craignez plus les rechutes, et tenez-
vous en garde contre les occasions
dangereuses.

Que peut-on imaginer de plus grand
que I'amour et la crainte de Dieu ? ce
sont deux places fortes, d'ou 1'ame
fait la guerre au monde et aux
démons. Ceux qui aiment vraiment
Dieu aiment tout ce qui est bon,
veulent tout ce qui est bon,
favorisent tout ce qui est bon, louent
tout ce qui est bon, s'unissent
toujours aux bons pour les soutenir
et les défendre. En un mot, ils
n'aiment que la vérité et ce qui est
digne d'étre aimé. Croyez-vous qu'il
soit possible a celui qui aime
vraiment Dieu, d'aimer en méme



352

temps les vanités ? croyez-vous qu'il
puise aimer les richesses, les plaisirs
de ce monde, les honneurs, les
querelles et les jalousies ? son
unique ambition est de contenter le
Bien-Aime. Il se meurt du désir
d'étre aimé de lui et consume sa vie
a rechercher les moyens de lui plaire
davantage. Et comment cet amour de
Dieu pourrait-il se cacher ? que non
' quand 1l est wvéritable, c'est
impossible ! voyez plutét un saint
Paul, une sainte Madeleine. Au bout
de trois jours, saint Paul commence
a manifester qu'il est malade
d'amour ; Madeleine I'a montré des
le premier jour. Et comme leur
amour ¢était évident ! 'amour, sans
doute, a des degrés. 1l se manifeste
plus ou moins, selon qu'il est plus ou



353

moins grand. S'il est petit, 1l se
montre peu. S'il est fort, 1l se montre
beaucoup. Mais qu'il soit faible ou
ardent, des lors qu'il est veéritable, il
se fait connaitre.

Mais si vous ressentez cet amour de
Dieu dont je viens de parler, et cette
crainte dont je vais vous entretenir
maintenant, réjouissez-vous, et
soyez dans la paix. Le démon
voudrait troubler votre ame et
I'empécher de jouir de faveurs si
¢levées ; voila pourquoi il vous
inspire de vaines erreurs, par lui-
méme ou par d'autres. Comme il ne
peut vous gagner a sa cause, il
cherche du moins a vous faire perdre
quelque chose, et s'applique a nuire
a des ames qui réaliseraient de
rapides progres si elles croyaient que



354

Dieu peut leur accorder des graces si
hautes, et combler de ses dons des
créatures aussi viles que nous ; mais
parfois, 1l semble vraiment que nous
ayons oubli¢ ses anciennes
miséricordes.

Croyez-vous que le démon ne gagne
pas beaucoup a nous inspirer toutes
ces craintes ? bien au contraire, et
cela de deux manieres : en premier
lieu, il effraie les ames qui entendent
parler de ces craintes et les détourne
de l'oraison, car elles ont peur d'étre
trompées, elles aussi. En second
lieu, i1l diminue le nombre de ceux
qui s'approcheraient de Dieu s'ils
savaient reconnaitre combien est
grande sa bonté, puisqu'elle peut
encore, je le répete, se communiquer



355

d'une fagon si intime a de pauvres
pécheurs comme nous.

Si 1'ame n'avait pas de tentation, le
démon lui causerait beaucoup de
mal ; il I'empécherait de gagner un
plus grand nombre de mérites, ne
serait-ce qu'en diminuant toutes les
occasions qui l'aideraient a en
acquérir, et il la laisserait dans un
ravissement continuel. Or, quand le
ravissement est continuel, je ne le
regarde pas comme slr ; et je ne
crois pas possible que l'esprit de
Notre-Seigneur subsiste toujours en
nous dans un méme ¢€tat durant notre
exil ici-bas.

Le démon, lui qui donne la paix a
I'ame pour ensuite lui livrer une
guerre beaucoup plus terrible.



356

Si 1'ame restait toujours unie a la
volonté de Dieu, elle ne se perdrait
certainement pas. Mais le démon
arrive avec tous ses artifices, et sous
prétexte de bien, 1l la fait se séparer
de cette volonté divine en de petites
choses, et 1'engage dans d'autres qu'il
lui représente comme n'étant pas
mauvaises ; peu a peu il en arrive a
obscurcir son entendement, et a
refroidir sa volonte¢ ; il développe en
elle 'amour-propre, jusqu'a ce qu'il
1'¢loigne enfin par des manquements
successifs de la volonté de Dieu et
I'amene a faire la sienne.

Il n'y a pas, en effet, de cloture si
¢troite ou le démon ne puisse
pénétrer, ni de désert si profond ou il
ne puisse arriver. Je vous dirai méme
une autre raison. Le Seigneur peut-



357

étre le permet de la sorte pour voir
comment se comporte cette ame
qu'il destine a en guider d'autres, et
11 vaut mieux, si elle doit étre
imparfaite, qu'elle le soit des le
début, que quand elle pourrait nuire
a beaucoup d'autres.

Voici le moyen qui me semble le
plus str au milieu de ces dangers.
Tout d'abord je suppose que nous ne
cessons jamais de demander a Dieu
dans notre oraison qu'il nous
soutienne de sa main ; nous devons
considérer toujours que, s'il vient a
nous abandonner, nous tombons
aussitot, comme c'est la vérité, au
fond de I'abime. Nous devons, en
outre, ne jamais avoir de confiance
en nous-mémes, car ce serait une
folie. N'avangons qu'avec précaution



358

et prudence ; examinons ou nous en
sommes dans la pratique des vertus,
si nous avancons ou reculons
quelque peu, en particulier dans
I'amour que nous devons avoir les
uns pour les autres, dans le désir
d'étre tenus pour les derniers ;
examinons, en outre, comment nous
accomplissons les devoirs ordinaires
de la vie. Regardons-y bien et
demandons a Notre-Seigneur de
nous éclairer ; nous verrons alors
aussitot nos profits ou nos pertes.

Notre amour-propre peut encore se
glisser en cela. Voici ce que j'ai
¢prouve moi-méme quelquefois.
Quand je venais de communier et
que l'hostie devait étre encore
presque tout entiere en moi, j'aurais
voulu, en voyant les autres sceurs



359

communier, ne pas l'avoir fait pour
le faire de nouveau. Ce désir se
reproduisait fréquemment ; dans les
débuts je n'y voyais rien de
répréhensible ; mais je finis par
remarquer qu'il y avait 1a plus de
satisfaction personnelle que d'amour
de Dieu. Quand, en effet, nous allons
communier, nous ¢éprouvons en
général de la douceur et de la
tendresse ; et c'est cela qui m'attirait.



360

CHAPITRE XXI

LE BIEN DES
EPREUVES

Toutes les épreuves font faire a 1'ame
des progres. Il ne nous est pas
possible d'ailleurs d'étre ici-bas des
anges ; ce n'est point notre nature.

Aussi je ne me trouble pas quand je
vois une ame aux prises a des
tentations tres violentes. Car si elle a
I'amour et la crainte de Dieu, elle en
sortira avec de grands profits.



361

Je I'al vu bien des fois par ma propre
expérience, il n'y a rien de plus
efficace que l'eau bénite pour
repousser les démons et les
empécher de revenir. La croix aussi
les met en fuite, mais ils reviennent.
La vertu de I'eau bénite doit étre bien
grande.



362

CHAPITRE XXII

LE PECHE

J'ai un grand compte a rendre a Dieu
pour les mauvais exemples que j'ai
donnée aux autres. Plaise a Dieu de
me pardonner si j'ai ét€¢ cause de
beaucoup de maux ; mon intention
n'était pas du moins aussi mauvaise
que mes actes.

Il n'y a pas de toxique au monde qui
empoisonne aussi promptement le
corps que l'orgueill ne tue la
perfection.



363

Je vous en conjure, mes freres,
sachez tirer profit de vos fautes, pour
bien connaitre votre misere, et
qu'elles nous donnent une meilleur
vue.

Il se présent encore beaucoup de
petites choses qui en soi ne
paraissent pas peche, et qui sont
cependant des fautes.

Aussi donc, mes filles, le Seigneur
conduit les ames par beaucoup de
voies ; mais tremblez si vous ne
regrettez pas les fautes que vous
commettez, car 1l est évident
qu'apres le péché, méme véniel,
vous devez ¢étre pénétrées de
douleurs jusqu'au plus intime.

Le péché nous a rendus si laches et
misérables que nous mesurons



364

toutes les vertus a la bassesse de
notre nature.

O mes freres, 6 mes freres, vous qui
étes les enfants de ce Dieu,
confiance, confiance ! la Majeste a
dit, vous le savez, que si nous nous
repentons des offenses que nous lui
avons causeées, elle ne se souviendra
plus de nos fautes et de nos malices.

Oh ! comme nous comprenons mal
que le péché est une guerre ouverte,
une guerre de tous nos sens et de
toutes les puissances de notre ame
contre Dieu !

On ne peche que quand on a la
connaissance du mal.



365

PECHE OU FAIBLESSE
?

Sa Majesté se plait a faire resplendir
ses ceuvres dans la faiblesse de ses
créatures, parce qu'alors elle fait
mieux €clater sa puissance et réalise
mieux le désir qu'elle a de nous
accorder ses faveurs. Aussi il vous
faut mettre a profit les vertus que
Dieu vous a donnés généreusement,
et rejeter les raisons que vous
fournissent votre entendement et
votre faiblesse, ne pas donner



366

'occasion d'augmenter cette
dernicre en vous demandant si telle
chose sera ou ne sera pas, si c'est oui
ou non a cause de vos péchés que
vous n'obtenez pas du Seigneur la
méme force que les autres. Ce n'est
pas le moment de penser a vos
péchés ; laissez-les de cote. Cette
humilité n'est pas de mise ici ; elle se
présente dans une mauvaise
conjoncture. Si on vient a vous
donner quelque chose qui vous
honore, ou si le démon vous pousse
vers une vie facile ou autres choses
semblables, craignez que par vos
péchés vous ne puissiez-vous
conduire avec rectitude. Mais
lorsque vous aurez a souffrir quelque
chose pour Notre-Seigneur ou pour
le prochain, n'ayez aucune crainte de



367

vos péchés. Vous pouvez apporter a
accomplir une de ces actions une
charité¢ si grande qu'elle suffira a
effacer tous vos peches ; c'est la ce
que le démon redoute et voila
pourquoi 1l vous rappelle a ce
moment vos péchés a la mémoire.
Soyez certains que le Seigneur
n'abandonne jamais les ames qui
I'aiment quand c'est pour lui seul
qu'elles s'exposent. Mais examinez
bien si vous n'avez pas d'autres vues,
comme celles d'un intérét personnel,
car je ne m'adresse qu'a ceux qui
veulent contenter le Seigneur dans la
plus grande perfection possible.

Voila pourquoi je vous le répete, si le
Seigneur daigne dans sa miséricorde
vous fournir 1'occasion d'accomplir
par amour pour lui des actes



368

vertueux, ne vous préoccupez pas
d'avoir éte pecheurs. Il faut que la foi
domine alors votre misere. Mais ne
vous €tonnez pas si, sur le point de
prendre votre détermination et
méme apres, vous ¢prouvez de la
crainte et de la faiblesse. N'en faites
pas cas, 2 moins que ce ne soit pour
vous tenir davantage sur vos gardes.
Laissez la chair se plaindre, c'est son
office. Considérez ce que dit notre
bon Jésus dans la priere qu'il fit au
jardin des Olives : " la chair est
faible " ; souvenez-vous de cette
sueur si extraordinaire et si pénible
dont il fut baigné. Or, si cette chair
divine et immaculée est faible, au
dire de Sa Majesté, comment
voulons-nous que la notre soit assez
forte pour ne pas sentir ici-bas la



369

persecution et les travaux qui
peuvent venir l'affliger ? mais au
plus fort des tourments, la chair sera
déja comme assujettie a l'esprit. Elle
unit alors sa volonté a celle de Dieu
et ne se plaint pas. Je me représente
maintenant comment notre bon
Jésus montre la faiblesse de son
humanité avant ses souffrances, et
une si grande force lorsqu'il y est
plongé. Non seulement il ne se plaint
pas, mais extérieurement il ne fait
rien qui montre de la faiblesse au
milieu de ses souffrances. En se
tenant au jardin des Oliviers, il dit :
" mon ames est triste jusqu'a la mort
", et lorsqu'il est attaché a la Croix,
ou il est déja mourant, il ne se plaint
pas. Quand il prie au jardin, il va
réveiller ses apdtres. Mais n'avait-il



370

pas plus de raison de se plaindre a sa
Mere et Notre-Dame, lorsqu'elle
¢tait au pied de la Croix, qui ne
dormait pas certes, mais qui souffrait
sans sa tres sainte ame et endurait
une cruelle mort ? car nous trouvons
toujours plus de consolations a
confier nos peines a ceux qui, nous
le savons comprennent nos épreuves
et nous aiment davantage. Ainsi
donc ne nous plaignons pas de nos
craintes, ne perdons pas courage en
voyant la faiblesse de nos efforts.
Mais travaillons a nous fortifier dans
I'humilité ; comprenons clairement
le peu que nous pouvons par nous-
mémes, car sans le secours de Dieu
nous ne pouvons rien. Nous devons
mettre notre confiance en sa
miséricorde, mais n'en mettre



371

aucune en nos forces ; tant que nous
n'en serons pas la, nous serons dans
la faiblesse. Ce n'est pas sans une
profonde raison que Notre-Seigneur
nous I'a montrée. Il est clair qu'il ne
craignait pas la faiblesse de la
nature, puisqu'il est la force méme. 11
a voulu aussi nous faire considérer
qu'au debut de la mortification tout
est pénible pour I'ame. Si elle
commence a renoncer a Ses aises,
elle en éprouve de la peine. Quand
elle foule aux pieds le point
d'honneur, c'est un tourment. Si elle
entend une parole déplaisante, c'est
un supplice intolérable. Enfin elle se
trouve abreuvée de tristesses
mortelles. Mais dés le moment ou
elle se sera  completement



372

déterminée a mourir au monde, elle
sera delivrée de toutes ces angoisses.



373

CHAPITRE XXIII

LA VANITE

C'etait une lumicre qui me montrait
le peu de valeur de tout ce qui se
passe et le prix d'autres biens qui
sont inestimables, parce qu'ils sont
¢ternels et que I'amour de Dieu nous
procure.

Je reconnus le peu de cas qu'il faut
faire des grandeurs ; car plus on est
¢leve, plus on a de soucis et d'ennuis.
La préoccupation ou l'on est de
soutenir la dignit¢ de son rang ne
laisse pas vivre. Il faut manger hors



374

de temps et de regle, parce qu'on doit
suivre les exigences de son état et
non de son temperament ; et bien
souvent on choisit les mets qui
conviennent au rang plutdt qu'au
gout.

Oh ! quelle faveur le Seigneur
accorde quand il donne sa lumicre a
une ame et lui montre les trésors
immenses qu'on acquiert a souffrir
pour lui ! on ne comprend bien cette
veérité qu'apres avoir tout quitté.
Celui en effet qui a quelque attache
a une chose, prouve par la qu'il
I'estime ; et s'il a de l'estime pour
elle, il lui en colitera forcément de
I'abandonner, cela lui causera de la
peine de la quitter ; des lors tout est
imperfection et ruine. C'est le cas de
rappeler le proverbe qui dit : celui-la



375

s'égare qui suit un égaré. Peut-on
s'imaginer plus de perte, plus
d'aveuglement et plus de malheur
pour une ame que d'estimer
beaucoup ce qui n'est rien !

O mon Dieu ! quelle vie que la notre
I comme elle est pleine de miseres !
nulle joie n'y est assurée, nulle chose
qui ne soit sujette au changement.

J'éprouve en moi une désir beaucoup
plus ardent que de coutume que Dieu
ait a son service des personnes
absolument détachées et nullement
arrétées par quoi que ce soit d'ici-
bas, puisque tout n'y est que
mensonge.

Si elle est parvenue a mépriser les
choses de ce monde, c'est qu'elle a
vu combien tout est vil ici-bas et



376

combien sont précieuses les
richesses spirituelles auxquelles rien
ne saurait €tre compare.

Ayons toujours notre pensée fixée
sur ce qui doit durer éternellement,
sans nous soucier des choses d'ici-
bas, qui disparaissent encore plus
vite que nous-mémes. Notre
royaume n'est pas sur la terre et tout
passe avec une effrayante rapidite.

O mon Dieu, 6 mon Dieu ! quel
terrible tourment est le mien, quand
je considere ce qu'éprouvera une
ame qui a toujours ¢Eté ici-bas
honorée, aimée, servie, estimée,
fétée, et qui, aussitdt apres la mort,
se voit perdue pour toujours et
comprend clairement que ses
supplices seront sans fin ! il ne lui



377

servira de rien alors de vouloir,
comme sur la terre, détourner sa
pensee des vérités de la foi. Elle se
verra a jamais separée de ces plaisirs
qu'il lui semblait n'avoir pas méme
commenc¢ a golter. Et en effet, tout
ce qui se passe avec la vie n'est qu'un
souffle.



378

LE DETACHEMENT
DES CHOSE CREEES

Parlons maintenant du détachement
ou nous devons étre. Il est tout pour
nous, s'il est parfait. Je dis qu'il est
tout pour nous : des lors, en effet,
que nous nous attachons seulement
au Créateur, et que nous nous
¢levons au-dessus de toutes les
choses créées, Sa Majesté nous
infuse les vertus de telle sorte que si,
de notre coOté, nous travaillons a
acquérir peu a peu la perfection dans



379

la mesure de nos forces, nous
n'aurons plus beaucoup a combattre.
Le Seigneur étendra sa main pour
nous deéfendre contre les démons et
le monde tout entier. Ne pensez-vous
pas qu'il est fort important et fort bon
pour nous de chercher a nous donner
tout entier et sans réserve aucune a
Celui qui est tout ? puisqu'il est, je le
répete, la source de tous les biens.

Voila pourquoi ceux qui s'en vont
loin de leur pays font bien, si cela les
aide au détachement ; mais le
détachement ne dépend pas, a mon
avis, de 1'¢loignement corporel ; il
consiste a s'unir généreusement au
bon Jésus, Notre-Seigneur. Comme
I'ame trouve tout en lui, elle oublie
tout le reste. Neéanmoins
I'¢loignement des créatures nous



380

aide beaucoup au détachement,
jusqu'a ce que nous ayons compris
cette veérite.

Si donc nous nous surveillons
beaucoup, si chacun de nous ne
considere comme l'affaire la plus
importante de toutes le renoncement
a sa volonté¢ propre, une foule
d'obstacles nous enleéveront la sainte
liberté d'esprit et empécheront 1'ame
de prendre son vol vers le Créateur,
dégagée de tout ce qui est terre et
plomb. Voici un grand remede pour
cela. Considérons sans cesse que
tout est vanité et combien tout est
passager. Ce sera le moyen de
détourner notre affection de choses
st fragiles et de la porter a ce qui ne
finira jamais ; ce moyen, tout faible
qu'il paraisse, communique



381

néanmoins peu a peu a l'ame la plus
grande vigueur. Veillons, en outre,
avec beaucoup de soin a ne pas avoir
d'attache pour une chose, si minime
qu'elle soit.

C'est néanmoins chose rude encore
de nous détacher de nous-mémes et
de lutter contre notre nature, car
nous sommes fort unis a nous-
mémes et nous nous aimons
beaucoup.

La porte est ouverte ici a la véritable
humilité. Cette vertu et celle du
renoncement marchent toujours
ensemble, a mon avis.

La ou regnent le point d'honneur et
I'amour des biens temporels, il n'y a
point de détachement.



382

Il n'y a pas de sécurité en cette vie.

C'est une bien grande misere que
celle de notre vie ici-bas. Nous
devons toujours €tre comme ceux
qui ont des ennemis a leur porte ; ils
ne peuvent dormir ou manger que les
armes a la main, car ils redoutent a
tout instant que I'on ne fasse quelque
breche a leur forteresse. O mon
Seigneur et mon Bien, comment
voulez-vous que nous aimions une
vie si misérable ? il nous serait
impossible de ne pas vouloir et de ne
pas demander que vous nous en
sortiez, si nous n'avions l'espérance
de la perdre pour vous, ou de la
consacrer veritablement a votre
service, et surtout Ssi nous ne
comprenions que telle est votre
volonté.



383

L'union a tout ce qui n'est pas Dieu
n'apporte ni délices, ni satisfaction,
ni paix, ni joie. Quant a 1'union avec
Dieu, elle est au-dessus de toutes les
joies de la terre, de toutes les délices,
de touts les contentements, et les
surpasse de beaucoup.

Son détachement des créatures est
beaucoup plus profond parce qu'elle
constate maintenant que seul le
Créateur peut la consoler et Ia
satisfaire.

Plus on est plonge dans les choses du
monde, plus aussi on oublie de
rechercher ce qui est éternel.

C'est, en effet, quand on est privé des
biens temporels que I'on acquiert les
biens spirituels ; et ceux-ci, a coup



384

sir, nous procurent un autre
rassasiement et une autre paix.

On se ré¢jouit d'avoir de la fortune,
mais on ne considere pas que ces
biens ne nous appartiennent pas, que
Dieu ne nous les a donnés que
comme a ses intendants, pour les
distribuer aux pauvres ; or, il faudra
lui rendre un compte exact de tout le
temps qu'on les aura gardés
inutilement dans le coffre, sans en
faire profiter les pauvres qui
pouvaient souffrir.

Il est bon de n'accorder aux richesses
que l'estime qu'elles méritent.

il n'y a pas de sécurité pour nous ici-
bas.



385

CHAPITRE XXIV

IDOLES ET STATUES

Entrant un jour dans l'oratoire, je
vois une statue qui représentait le
Christ tout couvert de plaies. La
dévotion qu'elle inspirait fut si
grande qu'en la voyant je me sentis
completement bouleversée, tant elle
rappelait ce que le Seigneur avait
enduré pour nous. Une telle douleur
s'empara de moi, que mon coeur
semblait se briser. Je me prosternais
aux pieds de mon Sauveur, en
répandant un torrent de larmes, et le



386

suppliais de me donner enfin la force
de ne plus l'offenser.

J'avais lu dans un livre que c'était
une imperfection d'avoir des images
curieuses ; aussi, je ne voulais plus
qu'il en restat une seule dans la
cellule. D¢ja il m'avait semblé
conforme a la pauvreté¢ de n'avoir
que des images en papier ; quand
donc je fis ensuite cette lecture, je
n'en voulais plus que de cette sorte.
Voici ce que le Seigneur me dit a un
moment ou je ne songeais plus a cela

" ce n'est pas la une bonne
mortification. Lequel vaut le mieux
? la pauvreté ou la charit¢ ? c'est
¢videmment la charité ; ne laisse
donc point de coté ce qui peut la
réveiller, et ne l'enléve point a tes
religieuses ; le livre que tu as 1a parle



387

non des images, mais des ornements
et des dessins artistiques qui les
entourent. La ruse du démon
consiste précisément a enlever aux
luthériens tout ce qui pourrait
réveiller leur amour pour Dieu ;
voila pourquoi ces infortunés
courent a leur perte. "

Chaque fois, en effet, que nous
voyons une belle image, nous ne lui
refusons pas notre estime, méme
dans le cas ou nous savons qu'elle est
l'ceuvre d'un homme mauvais. Nous
ne nous préoccupons pas du peintre
pour ne pas nous priver de la
dévotion que nous cause l'image. Le
bien ou le mal ne se trouve pas dans
la vision de l'image, elle-méme,
mais dans celui qui la regarde et n'en
tire pas profit faute d’humilité. Si



388

nous sommes humbles, le vision
serait-elle 1'ccuvre du démon, ne
nous causera aucun mal ; si, au
contraire, nous ne le sommes pas, la
vision, aurait-elle Dieu pour auteur,
ne produira aucun bon fruit en nous.

Supposons maintenant que le démon
produise ces visions pour nous faire
tomber dans l'orgueil. Si I'ame, qui
les regarde comme venant de Dieu,
s'humilie, reconnait qu'elle n'a point
m¢érité une telle grace, et s'efforce
d'étre plus fidele a servir Sa Majeste,
parce qu'elle se voit enrichie quand
elle n'est pas méme digne de manger
les miettes qui tombent de la table ou
sont assises les personnes qu'elle sait
ainsi favorisées, je veux dire, d'étre
la servante de ces ames ; si elle les
confond, commence a embrasser



389

généreusement la pénitence,
s'adonne davantage a l'oraison,
veille avec plus de soin a ne pas
offenser ce Seigneur de qui elle croit
recevoir cette faveur ; si enfin elle
obeit avec plus de perfection, je
l'affirme, le démon ne reviendra plus
la tenter, mais 1l s'enfuira tout
honteux, sans lui avoir caus¢ aucun
mal.



390

LAFOI ET LES
(EUVRES

Je désirais rendre quelque service a
Notre-Seigneur dans une
circonstance qui se présentait ; apres
réflexion, je m'en jugeai bien
incapable, et je dis en moi-méme :
pourquoi, Seigneur, voulez-vous
mes ceuvres ? 1l me répondit : " pour
voir ta volonté, ma fille. "

Dieu mesure notre récompense a
I'amour que nous lui portons. Cet



391

amour, mes freres, ne doit pas étre
un produit de notre imagination ; il
faut le prouver par les ceuvres. Ne
croyez pas néanmoins que le
Seigneur ait besoin de nos ceuvres ;
il se contente de trouver en nous la
volonté ferme de les accomplir,

O mes filles, que Dieu est un bon
payeur ! rien ne lui échappe ; il voit
tout ; il entend tout ! aussi, quelque
petits que soient les services que
vous puissiez lui rendre ne laissez
pas de les accomplir par amour pour
lui. Sa Majesté vous les paiera, car
elle ne regarde que I'amour qui vous
anime a les accomplir.



392

11

LES (EUVRES DE LA
FOI

Les actes intérieurs et les paroles
sont peu de chose par eux-mémes,
en comparaison de tout le meérité
qu'il y a a conformer nos ceuvres.
Que ceux d'entre-vous qui ne pourra
réussir a faire l'un et lautre
immeédiatement s'y exerce peu a peu.
Qu'il sache plier sa volonté, s’il veut
que l'oraison lui profite.



393

Jetez les yeux sur le Crucifie, et
toutes les difficultés vous paraitront
peu de chose. Quand Sa Majesté
nous montre son amour par des
ccuvres si €tonnantes et des
tourments si ¢pouvantables,
comment pretendrait-on lui plaire
par de simples paroles ? savez-vous
quand on est vraiment spirituel ?
c'est quand on se fait l'esclave de
Dieu et que, a ce titre, non seulement
on porte son empreinte qui est celle
de la Croix, mais qu'on lui remet sa
liberté, afin qu'il puisse nous vendre
comme les esclaves de I'univers tout
entier, ainsi qu'il I'a ¢ét¢ lui-méme.
D'ailleurs si nous ¢tions traités ainsi,
il n'y aurait aucune injustice pour
nous, mais au contraire une tres
haute faveur. Dés lors que I'on n'est



394

pas déterminé a ce sacrifice, on n'a
pas, croyez-moi, réalisé¢ beaucoup de
progres. Car tout cet édifice, je le
répete, a pour fondement 'humilité.
Tant qu'il n'y a pas une humilite
vraie, Notre-Seigneur, méme dans
votre avantage, ne I'¢leévera pas tres
haut, pour ne pas l'exposer a crouler.

Ainsi donc, pour que cet €difice ait
des fondements solides, chacun
d'entre vous doit s'appliquer a étre le
plus petit de tous et I'esclave de tous.
Vous examinerez bien, en outre,
comment et par quel moyen vous
pouvez leur €tre agréables et leur
rendre service.

Pour atteindre ce but, le fondement
de votre édifice ne doit pas reposer
uniquement sur la pricre et la



395

contemplation. Si vous ne cherchez
pas a acquerir les vertus, et si vous
ne vous y exercez pas, vous resterez
toujours comme des nains ; et encore
plaise a Dieu que votre état soit
seulement de ne pas grandir, car,
vous le savez, celui qui n'avance pas
recule ! pour moi, je regarde comme
impossible que I'amour, 1a ou il est,
se contente de rester dans le méme
ctat.



396

CHAPITRE XXVI

LA TOLERANCE DE
DIEU

Dieu, je pense, a permis qu'a cause
de mes péchés, mes soi-disant
confesseurs se soient trompés et
m'aient trompés.



397

LA PATIENCE DU
SEIGNEUR

Ne vous découragez point si vous ne
répondez pas immediatement a la
voix du Seigneur. Sa Majesté sait
attendre des jours et des années,
surtout quand elle découvre en nous
de la persévérance et de bon désirs.



398

CHAPITRE XXVII

POURQUOI NE
POUVONS-NOUS PAS
VOIR DIEU ?

L'ame qui a offensé¢ Dieu congoit
beaucoup plus de douleur et
d'affliction a la vue de l'amour si
plein de tendresse et de douceur que
manifeste ce visage ineffablement
beau, que de crainte a la vue de sa
Majesté.

Et si vous ne voiliez pas votre
grandeur, comment une Aame si



399

souillée et meprisable oserait-elle
s'approcher si souvent de la sainte
table et s'unir a une telle Majesté ?
que les anges et toutes les créatures
vous louent de ce que vous daignez
ainsi accommoder vos mysteres a
notre faiblesse ! pour nous faire jouir
de faveurs si souveraines vous
prenez soin de ne point nous effrayer
par votre pouvoir infini ; sans cela,
pauvres et fragiles comme nous
sommes, nous n'oserions jamais
prétendre a un tel bonheur, et il
pourrait nous arriver ce qui advint a
un laboureur. Voici le fait ; je le sait
d'une maniere certaine. Il trouva un
trésor qui dépassait de beaucoup tout
ce que son esprit borné pouvait
imaginer. Se voyant en possession
de ce bien, il concut une telle



400

affliction, un tel souci de ne savoir a
quoi l'employer, qu'il tomba dans
une tristesse profonde et ne tarda pas
a en mourir. Si, au lieu de trouver ce
trésor tout a la fois, il I'elit recu par
parties, il aurait pu s'en servir pour
soutenir son indigence, il et golté
plus de joie que dans la pauvreté et
il n'en elit pas perdu la vie.

O richesse des pauvres ! comme
vous savez admirablement secourir
les ames ! au lieu de leur découvrir
en une fois tous vos trésors, vous les
leurs montrez peu a peu.

Si vous regrettez de ne pas le voir
des yeux du corps, considérez que
cela ne vous convient pas.



401

CHAPITRE XXVIII

SOUS LE REGARD DE
DIEU

Sans doute, nous sommes tous sous
le regard de Dieu : mais, a mon avis,
les ames qui s'occupent d'oraison y
sont d'une maniere spéciale, parce
qu'elles voient qu'il les considere ;
les autres, au contraire, peuvent
durant plusieurs jours ne pas se
rappeler que Dieu les voit.



402

CHAPITRE XXIX

LES DONS DE DIEU

J'ai, ce me semble, beaucoup plus de
compassion pour les pauvres que
précédemment. Leur miseére me
touche avec tant de force et mon
désir de les secourir est tel, que si je
m'écoutais, je leur donnerais jusqu'a
mes vétements. Je n'ai aucune
répugnance a leur parler, ou a les
toucher. C'est 1, je le vois, un don de
Dieu.

Il me semble que je ne pourrais pas,
malgré mes efforts, avoir de la vaine



403

gloire, ni imaginer qu'une seule des
vertus qui sont en moi vient de moi ;
car, 1l y a peu de temps, je vis que,
durant de longues années, je n'en
avais possédé aucune.

Voici une comparaison sur les
dons de Dieu

Voyant donc les soldats présents et
désireux de le servir, le capitaine, qui
connait d'ailleurs leurs aptitudes,
leur distribue les emplois d'apres
leur valeur respective ; s'il ne les
trouvait pas présents, il ne leur
confierait aucune charge, et ne leur
demanderait aucun service. Il en va
de méme pour Dieu.

CHAPITRE XXX



404

LA VIE APRES LA
MORT

O mort, 6 mort, je ne sais comment
on peut te redouter, puisque c'est en
tol qu'est la vie ! mais, d'un autre
coté, comment ne pas la craindre,
quand on a pass¢€ une partie de son
existence a ne pas aimer son Dieu ?

Depuis cette faveur que j'ai eue dans
l'oraison, je ne crains presque plus la
mort que j'avais toujours tant
redoutée. Mourir me semble
maintenant la chose la plus facile
pour celui qui sert Dieu, puisqu’en
un instant 1'ame est délivrée de la



405

prison du corps et placée dans le lieu
de son repos. Ce vol d'esprit, ces
ravissements ou Dieu nous ¢€leve et
nous découvre des secrets si
profonds ressemblent, je crois, a ce
qui se passe au moment ou l'ame
sortant du corps se voit tout a coup
en possession du souverain Bien. Je
ne parle pas des douleurs de la
séparation ; il n'y a pas a en faire
grand cas ; d'ailleurs ceux qui auront
aime véritablement Dieu et meéprisé
toutes les choses d'ici-bas doivent
avoir une mort plus douce.

Considérez que c'est Dieu qui vous
défend de vos ennemis. Si tout cela
ne suffit pas pour vous retenir,
sachez que vous ne pouvez rien
contre son pouvoir, et que tot ou tard
vous devez expier dans un feu



406

éternel cet exces d'audace et de
hardiesse.



407

CHAPITRE XXXI

LE BONHEUR DU
ROYAUME DU CIEL

Maintenant voici, a mon avis, le
bonheur immense que l'on gofte,
entre beaucoup d'autres, dans le
royaume du ciel. L'ame n'y fait plus
aucun cas des choses de la terre ; elle
trouve le repos et la gloire au-dedans
d'elle-méme ; elle se réjouit de la
joie de tous ; elle possede une paix
perpétuelle ; elle éprouve une
satisfaction profonde en voyant que
tous les ¢lus sanctifient ou louent le



408

Seigneur et bénissent son nom, sans
que personne ne l'offense. Tous, en
effet, 'aiment, et 1I'ame elle-méme
n'a d'autre occupation que celle de
I'aimer ; elle ne peut cesser de
I'aimer, parce qu'elle le connait.
C'est de la sorte que nous I'aimerions
sur la terre, si nous le connaissions ;
sans doute ce ne serait ni avec la
méme  perfection, ni  aussi
essentiellement que les habitants du
ciel ; mais nous l'aimerions d'une
tout autre maniere que nous le
faisons.



409

CHAPITRE XXXII

LA TRINITE

Il fit donné a mon ame, par une
certaine représentation ou image de
la vérité, de voir, autant du moins
que ma faiblesse en ¢tait capable,
comment il y a trois personnes en un
seul Dieu. Il me semblait, que ces
trois personnes me parlaient, qu'elles
se reproduisaient distinctement au
dedans de mon ame et me disaient :
a partir de ce jour, tu verras en toi du
progrés sur trois choses dont
chacune de nous te fais don : la



410

charité, la joie dans la souffrance et
le sentiment de cette charité qui
s'enflammera dans ton ame. Je
compris le sens de ces paroles du
Seigneur : " les trois personnes
divines habiteront dans I'ame qui est
en état de grace. " Je voyais, en effet,
la sainte Trinité présente au-dedans
de moi de la maniere que j'ai
exposee.

Ce qui fut représenté a mon esprit, ce
sont trois personnes distinctes, qu'on
peut voir et a qui on peut parler
séparément. Depuis lors, j'ai
considére que le Fils seul a pris la
chair humaine, ce qui montre bien
cette vérité. Ces trois personnes
s'aiment, agissent en commun et se
connaissent. Mais si chacune est par
elle-méme, comment disons-nous



411

que les trois ne sont qu'une seule
essence ? or nous le croyons. C'est 1a
une vérit¢ absolue, et je serais préte
a endurer mille morts pour la
soutenir. Ces trois personnes n'ont
qu'une seule volonté, qu'un seul
pouvoir, qu'une seule autorité. Aussi
I'une ne peut rien sans l'autre, et
toutes les créatures n'ont qu'un seul
Créateur. Le Fils pourrait-il sans le
Pére créer une fourmi ? non ; car ils
n'ont qu'un seul pouvoir ; il en est de
méme du Saint-Esprit. Il n'y a donc
qu'un seul Dieu tout-puissant, et les
trois personnes ne sont qu'une méme
Majesté. Quelqu'un pourrait-il aimer
le Pere sans aimer le Fils et le Saint-
Esprit ? non ; celui qui honore l'une
de ces trois personnes les honore
toutes les trois ; celui qui en offense



412

une offense les trois. Le Pere peut-il
¢tre sans le Fils et sans le Saint-
Esprit ? non ; parce qu'ils ne sont
qu'une seule essence, et la ou se
trouve l'un d'entre eux, 1ls se
trouvent tous les trois ; on ne saurait
les séparer.

A propos de la trinité ; trois en un :
mais leur volonté est une.

Les trois personnes de la Trinité sont
distinctes, mais une seule substance,
un seul pouvoir, une seule sagesse et
un seul Dieu.

Jean 14 v 23 : si quelqu'un m'aime,
il gardera ma parole, et mon Pere
'aimera et nous viendrons vers lui et
nous nous ferons une demeure chez
lui.



413

Bien que l'union soit la jonction de
deux choses en une seule, ces deux
choses peuvent se séparer et
subsister chacune de son coté ; on
voit ordinairement, en effet, que
cette faveur de l'union que Notre-
Seigneur accorde passe
promptement, et que l'ame reste
ensuite privée de cette compagnie ;
du moins dis-je, elle ne la sent pas.

Je dirai que 1'union dont il s'agit peut
etre comparée a celle de deux
cierges de cire qui sont si bien unis
que leur lumiere n'en est plus qu'une
; ou bien a la meche, a la lumicre et
a la cire qui ne sont qu'un seul cierge.



414

CHAPITRE XXXIII

AVIS ET PENSEES
DIVERSES

Si j'avais un conseil a donner aux
parents, je leur dirais de bien
considérer avec qui leurs enfants
sont en rapport a cet age ; car ils
courent un grand danger, vu que
notre nature est plutdt portée au mal
qu'au bien, comme l'expérience me
I'a prouvée.

Je suis effrayée parfois quand je vois
les torts causés par une mauvaise
compagnie ; si je n'en avais fait



415

I'expérience, je ne pourrais jamais le
croire. C'est surtout au temps de la
jeunesse que le danger doit étre plus
grand. Aussi, je voudrais que les
parents instruits par mon exemple
fussent tres vigilants sur ce point.

La vertu qu'on voit briller chez les
autres est tres contagieuse.

Le Seigneur m'a accord¢ la grace de
procurer du contentement a toutes
les personnes avec lesquelles je me
suis trouvée et d'en €tre treés aimée.

Notre-Seigneur semblait chercher et
chercher encore les moyens de me
ramener a lui. Une circonstance
pouvait, ce me semble, justifier
quelque peu ma conduite passée, si
je n'avais eu tant de fautes a me
reprocher. Il s'agissait, en effet, de



416

relations qui semblaient pouvoir
aboutir a une alliance honorable
pour moi.

Ce que je regardais avant tout, c'était
le bien de mon ame. Quant a mon
repos, je n'en tenais aucun compte.

Je communiais et je me confessais
beaucoup plus souvent. Mon ame le
désirait d'ailleurs. J'affectionnais
extrémement la lecture des bons
livres. Un repentir trés profond
s'emparait de moi, des que j'avais
offens¢ Dieu ; et souvent, je m'en
souviens, je n'osais plus faire
oraison, car je redoutais comme un
grand chatiment la douleur cruelle
que je devais y ressentir de l'avoir
offensé. Cette disposition prit
ensuite de telles proportions que je



417

ne sais a quoi comparer un pareil
tourment. Jamais cependant il n'y
eut de crainte, ni petite, ni grande ;
mais quand je me rappelais les
delices dont le Seigneur me
favorisait dans l'oraison, ou
I'¢tendue de mes obligations envers
lui, et que je voyais de quelle
maniere déplorable je le payais de
retour, j'en demeurais accablée. Je
me reprochais vivement de répandre
tant de larmes pour mes fautes,
quand je constatais mon peu
d'amendement. Mes résolutions et
mon chagrin ne suffisaient pas a me
préserver des chutes, des lors que je
m'exposais aux occasions. Mes
larmes me semblaient trompeuses, et
mes fautes apparaissaient ensuite
plus grande a mes yeux, car je voyais



418

la grace que le Seigneur me faisait de
les pleurer et d'en concevoir un si vif
regret.

Plaise a Dieu qu'on n'y prenne pas
pour vertu ce qui est pécheé, comme
cela m'arrivait treés souvent ! il est si
difficile de faire comprendre cette
vérité que le Seigneur doit lui-méme
y mettre la main d'une facon
spéciale.

C'est 1a, ce me semble, une ruse que
le démon emploie, parce qu'elle sert
admirablement son but. D'un c6té, il
pousse les ames fideles a ne point
manifester leurs désirs ardents
d'aimer Dieu et de lui plaire, tandis
que, de l'autre, il excite les ames
mondaines a découvrir leurs
intentions coupables. Ces usages



419

sont tellement établis qu'on s'en fait
gloire, ce semble, et on rend
publiques les offenses qu'on fait a
Dieu sur ce point.

Dieu conduit les ames par des voies
différentes et des moyens tres divers.

Une ame qui se remet entierement
entre les mains de Dieu ne se
préoccupe pas plus su bien que du
mal qu'on peut dire d'elle, si elle
comprend bien qu'elle n'a rien d'elle-
méme et que la grice de le
comprendre vient évidemment de la
main du Seigneur.

Celui qui sera l'objet d'une faveur
excitera la jalousie de tous.

Voulant un jour me consoler, le
Seigneur me dit avec beaucoup



420

d'amour de ne pas avoir de chagrin.
Il ajouta que nous ne pouvions pas
en cette vie mortelle demeurer
toyjours dans le méme ¢Etat, que
tantot je serais dans la ferveur, et
tantot dans la paix, ou enfin dans les
tentations, mais que je devais
espérer en Lui et ne pas craindre.

A certaines heures, ma foi est tres
vive. Dieu, ce me semble, ne peut
abandonner I'ame qui le sert ; je n'ai
pas le moindre doute sur cette vérité.

Dieu m'a accordé par les visions
dont il m'a favorisée de plus vifs
désirs de le servir, une soif plus
grande de solitude, un détachement
plus complet des choses d'ici-bas,
comme je l'ai dit ; il m'a donné a
comprendre par la le peu de cas qu'il



421

faut faire de tout, alors méme qu'il
s'agirait de laisser ceux et celles avec
qui j'¢tais liee par l'amitie ou la
parente.

On peut ainsi comparer la nature, sa
beauté, ses bienfaits, ses qualités,
mais aussi ses défauts, qui ne sont
autre chose que des moyens qui nous
révelent cette perfection qui ne peut
venir que de Dieu, et qui nous
inspire les plus vifs désirs de le
Servir.

Apres ses faveurs elle se trouve
beaucoup plus humble et désireuse
de servir toujours un Maitre si
puissant qui peut réaliser ce que
nous ne pouvons méme pas
comprendre sur la terre.



422

J'étais un jour tres préoccupee des
moyens de réformer 1'Ordre, quand
Notre-Seigneur me dit : " fais ce qui
est en ton pouvoir ; laisse-moi agir et
ne te préoccupe de rien ; jouis des
faveurs dont tu es comblée, car elles
sont grandes. Mon Pere met ses
delices en toi, et le Saint-Esprit
t'aime. "

Jésus lui dit : " tant que I'on est sur la
terre, le profit spirituel ne consiste
pas a se procurer pres de moi de plus
grandes joies, mais a accomplir ma
volonté. "

Il ajoute : " préviens-les de ne pas se
guider par un seul passage de la
sainte Ecriture, mais de considérer
aussi les autres : eh quoi !



423

pourraient-ils par hasard me lier les
mains ?

" De quoi t'affliges-tu, pauvre petite
pécheresse ? ne suis-je pas ton Dieu
? ne vois-tu pas combien je suis
offensé la-bas ? si tu m'aimes,
pourquoi n'as-tu pas de douleurs des
offenses qui me sont faites ? "

Les vois par lesquelles Dieu conduit
les ames sont différentes.

Si on met les gens en prison, c'est
afin qu'elle ne puisse pas
communiquer aux autres un mal
incurable.

Sachez que Dieu peut tout et que
nous n'avons de pouvoir qu'autant
qu'il nous en accorde.



424

Toutes les personnes qui veulent
tendre a la perfection, doivent fuir de
mille lieues des paroles comme les
suivantes : " j'avais raison ; on m'a
fait tort ; celle qui m'a fait cela
n'avait pas raison. "

En nous surmontant dans des choses
méme tres petites, nous nous
habituons a remporter la victoire
dans les grandes.

Dieu nous préserve de dire, lorsque
nous ferons quelque chose
d'imparfait : nous ne sommes pas des
anges, nous ne sommes pas des
saints ! bien que nous ne le soyons
pas, considérez quel avantage il y a
a penser que nous pourrions le
devenir avec l'aide de Dieu, si nous
nous y appliquions. Ne craignez pas



425

qu'il nous manque, si nous ne
négligeons rien de notre part.

Il vous semble que j'arrive enfin a
traiter de I'oraison. Mais auparavant
j'ai a vous parler quelque peu d'une
chose trés importante : elle concerne
I'humilité et est tres nécessaire. Nous
avons le plus grand intérét a
pratiquer sé€rieusement 'humilité.

Parfois le Seigneur vient tard, mais
alors il paie bien et i1l donne autant
en une seule visite qu'il a donné peu
a peu a d'autres en plusieurs années.

La vraie humilité consiste beaucoup
a accepter promptement et avec joie
ce qu'il plait au Seigneur d'ordonner
a notre égard, et a nous considérer
comme indignes d'étre appelés ses
serviteurs.



426

Voulez-vous savoir si vous €tes
vraiment avances dans la vertu ? que
chacun d'entre vous examine s'il se
croit le plus misérable de tous, et s'il
le manifeste par des ceuvres qui
portent les autres dans la voie du
progres et du bien. Si out, alors vous
¢tes sur le bon chemin.

Nous méditons sur le monde ou la
fragilit¢ de ses biens pour les
mépriser ; et, sans nous en douter,
nous nous occupons de plusieurs
choses qui nous plaisent en lui.

Veuillez considérer que le Seigneur
appelle tout le monde. Or, il est la
vérité méme ; on ne saurait douter de
sa parole. Si son banquet n'était pas
pour tous, il ne nous appellerait pas
tous, ou alors méme qu'il nous



427

appellerait, 1l ne dirait pas : " je vous
donnerai a boire. " Il aurait pu dire :
venez tous, car enfin vous n'y
perdrez rien, et je donnerai a boire a
ceux qu'ill me plaira. Mais, je le
répete, 1l ne met pas de restriction ;
oui, 1l nous appelle tous. Je regarde
comme certain que tous ceux qui ne
resteront pas en chemin boiront de
cette eau vive. Plaise au Seigneur,
qui nous le promet, de nous donner
la grace de la chercher comme il faut
I je le lui demande par sa bont¢
infinie.

Le vrai serviteur de Dieu, en effet,
celui que Sa Majeste ¢claire et
conduit dans la voie slre a cela de
particulier, qu'au milieu des terreurs
du chemin, il sent croitre en lui le
désir de ne point s'arréter.



428

Notre-Seigneur prend tout en
compte, et s'accommode en tout a
nos desirs.

Ne craignez pas qu'il laisse sans
récompense la plus simple action,
comme celle de lever les yeux au ciel
en vous souvenant de lui.

S1 Dieu demeure au milieu de nous,
c'est uniquement pour nous aider,
nous encourager et nous soutenir,
afin que cette volonté du Pere céleste
dont nous avons parlé s'accomplisse
en nous.

Voila tout le bien que peut souhaiter
ici-bas une ame vraiment spirituelle,
parce qu'elle trouve la une sécurité
profonde.



429

Ainsi donc, mes freres, appliquez-
vous, autant que vous le pourrez
sans offenser Dieu, a étre affables, a
vous conduire, vis-a-vis de toutes les
personnes avec lesquelles vous
aurez a traiter, de telles sortes
qu'elles aiment votre conversation,
désirent imiter votre maniere de
vivre et d'agir, ne s'effraient pas
enfin et ne s'effarouchent pas de la
vertu.

Quand Dieu accorde ses faveurs a
certaines ames, ce n'est pas parce
que ces ames sont plus saintes que
d'autres a qui il les refuse, mais parce
qu'ill veut manifester sa grandeur,
comme nous le voyons dans saint
Paul et sainte Madeleine. Il nous
invite d'ailleurs par 1a a le louer dans
ses creatures.



430

Dieu, en effet, aime beaucoup que
nous ne fixions pas de limite a ses
ceuvres.

La véritable perfection consiste dans
I'amour de Dieu et du prochain.

N'allons donc pas croire que nous
entrerons au ciel si nous ne rentrons
en  nous-mémes, pour  nous
connaitre, pour considérer notre
misere, pour savoir quelles sont nos
obligations envers Dieu et implorer
souvent sa miséricorde ; ce serait
une folie. Le Seigneur lui-méme
nous dit : personne ne montera a
mon Pere si ce n'est par moi ; il a
ajouté : qui me voit, voit aussi mon
Pere. Or, 1'ame qui ne jette jamais sur
lui les regards, qui ne considere
jamais ses obligations envers lui, ni



431

la mort qu'il a endurée pour nous,
comment peut-elle le connaitre ? je
me le demande, comment peut-elle
accomplir de bonnes ceuvres a son
service ?

Considerons nos propre fautes, et
non celles du prochain.

Le manque de connaissance nous
fait souffrir dans le chemin spirituel.

Renongons a notre amour-propre et
a notre volonté propre ; détachons-
nous de toutes les choses de la terre
; livrons-nous a la pénitence, a
l'oraison, a la mortification, a
I'obéissance et a toutes les autres
pratiques de vertus que nous
connaissons.

L'amour n'est jamais oisif.



432

Voila comment Dieu nous donne a
comprendre quelque chose de ce
qu'il nous réserve au ciel, ou notre
bonheur ne sera jamais interrompu,
et ou nous serons a l'abri des travaux
comme des dangers auxquels on est
expose sur cette mer bouleversée pas
les tempétes.

L'ame, en effet, voit clairement que
si elle possede quelque bien, elle le
tient de Dieu et nullement d'elle-
méme ; car peu avant elle se voyait
pauvre et couverte de grands péchés.

Elle différencie la provenance des
paroles que l'ame entend parfois :
elles peuvent provenir soit du
démon, soit de Dieu, soit de la
propre imagination.



433

Elle ajoute : toutefois, que ne fera
pas le deémon avec toutes ces
imaginations qu'il représente a 1'ame
I i1l la plonge dans la peine et le
découragement.

Lorsque les paroles sont le produit
de l'imagination, elles ne conferent
ni certitude, ni paix, ni joie
intérieure.

L'ame est une méme chose avec
l'esprit.

Le Seigneur veut que nous nous
considérions comme si misérables
que nous ne meritons point que Sa
Majesté accomplisse de miracles,
mais que nous nous aidions en tout
ce qui dépend de nous. Pour moi, je
suis persuadée que telles doivent
étre nos dispositions jusqu'a la mort,



434

quelque parfaite que soit notre
oraison.

Ainsi donc, quand ce feu d'amour
n'est pas allumé dans la volonté et
que l'on ne sent pas Dieu présent, il
faut le chercher ; voila ce que Sa
Majesté veut que nous fassions.
Nous devons, comme saint Augustin
le dit, demander aux créatures quel
est celui qui les a faites.

I est tres important, quelque
spirituel que l'on soit, a ne pas fuir
les choses corporelles au point de
nous imaginer que méme la tres
sainte Humanité de Notre-Seigneur
nous fait tort.

Le Seigneur nous montre avec
¢vidence, par différentes manieres,



435

son amour dans des apparitions ou
des visions les plus admirables.

C'est pourquot, il arrive parfois que
I'ame qui ne songe nullement a étre
'objet d'une faveur et qui n'a jamais
cru l'avoir méritée, sent pres d'elle
Jeésus-Christ Notre-Seigneur, sans le
voir cependant des yeux du corps ni
des yeux de 1'ame. On appelle cela
une vision intellectuelle.

C'est une faveur de Dieu qui fait
naitre dans I'ame beaucoup de
confusion et d'humilité, tandis que le
démon produit un effet tout
contraire.

Cette présence de Dieu qui se tient a
notre cOté fait que notre attention est
sans cesse en éveil. Sans doute, nous
savons que Dieu est présent a toutes



436

nos ceuvres. Mais notre nature est
telle que nous l'oublions souvent,
tandis que I'ame favorisée de cette
grace n'a pas de distraction ; le
Seigneur, qui est pres d'elle, la
maintient toujours attentive.

Ces faveurs sont un secours, pour
aider 1'ame a devenir une grande

servante de Dieu, si elle fait ce qui
dépend d'elle.

Elle différencie toujours les visions
qui viennent soit de Dieu, soit du
démon, ou encore de I'imagination.

Pour le Sauveur, parler c'est agir.
Essayons de I'imiter.

Nous devons, méme dans la pratique
du bien, user de modération et de
mesure, sous peine de ruiner notre



437

sant¢ et de ne pouvoir jouir de ce
bien méme.

La force du ravissement veritable est
telle que toute résistance de notre
part est inutile ; de plus, il opere dans
I'ame des effet merveilleux. Le faux
ravissement, au contraire, n'opere
pas plus en elle que s'il n'avait pas
existe¢ ; ce qu'il produit, c'est une
fatigue dans le corps.

Croyez-moi, si l'amour de Dieu, ou
plutot ce qui nous semble tel, excite
nos passions de fagon a nous faire
tomber dans quelque faute, a
troubler la paix de l'ame éprise
d'amour ou a nous empécher
d'écouter la raison, il est clair que
nous nous recherchons nous-mémes.
Le démon, bien loin de s'endormir,



438

nous tendra de nouveaux pieges, au
moment ou il croira nous nuire
davantage.

Dieu préféere l'obéissance au
sacrifice.

On lie les fous et on les chatie pour
les empécher de tuer quelqu'un.

Nous devons recevoir avec
simplicité¢ ce que le Seigneur nous
donne.

Ce qui est nécessaire, c'est de nous
contenter de peu.

Je vous supplie d'avoir toujours des
pensées geénéreuses, car c'est par la
que le Seigneur vous donnera grace
pour que vos ceuvres le soient aussi ;
et croyez que c'est la un point
important.



439

Il n'y a rien d'impossible a celui qui
aime.

O mon Dieu, vous tuez, mais en
laissant plus de vie !

O chrétiens, il est temps de défendre
votre Roi et de lui tenir compagnie
dans l'isolement profond ou il se
trouve. Ils sont rares les vassaux qui
lui restent fideles ! c'est le grand
nombre qui marche a la suite de
Lucifer.

Considérez donc que ce qu'il nous
demande n'est rien, et que notre
intérét est de déférer a son désir.

La terre, si fertile qu'elle soit, ne
produit que des ronces et des épines,
quand elle n'est pas travaillée. Ainsi
en est-il de I'homme.



440

Quand vous serez avec beaucoup de
personnes, parlez toujours peu.

Gardez la modestie dans toutes vos
actions et dans vos rapports avec le
prochain.

Ne contestez jamais beaucoup,
surtout quand il s'agit de choses de
peu d'importance.

Parlez a tout le monde avec une joie
modérée.

Ne vous moquez d'aucune chose.

Accommodez-vous a 1'humeur des
personnes avec qui vous €tes ; soyez
joyeux avec ceux qui sont joyeux, et
tristes avec ceux qui sont tristes ;
enfin, faites-vous tout a tous, pour
les gagner tous.



441

Ne parlez jamais sans avoir bien
réfléchi a ce que vous allez dire, et
I'avoir beaucoup recommandé a
Notre-Seigneur, pour ne rien dire qui
puisse l'offenser.

Ne dites jamais rien de vous-mémes
qui puisse vous attirer des louanges :
comme de votre savoir, de vos
vertus, de votre naissance, SI VOUuS
n'avez pas l'espoir que cela sera utile
; mais encore devez-vous le faire
avec humilité, et considérer que ce
sont 1a des dons qui viennent de la
main de Dieu.

N'exagérez jamais les choses, mais
que votre sentiment soit exposé avec
modération.

Dans tous vos discours et
conversations  mélez  toujours



442

quelques mots de spiritualité ; par-la
vous éviterez les paroles inutiles et
les médisances.

Ne vous mélez pas de donner votre
avis en toutes choses. Faites-le
seulement quand on vous le
demande ou que la charite I'exige.

Si quelqu'un parle de choses
spirituelles, ¢coutez-le avec
humilité, comme si vous étiez son
disciple, et prenez pour vous ce qu'il
dira de bon.

Accomplissez toutes vos actions
comme si vous voyiez réellement la
divine Majesté¢ présente ; par ce
moyen |'ame fait de grands progres.



443

N'écoutez jamais le mal qu'on dit du
prochain, et n'en dites point si ce
n'est de vous-mémes.

Dirigez vers Dieu chacune de vos
actions, offrez-les-lui, et demandez-
lui qu'elle tourne a son honneur et a
sa gloire.

Quand vous étes dans la joie, ne
vous laissez pas aller a des rires
immodérés ; mais que votre joie soit
humble, modeste, affable et
¢difiante.

Considérez-vous comme le serviteur
de tous, voyez en tous le Christ,
Notre-Seigneur. Par 1a, vous serez
pleins de respect et de vénération
pour les autres.



444

Examinez votre conscience a
chacune de vos ceuvres et a toute
heure du jour. Apres avoir vu vos
fautes, appliquez-vous a vous en
corriger avec le secours de Dieu. Par
ce chemin vous arriverez a la
perfection.

Ne vous occupez pas des fautes du
prochain, mais de ses vertus et de
vos fautes personnelles.

Ayez toujours de grands désirs de
souffrir pour le christ en toutes
choses et en toutes occasions.

Faites chaque jour cinquante
offrandes de vous-méme a Dieu ; et
faites-les avec une grande ferveur et
un grand désir de posséder Dieu.



445

Considérez dans toutes les créatures
la providence et la sagesse de Dieu,
et tirez de chacune d'elles un motif
de le louer.

Détachez votre cocur de toutes
choses ; puis cherchez Dieu et vous
le trouverez.

Que la nourriture soit bien ou mal
apprétée, ne vous en plaignez pas ;
souvenez-vous du fiel et du vinaigre
que l'on présenta a Jésus-Christ.

Ne faite jamais une comparaison
entre une personne et une autre, c'est
1a une chose odieuse.

Dans les choses qui ne vous
regardent pas, n'apportez aucune
curiosité pour en parler ou vous en
informer.



446

Souvenez-vous de votre vie passée
pour la pleurer. Ne perdez point de
vue votre faiblesse présente, ni ce
qui vos manque pour parvenir de la
terre au ciel, afin de vivre dans la
crainte ; c'est 1a une source de grands
biens.

Habituez-vous a faire toujours
beaucoup d'actes d'amour, car ils
enflamment et attendrissent 1'ame.

N'oubliez jamais de vous humilier et
de vous mortifier et toutes choses
jusqu'a la mort.

Offrez toutes choses au Pere éternel,
en union avec les mérites de son Fils,
Jésus-Christ.

Soyez doux envers tout le monde, et
sévere pour vous-meémes.



447

Le jour ou vous communiez,
considérez a votre oraison du matin
que, malgré votre indignité, vous
allez recevoir votre Dieu, et a
I'oraison du soir, que vous l'avez
recu.

Apportez le plus grand soin a
acqueérir la perfection et la dévotion,
et que ces deux qualités se
retrouvent dans toutes vos ceuvres.

Considérez attentivement combien
les personnes sont changeantes, et le
peu de motifs que nous avons de
mettre en elles notre confiance. Et
ainsi  vous vous  attacherez
intimement a Dieu, qui ne change
point.

Chaque fois que vous communiez,
demandez a Dieu, par cette



448

miséricorde avec laquelle 1l se donne
a votre pauvre ame, quelque faveur
particulicre.

Bien que vous ayez beaucoup de
saints pour avocats, adressez-vous
surtout a saint Joseph, car il a
beaucoup de crédit aupres de Dieu.

Lorsque vous étes dans la tristesse
ou dans le trouble, ne cessez point
les bonnes ceuvres que vous aviez
coutume d'accomplir, ni l'oraison, ni
les pénitences ; le démon ne cherche
a vous troubler que pour les faire
abandonner. Appliquez-vous-y au
contraire plus que d'ordinaire, et
vous verrez avec quelle promptitude
le Seigneur vous comblera de ses
graces.



449

N'oubliez point que vous n'avez
qu'une ame ; que vous he MOurrez
qu'un fois ; que vous n'avez qu'une
vie bien courte, et une vie qui vous
est propre ; qu'il n'y a qu'une gloire,
et qu'elle est éternelle ; et alors vous
serez détach¢ de bien des choses.

Que votre désir soit de voir Dieu,
votre crainte de le perdre, votre
douleur de ne pas le posséder, votre
joie de ce qui peut vous élever vers
lui, et vous vivrez dans une grande
paix.

Saint Jean Chrysostome dit : le
véritable martyre ne consiste pas
seulement a répandre le sang, mais
aussi a fuir constamment le péché, a
accomplir et garder les
commandements de Dieu. La



450

véritable patience au milieu des
adversites est, en outre, un martyre.

Ce qui donne de la valeur a notre
volonté, c'est son union a celle de
Dieu, de telle sorte qu'elle ne veuille
que ce que veut Sa Majeste. C'est
une gloire que de posséder la charité
dans la perfection.

Le commencement de la pure
contemplation est ce qu'on appelle
oraison de quiétude.

Lorsque vous venez de communier,
faites en sorte, puisque vous vous
trouvez avec Notre-Seigneur en
personne, de fermer les yeux du
corps, d'ouvrir ceux de 1'ame et de
regarder en votre coeur.



451

Plaise au Seigneur de nous donner sa
lumicre afin que nous puissions nous
bien diriger en tout ! ainsi soit-il !



452

LEXIQUE

Affable : aimable et courtois,
accueillant.

Affranchir : rendre libre,
indépendant.

Amendement : modification

Aride : insensible, sans générosité ni
imagination.

Assujettir : soumettre quelqu'un a

une obligation stricte.

Consolation : réconfort,
soulagement (apporté a la peine de
quelqu'un).



453
Deférer : céder a quelqu'un par
respect.

Dépraver : pervertir, corrompre.

Diligence : soin attentif,
empressement, zele.

Divaguer : délirer, déraisonner.

Enhardir : donner de l'assurance a, se
permettre de.

Entendement : bon sens,
raisonnement, faculté de
comprendre.

Equivoque : qui suscite la méfiance,
suspect.

Frénésie : emportement, furie,
enthousiasme.

Gage : garantie, assurance, preuve.



454

Au jeu, pénitence choisie par les
autres joueurs et qu'on doit
accomplir lorsqu'on a perdu ou
commis une faute.

Hardi : qui manifeste de 'audace et
de la décision en face d'un danger,
d'une difficulte.

Hideux : qui est d'une laideur
repoussante, qui provoque un degott
moral.

Ignominie : action, parole infame.

[1luminative : ¢tat  d'éveil,
intelligence des choses spirituelles.

Incongru : qui va contre les regles du
savoir-vivre.

Incurable : qui ne peut étre guéri.

Indicible : qu'on ne peut exprimer.



455

Indulgence : rémission totale ou
partielle de la peine temporelle due
pour les péchés déja pardonnes.

Jubilation : joie intense.

Pusillanime : qui manque d'audace,
de courage, qui a peur des
responsabilités.

Quiétude : tranquillite, calme, repos.

Ratifier : confirmer ce qui a été fait
ou promis.

Ravir : plaire ¢énormément a
quelqu'un.
Sollicitude : soins  attentifs,
affectueux.

Suave : d'une douceur agreable.

Transi : pénétré, comme transperce
par une sensation de froid.



456

Usurper : s'approprier par violence,
un droit, un bien qui appartient a
autrui, le pouvoir, etc.

Véhémence : mouvement violent et
passionng.

Veiller : exercer une surveillance.

Vigueur : fermeté, puissance
manifestée par la pensée.

Vil : méprisable.



