
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Le chemin 

de la 

perfection 
      

Stéphane Darbé 
      



1 
 

 

  



2 
 

Table des matières 
 
 

 

 
PRÉFACE ________________________________ 9 

L'ORAISON _____________________________ 11 

L'ORAISON MENTALE ET VOCALE ________ 36 

LA PRIÈRE VOCALE _____________________ 64 

LE RECUEILLEMENT ____________________ 80 

LA MÉDITATION ________________________ 89 

LA CONSIDÉRATION ____________________ 93 

L'UNION À DIEU DANS L'ORAISON ______ 107 

LE PATER ______________________________ 149 

L'ABANDON À LA VOLONTÉ DE DIEU ____ 191 

POURQUOI FAIRE LA VOLONTÉ DE DIEU ?222 



3 
 
LES VOIES QUI MÈNENT À DIEU_________ 233 

LE CHEMIN DE LA PERFECTION _________ 237 

LES VOIES SECRÈTES DE DIEU __________ 241 

DIEU INTERVENANT DANS NOTRE VIE __ 242 

L'HOMME ET SA LIBERTÉ _______________ 249 

LES INTERMÉDIAIRES ENTRE DIEU ET LES 

HOMMES ______________________________ 250 

LA SAINTE ECRITURE, CHEMIN DE LA PAIX 

DE L'ÂME _____________________________ 251 

L'EXEMPLE DES SAINTS ________________ 254 

L'ÂME, DEMEURE DE DIEU _____________ 256 

LE CHÂTEAU DE L'ÂME ________________ 258 

LES YEUX DE L'ÂME ___________________ 263 

L'ÂME ET L'ESPRIT _____________________ 266 

CONNAISSANCE DE SOI ET CONNAISSANCE 

DE DIEU ______________________________ 268 

LA BONNE CONSCIENCE _______________ 273 



4 
 
LA SIMPLICITÉ ________________________ 278 

LA PAUVRETÉ _________________________ 279 

LA VÉRITABLE HUMILITÉ ? _____________ 282 

LE SENTIMENT MÉLANCOLIQUE ________ 284 

LA CRAINTE DE DIEU __________________ 287 

LA MORT DU VIEIL HOMME _____________ 289 

UN SEIGNEUR ET AMI __________________ 291 

AIMER DIEU, C'EST QUOI ? ______________ 292 

LES MARQUES DE L'AMOUR ____________ 299 

LA CONFIANCE EN DIEU________________ 301 

LA SOUFFRANCE ______________________ 303 

LES SOUFFRANCES DE L'ÂME ___________ 319 

LA SOUFFRANCE DU CHRIST ___________ 322 

LE PURGATOIRE ICI-BAS _______________ 323 

LES POUVOIRS DU MALIN ESPRIT _______ 327 

LES TENTATIONS DU DÉMON ___________ 342 



5 
 
LE BIEN DES ÉPREUVES ________________ 360 

LE PÉCHÉ _____________________________ 362 

PÉCHÉ OU FAIBLESSE ? _________________ 365 

LA VANITÉ ____________________________ 373 

LE DÉTACHEMENT DES CHOSE CRÉÉES__ 378 

IDOLES ET STATUES ____________________ 385 

LA FOI ET LES ŒUVRES ________________ 390 

LES ŒUVRES DE LA FOI ________________ 392 

LA TOLÉRANCE DE DIEU _______________ 396 

LA PATIENCE DU SEIGNEUR ____________ 397 

POURQUOI NE POUVONS-NOUS PAS VOIR 

DIEU ? ________________________________ 398 

SOUS LE REGARD DE DIEU _____________ 401 

LES DONS DE DIEU_____________________ 402 

LA VIE APRÈS LA MORT ________________ 404 

LE BONHEUR DU ROYAUME DU CIEL ____ 407 

LA TRINITÉ ____________________________ 409 



6 
 
AVIS ET PENSÉES DIVERSES ____________ 414 

LEXIQUE ______________________________ 452 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



7 
 

Par Sainte Thérèse d’Avila 

 

 

 

 



8 
 

“O souveraines vertus, reines de tout 

le créé, princesses du monde, 

libératrices de toutes ruses et de tous 

les pièges du démon, vous si chères 

au Christ, notre Maître, qu’il ne se 

vit jamais un seul instant sans vous ! 

Celui qui vous possède peut 

s’avancer en toute sécurité ; il peut 

lutter contre l’enfer réuni, contre le 

monde et ses séductions.  

Qu’il ne redoute personne ; le 

Royaume des Cieux est à lui. Il n’a 

rien à craindre, car il se préoccupe 

peu de perdre tous les biens créés : 

ce ne serait même pas là une perte 

pour lui. Il ne craint qu’une chose, 

celle de déplaire à Dieu.” 

 

 



9 
 

PRÉFACE 

 

 

 

" Le Seigneur nous enseigne tous les 

degrés d'oraison et de haute 

contemplation, depuis ceux de la 

simple oraison mentale, jusqu'à ceux 

de quiétude et d'union. " 

 

" Mon but et ma pensée ne sont point 

de donner ici des avis tellement 

précis qu'on doive les regarder 

comme une règle infaillible ; ce 

serait une folie de le prétendre, 

quand il s'agit de choses si difficiles. 

Mais, comme il y a beaucoup de 



10 
 

chemins dans la vie spirituelle, peut-

être réussirais-je à dire quelque 

chose qui convienne à quelqu'un 

d'entre vous. Ceux qui ne 

comprendraient pas mes 

explications sauront qu'ils suivent 

un autre chemin que celui dont je 

parle. Si personne n'en retire de 

profit, le Seigneur aura pour 

agréable ma bonne volonté. "  

 

 

  



11 
 

I 

L'ORAISON 

 

 

 

" L'oraison est une union très 

manifeste de l'âme entière avec 

Dieu. Ce qu'il faut entendre par 

union, c'est l'état de deux choses qui 

étaient divisées et n'en font plus 

qu'une. "  

" Le motif pour lequel nous devons 

nous adonner généreusement à 

l'oraison, c'est que le démon n'a plu 

autant de prise pour nous tenter. "  



12 
 

" Tout ce qu'il fait pour nous nuire 

tourne à notre avantage et à celui du 

prochain, et finalement c'est lui qui 

y perd. "  

" Par l'oraison, l'âme devient par 

l'union une même chose avec Dieu. 

"  

" Avec l'oraison, l'âme goûtera la 

paix en cette vie et en l'autre ! car, à 

moins qu'elle ne se trouve dans 

quelque danger de perdre Dieu, ou 

qu'elle ne voit qu'il est offensé, 

aucun évènements de ce monde ne 

saurait la troubler, ni la maladie, ni 

la pauvreté, ni la mort même, 

excepté celle des personnes qui sont 

nécessaires à la défense de l'Eglise. 

Cette âme, en effet, comprend 

clairement que Dieu sait mieux ce 



13 
 

qu'il fait, qu'elle-même ne sait ce 

qu'elle désire. "  

" Il n'y a pas de meilleur moyen que 

l'oraison pour découvrir les pièges 

cachés du démon et l'obliger à se 

démasquer. "  

" Thérèse d'Avila nous dit : voici 

quelle était ma méthode d'oraison. 

Ne pouvant discourir à l'aide de 

l'entendement, je m'appliquais à ma 

représenter le Christ au dedans de 

moi. Je pensais que là, se trouvant 

seul et affligé, il devait, à cause 

même de sa détresse, m'accueillir 

auprès de lui. Je me plaisais surtout 

à méditer sa prière au jardin des 

Oliviers. C'est là que j'aimais à lui 

tenir compagnie. Je considérais sa 

sueur de sang et la tristesse où il était 



14 
 

tombé alors. J'aurais désiré, si je 

l'avais pu, essuyer cette sueur qui lui 

a tant coûté.  

Durant de nombreuses années, 

presque tous les soirs, avant de 

m'endormir, je recommandais mon 

sommeil à Dieu, et je méditais 

toujours un instant sur la prière de 

Notre-Seigneur au jardin des 

Oliviers car on m'avait dit qu'il y 

avait beaucoup d'indulgence 

attachées à cette pratique. 

Ce mode de procédé sans le discours 

de l'entendement a ceci de 

particulier, que l'âme y est absorbée 

ou très égarée. Quand je dis qu'elle 

est égarée, j'entends parler des 

distractions où elle se trouve. Il est 

bon pour les âmes qui suivent cette 



15 
 

voie de prendre un livre, afin de se 

recueillir promptement. Ce qui 

m'était d'un grand secours, c'est la 

vue de la campagne, de l'eau ou des 

fleurs. Toutes ces choses me 

rappelaient mon Créateur.  

Il y avait en moi si peu d'aptitude 

pour me peindre les objets à l'aide de 

l'entendement, que je ne pouvais 

imaginer les choses que je n'avais 

pas sous les yeux. D'autres, au 

contraire, ont une imagination qui 

les aide à entrer dans le 

recueillement. Alors, je lisais la 

description de la beauté de Jésus, ou 

je contemplais ses images. Je me dis 

que beaucoup n'aiment pas Notre-

Seigneur ! car s'ils l'aimaient, ils 

seraient contents de voir son portrait 



16 
 

; car même ici-bas c'est une joie de 

voir le portrait d'un ami.  

La vraie dévotion, c'est ne plus 

offenser Dieu et être disposé et 

résolu à tout bien.  

Je me suis enfin moins exposée aux 

occasions qui auraient pu me nuire. 

Sans doute, je ne les évitais pas 

encore entièrement ; seulement Dieu 

m'a aidée à m'en détourner. Il 

n'attendait donc qu'une légère 

disposition de ma part.  

Afin d'obtenir cette dévotion, nous 

pouvons nous aider en considérant 

notre bassesse et notre ingratitude 

envers Dieu, les bienfaits immenses 

reçus de sa main, sa Passion 

douloureuse et sa vie si souffrante, 

soit en nous réjouissant à la vue de 



17 
 

ses œuvres, de sa grandeur, de son 

amour pour nous et de beaucoup de 

choses qui, sans grand effort de notre 

part, frappent très souvent l'âme 

désireuse de son avancement. Si à 

ces dispositions s'ajoute un peu 

d'amour, l'âme goûte une joie intime, 

le cœur s'attendrit et les larmes 

coulent.  

Ces joies de l'oraison doivent 

ressembler à celles du ciel. Les 

bienheureux ne voient que ce que le 

Seigneur leur donne à contempler, 

d'après leurs mérites. Mais comme 

ils savent combien ils ont peu fait 

pour l'obtenir, chacun d'eux est 

content de la place qu'il occupe.  

Afin de nous stimuler à aimer, nous 

devons savoir que Dieu nous offre 



18 
 

des dons qu'il nous accorde sans 

aucun mérite de notre part. Soyons-

en reconnaissant à Sa Majesté.  

Il est bien certain, en effet, que plus 

nous nous voyons riches des dons du 

Seigneur, tout en reconnaissant que 

nous sommes pauvres par nous-

mêmes, plus aussi notre âme avance 

dans la vertu et spécialement dans la 

véritable humilité. On s'imagine être 

incapable de recevoir de grandes 

grâces, et dès que Dieu commence à 

les accorder, on se met à trembler et 

à redouter la vaine gloire. Croyons-

le, celui qui nous accorde ses faveurs 

nous donnera aussi la grâce de 

découvrir les tentations du démon, 

dès qu'il commencera à nous tenter 

sur ce point, et la force de les 

repousser. Mais il faut marcher avec 



19 
 

sincérité devant Dieu et être bien 

déterminé à ne contenter que lui seul 

et non les créatures. Si nous ne 

profitons pas de ces trésors et de 

l'état sublime où il nous élève, il 

reprendrait ses biens pour nous 

laisser plus pauvres que jamais ; il 

donnerait ces perles précieuses à des 

âmes qui sauraient les faire 

resplendir et en profiter pour elles-

mêmes et pour les autres. Mais 

comment pourrait-il faire part de ses 

biens et les distribuer avec libéralité, 

celui qui ne sait pas qu'il est riche ? 

à mon avis, il est impossible, vu la 

faiblesse de notre nature, de se sentir 

porté aux grandes choses, quand on 

ne comprend pas que l'on est soutenu 

par Dieu. Nous sommes si 

misérables, si penchés vers les 



20 
 

choses de la terre, qu'il est très 

difficile de mépriser réellement tous 

les biens d'ici-bas et de vivre dans un 

détachement absolu, si on ne 

reconnaît pas en soi quelque gage 

des biens d'en haut.  

Il est permis et très méritoire de nous 

rappeler sans cesse que Dieu nous a 

donné l'être, qu'il nous a tirés du 

néant, qu'il nous conserve 

l'existence, que, bien longtemps 

avant de nous créer, il a préparé pour 

chacun de ceux qui existent 

actuellement tous les autres bienfaits 

de ses souffrances et de sa mort. " 

" Je vais parler maintenant de ceux 

qui commencent à être les serviteurs 

de l'amour, car il me semble que 

nous ne sommes pas autre chose, 



21 
 

lorsque nous nous déterminons à 

suivre le chemin de l'oraison Celui 

qui nous a tant aimés.  

Ce véritable amour de Dieu apporte 

avec lui tous les biens, dès lors qu'on 

arrive à le posséder avec perfection. 

Mais nous nous estimons à un si haut 

prix ! nous sommes si lents à faire à 

Dieu le don absolu de nous-mêmes. 

Et cependant Sa Majesté ne veut pas 

nous accorder la jouissance d'un 

bienfait si précieux, si nous ne le 

payons d'un grand prix. Toutefois si 

nous faisions tout ce qui dépend de 

nous pour n'avoir aucune attache aux 

choses de la terre, si, de plus, nous 

fixions toute notre sollicitude et 

toutes nos affections au ciel, je crois, 

à n'en pouvoir douter, que ce bien ne 

tarderait pas à nous être accordé. Il 



22 
 

faudrait, à l'exemple de certains 

saints, apporter une disposition 

prompte et complète. Il nous semble 

que nous donnons tout à Dieu. Or, 

nous ne lui offrons que les revenus 

et les fruits, tandis que nous gardons 

pour nous le fonds et la propriété.  

Il faut donc toujours faire à Dieu le 

don absolu de nous-mêmes. Aussi il 

ne nous donne pas tout d'un coup le 

trésor de ses grandes consolations. 

Plaise au Seigneur de le répandre en 

nous goutte à goutte, alors même 

qu'il devait nous en coûter tous les 

travaux du monde ! 

C'est un grand effet de sa 

miséricorde que de donner à une 

âme la grâce et le courage de se 

décider à poursuivre énergiquement 



23 
 

la conquête d'un si haut bienfait. 

Aussi qu'elle persévère. Dieu ne se 

refuse à personne. Il donnera peu à 

peu plus de vigueur à son courage et 

lui fera enfin remporter la victoire. 

Je parle de courage, car, dès le début, 

le démon lui suscitera une foule 

d'entraves pour lui barrer 

entièrement l'entrée de ce chemin. Il 

sait quelles pertes il y subit, et que ce 

n'est pas seulement une âme, mais 

un grand nombre d'âmes qui lui 

échappent. Celui qui commence, 

avec le secours de Dieu, à marcher 

vers le chemin de la perfection, ne va 

jamais seul au ciel. Il entraîne 

toujours une foule à sa suite. Voilà 

pourquoi il trouve tant de dangers et 

de difficultés de la part du démon. 



24 
 

Je dis donc que c'est dans les débuts 

que l'on rencontre le plus de 

difficultés. Car si Dieu donne son 

secours, c'est nous qui faisons le 

travail. Tous cependant, nous avons 

à porter notre croix, bien que ce soit 

de différentes manières. Le chemin 

que le Christ à frayé est celui où 

doivent passer ceux qui le suivent, 

sous peine de se perdre. Heureuses 

souffrances que celles-là ! puisque 

dès ici-bas elles sont payées avec 

tant de surabondances ! " 

" Quant à l'oraison et à la perfection, 

le monde, sans doute à cause de nos 

péchés, en a si peu d'estime, qu'il 

faut donner maintenant des 

explications. Les âmes craignent de 

se lancer dans cette voie, même 

quand elles n'y découvrent aucun 



25 
 

danger. Que serait-ce donc si nous 

disions qu'il y en a ? à la vérité, il 

s'en trouve partout ; aussi nous 

devons toute notre vie marcher avec 

crainte, en demandant au Seigneur 

de nous éclairer et de ne point nous 

délaisser. Mais, comme il me semble 

l'avoir déjà dit, s'il est des âmes qui 

ne courent que très peu de danger, ce 

sont celles qui s'appliquent le plus à 

penser à Dieu et travaillent à 

perfectionner leur vie.  

Eh quoi, ô mon Seigneur ! quand 

nous voyons que vous nous délivrez 

souvent des dangers où nous nous 

jetons, même pour vous offenser, 

comment pourrions-nous songer que 

vous ne nous assisterez pas, quand 

notre unique but est de vous plaire et 

de trouver notre joie en vous ? non, 



26 
 

jamais, je ne pourrai le croire. Il peut 

se faire que Dieu dans ses secrets 

jugements permette certaines choses 

qui en d'autres circonstances 

seraient également arrivées ; mais le 

bien n'a jamais causé de mal. 

Animons-nous à parcourir 

vaillamment des sentiers aussi 

difficiles que ceux de la vie, sans 

redouter à l'avenir les difficultés du 

chemin ; car, enfin, si nous avançons 

avec humilité, nous arriverons par la 

miséricorde de Dieu à cette cité 

sainte de Jérusalem, où toutes les 

souffrances passées nous paraîtront 

peu de chose, ou plutôt ne nous 

paraîtront rien en comparaison des 

biens dont nous jouirons.  



27 
 

Quand, en effet, on possède un 

détachement profond, il me semble 

impossible d'offenser Dieu. On ne 

parle et on ne s'occupe que de lui. 

Aussi Sa Majesté semble ne pas 

vouloir s'éloigner de telles âmes. 

Voilà ce que je constate aujourd'hui 

et ce que je puis affirmer en toute 

vérité. "  

" Sans doute, ceux qui ne peuvent 

discourir avec l'entendement, 

arrivent plus vite à la contemplation, 

s'ils persévèrent ; mais c'est là une 

voie très difficile et très pénible ; car, 

si la volonté est inactive, et si 

l'amour n'a pas un objet présent qui 

l'occupe, l'âme reste pour ainsi dire 

sans appui et sans exercice. La 

solitude et la sécheresse lui causent 

une peine très vive, et les pensées un 



28 
 

terrible combat. Les âmes de cette 

sorte ont besoin d'une plus grande 

pureté de conscience que celles qui 

peuvent se servir de l'entendement.  

Celles, en effet, qui ont la faculté de 

discourir sur la vanité du monde, 

leurs grandes obligations envers 

Dieu, les souffrances inouïes du 

Sauveur, leur peu de fidélité à le 

servir, et les bienfaits qu'il accorde à 

ceux qui l'aiment, tirent de là des 

considérations qui peuvent les 

défendre contre les pensées 

étrangères, les occasions et les 

dangers. Mais celles qui ne peuvent 

user de ce moyen sont plus 

exposées. Il leur convient de 

s'adonner beaucoup à la lecture, 

puisqu'elles ne peuvent tirer d'elles-

mêmes aucune bonne pensée. Une 



29 
 

telle méthode est très douloureuse. 

Or la lecture, si courte qu'elle soit, 

est d'un très grand secours à celles 

qui la suivent pour arriver à se 

recueillir. Elle est même nécessaire 

pour remplacer l'oraison mentale 

qu'elles ne peuvent faire. Si le maître 

qui les guide les oblige à demeurer 

longtemps à l'oraison sans ce 

secours, elles ne pourront y 

persévérer beaucoup. S'il insiste, il 

finira par nuire à leur santé, car c'est 

là un état très pénible.  

Il me semble maintenant que c’est 

par une providence spéciale de Dieu 

que je n'ai point rencontré un tel 

directeur. Il m'eût été impossible, je 

crois, de persévérer, comme je l'ai 

fait, dix-huit ans dans ces épreuves 

et dans ces aridité si grandes, car 



30 
 

j'étais, je le répète, impuissante à 

discourir. Durant cette époque, je 

n'osais jamais, si ce n'est après la 

communion, me mettre à l'oraison 

sans un livre. Mon âme éprouvait 

autant de frayeur à se mettre à 

l'oraison sans ce secours, que si elle 

avait eu à lutter contre une foule 

d'ennemis. Le livre remédiait à mes 

craintes. Il me servait, pour ainsi 

dire, de compagnie. C'était un 

bouclier qui me protégeait contre les 

traits des nombreuses distractions. Il 

était ma consolation. La sécheresse 

n'était pas continuelle. Mais dès que 

le livre me manquait, j'y retombais 

toujours, je me troublais aussitôt, et 

mes pensées s'en allaient. Avec lui, 

je commençais à les ramener. Il était 

comme une amorce qui soulevait 



31 
 

mon âme. Souvent même, je n'avais 

qu'à ouvrir mon livre, et c'était assez. 

Quelquefois je lisais un peu ; 

d'autres fois beaucoup, selon la 

grâce que le Seigneur daignait 

m'accorder.  

Dans ces débuts dont je parle, il me 

semblait qu'avec des livres et de la 

solitude, aucun danger ne pourrait 

me ravir le grand bien dont j'étais 

favorisée. "  

" L'oraison ne requiert point les 

forces corporelles, mais seulement 

l'amour et l'habitude.  Le Seigneur, 

en outre, nous en facilite toujours les 

moyens, si nous le voulons.  

La véritable oraison, quand on est 

malade ou empêché, consiste, pour 

l'âme qui aime, à offrir à Dieu ses 



32 
 

souffrances, à se rappeler celui pour 

qui elle souffre, à se résigner et à 

produire mille autres actes qui se 

présentent. C'est l'amour qui agit ici, 

et non la force ; le temps de solitude 

n'est pas indispensable, et il ne faut 

pas s'imaginer qu'en dehors de là il 

n'y a pas d'oraison.  

Avec un peu de vigilance, on peut se 

procurer les plus grands biens, si l'on 

sait profiter du temps, alors même 

que le Seigneur nous enlèverait par 

la souffrance les heures 

accoutumées de l'oraison. C'est ainsi 

que j'en avais acquis, lorsque je 

veillais à la pureté de ma conscience. 

 Ma vie était des plus pénibles. 

Grâce à l'oraison je comprenais 

mieux mes fautes. Si d'un côté Dieu 



33 
 

m'appelait, de l'autre je suivais le 

monde. Les choses de Dieu me 

procuraient les plus précieuses 

consolations, et celles du monde me 

tenaient captive. Je voulais, ce 

semble, concilier ces deux 

contraires, si ennemis l'un de l'autre, 

la vie spirituelle et ses consolations 

avec les jouissances et les passe-

temps d'une vie sensuelle. J'endurais 

un vrai tourment dans l'oraison. 

L'esprit n'était pas maître, mais 

esclave. Aussi je ne pouvais me 

renfermer au-dedans de moi-même 

puisque c'était là tout mon mode 

l'oraison, sans y renfermer avec moi 

mille pensées vaines.  

Tandis que par mes œuvres je 

découvrais ce que j'étais, le Seigneur 

couvrait d'un voile mes fautes ; il 



34 
 

manifestait la moindre petite vertu 

que je pouvais avoir et la faisait 

paraître grande à tous les regards. 

Aussi on avait toujours beaucoup 

d'estime pour moi. Quand parfois 

mes fautes de vanité venaient à 

transpirer, on n'y croyait par parce 

que l'on découvrait en moi d'autres 

choses qui avaient les apparences de 

la vertu. Celui qui connaît tout avait 

déjà vu qu'il en devait être ainsi, 

pour qu'on donnât quelque crédit 

aux choses de son service dont j'ai 

parlé plus tard. Dans sa libéralité 

souveraine, il regardait, non mes 

grands péchés, mais les désirs que je 

formais souvent de le servir et la 

peine que j'éprouvais de ne pas sentir 

en moi la force de les réaliser. "  



35 
 

 " Je puis dire toutefois ce que 

l'expérience m'a appris. Malgré les 

fautes où tombe celui qui débute 

dans la voie de l'oraison, il ne doit 

jamais abandonner. L'oraison est le 

moyen qui lui servira à se relever. 

Sans elle, ce serait beaucoup plus 

difficile. "  

 

 

 

  



36 
 

L'ORAISON MENTALE 

ET VOCALE 

 

 

 

" Je suppose que, si on n'avance pas 

et si l'on ne s'efforce pas d'être assez 

parfait pour mériter les joies que le 

Seigneur réserve à ses vrais amis, on 

arrivera néanmoins à connaître peu à 

peu la voie du ciel.  

L'oraison mentale n'est, à mon avis, 

qu'un commerce intime d'amitié où 

l'on s'entretient souvent seul à seul 

avec ce Dieu dont on se sait aimé. 

Mais vous ne l'aimez pas encore, 

dites-vous. Notre nature est vicieuse, 

sensuelle et ingrate. Vous ne pouvez 



37 
 

donc arriver à lui porter assez 

d'amour, à cause de l'infériorité de 

votre état. Mais la vue des grands 

biens qu'il y a pour vous à posséder 

son amitié et de l'amour immense 

qu'il vous porte, vous amènera à 

triompher de la peine où vous êtes de 

rester longtemps avec celui qui est si 

différent de vous. Oh ! quel ami 

généreux vous êtes. Vous tenez 

compte de quelques instants que 

nous vous consacrons à vous aimer ; 

et, à la première lueur de notre 

repentir, vous oubliez nos offenses 

envers vous. Aussi je ne comprends 

pas, ô mon Créateur, pourquoi tout 

le monde ne chercherait pas à se 

rapprocher de vous par une amitié si 

intime. Les méchants qui ne sont 

point de votre condition, vous les 



38 
 

rendriez bons. Ils n'ont qu'à 

supporter que vous soyez près d'eux, 

seulement deux heures par jour, 

alors même que leur esprit serait, 

comme jadis le mien, emporté loin 

de vous et agité de mille soucis et de 

mille pensées superficielles ou 

insignifiantes. En récompense des 

efforts qu'on fait pour rester en votre 

compagnie, vous tenez compte de ce 

que dans les débuts, et même parfois 

dans la suite, nous ne saurions faire 

davantage. Et alors vous, Seigneur, 

vous empêchez les démons de nous 

attaquer, vous diminuez chaque jour 

leur empire sur nous, et vous nous 

donnez la force d'en triompher. Vous 

ne donnez la mort à aucun de ceux 

qui se confient en vous et vous 

prennent pour ami. Mais vous 



39 
 

donnez la vie à l'âme, et vous 

soutenez celle du corps en lui 

communiquant une nouvelle santé.  

Je ne comprends pas les craintes de 

ceux qui n'osent s'adonner à 

l'oraison mentale ; je ne sais de quoi 

ils ont peur. Quant au démon, il sait 

bien ce qu'il fait lorsqu'il nous 

inspire ces frayeurs. Il nous cause un 

vrai préjudice quand il nous 

empêche de penser à nos péchés et à 

nos graves obligations envers Dieu, 

à l'existence d'un enfer et d'un ciel, 

aux tourments inouïs et aux 

angoisses que le Sauveur à endurés 

pour nous.  

Si on veut que Dieu nous comble de 

ses consolations, il faut que l'âme 

soit seule, pure et désireuse de le 



40 
 

recevoir. Si nous mettons une foule 

d'obstacle à sa venue, et si nous 

négligeons absolument de les faire 

disparaître, comment viendra-t-il à 

nous ? comment voulons-nous alors 

qu'il nous fasse de grands dons ? 

Avant tout, ce que je demande au 

nom de l'amour immense que Notre-

Seigneur nous porte avec tant de 

sollicitude à nous ramener à lui, c'est 

que l'on s'éloigne des dangers. Dès 

qu'on s'y trouve, il n'y a plus de 

sécurité ; nous avons alors une foule 

d'ennemis pour nous combattre, et 

nous sommes très faibles pour nous 

défendre. "  

" Les âmes qui commencent à 

s'adonner à l'oraison, doivent 

s'accoutumer peu à peu à ne plus se 



41 
 

préoccuper de voir ou d'entendre, 

spécialement aux heures de 

l'oraison, à rester dans la solitude, et 

là, dans cet éloignement de tout le 

créé, réfléchir sur leur vie passée. 

Une peine des commençants, c'est 

de ne pouvoir se rendre compte s'ils 

ont un vrai repentir de leurs fautes ; 

et cependant ils l'ont, puisqu'ils se 

consacrent si généreusement au 

service de Dieu. Leur devoir est de 

s'appliquer à méditer la vie de Jésus-

Christ, et cet exercice n'est pas sans 

fatigue pour l'entendement.  

Voilà jusqu'où nous pouvons arriver 

par nos propres efforts, secondés, 

bien entendu, par la grâce de Dieu, 

car sans lui, nous le savons, il nous 

est impossible d'avoir une bonne 

pensée.  



42 
 

Et même si quelqu'un, après avoir 

travaillé longtemps à essayer de 

s'adonner à l'oraison, ne rencontre 

que dégoût, ennui et répugnance, 

qu'il n'abandonne jamais l'oraison ; 

et alors même que ce dégoût devrait 

durer toute la vie, qu'il soit bien 

résolu à ne point laisser le Christ 

tomber sous le poids de la croix. Un 

temps viendra où tous ses services 

lui seront payés à la fois. Qu'il ne 

craigne pas de perdre le fruit de ses 

travaux. Il sert un bon Maître qui a 

les regards attachés sur lui. Qu'il 

méprise les mauvaises pensées, en 

considérant que le démon les 

représentait aussi à saint Jérôme 

dans le désert.  

Le Seigneur, j'en ai la conviction, 

envoie souvent aux commençants, et 



43 
 

parfois à ceux qui approchent du 

terme, ces tourments et beaucoup 

d'autres tentations pour mettre à 

l'épreuve ceux qui l'aiment. Il veut 

savoir s'ils pourront boire son calice 

et l'aider à porter la croix, avant de 

leur donner de grands trésors. C'est 

pour notre bien sans aucun doute que 

Dieu veut nous conduire par cette 

voie. Les grâces qui nous seront 

accordées plus tard sont d'un ordre si 

élevé, qu'il veut d'abord nous faire 

connaître par expérience l'abîme de 

notre misère, afin de nous préserver 

d'une chute semblable à celle de 

Lucifer.  

Soyons assurés que tout cela est pour 

notre plus grand bien. Nous ne 

sommes plus à nous, mais à Dieu.  



44 
 

Dans une prière, elle dit : agissez, ô 

mon Dieu, comme bon vous 

semblera, mais ne permettez pas que 

je vous offense, ni que je perde mes 

vertus. Je veux souffrir, ô mon Dieu, 

parce que vous avez souffert ! que 

votre volonté s'accomplisse en moi 

de toutes manières.  

L'âme qui commence à marcher 

résolument dans cette voie de 

l'oraison mentale, et qui en est 

arrivée à ne plus faire cas des 

consolations ou des tristesses 

excessives, des goûts et des 

tendresses, qu'elle reçoit ou dont elle 

est privée, a déjà parcouru une 

grande partie du chemin. Non, 

l'amour ne consiste pas à répandre 

des larmes, ni à goûter ces douceurs 

et ces tendresses que l'on désire 



45 
 

ordinairement pour y trouver de la 

consolation. Il consiste à servir Dieu 

dans la justice, dans la force d'âme et 

dans l'humilité. Sans cela, nous 

semblerions recevoir toujours et ne 

rien donner.  

Si certains reçoivent des 

consolations sensibles, c'est que 

Dieu voit que cela leur convient. 

Mais s'ils en sont privés, qu'ils ne 

s'en troublent point ; et, puisque 

Dieu ne la leur accorde pas, ils 

doivent comprendre qu'elle ne leur 

est point nécessaire. Qu'ils sachent 

donc rester maîtres d'eux-mêmes.  

Les âmes qui n'arrivent jamais au but 

de l'oraison s'affligent souvent parce 

qu'ils s'imaginent ne rien faire. Si 

l'entendement cesse d’agir, ils ne 



46 
 

peuvent y consentir ; et c'est  peut-

être alors que la volonté se 

perfectionne et prend de la force ; 

mais ils ne le comprennent pas. 

Nous devons bien nous persuader 

que le Seigneur n'attache pas 

d'importance à ces choses qui, à nos 

yeux, sont des fautes et qui, en 

réalité, n'en sont pas, il connaît 

mieux que nous notre misère et la 

bassesse de notre nature. Dieu sait 

aussi que ces âmes n'ont d'autres 

ambitions que de penser à lui et de 

l'aimer. Voilà le désir qu'il lui plaît. 

Quant aux chagrins que nous nous 

causons, ils ne servent qu'à jeter le 

trouble dans notre âme.  

 Très souvent ce trouble vient d'une 

indisposition du corps. Telle est 

notre misère ici-bas. Notre pauvre 



47 
 

âme, cette petite prisonnière du 

corps, participe à ses infirmités. Les 

changements de temps et le 

bouleversement des humeurs qu'il 

subit empêchent souvent l'âme, sans 

faute de sa part, d'accomplir ce 

qu'elle veut, et lui causent des 

souffrances de toutes sortes. Plus on 

veut la forcer alors, plus on aggrave 

son état et plus aussi on le prolonge. 

Seulement, nous devons agir avec 

prudence car quelque fois, en effet, 

c'est le démon qui est l'auteur de cet 

état.  

D'ailleurs, en tout état on peut servir 

Dieu. Son joug est doux, et c'est une 

grande chose de ne pas violenter 

l'âme en l'entraînant de vive force, 

mais de la conduire avec suavité 

pour son plus grand avancement.  



48 
 

Si nous voulons jouir de la liberté 

d'esprit, et ne pas vivre sans cesse au 

milieu des angoisses, commençons 

par ne point redouter la croix.  

Quand, en effet, nous méditons et 

approfondissons les souffrances que 

le Seigneur a endurées pour nous, 

nous sommes touchés de 

compassion. Quand nous pensons à 

la gloire, objet de notre espérance, à 

l'amour de Notre-Seigneur pour 

nous, à sa résurrection, nous 

sommes portés à une joie qui n'est 

pas entièrement spirituelle, ni 

entièrement sensible ; mais cette joie 

est vertueuse, comme la peine 

précédente était très méritoire.  

Nous pouvons par la pensée nous 

mettre en présence du Christ, nous 



49 
 

embraser peu à peu du plus grand 

amour pour sa sainte humanité, lui 

tenir toujours compagnie, lui parler, 

lui recommander nos besoins, nous 

plaindre à lui dans nos peines, nous 

réjouir avec lui dans les consolation, 

nous garder de l'oublier dans la 

prospérité. Ne cherchons point à lui 

faire de beaux discours ; parlons-lui 

simplement pour lui exprimer nos 

désirs et nos besoins.  

Cette méthode d'oraison, qui 

consiste à se tenir dans la compagnie 

du Sauveur, est profitable dans tous 

les états. Elle sert aussi pour nous 

protéger contre les tentations du 

démon.  

Durant de longues années, j'ai lui 

beaucoup de choses sans les 



50 
 

comprendre. Ensuite, il y eut un 

temps assez long où par la grâce de 

Dieu je comprenais les faveurs dont 

j'étais l'objet, sans pouvoir trouver 

de termes pour m'expliquer : ce qui 

m'a coûté beaucoup de peine. Mais 

quand Dieu le veut, il nous enseigne 

le tout en un instant. 

Il est donc très important de ne point 

chercher à élever par nous-mêmes 

notre esprit, tant que le Seigneur ne 

l'attire pas à un degré supérieur. 

Quand il le fait, on le comprend 

aussitôt.  

On doit, dès le début, s'appliquer à 

marcher avec joie et avec liberté 

d'esprit.  Il y a des âmes qui 

s'imaginent que la dévotion va s'en 



51 
 

aller, si elles s'oublient elles-mêmes 

tant soit peu.  

Il faut être très prudent car si le 

démon découvre en nous un peu de 

crainte, il n'en demande pas 

davantage pour tenter de nous 

persuader que tout va nous tuer, ou 

du moins nous ravir la santé. J'étais 

toujours incapable de rien, jusqu'au 

jour où je me suis déterminer enfin à 

ne plus faire aucun cas ni du corps ni 

de la santé. Si le démon me 

représentait la perte de ma santé, je 

disais : peu importe que je meure ! 

s'il me montrait la perte de mon 

repos, je répondais : désormais ce 

n'est plus le repos qu'il me faut, mais 

la croix ! j'ai vu clairement qu'il y 

avait ou tentation du démon ou 

faiblesse de ma part.  



52 
 

Au début, l'âme doit veiller surtout à 

ne prendre soin que de sa perfection, 

et à vivre comme s'il n'y avait sur la 

terre que Dieu et elle. Cette pratique 

lui sera de la plus grande utilité.  

Voici une autre tentation, cachée 

sous le zèle de la vertu. Nous nous 

affligeons des péchés et des fautes 

du prochain. Le démon nous 

persuade que cette affliction vient 

uniquement du désir que Dieu ne 

soit pas offensé, et notre douleur, des 

atteintes à sa gloire. Aussitôt nous 

voudrions y porter remède. La 

préoccupation nous envahit si bien 

qu'elle nous empêche de faire 

oraison. Et le plus grand dommage, 

c'est que tout cela nous paraît vertu, 

perfection et grand zèle pour Dieu. 



53 
 

Le plus sûr pour une âme qui 

s'applique à l'oraison est donc de 

laisser le souci de tout et de tous, de 

ne s'occuper que d'elle-même et de 

procurer le bon plaisir de Dieu. Voilà 

ce qui lui est souverainement utile. 

Appliquons-nous donc toujours à ne 

considérer dans le prochain que ses 

vertus et ses bonnes œuvres ; mais 

que la grandeur de nos péchés nous 

porte à cacher ses défauts. Cette 

pratique, tout imparfaite qu'elle soit 

au début, nous conduit peu à peu à 

une vertu solide qui nous fait estimer 

tous les autres plus que nous.  

Voici le mode d'oraison par lequel 

tous doivent commencer, continuer 

et finir : nous méditons un mystère 

de la Passion, par exemple celui qui 

nous représente Jésus à la colonne. 



54 
 

L'entendement recherche les motifs 

qui lui feront comprendre quelles 

grandes douleurs et quelles 

angoisses il endure dans un tel 

abandon ; s'il est actif et enrichi de 

connaissances, il déduira encore 

beaucoup d'autres considérations. 

Cette voie est excellente et très sûre 

jusqu'à ce que le Seigneur nous élève 

à d'autres choses surnaturelles. Je dis 

que ce mode est pour nous. Bien des 

âmes néanmoins trouveront plus de 

profit à méditer d'autres sujets que 

ceux de la Passion. S'il y a beaucoup 

de demeures au ciel, il y a aussi 

beaucoup de chemins pour y arriver. 

Certaines âmes profitent en se 

considérant déjà en enfer ; d'autres, 

que la pensée de l'enfer attriste, 

profiteront davantage en se 



55 
 

considérant au ciel.  Il y en a encore 

pour qui la pensée de la mort est très 

utile. Certaines personnes qui ont 

une grande tendresse de cœur, se 

fatiguent beaucoup si elles méditent 

constamment la Passion. Mais elles 

trouveront du repos et du profit à 

considérer le pouvoir et la grandeur 

que Dieu manifeste dans les 

créatures, l'amour qu'il a eu pour 

nous et qu'il fait resplendir en tous 

lieux. Ce mode d'oraison est 

admirable, mais il faut revenir 

souvent à la Passion et à la vie de 

Notre-Seigneur. Car c'est de là que 

nous sont venus et que nous viennent 

tous les biens.  

Il est bon de se servir du 

raisonnement pendant quelques 

instants. Examinons ensuite les 



56 
 

tourments que Notre-Seigneur 

endure et le motif pour lequel il les 

endure. N'allons pas toutefois nous 

fatiguer à poursuivre toujours ces 

considérations. Faisons taire le 

raisonnement et demeurons près du 

Sauveur. Si nous le pouvons, 

occupons-nous à considérer qu'il 

nous regarde, que nous lui tenons 

compagnie ; parlons-lui ; exposons-

lui nos suppliques ; humilions-nous, 

réjouissons-nous avec lui. 

Celui qui commence doit bien 

examiner ce en quoi il profite 

davantage.  

Sans doute nous ne devons jamais 

négliger de considérer ce que nous 

sommes par nature. "  



57 
 

" Sachez que l'oraison n'est pas 

vocale ou mentale parce que nous 

avons la bouche ouverte ou fermée. 

Si, quand je prie vocalement, je suis 

entièrement occupée de Dieu, à qui 

je m'adresse, si je songe à lui avec 

plus de soin qu'aux paroles mêmes 

que je prononce, j'unis l'oraison 

mentale à l'oraison vocale. Bien 

entendu, si l'on vient m'affirmer que 

vous parlez à Dieu quand, en 

prononçant les paroles du Pater, 

vous êtes tout occupés du monde, je 

n'ai plus qu'à me taire. Mais si l'on 

veut bien vous permettre de parler à 

Dieu avec toute l'attention qui 

convient à un tel Maître, il est juste 

que vous considériez quel est celui à 

qui vous vous adressez, et qui vous 

êtes, ne serait-ce que pour parler 



58 
 

avec les convenances requises. 

Comment pourriez-vous vous 

présenter devant un Roi ou une 

Altesse et observer le cérémonial qui 

s'impose quand on parle à un grand, 

si vous ignorez la différence qu'il y 

entre sa dignité et votre état ? les 

marques de respect qu'il faut lui 

rendre doivent être conformes à sa 

dignité, ainsi qu'à l'usage qu'on doit 

également connaître ; sans quoi, on 

vous renvoie comme une personne 

rustique, et vous ne traitez aucune 

affaire.  

Mais qu'est ceci, ô mon Seigneur ? 

comment peut-on le souffrir ? C'est 

vous, ô mon Dieu, qui êtes le Roi 

éternel. Votre royaume n'est pas un 

royaume d'emprunt. Quand on récite 

dans le Credo qu'il n'aura pas de fin, 



59 
 

j'en éprouve presque toujours une 

joie spéciale. Je vous en loue, ô 

Seigneur, et vous en bénis pour 

toujours. Ne permettez jamais, ô 

Seigneur, que ceux qui vont vous 

parler regardent comme bon de ne le 

faire que du bout des lèvres. Qu'est-

ce que cela, chrétiens ? vous dites 

que l'oraison mentale n'est pas 

nécessaire ! est-ce que vous 

comprenez bien vous-mêmes ? je 

crois que non ; et voilà pourquoi 

vous voudriez que nous divaguions 

tous ! vous ne savez pas non plus ce 

que c'est que l'oraison mentale, ni 

comment il faut faire la prière 

vocale, ni ce qu'il faut entendre par 

contemplation ; car si vous le saviez, 

vous ne condamneriez pas d'un côté 

ce que vous approuvez de l'autre.  



60 
 

Pour moi, je vous recommanderai 

toujours d'unir l'oraison mentale et 

l'oraison vocale.  

Or, je vous le dis, il vous faut passer 

beaucoup de temps en oraison 

mentale, avant de commencer votre 

prière vocale, pour comprendre 

convenablement ces deux points. 

En conclusion, faire l'oraison 

mentale, c'est s'entretenir avec Dieu. 

"  

" N'allez pas croire que l'on tire peu 

de fruit de la prière vocale bien faite. 

Je vous le dis, il est très possible que, 

tandis que vous récitez le Pater ou 

une autre prière vocale, le Seigneur 

vous élève à la contemplation 

parfaite. Sa Majesté montre ainsi 

qu'elle entend celui qui parle. Ce 



61 
 

souverain Maître lui parle à son tour, 

il suspend son entendement, il arrête 

sa pensée, et recueille pour ainsi dire 

ses paroles avant qu'elles ne soient 

prononcées ; aussi ne peut-on en 

proférer un seule, si ce n’est au prix 

des plus grands efforts. L'âme 

reconnaît que ce Maître divin 

l'enseigne sans faire entendre aucun 

bruit de paroles ; il suspend l'activité 

de ses facultés, qui, loin de procurer 

quelque avantage, si elles opéraient 

alors, ne feraient que nuire. En cet 

état, les facultés jouissent sans 

comprendre comment elles 

jouissent. L'âme s'enflamme de plus 

en plus d'amour, sans comprendre 

comment elle aime. Elle sait qu'elle 

jouit de l'objet qu'elle aime ; mais 

elle ignore comment elle en jouit. 



62 
 

Elle comprend, cependant, que son 

entendement n'aurait jamais su 

désirer un tel bien, et sa volonté 

embrasse ce bien sans savoir 

comment elle l'embrasse. Si elle 

peut en comprendre quelque chose, 

c'est en reconnaissant qu'elle ne 

pourrait le mériter par tous les 

travaux du monde. Il est un don du 

Maître de la terre et des cieux, qui, 

en fin de compte, le confère d'une 

manière digne de lui. Voilà ce que 

c'est que la contemplation. Vous 

saurez maintenant en quoi elle 

diffère de l'oraison mentale. Celle-

ci, je le répète, consiste à penser à ce 

que nous disons et à le comprendre, 

comme aussi à considérer à qui nous 

parlons, et ce que nous sommes pour 

oser nous adresser à une si haute 



63 
 

Majesté. S'occuper de ces pensées et 

d'autres semblables, comme par 

exemple constater le peu que nous 

avons travaillé à la cause de Dieu et 

l'obligation où nous sommes de le 

servir, c'est faire oraison mentale. Ne 

vous imaginez donc pas que ce soit 

quelque chose d'extraordinaire, et ne 

vous effrayez pas à son seul nom. 

Récitez le Pater, l'Ave, ou une autre 

prière à votre choix, c’est faire une 

oraison vocale ; mais considérez 

quelle musique discordante elle 

ferait sans l'oraison mentale ; les 

paroles elles-mêmes ne se suivraient 

pas toujours avec ordre.  

Dans ces deux sortes d'oraison, nous 

pouvons quelque chose de nous-

mêmes avec le secours de Dieu. "  



64 
 

II 

LA PRIÈRE VOCALE 

 

 

 

" Revenons maintenant à notre 

prière vocale. Il faut la réciter de 

telle sorte que, sans nous en douter, 

nous recevions de Dieu tous les dons 

à la fois. Mais pour prier de la 

manière dont je vous ai recommandé 

de le faire, vous savez ce qu'on fait 

tout d'abord. On examine sa 

conscience, on récite le Confiteor et 

on fait le signe de croix. Aussitôt 

après, appliquez-vous, puisque vous 

êtes seuls, à trouver une compagnie. 



65 
 

Et quelle meilleure compagnie 

pouvez-vous trouver que celle du 

Maître même qui a enseigné la prière 

que vous devez réciter ? représentez-

vous ce Seigneur auprès de vous ; 

considérez avec quel amour et quelle 

humilité il vous enseigne. Croyez-

moi, ne négligez rien pour n'être 

jamais sans un ami si fidèle. Si vous 

vous habituez à le considérer près de 

vous ; s'il voit que vous faites cela 

avec amour et que vous vous 

appliquez à lui plaire, vous ne 

pourrez plus, comme on dit, vous en 

débarrasser. Il ne vous manquera 

jamais ; il vous aidera dans toutes 

vos épreuves ; vous l'aurez toujours 

et partout à votre côté. Pensez-vous 

que ce soit peu de chose que d'avoir 

un tel ami près de vous ? vous qui ne 



66 
 

pouvez discourir beaucoup avec 

l'entendement, ni appliquer votre 

pensée sans être envahis par les 

distractions, prenez, prenez 

l'habitude que je vous indique.  

Je ne vous demande pas en ce 

moment de fixer votre pensée sur 

lui, ni de faire de nombreux 

raisonnements, ou de hautes et 

savantes considérations. Je ne vous 

demande qu'un chose : le regarder. 

Qu'est-ce qui vous empêche de 

porter sur Notre-Seigneur le regard 

de l'âme, ne serait-ce qu'un instant, 

si vous ne pouvez faire plus ? 

comment, vous pourriez voir les 

objets les plus hideux, et vous 

n'auriez pas la faculté de considérer 

l'objet le plus ravissant qu'on puisse 

imaginer ! car Dieu, lui, ne vous 



67 
 

perd jamais de vue ; il a supporté de 

vous mille péchés affreux, mille 

abominations, sans que son regard 

vous ait jamais quittés. Est-ce donc 

trop pour vous que de détourner 

votre regard des objets extérieurs 

pour le contempler lui-même 

quelquefois ? considérez qu'il 

n'attend de vous qu'un regard : et 

selon que vous l'aurez aimé, vous le 

trouverez ; car il estime tant ce 

regard qu'il ne négligera rien de son 

côté pour l'avoir.  

Or telle est la conduite que tient en 

toute vérité et sans l'ombre d'une 

feinte Notre-Seigneur vis-à-vis de 

nous. Il se soumet à vos désirs. Etes-

vous dans la joie ? contemplez-le 

ressuscité. Vous n'avez qu'à vous 

imaginer avec quelle gloire il est 



68 
 

sorti du sépulcre, et vous serez dans 

l'allégresse. Et, en effet, quelle 

clarté, quelle beauté, quelle Majesté, 

quelle gloire et quelle jubilation 

dans son triomphe ! comme il sort 

glorieux du champ de bataille où il a 

remporté cet immense royaume qu'il 

veut tout entier pour vous, en même 

temps qu'il se sonne lui-même à 

vous ! est-ce donc beaucoup que 

vous éleviez quelquefois les yeux 

vers celui qui vous fait de telles 

largesses ! 

Etes-vous dans le chagrin, ou la 

tristesse ? considérez-le, lorsqu'il se 

rend au jardin des Oliviers. Quelle 

affliction profonde que celle qui 

remplissait son âme, puisque étant la 

patience même, il manifeste ses 

souffrances et s'en plaint ! ou bien 



69 
 

encore, considérez-le attaché à la 

colonne, abreuvé de douleurs, ayant 

toutes les chairs en lambeaux, tant 

est grand l'amour qu'il vous porte ! 

voyez comment, au milieu de toutes 

ces angoisses, il est persécuté par les 

uns, couvert de crachats par les 

autres, renié, délaissé par ses amis, 

sans que personne prenne sa 

défense, transi de froid, et tellement 

isolé que vous pouvez bien vous 

consoler l'un l'autre. Ou bien 

considérez-le, lorsqu'il est chargé de 

la croix et qu'on ne lui laisse même 

pas le temps de respirer. Il tournera 

vers vous ses yeux si beaux et si 

compatissants, tout remplis de 

larmes. Il oubliera ses souffrances 

pour consoler les vôtres, uniquement 

parce que vous allez chercher de la 



70 
 

consolation près de lui et que vous 

tournez la tête vers lui pour le 

regarder.  

O Seigneur du monde ! pouvez-vous 

dire, alors, si votre cœur s'attendrit 

de le voir dans un tel état que non 

seulement vous voulez le regarder, 

mais que c'est même une joie pour 

vous de vous entretenir avec lui ; et 

sans lui adresser de discours étudiés, 

mais en lui exprimant la peine de 

votre cœur (car c'est là ce qui compte 

le plus pour lui), dites-lui : ô mon 

Seigneur et mon Bien, êtes-vous 

donc réduit à une telle extrémité que 

vous daignez agréer une aussi 

pauvre compagnie que la mienne ? à 

votre visage, je vois que vous êtes 

consolé de me voir près de vous. 

Comment est-il possible, Seigneur, 



71 
 

que les anges vous laissent seul, et 

que votre Père lui-même ne vous 

console pas ? puisqu'il en est ainsi ? 

Seigneur, et que vous consentez à 

endurer tant de souffrances par 

amour pour moi, qu'est-ce donc que 

ce que j'endure pour vous ? de quoi 

puis-je me plaindre ? quelle 

confusion pour moi de vous voir en 

cet état ! j'accepte d'avance, 

Seigneur, toutes les épreuves qui me 

viendront ; et je les regarderai 

comme un précieux trésor, 

puisqu'elles me permettront de vous 

imiter en quelque chose. Marchons 

ensemble, Seigneur, car j'irai partout 

où vous irez, je passerai partout où 

vous passerez.  

Prenez votre part de cette croix du 

Sauveur, et ne vous préoccupez pas 



72 
 

de vous voir foulés aux pieds des 

Juifs. Aidez Dieu à porter le fardeau 

qui l'accable, et ne faites aucun cas 

de ce que l'on vous dira. Fermez 

l'oreille aux murmures. Tombez 

plutôt avec lui lorsqu'il tombera, 

mais ne vous séparez jamais de sa 

croix, ne l'abandonnez jamais. 

Voyez l'excès de fatigue où il se 

trouve, considérez combien ses 

souffrances surpassent les vôtres. Si 

grands que vous imaginiez vos 

tourments, et si sensibles qu'ils vous 

paraissent, vous serez consolés en 

voyant qu'ils sont des jeux d'enfants 

auprès de ceux du Seigneur.  

Voici un moyen qui pourra vous 

aider. Ayez soin d'avoir une image 

ou une peinture de Notre-Seigneur 

qui soit à votre goût. Ne vous 



73 
 

contentez pas de la porter sur votre 

cœur, sans jamais la regarder, mais 

servez-vous-en pour vous entretenir 

souvent avec lui ; et il vous 

suggérera ce que vous aurez à lui 

dire. Vous savez bien vous exprimer 

quand vous parlez aux créatures, 

pourquoi ne trouveriez-vous pas des 

paroles lorsqu'il s'agit de vous 

entretenir avec Dieu ? Ne vous 

imaginez pas que cela soit au-dessus 

de vos forces ; pour moi, je n'en crois 

rien, mais il faut vous y exercer.  

Un autre moyen excellent pour vous 

aider même à vous recueillir et à 

bien faire vos prières vocales, c'est 

de prendre un bon livre en langue 

vulgaire. Et ainsi, à l'aide de ces 

attraits ou de ces artifices, vous 



74 
 

habituerez peu à peu votre âme à la 

méditation sans l'épouvanter. "  

" Considérez ce que dit saint 

Augustin. Après avoir cherché Dieu 

en beaucoup d'endroits, il le trouva 

au-dedans de lui-même. Croyez-

vous qu'il importe peu à une âme qui 

se distrait facilement de comprendre 

cette vérité, et de savoir qu'elle n'a 

pas besoin, pour s'adresser à son 

Père éternel et se réjouir ave lui, de 

le chercher par tout le ciel ? non, 

inutile de pousser des cris pour lui 

parler, car il est tellement près que, 

si bas qu'on lui parle, il entend. A 

quoi bon avoir des ailes pour aller à 

sa recherche ? elle n'a qu'à se retirer 

dans la solitude et à le considérer au-

dedans d'elle-même, sans s'étonner 

qu'un hôte semblable lui rende 



75 
 

visite. Qu'elle s'humilie 

profondément ; qu'elle lui parle 

comme à un père ; le supplie comme 

un père ; qu'elle lui expose ses 

épreuves et le conjure d'y porter 

remède, mais qu'elle comprenne 

bien qu'elle n'est pas digne d'être son 

fils ! 

Cette manière de prier, bien que 

vocale, aide l'esprit à se recueillir 

beaucoup plus rapidement que toute 

autre, et produit aussi les biens les 

plus précieux. On l'appelle l'oraison 

de recueillement, parce que l'âme y 

recueille toutes ses facultés et rentre 

au-dedans d'elle-même avec son 

Dieu. Là, son Maître divin réussit 

plus tôt que par tout autre moyen à 

l'instruire et à lui donner l'oraison de 

quiétude. Là, en effet, recueillie au-



76 
 

dedans d'elle-même, elle peut 

méditer la Passion, se représenter 

Dieu le Fils, l'offrir au Père céleste, 

sans se fatiguer l'esprit à aller le 

chercher sur la montagne du 

Calvaire, au Jardin, ou à la Colonne. 

Ceux d'entre vous qui pourront se 

renfermer ainsi dans ce petit ciel de 

leur âme, où habite Celui qui l'a créé 

en même temps que la terre, et qui 

prendront l'habitude de ne rien 

regarder au dehors, ni de rester là où 

les sens extérieurs trouvent un 

élément de distractions, suivront, ils 

peuvent m'en croire, une voie 

excellente.  

Mais quoi de plus admirable que de 

voir Celui qui remplirait mille et 

mille mondes de sa grandeur se 

renfermer dans une demeure aussi 



77 
 

étroite ! à la vérité, notre Maître est 

Tout-Puissant, il jouit de toutes les 

libertés ; et, comme il nous aime, il 

se met à notre portée.  

Dieu ne force pas notre volonté ; il 

prend ce que nous lui donnons. Mais 

il ne se donne pas complètement, 

tant que nous ne nous sommes pas, 

nous aussi, donnés à lui 

complètement. Voilà un fait certain. 

"  

" Je donne le nom de surnaturel à ce 

que nous ne saurions atteindre par 

notre industrie et nos efforts 

personnels, quelque grands qu'ils 

soient, bien que nous puissions nous 

y disposer, et que même il soit 

important de le faire.  



78 
 

Or, la première oraison surnaturelle, 

ce me semble, que j'aie sentie est un 

recueillement intérieur. L'âme 

l'éprouve au-dedans d'elle-même ; 

elle semble avoir là d'autres sens, 

comme les sens extérieurs du corps, 

et vouloir s'affranchir de l'agitation 

de ces derniers. Parfois, elle les attire 

à elle ; car il lui plaît de fermer les 

yeux, de ne rien voir, ni entendre, ni 

comprendre, sinon ce qui l'occupe 

alors, afin de s'entretenir avec Dieu 

seul. Elle ne perd pas dans cette 

oraison l'usage de ses sens et de ses 

facultés, dont la puissance demeure 

entière, mais dont les dispositions 

sont de s'employer pour Dieu. Celui 

qui aura reçu cette grâce de Notre-

Seigneur comprendra facilement ce 

que je dis ; dans le cas contraire, non 



79 
 

; ou du moins, il faudra pour cela de 

longs discours et beaucoup de 

comparaisons.  

A la suite de ce recueillement, il 

vient parfois une quiétude et une 

paix intérieure très douces ; l'âme, ce 

me semble, ne manque de rien ; c'est 

une fatigue pour elle-même de 

parler, je veux dire de prier 

vocalement et de méditer ; elle ne 

voudrait qu'aimer. Cette oraison 

dure plus ou moins longtemps. "  

 

  



80 
 

 III 

LE RECUEILLEMENT 

 

 

 

" Dans l'oraison de recueillement, il 

est important de se retirer au-dedans 

de nous-mêmes pour y être seul avec 

Dieu.  

Lorsque vous ne recevrez pas la 

Communion à la messe que vous 

entendrez, communiez 

spirituellement ; vous en retirerez de 

grands profits. De même, recueillez-

vous ensuite au-dedans de vous ; 

vous imprimerez ainsi en vous un 

amour profond pour Notre-Seigneur. 



81 
 

Dès lors que vous vous préparez à le 

recevoir, il ne manque jamais de 

vous faire quelque faveur par une 

foule de voies mystérieuses. 

Peut-être que vous ne vous trouverez 

pas bien de cette méthode au début. 

Le démon, sachant quel dommage 

en résulte pour lui, vous donnera des 

serrements de cœur et des angoisses 

; il vous suggèrera la pensée que 

vous goûteriez plus de dévotion à 

suivre d'autres pratiques. Mais 

n'abandonnez pas celle-ci. Le 

Seigneur mettra ainsi à l'épreuve 

l'amour que vous lui portez. 

Souvenez-vous-en bien ; il y a peu 

d'âmes qui l'accompagnent et le 

suivent dans la voie de la croix ; 

souffrons quelque chose pour lui ; il 

ne manquera pas de nous le payer. 



82 
 

Rappelons-nous aussi combien 

d'âmes il y a qui non seulement ne 

veulent pas être en sa compagnie 

mais qui le chassent honteusement 

de leur demeure. Nous devons donc 

souffrir un peu pour lui montrer le 

désir que nous avons de le voir. "  

" Il est plein de compassion, et 

n'abandonne jamais les âmes 

affligées et délaissées qui mettent en 

lui seul leur confiance.  

O mon Seigneur, si nous vous 

connaissions bien, aucune chose ne 

serait capable de nous causer du 

chagrin ; car vous êtes vraiment 

libéral envers ceux qui mettent en 

vous toute leur confiance. Croyez-

moi, c'est une grande chose que de 

comprendre que telle est la vérité. 



83 
 

On voit alors que toutes les faveurs 

d'ici-bas sont des mensonges, quand 

elles empêchent tant soit peu l'âme 

de se recueillir au-dedans l'elle-

même.  

Dans cet oraison de recueillement, 

l'âme veut rentrer au-dedans d'elle-

même, dans de paradis avec son 

Dieu, et fermer la porte derrière elle 

à toutes les choses du monde. Je dis 

: lorsqu'elle veut.  

Comprenez bien, en effet, qu'il ne 

s'agit pas ici d'une chose surnaturelle 

; elle dépend de notre volonté, et 

nous pouvons la réaliser avec l'aide 

de Dieu, sans lequel d'ailleurs on ne 

peut rien, pas même avoir une bonne 

pensée.  



84 
 

Il y a beaucoup de moyens 

d'atteindre ce but. Comme 

l'indiquent quelques livres, nous 

devons nous séparer de tout afin de 

nous approcher intérieurement de 

Dieu. Au milieu de nos occupations, 

nous devons nous retirer au-dedans 

de nous-mêmes, ne serait-ce qu'un 

instant, en nous rappelant seulement 

Celui qui nous tient compagnie ; et 

cette pratique est extrêmement 

profitable. Enfin, nous devons nous 

habituer à goûter cette vérité, qu'il 

n'est pas nécessaire d'élever la voix 

pour lui parler, parce que Sa Majesté 

fera sentir sa présence.  

Dans cette oraison, le Pater est assez, 

pourvu que nous comprenions que 

nous sommes avec lui, que nous 

sachions ce que nous lui demandons, 



85 
 

quel désir il a de nous exaucer, et 

quel plaisir il a de se trouver avec 

nous ; il n'aime pas que nous nous 

rompions la tête à lui adresser de 

long discours.  

Je termine, en disant que celui qui 

voudra parvenir à cet état, qui est, je 

le répète, à notre portée, ne doit pas 

se décourager. Qu'il s'habitue à ce 

que j'ai dit, et peu à peu il se rendra 

maître de lui-même ; au lieu de 

s'égarer en pure perte, il se gardera 

pour son propre avantage en faisant 

servir ses sens eux-mêmes au 

recueillement intime de l'âme. S'il 

parle, il se souviendra qu'il a en lui-

même quelqu'un à qui parler. S'il 

entend parler, il se rappellera qu'il 

doit prêter l'oreille à celui qui  lui 

parle de plus près. Enfin il 



86 
 

considérera qu'il peut, s'il le veut, ne 

jamais se séparer d'une si bonne 

compagnie.  

Qu'il se rappelle souvent sa présence 

pendant le jour, ou au moins 

quelquefois.  

Il découvrira en vous de bonnes 

dispositions, sitôt qu'il vous trouvera 

près de lui. Plaise à Sa Majesté de ne 

jamais permettre que nous nous 

éloignions de sa présence ! ainsi 

soit-il. "  

" Je m'en allai donc à cet endroit où 

j'avais coutume d'être seule à faire 

oraison, et, entrant dans un profond 

recueillement, je me mis à 

m'entretenir avec le Seigneur, et à lui 

adresser des paroles pleines 

d'abandon, car bien souvent je ne 



87 
 

sais ce que je lui dis. C'est l'amour 

qui parle ; l'âme est tellement hors 

d'elle-même qu'elle ne voit plus la 

distance qui la sépare de Dieu. Elle 

se reconnaît aimée de Lui et elle 

s'oublie elle-même. Elle est, ce 

semble, tout en Lui, comme sa chose 

propre, sans division aucune, et elle 

dit des folies.  

O bonté, ô miséricorde immense de 

Dieu ! bien loin de s'arrêter à nos 

paroles, il considère les désirs et 

l'amour qui les dictent ! et il souffre 

qu'une personne comme moi ose 

parler avec tant de hardiesse à Sa 

Majesté ! " 

" Comme le Seigneur m'avait déjà 

favorisée du don des larmes et que la 

lecture me plaisait, je commençai à 



88 
 

me procurer des heures de solitude et 

à suivre cette voie de l'oraison de 

recueillement, en prenant mon livre 

pour guide.  

Je m'appliquais le plus possible à 

considérer Jésus-Christ, notre Bien 

et notre Maître, présent au-dedans de 

moi. Tel était mon mode d'oraison. 

Quand je pensais à quelque mystère 

de sa Passion, je me le figurais 

s'accomplissant au centre de mon 

âme. "  

" Les sens et les choses extérieures 

semblent perdre de leur empire, et 

l'âme reconquiert peu à peu celui 

qu'elle avait perdu. On dit que l'âme 

rentre alors au-dedans d'elle-même 

et quelquefois qu'elle monte au-

dessus d'elle-même. "  



89 
 

IV 

LA MÉDITATION 

 

 

 

" Nous n'ignorons pas que, pour 

plaire à Dieu, il faut suivre la voie 

des commandements et des conseils 

; soyons-y donc très fidèles ; 

méditons sur la vie et la mort de 

Notre-Seigneur ainsi que sur toutes 

nos obligations envers lui ; puisque 

le reste nous sera accordé quand il 

lui plaire. 

J'appelle méditation les 

raisonnements nombreux que nous 

faisons avec l'entendement de la 



90 
 

manière suivante : nous 

commençons à songer à la faveur 

que dieu nous a accordée en nous 

donnant son Fils unique ; et, sans 

nous arrêter là, nous passons à tous 

les mystères de sa glorieuse vie ; ou 

bien nous commençons à méditer 

sur la prière de Notre-Seigneur au 

jardin des Oliviers, et, sans nous y 

fixer, l'entendement continue à 

suivre le Sauveur jusqu'à ce qu'il le 

considère cloué à la Croix ; ou bien 

nous prenons un point particulier de 

la Passion, par exemple la prise du 

Sauveur ; et, réfléchissant sur ce 

mystère, nous considérons dans le 

détail tout ce qui peut frapper notre 

intelligence et notre cœur, comme la 

trahison de Judas, la fuite des 

Apôtres, et les autres circonstances. 



91 
 

Cette oraison est admirable et très 

méritoire. "  

" Le but de la méditation est de 

chercher Dieu. " 

" Lorsque vous lirez un livre, ou que 

vous entendrez un sermon, ou que 

vous méditerez sur les mystères de 

notre sainte foi, et qu'il se présentera 

des choses que vous ne pourrez pas 

bonnement comprendre, ne vous 

fatiguez pas, n'épuisez pas votre 

esprit à vouloir les pénétrer. Car il y 

a beaucoup de choses qui ne sont pas 

pour les femmes ni même pour les 

hommes. 

Lorsqu'il plaît au Seigneur de nous 

en donner l'intelligence, il le fait 

sans aucun travail de notre part. 



92 
 

Quand il plaira à Sa Majesté de nous 

les faire comprendre, ce sera sans 

préoccupation ni travail de notre 

part, que nous en aurons 

l'intelligence. Pour le reste, nous 

n'avons qu'à nous humilier, et, 

comme je l'ai dit, à nous réjouir. Le 

Seigneur que nous servons est si 

grand que ses paroles même 

traduites en notre langue sont encore 

obscures pour nous. " 

  



93 
 

V 

LA CONSIDÉRATION 

 

 

 

" Peut-être le tempérament ou la 

maladie ne nous permettent pas de 

méditer sans cesse la Passion du 

Sauveur ; car cette considération est 

pénible. Mais qui nous empêche de 

tenir compagnie au Sauveur 

ressuscité, puisque nous le 

possédons si près de nous dans le 

très saint Sacrement, où il  est déjà 

glorifié ? là, du moins, nous ne le 

verrons pas accablé de souffrances 

ni déchiré par les fouets, répandant 



94 
 

le sang, fatigué de ses courses, 

persécuté par ceux qu'il a comblés de 

bienfaits, ou méconnu des apôtres. 

On ne peut pas toujours évidemment 

penser à de si grandes souffrances. 

Eh bien ! le voici donc ici avant de 

remonter au ciel sans douleur et 

plein de gloire, stimulant les uns, 

encourageant les autres. Il est notre 

compagnon au très saint Sacrement ; 

on dirait qu'il lui a été impossible de 

demeurer séparé de nous un seul 

instant. 

Il est notre soutien, il est notre force 

; jamais il ne nous fait défaut. C'est 

un véritable ami. 

En le suivant, on marche avec 

sécurité. Ce maître qui est nôtre est 

pour nous la source de tous les biens. 



95 
 

C'est lui qui vous enseignera. 

Considérez sa vie ; elle est le plus 

parfait des modèles. Que pouvons-

nous désirer de plus que d'avoir près 

de nous un ami si dévoué, qui ne 

nous délaissera pas à l'heure de 

l'épreuve et de la tribulation, comme 

le font ceux du monde ? Heureux 

celui qui l'aime véritablement et le 

garde toujours près de soi ! 

considérons le glorieux saint Paul ; 

il semble qu'il ne cessait jamais de 

prononcer le nom de Jésus, tant il le 

possédait au plus intime de son 

cœur. "  

" Une pratique importante pour 

nous, faibles mortels, c'est en effet 

de nous représenter Notre-Seigneur 

comme homme, tant que nous 

sommes sur la terre. Or, voici deux 



96 
 

inconvénients qui ont pour but de 

nous en détourner : 

Le premier, consiste dans un petit 

défaut d'humilité. L'âme veut 

s'élever, avant que le Seigneur ne 

l'élève. Elle ne se contente pas de 

méditer sur un sujet aussi excellent 

que la sainte Humanité du Sauveur ; 

elle veut être Marie, quand elle n'a 

pas encore travaillé avec Marthe.  Si 

le Seigneur veut qu'elle soit Marie, 

serait-ce même dès le premier jour, 

elle n'a rien à craindre. Mais sachons 

nous modérer, comme je crois l'avoir 

déjà dit. Ce petit défaut d'humilité ne 

paraît rien, et cependant il cause le 

plus grand préjudice à l'âme qui veut 

avancer dans la contemplation.  



97 
 

Le second inconvénient, c'est que 

nous ne sommes pas des anges, nous 

avons un corps. C'est donc une folie 

de vouloir faire l'ange, quand on est 

sur la terre, surtout quand on y est 

aussi enfoncé que je l'étais. D'une 

manière habituelle, notre pensée a 

besoin d'un appui. Parfois sans 

doute, l'âme sort d'elle-même ; bien 

qu'elle se trouve souvent si remplie 

de Dieu qu'elle n'a besoin d'aucun 

objet créé pour se recueillir. Mais cet 

état n'est pas habituel. Aussi quand 

arrivent les affaires, les 

persécutions, les épreuves, quand on 

ne peut goûter les douceurs d'une 

quiétude si parfaite ou qu'on est dans 

les sécheresses, c'est un très bon ami 

que le Christ. Nous le considérons 

homme comme nous, nous le voyons 



98 
 

dans les abaissements et la 

souffrance : il nous sert de 

compagnie ; et quand on a contacté 

l'habitude de le considérer ainsi, il 

est très facile de le trouver près de 

soi. Toutefois, il y aura encore des 

jours où l'on ne pourra faire ni l'un ni 

l'autre. Aussi il est bon, comme je l'ai 

déjà dit, de ne pas nous habituer à 

rechercher les consolations 

spirituelles. Advienne que pourra, 

embrassons la Croix ; c'est là une 

grande chose. Notre bon Maître a été 

privé de toute consolation ; on le 

laissa seul dans ses épreuves ; nous 

du moins, ne l'abandonnons pas. La 

main qu'il nous tendra nous aidera 

mieux à monter plus haut que ne le 

pourrait notre propre diligence. Il 

s'absentera au moment qu'il jugera 



99 
 

convenable et lorsque le Seigneur 

voudra, comme je l'ai dit, tirer l'âme 

hors d'elle-même.  

Dieu se complaît beaucoup à voir 

une âme prendre humblement son 

divin Fils pour médiateur et lui 

porter tant d'amour que, même s'il 

veut l'élever à une très haute 

contemplation, elle s'en reconnaisse 

indigne, comme nous l'avons vu, et 

dise avec saint Pierre : retirez-vous 

de moi, Seigneur, car je suis un 

homme pécheur. Voilà ce que j'ai 

éprouvé. C'est par cette voie que 

Dieu a conduit mon âme. D'autres 

suivront, comme je l'ai dit, un sentier 

plus court. Pour moi, j'ai compris 

que tout cet édifice de l'oraison 

repose sur l'humilité, et que plus une 

âme s'abaisse dans l'oraison, plus 



100 
 

Dieu l'élève. Je ne me souviens pas 

d'avoir reçu une seule de ces grâces 

signalées dont je vais parler dans la 

suite, si ce n'est quand j'étais 

anéantie à la vue de mon extrême 

misère. Sa Majesté m'aidait à me 

connaître, et s'appliquait même à me 

faire comprendre certaines choses 

que je n'aurais jamais pu imaginer. 

Pour moi, j'en suis persuadée, quand 

une âme fait quelque chose pour 

s'aider dans cette oraison d'union, 

alors même qu'elle paraîtrait au 

début réaliser quelques progrès, elle 

ne tarde pas à tomber très 

promptement comme un édifice qui 

n'a point de fondement. Je crains 

même qu'elle n'arrive jamais à la 

véritable pauvreté d'esprit. Une telle 

disposition consiste à ne point 



101 
 

rechercher de consolations et de 

douceurs dans l'oraison parce que 

l'on a déjà renoncé à celles de la 

terre, mais à trouver son bonheur 

dans la souffrance par amour pour 

celui dont la vie tout entière fut une 

croix continuelle, et à garder le 

calme de la paix soit dans l'épreuve, 

soit dans la sécheresse. Bien que la 

nature en souffre, on ne tombe pas 

dans cette inquiétude et cette 

désolation qui envahissent certaines 

personnes. Quand leur entendement 

n'est pas toujours occupé et que la 

dévotion sensible vient à leur 

manquer, elles s'imaginent que tout 

est perdu, comme si leurs efforts 

pouvaient mériter un tel trésor. Je ne 

dis pas qu'il faille négliger ces 

moyens, et ne pas veiller avec soin à 



102 
 

se tenir sous le regard de Dieu ; mais 

alors même que nous ne pourrions 

avoir une seule bonne pensée, 

n'allons pas nous désespérer, comme 

je l'ai déjà dit. Nous ne sommes que 

des serviteurs inutiles.  

Nous devons marcher en toute 

liberté dans ce chemin de l'oraison et 

nous remettre entre les mains de 

Dieu. Si Sa Majesté veut nous élever 

au rang des princes de sa cour et de 

ses plus intimes favoris, allons-y 

simplement ; sinon, servons-la dans 

les offices les plus humbles, et, 

comme je l'ai dit quelque fois, 

n'allons pas de nous-mêmes nous 

asseoir à la meilleure place. Dieu a 

plus de sollicitude pour nous que 

nous-mêmes, et il sait à quoi chacun 

de nous est propre. A quoi bon 



103 
 

vouloir se diriger soi-même quand 

on a remis toute sa volonté entre les 

mains de Dieu ?  

Ne cessons donc jamais de 

demander à Dieu des grâces ; mais 

avec un plein abandon et une entière 

confiance en sa libéralité. Puisque 

l'on nous permet de nous tenir aux 

pieds du Christ, veillons à ne point 

nous en retirer. Demeurons-y 

comme nous pourrons ; imitons 

Madeleine ; et quand notre âme sera 

assez forte, Dieu la conduira au 

désert.  

Chaque fois que nous pensons au 

Christ, rappelons-nous l'amour qu'il 

nous a témoigné en nous accordant 

de si hautes faveurs, et la charité 

excessive de son Père qui le pousse 



104 
 

à nous donner en lui un tel gage de 

sa tendresse pour nous. Car l'amour 

appelle l'amour. Bien que le nôtre ne 

soit qu'au début et que nous soyons 

très misérables, ne négligeons rien 

pour avoir cette pensée toujours 

présente et nous exciter à aimer.  

Il me semble, en outre, que le divin 

Maître va de l'un à l'autre pour voir 

ceux qui l'aiment. Il leur découvre 

avec de souveraines délices qui il 

est, afin de raviver, si elle était 

éteinte, leur foi dans la récompense 

qu'il nous destine. Il leur dit : 

considérez que ce n'est là qu'une 

goutte de cet immense océan où sont 

renfermés tous les biens. Il ne 

néglige rien pour ceux qu'il aime. 

Dès qu'il voit que l'on correspond à 



105 
 

son amour, il donne de nouveau et se 

donne lui-même.  

A peine eus-je commencé à fuir peu 

à peu les occasions dangereuses et à 

m'adonner davantage à l'oraison, que 

le Seigneur se mit à m'enrichir de ses 

grâces. Il semblait ne désirer qu'une 

chose, c'est que je voulus bien les 

recevoir.  

Il faut donc, je le répète, se tenir dans 

la plus grande discrétion quand il 

s'agit de diriger les âmes, les 

encourager et attendre le moment où 

Dieu viendra à leur aide, comme il 

l'a fait pour moi. 

Après cette confession, mon âme se 

trouva si souple qu'il n'y avait plus 

rien, ce me semble, que je ne fusse 

disposée à entreprendre. Je 



106 
 

commençai donc à me réformer sur 

beaucoup de points. Le confesseur 

ne me pressait aucunement ; il avait 

plutôt l'air de faire peu de cas de tous 

mes efforts ; et cela m'excitait 

davantage. Il me conduisait par la 

voie de l'amour de Dieu et me 

laissait pour ainsi dire toute liberté, 

sans autre obligation que celle que je 

m'imposais par amour. "  

 

  



107 
 

VI 

L'UNION À DIEU 

DANS L'ORAISON 

 

 

 

" Un jour, Jésus lui dit : " ne crois 

pas, ma fille, que l'union consiste à 

être très près de moi ; ceux qui 

m'offensent le sont aussi, quoiqu'ils 

ne le veuillent pas. Les joies et les 

douceurs de l'oraison, seraient-elles 

même données par moi à un très haut 

degré, ne constituent pas, non plus, 

l'union ; elles sont souvent un moyen 

de gagner les âmes qui ne se 

trouvent pas en état de grâce. " 



108 
 

Je compris que c'était l'état de cet 

esprit pur et élevé au-dessus de 

toutes les choses de la terre, en qui il 

ne reste rien qui veuille s'éloigner de 

la volonté de Dieu, mais qui est 

tellement un même esprit et une 

seule volonté avec Dieu, détaché de 

tout pour lui, qu'il ne garde plus le 

moindre vestige d'amour de soi et 

des créatures. Je me demandais si 

c'était là l'union ; car une âme qui est 

toujours dans cette disposition 

généreuse est toujours, nous 

pouvons le dire, dans cet oraison 

d'union ; or, celle-ci, nous le savons 

bien, est de très courte durée. Il m'est 

venu à la pensée que cette âme 

marchera dans la voie droite, 

réalisera des progrès, gagnera des 

mérites, mais on ne peut pas dire 



109 
 

qu'alors elle est unie à Dieu comme 

dans la contemplation. J'entendis, ce 

me semble, sinon ces paroles, du 

moins cette pensée : " la poussière de 

notre pauvre nature, de nos fautes et 

des obstacles où nous nous 

embarrassons est tellement 

abondante qu'il n'est pas possible de 

vivre avec la même pureté que 

l'esprit lorsqu'il est uni à Dieu, car il 

serait en dehors et au-dessus de notre 

misérable condition. " Si l'union 

consiste en ce que notre volonté et 

notre esprit ne fassent plus qu'un 

avec Dieu, il est possible, ce me 

semble, malgré ce qu'on a pu me 

dire, de la posséder, à moins d'être en 

état de grâce. Il me paraît donc 

difficile de savoir, quand il y a 

union, si ce n'est par une lumière 



110 
 

spéciale de Dieu ; car nous ne 

pouvons pas savoir quand nous 

sommes en état de grâce. "  

" Bien que l'union soit la jonction de 

deux choses en une seule, ces deux 

choses peuvent se séparer et 

subsister chacune de son côté ; on 

voit ordinairement, en effet, que 

cette faveur de l'union que Notre-

Seigneur accorde passe 

promptement, et que l'âme reste 

ensuite privée de cette compagnie ; 

du moins dis-je, elle ne la sent pas.  

Je dirai que l'union dont il s'agit peut 

être comparée à celle de deux 

cierges de cire qui sont si bien unis 

que leur lumière n'en est plus qu'une 

; ou bien à la mèche, à la lumière et 



111 
 

à la cire qui ne sont qu'un seul cierge. 

"  

" Dieu ne veut pas que vous 

réserviez quoi que ce soit, peu ou 

beaucoup. Il réclame pour lui tout ce 

que vous avez ; et, selon que votre 

don sera plus ou moins absolu, ses 

faveurs seront plus ou moins élevées 

; il n'y a pas de meilleur preuve que 

celle-là pour reconnaître si notre 

oraison est arrivée ou non jusqu'à 

l'union.  

Enfin, elle est comme complètement 

morte au monde, pour vivre 

davantage en Dieu ; voilà pourquoi 

c'est une mort délicieuse. "  

" Le ravissement, ou l'union de 

toutes les puissances de l'âme à 

Dieu, est de courte durée et produit 



112 
 

de grands effets, une lumière 

intérieure et beaucoup d'autres 

avantages. Quant à l'entendement, il 

n'agit plus ; c'est le Seigneur lui-

même qui agit dans la volonté. " 

" Je veux déclarer tout d'abord, selon 

mon peu de capacité, en quoi 

consiste la substance de la parfaite 

oraison. J'ai rencontré, en effet, des 

âmes pour qui il semble que l'oraison 

n'est qu'un exercice de 

l'entendement. Et si elles peuvent 

tenir longtemps leur esprit fixé en 

Dieu, serait-ce même au prix des 

plus grands efforts, elles s'imaginent 

aussitôt qu'elles mènent une vie 

spirituelle. En sont-elles détournées 

involontairement, même pour 

s'occuper de bonnes œuvres, qu'elles 

en sont désolées et se croient 



113 
 

perdues. Les savants ne tombent 

point dans cette méprise et cette 

erreur, bien que j'en aie rencontré 

dans ce cas. Mais nous autres 

femmes, nous devons nous prémunir 

contre toutes les illusions de cette 

sorte. Je ne prétends point que ce 

n'est pas une grâce de pouvoir 

méditer sans cesse les œuvres de 

Dieu ; il est même bon d'y tendre ; 

néanmoins, qu'on le sache bien, 

toutes les imaginations n'y sont pas 

aptes par leur nature, tandis que 

toutes les âmes sont capables 

d'aimer.  

Je voudrais seulement donner à 

entendre comment l'âme n'est pas la 

pensée, et que celle-ci ne doit pas 

commander à la volonté, sans quoi 

l'âme serait bien malheureuse. Son 



114 
 

progrès ne consiste donc pas à 

penser beaucoup, mais à aimer 

beaucoup. Or, comment s'acquiert 

l'amour ? en prenant la ferme 

résolution de travailler et de souffrir, 

et en s'y conformant, lorsque 

l'occasion s'en présente. A la vérité, 

cette résolution s'acquiert quand on 

médite sur ce que l'on doit à Dieu, 

sur ce qu'il est et sur ce que nous 

sommes. Cette pratique est très 

nécessaire et très utile pour les 

commençants. Bien entendu, elle 

doit céder devant les devoirs qui 

nous sont imposés par l'obéissance 

et l'utilité du prochain. Il faut à 

l'occasion employer à l'une et à 

l'autre le temps que nous désirons si 

vivement consacrer à Dieu, et qui 

consiste, ce nous semble, à demeurer 



115 
 

dans la solitude pour penser à lui et 

jouir de ses délices. Le sacrifice que 

l'on accomplit dans les deux cas lui 

plaît ; car on travaille pour lui. Il a 

dit en effet : " ce que vous ferez à l'un 

de ces petits, je le regarderai comme 

fait à moi-même. " 

Quant à ce qui concerne 

l'obéissance, le Seigneur ne voudra 

pas laisser un de ses vrais serviteurs 

s'engager dans une voie différente de 

celle qu'il suit lui-même en obéissant 

jusqu'à la mort. Si cela est vrai, d'où 

vient donc le chagrin qu'on éprouve 

généralement lorsqu'on n'a pu rester 

la plus grande partie du jour dans 

une solitude profonde et tout perdu 

en Dieu, bien que l'on ait été occupé 

à des œuvres d'obéissance et de 

charité ? il vient, à mon avis, de deux 



116 
 

causes. La première et la principale 

est l'amour-propre, qui se cache 

d'une manière très subtile et ne nous 

laisse pas voir que nous recherchons 

notre contentement plutôt que celui 

de Dieu. Il est clair, en effet, qu'une 

fois que l'âme commence à goûter 

combien le Seigneur est doux, sa 

plus grande joie est de tenir son 

corps dans le repos exempt de tout 

travail extérieur, et de savourer elle-

même les délices divines. 

O charité, comme tu embrases ceux 

qui aiment véritablement le Seigneur 

et connaissent la disposition de son 

cœur ! quel repos pourraient-ils 

prendre, lorsqu'ils croient pouvoir 

contribuer tant soit peu au bien d'une 

seule âme, lui faire aimer Dieu 

davantage, lui procurer quelque 



117 
 

consolation ou la délivrer de quelque 

danger ! quel repos pourraient-ils 

goûter s'ils recherchaient leur repos 

personnel ! quand ils ne peuvent 

servir le prochain par leurs œuvres, 

ils ont recours à la prière. Ils pressent 

le Seigneur de sauver les âmes qu'ils 

ont la douleur de voir se perdre en 

grand nombre. Ils font le sacrifice de 

leur joie personnelle et ils le font de 

bon cœur. Ils méprisent leur propre 

repos pour ne songer qu'à mieux 

accomplir la volonté du Seigneur.  

Il en est de même de l'obéissance. Ce 

serait vraiment plaisant, quand Dieu 

nous dit clairement d'accomplir une 

œuvre importante pour sa gloire, que 

nous voulions rester à le contempler, 

parce que cela nous plaît davantage 

! quel étrange moyen d'avancer dans 



118 
 

son amour que celui de lui lier les 

mains, et de nous imaginer qu'il n'a 

qu'un seul moyen pour nous faire du 

bien ? 

Je ne veux point parler, je le répète, 

de ce que mon expérience m'a 

appris, mais plusieurs personnes que 

j'ai eu l'occasion de voir m'ont fait 

entendre cette vérité. Lorsque je me 

trouvais profondément affligée 

d'avoir moi-même peu de temps à 

consacrer à l'oraison, je les plaignais 

de les voir toujours au milieu des 

exercices extérieurs et des œuvres 

prescrites par l'obéissance. Je 

pensais en moi-même qu'elles ne 

pouvaient pas au milieu de tant de 

tracas avancer dans la vie intérieure 

et, de fait, elles ne l'étaient pas 

beaucoup alors. Mais, ô Seigneur, 



119 
 

que vos voies sont différentes de nos 

pauvres jugements ! vous ne 

demandez qu'une chose à l'âme qui 

est résolue de vous aimer et 

s'abandonne entre vos mains, c'est 

qu'elle obéisse, qu'elle examine 

consciencieusement ce qui 

contribuera le plus à votre gloire et 

le désire. Elle n'a pas besoin de 

chercher sa voie ni de la choisir ; sa 

volonté est désormais la vôtre. Pour 

vous, ô mon Seigneur, vous prenez 

soin de la conduire par le sentier qui 

lui sera le plus profitable.  

Tel est le cas d'une personne avec qui 

je m'entretenais, il y a peu de jours. 

Durant quinze ans environ, 

l'obéissance l'avait tellement 

occupée dans les emplois et les 

charges, qu'elle ne se rappelait pas 



120 
 

avoir eu dans cet intervalle un seul 

jour de disponible pour elle-même. 

Elle s'appliquait cependant de son 

mieux à trouver chaque jour 

quelques instants pour faire oraison 

et veillait avec soin à la pureté de sa 

conscience. C'est une âme des plus 

fidèles à l'obéissance que j'aie jamais 

vue, et elle y porte tous ceux qui 

s'entretiennent avec elle. Le 

Seigneur l'a bien récompensée ; car 

elle a acquis, sans savoir comment, 

cette liberté d'esprit si précieuse et si 

digne d'envie, où sont parvenus les 

parfaits, et où l'on goûte toute la 

félicité à laquelle on puisse aspirer 

ici-bas. C'est d'ailleurs en n'ayant 

d'attache pour rien, que l'on possède 

tout. On ne redoute, on ne désire rien 

de la terre ; on ne se laisse point 



121 
 

troubler par les épreuves ni exalter 

par les joies. Personne ne saurait 

nous enlever la paix, car elle dépend 

de Dieu seul ; comme nul ne peut la 

ravir, la crainte seule de la perdre est 

pour les âmes de cette sorte un sujet 

de peine. Tout le reste ici-bas est, à 

leurs yeux, comme s'il n'existait pas 

: le monde entier, en effet, est 

impuissant à leur procurer ou à leur 

enlever leur joie. O heureuse 

obéissance ! heureuse distractions 

auxquelles on se livre par amour 

pour elle, puisqu'on en retire tant 

d'avantages ! 

Aussi, ne nous décourageons point. 

Quand l'obéissance nous imposera 

des œuvres extérieures, serait-ce 

même à la cuisine, sachez que le 

Seigneur est là au milieu des 



122 
 

marmites et qu'il nous aide à 

l'intérieur et à l'extérieur. 

Je me rappelle en ce moment ce que 

m'a raconté un religieux. Il avait pris 

la ferme résolution de ne jamais 

refuser d'obéir, coûte que coûte, au 

supérieur. Or un soir qu'il était brisé 

de fatigue et ne pouvait plus se tenir 

debout, il allait s'asseoir pour se 

reposer un peu. Le supérieur, l'ayant 

rencontré, lui commande de prendre 

une bêche et d'aller travailler au 

jardin. Il se tait, mais sa nature était 

bien affligée ; néanmoins, malgré la 

fatigue extrême dont il est accablé, il 

prend la bêche ; or il allait passer à 

un détour du jardin que j'ai vu bien 

des années après ce récit qu'il m'en 

fit parce que je fondai un monastère 

dans cette localité, quand Notre-



123 
 

Seigneur lui apparut chargé de la 

Croix, mais si abattu et si fatigué, 

qu'il lui faisait bien comprendre par-

là que ce qu'il souffrait n'était rien en 

comparaison.  

Le démon voit avec évidence, j'en 

suis persuadée, que le chemin le plus 

rapide pour arriver au sommet de la 

perfection est celui de l'obéissance ; 

aussi cherche-t-il, sous de beaux 

prétextes, à nous en détourner par 

toutes sortes de dégoûts et de 

difficultés. Qu'on veuille bien y faire 

attention, et on verra clairement que 

je dis vrai. 

La souveraine perfection ne consiste 

pas évidemment dans les joies 

intérieures, ni dans les grandes 

extases, ni dans les visions, ni dans 



124 
 

l'esprit de prophétie. Elle consiste à 

rendre notre volonté tellement 

conforme à celle de Dieu que nous 

embrassions de tout notre cœur ce 

que nous croyons qu'il veut, et que 

nous acceptions avec la même 

allégresse ce qui est amer et ce qui 

est doux, dès que nous comprenons 

que Sa Majesté le veut. Il paraît très 

difficile, non pas précisément de 

faire une chose extrêmement 

contraire à notre nature, mais d'en 

avoir de la joie ; et il en est vraiment 

de la sorte. Toutefois l'amour, quand 

il est parfait, possède assez de force 

pour oublier son propre 

contentement et ne songer qu'à être 

agréable à celui qui nous aime. Et, 

en vérité, quand nous avons 

l'assurance de faire plaisir à Dieu, 



125 
 

tous les travaux, quelque pénible 

qu'ils soient, nous semblent doux. 

Voilà comment aiment, au milieu 

des persécutions, des humiliations et 

des ignominies, ceux qui sont arrivés 

au sommet de la perfection. 

Cela est tellement certain, connu et 

évident, que je n'ai pas à m'y arrêter. 

Je veux seulement montrer le motif 

pour lequel l'obéissance est, à mon 

avis, le plus court chemin et le 

moyen le plus puissant pour arriver 

à un si heureux état. Ce motif, je vais 

le dire. Pour employer purement et 

simplement toute notre volonté au 

service de Dieu, nous devons 

d'abord en être maîtres ; mais nous 

ne le sommes nullement tant que 

nous ne l'avons pas soumise à la 

raison ; or l'obéissance est le vrai 



126 
 

moyen de l'assujettir. Ce n'est pas 

par de bonnes raisons que nous 

pourrions réussir ; car notre nature et 

notre amour-propre nous en 

fourniraient tant, que nous 

n'arriverions jamais au but. Souvent 

même une chose très raisonnable 

nous paraît une folie, parce que nous 

n'avons pas envie de la faire.  

Notre-Seigneur estime au plus haut 

point cet abandon, et à bon droit, 

puisque par là nous le rendons 

maître du libre arbitre qu'il nous a 

donné. Aussi, lorsque nous nous 

exerçons à cet abandon, tantôt en 

nous renonçant nous-mêmes, tantôt 

en soutenant mille combats pour 

accepter le jugement qu'on porte sur 

notre cause et qui nous paraît 

insensé, nous arrivons après 



127 
 

beaucoup de peine à nous conformer 

à ce qu'on nous commande. Mais 

qu'il y ait peine ou non, nous 

finissons par nous soumettre. Le 

Seigneur, de son côté, nous soutient 

puissamment, et si nous soumettons 

par amour pour lui notre volonté et 

notre raison, il nous rend maître de 

l'une et de l'autre. 

Une fois en possession de cet empire 

sur nous-mêmes, nous pouvons nous 

consacrer avec perfection au service 

de Dieu. Nous lui offrons une 

volonté pure, afin qu'il l'unisse à la 

sienne, et nous le prions d'envoyer 

du ciel le feu de son amour qui 

consume ce sacrifice et fasse 

disparaître tout ce qui peut lui 

déplaire. Il ne tient donc plus à nous 

que ce sacrifice ne s'achève ; car 



128 
 

après beaucoup de travaux, nous 

avons placé la victime sur l'autel, et, 

autant qu'il a dépendu de nous, elle 

ne touche plus à la terre.  

Evidemment personne ne peut 

donner ce qu'il n'a pas ; pour donner, 

il faut avoir. Eh bien, croyez-moi, 

pour acquérir ce trésor dont je parle, 

il n'y a pas de meilleur moyen que de 

creuser et de travailler pour le tirer 

de cette mine de l'obéissance. Plus 

nous la creuserons, et plus nous nous 

enrichirons. Plus nous nous 

soumettrons aux hommes, sans avoir 

d'autre volonté que celle de nos 

supérieurs, et plus nous serons 

maîtres de cette volonté pour la 

conformer à celle de Dieu. Voyez, 

mes sœurs, si vous ne serez pas bien 

récompensées d'avoir abandonné les 



129 
 

douceurs de la solitude. Je vous 

l'assure, ce n'est pas parce que vous 

ne serez pas dans la solitude que 

vous ne pourrez-vous préparer à 

cette véritable union dont j'ai parlé et 

qui consiste à n'avoir d'autre volonté 

que celle de Dieu. Voilà celle que je 

désire pour moi et que je voudrais 

pour vous toutes, et non ces extases 

pleines de suavité auxquelles on 

donne le nom d'union et qui sont 

telles quand elles suivent celle dont 

je viens de parler. Or si au sortir de 

ces extases il y peu d'obéissance, 

mais de la volonté propre, on 

demeurera, ce me semble, uni à son 

amour-propre, et non à la volonté de 

Dieu. Plaise à Sa Majesté de m'aider 

à mettre en pratique ces conseils 

aussi bien que je les comprends ! 



130 
 

Le second motif pour lequel, ce me 

semble, nous quittons avec peine la 

solitude, c'est que nous y trouvons 

moins d'occasions d'offenser Dieu, 

bien qu'il y en ait toujours quelques-

unes ; les démons, en effet, sont 

partout, et partout nous nous 

trouvons nous-mêmes. Toutefois 

l'âme qui est retirée mène, ce 

semble, une vie plus pure. Si elle 

porte en elle la crainte de Dieu, elle 

goûte une grande consolation à se 

voir éloignée des dangers. A coup 

sûr, cette raison qui nous porte à fuir 

tout commerce avec les créatures me 

paraît plus importante que celle des 

grandes faveurs et des suavités 

divines. 

C'est ici, que doit se montrer votre 

amour pour Dieu ; vous le prouverez 



131 
 

mieux au milieu des occasions que 

dans les recoins de la solitude. 

Croyez-moi, viendriez-vous à 

commettre plus de fautes et même à 

faire quelques petites chutes, vous 

gagneriez d'un autre côté 

incomparablement plus. Quand je 

m'exprime ainsi, je suppose toujours 

que si nous nous livrons aux œuvres 

extérieures, c'est par obéissance ou 

par charité ; sans cela, j'estime que la 

solitude est préférable. Je dis plus. 

Nous devons même en avoir le désir, 

quand nous nous livrons aux œuvres 

extérieures ; et, en réalité ce désir ne 

cesse jamais d'animer les âmes qui 

aiment vraiment Dieu. 

Quand je dis que nous tirons profit 

de l'action, c'est qu'elle nous fait 

connaître ce que nous sommes et 



132 
 

jusqu'où va notre vertu. Une 

personne qui vit toujours dans la 

solitude, quelque sainte qu'elle soit à 

ses propres yeux, ne sait pas si elle 

possède la patience et l'humilité ; 

elle n'a pas de moyen de s'en rendre 

compte. Voilà un homme très 

valeureux ; comment le connaîtrez-

vous, tant que vous ne l'aurez pas vu 

sur le champ de bataille ? saint 

Pierre croyait être très courageux ; 

voyez ce qu'il est devenu dans 

l'épreuve. Mais il se releva de cette 

chute, sans mettre plus la moindre 

confiance en lui-même. Il la reporta 

alors tout entière en Dieu et endura 

plus tard le martyre que nous savons. 

O grand Dieu, que ne pouvons-nous 

comprendre la profondeur de notre 

misère ! c'est parce que nous ne la 



133 
 

comprenons pas, qu'il y a partout des 

dangers pour nous. Aussi est-ce un 

grand bien qu'on nous commande 

des actes extérieurs qui nous font 

constater notre bassesse. A mon avis, 

un seul jour passé dans la 

connaissance bien humble de nous-

mêmes, au prix de beaucoup 

d'afflictions et de travaux, est une 

grâce plus insigne de Dieu que 

plusieurs jours passés dans l'oraison 

; d'autant plus que le véritable amant 

aime partout son Bien-Aimé et ne 

perd jamais son souvenir. Ce serait 

bien malheureux, si nous ne 

pouvions faire oraison que dans les 

recoins de la solitude. Je sais bien 

que je ne puis y consacrer de longues 

heures ; mais, ô mon Seigneur, 

quelle puissance n'a pas auprès de 



134 
 

vous un soupir qui jaillit du fond du 

cœur, parce que nous sommes 

attristés non seulement de nous 

trouver en cet exil, mais encore 

d'être privés du temps où nous 

pourrions être avec vous et jouir de 

vous dans la solitude ! 

Cela montre bien alors que nous 

sommes les esclaves du Seigneur, et 

que nous sommes volontairement 

vendus par amour pour lui à la vertu 

d'obéissance, puisqu'elle nous fait 

abandonner d'une certaine manière 

la jouissance de Dieu même. Cela 

toutefois n'est rien quand nous 

considérons que le Seigneur est venu 

par obéissance du sein de son Père 

pour se faire notre esclave. 

Comment pourrons-nous lui savoir 

gré d'une telle grâce et le payer de 



135 
 

retour ? nous devrons veiller avec 

soin sur nous-mêmes et ne point 

oublier, au milieu même des œuvres 

commandées par l'obéissance et la 

charité, de recourir souvent à Dieu 

au plus intime de notre âme. Croyez-

moi, mes filles, ce n'est pas de la 

longueur du temps consacré à 

l'oraison que dépend le progrès de 

l'âme. Quand elle l'emploie si bien 

aux œuvres extérieures, elle y trouve 

un secours précieux et se dispose 

mieux en très peu de temps à 

s'embraser d'amour que par de 

longues heures de considération. 

Tout doit lui venir de la main de 

Dieu. "  

" La marque la plus sûre, à mon avis, 

pour savoir si nous avons ce double 

amour, du prochain et de Dieu, 



136 
 

consiste à aimer véritablement le 

prochain ; car nous ne pouvons avoir 

la certitude que nous aimons Dieu, 

bien que nous en ayons des indices 

très sérieux ; mais nous pouvons 

savoir sûrement si nous aimons le 

prochain. Soyez certains que plus 

vous découvrirez en vous de progrès 

dans l'amour du prochain, plus vous 

serez avancés dans l'amour de Dieu. 

L'amour que Dieu nous porte est 

tellement profond qu'en retour de 

celui que nous avons pour le 

prochain il perfectionne de mille 

manières celui que nous lui portons 

à lui-même ; je ne puis avoir aucun 

doute sur ce point. Voilà pourquoi il 

est très important de bien considérer 

comment nous aimons le prochain ; 

dès lors que cet amour est parfait, on 



137 
 

a réalisé tout ce qu'il fallait. Car, à 

mon avis, notre nature est tellement 

dépravée, que si notre amour pour le 

prochain ne prenait ses racines dans 

l'amour même de Dieu, il ne pourrait 

s'élever à la perfection. 

Puisque c'est là, mes frères, une 

chose d'une telle importance, 

appliquons-nous bien à voir peu à 

peu jusque dans les moindres détails 

à quel point nous en sommes. Ne 

faisons aucun cas de certaines 

pensées élevées qui nous arrivent en 

foule à l'heure de l'oraison, quand 

nous nous imaginons ce que nous 

ferions ou pourrions entreprendre 

pour le prochain et pour le salut 

d'une seule âme ; car si ensuite les 

œuvres n'y répondent pas, il n'y a nul 

motif pour croire à l'efficacité de ces 



138 
 

résolutions. Il faut en dire autant de 

l'humilité et de toutes les vertus. Les 

artifices du démon sont des plus 

perfides ; il remuera tout l'enfer pour 

nous persuader que nous avons une 

vertu, quand nous ne l'avons pas ; et 

il a raison. Car une telle illusion est 

très nuisible à l'âme et il n'y a jamais 

de ces fausses vertus sans quelque 

vaine gloire ; elles portent la marque 

de leur origine, tandis que les vertus 

qui viennent de Dieu sont exemptes 

de vaines gloires et d'orgueil. 

Je me prends à rire parfois de 

certaines âmes ; quand elles sont en 

oraison, elles se croient prêtes à être 

humiliées et méprisées 

publiquement pour l'amour de Dieu 

; et ensuite elles cacheront, si elles le 

peuvent, une légère faute qu'elles 



139 
 

ont commise. Mais si on les accuse 

faussement, les voilà hors d'elles-

mêmes. Que celui qui ne supporte 

pas cette épreuve veille bien à ne 

faire aucun cas de ces résolutions 

qu'il croit avoir prises dans la 

solitude ; car, en réalité, il n'a pas eu 

cette volonté ferme qui est une tout 

autre chose, mais quelque illusion 

provenant de l'imagination. "  

" On me recommande de tenir 

toujours mon esprit occupé de Dieu, 

je reconnais que ce moyen est 

indispensable pour se préserver 

d'une foule de dangers. "  

" Dans l'oraison, nous pouvons, ce 

me semble, appeler contentement 

ces sentiments de satisfaction que 

nous éprouvons lorsque nous 



140 
 

méditons ou que nous adressons nos 

prières à Notre-Seigneur ; ils 

procèdent de notre nature, mais avec 

le secours de Dieu, bien entendu. 

Ces contentements naissent de 

l'action vertueuse elle-même ; il 

semble que nous les devons à notre 

travail, et nous avons raison de nous 

réjouir de ce que nous nous sommes 

occupés à accomplir de telles 

œuvres. "  

" Appliquez-vous, mes frères, à être 

toujours humbles. Considérez bien 

que vous n'êtes pas dignes de si 

hautes grâces et ne les recherchez 

point. C'est par là, j'en suis 

persuadée, que le démon voit lui 

échapper un grand nombre d'âmes 

qu'il se flattait de perdre. Du mal 



141 
 

qu'il voulait nous faire, Sa Majesté 

tire notre bien. Le Seigneur, en effet, 

voit que notre intention, en 

demeurant près de lui à l'oraison, est 

de le contenter et de le servir ; or il 

est fidèle dans ses promesses. "  

" Il est toujours précieux de donner 

pour base à note oraison la prière qui 

est sortie d'une bouche telle que celle 

de Notre-Seigneur. "  

" Quand je récite le Credo, il est 

raisonnable, ce me semble, que je 

me rende compte de ce que je crois 

et que je le sache ; quand je récite le 

Notre-Père, ce sera une marque 

d'amour de me rappeler quel est ce 

Père et aussi quel est le Maître qui 

nous a enseigné cette prière. Si vous 

m'objecter que vous le savez déjà et 



142 
 

qu'il est inutile que je vous le 

rappelle, je vous répond que vous 

avez tort. Il y a maître et maître. Et 

pour ne parler que de ceux de la terre 

qui nous enseignent, c'est un grand 

malheur de ne pas en garder le 

souvenir ; quand ce sont des saints et 

qu'ils dirigent notre âme, je regarde 

comme impossible que nous les 

oubliions, si nous sommes leurs 

fidèles disciples.  

Mais comment ne pas nous rappeler 

un Maître comme celui qui nous a 

appris cette prière, qui nous l'a 

enseignée avec tant d'amour et avec 

un si vif désir qu'elle nous fût 

profitable ? que Dieu ne permette 

pas que nous récitions cette prière 

sans penser à lui, et si nous ne le 

pouvons pas toujours, à cause de 



143 
 

notre faiblesse, qu'au moins ce soit 

le plus souvent possible. 

Tout d'abord vous savez que Sa 

Majesté nous enseigne à prier dans 

la solitude. C'est ainsi que Notre-

seigneur faisait toujours, quand il 

priait, non que cela lui fût 

nécessaire, mais parce qu'il voulait 

nous donner l'exemple. Nous avons 

déjà dit qu'on ne saurait parler en 

même temps à Dieu et au monde. Or 

ils ne font pas autre chose, ceux qui 

récitent des prières et par ailleurs 

écoutent ce qui se dit autour d'eux, 

ou s'arrêtent aux pensées qui se 

présentent sans se préoccuper de les 

repousser. Je ne parle pas de ces 

indispositions qui surviennent 

parfois, ni, surtout, de la mélancolie 

ou des maux de tête qui affligent 



144 
 

certaines personnes et les 

empêchent, malgré leurs efforts, de 

se recueillir. 

Il en est de même pour ces orages 

intérieurs qui peuvent troubler 

quelquefois les fidèles serviteurs de 

Dieu, mais que celui-ci permet pour 

leur plus grand bien. Dans leur 

affliction, ils cherchent en vain le 

calme. Quoi qu'ils fassent, ils ne 

peuvent être attentifs aux prières 

qu'ils prononcent. Leur esprit, loin 

de se fixer à rien, s'en va tellement à 

l'aventure qu'il semble en proie à une 

sorte de frénésie.  

A la peine qu'ils en éprouvent, ils 

verront que ce n'est pas de leur faute. 

Qu'ils ne se tourmentent donc point, 

ce serait pire. Qu'ils ne se fatiguent 



145 
 

pas à remettre à la raison leur 

entendement, qui pour lors en est 

incapable. Qu'ils prient le mieux 

qu'ils pourront, et même qu'ils ne 

prient point. Puisque leur âme est 

malade, qu'ils s'appliquent à lui 

procurer quelque repos et s'occupent 

de quelque autre œuvre de vertu.  

Voilà ce que doivent faire les 

personnes qui ont à cœur leur 

sanctification, et qui comprennent 

que l'on ne saurait parler à Dieu et au 

monde en même temps.  

Ce qui dépend de nous, c'est de 

tâcher d'être dans la solitude pour 

prier. Et plaise à Dieu que cela 

suffise, je le répète, pour 

comprendre en présence de qui nous 

sommes et quelle réponse le 



146 
 

Seigneur fait à nos demandes ! 

pensez-vous qu'il se taise, bien que 

nous ne l'entendions pas ? non, 

certes. Il parle au cœur quand c'est le 

cœur qui prie.  

Je désire vous voir parfaitement 

convaincus de cette vérité que, pour 

bien réciter le Pater, vous devez vous 

tenir près du Maître qui nous l'a 

enseigné.  

Vous me direz encore que prier ainsi, 

c'est méditer, et que vous ne pouvez, 

ni par conséquent ne voulez autre 

chose que prier vocalement. Il y a, 

en effet, des personnes qui sont 

impatientes, et qui ne veulent se 

donner aucune peine. Comme elles 

ne sont pas habituées à méditer, elles 

ont des difficultés dans les débuts 



147 
 

pour se recueillir ; et comme elles ne 

veulent pas prendre un peu de peine, 

elles disent qu'elles ne peuvent et ne 

savent prier que vocalement. J'avoue 

que vous avez raison d'appeler 

oraison mentale la méthode dont j'ai 

parlé. Mais je vous déclare en même 

temps que je ne comprends pas 

comment la prière vocale, pour être 

bien faite, peut en être séparée. Il 

nous faut bien savoir à qui nous 

parlons ; c'est même un devoir de 

s'appliquer à prier avec attention. 

Plaise à Dieu que tous ces moyens 

nous aident à réciter le Pater 

correctement, et que nous ne 

l'achevions pas au milieu de pensées 

les plus incongrues ! pour moi, j'en 

ai fait l'expérience plusieurs fois, le 

meilleur remède aux dispositions est 



148 
 

de m'appliquer à fixer ma pensée sur 

Celui qui a composé cette prière. 

Soyez donc patients, et travaillez à 

acquérir l'habitude d'une méthode si 

nécessaire. "  

" Dans la prière vocale, l'esprit et le 

cœur doivent être appliqués à ce que 

vous récitez. "  

 

  



149 
 

CHAPITRE II 

LE PATER 

 

 

 

" Quel est l'homme, si inconsidéré 

qu'il soit, qui, voulant demandez une 

grâce à une personne d'un rang 

élevé, ne songe tout d'abord à la 

manière de lui présenter sa requête 

pour lui être agréable et ne la froisser 

en rien ? ne doit-il pas savoir ce qu'il 

désire et quel besoin il en a, surtout 

s'il sollicite une faveur importante, 

comme celle que nous enseigne à 

demander notre bon Jésus ?  



150 
 

Voici, à mon avis, une chose 

vraiment digne de notre attention. 

Ne pouviez-vous pas, ô mon 

Seigneur, vous contenter d'une seule 

parole et dire : donnez-nous, ô Père, 

ce qui nous convient ? cela suffisait, 

ce me semble, puisqu'il comprend 

tout si bien. O sagesse Eternelle ! 

cette seule parole était suffisante 

pour vous et notre Père : et c'est ainsi 

que vous vous êtes exprimé au jardin 

des Oliviers. Vous lui avez manifesté 

votre désir et votre crainte ; puis 

vous vous êtes soumis à sa volonté. 

Mais, ô mon Seigneur, vous nous 

connaissiez ; vous saviez que nous 

sommes loin de nous conformer 

comme vous à la volonté de notre 

Père, et qu'il était nécessaire de bien 

préciser nos demandes afin de nous 



151 
 

porter par là à considérer si ce que 

nous demandons nous convient, et à 

ne pas le demander dans le cas 

contraire. Nous sommes ainsi faits, 

que si l'on ne nous donne pas ce que 

nous voulons, notre " libre arbitre ", 

hélas, refuse ce que le Seigneur 

voudrait nous donner, alors même 

que ce serait meilleur pour nous.  

Considérez donc avec le plus grand 

soin si ce que vous demandez vous 

est utile. S'il ne l'est pas, ne le 

demandez pas, mais priez Sa 

Majesté de vous donner sa lumière. 

Nous sommes aveugles ; aussi nous 

sommes dégoûtés des mets qui nous 

donneraient la vie, et nous nous 

portons vers ceux qui doivent nous 

donner la mort. Et quelle mort que 

celle-là ! affreuse et éternelle ! " 



152 
 

" Sachez que vous faites beaucoup 

plus en prononçant de temps en 

temps une seule parole du Pater, 

qu'en le récitant souvent à la hâte. 

Celui que vous priez est tout près de 

vous. Il ne manquera pas de vous 

entendre. "  

" Jésus ne nous accorde-t-il pas en 

effet la faveur la plus haute quand il 

nous met au nombre de ses frères ? " 

 " Notre Père qui êtes aux cieux. " 

" O mon Seigneur, comme il paraît 

bien que vous êtes le Père d'un tel 

Fils ! et comment votre Fils 

manifeste bien qu'il est le Fils d'un 

tel Père ! cette phrase du Pater 

n'auraient-elle pas été une aussi 

grande faveur ! notre entendement 

devrait en être tellement rempli, et 



153 
 

notre volonté tellement pénétrée, 

qu'il nous soit impossible de proférer 

une parole. Oh ! comme il serait 

juste que l'âme rentrât au-dedans 

d'elle-même ! elle pourrait mieux 

alors s'élever au-dessus d'elle-même 

! et écouter ce que ce Fils béni lui 

apprend sur ce lieu où, comme il le 

déclare, se trouve son Père qui est 

dans les cieux ! quittons la terre ; il 

n'est pas juste qu'après avoir 

apprécié tout le prix d'une telle 

faveur, nous l'estimions si peu que 

nous restions encore en ce monde. 

O Fils de Dieu ! comment, dès la 

première parole, nous donnez-vous 

tant de bien ? vous vous humiliez à 

un tel excès que vous vous unissez à 

nous dans nos demandes, que vous 

vous faites le frère de créatures aussi 



154 
 

basses et aussi misérables ! 

comment nous donnez-vous au nom 

de votre Père tout ce qui peut être 

donné ? ne voulez-vous pas qu'il 

nous regarde comme ses enfants ? 

or, votre parole ne peut manquer de 

se réaliser. Vous l'obligez à 

l'accomplir, ce qui n'est pas une 

petite charge. Dès lors qu'il est notre 

Père, il doit nous supporter, malgré 

la gravité de nos offenses. Il doit 

nous pardonner lorsque nous 

retournons à lui comme l'enfant 

prodigue. Il doit nous consoler dans 

nos épreuves. Il doit nous nourrir, 

comme il convient à un tel Père, car 

il est forcément meilleur que tous les 

pères qui sont ici-bas, puisqu'il 

possède nécessairement tout bien 

parfait ; et, en plus de tout cela, il 



155 
 

doit nous rendre participants et 

héritiers de ses richesses avec vous. 

O bon Jésus, comme vous montrez 

clairement que vous ne faites qu'un 

avec lui, que votre volonté est la 

sienne et que la sienne est la vôtre ! 

quelle clarté dans votre témoignage 

! quel amour que celui que vous 

nous portez ! vous avez agi de façon 

à cacher au démon que vous êtes le 

Fils de Dieu, mais vu le désir 

immense que vous avez de notre 

bien, vous surmontez tous les 

obstacles pour nous faire connaître 

une si haute vérité. Et qui donc, 

sinon vous, Seigneur, le pouvait ? je 

ne sais comment le démon, en 

entendant cette parole, n'a pas connu 

d'une manière évidente qui vous 

étiez. Au moins, je vois bien que 



156 
 

vous avez parlé comme un Fils chéri 

et pour vous et pour nous. 

Eh bien, ne vous semble-t-il pas un 

bon Maître, puisque, pour nous 

porter à apprendre ce qu'il nous 

enseigne, il commence par nous 

accorder une si haute faveur ? n'est-

il donc pas juste maintenant qu'en 

prononçant du bout des lèvres cette 

parole : Notre Père, vous y apportiez 

toute votre attention pour la 

comprendre, et que votre cœur se 

brise de voir un si grand amour ? 

Quel est le fils, en ce monde, qui ne 

cherche à bien connaître son père, 

quand il le sait bon, plein de majesté 

et de puissance ? s'il ne trouvait pas 

en lui ces qualités, je ne serais pas 

étonné qu'il ne voulût point être 



157 
 

reconnu pour son fils. Le monde est 

tel que, si le fils est dans une 

situation supérieure à celle de son 

père, il se croit déshonoré de le 

reconnaître pour tel. Ce n'est point 

notre cas à nous, et plaise à Dieu 

qu'il n'y ait jamais de pareils 

sentiments dans cette maison ! elle 

deviendrait un enfer.  

Quel bon Père vous donne le bon 

Jésus ! n'en reconnaissez pas d'autre 

ici, puisque c'est de lui seul que vous 

devez vous entretenir. Appliquez-

vous à devenir tels que vous méritiez 

de vous réjouir auprès de lui et de 

vous jeter dans ses bras. Vous le 

savez déjà, il ne vous éloignera pas 

de lui, si vous êtes de bons enfants. 



158 
 

Si instable que soit votre pensée, 

tenez-vous entre un tel Fils et un tel 

Père, et vous trouverez forcément le 

Saint-Esprit. Qu'il daigne lui-même 

embraser vos cœurs et les enchaîner 

par les liens tout-puissants de sa 

charité, dès lors que le si grand 

intérêt que nous y avons n'y suffit 

pas ! " 

" Considérez maintenant que votre 

Maître a dit : " qui êtes aux cieux. " 

Pensez-vous qu'il importe peu de 

savoir ce que c'est que le ciel, et en 

quel endroit vous devez chercher 

votre adorable Père ? or, je vous 

assure que, pour des esprits distraits, 

il importe beaucoup, non seulement 

de croire à cette vérité, mais de 

chercher à la connaître par une 

expérience directe ; car c'est là une 



159 
 

des choses les plus propres à fixer 

l'entendement et à aider l'âme au 

recueillement. Vous savez que Dieu 

est en tout lieu. Or il est clair, comme 

le dit le proverbe, que là où est le 

Roi, là aussi est sa cour ; donc là où 

est Dieu, là aussi est le ciel ; et par 

conséquent, vous pouvez croire sans 

l'ombre d'un doute que là où est Sa 

Majesté, là aussi est toute la gloire. 

Considérez ce que dit saint 

Augustin. Après avoir cherché Dieu 

en beaucoup d'endroits ; il le trouva 

au-dedans de lui-même. Croyez-

vous qu'il importe peu à une âme qui 

se distrait facilement de comprendre 

cette vérité, et de savoir qu'elle n'a 

pas besoin, pour s'adresser à son 

Père Eternel et se réjouir avec lui, de 

le chercher par tout le ciel ? non, 



160 
 

inutile de pousser des cris pour lui 

parler, car il est tellement près que, 

si bas qu'on lui parle, il entend. A 

quoi bon avoir des ailes pour aller à 

sa recherche ? elle n'a qu'à se retirer 

dans la solitude et à le considérer au-

dedans d'elle-même, sans s'étonner 

qu'un hôte semblable lui rende 

visite. Qu'elle s'humilie 

profondément ; qu'elle lui parle 

comme à un père ; le supplie comme 

un père ; qu'elle lui expose ses 

œuvres et le conjure d'y porter 

remède, mais qu'elle comprenne 

bien qu'elle n'est pas digne d'être sa 

fille ! 

Loin de vous ces timidités 

excessives, où tombent certaines 

personnes qui les prennent pour de 

l'humilité ! non, l'humilité ne 



161 
 

consiste pas à refuser une faveur que 

nous fait le roi ; mais à l'accepter en 

reconnaissant combien nous en 

sommes indignes et à nous réjouir de 

cette faveur. Belle humilité, 

vraiment ! comment ! le Souverain 

de la terre et des cieux viendrait en 

moi pour me combler de ses faveurs 

et prendre ses délices avec moi, et 

par humilité je ne voudrais ni lui 

répondre, ni rester avec lui, ni 

accepter ce qu'il me donne ! et je le 

laisserais seul ! et quand il me 

permet et me prie de lui présenter 

mes suppliques, je croirais faire 

preuve d'humilité en restant dans ma 

pauvreté ! et je l'obligerais à s'en 

aller parce que je ne réponds pas à 

ses avances ? laissez de côté cette 

prétendue humilité. Traitez avec lui 



162 
 

comme avec un père, un frère, un 

Maître, un époux. Considérez-le 

tantôt sous un rapport, tantôt sous un 

autre. Il vous enseignera lui-même 

ce que vous devez faire pour le 

contenter. Ne soyez pas si sots que 

de ne rien demander.  

Cette manière de prier, bien que 

vocale, aide l'esprit à se recueillir 

beaucoup plus rapidement que toute 

autre, et produit aussi les biens les 

plus précieux. On l'appelle oraison 

de recueillement, parce que l'âme y 

recueille toutes ses facultés et rentre 

au-dedans d'elle-même avec son 

Dieu. Là, son Maître divin réussit 

plus tôt que par tout autre moyen à 

l'instruire et à lui donner l'oraison de 

quiétude. Là, en effet, recueillie au-

dedans d'elle-même, elle peut 



163 
 

méditer la Passion, se représenter 

Dieu le Fils, l'offrir au Père céleste, 

sans se fatiguer l'esprit à aller le 

chercher sur la montagne du 

Calvaire, au Jardin, ou à la Colonne. 

Ceux d'entre vous qui pourront se 

renfermer ainsi dans ce petit ciel de 

leur âme, où habite celui qui l'a créé 

en même temps que la terre, et qui 

prendront l'habitude de ne rien 

regarder au dehors, ni de rester là où 

les sens extérieurs trouvent un 

élément de distractions, suivront une 

voie excellente. 

Revenons quelque peu à la parole de 

Jésus : " qui êtes dans les cieux. " 

Croyez-vous qu'il vienne seul ? est-

ce que par hasard les courtisans d'un 

tel Roi le laisseraient seul ? non 

certes. Ils sont près de lui. Ils le 



164 
 

prient pour tous les hommes et le 

conjurent de nous combler tous de 

ses grâces, parce qu'ils sont pleins de 

charité. Ne vous imaginez pas qu'ils 

agissent comme les hommes ici-bas 

: un seigneur, en effet, ou un prélat, 

ne saurait accorder une faveur à 

quelqu'un, soit pour des motifs 

particuliers, soit simplement parce 

que tel est leur bon plaisir, sans 

exciter aussitôt la jalousie et la haine 

à l'égard de ce pauvre homme, qui 

n'a pourtant fait de tort à personne. " 

" Le bon Jésus nous invite à dire ces 

paroles par lesquelles nous 

demandons que le royaume de Dieu 

vienne en nous : " que votre nom soit 

sanctifié ; que votre règne arrive. " 



165 
 

Admirez maintenant quelle est la 

sagesse infinie de notre Maître, et 

considérez bien ici ce que nous 

demandons par ce royaume, car il est 

bon de nous en rendre compte. Sa 

Majesté a vu que nous ne pouvions, 

à cause de notre faiblesse, sanctifier, 

louer, exalter, glorifier dignement ce 

nom béni du Père éternel si elle ne 

daignait y pourvoir en nous donnant 

dès ici-bas son royaume ; voilà 

pourquoi le bon Jésus a placé ces 

deux demandes l'une à côté de 

l'autre. Il veut nous faire comprendre 

non seulement ce que nous 

demandons, mais combien il nous 

importe d'insister pour l'obtenir sans 

jamais rien négliger pour plaire à 

celui qui doit nous le donner. Je veux 

vous dire ici ma pensée sur ce sujet.  



166 
 

Maintenant voici, à mon avis, le 

bonheur immense que l'on goûte, 

entre beaucoup d'autres, dans le 

royaume du ciel. L'âme n'y fait plus 

aucun cas des choses de la terre ; elle 

trouve le repos et la gloire au-dedans 

d'elle-même ; elle se réjouit de la 

joie de tous ; elle possède une paix 

perpétuelle ; elle éprouve une 

satisfaction profonde en voyant que 

tous les élus sanctifient ou louent le 

Seigneur et bénissent son nom, sans 

que personne ne l'offense. Tous, en 

effet, l'aiment, et l'âme elle-même 

n'a d'autre occupation que celle de 

l'aimer ; elle ne peut cesser de 

l'aimer, parce qu'elle le connaît. 

C'est de la sorte que nous l'aimerions 

sur la terre, si nous le connaissions ; 

sans doute ce ne serait ni avec la 



167 
 

même perfection, ni aussi 

essentiellement que les habitants du 

ciel ; mais nous l'aimerions d'une 

tout autre manière que nous le 

faisons.  

Je semble vouloir dire que nous 

devons être des anges pour adresser 

cette demande et bien prier 

vocalement. Certes, notre divin 

Maître le désirerait, puisqu'il nous 

prescrit de lui faire une demande si 

élevée ; mais à coup sûr, il ne nous 

fait pas demander des choses 

impossibles. "  

" Que votre volonté soit faite sur la 

terre comme au ciel. " 

" Tout d'abord, que nous le voulions 

ou non, persuadez-vous bien que sa 



168 
 

volonté doit s'accomplir au ciel et 

sur la terre. 

Je veux vous exposer, ou vous 

rappelez, ce qu'est la volonté de 

Dieu. Ne craignez pas qu'il veuille 

vous donner des richesses, des 

plaisirs, des honneurs, ni tous les 

autres bien de la terre. Il vous aime 

trop pour cela et il estime trop vos 

présents : c'est pourquoi il veut vous 

récompenser dignement, et vous 

donne son royaume dès cette vie. 

Voulez-vous savoir comment il se 

comporte avec ceux qui le prient du 

fond du cœur d'accomplir en eux sa 

volonté ? demandez-le à son 

glorieux Fils, qui lui adressa cette 

même supplique au jardin des 

Oliviers. Il le prie avec la ferme 

résolution d'accomplir sa volonté, et 



169 
 

il le prie de tout son cœur. Or voyez 

comment son Père a bien accompli 

en lui cette volonté, quand il l'a livré 

à toutes sortes d'épreuves, de 

douleurs, d'injures et de 

persécutions, pour le laisser enfin 

mourir sur une croix.  

En voyant ce que le Père a donné à 

celui qu'il aimait au-dessus de tout, 

vous connaissez quelle est sa 

volonté. Tels sont les dons qu'il nous 

fait en ce monde. Il les mesure à son 

amour pour nous. Il en donne plus à 

ceux qu'il aime plus, et moins à ceux 

qu'il aime moins. Il se règle aussi 

d'après le courage qu'il découvre en 

chacun de nous et l'amour que nous 

avons pour lui. Il voit qu'on est 

capable de souffrir beaucoup pour 

lui quand on l'aime beaucoup, mais 



170 
 

de souffrir peu quand on l'aime peu ; 

et je suis persuadée que la force de 

supporter une grande croix, ou une 

petite, a pour mesure celle même de 

l'amour. Voilà pourquoi, si vous 

éprouvez réellement cet amour, vous 

veillerez, en parlant à un si grand 

Seigneur, à ce que vos paroles ne 

soient pas de purs compliments. 

Vous ne négligerez rien pour vous 

soumettre aux croix que Sa Majesté 

vous imposera. Si vous ne lui 

remettez pas votre volonté de cette 

sorte, vous ressemblerez à quelqu'un 

qui montre une pierre précieuse, 

s'apprête à la donner et supplie qu'on 

la reçoive, mais qui, dès qu'on étend 

la main pour la prendre, la garde fort 

bien. Ce ne sont point-là des 



171 
 

moqueries à faire à celui qui en a 

déjà tant supportées pour nous.  

Donnons-lui donc une bonne fois 

cette pierre précieuse, que nous lui 

offrons depuis si longtemps ; car s'il 

ne nous donne pas le premier, c'est 

évidemment pour que nous lui 

donnions tout d'abord notre volonté.  

Je veux seulement vous dire 

pourquoi notre bon Maître place ici 

ses paroles : que votre volonté soit 

faite. C'est qu'il sait quel profit nous 

retirerons d'avoir ainsi servi la gloire 

de son Père Eternel.  

Si nous n'abandonnons pas 

complètement notre volonté au 

Seigneur pour qu'il prenne soin lui-

même de nos intérêts, dans la 

mesure où nous les lui aurons 



172 
 

abandonnés, il ne nous laissera 

jamais boire à la fontaine d'eau vive.  

Que votre volonté soit faite ! que 

votre volonté, Seigneur, 

s'accomplisse en moi ! que ce soit de 

toutes les façons et de toutes les 

manières qu'il vous plaira, ô mon 

Seigneur. Si vous voulez que ce soit 

au milieu des épreuves, accordez-

moi la force de les supporter, et 

qu'elles viennent. Si vous voulez que 

ce soit au milieu des persécutions, 

des infirmités, des opprobres, de 

l'indigence, me voici devant vous, ô 

mon Père ; je ne les refuse point. Il 

ne serait pas juste de les fuir. Dès 

lors que votre Fils, parlant au nom de 

tous, vous a remis sa volonté en 

même temps que celle des autres, je 



173 
 

ne saurais pour ma part manquer à sa 

parole.  

Et plus nos œuvres prouvent au 

Seigneur que notre don ne consiste 

pas uniquement en phrases de 

bienséance, plus il nous rapproche 

de lui, et élève notre âme au-dessus 

des choses de ce monde et d'elle-

même afin de la préparer aux plus 

grandes faveurs. "  

" Le bon Jésus, voyant donc 

combien son secours nous était 

nécessaire, a cherché un moyen 

admirable où paraît bien l'excès de 

son amour pour nous. Voilà 

pourquoi il a fait en son nom et au 

nom de tous ses frères cette prière : 

" donnez-nous aujourd'hui, 



174 
 

Seigneur, notre pain de chaque jour. 

" 

Voici la réflexion qui me vient à 

l'esprit. Le bon Jésus a vu ce qu'il 

avait promis en notre nom, et 

combien il était important pour nous 

de le réaliser. Sachant aussi à quel 

point c'est là une œuvre difficile, vu 

notre faiblesse, notre penchant aux 

choses terrestres, notre peu d'amour 

enfin et notre peu de courage, il a 

senti qu'il devait réveiller notre 

amour en nous mettant le sien sous 

les yeux, et non pas un jour 

seulement, mais tous les jours. Voilà 

pourquoi il dut prendre le parti de 

demeurer au milieu de nous. Mais ce 

projet étant d'une gravité et d'une 

importance si hautes, il a voulu en 

recevoir l'accomplissement de la 



175 
 

main de son Père éternel. Sans 

doute, il n'est qu'une même chose 

avec son Père. Il savait que ce qu'il 

ferait sur la terre, son Père le 

ratifierait dans le ciel et l'aurait pour 

agréable ; car leur volonté est une. 

Mais l'humilité du bon Jésus était si 

profonde, qu'il voulut pour ainsi dire 

demander la permission à son Père, 

dont il était, il le savait bien, l'amour 

et les délices.  

Mais, ô Seigneur, quel est le Père 

qui, nous ayant donné son Fils, et un 

tel Fils, doué d'une telle perfection, 

pourrait consentir à ce qu'il restât 

encore au milieu de nous et souffrît 

chaque jour de nouveaux affronts ? 

aucun, à coup sûr, si ce n'est le vôtre, 

ô Seigneur. 



176 
 

En tant qu'il possède notre nature, il 

se fait ici une même chose avec 

nous, mais, en tant qu'il est Maître de 

sa volonté, il représente à son Père 

que, puisqu'elle est à lui, il peut nous 

la donner. Voilà pourquoi il dit : " 

notre pain. " Il ne fait pas de 

différence entre lui et nous ; c'est 

nous qui en faisons, en ne nous 

donnant pas chaque jour à Sa 

Majesté. 

Il semble que Notre-Seigneur, en 

demandant ce pain de chaque jour, le 

demande pour toujours. Mais voici 

la pensée qui m'est venue. Pourquoi 

le Seigneur, après avoir employé le 

terme de " chaque jour ", ajoute-t-il : 

« donnez-le-nous aujourd'hui, 

Seigneur " ? 



177 
 

S'il dit " notre pain de chaque jour ", 

c'est, à mon avis, parce que non 

seulement nous le possédons sur la 

terre, mais parce que nous le 

posséderons aussi au ciel, si nous 

savons profiter de sa compagnie. Car 

s'il demeure au milieu de nous, c'est 

uniquement pour nous aider, nous 

encourager et nous soutenir, afin que 

cette volonté du Père céleste 

s'accomplisse en nous. 

Quand il dit aujourd'hui, c'est, ce me 

semble, pour signifier un jour, c'est-

à-dire la durée du monde ; car le 

monde ne dure vraiment qu'un jour, 

surtout pour ces infortunés qui se 

damnent et ne le posséderont pas 

dans l'autre vie ; s'ils se laissent 

vaincre, ce n'est pas la faute du 

Sauveur, qui ne cesse jamais de les 



178 
 

encourager jusqu'à la fin du combat. 

Ils ne pourront invoquer aucun motif 

pour se disculper ; ils ne pourront 

pas non plus se plaindre au Père 

éternel de le leur avoir ravi au temps 

où ils en avaient le plus besoin. Le 

Fils, en effet, a dit au Père éternel : 

puisqu'il ne s'agit que d'un jour, 

permettez-moi de le passer dans la 

servitude. Dieu le Père nous l'a 

donné et l'a envoyé en ce monde par 

sa seule volonté. Le Fils à son tour, 

par sa volonté propre, ne veut pas 

nous abandonner, mais s'établir au 

milieu de nous pour la plus grande 

gloire de ses amis et la confusion de 

ses ennemis. 

Quant à l'autre pain, ne vous 

préoccupez pas si vous vous êtes 

abandonnés complètement à la 



179 
 

volonté de Dieu ; je veux dire quand 

vous êtes en oraison, car vous traitez 

alors de choses très importantes, et il 

est d'autres moments pour vous 

occuper à travailler et à gagner de 

quoi manger ; mais n'y apportez 

jamais un esprit préoccupé. Que le 

corps travaille ; car il est juste de 

travailler pour notre entretien ; mais 

que l'âme soit dans le repos. Laissez 

le soin du temporel à Jésus ; il ne 

vous oubliera jamais. 

Ceux qui sont retenus encore par les 

liens du monde et doivent y vivre 

selon leur état, demandent, en outre, 

le pain matériel et ce dont ils ont 

besoin pour se soutenir, eux et leurs 

familles ; or cette demande est à la 

fois très juste et très sainte. Mais 

considérez bien que ces deux choses, 



180 
 

le don de notre volonté à Dieu et le 

pardon des injures, sont obligatoires 

pour tous. Il est vrai, je le répète, 

qu'il y a des degrés en cela. Les 

parfaits donneront leur volonté d'une 

manière parfaite, et ils pardonneront 

avec la perfection dont nous avons 

parlé. Nous, mes frères, nous ferons 

ce que nous pourrons. Le Seigneur 

reçoit tout ce qu'on lui offre.  

Ainsi donc, demande qui voudra de 

ce pain matériel ! pour nous, 

demandons au Père éternel que nous 

méritons de recevoir notre pain 

céleste avec des dispositions telles 

que, si nous n'avons pas la joie de le 

contempler des yeux du corps, tant il 

se cache, il se dévoile du moins aux 

yeux de l'âme et se manifeste à elle. 

C'est là une tout autre nourriture 



181 
 

pleine de joie et de délices ; elle est 

le soutient de la vie. 

Pensez-vous que cette nourriture 

sacrée ne soit pas aussi un soutien 

pour le corps, et un remède même 

contre les maux physiques ? pour 

moi, je sais qu'il en est ainsi. 

Notre bon Maître voit donc que cette 

nourriture céleste nous rend tout 

facile, pourvu qu'il n'y ait point de 

notre faute, et que nous pouvons très 

bien accomplir ces paroles adressées 

à son Père : que votre volonté 

s'accomplisse en nous ! "  

" Il continue la prière qu'il nous 

enseigne, et ajoute ces paroles : " 

Seigneur, pardonnez-nous nos 

offenses, comme nous pardonnons à 

ceux qui nous ont offensés. " 



182 
 

Considérons, qu'il ne dit pas : 

comme nous pardonnerons. Nous 

devons comprendre, en effet, que 

celui qui demande un bienfait aussi 

grand que le précédent et qui a déjà 

remis complètement sa volonté entre 

les mains de Dieu, doit avoir déjà 

pardonné. Voilà pourquoi le Sauveur 

dit : comme nous pardonnons. Ainsi 

donc quiconque a dit du fond du 

cœur cette parole à Dieu : que votre 

volonté soit faite, doit avoir déjà tout 

pardonné, ou du moins en avoir pris 

le ferme propos.  

Voyez donc, comme les saints se 

réjouissaient au milieu des injures et 

des persécutions ; c'est qu'ils en 

tiraient quelque chose à offrir au 

Seigneur, pour lui adresser cette 

prière.  



183 
 

Une faveur aussi grande et aussi 

importante que le pardon de Notre-

Seigneur, pour des fautes qui 

auraient mérité le feu éternel, nous 

est accordée à la seule condition que 

nous accomplissions, en échange, 

une action d'aussi peu de prix que de 

pardonner nous-mêmes. 

Le bon Jésus aurait bien pu 

représenter à Dieu le Père d'autres 

œuvres et lui dire : pardonnez-nous, 

Seigneur, parce que nous faisons 

beaucoup de pénitences, beaucoup 

de prières, beaucoup de jeûnes, ou 

parce que nous avons tout 

abandonné pour vous et que nous 

vous aimons beaucoup. Il n'a point 

dit non plus : pardonnez-nous parce 

que nous sommes prêts à faire le 

sacrifice de notre vie pour vous, ou 



184 
 

autres choses de ce genre : mais 

seulement parce que nous 

pardonnons. Peut-être a-t-il dit cette 

parole parce qu'il nous sait si attaché 

à ce vil point d'honneur, que rien ne 

nous coûte tant que de le fouler aux 

pieds et que rien n'est plus agréable 

à son Père que de nous voir y 

renoncer ; aussi en fait-il à son Père 

le sacrifice de notre part. 

Considérez, cette expression de 

Notre-Seigneur : comme nous 

pardonnons ; il s'agit donc, je le 

répète, d'une chose déjà faite. "  

" Il m'a semblé que la prière du Pater 

étant générale et devant servir à tous, 

il fallait que chacun de nous, 

s'imaginant lui donner une 

interprétation légitime, pût s'en 



185 
 

servir pour exposer ses besoins 

personnels et y trouver un motif de 

consolation ; voilà pourquoi il l'a 

formulée d'une manière confuse. "  

" Dès le jour où il verra que nous 

récitons cette prière sans arrière-

pensée, et que nous sommes 

fermement résolus à mettre en 

pratique ce que nous disons, il nous 

enrichira de ses dons. Il aime 

souverainement que nous allions à 

lui avec franchise, simplicité, clarté, 

et que nous ne disions pas une chose 

quand nous en pensons une autre. 

Lorsque nous agissons de la sorte, il 

donne toujours bien au-delà de ce 

que nous demandons. "  

" Voilà tout le bien que peut 

souhaiter ici-bas une âme vraiment 



186 
 

spirituelle, parce qu'elle trouve là 

une sécurité profonde. "  

" Et ne nous laisse pas succomber à 

la tentation, mais délivrez-nous du 

mal. " 

" Ceux qui arrivent à la perfection ne 

demandent pas à Dieu d'être délivrés 

des souffrances, des tentations, des 

persécutions ni des combats. C'est là 

une autre preuve absolument sûre et 

des plus évidentes qu'ils sont dirigés 

par l'esprit de Dieu, et qu'ils ne sont 

pont dans l'illusion, quand ils 

regardent comme venant de sa main 

la contemplation et les grâces dont 

ils sont favorisés. Car ils désirent 

plutôt les épreuves, ils les 

demandent et les aiment. 



187 
 

Croyez-moi, les soldats du Christ, 

c'est-à-dire ceux qui sont élevés à la 

contemplation et qui vivent dans la 

prière, ne voient jamais arriver assez 

tôt l'heure de combattre. Ils ne 

redoutent jamais beaucoup leurs 

ennemis déclarés ; ils les 

connaissent et les savent impuissants 

contre ceux que Dieu arme de sa 

force ; ils sortent toujours 

vainqueurs du combat, riches de 

butin. Ceux qu'ils redoutent, et ils 

ont raison de les redouter et de 

demander au Seigneur d'en être 

délivrés, ce sont les traîtres, les 

démons qui se transforment en anges 

de lumière, ces ennemis qui se 

déguisent jusqu'à ce qu'ils aient 

causé d'immenses ravages dans 

l'âme. Ils ne se font point connaître, 



188 
 

mais sucent notre sang peu à peu et 

dissolvent les vertus, de telle sorte 

que nous tombons dans la tentation 

sans même nous en apercevoir. 

Appliquez-vous à être toujours 

humbles. Considérez bien que vos 

n'êtes pas dignes de si hautes grâces 

et ne les recherchez point. C'est pas 

là, j'en suis persuadée, que le démon 

voit lui échapper un grand nombre 

d'âmes qu'il se flattait de perdre. Du 

mal qu'il voulait nous faire, Sa 

Majesté tire notre bien. Le Seigneur, 

en effet, voit que notre intention, en 

demeurant près de lui à l'oraison, est 

de le contenter et de le servir ; or il 

est fidèle dans ses promesses. "  

" Amen ! cet Amen qui termine 

toutes les demandes du Pater 



189 
 

signifie, à mon avis, que Notre-

Seigneur demande que nous soyons 

comme lui délivrés à jamais de tout 

mal.  

Le Pater renferme tout le chemin de 

la vie spirituelle, depuis son point de 

départ jusqu'à ce que l'âme soit 

perdue en Dieu, et que Dieu lui 

donne à boire à longs traits à cette 

source d'eau vive qui se trouve au 

bout du chemin de la perfection.  

Le Seigneur a voulu me semble-t-il, 

mes frères, nous faire comprendre 

quelle consolation se trouve 

renfermée dans cette prière. Elle est 

extrêmement profitable pour les 

personnes qui ne savent pas lire : si 

elles la comprenaient bien, elles y 

apprendraient beaucoup de choses 



190 
 

concernant la foi, et y trouveraient 

une grande consolation. " 

" Dès lors que la prière est véritable, 

elle doit être accompagnée de la 

considération. Car la prière où l'on 

ne considère ni à qui on parle, ni ce 

qu'on dit, ni la nature de celui qui 

prie, ou celle de celui à qui on 

s'adresse, je ne saurais l'appeler 

oraison. 

Mais celui qui va ordinairement 

s'entretenir avec la Majesté divine, 

comme il le ferait avec son esclave, 

qui ne considère pas même s'il 

s'exprime mal, ou non, et dit tout ce 

qui lui vient à l'esprit, ou ce qu'il a 

appris par cœur afin de le répéter 

ensuite à loisir, celui-là ne fais pas 

non plus l'oraison. "  



191 
 

CHAPITRE III 

L'ABANDON À LA 

VOLONTÉ DE DIEU 

 

 

 

" Tout le temps de ma grande 

maladie, je veillais soigneusement 

sur ma conscience pour la tenir à 

l'abri des péchés mortels. O mon 

Dieu, je désirais la santé pour mieux 

vous servir, et c'est d'elle qu'est venu 

tout le dommage causé à mon âme.  

Je pensais que si avec de la santé je 

devais me damner, mieux valait 

rester ainsi. Néanmoins, je 



192 
 

m'imaginais qu'une fois rétablie, je 

servirais Dieu d'une manière bien 

plus fidèle. C'est là notre illusion. 

Nous ne nous abandonnons pas 

entièrement à la volonté de Dieu. Il 

sait pourtant mieux que nous ce qui 

nous convient. "  

" Au moment où j'écris ces lignes, je 

puis dire comme saint Paul : ce n'est 

plus moi qui vis, mais c'est vous, ô 

mon Créateur, qui vivez en moi, 

tellement en effet, depuis quelques 

années, d'après ce que je puis 

comprendre, vous me soutenez de 

votre main ! je trouve aussi en moi 

des désirs et des résolutions de ne 

faire aucune chose, si minime qu'elle 

soit, contre votre volonté ; c'est ce 

que l'expérience m'a montré d'une 

certaine manière.  



193 
 

Soyez béni à jamais ! j'avais beau 

vous abandonner, vous, vous ne 

m'abandonniez pas complètement, 

mais vous me tendiez plutôt toujours 

la main pour m'aider de nouveau à 

me relever ! et moi, ô mon Dieu, je 

la repoussais bien souvent ! "  

" Je ne sais pourquoi nous nous 

étonnons de voir tant de maux dans 

l'Eglise. Car enfin ceux qui 

devraient être pour tous des modèles 

de vertu ont complètement éteint cet 

esprit que les saints, leurs 

devanciers, avaient, au prix de leurs 

travaux, implanté dans la religion. 

Que la divine Majesté daigne y 

apporter le remède qu'Elle juge 

nécessaire ! " 



194 
 

" Je faisais des diligences actives 

pour trouver Dieu, mais je ne 

comprenais pas, sans doute, que tous 

nos efforts servent de peu, tant que 

nous ne bannissions pas toute 

confiance en nous-mêmes pour nous 

reposer entièrement en Dieu. "  

 " Si le Seigneur m'avait donné 

un peu plus de capacité et de 

mémoire, j'aurais pu mettre à profit 

ce que j'ai lu et entendu, mais il y a 

très peu en moi. Si donc je réussis à 

dire quelque chose de bon, c'est que 

le Seigneur l'aura voulu pour en tirer 

quelque bien. "   

" L'âme doit s'abandonner 

entièrement entre les mains de Dieu, 

et aller volontiers partout où on la 

transportera. Arrivé à un niveau 



195 
 

assez élevé dans l'oraison, l'âme ne 

veut plus avoir de volonté propre ; 

elle voudrait même ne plus avoir de 

libre arbitre. Telle est la grâce qu'elle 

demande à Dieu. Elle lui remet les 

clés de sa volonté. Cette âme n'a 

d'autre ambition que celle 

d'accomplir la volonté de Dieu. Elle 

ne veut plus être maîtresse ni d'elle-

même, ni de rien ; l'âme ne veut rien 

posséder en propre, mais 

s'abandonner entièrement à ce que le 

Seigneur jugera conforme à sa gloire 

et à sa volonté.  

" L'âme doit évidemment chercher le 

Créateur par les créatures. " 

" Le Seigneur, lui-même, nous 

indique les moyens de mépriser le 



196 
 

monde, dès qu'il découvre en nous 

du courage. "  

" Si une âme ne veut pas se laisser 

tromper elle-même, si, de plus, elle 

marche dans l'humilité et la 

simplicité, elle ne saurait, à mon 

avis, tomber dans les pièges du 

démon. "  

" Ainsi en est-il de l'âme ; si elle 

n'offense pas Dieu, elle le doit, à 

mon avis, à ses bonnes habitudes. Je 

mets à part l'assistance de Dieu, sans 

lequel tout effort est vain. "  

" Il est important de laisser agir 

l'esprit de Dieu en soi. "  

" O mon Dieu, comme vous savez 

bien montrer votre puissance ! il 

n'est pas nécessaire de chercher les 



197 
 

raisons de ce que vous voulez ; car 

en dépassant toutes les lumières de 

la raison, vous montrez que toutes 

les choses sont possibles, et vous 

donnez bien à entendre par là, ô mon 

Dieu, qu'il suffit de vous aimer 

sincèrement et de renoncer 

généreusement à tout par amour 

pour vous, pour que vous nous 

rendiez tout facile. "  

" Eh quoi ! ô mon Dieu, n'est-ce pas 

assez que vous me reteniez dans 

cette misérable vie ! que, par amour 

pour vous, j'accepte cette épreuve, et 

que je consente à demeurer dans cet 

exil où tout contribue à m'empêcher 

de jouir de vous, où il faut m'occuper 

du manger, du dormir, des affaires, 

des rapports avec une foule de 



198 
 

personnes ? Cependant je me résigne 

à tout par amour pour Vous ! " 

" Parfois, j'éprouve une peine très 

vive d'être obligée de manger et de 

dormir, spécialement quand je vois 

que je ne puis moins que personne 

m'en dispenser. Je le fais pour obéir 

à Dieu, et je lui offre mon sacrifice. 

"  

" Jésus ne manque jamais à ceux qui 

mettent en lui seul leur confiance. Je 

voudrais rencontrer des âmes 

capables de me fortifier dans cette 

persuasion, et n'avoir nul souci, soit 

du vêtement, soit de la nourriture, 

afin d'abandonner tout cela à Dieu. "  

" En laissant à Dieu le soin de ce qui 

m'est nécessaire, je ne veux pas dire 

que je laisserais de m'en occuper, 



199 
 

mais que je le ferais sans inquiétude. 

"  

" Comme l’expérience me l'a appris, 

le vrai moyen de ne point tomber est 

d'avoir pour appui la croix et de se 

confier en Celui qui a voulu y être 

attaché. "  

" Je me remets entre les mains de 

Dieu ; je me confie en mes désirs, 

qui sont sûrement, je le vois, de 

mourir pour lui et de lui sacrifier tout 

repos. "  

" Il y a des jours où je me rappelle 

sans cesse ce que dit saint Paul, bien 

que sûrement je ne l'éprouve pas 

comme lui. Il me semble que ce n'es 

plus moi qui vis, qui parle, qui ai une 

volonté, mais qu'il y a en moi 



200 
 

quelqu'un qui me dirige et me 

fortifie. "  

" Quand la volonté est très détachée 

de tout intérêt propre, évidemment 

elle n'a nul chagrin ; au contraire, 

elle se réjouit d'avoir une occasion 

de contenter Dieu dans une chose si 

coûteuse. " 

" Quand le Seigneur veut une âme à 

son service, il l'attire à lui malgré 

toutes les résistances des créatures. " 

" Désormais je ne veux avoir d'autre 

volonté que la vôtre. Hélas ! mon 

pouvoir n'est pas grand. Vous, ô mon 

Dieu, vous êtes Tout-Puissant. Mais 

ce que je peux, c'est-à-dire prendre 

une détermination de me mettre à 

l'œuvre, je le fais dès ce moment. " 



201 
 

" Ce que Dieu veut, c'est notre 

amitié. " 

" Le Seigneur veut, en effet, que 

l'âme sache reconnaître, devant lui, 

sa bassesse. "  

" O mon Dieu ! ô ma Sagesse infinie 

! ô vous qui êtes sans limites et sans 

bornes, au-dessus de toutes 

intelligences angéliques et humaines 

! ô amour, qui m'aimez plus que je 

ne puis m'aimer et que je ne saurais 

comprendre ! 

Pourquoi, Seigneur, désirerais-je 

plus que vous ne voudriez me 

donner ? pourquoi me fatiguerais-je 

à vous demander une chose 

conforme à mes vues ? vous savez 

déjà où doit aboutir tout ce que mon 

entendement peut concevoir et mon 



202 
 

cœur souhaiter ; et moi j'ignore 

comment cela peut m'être utile. Là 

où mon âme croit trouver un gain, 

elle trouvera peut-être une perte. 

Peut-être que là même où je crois 

voir une perte, il y aura un gain pour 

votre gloire même, et c'est en 

définitive ce que je désire. " 

" Non, mon Dieu, non, je ne mettrai 

plus la moindre confiance dans une 

chose que je pourrais désirer pour 

moi. Daignez vouloir vous-mêmes 

pour moi, comme bon vous semblera 

; voilà ce que je veux, dès lors que 

tout mon bien consiste à vous 

contenter. Et si vous, ô mon Dieu, 

vous vouliez me contenter en 

accomplissant tout ce que je vous 

demande, je vois que je serais 

perdue. " 



203 
 

" Elle se préoccupe si peu de son 

propre intérêt, qu'il lui semble avoir 

perdu en partie son être, tant elle vit 

dans l'oubli d'elle-même. Tout en 

elle est dirigé au service de Dieu, à 

l'accomplissement de plus en plus 

parfait de sa volonté et à sa plus 

grande gloire. "  

" Parfois, le Seigneur semble vouloir 

me faire souffrir sans me laisser la 

moindre consolation intérieure ; 

jamais cependant ma volonté ne 

s'oppose, même par un premier 

mouvement, à l'accomplissement en 

elle de la volonté de Dieu. Cette 

soumission a tant de force que je ne 

souhaite ni la mort ni la vie, sauf 

dans les circonstances très courtes 

où je suis enflammée du désir de 

voir Sa Majesté. " 



204 
 

" Jésus lui dit : " sache, ma fille, 

qu'après cette vie, tu ne pourrais plus 

me servir comme maintenant ; que tu 

manges ou que tu dormes, quoi que 

tu fasse, fais-le par amour pour moi, 

comme si tu ne vivais plus toi-

même, mais moi en toi ; c'est là ce 

qu'a proclamé saint Paul. " 

" Quant à nous, religieuses, nous 

faisons le principal, lorsque nous 

renonçons à notre volonté pour 

l'amour de Dieu, et la remettons aux 

mains d'autrui. 

Pourquoi ne pratiquerions-nous pas 

la mortification intérieure ? elle 

rendrait toutes nos pénitences 

extérieures beaucoup plus méritoires 

et plus parfaites, et nous les 



205 
 

accomplirions avec plus de suavité 

et de paix.  

On arrive à cet état lorsque, on 

résiste peu à peu à sa volonté propre 

et à ses penchants, même dans les 

petites choses, jusqu'à ce que le 

corps soit enfin assujetti à l'esprit. Je 

le répète, tout, ou presque tout, 

consiste à nous affranchir de la 

recherche de nous-mêmes et de nos 

aises. "  

" Voici un conseil que je vous donne 

; ne l'oubliez point. Non seulement 

vous devez avancer intérieurement 

dans l'humilité, sans quoi ce serait 

un grand malheur ; mais tâchez 

encore, par vos actes extérieurs, de 

faire tourner votre tentation au profit 

des sœurs ; et si vous voulez vous 



206 
 

venger du démon et vous délivrer 

plus promptement de la tentation, 

dès que vous êtes tenté, suppliez la 

supérieure de vous commander 

quelques offices bas, ou découvrez-

en vous-même, dans la mesure du 

possible ; étudiez la manière de 

briser votre volonté dans les choses 

qui lui répugnent et que le Seigneur 

vous découvrira ; de la sorte, la 

tentation durera peu. "  

" Mais comme le Seigneur sait ce 

qu'il nous faut, il donne à chacun de 

nous l'office qu'il juge convenir 

davantage à l'âme, à sa propre gloire 

et au bien du prochain. "  

" Prenez patience, et remettez-vous 

entre les mains de Dieu ; que sa 

volonté s'accomplisse en vous, car le 



207 
 

plus sûr est de nous abandonner en 

tout à sa Providence.  

Il est clair que, lorsque le désir vient 

de Dieu, loin de pousser au mal, il 

apporte avec lui la lumière, le 

discernement, la mesure ; cela est 

évident ; mais le démon, notre 

mortel ennemi, ne néglige rien pour 

chercher à nous nuire ; et dès lors 

qu'il déploie tant d'activité, ne 

cessons jamais d'être en garde contre 

lui. C'est là un point très important 

pour beaucoup de choses ; il l'est en 

particulier pour abréger le temps de 

l'oraison, si douce qu'elle soit, 

lorsque les forces du corps nous 

trahissent, ou que la tête n'y trouve 

que fatigue ; la modération est très 

nécessaire en tout. "  



208 
 

" Je veux vous exposer, ou vous 

rappelez, ce qu'est la volonté de 

Dieu. Ne craignez pas qu'il veuille 

vous donner des richesses, des 

plaisirs, des honneurs, ni tous les 

autres bien de la terre. Il vous aime 

trop pour cela et il estime trop vos 

présents : c'est pourquoi il veut vous 

récompenser dignement, et vous 

donner son royaume dès cette vie. 

Voulez-vous savoir comment il se 

comporte avec ceux qui le prient du 

fond du cœur d'accomplir en eux sa 

volonté ? demandez-le à son 

glorieux Fils, qui lui adressa cette 

même supplique au jardin des 

Oliviers. Il le prie avec la ferme 

résolution d'accomplir sa volonté, et 

il le prie de tout son cœur. Or, voyez 

comment son Père a bien accompli 



209 
 

en lui cette volonté, quand il l'a livré 

à toutes sortes d'épreuves, de 

douleurs, d'injures et de 

persécutions, pour le laisser enfin 

mourir sur une croix.  

En voyant ce que le Père a donné à 

celui qu'il aimait au-dessus de tout, 

vous connaissez quelle est sa 

volonté. Tels sont les dons qu'il nous 

fait en ce monde. Il les mesure à son 

amour pour nous. Il en donne plus à 

ceux qu'il aime plus, et moins à ceux 

qu'il aime moins. Il se règle aussi 

d'après le courage qu'il découvre en 

chacun de nous et l'amour que nous 

avons pour lui. Il voit qu'on est 

capable de souffrir beaucoup pour 

lui quand on l'aime beaucoup, mais 

de souffrir peu quand on l'aime peu ; 

et je suis persuadée que la force de 



210 
 

supporter une grande croix, ou une 

petite, a pour mesure celle même de 

l'amour. Voilà pourquoi, si vous 

éprouvez réellement cet amour, vous 

veillerez, en parlant à un si grand 

Seigneur, à ce que vos paroles ne 

soient pas de purs compliments. 

Vous ne négligerez rien pour vous 

soumettre aux croix que Sa Majesté 

vous imposera. Si vous ne lui 

remettez pas votre volonté de cette 

sorte, vous ressemblerez à quelqu'un 

qui montre une pierre précieuse, 

s'apprête à la donner et supplie qu'on 

la reçoive, mais qui, dès qu'on étend 

la main pour la prendre, la garde fort 

bien. Ce ne sont point-là des 

moqueries à faire à celui qui en a 

déjà tant supportées pour nous.  



211 
 

Donnons-lui donc une bonne fois 

cette pierre précieuse, que nous lui 

offrons depuis si longtemps ; car s'il 

ne nous donne pas le premier, c'est 

évidemment pour que nous lui 

donnions tout d'abord notre volonté. 

"  

" Ne vous préoccupez pas si vous 

vous êtes abandonnés complètement 

à la volonté de Dieu ; je veux dire 

quand vous êtes en oraison, car vous 

traitez alors de choses très 

importantes, et il est d'autres 

moments pour vous occupez à 

travailler et à gagner de quoi manger 

; mais n'y apportez jamais un esprit 

préoccupé. Que le corps travaille ; 

car il est juste de travailler pour 

notre entretien ; mais que l'âme soit 

dans le repos. Laissez le soin du 



212 
 

temporel à Jésus ; il ne vous oubliera 

jamais. " 

" Il vous semblera peut-être que 

vous êtes fermement résolus à 

endurer les peines extérieures, à la 

condition que Dieu vous console 

intérieurement. Mais Sa Majesté sait 

mieux que nous ce qui nous convient 

; nous n'avons pas à lui conseiller ce 

qu'elle doit nous donner. Elle 

pourrait nous dire, à juste titre, que 

nous ne savons pas ce que nous 

demandons. Voici un avis que vous 

aurez soin de ne jamais oublier, 

parce qu'il est très important : 

l'unique ambition de celui qui 

commence à s'adonner à l'oraison 

doit être de travailler à s'affermir 

dans les bonnes résolutions, et de ne 

négliger aucun moyen pour rendre 



213 
 

sa volonté conforme à celle de Dieu. 

C'est en cela, soyez-en bien assurés, 

que consiste la plus haute perfection 

à laquelle on puisse arriver dans le 

chemin spirituel. "  

" Comme nous allons avec tant de 

prudence, tout nous est obstacle ; 

nous avons peur de tout ; nous 

n'osons passer outre. 

Prenons donc courage, mes frères, 

pour l'amour de Notre-Seigneur ; 

remettons notre raison et nos 

craintes entre ses mains ; oublions 

notre faiblesse naturelle qui peut 

nous absorber beaucoup. 

Hâtons-nous donc d'avancer pour 

voir Notre-Seigneur. Vous n'avez, il 

est vrai, que peu ou point de 

soulagement, mais le souci de votre 



214 
 

santé pourrait vous tromper, et ce 

souci d'ailleurs ne vous donnerait 

pas de santé, je le sais. "  

" Le Seigneur veut que nous lui 

adressions alors nos demandes et 

que nous considérions que nous 

sommes en sa présence. Il sait 

d'ailleurs ce qui nous convient.  

L'âme doit alors se remettre entre les 

mains de Dieu, pour qu'il fasse d'elle 

ce qu'il voudra, avec le plus complet 

désintéressement de son avancement 

qu'elle pourra, et la plus complète 

résignation au bon vouloir de Sa 

Majesté.  

Le plus important et le plus agréable 

pour Dieu consiste à nous rappeler 

son honneur et sa gloire, à nous 

oublier nous-mêmes, ainsi que notre 



215 
 

propre avancement, nos plaisirs et 

nos joies. "  

" Il est bon de se laisser aller et de 

s'abandonner soi-même entre les 

bras de l'amour. Sa Majesté nous 

apprendra ce que nous devons faire 

en cet état, où nous devons avoir 

pour ainsi dire d'autre souci que 

celui de se reconnaître indigne d'une 

si haute faveur et d'en rendre grâce. 

"  

" C'est à Sa Majesté de nous 

introduire et de nous placer dans le 

centre de notre âme. Afin de mieux 

nous manifester ses merveilles, le 

Seigneur ne veut pas que nous y 

apportions d'autres coopération que 

celle de la volonté qui s'est soumise 

entièrement à lui, ni qu'on lui ouvre 



216 
 

la porte des puissances et des sens 

qui sont tous endormis. "  

" Dieu ne demande de nous que deux 

choses : que nous l'aimions, et que 

nous aimions notre prochain, voilà 

quel doit être le but de nos efforts. Si 

nous nous y conformons d'une 

manière parfaite, nous 

accomplissons sa volonté, et nous lui 

sommes unis. "  

" Ce sont nos œuvres que le Seigneur 

demande de nous. Si, par exemple, 

vous voyez une malade à qui vous 

puissiez procurer du soulagement, 

n'ayez aucune peine de laisser là vos 

dévotions pour l'assister et lui 

montrer de la compassion ; si elle 

souffre, partagez sa douleur ; s'il 

vous faut jeûner pour qu'elle ait la 



217 
 

nourriture nécessaire, faites-le, non 

pas tant par amour pour elle que par 

amour pour Dieu, qui le veut, 

comme vous le savez. Telle est la 

véritable union à sa volonté. "  

" Conjurez Notre-Seigneur de vous 

donner l'amour parfait du prochain, 

et laissez faire Sa Majesté. Le 

Seigneur vous donnera beaucoup 

plus que vous ne sauriez désirer. 

Vous devez néanmoins vous efforcer 

dans toute la mesure du possible à 

acquérir cet amour ; vous devez, en 

outre, obliger votre volonté à faire 

en tout la volonté du prochain ; vous 

oublierez votre propre intérêt pour 

rechercher le leur, malgré toutes les 

répugnances de votre nature ; quand 

l'occasion s'en présentera, vous ne 

manquerez pas de prendre pour vous 



218 
 

la fatigue pour la leur épargner. Ne 

vous imaginez donc pas qu'il ne 

doive pas vous en coûter quelque 

chose, et que vous deviez trouver le 

travail de votre perfection tout fait. 

Considérez ce qu'a coûté à Jésus son 

amour pour nous : c'est pour nous 

délivrer de la mort qu'il a accepté 

une mort aussi douloureuse que celle 

de la Croix. "  

Dieu n'a qu'un désir, celui de trouver 

des âmes à qui il puisse donner ; car 

ses largesses n'appauvrissent point 

ses trésors.  

Notre-Seigneur conduit chaque âme 

comme il le juge bon pour elle.  

Jésus ! l'expérience, sans parler de 

mes nombreuses lectures, m'a appris 

quel avantage immense il y a pour 



219 
 

une âme à ne point s'écarter de 

l'obéissance. C'est par elle, je le 

comprends, que l'on grandit peu à 

peu dans la vertu et que l'on acquiert 

l'humilité. Elle est une sécurité 

contre la crainte, salutaire d'ailleurs, 

tant que dure cette vie, de nous 

tromper dans le chemin du ciel. Elle 

procure la paix si précieuse pour les 

âmes dont le désir est de plaire à 

Dieu. Dès lors que l'on s'est vraiment 

abandonné à la sainte obéissance, 

qu'on lui a soumis son jugement, 

qu'on veut se conduire uniquement 

d'après les vues du confesseur, ou, si 

l'on est religieux, d'après celle du 

supérieur, le démon, dont le but 

constant est de troubler les âmes, 

cesse de les attaquer, car il voit qu'il 

y perd au lieu d'y gagner. 



220 
 

On se rappelle que l'on a fait un don 

total de sa volonté à celle de Dieu, le 

jour où l'on s'est engagé à dépendre 

de son représentant. 

Lorsque l'âme s'unit d'une manière si 

étroite à la volonté de Dieu, qu'il n'y 

a pas de division entre lui et elle. Il 

n'y a plus qu'une seule et même 

volonté, manifesté non par des 

paroles ou par des désirs seulement, 

mais par des œuvres. Aussi, dès 

qu'elle comprend qu'elle sert mieux 

son époux en quelque chose, elle 

éprouve un tel amour pour lui, elle 

brûle d'un si grand désir de le 

contenter, qu'elle n'écoute point les 

raisons que l'entendement lui fournit 

pour l'en détourner, ni les craintes 

qu'il lui suggère ; elle laisse 

seulement agir la foi sans considérer 



221 
 

ni son intérêt ni son repos ; car elle a 

enfin fini de comprendre que c'est là 

qu'elle trouvera tout bien. 

Tous les maux d'ici-bas, je les 

accepte, ô mon Dieu, mais 

préservez-moi de l'éternel désespoir. 

  



222 
 

POURQUOI FAIRE LA 

VOLONTÉ DE DIEU ? 
 

 

 

Les hommes ne voient plus leur 

misère et leur ingratitude qu'ils ont 

de ne pas servir celui qui par pure 

bonté leur accorde de grandes 

grâces. Ils ne veulent plus se 

sacrifier pour que ce grand Dieu soit 

loué, comme il le mérite.  

 

L'obéissance 

Quant à l'obéissance, qui m'est si 

chère, j'en ignorais la pratique 

jusqu'au jour où ces fidèles servantes 

de Dieu me l'ont enseignée de façon 



223 
 

à ce qu'il m'eût été impossible de 

l'oublier s'il y avait eu un peu de 

vertu en moi. Elles m'en ont donné 

beaucoup d'exemples que je pourrais 

raconter. Voici une trait qui se 

présente à mon esprit. On nous servit 

un jour au réfectoire des concombres 

; celui qu'on me donna était très petit 

et pourri à l'intérieur. Sans en rien 

manifester, j'appelle une des sœurs 

qui avaient le plus d'intelligence et 

de jugement. Je lui dis, pour 

éprouver son obéissance, d'aller 

semer ce concombre dans le petit 

jardin que nous avions. Elle me 

demanda s'il fallait le placer droit ou 

couché. Je lui répondis de le mettre 

couché. Elle partit et le mit couché ; 

il ne lui vint même pas à la pensée 

que ce concombre devait 



224 
 

nécessairement sécher ; mais 

l'obéissance lui fit laisser de côté ses 

lumières naturelles, et elle crut qu'il 

n'y avait rien de mieux que ce qui 

avait été commandé. 

Il m'arrivait parfois de donner à une 

sœur six ou sept offices 

incompatibles ; elle les acceptait 

tous sans dire un mot, persuadée 

qu'elle pouvait les remplir.   

Nous avions un puits dont l'eau, 

disaient ceux qui l'avaient goûtée, 

état très mauvaise. Comme ce puits 

était profond, il semblait impossible 

d'en faire couler l'eau. J'appelle des 

ouvriers pour tenter un essai ; ils se 

moquent de moi et me disent que 

c'est dépenser inutilement de 

l'argent. M'adressant aux sœurs, je 



225 
 

demande leur avis. L'une d'elle 

répond : il faut réaliser ce projet. 

Notre-Seigneur doit nous trouver 

des personnes qui nous apportent 

l'eau de dehors et nous procurer en 

outre de quoi les nourrir ; Sa Majesté 

s'en tirera à meilleur compte, en 

nous donnant de l'eau dans le 

monastère et partant elle n'y 

manquera pas. En voyant la grande 

foi et le ton résolu de cette sœur, je 

regarde la chose comme assurée, et 

contre l'avis du fontainier qui s'y 

entendait pourtant, je fais 

commencer les travaux. Grâce à 

Dieu nous tirâmes de ce puits un filet 

d'eau potable très suffisant pour 

nous ; c'est le même qui sert encore 

aujourd'hui.  



226 
 

Mon but n'est pas de raconter ce fait 

comme un miracle ; car j'aurais sur 

ce point bien d'autres choses à dire. 

Je veux uniquement montrer la foi 

de ces religieuses, en exposant le fait 

comme il s'est passé.  

Ce que vous m'objectez à présent, 

c'est que vous n'avez ni le pouvoir ni 

les moyens de ramener des âmes à 

Dieu ; que vous y travailleriez de 

bon cœur, mais, que n'ayant point 

missions d'enseigner ni de prêcher 

comme les apôtres, vous ne savez 

comment faire. Je vous ai déjà dit 

que le démon nous suggère parfois 

des désirs ardents pour nous faire 

négliger de servir actuellement 

Notre-Seigneur dans des choses qui 

sont en notre pouvoir et pour nous 

laisser satisfaits parce que nous 



227 
 

aurons désiré des choses 

impossibles. Sans parler du bien 

considérable que vous pouvez faire 

aux âmes par l'oraison, veuillez ne 

pas chercher à être utiles à tout le 

monde, mais aux personnes au 

milieu desquelles vous vivez ; vous 

n'en aurez que plus de mérite, parce 

que vous avez plus d'obligations 

envers elles qu'envers les autres. 

Pensez-vous qu'il y en ait peu à vous 

montrer vraiment humbles et 

mortifiées, à rendre service à tous en 

leur témoignant la plus profonde 

charité, à brûler d'un tel amour pour 

Notre-Seigneur que le feu de votre 

amour les embrase à leur tour, et 

enfin à les stimuler sans cesse par la 

pratique des autres vertus à marcher 

sur vos traces ? certes, le mérite ne 



228 
 

peut manquer d'être considérable, et 

par là vous rendrez un service très 

agréable à Notre-Seigneur. Faites ce 

qui dépend de vous ; et Sa Majesté 

comprendra alors que vous feriez 

beaucoup plus si vous le pouviez et 

vous récompensera comme si vous 

lui aviez gagné beaucoup d'âmes.  

Enfin, je vous dirai, pour conclure, 

que nous ne devons pas élever de 

tours sans fondement. Notre-

Seigneur ne regarde pas tant à la 

grandeur de nos œuvres, qu'à 

l'amour avec lequel nous les 

accomplissons. Faisons ce que nous 

pouvons, et Sa Majesté nous aidera 

pour que nous puissions faire chaque 

jour davantage. Ne nous laissons 

donc point aller à la lassitude après 

avoir réalisé quelques efforts ; mais 



229 
 

que tout le temps de notre vie, qui 

sera peut-être beaucoup plus courte 

que chacun de nous l'imagine, nous 

fassions à Notre-Seigneur tous les 

sacrifices intérieurs et extérieurs qui 

dépendent de nous. Il les unira à 

celui qu'il a offert pour nous sur la 

Croix à son Père, et leur donnera une 

valeur qui corresponde, non à la 

petitesse de nos œuvres, mais au 

mérite de notre amour.  

Pour nous conformer quelque peu à 

notre Dieu, il sera bon de veiller 

toujours soigneusement à marcher 

selon la vérité. Nous devons marcher 

selon la vérité devant Dieu et devant 

les hommes, de toutes les manières 

que nous pourrons. Il faut en 

particulier ne point désirer que l'on 

nous estime meilleurs que nous ne 



230 
 

sommes. Agissons de façon à donner 

à Dieu ce qui est à lui, et à nous ce 

qui nous appartient, afin qu'en tout 

nous fassions triompher la vérité. De 

la sorte, nous n'aurons guère 

d'estime pour ce monde qui n'est que 

mensonge ou fausseté et, comme tel, 

n'a pas de durée.  

Je me demandais un jour pour quelle 

raison Notre-Seigneur était si ami de 

la vertu d'humilité. Et, à un moment 

où je n'y pensais plus, ce me semble, 

il me vint tout à coup la suivante ; 

c'est parce que Dieu est la suprême 

vérité, et que l'humilité consiste à 

marcher selon la vérité. Or c'est une 

très haute vérité que de nous-mêmes 

nous n'avons rien de bon, mais plutôt 

la misère et le néant. Quiconque ne 

le comprend pas marche dans le 



231 
 

mensonge ; mais plus on le 

comprend, plus on se rend agréable 

à la souveraine Vérité, parce que l'on 

marche dans ses sentiers.  

C'est, à mon avis, mes sœurs, une 

véritable imperfection de se plaindre 

sans cesse pour des maux légers ; si 

vous pouvez les supporter sans en 

rien dire, faites-le.  

Notre corps à cela de mauvais, que 

plus on le soigne, plus il se découvre 

de nouveaux besoins. Et nous ne 

supporterions pas, entre Dieu et 

nous, quelques-unes des afflictions 

qu'il nous envoie pour l'expiation de 

nos péchés, quand surtout les 

plaintes ne servent nullement à 

calmer la douleur !  



232 
 

Tâchez de ne plus redouter la mort, 

abandonnez-vous complètement à 

Dieu, et arrive que pourra. 

Qu'importe alors que nous 

mourrions. 

 

 

 

 

 

 

 

  



233 
 

CHAPITRE IV 

LES VOIES QUI 

MÈNENT À DIEU 

 

 

 

Lorsque vous savez ou que vous 

entendez dire que Dieu accorde 

telles ou telles faveurs à certaines 

âmes, ne lui demandez jamais de 

vous mener par cette voie et ne le 

désirez point. Cette voie peut vous 

paraître très bonne, et il faut avoir 

pour elle beaucoup d'estime et de 

respect ; mais il ne convient pas de 

la demander ou de la désirer, et cela 

pour plusieurs raisons. 



234 
 

Premièrement, c'est un manque 

d'humilité que de vouloir qu'on vous 

donne ce que vous n'avez jamais 

mérité. Voilà pourquoi je crois 

qu'elle n'aura pas beaucoup 

d'humilité celle qui aura ce désir.  

En second lieu, il est très certain que 

l'âme est déjà trompée ou très 

exposée à l'être, car le démon n'a 

besoin que de voir une petite porte 

entr'ouverte pour nous tendre toutes 

sortes de pièges. 

Troisièmement, une fois 

l'imagination placée sous l'influence 

d'un désir ardent, on se figure voir et 

entendre ce que l'on veut, comme les 

personnes qui désirent vivement un 

objet : elles y pensent beaucoup 



235 
 

durant le jour et y songent encore la 

nuit.  

Quatrièmement, c'est une hardiesse 

excessive que de prétendre choisir 

nous-même notre voie, sans savoir 

celle qui nous convient le mieux. 

Laissons le Seigneur, qui nous 

connaît, nous conduire par celle qu'il 

nous faut, afin que sa volonté 

s'accomplisse en tout.  

Cinquièmement, croyez-vous que 

les croix endurées par les âmes qui 

sont l'objet de ces hautes faveurs 

soient légères ? non, certes ; elles 

sont, au contraire, très lourdes et de 

beaucoup de sortes. Saviez-vous si 

vous pourriez les porter ?  

Sixièmement, on ignore si l'on ne 

perdra pas là où l'on croyait trouver 



236 
 

un gain, comme il arriva à Saül 

quand il fut roi.  

Enfin, mes frères, outre ces raisons, 

il y en a encore d'autres. Mais 

croyez-moi, le plus sûr est de ne 

vouloir que ce que Dieu veut ; il 

nous connaît mieux que nous-

mêmes, et il nous aime. Remettons-

nous entre ses mains, pour que sa 

volonté s'accomplisse en nous. Nous 

ne saurions nous tromper, si nous 

avons toujours la volonté bien 

arrêtée de nous conformer à cette 

ligne de conduite. 

Quant à la faculté de gagner des 

mérites, Dieu ne nous en prive pas ; 

elle est entre nos mains. 

  



237 
 

CHAPITRE V 

LE CHEMIN DE LA 

PERFECTION 

 

 

 

La perfection ne s'acquiert pas en 

peu de temps ; je fais une exception 

pour celui à qui le Seigneur, par un 

privilège spécial, accorde cette 

faveur. A peine le monde a-t-il vu 

une âme entrer dans ce chemin, qu'il 

la voudrait parfaite aussitôt. De 

mille lieues il lui découvre un défaut 

qui est peut-être une vertu. La même 

action chez ceux qui la condamnent 

viendrait d'un vice, voilà pourquoi 



238 
 

ils jugent de cette âme par eux-

mêmes. La personne qui tend à la 

perfection ne devrait, d'après eux, ni 

manger, ni dormir, ni même respirer, 

comme on dit. Plus haute est 

l'opinion qu'ils ont de sa vertu, plus 

ils semblent oublier qu'elle vit dans 

un corps. Car, malgré toute sa 

perfection, elle vit sur la terre, et, de 

si haut qu'elle domine les misères 

d'ici-bas, elle leur demeure toujours 

assujettie. Aussi, il faut un grand 

courage à cette pauvre âme. Elle n'a 

pas encore commencer à marcher, et 

on voudrait qu'elle vole. Elle n'a pas 

encore vaincu ses passions, et on 

voudrait que dans les circonstances 

difficiles elle montre cette fermeté 

dont on lit le récit dans la Vie des 

saints déjà confirmés en grâce. O 



239 
 

mon Dieu, que n'endure-t-elle pas ? 

et comment n'en aurait-on pas le 

cœur brisé de douleur ? que d'âmes 

qui retournent en arrière parce 

qu'elles ne savent pas, les pauvres 

petites, comment soutenir de telles 

épreuves ! 

A mon avis, beaucoup d'âmes sont 

dans l'illusion ici. Elles veulent voler 

quand Dieu ne leur a pas encore 

donné des ailes.  

Il est très important pour nous, vu 

notre faiblesse native, de nous 

soutenir par une grande confiance 

sans nous laisser abattre et de ne 

point nous imaginer que, malgré 

tous nos efforts, nous ne 

remporterons jamais la victoire.  



240 
 

L'âme ne peut pas arriver par elle-

même à cet état, qui est une œuvre 

entièrement surnaturelle, que Dieu 

produit en elle, mais après avoir 

passé beaucoup d'années par la voie 

purgative, et réalisé des progrès dans 

l'illuminative, elle pourra s'aider en 

détournant sa pensée de toutes les 

chose créées et en l'élevant 

humblement vers Dieu. Je ne sais 

pas bien ce que l'on entend par voie 

illuminative ; je pense qu'on veut 

désigner la voie de ceux qui 

s'avancent dans la perfection.  

  



241 
 

CHAPITRE VI 

LES VOIES SECRÈTES 

DE DIEU 

 

 

 

Et vous, mon Seigneur, pendant près 

de vingt ans que j'ai mal usé de cette 

faveur que vous m'accordiez d'être 

digne, vous avez voulu être 

l'offensé, afin de me rendre 

meilleure.  

  



242 
 

CHAPITRE VII 

DIEU INTERVENANT 

DANS NOTRE VIE 

 

 

 

D'ailleurs, je dois le dire, à toutes les 

époques de ma vie, j'ai été heureuse 

d'entendre parler de Dieu. Mon amie 

se mit à me raconter comment elle 

avait résolu de se faire religieuse à la 

seule lecture de ces paroles de 

l'Evangile : " il y a beaucoup 

d'appelés et peu d'élus ". Elle me 

parlait de la récompense que le 

Seigneur réserve à ceux qui 



243 
 

méprisent tous les biens d'ici-bas par 

amour pour lui.   

Ces bons désirs d'embrasser la vie 

religieuse me venaient de temps en 

temps ; mais ils s'évanouissaient 

aussitôt, et ainsi je ne pouvais 

prendre une détermination.  

Si à cette époque je ne négligeais 

point les remèdes salutaires à mon 

âme, le Seigneur était plus désireux 

encore de me préparer à la vocation 

qui devait être la plus avantageuse 

pour moi. Il m'envoya une maladie 

grave qui m'obligea de retourner à la 

maison de mon père.  

Ce qui me déterminait, ce me 

semble, à embrasser la vie 

religieuse, c'était plutôt la crainte 

servile que l'amour de Dieu.  



244 
 

La lutte fut telle que, si le Seigneur 

n'était venu à mon secours, toutes 

mes considérations eussent été 

impuissantes à me faire avancer. Il 

me donna alors le courage de 

triompher de moi-même, et je pus 

exécuter mon dessein.  

Et maintenant Sa Majesté permet 

que ceux qui ont été les témoins de 

mes péchés ne les voient plus et ne 

s'en souviennent plus. Il dore mes 

fautes ; il fait resplendir une vertu 

qu'il a lui-même mise en moi, en 

m'obligeant pour ainsi dire à la 

recevoir.  

Moi-même j'en suis étonnée 

maintenant et je regarde comme une 

grâce insigne la patience que le 

Seigneur me donna, car on voyait 



245 
 

clairement qu'elle venait de lui.  Ce 

qui me fut d'un grand secours pour la 

pratiquer, c'est que j'avais lu 

l'histoire de Job. Le Seigneur, ce me 

semble, avait, par ce moyen et par 

celui de l'oraison à laquelle j'avais 

commencé de m'adonner, daigné me 

préparer d'avance à supporter tous 

des maux avec tant de conformité à 

sa volonté.  

Je fis la communion en répandant 

beaucoup de larmes ; mais ces 

larmes ne provenaient pas 

uniquement, ce me semble, de la 

douleur et de la peine d'avoir offensé 

Dieu. Néanmoins cette douleur eût 

été suffisante pour assurer mon 

salut. 



246 
 

Sa Majesté m'a accordé la grâce 

entre les autres, depuis ma première 

communion, de ne jamais omettre de 

déclarer en confession ce que j'ai cru 

être péché, même véniel.  

Ô mon âme, il me semblerait bon 

que tu considères de quel danger le 

Seigneur t'avait délivrée. Si son 

amour n'avait pas assez d'empire 

pour t'empêcher de l'offenser, sa 

crainte, au moins, ne devait-elle pas 

te suffire ? il aurait pu mille autres 

fois te faire mourir dans un état plus 

dangereux encore.  

Mais j'ai bien vu ensuite que, si le 

Seigneur ne m'avait lui-même 

instruite, j'aurais appris bien peu de 

chose par les livres.  



247 
 

Gloire à Dieu à jamais, qui prend 

tant de soin des âmes pour les 

empêcher de se perdre ! 

Je me demandais dans une 

circonstance pourquoi les 

ravissements ne me venaient 

presque jamais plus en public, quand 

j'entendis : " cela ne convient plus 

maintenant ; tu as assez de crédit 

pour le but que je me propose ; nous 

aurons égard à l'avenir à la faiblesse 

des méchants.  

 

A propos du directeur, elle dit : " 

celui qui soutient vos corps suscitera 

quelqu'un et lui inspirera le désir 

sincère d'éclairer vos âmes. " 



248 
 

(voilà comment Dieu agit ici : il 

inspire le désir, mais laisse toujours 

la personne libre de son choix.) 

C'est de Dieu que découle tout le 

bien qui se trouve dans nos paroles, 

dans nos pensées et dans nos 

œuvres.  

A la vérité, dans quelque état que 

l'on se trouve, il faut le secours de 

Dieu.  

 

  



249 
 

CHAPITRE VIII 

L'HOMME ET SA 

LIBERTÉ 

 

 

 

La lumière du libre arbitre demeure 

toujours.  

O libre arbitre, comme tu es esclave 

de ta liberté, si tu ne veux pas vivre 

enchaîné par la crainte et l'amour de 

celui qui t'a créé ! 

 

  



250 
 

CHAPITRE IX 

LES INTERMÉDIAIRES 

ENTRE DIEU ET LES 

HOMMES 

 

 

 

Dieu nous parle par l'intermédiaire 

de gens de bien, de sermons, ou de 

livres de piété que nous lisons ; il 

emploie, en outre, beaucoup d'autres 

moyens que vous connaissez, 

comme les maladies, les épreuves, 

ou enfin une vérité qu'il nous 

enseigne dans ces moments que 

nous consacrons à l'oraison. 



251 
 

CHAPITRE X 

LA SAINTE ECRITURE, 

CHEMIN DE LA PAIX 

DE L'ÂME 

 

 

 

O Jésus ! que ne connaissons-nous 

tous les trésors que doit renfermer la 

sainte Ecriture et qui nous feraient 

comprendre cette paix de l'âme ! ô 

mon Dieu, vous qui voyez combien 

cette paix nous est nécessaire, faites 

que les chrétiens s'appliquent à la 

rechercher, et dans votre 

miséricorde, ne l'enlevez pas à ceux 



252 
 

qui l'ont reçue de notre libéralité ; 

car enfin, jusqu'à ce que vous leur 

accordiez la véritable paix et les 

établissiez dans ce séjour où elle 

durera sans fin, nous devons 

toujours vivre dans la crainte. Quand 

je parle de la véritable paix, je ne 

veux pas dire que celle dont nous 

nous occupons ne soit pas véritable, 

mais que nous pourrions retomber 

dans les combats précédents, si nous 

venions à nous éloigner de Dieu.  

Que ne doivent pas éprouver ces 

âmes à la pensée qu'elles peuvent 

perdre un bien si élevé ! cette 

considération les porte à exercer 

plus de vigilance sur elles-mêmes et 

à tirer des forces de leur faiblesse 

même pour ne point laisser 

s'échapper par leur faute la plus 



253 
 

petite occasion de plaire à Dieu 

davantage.  

 

 

 

 

 

 

 

  



254 
 

CHAPITRE XI 

L'EXEMPLE DES 

SAINTS 

 

 

 

Plaise au Seigneur que nous 

accomplissions bien ce que nos 

saints pères ont prescrits et gardé ; 

c'est par ce chemin qu'ils ont mérité 

ce nom de saints ; n'en cherchons 

point d'autre, ni par nous-mêmes ni 

par les conseils de personne ; nous 

nous égarerions.  

Il est fort bon de penser à la très 

sainte vierge et à la vie des saints 



255 
 

dont le souvenir est si profitable et si 

encourageant.  

Quant à nous qui vivons dans un 

corps mortel, nous avons besoin de 

traiter avec les saints, de penser à 

eux ; il nous faut vivre dans la 

compagnie de ceux qui, ayant eu un 

corps comme nous, ont accompli de 

si grandes œuvres au service de Dieu 

; à plus forte raison ne devons-nous 

pas nous éloigner volontairement de 

la très sainte humanité de Notre-

Seigneur Jésus-Christ, qui est pour 

nous la plénitude des biens et le 

remède à tous les maux.  

 

  



256 
 

CHAPITRE XII 

L'ÂME, DEMEURE DE 

DIEU 

 

 

 

Chacun de nous ; il est vrai, a une 

âme ; mais, comme nous n'avons pas 

pour elle l'estime que mérité une 

créature faite à l'image de Dieu, nous 

ne comprenons point les profonds 

secrets qu'elle renferme.  

Si Dieu a sa demeure au ciel, il doit 

avoir aussi dans l'âme une autre 

demeure où lui seul habite, et 

disons-le un autre ciel. 



257 
 

Nous pouvons considérer l'âme non 

comme une chose qui est dans un 

coin et à l'étroit, mais comme un 

monde intérieur où trouvent place 

des demeures si nombreuses et si 

resplendissantes ; il en doit être 

précisément de la sorte, puisqu’au-

dedans de cette âme il y a une 

demeure pour Dieu.  

 

 

  



258 
 

I 

LE CHÂTEAU DE 

L'ÂME 

 

 

 

Un jour, je vis comment le Seigneur 

se trouve dans toutes les créatures. Il 

me vint la comparaison d'une 

éponge, qui est complètement 

imprégnée d'eau.  

Un autre jour aussitôt après la 

communion, il me fut donné 

d'entendre comment le corps sacré 

du Christ est reçu par le Père Eternel 

au-dedans de notre âme ; je 



259 
 

comprends et je vois que les trois 

personnes divines sont là, et que le 

Père a pour souverainement agréable 

l'offrande que nous lui faisons de son 

Fils, en qui il met toutes ses délices 

et complaisances ; je veux dire ici-

bas, car la sainte humanité de Notre-

Seigneur n'habite pas notre âme, 

mais seulement sa divinité ; cette 

offrande, le Père l'accepte et l'agrée 

d'une manière ineffable ; en retour, il 

nous enrichit des plus hautes grâces.  

On peut considérer l'âme comme un 

château qui est composé tout entier 

d'un seul diamant ou d'un cristal très 

pur, et qui contient beaucoup 

d'appartements, ainsi que le ciel qui 

renferme beaucoup de demeures.  



260 
 

De fait, mes frères, si nous y 

songeons bien, nous verrions que 

l'âme du juste n'est pas autre chose 

qu'un paradis, où Notre-Seigneur, 

selon qu'il l'affirme lui-même, 

trouve ses délices. 

Il suffit d'apprendre de Sa Majesté 

que ce château est fait à son image 

pour avoir quelque légère idée de la 

dignité sublime et de la beauté de 

l'âme.   

Nous savons bien d'une façon 

générale que nous avons une âme, 

parce que nous l'avons entendu dire 

et que la foi nous l'enseigne. Mais 

quels biens sont renfermés en elle ; 

quel est Celui qui habite au-dedans 

d'elle ; quelle en est la valeur 

inestimable ? c'est là ce que nous ne 



261 
 

considérons que rarement ; voilà 

pourquoi nous avons si peu à cœur 

de mettre tous nos soins à en 

conserver la beauté. Toute notre 

sollicitude se porte sur la grossièreté 

de l'enchâssure du diamant, ou 

enceinte de ce château, c'est-à-dire 

sur notre propre corps.  

Considérons donc que ce château a 

beaucoup d'appartements, les uns en 

haut, les autres en bas et sur les 

côtés, tandis qu'au centre, au milieu 

et tous les autres, se trouve le 

principal, celui où se passent des 

choses très secrètes entre Dieu et 

l'âme. Il est nécessaire que vous 

remarquiez bien cette comparaison.  



262 
 

Dieu est en toutes choses par 

présence, par puissance et par 

essence. 

 

 

 

 

  



263 
 

II 

LES YEUX DE L'ÂME 

 

 

 

Mais je ne considérais pas que les 

autres religieuses étaient bien 

meilleures que moi et que ce qui 

était un vrai danger pour moi ne 

devait pas l'être au même degré pour 

d'autres. Je crains bien toutefois qu'il 

n'y en ait toujours. 

Me trouvant un jour avec une 

personne dont je venais de faire la 

connaissance, le Seigneur voulut me 

donner à entendre que de telles 

liaisons ne me convenaient pas, 



264 
 

m'avertir du danger où j'étais et 

m'éclairer dans cet aveuglement si 

profond. Le Christ se représenta à 

moi sous un visage sévère et me 

montra combien il était mécontent 

de ces conversations.  

Un grand inconvénient pour moi, ce 

fut d'ignorer que l'on peut voir 

autrement qu'avec les yeux du corps. 

Le démon chercha à m'entretenir 

dans cette pensée. Il me donnait à 

entendre que cela était impossible, 

que c'était une illusion de ma part, 

que peut-être c'était un artifice du 

malin esprit, et autres choses de ce 

genre. Et cependant il me semblait 

toujours que cette vision était de 

Dieu et non une illusion. Mais 

comme elle ne répondait pas à mes 

goûts, je m'appliquais à me tromper 



265 
 

moi-même, et je n'osais m'en ouvrir 

à qui que ce soit. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



266 
 

III 

L'ÂME ET L'ESPRIT 

 

 

 

Il y a sous un certain rapport une 

différence évidente entre l'âme et 

l'esprit, bien qu'il ne soient qu'une 

seule chose. On reconnaît même une 

division si délicate que parfois le 

premier paraît agir d'une façon 

différente de l'autre, suivant l'attrait 

que le Seigneur daigne leur accorder. 

Enfin, il y a des différences si 

nombreuses et si délicates dans notre 

intérieur. 



267 
 

Ce qu'on en peut dire, autant qu'on 

est capable de le comprendre, c'est 

que l'âme, ou mieux, l'esprit de l'âme 

est devenu une seule chose avec 

Dieu. Dieu, qui est esprit lui aussi, 

veut montrer l'amour qu'il nous porte 

; il fait comprendre à certaines âmes 

jusqu'où va cet amour, et nous porter 

par là à chanter ses grandeurs.  

 

 

 

  



268 
 

CHAPITRE XIII 

CONNAISSANCE DE 

SOI ET 

CONNAISSANCE DE 

DIEU 

 

 

 

A mon avis toutefois, nous 

n'arriverons jamais à nous connaître 

nous-mêmes, si nous ne cherchons à 

connaître Dieu. La vue de sa 

grandeur nous montrera notre 

bassesse ; celle de sa pureté, nos 

souillures, et son humilité nous 



269 
 

découvrira combien nous sommes 

loin d'être humbles. 

Il y a deux avantages à cette 

considération. Le premier, c'est que 

si une chose blanche paraît 

beaucoup plus blanche quand elle 

est à côté d'une noire, et si une noire 

au contraire paraît beaucoup plus 

noire à côté d'une blanche, il en est 

de même des perfections divines ; 

elles paraissent beaucoup plus 

éclatantes quand elles sont mises en 

regard de notre bassesses. Le 

second, c'est que notre intelligence 

et notre volonté acquièrent une plus 

haute noblesse et se disposent mieux 

pour toutes sortes de biens quand 

l'âme jette les yeux tour à tour sur 

Dieu et sur elle-même, tandis qu'il y 

a beaucoup d'inconvénients à ne 



270 
 

considérer jamais que le limon de 

nos misères.  

Si nous sommes toujours plongés 

dans la considération de notre propre 

misère, nous ne sortirons jamais de 

la fange de la crainte, de la 

pusillanimité et de la lâcheté. On se 

dit : me regarde-t-on, ou non ? si je 

suis cette voie, ne va-t-il pas 

m'arriver quelque malheur ? oserais-

je entreprendre cette œuvre ? ne 

serait-ce pas là de l'orgueil de ma 

part ? est-il bien qu'une personne 

misérable comme moi s'occupe 

d'une chose aussi élevée que 

l'oraison ? Ne va-t-on pas concevoir 

de moi une opinion trop favorable, si 

je ne suis pas la voie commune à 

tous les mortels ? les extrêmes ne 



271 
 

sont pas bons, même dans les 

pratiques de vertu. 

Hélas, mes frères, comme elles sont 

nombreuses les âmes à qui le démon 

à dû causer les plus graves 

préjudices par des réflexions de ce 

genre ! elles regardent comme de 

l'humilité toutes ces pensées et 

beaucoup d'autres encore. Cela vient 

de ce que nous ne nous connaissons 

pas encore. La connaissance de 

nous-même est déviée ; et si nous ne 

sortons jamais de la considération de 

nos misères, il n'y a pas lieu de s'en 

étonner. Aussi, mes frères, portez 

vos regards sur le Christ notre bien ; 

c'est là que vous apprendrez la 

véritable humilité ; portez-les 

également sur les saints. 



272 
 

Mais il est bon de savoir combien 

sont terribles les artifices et les ruses 

que le démon emploie pour 

empêcher les âmes de se connaître et 

de se rendre compte du chemin 

qu'elles doivent suivre.  

O Seigneur, vous qui connaissez 

toute vérité, daignez nous éprouver, 

afin que nous nous connaissions.  

Mais il faut, et telle est la volonté de 

Sa Majesté, que nous prenions les 

moyens d'atteindre ce but, nous 

connaître nous-mêmes et ne pas 

attribuer à notre âme les fautes qui 

viennent de la faiblesse de 

l'imagination, de la nature ou du 

démon.  

  



273 
 

CHAPITRE XIV 

LA BONNE 

CONSCIENCE 

 

 

 

Oh ! quel bien précieux que de 

n'avoir point offensé Dieu ! par-là, 

nous tenons enchaînés les valets et 

les esclaves de l'enfer ; car enfin il 

faut, bon gré mal gré, que toutes les 

créatures lui obéissent. Mais la 

différence qu'il y a entre eux et nous, 

c'est qu'il le servent de force et que 

nous le faisons de bon cœur… Ainsi 

donc, que le Seigneur soit content de 

nous, et nous les tiendrons à distance 



274 
 

; ils ne pourront nous nuire en rien, 

malgré toutes leurs tentations et 

toutes la perfidie de leurs 

stratagèmes.  

Veillez donc à tenir votre conscience 

pure : c'est là un point de la plus 

haute importance. Travaillez-y 

jusqu'à ce que vous soyez tellement 

résolus à ne plus offenser Dieu, que 

vous soyez prêts à perdre mille vie 

plutôt que de commettre un péché 

mortel ; et veillez avec le plus grand 

soin à ne jamais tomber dans le 

péché véniel, je parle du péché 

véniel de propos délibéré. Car pour 

tous les autres, qui donc ne les 

commet en grand nombre ? il y a des 

fautes que l'on commet 

délibérément, et en toute 

connaissance de cause ; mais il en 



275 
 

est d'autres où tout se passe si 

rapidement que commettre le péché 

véniel et le remarquer, c'est tout un ; 

et dans ce cas nous n'avons pas le 

temps de discerner ce que nous 

faisons. Quant aux péchés véniels, si 

petits qu'ils soient, qui se 

commettent avec pleine réflexion, 

Dieu nous en préserve. Songeons 

donc surtout que ce n'est pas peu de 

chose que d'offenser une si haute 

Majesté, quand nous savons que ses 

regards sont fixés sur nous. C'est là, 

à mon avis, un péché qui n'est que 

trop prémédité. Nous semblons dire 

: Seigneur, cela vous déplaît, mais je 

le ferai quand même ; je sais très 

bien que vous me voyez et que vous 

ne voulez pas de cette action ; tout 

cela, je le sais parfaitement, mais 



276 
 

j'aime mieux suivre mon caprice et 

mon propre penchant que votre 

volonté. Et un péché de cette sorte 

serait peu de chose ! je n'en crois rien 

! si légère que puisse être la faute en 

soi, elle est grande, et très grande, à 

cause de la réflexion qui 

l'accompagne.  

Si vous voulez, mes frères, acquérir 

cette crainte de Dieu, considérez, je 

vous en prie, combien il est 

important de comprendre ce que 

c'est que l'offense de Dieu. Efforcez-

vous d'y penser très souvent pour 

enraciner profondément cette vertu 

dans vos âmes : il y va de votre vie, 

et de beaucoup plus encore. Tant que 

vous ne l'aurez pas, vous devez 

exercer une grande, oui, une grande 

vigilance sur vous-mêmes, vous 



277 
 

éloigner de toutes les occasions et 

compagnies qui ne vous aideraient 

pas à vous rapprocher davantage de 

Dieu. Appliquez-vous sérieusement 

à vaincre votre volonté dans toutes 

vos actions. 

 

 

 

  



278 
 

CHAPITRE XV 

LA SIMPLICITÉ 

 

 

 

L'entendement se remue aussi pour 

remercier Dieu en termes élégants. 

Mais la volonté, en demeurant dans 

son repos et ne levant pas même les 

yeux à l'exemple du publicain, rend 

à Dieu plus d'actions de grâces que 

ne le saurait faire l'entendement avec 

tous les artifices de la rhétorique.  

 

  



279 
 

I 

LA PAUVRETÉ 

 

 

 

A mon avis, les honneurs, et les 

richesses vont presque toujours de 

pair ; celui qui désire les honneurs ne 

hait point les richesses ; celui qui 

hait les richesses se soucie peu des 

honneurs.  

Comprenez bien ceci. A mon avis, 

les honneurs entraînent toujours 

avec eux quelque attachement aux 

revenus et aux richesses. C'est 

merveille que de trouver dans le 

monde un pauvre honoré ! serait-il 



280 
 

digne de l'être, on en fait peu de cas. 

Mais la vraie pauvreté, celle que l'on 

embrasse pour Dieu seul, entraîne 

avec elle une honorabilité qui 

s'impose à tous. Elle n'a à contenter 

que Dieu. Or il est bien certain que 

tant que nous n'avons besoin de 

personne, nous comptons beaucoup 

d'amis ; je le sais par mon expérience 

personnelle.  

Il a été composé beaucoup d'écrits 

sur cette vertu ; je ne saurais en 

comprendre l'excellence ni surtout 

en parler ; aussi pour ne point la 

rabaisser sous prétexte de la louer, je 

m'arrête. J'ai dit seulement ce que j'ai 

vu. J'avoue que je me suis laissé 

entraîner à vous en parler ; et c'est 

seulement maintenant que je m'en 

aperçois, mais puisque c'est fait, que 



281 
 

ce soit pour l'amour de Dieu. Nos 

armes sont dans la sainte pauvreté. 

Aux début de notre Ordre, nos 

bienheureux pères l'avaient en telle 

estime et étaient si fidèles à 

l'observer qu'ils ne se réservaient 

rien d'un jour à l'autre, comme me l'a 

appris quelqu'un qui le savait bien. 

Dès lors que nous ne la gardons plus 

avec autant de perfection à 

l'extérieur, gardons-là, au moins, 

d'une manière parfaite en notre 

intérieur. 

 

  



282 
 

II 

LA VÉRITABLE 

HUMILITÉ ? 

 

 

 

" Ma fille, la lumière est bien 

différente des ténèbres ; je suis fidèle 

; personne ne se perdra sans le 

savoir. Il se trompe celui qui veut 

mettre son assurance dans les joies 

spirituelles ; la véritable assurance 

est le témoignage de la bonne 

conscience. Que personne ne 

s'imagine pouvoir par lui-même 

demeurer dans la lumière, ou 

empêcher la nuit de venir ; cela 



283 
 

dépend de ma grâce. Le meilleur 

moyen pour l'âme de garder la 

lumière est de comprendre qu'elle ne 

peut rien par elle-même, et que tout 

lui vient de moi. Bien qu'elle soit 

dans la lumière, elle tombe dans la 

nuit dès l'instant où je me retire. La 

véritable humilité pour l'âme 

consiste à connaître ce qu'elle peut et 

ce que je puis. " 

 

 

 

  



284 
 

III 

LE SENTIMENT 

MÉLANCOLIQUE 

 

 

 

Ceux qui sont complètement sous 

l'empire de la mélancolie nous 

inspirent de la compassion mais du 

moins ils ne nuisent à personne ; et, 

s'il y a un moyen de les maîtriser, 

c'est de leur inspirer de la crainte. 

Dans le monastère, il faut que les 

mélancoliques sachent qu'elles ne 

doivent jamais suivre leurs caprices 

et qu'elles ne les suivront pas ; mais 



285 
 

que, le moment venu, elles devront 

obéir ; car le malheur pour elles est 

de se croire indépendantes. 

Toutefois le prieure peut ne point 

leur commander, quand elle prévoit 

de la résistance de leur part, 

puisqu'elles n'ont pas en elles-

mêmes le force de se surmonter ; elle 

les dirigera avec toute l'habileté et 

l'affection nécessaire pour les 

amener, s'il est possible, à se 

soumettre par amour. Ce moyen 

serait bien préférable. Il est 

généralement efficace, quand on 

leur montre beaucoup d'amour et 

qu'on le leur prouve par des œuvres 

et par des paroles. Mais, qu'on le 

sache bien, le meilleur moyen est de 

les occuper beaucoup dans les divers 

travaux du monastère pour leur 



286 
 

enlever le temps de se laisser aller à 

leur imagination ; car c'est là tout 

leur mal. 

 

Les mélancoliques sont vraiment 

torturés par leurs afflictions 

intérieures, leurs imaginations et 

leurs scrupules ; elles gagneront 

même de grands mérites à les 

supporter, bien qu'elles les appellent 

toujours des tentations. Si encore 

elles pouvaient se rendre compte que 

cet état vient de leur mal, et si elles 

n'en faisaient pas cas, ce serait pour 

elles un profond soulagement. 

 

  



287 
 

CHAPITRE XVII 

LA CRAINTE DE DIEU 

 

 

 

Je ne songeais pas que rien ne peut 

être caché à celui qui voit tout. O 

mon Dieu, que de maux ne causent 

pas dans le monde le peu de cas que 

l'on fait de cette vérité ! comment 

peut-on s'imaginer qu'une faute 

commise contre vous puisse 

demeurer secrète ? je suis persuadée 

que nous éviterions de grands maux 

si nous comprenions que notre 

intérêt est, non pas de nous tenir à 



288 
 

l'abri des regards du monde, mais de 

veiller à ne point vous déplaire.  

 

 

 

  



289 
 

CHAPITRE XVII 

LA MORT DU VIEIL 

HOMME 

 

 

 

D'après ce que j'ai lu, le phénix, 

après être passé par le feu, renaît de 

ses cendres avec une nouvelle vie ; 

de même aussi l'âme est toute 

transformée par ce feu divin d'où elle 

sort avec des désirs nouveaux et le 

plus mâle courage. C'est ce qu'on 

appelle le passage du vieil homme à 

l'homme nouveau, cité dans les 

Evangiles. Elle ne semble plus la 

même et commence à marcher avec 



290 
 

une pureté toute nouvelle dans les 

voies du Seigneur. Je suppliais donc 

Sa Majesté de m'accorder cette 

transformation et de m'aider à 

commencer cette vie nouvelle à son 

service.  

 

 

 

  



291 
 

CHAPITRE XVIII 

UN SEIGNEUR ET AMI  

 

 

 

Je comprenais que, s'il est Dieu, il 

est Homme aussi et qu'il ne s'étonne 

pas des faiblesses des hommes. Il 

sait que notre misérable nature est 

sujette à des chutes nombreuses par 

suite du péché du premier homme 

qu'il est venu réparer. Je puis traiter 

avec lui, tout Seigneur qu'il est, 

comme avec un ami.  

Combien inutiles sont les 

intermédiaires pour vous aborder ! 



292 
 

I 

AIMER DIEU, C'EST 

QUOI ? 

 

 

 

Plus on connaît Dieu, plus aussi on 

l'aime et on le glorifie.  

Lorsque Dieu montre clairement à 

une âme ce qu'est le monde et le peu 

qu'il vaut, ainsi que l'existence d'un 

autre monde, la différence qu'il y a 

entre les deux, l'éternité de l'un, le 

songe rapide de l'autre ; lorsqu'il lui 

dévoile ce que c'est que d'aimer le 

Créateur, ou la créature ; lorsque 



293 
 

l'âme connaît cela, non seulement 

par son intelligence ou par la foi, 

mais par son expérience, ce qui est 

bien différent ; lorsqu'elle voit et 

éprouve ce qu'elle gagne à aimer le 

Créateur, ce qu'elle perd à aimer la 

créature, ce qu'est l'un, ce qu'est 

l'autre ; lorsqu'elle voit encore 

beaucoup d'autres vérités que le 

Seigneur enseigne à ceux qui 

s'abandonnent à sa conduite dans 

l'oraison ou qu'il daigne instruire, 

alors elle aime d'une manière 

beaucoup plus parfaite que ceux qui 

ne sont pas élevés à cet état.  

L'âme éclairée de la sorte possède un 

amour purement spirituel. Les âmes 

que Dieu élève à cet état sont des 

âmes généreuses, des âmes royales. 

Elles ne mettent point leur bonheur à 



294 
 

aimer quelque chose d'aussi 

misérable que nos corps, dont la 

beauté et la grâce, cependant, 

peuvent bien plaire à leurs yeux, et 

dont elles loueront le Créateur. Mais 

s'y arrêter, sans passer outre à ce 

premier mouvement de les aimer 

pour ces seules qualités, cela non. Il 

leur semblerait ainsi s'attacher à des 

choses sans poids et chérir une 

ombre. Elles ne laissent pas toutefois 

d'avoir de la reconnaissance pour 

eux et les payent de retour en les 

recommandant à Dieu, car c'est lui 

qu'elles chargent de ce soin. Elles 

comprennent que l'amour dont on les 

honore vient de lui, puisqu'il semble 

qu'elles n'ont rien en elles-mêmes 

qui mérite d'être aimé, et que si on 



295 
 

les aime, c'est parce que Dieu les 

aime.  

Après avoir bien tout considéré, je 

pense quelque fois que s'il ne s'agit 

pas de personnes qui puissent nous 

aider à acquérir les bien parfaits, il y 

a un profond aveuglement à vouloir 

être aimé des autres. Remarquez, en 

effet, que si nous désirons l'affection 

du prochain, nous y recherchons 

toujours quelque intérêt ou une 

satisfaction personnelle. Quel profit 

pouvons-nous donc retirer à être 

aimés. 

Mais, quoique notre amour soit bon, 

il nous est très naturel de désirer être 

aimés. Or, lorsque vous venez à 

recevoir cette paye, vous 

reconnaissez qu'elle n'est qu'une 



296 
 

paille légère ; tout cela n'est que de 

l'air ; ce dont des atomes que le vent 

emporte. Lorsqu'on nous a beaucoup 

aimés, que nous en reste-t-il ? aussi 

ceux sont je parle ne se soucient-ils 

pas plus d'être aimés que de ne l'être 

pas, à moins qu'il ne s'agisse de ceux 

qui, comme je l'ai dit, peuvent nous 

aider à acquérir la perfection ; ils 

comprennent que, sans leur 

dévouement, ils succomberaient 

promptement sous le poids de la 

faiblesse humaine. Ceux-là, direz-

vous, n'aiment donc, et ne savent 

aimer personne si ce n'est Dieu ? je 

réponds qu'ils aiment beaucoup plus 

: leur amour est plus vrai, plus ardent 

et plus utile ; enfin c'est de l'amour. 

Ils sont toujours beaucoup plus 

portés à donner qu'à recevoir ; telle 



297 
 

est leur disposition à l'égard du 

Créateur lui-même. Leur amour, je 

vous l'assure, est vraiment digne de 

ce nom, tandis que ces affections 

basses de la terre l'ont usurpé et ne le 

méritent point. Vous me direz encore 

: s'ils n'aiment pas les choses qu'ils 

voient, sur quoi se porte leur 

affection ? à la vérité, ils aiment ce 

qu'ils voient, et s'affectionnent à ce 

qu'ils entendent. Or, ce qu'ils voient 

est stable. Si donc ils aiment, ils ne 

s'arrêtent pas au corps : ils jettent le 

regard sur l'âme et examinent s'il y a 

en elle quelque chose qui mérite 

d'être aimé ; s'ils n'y découvrent 

encore rien à aimer, mais seulement 

quelque commencement de vertu ou 

quelque disposition au bien, qui 

permet de supposer qu'en creusant 



298 
 

cette mine, on y découvrira de l'or, 

leur amour ne redoute aucune 

fatigue ; les choses les plus pénibles, 

ils les accomplissent volontiers pour 

le bien de cette âme. 

L'amour fait considérer le travail 

comme un repos. 

L'amour seul donne de la valeur à 

toutes choses. 

 

 

  



299 
 

II 

LES MARQUES DE 

L'AMOUR 

 

 

 

Peut-être ne savons-nous pas ce que 

c'est qu'aimer, et je ne m'en 

étonnerais pas beaucoup. Celui qui 

aime le plus n'est pas celui qui a le 

plus de consolations, mais celui qui 

est le plus résolu à contenter Dieu en 

tout, à faire tout son possible pour ne 

point l'offenser, à le prier toujours 

davantage pour l'honneur et la gloire 

de son Fils, ainsi que pour 

l'exaltation de l'Eglise Catholique. 



300 
 

Telles sont les marques de l'amour. 

N'allez pas vous imaginer cependant 

qu'il faille, pour aimer 

véritablement, ne jamais songer à 

autre chose, et que tout est perdu 

pour vous si vous venez à vous 

distraire tant soit peu.  

 

 

  



301 
 

III 

LA CONFIANCE EN 

DIEU 

 

 

 

Nous sommes faibles et nous ne 

pouvons aucunement nous fier à 

nous-mêmes ; au contraire, plus nos 

résolutions seront fermes, moins 

nous devons avoir confiance en nous 

; car c'est en Dieu seul que doit être 

notre confiance. Mais lorsque vous 

reconnaîtrez en vous une véritable 

crainte de Dieu, il ne sera plus 

nécessaire d'avoir tant de timidité et 

de contrainte. Le Seigneur vous 



302 
 

secourra, et la bonne habitude que 

vous aurez contracté vous aidera à 

ne pas l'offenser.  

 

 

 

  



303 
 

CHAPITRE XIX 

LA SOUFFRANCE 

 

 

 

J'en ai fait souvent l'expérience : 

chaque fois que l'on s'applique dès le 

début d'une entreprise à agir 

uniquement pour Dieu, il veut, pour 

augmenter nos mérites, que nous 

sentions de la frayeur avant de 

mettre la main à l'œuvre. Plus la 

frayeur est grande, plus aussi, quand 

on la surmonte, la récompense est 

abondante et procure ensuite de joie. 

Dès cette vie même, sa Majesté 

daigne payer ce courage par des 



304 
 

faveurs connues de ceux-là seuls qui 

les ont goûtées. Je le répète, j'en ai 

fait l'expérience en beaucoup de 

choses très importantes ; et, si j'étais 

une personne autorisée pour donner 

un avis, je ne conseillerais jamais 

d'écouter les craintes de la nature, 

lorsqu'une bonne inspiration vient 

souvent nous solliciter. Si nous 

n'avons en vue que Dieu seul, nous 

n'avons pas à craindre un insuccès ! 

car il est Tout-Puissant.  

Après ces quatre jours de crise, je 

restai dans un état tel que Dieu seul 

peut savoir quelles tortures 

intolérables j'endurais.  

Tout ce temps passa dans une 

résignation parfaite, et, à part les 

débuts de mes souffrances, j'y 



305 
 

apportai même une grande joie, car 

elles ne me semblaient rien en 

comparaison des douleurs et des 

tortures que j'avais endurées au 

début. Ma conformité à la volonté de 

Dieu était complète, alors même 

qu'il m'eût laissée toujours en cet 

état. Il me semble toutefois que je ne 

désirais guérir qu'afin d'être dans la 

solitude pour faire oraison d'après la 

méthode qui m'avait été enseignée. 

Sans le secours de sa Majesté, il 

paraissait absolument impossible de 

goûter tant de joie au milieu de 

souffrances si cruelles.  

Un jour, Notre-Seigneur me dit que 

l'on n'est pas obéissant si l'on n'est 

pas déterminé à souffrir ; je devais 

considérer ce qu'il avait lui-même 



306 
 

souffert, et tout me deviendrait 

facile.  

Je commençai alors à me rappeler 

mes grandes résolutions de servir 

Dieu, et mon désir de souffrir pour 

lui ; je pensai en moi-même que si je 

voulais les mettre en œuvre, je ne 

devais pas chercher le repos ; si 

j'avais des croix, elles seraient pour 

moi une occasion de gagner des 

mérites ; si les peines venaient 

m'affliger, je n'avais qu'à les endurer 

pour l'amour de Dieu, et elles me 

tiendraient lieu de purgatoire. Que 

pouvais-je redouter ? j'avais désiré 

des croix ; celles-ci étaient bonnes ; 

plus elles seraient pesantes, plus il y 

aurait de mérité. Pourquoi manquer 

de courage au service de Celui qui 

était mon suprême bienfaiteur ? 



307 
 

Il me serait impossible, malgré mes 

efforts, de lui demander des joies ou 

de les désirer, car je vois qu'il n'a eu 

lui-même sur la terre que la croix 

pour partage. Aussi, je le supplie de 

me donner des épreuves ; cependant, 

je le prie d'abord de m'accorder la 

grâce de les endurer.  

Dans une vision, Jésus lui dit, à 

propos d'elle et des sœurs du 

monastère : " insiste pour que le 

souci du temporel ne fasse pas 

perdre la paix intérieure : je veillerai 

sur vous, afin que rien ne vous 

manque. On aura un soin particulier 

des malades ; la prieure qui les 

néglige, ou même qui n'est pas 

attentionnée pour elles, ressemble 

aux amis de Job. Elle les expose à 

manquer de patience, quand j'envoie 



308 
 

la maladie pour le bien de leurs 

âmes. " 

Jésus lui dit : " sois-en bien 

persuadée, ma fille, plus mon Père 

aime une âme, plus il lui envoie de 

tribulations ; celles-ci sont en 

rapport avec son amour. En quoi 

puis-je moi-même te montrer plus 

d'amour, si ce n'est en voulant pour 

toi ce que j'ai voulu pour moi ? 

contemple mes plaies ; jamais tes 

souffrances n'arriveront jusque-là. 

Voilà le chemin de la vérité. 

Comprends-le, et tu m'aideras à 

pleurer la perte où courent les 

victimes du monde dont les désirs, 

les soucis et les pensées sont 

complètement opposées à ces 

vérités. "  



309 
 

O Seigneur, tout notre mal vient de 

ce que nous n'avons pas notre regard 

fixé sur vous.  

Si Dieu ne vous accorde pas le don 

de la contemplation, et s'il vous 

donne ici-bas la croix, comme Jésus 

lui-même l'a toujours portée, ne 

vous en inquiétez pas trop. Quelle 

meilleure preuve d'amitié peut-il 

nous montrer que de vouloir pour 

nous ce qu'il a voulu pour lui ? et 

peut-être aurions-nous moins de 

mérite si nous étions élevez à la 

contemplation.  

Dieu, en effet, conduit ceux qu'il 

aime par la voie des épreuves ; et 

plus il les aime, plus il leur envoie 

d'épreuves. 



310 
 

Ceux qui arrivent à la perfection ne 

demandent pas à Dieu d'être délivrés 

des souffrances, des tentations, des 

persécutions ni des combats. C'est là 

une autre preuve absolument sûre et 

des plus évidentes qu'ils sont dirigés 

par l'esprit de Dieu, et qu'ils ne sont 

point dans l'illusion, quand ils 

regardent comme venant de sa main 

la contemplation et les grâces dont 

ils sont favorisés.  

Le Seigneur veut souvent que les 

mauvaises pensées viennent nous 

assaillir et nous affliger sans que 

nous puissions les chasser ; il nous 

tient dans les aridités ; il permet 

même parfois que nous soyons 

mordus par les reptiles, C'est-à-dire 

les souffrances, les troubles, les 

douleurs afin de nous apprendre à 



311 
 

mieux nous en préserver ensuite ; il 

veut voir également si notre douleur 

de l'avoir offensé est profonde. Ne 

vous découragez donc point, quand 

il vous arrive de faire quelques 

chutes ; reprenez aussitôt votre 

marche en avant.  

D'une manière ou d'une autre, il faut 

porter sa croix, tant que nous 

sommes sur cette terre.  

Voyez maintenant, mes frères, ce 

que notre Dieu accomplit alors pour 

cette âme afin qu'elle se reconnaisse 

comme étant désormais sa propriété. 

Il lui donne de ses biens, et cela 

même que son divin Fils a eu sur 

cette terre. Il ne saurait lui accorder 

une plus haute faveur. 

1 Pierre 2 v 20 à 25 : 



312 
 

Si on supporte la souffrance en ayant 

fait le bien, c'est une grâce aux yeux 

de Dieu. C'est bien à cela que vous 

avez été appelés, puisque le Christ 

lui-même a souffert pour vous et 

vous a laissé son exemple afin que 

vous suiviez ses traces, lui qui n'a 

jamais commis de péché ni proféré 

de mensonge : couvert d'insultes, il 

n'insultait pas ; accablé de 

souffrance, il ne menaçait pas, mais 

il confiant sa cause à Celui qui juge 

avec justice. Dans son corps, il a 

porté nos péchés sur le bois de la 

croix, afin que nous puissions 

mourir à nos péchés et vivre dans la 

justice : c'est par ses blessures que 

vous avez été guéris. Vous étiez 

errants comme des brebis ; mais à 



313 
 

présent vous êtes revenus vers le 

berger qui veille sur vous.  

Je vous assure, mes frères, que les 

croix, c'est-à-dire les souffrances ne 

manquent pas à ces personnes qui 

reçoivent tant de faveurs de Dieu ; 

mais ces croix ne les troublent point 

et ne leur font point perdre la paix : 

elles passent promptement comme 

une vague ou quelque tempête, et le 

calme revient. La présence de Notre-

Seigneur, qui habite au-dedans de 

ces âmes, leur fait oublier aussitôt 

tout le reste. 

Cette tempête, je le répète, est rare. 

Mais Notre-Seigneur le permet pour 

que l'âme ne perde pas de vue ce 

qu'elle est et reste toujours humble. 

Il la veut aussi pour qu'elle 



314 
 

comprenne davantage la 

reconnaissance qu'elle lui doit 

comme la grandeur de la grâce 

qu'elle en reçoit et ne manque pas 

d'en louer Sa Majesté.  

Aucun d'entre vous ne doit 

s'imaginer que Dieu veut seulement 

combler l'âme de délices ; ce serait 

une erreur profonde. Sa Majesté ne 

saurait nous faire une plus haute 

faveur que celle de nous donner une 

vie qui soit semblable à celle que son 

Fils bien-aimé a menée sur la terre. 

Aussi je regarde comme certain que 

ces faveurs ont pour but de fortifier 

notre faiblesse, afin de pouvoir 

endurer à son exemple beaucoup de 

souffrances. N'avons-nous pas vu 

toujours que ceux qui ont approché 

de plus près Jésus-Christ Notre-



315 
 

Seigneur ont été ceux qui ont subi 

les plus grandes épreuves ? 

Ce que je voudrais, c'est que nous 

travaillions à acquérir ce zèle et que 

nos désirs comme nos oraisons aient 

pour but, non de nous faire goûter 

des jouissances, mais de nous 

procurer plus de force au service de 

Dieu. Ne cherchons point à suivre 

une voie qui n'est pas frayée, sous 

peine de nous égarer au moment le 

plus favorable. Il serait étrange de 

nous imaginer que nous allons 

obtenir ces faveurs de Dieu par une 

autre voie que celle qu'a suivie 

Notre-Seigneur et avec lui tous ses 

saints. Loin de nous une pareille 

pensée ! 



316 
 

Qu'avez-vous posséder, Jésus-Christ 

Notre-Seigneur, si ce n'est des 

travaux, des douleurs et des affronts 

? qu'avez-vous eu pour endurer les 

affres indicibles de la mort, si ce 

n'est le bois de la Croix ? enfin, ô 

mon Dieu, si nous voulons être vos 

véritables enfants et ne point 

renoncer à l'héritage que vous nous 

avez laissé, nous ne devons point 

fuir la souffrance. Vos armes, ce sont 

vos cinq plaies. Eh bien, mes filles, 

tel doit être notre blason. Voulons-

nous avoir son royaume pour 

héritage ? ce n'est ni par le repos, les 

plaisirs, les honneurs, ou les 

richesses que nous obtiendrons ce 

qu'il a acheté au prix de tant de sang. 

O Jésus, qu'elle est longue la vie de 

l'homme ! et cependant on dit qu'elle 



317 
 

est courte. Sans doute, elle est 

courte, ô mon Dieu, puisqu'il s'agit 

de gagner avec elle une vie sans fin ; 

mais elle est très longue pour l'âme 

qui aspire à voir son Dieu. Quel 

remède donnez-vous à cette 

souffrance ? il n'y en a point d'autre 

que de l'endurer par amour pour 

vous. 

O Seigneur, que de feux différents il 

y a en cette vie ! et comme on a 

raison de se tenir dans la crainte ! les 

uns consument l'âme, les autres la 

purifient afin qu'elle vive et jouisse 

éternellement de vous. 

Prétendre à entrer au royaume de 

Dieu et à jouir de ses délices, sans 

vouloir prendre sur soi la plus petite 



318 
 

part des affronts et des souffrances 

qu'il a endurés, c'est de la folie pure.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



319 
 

I 

LES SOUFFRANCES 

DE L'ÂME 

 

 

 

Eh bien, considérons maintenant 

ceux qui sont en enfer. Ils n'ont point 

cette conformité à la volonté de 

Dieu, ni ce contentement, ni cette 

suavité dont Dieu inonde l'âme ; ils 

ne voient point de mérites à leurs 

supplices ; mais ils souffrent 

toujours de nouveaux tourments, je 

veux dire de nouvelles peines 

accidentelles.  



320 
 

Or si les tourments de l'âme sont 

beaucoup plus terribles que ceux du 

corps, et ceux des damnés 

incomparablement plus affreux que 

les peines dont nous avons parlé, 

quel supplice sera-ce pour ces 

infortunés de voir que de pareilles 

tortures n'auront jamais de fin ! je 

vous l'assure, il est impossible de 

faire comprendre combien les 

souffrances de l'âme sont sensibles 

et combien elles sont différentes de 

celles du corps ; il faudrait en avoir 

fait l'expérience. Le Seigneur lui-

même veut que nous comprenions 

cette vérité pour que nous 

reconnaissions mieux combien nous 

lui sommes redevables de ce qu'il 

nous a appelés à un état où nous 

avons l'espoir qu'il daignera dans sa 



321 
 

miséricorde nous préserver de 

pareils supplices et nous pardonner 

nos péchés.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



322 
 

II 

LA SOUFFRANCE DU 

CHRIST 

 

 

 

Que ne devaient pas être les douleurs 

du Christ durant sa vie ? car toutes 

les choses étaient présentes à son 

regard et il voyait sans cesse les 

offenses énormes qui se 

commettaient contre son Père. Il n'y 

a aucun doute pour moi : elles durent 

être beaucoup plus vives que les 

souffrances de sa très sainte Passion.  

  



323 
 

III 

LE PURGATOIRE ICI-

BAS 

 

 

 

Je connais plusieurs personnes qui 

ont presque perdu tout jugement ; 

mais elles sont humbles et craignent 

la moindre offense de Dieu ; malgré 

toutes les larmes qu'elles répandent 

en secret, elles se conforment 

strictement à l'obéissance et 

souffrent en patience leur mal, 

comme d'autres le leur. Sans doute 

leur martyre est plus grand, mais 

leur récompense au ciel n'en sera que 



324 
 

plus belle ; elles font leur purgatoire 

sur la terre et n'auront pas à le faire 

dans l'autre monde. 

Quatre ou cinq mois avant de fonder 

ce monastère de Saint-Joseph à 

Malagon, je rencontrai un jeune 

gentilhomme, de haute naissance. Il 

me dit que si je voulais établir un 

monastère à valladolid, il me 

donnerait très volontiers une maison 

qu'il y possédait avec un grand et 

beau jardin ainsi qu'un magnifique 

enclos de vigne. Il voulut me faire 

immédiatement la cession de cette 

propriété qui était d'une haute 

valeur. J'acceptai l'offre. Je ne me 

sentais guère portée à fonder en cet 

endroit, parce qu'il était éloigné 

environ d'un quart de lieue de la 

ville. Comme l'offre m'était faite de 



325 
 

si bon cœur, je ne voulus pas 

manquer de réaliser la belle œuvre 

de ce gentilhomme, ni m'opposer à 

sa dévotion.  

Deux mois plus tard environ, il fut 

pris d'un mal si subit qu'il perdit 

l'usage de la parole, et ne put pas 

bien se confesser ; mais il donna des 

marques nombreuses de repentir et 

mourut au bout de très peu de temps 

dans une localité très éloignée de 

l'endroit où je me trouvais. Le 

Seigneur me dit alors que son salut 

avait été en très grand danger ; mais 

que, vu le service qu'il avait rendu à 

sa Mère, lorsqu'il avait donné cette 

maison pour y établir un monastère 

de son Ordre, il avait eu pitié de lui ; 

que son âme toutefois attendrait 

jusqu'au jour où l'on y célébrerait la 



326 
 

première messe pour être délivrée du 

purgatoire, et qu'elle en sortirait 

alors.  

 

 

 

  



327 
 

CHAPITRE XX 

LES POUVOIRS DU 

MALIN ESPRIT 

 

 

 

Quand les paroles viennent du 

démon, non seulement elles 

n'engendrent pas de bons effets, 

mais elles en produisent de mauvais. 

Sans parler de la grande aridité qui 

lui reste, l'âme ressent alors une 

inquiétude semblable à celle que, par 

une permission de Dieu, j'ai 

éprouvée souvent au milieu de 

grandes tribulations et de diverses 

peines intérieures. Il produit une 



328 
 

inquiétude dont on ne peut découvrir 

la cause. Il semble que l'âme résiste, 

se trouble et s'agite sans savoir de 

quoi, car ce que le démon lui fait 

entendre n'est pas mauvais, mais 

plutôt bon.  

Le goût et les plaisirs que procurent 

les paroles du démon diffèrent 

souverainement, à mon avis, de ceux 

qui viennent de Dieu. Le démon 

néanmoins, pourrait, par ces 

douceurs, tromper celui qui ne 

connaît pas et n'a jamais savouré les 

délices du Seigneur. Je désigne par 

là une joie, une consolation douce, 

forte, pénétrante, délicieuse, 

tranquille ; car je ne donne pas le 

nom de dévotion à certaines 

affections de l'âme qui se 

manifestent par des larmes, ni à ces 



329 
 

petits sentiments qui, comme des 

fleurs naissantes, se fanent au 

premier souffle de la persécution.  

Quand le démon nous parle, il ne 

procure à l'âme aucun calme 

intérieur. Il la laisse plutôt comme 

saisie de frayeur et en proie à un 

grand dégoût. Mais j'en suis bien 

persuadée, il ne trompera pas, et 

Dieu ne lui permettra pas de tromper 

une âme qui se défie absolument 

d'elle-même, qui est prête, tellement 

sa foi est vive, à endurer mille morts 

pour défendre un seul article du 

Credo. Avec cet amour de la foi que 

Dieu lui infuse de suite et qui 

constitue sa foi vive et forte, elle 

s'applique sans cesse à se conformer 

aux enseignements de l'Eglise. Elle 

s'éclaire près des uns et des autres ; 



330 
 

elle est enfin tellement affermie dans 

ces vérités de foi que, malgré toutes 

les révélations possibles, verrait-elle 

le ciel entrouvert, elle ne se laisserait 

pas ébranler sur un seul des points 

que l'Eglise nous propose de croire.  

Je ne veux goûter ni joie, ni repos, ni 

aucun autre bien ; ce que je veux, 

c'est l'accomplissement de la volonté 

de Dieu. Tels étaient mes sentiments 

; j'en étais bien certaine, ce semble, 

et je pouvais l'affirmer. Si, en effet, 

ce Maître est Tout-Puissant, comme 

je le crois et je le sais, si les démons 

sont ses esclaves, comme la foi ne 

me permet pas d'en douter, quel mal 

peuvent-ils me faire à moi, dès lors 

que je suis la servante de ce Seigneur 

et de ce Roi ? pourquoi n'aurais-je 

pas la force de combattre contre tout 



331 
 

l'enfer réuni ? je prenais à la main 

une croix et il me semblait en vérité 

que Dieu me donnait du courage. En 

très peu de temps, je me vis toute 

transformée et je n'aurais pas craint 

de me mesurer avec tous les démons 

à la fois ; il me semblait qu'avec cette 

croix, je pouvais facilement les 

vaincre tous. Aussi, je leur disais : 

maintenant, venez tous, je suis la 

servante de Dieu, je veux voir ce que 

vous pouvez contre moi ! 

Ce qui est hors de doute, à mon avis, 

c'est qu'ils avaient peur de moi. Je 

me trouvai si tranquille et si rassurée 

contre eux tous que toutes mes 

craintes antérieures se sont 

dissipées. Il me semblait que j'étais 

pour eux un objet de terreur. A mon 

avis, ils sont tellement lâches que, 



332 
 

s'ils se voient méprisés, ils n'ont plus 

aucun courage. Ces ennemis 

n'attaquent que ceux-là seuls qu'ils 

voient déjà se rendre à discrétion, ou 

les justes que le Seigneur destine à 

retirer un plus grand bien de 

l'épreuve et de la tentation.  

Si les démons nous causent de 

l'effroi, c'est que nous nous 

troublons nous-mêmes par notre 

attachement aux honneurs, aux 

richesses et aux plaisirs. Ils nous 

voient lutter avec eux contre nous-

mêmes, aimer et rechercher ce que 

nous devrions avoir en horreur ; et 

alors ils unissent leurs efforts aux 

nôtres et nous font le plus grand mal. 

Nous leur fournissons nous-mêmes, 

pour qu'ils les retournent contre 

nous, ces armes qui devaient servir à 



333 
 

notre défense. C'est une vraie pitié ! 

mais, si nous pratiquons un 

renoncement absolu pour l'amour du 

Sauveur, si nous embrassons sa 

croix, si nous nous appliquons à le 

servir en toute vérité, le démon 

prend la fuite. Il redoute comme la 

peste les dispositions fondées sur la 

vérité. Il est ami du mensonge, et le 

mensonge même ; aussi il ne fera 

jamais de pacte avec celui qui 

marche dans la vérité. S'il voit notre 

entendement obscurci, il emploie 

toutes ses ruses pour fermer 

complètement nos yeux à la lumière. 

Vient-il à rencontrer quelqu'un 

d'assez aveugle pour chercher son 

repos dans les vanités d'ici-bas aussi 

futiles, en vérité, que des jeux 

d'enfants, il reconnaît à ces signes, 



334 
 

que ce n'est qu'un enfant ; aussi il le 

traite comme tel ; il s’enhardit à lui 

livrer de nouveaux combats non pas 

une fois, mais souvent.   

Plaise au Seigneur que je ne sois pas 

du nombre de ces insensés ! que sa 

Majesté daigne m'accorder la grâce 

d'estimer comme repos ce qui est 

repos, comme honneur ce qui est 

honneur, comme plaisir ce qui est 

plaisir, et de ne pas faire tout le 

contraire ! oh ! alors, je me moque 

de tous les démons, et ce sont eux 

qui me craindront. Je ne puis 

concevoir les craintes qui 

provoquent ces exclamations : le 

démon ! le démon ! quand nous 

pouvons dire : mon Dieu ! mon Dieu 

! et faire ainsi trembler l'esprit des 

ténèbres. Ne savons-nous pas qu'il 



335 
 

ne peut faire le moindre mouvement, 

si Dieu ne le lui permet ? pourquoi 

donc ces frayeurs ?  

C'est en effet un grave inconvénient 

pour une âme d'être timide et d'avoir 

une autre crainte que celle d'offenser 

Dieu. Nous sommes au service d'un 

Roi tout-puissant, d'un Maître si 

grand qu'il peut tout et commande à 

tout. Nous n'avons rien à redouter, si, 

nous suivons, sous son regard, le 

sentier de la vérité avec une 

conscience pure. Aussi, n'ayons 

jamais d'autre crainte que celle 

d'offenser même légèrement celui 

qui à l'instant même peut nous 

anéantir. S'il est content de nous, il 

n'est aucun de nos ennemis qui ne 

soit obligé de s'humilier devant 

nous. On pourra me dire : cela est 



336 
 

vrai, mais où trouver l'âme assez 

droite pour contenter Dieu en tout, et 

n'avoir pas sujet de craindre ? mais 

Dieu ne nous traite pas comme le fait 

le monde ; il connaît notre faiblesse. 

Quant à l'âme, elle découvre en elle-

même des signes non équivoques 

d'un véritable amour pour Dieu. 

Lorsqu'elle est arrivée à cet état dont 

je parle, son amour ne demeure plus 

caché comme au début, mais ainsi 

que je l'ai déjà dit, elle le manifeste 

par la véhémence de ses transports et 

du désir de voir Dieu. Tout est pour 

elle dégoût, fatigue et tourment, 

excepté de se tenir en sa compagnie 

ou de se dévouer pour sa gloire. Il 

n'y a pas de repos qui ne soit pour 

elle une fatigue ; car elle se voit 

absente de son véritable repos. Ainsi 



337 
 

donc, les marques de cet amour, bien 

loin de demeurer cachées, sont au 

contraire très manifestes.  

Si le démon perd une seule âme, il 

en perd en même temps une foule 

d'autres, comme l'expérience le lui a 

prouvé. Considérez cette multitude 

d'âmes que Dieu à attirées à son 

service par le moyen d'une seule. 

Voyez le milliers de conversions 

opérées par les martyrs ou par une 

vierge comme sainte Ursule ! qui 

pourra dire combien d'âmes ont été 

retirées des mains du démon par 

saint  

Le démon, à mon avis, ne peut, 

malgré tous ses efforts, lier nos 

puissances et nous troubler ; car 

enfin la raison reste à l'âme pour 



338 
 

considérer que le démon ne peut 

aller au-delà de ce qu'il plaît à Dieu 

de lui permettre. 

Les peines que le démon donne ne 

sont jamais accompagnées de saveur 

ou de paix ; elles sont plutôt pleines 

d'inquiétude et de trouble. 

Le démon est impuissant à 

représenter des choses qui 

produisent dans l'âme des opérations 

profondes, comme la connaissance 

de la grandeur de Dieu ou la 

connaissance de nous-mêmes, ou 

encore l'humilité, qui lui apportent 

tant de paix, de calme et de profit. 

Sa Majesté sait tirer le bien du mal ; 

et le chemin par lequel le démon 

voudrait vous perdre vous servira à 

gagner de nouveaux mérites.  



339 
 

Un homme très instruit a dit que si le 

démon, qui est un grand peintre, lui 

représentait bien au vif l'image de 

Notre-Seigneur, il ne s'en attristerait 

point ; il s'en servirait pour aviver sa 

dévotion, et ferait ainsi la guerre au 

démon avec ses propres armes. Bien 

que le peintre soit plein de malice, 

nous ne devons pas pour cela 

manquer de révérer l'image qu'il 

nous présente, si elle représente 

Celui qui est pour nous la source de 

tous les biens. Il trouvait très 

mauvais le conseil donné par 

quelques-uns de faire des gestes de 

mépris à ces images ; car, d'après lui, 

nous devons révérer celle de notre 

Roi partout où nous la voyons.  

Pour moi, j'en suis persuadée, le 

démon se sert de la mauvaise 



340 
 

humeur dans le but de chercher à 

séduire les âmes, et, à moins d'une 

extrême vigilance de notre part, il y 

parvient. Le principal effet de cette 

humeur est d'obscurcir la raison ; et 

quand la raison est obscurcie, que ne 

feront pas les passions ? il semble 

que là où il n'y a plus de raison, il y 

a de la folie. 

Dieu nous préserve de ces 

nombreuses sortes de paix qui se 

trouvent chez les mondains ! qu'il ne 

nous laisses jamais en faire 

expérience, puisqu'elles n'apportent 

qu'une guerre qui ne finit plus ! 

voyez l'un de ces mondains : il s'en 

va très tranquille, malgré ses 

énormes péchés, et il est si calme 

malgré les vices où il est plongé, 

qu'il n'éprouve plus les remords de la 



341 
 

conscience. Or cette paix, est un 

signe que le démon et lui sont amis. 

Tant que ce mondain vivra, le démon 

ne veut pas lui faire la guerre. Il y a 

des gens si pervers qui, pour éviter 

cette guerre, et non pour témoigner 

leur amour de Dieu, se tournent un 

peu vers lui. Mais ceux qui agissent 

de la sorte ne persévèreront pas 

longtemps dans son service. Dès que 

le démon s'aperçoit de leurs 

sentiments, il leur donnent de 

nouveau les plaisirs de leurs goûts, il 

les ramène à son amitié, jusqu'à ce 

qu'il les tienne là où il leur donne à 

entendre combien fausse était leur 

paix. De ceux-là, nous n'avons pas à 

parler, qu'ils s'arrangent avec le 

démon, là où ils se trouvent ! 

  



342 
 

I 

LES TENTATIONS DU 

DÉMON 

 

 

 

Eh bien ! la première chose à faire 

maintenant, c'est de déraciner en 

nous l'amour de notre corps. Ce 

point est très difficile, car beaucoup 

de personnes sont fort soucieuses de 

leur santé. 

Le démon représente à l'esprit que 

l'on doit se soigner pour suivre et 

garder la règle du monastère ; et l'on 

veille alors avec tant de soin sur sa 



343 
 

santé, (toujours dans la louable 

intention de suivre et de garder la 

règle), que l'on meurt sans l'avoir 

suivie complètement durant un 

mois, ni peut-être un seul jour. Si le 

démon commence à nous effrayer 

par la crainte de perdre la santé, nous 

ne ferons jamais rien.  

Lorsque nous sentons certaine 

consolations, nous ne savons pas, en 

effet, si elles viennent de Dieu, ou du 

démon. Si elles viennent du démon, 

elles sont très dangereuses, parce 

que son but est de nous inspirer de 

l'orgueil. Si elles viennent de Dieu, 

nous n'avons rien à craindre ; car 

elles apportent avec elles l'humilité. 

Les âmes qui sont privées de telles 

consolations se tiennent dans 



344 
 

l'humilité. Elles craignent qu'il n'y 

ait eu de leur faute et elles 

s'appliquent toujours à réaliser des 

progrès. Voient-elles les autres 

répandre une seule larme, elles 

s'imaginent que, n'en répandant 

point elles-mêmes, elles sont fort en 

retard dans le service de Dieu ; mais 

peut-être seront-elles beaucoup plus 

avancées que les autres. Les larmes, 

quelque bonnes qu'elles soient, ne 

sont pas toutes parfaites. L'humilité, 

la mortification, le détachement et 

les autres vertus offrent toujours plus 

de sécurité, et n'exposent à aucun 

danger. Soyez donc sans crainte ; 

vous pouvez arriver à la perfection 

comme les plus hauts contemplatifs.  

Gardons-nous bien aussi, mes frères, 

de certaines humilités que nous 



345 
 

suggère le démon. Il nous jette dans 

les plus vives inquiétudes en nous 

représentant la gravité de nos 

péchés, et il sait troubler ainsi les 

âmes de beaucoup de manières. Il va 

jusqu'à les éloigner de la 

Communion et à les empêcher en 

particulier de faire oraison, sous 

prétexte qu'elles en sont indignes. 

S'approchent-elles de la sainte 

Communion, elles se demandent si 

elles se sont bien préparées ou non, 

et elles perdent ainsi le temps 

qu'elles auraient dû employer à 

profiter de la grâce. Dans leur 

trouble, elles vont parfois jusqu'à 

s'imaginer qu'à cause de leur 

indignité, Dieu les abandonne, et les 

abandonne même à tel point qu'elles 

en arrivent presque à douter de sa 



346 
 

miséricorde. Tout ce qu'elles font 

leur semble entouré de dangers ; 

toutes leurs bonnes œuvres, si 

excellentes qu'elles soient, leur 

paraissent inutiles. Le 

découragement leur fait tomber les 

bras, elles se sentent impuissantes à 

accomplir aucun bien, parce qu'elles 

s'imaginent que tout ce qui est 

louable chez les autres est mauvais 

en elles.  

Considérez bien, mes frères, ce que 

je vais vous dire maintenant. Il peut 

très bien arriver que ce sentiment si 

profond de votre misère soit parfois 

un acte d'humilité, une vertu 

véritable ; mais parfois aussi ce peut 

être une très grave tentation. Je le 

sais, parce que je suis passés par là. 

L'humilité, si grande qu'elle soit, 



347 
 

n'inquiète pas, ne trouble pas, n'agite 

pas l'âme, mais elle est accompagnée 

de paix, de joie et de repos. Sans 

doute la vue de sa misère lui montre 

clairement qu'elle a mérité l'enfer, et 

la jette dans l'affliction ; il lui semble 

qu'en bonne justice toutes les 

créatures doivent l'avoir en horreur, 

et c'est à peine si elle ose demander 

miséricorde. Mais quand l'humilité 

est véritable, cette peine répand en 

l'âme une telle suavité et un tel 

contentement que l'âme ne voudrait 

pas en être privée ; elle ne trouble ni 

n'étreint l'âme d'aucune angoisse ; 

elle la dilate, au contraire, et la rend 

plus apte au service de Dieu. Il n'en 

est pas ainsi de l'autre peine. Elle 

trouble tout, elle agite tout ; elle 

bouleverse complètement l'âme ; 



348 
 

elle est remplie d'amertume. A mon 

avis, le démon voudrait nous faire 

croire que nous avons de l'humilité 

et, s'il le pouvait, nous amener 

quelquefois à perdre toute confiance 

en Dieu.  

Lorsque vous vous trouverez dans 

cette épreuve, détournez le plus qu'il 

vous sera possible la pensée de votre 

misère, et fixez-la sur la miséricorde 

de Dieu, sur l'amour qu'il nous porte 

et les souffrances qu'il a endurées 

pour nous. Peut-être même, s'il s'agit 

d'une vraie tentation, n'y réussirez-

vous pas, car le démon ne laissera 

pas votre esprit en paix, et il 

l'appliquera à des choses qui ne 

pourront que le fatiguer davantage. 

Ce sera déjà beaucoup si vous 



349 
 

reconnaissez qu'il s'agit d'une 

tentation.  

De même encore le démon nous 

pousse à des pénitences excessives, 

pour nous faire croire que nous 

sommes plus pénitents que les 

autres, et que nous faisons quelque 

chose de méritant. Mais si vous vous 

y livrez à l'insu de votre confesseur 

ou de votre supérieur, ou si vous ne 

les abandonnez pas quand on vous 

l'ordonne, c'est une tentation 

manifeste. Ayez soin, au contraire, 

d'obéir coûte que coûte : car c'est en 

cela que consiste la plus grande 

perfection.  

Voici encore une autre tentation très 

dangereuse : le démon nous inspire 

la certitude que rien, à ce qu'il nous 



350 
 

semble, ne pourrait nous faire 

retourner à nos fautes passées ou aux 

plaisirs du monde : car nous savons 

bien ce qu'est le monde, nous 

n'ignorons point que tout passe ici-

bas, et ce qui nous plaît par-dessus 

tout, c'est le service de Dieu. Si cette 

tentation se présente dans les 

commencements, elle est très 

dangereuse. Forte d'une telle 

assurance, l'âme ne se met plus en 

garde contre les occasions ; elle y 

tombe, et plaise à Dieu que cette 

seconde chute ne soit pas pire que la 

première ! le démon voit en effet que 

cette âme peut lui porter tort et être 

utile à d'autres ; aussi n'omet-il rien 

pour l'empêcher de se relever. Quels 

que soient donc les délices et les 

gages d'amour que le Seigneur vous 



351 
 

donne, ne vous laissez jamais aller à 

une sécurité telle que vous ne 

craignez plus les rechutes, et tenez-

vous en garde contre les occasions 

dangereuses.  

Que peut-on imaginer de plus grand 

que l'amour et la crainte de Dieu ? ce 

sont deux places fortes, d'où l'âme 

fait la guerre au monde et aux 

démons. Ceux qui aiment vraiment 

Dieu aiment tout ce qui est bon, 

veulent tout ce qui est bon, 

favorisent tout ce qui est bon, louent 

tout ce qui est bon, s'unissent 

toujours aux bons pour les soutenir 

et les défendre. En un mot, ils 

n'aiment que la vérité et ce qui est 

digne d'être aimé. Croyez-vous qu'il 

soit possible à celui qui aime 

vraiment Dieu, d'aimer en même 



352 
 

temps les vanités ? croyez-vous qu'il 

puise aimer les richesses, les plaisirs 

de ce monde, les honneurs, les 

querelles et les jalousies ? son 

unique ambition est de contenter le 

Bien-Aimé. Il se meurt du désir 

d'être aimé de lui et consume sa vie 

à rechercher les moyens de lui plaire 

davantage. Et comment cet amour de 

Dieu pourrait-il se cacher ? que non 

! quand il est véritable, c'est 

impossible ! voyez plutôt un saint 

Paul, une sainte Madeleine. Au bout 

de trois jours, saint Paul commence 

à manifester qu'il est malade 

d'amour ; Madeleine l'a montré dès 

le premier jour. Et comme leur 

amour était évident ! l'amour, sans 

doute, a des degrés. Il se manifeste 

plus ou moins, selon qu'il est plus ou 



353 
 

moins grand. S'il est petit, il se 

montre peu. S'il est fort, il se montre 

beaucoup. Mais qu'il soit faible ou 

ardent, dès lors qu'il est véritable, il 

se fait connaître.  

Mais si vous ressentez cet amour de 

Dieu dont je viens de parler, et cette 

crainte dont je vais vous entretenir 

maintenant, réjouissez-vous, et 

soyez dans la paix. Le démon 

voudrait troubler votre âme et 

l'empêcher de jouir de faveurs si 

élevées ; voilà pourquoi il vous 

inspire de vaines erreurs, par lui-

même ou par d'autres. Comme il ne 

peut vous gagner à sa cause, il 

cherche du moins à vous faire perdre 

quelque chose, et s'applique à nuire 

à des âmes qui réaliseraient de 

rapides progrès si elles croyaient que 



354 
 

Dieu peut leur accorder des grâces si 

hautes, et combler de ses dons des 

créatures aussi viles que nous ; mais 

parfois, il semble vraiment que nous 

ayons oublié ses anciennes 

miséricordes.  

Croyez-vous que le démon ne gagne 

pas beaucoup à nous inspirer toutes 

ces craintes ? bien au contraire, et 

cela de deux manières : en premier 

lieu, il effraie les âmes qui entendent 

parler de ces craintes et les détourne 

de l'oraison, car elles ont peur d'être 

trompées, elles aussi.  En second 

lieu, il diminue le nombre de ceux 

qui s'approcheraient de Dieu s'ils 

savaient reconnaître combien est 

grande sa bonté, puisqu'elle peut 

encore, je le répète, se communiquer 



355 
 

d'une façon si intime à de pauvres 

pécheurs comme nous.  

Si l'âme n'avait pas de tentation, le 

démon lui causerait beaucoup de 

mal ; il l'empêcherait de gagner un 

plus grand nombre de mérites, ne 

serait-ce qu'en diminuant toutes les 

occasions qui l'aideraient à en 

acquérir, et il la laisserait dans un 

ravissement continuel. Or, quand le 

ravissement est continuel, je ne le 

regarde pas comme sûr ; et je ne 

crois pas possible que l'esprit de 

Notre-Seigneur subsiste toujours en 

nous dans un même état durant notre 

exil ici-bas.  

Le démon, lui qui donne la paix à 

l'âme pour ensuite lui livrer une 

guerre beaucoup plus terrible.  



356 
 

Si l'âme restait toujours unie à la 

volonté de Dieu, elle ne se perdrait 

certainement pas. Mais le démon 

arrive avec tous ses artifices, et sous 

prétexte de bien, il la fait se séparer 

de cette volonté divine en de petites 

choses, et l'engage dans d'autres qu'il 

lui représente comme n'étant pas 

mauvaises ; peu à peu il en arrive à 

obscurcir son entendement, et à 

refroidir sa volonté ; il développe en 

elle l'amour-propre, jusqu'à ce qu'il 

l'éloigne enfin par des manquements 

successifs de la volonté de Dieu et 

l'amène à faire la sienne. 

Il n'y a pas, en effet, de clôture si 

étroite où le démon ne puisse 

pénétrer, ni de désert si profond où il 

ne puisse arriver. Je vous dirai même 

une autre raison. Le Seigneur peut-



357 
 

être le permet de la sorte pour voir 

comment se comporte cette âme 

qu'il destine à en guider d'autres, et 

il vaut mieux, si elle doit être 

imparfaite, qu'elle le soit dès le 

début, que quand elle pourrait nuire 

à beaucoup d'autres.  

Voici le moyen qui me semble le 

plus sûr au milieu de ces dangers. 

Tout d'abord je suppose que nous ne 

cessons jamais de demander à Dieu 

dans notre oraison qu'il nous 

soutienne de sa main ; nous devons 

considérer toujours que, s'il vient à 

nous abandonner, nous tombons 

aussitôt, comme c'est la vérité, au 

fond de l'abîme. Nous devons, en 

outre, ne jamais avoir de confiance 

en nous-mêmes, car ce serait une 

folie. N'avançons qu'avec précaution 



358 
 

et prudence ; examinons où nous en 

sommes dans la pratique des vertus, 

si nous avançons ou reculons 

quelque peu, en particulier dans 

l'amour que nous devons avoir les 

uns pour les autres, dans le désir 

d'être tenus pour les derniers ; 

examinons, en outre, comment nous 

accomplissons les devoirs ordinaires 

de la vie. Regardons-y bien et 

demandons à Notre-Seigneur de 

nous éclairer ; nous verrons alors 

aussitôt nos profits ou nos pertes.  

Notre amour-propre peut encore se 

glisser en cela. Voici ce que j'ai 

éprouvé moi-même quelquefois. 

Quand je venais de communier et 

que l'hostie devait être encore 

presque tout entière en moi, j'aurais 

voulu, en voyant les autres sœurs 



359 
 

communier, ne pas l'avoir fait pour 

le faire de nouveau. Ce désir se 

reproduisait fréquemment ; dans les 

débuts je n'y voyais rien de 

répréhensible ; mais je finis par 

remarquer qu'il y avait là plus de 

satisfaction personnelle que d'amour 

de Dieu. Quand, en effet, nous allons 

communier, nous éprouvons en 

général de la douceur et de la 

tendresse ; et c'est cela qui m'attirait. 

 

  



360 
 

CHAPITRE XXI 

LE BIEN DES 

ÉPREUVES  

 

 

 

Toutes les épreuves font faire à l'âme 

des progrès. Il ne nous est pas 

possible d'ailleurs d'être ici-bas des 

anges ; ce n'est point notre nature. 

Aussi je ne me trouble pas quand je 

vois une âme aux prises à des 

tentations très violentes. Car si elle a 

l'amour et la crainte de Dieu, elle en 

sortira avec de grands profits. 

 



361 
 

Je l'ai vu bien des fois par ma propre 

expérience, il n'y a rien de plus 

efficace que l'eau bénite pour 

repousser les démons et les 

empêcher de revenir. La croix aussi 

les met en fuite, mais ils reviennent. 

La vertu de l'eau bénite doit être bien 

grande.  

 

 

  



362 
 

CHAPITRE XXII 

LE PÉCHÉ  

 

 

 

J'ai un grand compte à rendre à Dieu 

pour les mauvais exemples que j'ai 

donnée aux autres. Plaise à Dieu de 

me pardonner si j'ai été cause de 

beaucoup de maux ; mon intention 

n'était pas du moins aussi mauvaise 

que mes actes.  

Il n'y a pas de toxique au monde qui 

empoisonne aussi promptement le 

corps que l'orgueil ne tue la 

perfection. 



363 
 

Je vous en conjure, mes frères, 

sachez tirer profit de vos fautes, pour 

bien connaître votre misère, et 

qu'elles nous donnent une meilleur 

vue.  

Il se présent encore beaucoup de 

petites choses qui en soi ne 

paraissent pas péché, et qui sont 

cependant des fautes. 

Aussi donc, mes filles, le Seigneur 

conduit les âmes par beaucoup de 

voies ; mais tremblez si vous ne 

regrettez pas les fautes que vous 

commettez, car il est évident 

qu'après le péché, même véniel, 

vous devez être pénétrées de 

douleurs jusqu'au plus intime. 

Le péché nous a rendus si lâches et 

misérables que nous mesurons 



364 
 

toutes les vertus à la bassesse de 

notre nature. 

O mes frères, ô mes frères, vous qui 

êtes les enfants de ce Dieu, 

confiance, confiance ! la Majesté à 

dit, vous le savez, que si nous nous 

repentons des offenses que nous lui 

avons causées, elle ne se souviendra 

plus de nos fautes et de nos malices. 

Oh ! comme nous comprenons mal 

que le péché est une guerre ouverte, 

une guerre de tous nos sens et de 

toutes les puissances de notre âme 

contre Dieu !  

On ne pèche que quand on a la 

connaissance du mal. 

  



365 
 

I 

PÉCHÉ OU FAIBLESSE 

? 

 

 

 

Sa Majesté se plaît à faire resplendir 

ses œuvres dans la faiblesse de ses 

créatures, parce qu'alors elle fait 

mieux éclater sa puissance et réalise 

mieux le désir qu'elle a de nous 

accorder ses faveurs. Aussi il vous 

faut mettre à profit les vertus que 

Dieu vous a donnés généreusement, 

et rejeter les raisons que vous 

fournissent votre entendement et 

votre faiblesse, ne pas donner 



366 
 

l'occasion d'augmenter cette 

dernière en vous demandant si telle 

chose sera ou ne sera pas, si c'est oui 

ou non à cause de vos péchés que 

vous n'obtenez pas du Seigneur la 

même force que les autres. Ce n'est 

pas le moment de penser à vos 

péchés ; laissez-les de côté. Cette 

humilité n'est pas de mise ici ; elle se 

présente dans une mauvaise 

conjoncture. Si on vient à vous 

donner quelque chose qui vous 

honore, ou si le démon vous pousse 

vers une vie facile ou autres choses 

semblables, craignez que par vos 

péchés vous ne puissiez-vous 

conduire avec rectitude. Mais 

lorsque vous aurez à souffrir quelque 

chose pour Notre-Seigneur ou pour 

le prochain, n'ayez aucune crainte de 



367 
 

vos péchés. Vous pouvez apporter à 

accomplir une de ces actions une 

charité si grande qu'elle suffira à 

effacer tous vos péchés ; c'est là ce 

que le démon redoute et voilà 

pourquoi il vous rappelle à ce 

moment vos péchés à la mémoire. 

Soyez certains que le Seigneur 

n'abandonne jamais les âmes qui 

l'aiment quand c'est pour lui seul 

qu'elles s'exposent. Mais examinez 

bien si vous n'avez pas d'autres vues, 

comme celles d'un intérêt personnel, 

car je ne m'adresse qu'à ceux qui 

veulent contenter le Seigneur dans la 

plus grande perfection possible.  

Voilà pourquoi je vous le répète, si le 

Seigneur daigne dans sa miséricorde 

vous fournir l'occasion d'accomplir 

par amour pour lui des actes 



368 
 

vertueux, ne vous préoccupez pas 

d'avoir été pécheurs. Il faut que la foi 

domine alors votre misère. Mais ne 

vous étonnez pas si, sur le point de 

prendre votre détermination et 

même après, vous éprouvez de la 

crainte et de la faiblesse. N'en faites 

pas cas, à moins que ce ne soit pour 

vous tenir davantage sur vos gardes. 

Laissez la chair se plaindre, c'est son 

office. Considérez ce que dit notre 

bon Jésus dans la prière qu'il fit au 

jardin des Olives : " la chair est 

faible " ; souvenez-vous de cette 

sueur si extraordinaire et si pénible 

dont il fut baigné. Or, si cette chair 

divine et immaculée est faible, au 

dire de Sa Majesté, comment 

voulons-nous que la nôtre soit assez 

forte pour ne pas sentir ici-bas la 



369 
 

persécution et les travaux qui 

peuvent venir l'affliger ? mais au 

plus fort des tourments, la chair sera 

déjà comme assujettie à l'esprit. Elle 

unit alors sa volonté à celle de Dieu 

et ne se plaint pas. Je me représente 

maintenant comment notre bon 

Jésus montre la faiblesse de son 

humanité avant ses souffrances, et 

une si grande force lorsqu'il y est 

plongé. Non seulement il ne se plaint 

pas, mais extérieurement il ne fait 

rien qui montre de la faiblesse au 

milieu de ses souffrances. En se 

tenant au jardin des Oliviers, il dit : 

" mon âmes est triste jusqu'à la mort 

", et lorsqu'il est attaché à la Croix, 

où il est déjà mourant, il ne se plaint 

pas. Quand il prie au jardin, il va 

réveiller ses apôtres. Mais n'avait-il 



370 
 

pas plus de raison de se plaindre à sa 

Mère et Notre-Dame, lorsqu'elle 

était au pied de la Croix, qui ne 

dormait pas certes, mais qui souffrait 

sans sa très sainte âme et endurait 

une cruelle mort ? car nous trouvons 

toujours plus de consolations à 

confier nos peines à ceux qui, nous 

le savons comprennent nos épreuves 

et nous aiment davantage. Ainsi 

donc ne nous plaignons pas de nos 

craintes, ne perdons pas courage en 

voyant la faiblesse de nos efforts. 

Mais travaillons à nous fortifier dans 

l'humilité ; comprenons clairement 

le peu que nous pouvons par nous-

mêmes, car sans le secours de Dieu 

nous ne pouvons rien. Nous devons 

mettre notre confiance en sa 

miséricorde, mais n'en mettre 



371 
 

aucune en nos forces ; tant que nous 

n'en serons pas là, nous serons dans 

la faiblesse. Ce n'est pas sans une 

profonde raison que Notre-Seigneur 

nous l'a montrée. Il est clair qu'il ne 

craignait pas la faiblesse de la 

nature, puisqu'il est la force même. Il 

a voulu aussi nous faire considérer 

qu'au début de la mortification tout 

est pénible pour l'âme. Si elle 

commence à renoncer à ses aises, 

elle en éprouve de la peine. Quand 

elle foule aux pieds le point 

d'honneur, c'est un tourment. Si elle 

entend une parole déplaisante, c'est 

un supplice intolérable. Enfin elle se 

trouve abreuvée de tristesses 

mortelles. Mais dès le moment où 

elle se sera complètement 



372 
 

déterminée à mourir au monde, elle 

sera délivrée de toutes ces angoisses.    

 

 

 

  



373 
 

CHAPITRE XXIII 

LA VANITÉ 

 

 

 

C'était une lumière qui me montrait 

le peu de valeur de tout ce qui se 

passe et le prix d'autres biens qui 

sont inestimables, parce qu'ils sont 

éternels et que l'amour de Dieu nous 

procure.  

Je reconnus le peu de cas qu'il faut 

faire des grandeurs ; car plus on est 

élevé, plus on a de soucis et d'ennuis. 

La préoccupation où l'on est de 

soutenir la dignité de son rang ne 

laisse pas vivre. Il faut manger hors 



374 
 

de temps et de règle, parce qu'on doit 

suivre les exigences de son état et 

non de son tempérament ; et bien 

souvent on choisit les mets qui 

conviennent au rang plutôt qu'au 

goût.  

Oh ! quelle faveur le Seigneur 

accorde quand il donne sa lumière à 

une âme et lui montre les trésors 

immenses qu'on acquiert à souffrir 

pour lui ! on ne comprend bien cette 

vérité qu'après avoir tout quitté. 

Celui en effet qui a quelque attache 

à une chose, prouve par là qu'il 

l'estime ; et s'il a de l'estime pour 

elle, il lui en coûtera forcément de 

l'abandonner, cela lui causera de la 

peine de la quitter ; dès lors tout est 

imperfection et ruine. C'est le cas de 

rappeler le proverbe qui dit : celui-là 



375 
 

s'égare qui suit un égaré. Peut-on 

s'imaginer plus de perte, plus 

d'aveuglement et plus de malheur 

pour une âme que d'estimer 

beaucoup ce qui n'est rien ! 

O mon Dieu ! quelle vie que la nôtre 

! comme elle est pleine de misères ! 

nulle joie n'y est assurée, nulle chose 

qui ne soit sujette au changement.  

J'éprouve en moi une désir beaucoup 

plus ardent que de coutume que Dieu 

ait à son service des personnes 

absolument détachées et nullement 

arrêtées par quoi que ce soit d'ici-

bas, puisque tout n'y est que 

mensonge.  

Si elle est parvenue à mépriser les 

choses de ce monde, c'est qu'elle a 

vu combien tout est vil ici-bas et 



376 
 

combien sont précieuses les 

richesses spirituelles auxquelles rien 

ne saurait être comparé.  

Ayons toujours notre pensée fixée 

sur ce qui doit durer éternellement, 

sans nous soucier des choses d'ici-

bas, qui disparaissent encore plus 

vite que nous-mêmes. Notre 

royaume n'est pas sur la terre et tout 

passe avec une effrayante rapidité.  

O mon Dieu, ô mon Dieu ! quel 

terrible tourment est le mien, quand 

je considère ce qu'éprouvera une 

âme qui a toujours été ici-bas 

honorée, aimée, servie, estimée, 

fêtée, et qui, aussitôt après la mort, 

se voit perdue pour toujours et 

comprend clairement que ses 

supplices seront sans fin ! il ne lui 



377 
 

servira de rien alors de vouloir, 

comme sur la terre, détourner sa 

pensée des vérités de la foi. Elle se 

verra à jamais séparée de ces plaisirs 

qu'il lui semblait n'avoir pas même 

commencé à goûter. Et en effet, tout 

ce qui se passe avec la vie n'est qu'un 

souffle.  

 

 

 

  



378 
 

I 

LE DÉTACHEMENT 

DES CHOSE CRÉÉES 

 

 

 

Parlons maintenant du détachement 

où nous devons être. Il est tout pour 

nous, s'il est parfait. Je dis qu'il est 

tout pour nous : dès lors, en effet, 

que nous nous attachons seulement 

au Créateur, et que nous nous 

élevons au-dessus de toutes les 

choses créées, Sa Majesté nous 

infuse les vertus de telle sorte que si, 

de notre côté, nous travaillons à 

acquérir peu à peu la perfection dans 



379 
 

la mesure de nos forces, nous 

n'aurons plus beaucoup à combattre. 

Le Seigneur étendra sa main pour 

nous défendre contre les démons et 

le monde tout entier. Ne pensez-vous 

pas qu'il est fort important et fort bon 

pour nous de chercher à nous donner 

tout entier et sans réserve aucune à 

Celui qui est tout ? puisqu'il est, je le 

répète, la source de tous les biens. 

Voilà pourquoi ceux qui s'en vont 

loin de leur pays font bien, si cela les 

aide au détachement ; mais le 

détachement ne dépend pas, à mon 

avis, de l'éloignement corporel ; il 

consiste à s'unir généreusement au 

bon Jésus, Notre-Seigneur. Comme 

l'âme trouve tout en lui, elle oublie 

tout le reste. Néanmoins 

l'éloignement des créatures nous 



380 
 

aide beaucoup au détachement, 

jusqu'à ce que nous ayons compris 

cette vérité. 

Si donc nous nous surveillons 

beaucoup, si chacun de nous ne 

considère comme l'affaire la plus 

importante de toutes le renoncement 

à sa volonté propre, une foule 

d'obstacles nous enlèveront la sainte 

liberté d'esprit et empêcheront l'âme 

de prendre son vol vers le Créateur, 

dégagée de tout ce qui est terre et 

plomb. Voici un grand remède pour 

cela. Considérons sans cesse que 

tout est vanité et combien tout est 

passager. Ce sera le moyen de 

détourner notre affection de choses 

si fragiles et de la porter à ce qui ne 

finira jamais ; ce moyen, tout faible 

qu'il paraisse, communique 



381 
 

néanmoins peu à peu à l'âme la plus 

grande vigueur. Veillons, en outre, 

avec beaucoup de soin à ne pas avoir 

d'attache pour une chose, si minime 

qu'elle soit.  

C'est néanmoins chose rude encore 

de nous détacher de nous-mêmes et 

de lutter contre notre nature, car 

nous sommes fort unis à nous-

mêmes et nous nous aimons 

beaucoup.  

La porte est ouverte ici à la véritable 

humilité. Cette vertu et celle du 

renoncement marchent toujours 

ensemble, à mon avis.  

Là où règnent le point d'honneur et 

l'amour des biens temporels, il n'y a 

point de détachement. 



382 
 

Il n'y a pas de sécurité en cette vie.  

C'est une bien grande misère que 

celle de notre vie ici-bas. Nous 

devons toujours être comme ceux 

qui ont des ennemis à leur porte ; ils 

ne peuvent dormir ou manger que les 

armes à la main, car ils redoutent à 

tout instant que l'on ne fasse quelque 

brèche à leur forteresse. O mon 

Seigneur et mon Bien, comment 

voulez-vous que nous aimions une 

vie si misérable ? il nous serait 

impossible de ne pas vouloir et de ne 

pas demander que vous nous en 

sortiez, si nous n'avions l'espérance 

de la perdre pour vous, ou de la 

consacrer véritablement à votre 

service, et surtout si nous ne 

comprenions que telle est votre 

volonté.  



383 
 

L'union à tout ce qui n'est pas Dieu 

n'apporte ni délices, ni satisfaction, 

ni paix, ni joie. Quant à l'union avec 

Dieu, elle est au-dessus de toutes les 

joies de la terre, de toutes les délices, 

de touts les contentements, et les 

surpasse de beaucoup. 

Son détachement des créatures est 

beaucoup plus profond parce qu'elle 

constate maintenant que seul le 

Créateur peut la consoler et la 

satisfaire. 

Plus on est plongé dans les choses du 

monde, plus aussi on oublie de 

rechercher ce qui est éternel. 

C'est, en effet, quand on est privé des 

biens temporels que l'on acquiert les 

biens spirituels ; et ceux-ci, à coup 



384 
 

sûr, nous procurent un autre 

rassasiement et une autre paix. 

On se réjouit d'avoir de la fortune, 

mais on ne considère pas que ces 

biens ne nous appartiennent pas, que 

Dieu ne nous les a donnés que 

comme à ses intendants, pour les 

distribuer aux pauvres ; or, il faudra 

lui rendre un compte exact de tout le 

temps qu'on les aura gardés 

inutilement dans le coffre, sans en 

faire profiter les pauvres qui 

pouvaient souffrir. 

Il est bon de n'accorder aux richesses 

que l'estime qu'elles méritent. 

il n'y a pas de sécurité pour nous ici-

bas. 

  



385 
 

CHAPITRE XXIV 

IDOLES ET STATUES 

 

 

 

Entrant un jour dans l'oratoire, je 

vois une statue qui représentait le 

Christ tout couvert de plaies. La 

dévotion qu'elle inspirait fut si 

grande qu'en la voyant je me sentis 

complètement bouleversée, tant elle 

rappelait ce que le Seigneur avait 

enduré pour nous. Une telle douleur 

s'empara de moi, que mon cœur 

semblait se briser.  Je me prosternais 

aux pieds de mon Sauveur, en 

répandant un torrent de larmes, et le 



386 
 

suppliais de me donner enfin la force 

de ne plus l'offenser.  

J'avais lu dans un livre que c'était 

une imperfection d'avoir des images 

curieuses ; aussi, je ne voulais plus 

qu'il en restât une seule dans la 

cellule. Déjà il m'avait semblé 

conforme à la pauvreté de n'avoir 

que des images en papier ; quand 

donc je fis ensuite cette lecture, je 

n'en voulais plus que de cette sorte. 

Voici ce que le Seigneur me dit à un 

moment où je ne songeais plus à cela 

: " ce n'est pas là une bonne 

mortification. Lequel vaut le mieux 

? la pauvreté ou la charité ? c'est 

évidemment la charité ; ne laisse 

donc point de côté ce qui peut la 

réveiller, et ne l'enlève point à tes 

religieuses ; le livre que tu as là parle 



387 
 

non des images, mais des ornements 

et des dessins artistiques qui les 

entourent. La ruse du démon 

consiste précisément à enlever aux 

luthériens tout ce qui pourrait 

réveiller leur amour pour Dieu ; 

voilà pourquoi ces infortunés 

courent à leur perte. " 

Chaque fois, en effet, que nous 

voyons une belle image, nous ne lui 

refusons pas notre estime, même 

dans le cas où nous savons qu'elle est 

l'œuvre d'un homme mauvais. Nous 

ne nous préoccupons pas du peintre 

pour ne pas nous priver de la 

dévotion que nous cause l'image. Le 

bien ou le mal ne se trouve pas dans 

la vision de l'image, elle-même, 

mais dans celui qui la regarde et n'en 

tire pas profit faute d'humilité. Si 



388 
 

nous sommes humbles, le vision 

serait-elle l'œuvre du démon, ne 

nous causera aucun mal ; si, au 

contraire, nous ne le sommes pas, la 

vision, aurait-elle Dieu pour auteur, 

ne produira aucun bon fruit en nous. 

Supposons maintenant que le démon 

produise ces visions pour nous faire 

tomber dans l'orgueil. Si l'âme, qui 

les regarde comme venant de Dieu, 

s'humilie, reconnaît qu'elle n'a point 

mérité une telle grâce, et s'efforce 

d'être plus fidèle à servir Sa Majesté, 

parce qu'elle se voit enrichie quand 

elle n'est pas même digne de manger 

les miettes qui tombent de la table où 

sont assises les personnes qu'elle sait 

ainsi favorisées, je veux dire, d'être 

la servante de ces âmes ; si elle les 

confond, commence à embrasser 



389 
 

généreusement la pénitence, 

s'adonne davantage à l'oraison, 

veille avec plus de soin à ne pas 

offenser ce Seigneur de qui elle croit 

recevoir cette faveur ; si enfin elle 

obéit avec plus de perfection, je 

l'affirme, le démon ne reviendra plus 

la tenter, mais il s'enfuira tout 

honteux, sans lui avoir causé aucun 

mal. 

 

 

  



390 
 

I 

LA FOI ET LES 

ŒUVRES 

 

 

 

Je désirais rendre quelque service à 

Notre-Seigneur dans une 

circonstance qui se présentait ; après 

réflexion, je m'en jugeai bien 

incapable, et je dis en moi-même : 

pourquoi, Seigneur, voulez-vous 

mes œuvres ? il me répondit : " pour 

voir ta volonté, ma fille. " 

Dieu mesure notre récompense à 

l'amour que nous lui portons. Cet 



391 
 

amour, mes frères, ne doit pas être 

un produit de notre imagination ; il 

faut le prouver par les œuvres. Ne 

croyez pas néanmoins que le 

Seigneur ait besoin de nos œuvres ; 

il se contente de trouver en nous la 

volonté ferme de les accomplir.  

O mes filles, que Dieu est un bon 

payeur ! rien ne lui échappe ; il voit 

tout ; il entend tout ! aussi, quelque 

petits que soient les services que 

vous puissiez lui rendre ne laissez 

pas de les accomplir par amour pour 

lui. Sa Majesté vous les paiera, car 

elle ne regarde que l'amour qui vous 

anime à les accomplir. 

  



392 
 

II 

LES ŒUVRES DE LA 

FOI 

 

 

 

Les actes intérieurs et les paroles 

sont peu de chose par eux-mêmes, 

en comparaison de tout le mérité 

qu'il y a à conformer nos œuvres. 

Que ceux d'entre-vous qui ne pourra 

réussir à faire l'un et l'autre 

immédiatement s'y exerce peu à peu. 

Qu'il sache plier sa volonté, s’il veut 

que l'oraison lui profite. 



393 
 

Jetez les yeux sur le Crucifié, et 

toutes les difficultés vous paraîtront 

peu de chose. Quand Sa Majesté 

nous montre son amour par des 

œuvres si étonnantes et des 

tourments si épouvantables, 

comment prétendrait-on lui plaire 

par de simples paroles ? savez-vous 

quand on est vraiment spirituel ? 

c'est quand on se fait l'esclave de 

Dieu et que, à ce titre, non seulement 

on porte son empreinte qui est celle 

de la Croix, mais qu'on lui remet sa 

liberté, afin qu'il puisse nous vendre 

comme les esclaves de l'univers tout 

entier, ainsi qu'il l'a été lui-même. 

D'ailleurs si nous étions traités ainsi, 

il n'y aurait aucune injustice pour 

nous, mais au contraire une très 

haute faveur. Dès lors que l'on n'est 



394 
 

pas déterminé à ce sacrifice, on n'a 

pas, croyez-moi, réalisé beaucoup de 

progrès. Car tout cet édifice, je le 

répète, a pour fondement l'humilité. 

Tant qu'il n'y a pas une humilité 

vraie, Notre-Seigneur, même dans 

votre avantage, ne l'élèvera pas très 

haut, pour ne pas l'exposer à crouler.  

Ainsi donc, pour que cet édifice ait 

des fondements solides, chacun 

d'entre vous doit s'appliquer à être le 

plus petit de tous et l'esclave de tous. 

Vous examinerez bien, en outre, 

comment et par quel moyen vous 

pouvez leur être agréables et leur 

rendre service. 

Pour atteindre ce but, le fondement 

de votre édifice ne doit pas reposer 

uniquement sur la prière et la 



395 
 

contemplation. Si vous ne cherchez 

pas à acquérir les vertus, et si vous 

ne vous y exercez pas, vous resterez 

toujours comme des nains ; et encore 

plaise à Dieu que votre état soit 

seulement de ne pas grandir, car, 

vous le savez, celui qui n'avance pas 

recule ! pour moi, je regarde comme 

impossible que l'amour, là où il est, 

se contente de rester dans le même 

état. 

 

  



396 
 

CHAPITRE XXVI 

LA TOLÉRANCE DE 

DIEU 

 

 

 

Dieu, je pense, a permis qu'à cause 

de mes péchés, mes soi-disant 

confesseurs se soient trompés et 

m'aient trompés.  

 

  



397 
 

I 

LA PATIENCE DU 

SEIGNEUR 

 

 

 

Ne vous découragez point si vous ne 

répondez pas immédiatement à la 

voix du Seigneur. Sa Majesté sait 

attendre des jours et des années, 

surtout quand elle découvre en nous 

de la persévérance et de bon désirs.  

 

  



398 
 

CHAPITRE XXVII 

POURQUOI NE 

POUVONS-NOUS PAS 

VOIR DIEU ? 

 

 

 

L'âme qui a offensé Dieu conçoit 

beaucoup plus de douleur et 

d'affliction à la vue de l'amour si 

plein de tendresse et de douceur que 

manifeste ce visage ineffablement 

beau, que de crainte à la vue de sa 

Majesté. 

Et si vous ne voiliez pas votre 

grandeur, comment une âme si 



399 
 

souillée et méprisable oserait-elle 

s'approcher si souvent de la sainte 

table et s'unir à une telle Majesté ? 

que les anges et toutes les créatures 

vous louent de ce que vous daignez 

ainsi accommoder vos mystères à 

notre faiblesse ! pour nous faire jouir 

de faveurs si souveraines vous 

prenez soin de ne point nous effrayer 

par votre pouvoir infini ; sans cela, 

pauvres et fragiles comme nous 

sommes, nous n'oserions jamais 

prétendre à un tel bonheur, et il 

pourrait nous arriver ce qui advint à 

un laboureur. Voici le fait ; je le sait 

d'une manière certaine. Il trouva un 

trésor qui dépassait de beaucoup tout 

ce que son esprit borné pouvait 

imaginer. Se voyant en possession 

de ce bien, il conçut une telle 



400 
 

affliction, un tel souci de ne savoir à 

quoi l'employer, qu'il tomba dans 

une tristesse profonde et ne tarda pas 

à en mourir. Si, au lieu de trouver ce 

trésor tout à la fois, il l'eût reçu par 

parties, il aurait pu s'en servir pour 

soutenir son indigence, il eût goûté 

plus de joie que dans la pauvreté et 

il n'en eût pas perdu la vie.  

O richesse des pauvres ! comme 

vous savez admirablement secourir 

les âmes ! au lieu de leur découvrir 

en une fois tous vos trésors, vous les 

leurs montrez peu à peu.  

Si vous regrettez de ne pas le voir 

des yeux du corps, considérez que 

cela ne vous convient pas.  

  



401 
 

CHAPITRE XXVIII 

SOUS LE REGARD DE 

DIEU 

 

 

 

Sans doute, nous sommes tous sous 

le regard de Dieu : mais, à mon avis, 

les âmes qui s'occupent d'oraison y 

sont d'une manière spéciale, parce 

qu'elles voient qu'il les considère ; 

les autres, au contraire, peuvent 

durant plusieurs jours ne pas se 

rappeler que Dieu les voit.  

 

  



402 
 

CHAPITRE XXIX 

LES DONS DE DIEU 

 

 

 

J'ai, ce me semble, beaucoup plus de 

compassion pour les pauvres que 

précédemment. Leur misère me 

touche avec tant de force et mon 

désir de les secourir est tel, que si je 

m'écoutais, je leur donnerais jusqu'à 

mes vêtements. Je n'ai aucune 

répugnance à leur parler, ou à les 

toucher. C'est là, je le vois, un don de 

Dieu.  

Il me semble que je ne pourrais pas, 

malgré mes efforts, avoir de la vaine 



403 
 

gloire, ni imaginer qu'une seule des 

vertus qui sont en moi vient de moi ; 

car, il y a peu de temps, je vis que, 

durant de longues années, je n'en 

avais possédé aucune.  

Voici une comparaison sur les 

dons de Dieu 

Voyant donc les soldats présents et 

désireux de le servir, le capitaine, qui 

connaît d'ailleurs leurs aptitudes, 

leur distribue les emplois d'après 

leur valeur respective ; s'il ne les 

trouvait pas présents, il ne leur 

confierait aucune charge, et ne leur 

demanderait aucun service. Il en va 

de même pour Dieu.  

 

CHAPITRE XXX 



404 
 

LA VIE APRÈS LA 

MORT 

 

 

 

O mort, ô mort, je ne sais comment 

on peut te redouter, puisque c'est en 

toi qu'est la vie ! mais, d'un autre 

côté, comment ne pas la craindre, 

quand on a passé une partie de son 

existence à ne pas aimer son Dieu ? 

Depuis cette faveur que j'ai eue dans 

l'oraison, je ne crains presque plus la 

mort que j'avais toujours tant 

redoutée. Mourir me semble 

maintenant la chose la plus facile 

pour celui qui sert Dieu, puisqu’en 

un instant l'âme est délivrée de la 



405 
 

prison du corps et placée dans le lieu 

de son repos. Ce vol d'esprit, ces 

ravissements où Dieu nous élève et 

nous découvre des secrets si 

profonds ressemblent, je crois, à ce 

qui se passe au moment où l'âme 

sortant du corps se voit tout à coup 

en possession du souverain Bien. Je 

ne parle pas des douleurs de la 

séparation ; il n'y a pas à en faire 

grand cas ; d'ailleurs ceux qui auront 

aimé véritablement Dieu et méprisé 

toutes les choses d'ici-bas doivent 

avoir une mort plus douce.  

Considérez que c'est Dieu qui vous 

défend de vos ennemis. Si tout cela 

ne suffit pas pour vous retenir, 

sachez que vous ne pouvez rien 

contre son pouvoir, et que tôt ou tard 

vous devez expier dans un feu 



406 
 

éternel cet excès d'audace et de 

hardiesse. 

 

 

 

  



407 
 

CHAPITRE XXXI 

LE BONHEUR DU 

ROYAUME DU CIEL 

 

 

 

Maintenant voici, à mon avis, le 

bonheur immense que l'on goûte, 

entre beaucoup d'autres, dans le 

royaume du ciel. L'âme n'y fait plus 

aucun cas des choses de la terre ; elle 

trouve le repos et la gloire au-dedans 

d'elle-même ; elle se réjouit de la 

joie de tous ; elle possède une paix 

perpétuelle ; elle éprouve une 

satisfaction profonde en voyant que 

tous les élus sanctifient ou louent le 



408 
 

Seigneur et bénissent son nom, sans 

que personne ne l'offense. Tous, en 

effet, l'aiment, et l'âme elle-même 

n'a d'autre occupation que celle de 

l'aimer ; elle ne peut cesser de 

l'aimer, parce qu'elle le connaît. 

C'est de la sorte que nous l'aimerions 

sur la terre, si nous le connaissions ; 

sans doute ce ne serait ni avec la 

même perfection, ni aussi 

essentiellement que les habitants du 

ciel ; mais nous l'aimerions d'une 

tout autre manière que nous le 

faisons.  

 

  



409 
 

CHAPITRE XXXII 

LA TRINITÉ 

 

 

 

Il fût donné à mon âme, par une 

certaine représentation ou image de 

la vérité, de voir, autant du moins 

que ma faiblesse en était capable, 

comment il y a trois personnes en un 

seul Dieu. Il me semblait, que ces 

trois personnes me parlaient, qu'elles 

se reproduisaient distinctement au 

dedans de mon âme et me disaient : 

à partir de ce jour, tu verras en toi du 

progrès sur trois choses dont 

chacune de nous te fais don : la 



410 
 

charité, la joie dans la souffrance et 

le sentiment de cette charité qui 

s'enflammera dans ton âme. Je 

compris le sens de ces paroles du 

Seigneur : " les trois personnes 

divines habiteront dans l'âme qui est 

en état de grâce. " Je voyais, en effet, 

la sainte Trinité présente au-dedans 

de moi de la manière que j'ai 

exposée.  

Ce qui fut représenté à mon esprit, ce 

sont trois personnes distinctes, qu'on 

peut voir et à qui on peut parler 

séparément. Depuis lors, j'ai 

considéré que le Fils seul à pris la 

chair humaine, ce qui montre bien 

cette vérité. Ces trois personnes 

s'aiment, agissent en commun et se 

connaissent. Mais si chacune est par 

elle-même, comment disons-nous 



411 
 

que les trois ne sont qu'une seule 

essence ? or nous le croyons. C'est là 

une vérité absolue, et je serais prête 

à endurer mille morts pour la 

soutenir. Ces trois personnes n'ont 

qu'une seule volonté, qu'un seul 

pouvoir, qu'une seule autorité. Aussi 

l'une ne peut rien sans l'autre, et 

toutes les créatures n'ont qu'un seul 

Créateur. Le Fils pourrait-il sans le 

Père créer une fourmi ? non ; car ils 

n'ont qu'un seul pouvoir ; il en est de 

même du Saint-Esprit. Il n'y a donc 

qu'un seul Dieu tout-puissant, et les 

trois personnes ne sont qu'une même 

Majesté. Quelqu'un pourrait-il aimer 

le Père sans aimer le Fils et le Saint-

Esprit ? non ; celui qui honore l'une 

de ces trois personnes les honore 

toutes les trois ; celui qui en offense 



412 
 

une offense les trois. Le Père peut-il 

être sans le Fils et sans le Saint-

Esprit ? non ; parce qu'ils ne sont 

qu'une seule essence, et là où se 

trouve l'un d'entre eux, ils se 

trouvent tous les trois ; on ne saurait 

les séparer.  

A propos de la trinité ; trois en un : 

mais leur volonté est une.  

Les trois personnes de la Trinité sont 

distinctes, mais une seule substance, 

un seul pouvoir, une seule sagesse et 

un seul Dieu. 

Jean 14 v 23 : si quelqu'un m'aime, 

il gardera ma parole, et mon Père 

l'aimera et nous viendrons vers lui et 

nous nous ferons une demeure chez 

lui.  



413 
 

Bien que l'union soit la jonction de 

deux choses en une seule, ces deux 

choses peuvent se séparer et 

subsister chacune de son côté ; on 

voit ordinairement, en effet, que 

cette faveur de l'union que Notre-

Seigneur accorde passe 

promptement, et que l'âme reste 

ensuite privée de cette compagnie ; 

du moins dis-je, elle ne la sent pas.  

Je dirai que l'union dont il s'agit peut 

être comparée à celle de deux 

cierges de cire qui sont si bien unis 

que leur lumière n'en est plus qu'une 

; ou bien à la mèche, à la lumière et 

à la cire qui ne sont qu'un seul cierge.  

 

  



414 
 

CHAPITRE XXXIII 

AVIS ET PENSÉES 

DIVERSES 

 

 

 

Si j'avais un conseil à donner aux 

parents, je leur dirais de bien 

considérer avec qui leurs enfants 

sont en rapport à cet âge ; car ils 

courent un grand danger, vu que 

notre nature est plutôt portée au mal 

qu'au bien, comme l'expérience me 

l'a prouvée.  

Je suis effrayée parfois quand je vois 

les torts causés par une mauvaise 

compagnie ; si je n'en avais fait 



415 
 

l'expérience, je ne pourrais jamais le 

croire. C'est surtout au temps de la 

jeunesse que le danger doit être plus 

grand. Aussi, je voudrais que les 

parents instruits par mon exemple 

fussent très vigilants sur ce point. 

La vertu qu'on voit briller chez les 

autres est très contagieuse.  

Le Seigneur m'a accordé la grâce de 

procurer du contentement à toutes 

les personnes avec lesquelles je me 

suis trouvée et d'en être très aimée.  

Notre-Seigneur semblait chercher et 

chercher encore les moyens de me 

ramener à lui. Une circonstance 

pouvait, ce me semble, justifier 

quelque peu ma conduite passée, si 

je n'avais eu tant de fautes à me 

reprocher. Il s'agissait, en effet, de 



416 
 

relations qui semblaient pouvoir 

aboutir à une alliance honorable 

pour moi.  

Ce que je regardais avant tout, c'était 

le bien de mon âme. Quant à mon 

repos, je n'en tenais aucun compte.  

Je communiais et je me confessais 

beaucoup plus souvent. Mon âme le 

désirait d'ailleurs. J'affectionnais 

extrêmement la lecture des bons 

livres. Un repentir très profond 

s'emparait de moi, dès que j'avais 

offensé Dieu ; et souvent, je m'en 

souviens, je n'osais plus faire 

oraison, car je redoutais comme un 

grand châtiment la douleur cruelle 

que je devais y ressentir de l'avoir 

offensé. Cette disposition prit 

ensuite de telles proportions que je 



417 
 

ne sais à quoi comparer un pareil 

tourment. Jamais cependant il n'y 

eut de crainte, ni petite, ni grande ; 

mais quand je me rappelais les 

délices dont le Seigneur me 

favorisait dans l'oraison, ou 

l'étendue de mes obligations envers 

lui, et que je voyais de quelle 

manière déplorable je le payais de 

retour, j'en demeurais accablée. Je 

me reprochais vivement de répandre 

tant de larmes pour mes fautes, 

quand je constatais mon peu 

d'amendement. Mes résolutions et 

mon chagrin ne suffisaient pas à me 

préserver des chutes, dès lors que je 

m'exposais aux occasions. Mes 

larmes me semblaient trompeuses, et 

mes fautes apparaissaient ensuite 

plus grande à mes yeux, car je voyais 



418 
 

la grâce que le Seigneur me faisait de 

les pleurer et d'en concevoir un si vif 

regret.  

Plaise à Dieu qu'on n'y prenne pas 

pour vertu ce qui est péché, comme 

cela m'arrivait très souvent ! il est si 

difficile de faire comprendre cette 

vérité que le Seigneur doit lui-même 

y mettre la main d'une façon 

spéciale.  

C'est là, ce me semble, une ruse que 

le démon emploie, parce qu'elle sert 

admirablement son but. D'un côté, il 

pousse les âmes fidèles à ne point 

manifester leurs désirs ardents 

d'aimer Dieu et de lui plaire, tandis 

que, de l'autre, il excite les âmes 

mondaines à découvrir leurs 

intentions coupables. Ces usages 



419 
 

sont tellement établis qu'on s'en fait 

gloire, ce semble, et on rend 

publiques les offenses qu'on fait à 

Dieu sur ce point.  

Dieu conduit les âmes par des voies 

différentes et des moyens très divers.  

Une âme qui se remet entièrement 

entre les mains de Dieu ne se 

préoccupe pas plus su bien que du 

mal qu'on peut dire d'elle, si elle 

comprend bien qu'elle n'a rien d'elle-

même et que la grâce de le 

comprendre vient évidemment de la 

main du Seigneur. 

Celui qui sera l'objet d'une faveur 

excitera la jalousie de tous. 

Voulant un jour me consoler, le 

Seigneur me dit avec beaucoup 



420 
 

d'amour de ne pas avoir de chagrin. 

Il ajouta que nous ne pouvions pas 

en cette vie mortelle demeurer 

toujours dans le même état, que 

tantôt je serais dans la ferveur, et 

tantôt dans la paix, ou enfin dans les 

tentations, mais que je devais 

espérer en Lui et ne pas craindre.  

A certaines heures, ma foi est très 

vive. Dieu, ce me semble, ne peut 

abandonner l'âme qui le sert ; je n'ai 

pas le moindre doute sur cette vérité.  

Dieu m'a accordé par les visions 

dont il m'a favorisée de plus vifs 

désirs de le servir, une soif plus 

grande de solitude, un détachement 

plus complet des choses d'ici-bas, 

comme je l'ai dit ; il m'a donné à 

comprendre par là le peu de cas qu'il 



421 
 

faut faire de tout, alors même qu'il 

s'agirait de laisser ceux et celles avec 

qui j'étais liée par l'amitié ou la 

parenté.  

On peut ainsi comparer la nature, sa 

beauté, ses bienfaits, ses qualités, 

mais aussi ses défauts, qui ne sont 

autre chose que des moyens qui nous 

révèlent cette perfection qui ne peut 

venir que de Dieu, et qui nous 

inspire les plus vifs désirs de le 

servir.  

Après ses faveurs elle se trouve 

beaucoup plus humble et désireuse 

de servir toujours un Maître si 

puissant qui peut réaliser ce que 

nous ne pouvons même pas 

comprendre sur la terre.  



422 
 

J'étais un jour très préoccupée des 

moyens de réformer l'Ordre, quand 

Notre-Seigneur me dit : " fais ce qui 

est en ton pouvoir ; laisse-moi agir et 

ne te préoccupe de rien ; jouis des 

faveurs dont tu es comblée, car elles 

sont grandes. Mon Père met ses 

délices en toi, et le Saint-Esprit 

t'aime. " 

Jésus lui dit : " tant que l'on est sur la 

terre, le profit spirituel ne consiste 

pas à se procurer près de moi de plus 

grandes joies, mais à accomplir ma 

volonté. " 

Il ajoute : " préviens-les de ne pas se 

guider par un seul passage de la 

sainte Ecriture, mais de considérer 

aussi les autres : eh quoi ! 



423 
 

pourraient-ils par hasard me lier les 

mains ?  

" De quoi t'affliges-tu, pauvre petite 

pécheresse ? ne suis-je pas ton Dieu 

? ne vois-tu pas combien je suis 

offensé là-bas ? si tu m'aimes, 

pourquoi n'as-tu pas de douleurs des 

offenses qui me sont faites ? " 

Les vois par lesquelles Dieu conduit 

les âmes sont différentes.  

Si on met les gens en prison, c'est 

afin qu'elle ne puisse pas 

communiquer aux autres un mal 

incurable.  

Sachez que Dieu peut tout et que 

nous n'avons de pouvoir qu'autant 

qu'il nous en accorde. 



424 
 

Toutes les personnes qui veulent 

tendre à la perfection, doivent fuir de 

mille lieues des paroles comme les 

suivantes : " j'avais raison ; on m'a 

fait tort ; celle qui m'a fait cela 

n'avait pas raison. " 

En nous surmontant dans des choses 

même très petites, nous nous 

habituons à remporter la victoire 

dans les grandes. 

Dieu nous préserve de dire, lorsque 

nous ferons quelque chose 

d'imparfait : nous ne sommes pas des 

anges, nous ne sommes pas des 

saints ! bien que nous ne le soyons 

pas, considérez quel avantage il y a 

à penser que nous pourrions le 

devenir avec l'aide de Dieu, si nous 

nous y appliquions. Ne craignez pas 



425 
 

qu'il nous manque, si nous ne 

négligeons rien de notre part.  

Il vous semble que j'arrive enfin à 

traiter de l'oraison. Mais auparavant 

j'ai à vous parler quelque peu d'une 

chose très importante : elle concerne 

l'humilité et est très nécessaire. Nous 

avons le plus grand intérêt à 

pratiquer sérieusement l'humilité.  

Parfois le Seigneur vient tard, mais 

alors il paie bien et il donne autant 

en une seule visite qu'il a donné peu 

à peu à d'autres en plusieurs années.  

La vraie humilité consiste beaucoup 

à accepter promptement et avec joie 

ce qu'il plaît au Seigneur d'ordonner 

à notre égard, et à nous considérer 

comme indignes d'être appelés ses 

serviteurs.  



426 
 

Voulez-vous savoir si vous êtes 

vraiment avancés dans la vertu ? que 

chacun d'entre vous examine s'il se 

croit le plus misérable de tous, et s'il 

le manifeste par des œuvres qui 

portent les autres dans la voie du 

progrès et du bien. Si oui, alors vous 

êtes sur le bon chemin. 

Nous méditons sur le monde ou la 

fragilité de ses biens pour les 

mépriser ; et, sans nous en douter, 

nous nous occupons de plusieurs 

choses qui nous plaisent en lui.  

Veuillez considérer que le Seigneur 

appelle tout le monde. Or, il est la 

vérité même ; on ne saurait douter de 

sa parole. Si son banquet n'était pas 

pour tous, il ne nous appellerait pas 

tous, ou alors même qu'il nous 



427 
 

appellerait, il ne dirait pas : " je vous 

donnerai à boire. " Il aurait pu dire : 

venez tous, car enfin vous n'y 

perdrez rien, et je donnerai à boire à 

ceux qu'il me plaira. Mais, je le 

répète, il ne met pas de restriction ; 

oui, il nous appelle tous. Je regarde 

comme certain que tous ceux qui ne 

resteront pas en chemin boiront de 

cette eau vive. Plaise au Seigneur, 

qui nous le promet, de nous donner 

la grâce de la chercher comme il faut 

! je le lui demande par sa bonté 

infinie.  

Le vrai serviteur de Dieu, en effet, 

celui que Sa Majesté éclaire et 

conduit dans la voie sûre à cela de 

particulier, qu'au milieu des terreurs 

du chemin, il sent croître en lui le 

désir de ne point s'arrêter.  



428 
 

Notre-Seigneur prend tout en 

compte, et s'accommode en tout à 

nos désirs.  

Ne craignez pas qu'il laisse sans 

récompense la plus simple action, 

comme celle de lever les yeux au ciel 

en vous souvenant de lui.  

Si Dieu demeure au milieu de nous, 

c'est uniquement pour nous aider, 

nous encourager et nous soutenir, 

afin que cette volonté du Père céleste 

dont nous avons parlé s'accomplisse 

en nous.  

Voilà tout le bien que peut souhaiter 

ici-bas une âme vraiment spirituelle, 

parce qu'elle trouve là une sécurité 

profonde.  



429 
 

Ainsi donc, mes frères, appliquez-

vous, autant que vous le pourrez 

sans offenser Dieu, à être affables, à 

vous conduire, vis-à-vis de toutes les 

personnes avec lesquelles vous 

aurez à traiter, de telles sortes 

qu'elles aiment votre conversation, 

désirent imiter votre manière de 

vivre et d'agir, ne s'effraient pas 

enfin et ne s'effarouchent pas de la 

vertu.  

Quand Dieu accorde ses faveurs à 

certaines âmes, ce n'est pas parce 

que ces âmes sont plus saintes que 

d'autres à qui il les refuse, mais parce 

qu'il veut manifester sa grandeur, 

comme nous le voyons dans saint 

Paul et sainte Madeleine. Il nous 

invite d'ailleurs par là à le louer dans 

ses créatures. 



430 
 

Dieu, en effet, aime beaucoup que 

nous ne fixions pas de limite à ses 

œuvres.  

La véritable perfection consiste dans 

l'amour de Dieu et du prochain.  

N'allons donc pas croire que nous 

entrerons au ciel si nous ne rentrons 

en nous-mêmes, pour nous 

connaître, pour considérer notre 

misère, pour savoir quelles sont nos 

obligations envers Dieu et implorer 

souvent sa miséricorde ; ce serait 

une folie. Le Seigneur lui-même 

nous dit : personne ne montera à 

mon Père si ce n'est par moi ; il a 

ajouté : qui me voit, voit aussi mon 

Père. Or, l'âme qui ne jette jamais sur 

lui les regards, qui ne considère 

jamais ses obligations envers lui, ni 



431 
 

la mort qu'il a endurée pour nous, 

comment peut-elle le connaître ? je 

me le demande, comment peut-elle 

accomplir de bonnes œuvres à son 

service ?  

Considérons nos propre fautes, et 

non celles du prochain.  

Le manque de connaissance nous 

fait souffrir dans le chemin spirituel.  

Renonçons à notre amour-propre et 

à notre volonté propre ; détachons-

nous de toutes les choses de la terre 

; livrons-nous à la pénitence, à 

l'oraison, à la mortification, à 

l'obéissance et à toutes les autres 

pratiques de vertus que nous 

connaissons.  

L'amour n'est jamais oisif.  



432 
 

Voilà comment Dieu nous donne à 

comprendre quelque chose de ce 

qu'il nous réserve au ciel, où notre 

bonheur ne sera jamais interrompu, 

et où nous serons à l'abri des travaux 

comme des dangers auxquels on est 

exposé sur cette mer bouleversée pas 

les tempêtes.  

L'âme, en effet, voit clairement que 

si elle possède quelque bien, elle le 

tient de Dieu et nullement d'elle-

même ; car peu avant elle se voyait 

pauvre et couverte de grands péchés.  

Elle différencie la provenance des 

paroles que l'âme entend parfois : 

elles peuvent provenir soit du 

démon, soit de Dieu, soit de la 

propre imagination.  



433 
 

Elle ajoute : toutefois, que ne fera 

pas le démon avec toutes ces 

imaginations qu'il représente à l'âme 

! il la plonge dans la peine et le 

découragement. 

Lorsque les paroles sont le produit 

de l'imagination, elles ne confèrent 

ni certitude, ni paix, ni joie 

intérieure.  

L'âme est une même chose avec 

l'esprit.  

Le Seigneur veut que nous nous 

considérions comme si misérables 

que nous ne méritons point que Sa 

Majesté accomplisse de miracles, 

mais que nous nous aidions en tout 

ce qui dépend de nous. Pour moi, je 

suis persuadée que telles doivent 

être nos dispositions jusqu'à la mort, 



434 
 

quelque parfaite que soit notre 

oraison.  

Ainsi donc, quand ce feu d'amour 

n'est pas allumé dans la volonté et 

que l'on ne sent pas Dieu présent, il 

faut le chercher ; voilà ce que Sa 

Majesté veut que nous fassions. 

Nous devons, comme saint Augustin 

le dit, demander aux créatures quel 

est celui qui les a faites. 

Il est très important, quelque 

spirituel que l'on soit, à ne pas fuir 

les choses corporelles au point de 

nous imaginer que même la très 

sainte Humanité de Notre-Seigneur 

nous fait tort. 

Le Seigneur nous montre avec 

évidence, par différentes manières, 



435 
 

son amour dans des apparitions ou 

des visions les plus admirables.  

C'est pourquoi, il arrive parfois que 

l'âme qui ne songe nullement à être 

l'objet d'une faveur et qui n'a jamais 

cru l'avoir méritée, sent près d'elle 

Jésus-Christ Notre-Seigneur, sans le 

voir cependant des yeux du corps ni 

des yeux de l'âme. On appelle cela 

une vision intellectuelle. 

C'est une faveur de Dieu qui fait 

naître dans l'âme beaucoup de 

confusion et d'humilité, tandis que le 

démon produit un effet tout 

contraire.  

Cette présence de Dieu qui se tient à 

notre côté fait que notre attention est 

sans cesse en éveil. Sans doute, nous 

savons que Dieu est présent à toutes 



436 
 

nos œuvres. Mais notre nature est 

telle que nous l'oublions souvent, 

tandis que l'âme favorisée de cette 

grâce n'a pas de distraction ; le 

Seigneur, qui est près d'elle, la 

maintient toujours attentive.  

Ces faveurs sont un secours, pour 

aider l'âme à devenir une grande 

servante de Dieu, si elle fait ce qui 

dépend d'elle. 

Elle différencie toujours les visions 

qui viennent soit de Dieu, soit du 

démon, ou encore de l'imagination.  

Pour le Sauveur, parler c'est agir. 

Essayons de l'imiter.  

Nous devons, même dans la pratique 

du bien, user de modération et de 

mesure, sous peine de ruiner notre 



437 
 

santé et de ne pouvoir jouir de ce 

bien même. 

La force du ravissement véritable est 

telle que toute résistance de notre 

part est inutile ; de plus, il opère dans 

l'âme des effet merveilleux. Le faux 

ravissement, au contraire, n'opère 

pas plus en elle que s'il n'avait pas 

existé ; ce qu'il produit, c'est une 

fatigue dans le corps. 

Croyez-moi, si l'amour de Dieu, ou 

plutôt ce qui nous semble tel, excite 

nos passions de façon à nous faire 

tomber dans quelque faute, à 

troubler la paix de l'âme éprise 

d'amour ou à nous empêcher 

d'écouter la raison, il est clair que 

nous nous recherchons nous-mêmes. 

Le démon, bien loin de s'endormir, 



438 
 

nous tendra de nouveaux pièges, au 

moment où il croira nous nuire 

davantage. 

Dieu préfère l'obéissance au 

sacrifice. 

On lie les fous et on les châtie pour 

les empêcher de tuer quelqu'un. 

Nous devons recevoir avec 

simplicité ce que le Seigneur nous 

donne. 

Ce qui est nécessaire, c'est de nous 

contenter de peu. 

Je vous supplie d'avoir toujours des 

pensées généreuses, car c'est par là 

que le Seigneur vous donnera grâce 

pour que vos œuvres le soient aussi ; 

et croyez que c'est là un point 

important. 



439 
 

Il n'y a rien d'impossible à celui qui 

aime.  

O mon Dieu, vous tuez, mais en 

laissant plus de vie ! 

O chrétiens, il est temps de défendre 

votre Roi et de lui tenir compagnie 

dans l'isolement profond où il se 

trouve. Ils sont rares les vassaux qui 

lui restent fidèles ! c'est le grand 

nombre qui marche à la suite de 

Lucifer. 

Considérez donc que ce qu'il nous 

demande n'est rien, et que notre 

intérêt est de déférer à son désir. 

La terre, si fertile qu'elle soit, ne 

produit que des ronces et des épines, 

quand elle n'est pas travaillée. Ainsi 

en est-il de l'homme. 



440 
 

Quand vous serez avec beaucoup de 

personnes, parlez toujours peu. 

Gardez la modestie dans toutes vos 

actions et dans vos rapports avec le 

prochain. 

Ne contestez jamais beaucoup, 

surtout quand il s'agit de choses de 

peu d'importance. 

Parlez à tout le monde avec une joie 

modérée. 

Ne vous moquez d'aucune chose. 

Accommodez-vous à l'humeur des 

personnes avec qui vous êtes ; soyez 

joyeux avec ceux qui sont joyeux, et 

tristes avec ceux qui sont tristes ; 

enfin, faites-vous tout à tous, pour 

les gagner tous. 



441 
 

Ne parlez jamais sans avoir bien 

réfléchi à ce que vous allez dire, et 

l'avoir beaucoup recommandé à 

Notre-Seigneur, pour ne rien dire qui 

puisse l'offenser. 

Ne dites jamais rien de vous-mêmes 

qui puisse vous attirer des louanges : 

comme de votre savoir, de vos 

vertus, de votre naissance, si vous 

n'avez pas l'espoir que cela sera utile 

; mais encore devez-vous le faire 

avec humilité, et considérer que ce 

sont là des dons qui viennent de la 

main de Dieu. 

N'exagérez jamais les choses, mais 

que votre sentiment soit exposé avec 

modération. 

Dans tous vos discours et 

conversations mêlez toujours 



442 
 

quelques mots de spiritualité ; par-là 

vous éviterez les paroles inutiles et 

les médisances. 

Ne vous mêlez pas de donner votre 

avis en toutes choses. Faites-le 

seulement quand on vous le 

demande ou que la charité l'exige. 

Si quelqu'un parle de choses 

spirituelles, écoutez-le avec 

humilité, comme si vous étiez son 

disciple, et prenez pour vous ce qu'il 

dira de bon. 

Accomplissez toutes vos actions 

comme si vous voyiez réellement la 

divine Majesté présente ; par ce 

moyen l'âme fait de grands progrès. 



443 
 

N'écoutez jamais le mal qu'on dit du 

prochain, et n'en dites point si ce 

n'est de vous-mêmes. 

Dirigez vers Dieu chacune de vos 

actions, offrez-les-lui, et demandez-

lui qu'elle tourne à son honneur et à 

sa gloire. 

Quand vous êtes dans la joie, ne 

vous laissez pas aller à des rires 

immodérés ; mais que votre joie soit 

humble, modeste, affable et 

édifiante. 

Considérez-vous comme le serviteur 

de tous, voyez en tous le Christ, 

Notre-Seigneur. Par là, vous serez 

pleins de respect et de vénération 

pour les autres. 



444 
 

Examinez votre conscience à 

chacune de vos œuvres et à toute 

heure du jour. Après avoir vu vos 

fautes, appliquez-vous à vous en 

corriger avec le secours de Dieu. Par 

ce chemin vous arriverez à la 

perfection. 

Ne vous occupez pas des fautes du 

prochain, mais de ses vertus et de 

vos fautes personnelles. 

Ayez toujours de grands désirs de 

souffrir pour le christ en toutes 

choses et en toutes occasions. 

Faites chaque jour cinquante 

offrandes de vous-même à Dieu ; et 

faites-les avec une grande ferveur et 

un grand désir de posséder Dieu. 



445 
 

Considérez dans toutes les créatures 

la providence et la sagesse de Dieu, 

et tirez de chacune d'elles un motif 

de le louer. 

Détachez votre cœur de toutes 

choses ; puis cherchez Dieu et vous 

le trouverez. 

Que la nourriture soit bien ou mal 

apprêtée, ne vous en plaignez pas ; 

souvenez-vous du fiel et du vinaigre 

que l'on présenta à Jésus-Christ. 

Ne faite jamais une comparaison 

entre une personne et une autre, c'est 

là une chose odieuse. 

Dans les choses qui ne vous 

regardent pas, n'apportez aucune 

curiosité pour en parler ou vous en 

informer. 



446 
 

Souvenez-vous de votre vie passée 

pour la pleurer. Ne perdez point de 

vue votre faiblesse présente, ni ce 

qui vos manque pour parvenir de la 

terre au ciel, afin de vivre dans la 

crainte ; c'est là une source de grands 

biens. 

Habituez-vous à faire toujours 

beaucoup d'actes d'amour, car ils 

enflamment et attendrissent l'âme. 

N'oubliez jamais de vous humilier et 

de vous mortifier et toutes choses 

jusqu'à la mort. 

Offrez toutes choses au Père éternel, 

en union avec les mérites de son Fils, 

Jésus-Christ. 

Soyez doux envers tout le monde, et 

sévère pour vous-mêmes. 



447 
 

Le jour où vous communiez, 

considérez à votre oraison du matin 

que, malgré votre indignité, vous 

allez recevoir votre Dieu, et à 

l'oraison du soir, que vous l'avez 

reçu. 

Apportez le plus grand soin à 

acquérir la perfection et la dévotion, 

et que ces deux qualités se 

retrouvent dans toutes vos œuvres. 

Considérez attentivement combien 

les personnes sont changeantes, et le 

peu de motifs que nous avons de 

mettre en elles notre confiance. Et 

ainsi vous vous attacherez 

intimement à Dieu, qui ne change 

point. 

Chaque fois que vous communiez, 

demandez à Dieu, par cette 



448 
 

miséricorde avec laquelle il se donne 

à votre pauvre âme, quelque faveur 

particulière. 

Bien que vous ayez beaucoup de 

saints pour avocats, adressez-vous 

surtout à saint Joseph, car il a 

beaucoup de crédit auprès de Dieu. 

Lorsque vous êtes dans la tristesse 

ou dans le trouble, ne cessez point 

les bonnes œuvres que vous aviez 

coutume d'accomplir, ni l'oraison, ni 

les pénitences ; le démon ne cherche 

à vous troubler que pour les faire 

abandonner. Appliquez-vous-y au 

contraire plus que d'ordinaire, et 

vous verrez avec quelle promptitude 

le Seigneur vous comblera de ses 

grâces. 



449 
 

N'oubliez point que vous n'avez 

qu'une âme ; que vous ne mourrez 

qu'un fois ; que vous n'avez qu'une 

vie bien courte, et une vie qui vous 

est propre ; qu'il n'y a qu'une gloire, 

et qu'elle est éternelle ; et alors vous 

serez détaché de bien des choses. 

Que votre désir soit de voir Dieu, 

votre crainte de le perdre, votre 

douleur de ne pas le posséder, votre 

joie de ce qui peut vous élever vers 

lui, et vous vivrez dans une grande 

paix. 

Saint Jean Chrysostome dit : le 

véritable martyre ne consiste pas 

seulement à répandre le sang, mais 

aussi à fuir constamment le péché, à 

accomplir et garder les 

commandements de Dieu. La 



450 
 

véritable patience au milieu des 

adversités est, en outre, un martyre. 

Ce qui donne de la valeur à notre 

volonté, c'est son union à celle de 

Dieu, de telle sorte qu'elle ne veuille 

que ce que veut Sa Majesté. C'est 

une gloire que de posséder la charité 

dans la perfection. 

Le commencement de la pure 

contemplation est ce qu'on appelle 

oraison de quiétude.  

Lorsque vous venez de communier, 

faites en sorte, puisque vous vous 

trouvez avec Notre-Seigneur en 

personne, de fermer les yeux du 

corps, d'ouvrir ceux de l'âme et de 

regarder en votre cœur.  



451 
 

Plaise au Seigneur de nous donner sa 

lumière afin que nous puissions nous 

bien diriger en tout ! ainsi soit-il !  

 

  



452 
 

LEXIQUE 

 

 

 

Affable : aimable et courtois, 

accueillant. 

Affranchir : rendre libre, 

indépendant. 

Amendement : modification 

Aride : insensible, sans générosité ni 

imagination. 

Assujettir : soumettre quelqu'un à 

une obligation stricte. 

Consolation : réconfort, 

soulagement (apporté à la peine de 

quelqu'un). 



453 
 

Déférer : céder à quelqu'un par 

respect. 

Dépraver : pervertir, corrompre. 

Diligence : soin attentif, 

empressement, zèle. 

Divaguer : délirer, déraisonner. 

Enhardir : donner de l'assurance à, se 

permettre de. 

Entendement : bon sens, 

raisonnement, faculté de 

comprendre. 

Equivoque : qui suscite la méfiance, 

suspect. 

Frénésie : emportement, furie, 

enthousiasme. 

Gage : garantie, assurance, preuve. 



454 
 

Au jeu, pénitence choisie par les 

autres joueurs et qu'on doit    

accomplir lorsqu'on a perdu ou 

commis une faute. 

Hardi : qui manifeste de l'audace et 

de la décision en face d'un danger, 

d'une difficulté. 

Hideux : qui est d'une laideur 

repoussante, qui provoque un dégoût 

moral. 

Ignominie : action, parole infâme. 

Illuminative : état d'éveil, 

intelligence des choses spirituelles. 

Incongru : qui va contre les règles du 

savoir-vivre. 

Incurable : qui ne peut être guéri. 

Indicible : qu'on ne peut exprimer. 



455 
 

Indulgence : rémission totale ou 

partielle de la peine temporelle due 

pour les péchés déjà pardonnés. 

Jubilation : joie intense. 

Pusillanime : qui manque d'audace, 

de courage, qui a peur des 

responsabilités. 

Quiétude : tranquillité, calme, repos. 

Ratifier : confirmer ce qui a été fait 

ou promis. 

Ravir : plaire énormément à 

quelqu'un. 

Sollicitude : soins attentifs, 

affectueux. 

Suave : d'une douceur agréable. 

Transi : pénétré, comme transpercé 

par une sensation de froid. 



456 
 

Usurper :  s'approprier par violence, 

un droit, un bien qui appartient à 

autrui, le pouvoir, etc. 

Véhémence : mouvement violent et 

passionné. 

Veiller : exercer une surveillance. 

Vigueur : fermeté, puissance 

manifestée par la pensée. 

Vil : méprisable. 

 

 


