Traité

des

vertus

Stéphane Darbé






Table des matieres

TRAITE DES VERTUS 4
TRAITE DE LA MORTIFICATION 27
DE LA MORTIFICATION EXTERIEURE 31
DE LA MORTIFICATION INTERIEURE____ 42
LA MEMOIRE 62
L’ENTENDEMENT 65
LA VOLONTE 73
TRAITE DE LA CHARITE 85
TRAITE DE LA CHASTETE 100

LA CHASTETE, TIREE DU DICTIONNAIRE
DES PASSIONS, DES VERTUS ET DES VICES.
111




TRAITE DE LA CONTINENCE
PETIT TRAITE DE LA DOUCEUR

TRAITE DE LA PENITENCE

TRAITE DE L'HUMILITE

MEDITATION SUR LES SENTIMENTS DE
L’HOMME HUMBLE

TRAITE DU DETACHEMENT

117

119

128

142

174

186



TRAITE DES VERTUS

Par Jean-Joseph Surin
Prétre Jésuite francais
(1600 — 1665)
Catechisme spirituel
de perfection chrétienne



Qu’est-ce que la vertu ?

C’est une habitude de I’ame qui
porte la volonté au bien.



6

Combien y a-t-il des sortes de vertu
2

Il y en a de deux sortes :

1. Les vertus théologales, qui sont la
foi, ’espérance et la charité ;

2. les vertus morales, dont quatre, a
savoir, la prudence, la justice, la
force et la tempérance, sont appelés
cardinales, comme étant les
principales qui influent! dans toutes
les autres. Parmi les autres vertus
morales, la religion qui regarde le
culte? divin, tient le premier rang ;

! Pénétrer, se répandre dans.

2 Ensemble des cérémonies et des rites
établis par une religion. (Cérémonie :
Ensemble des formes extérieures et
régulieres que 1’on observe pour
certaines célébrations religicuses ; la
c¢lébration elle-méme.) (Rite : Ensemble



viennent ensuite la miséricorde,
I’humilité, la douceur, la patience,
qui reglent la conduite de ’homme
envers le prochain ; la pauvreté, la
chasteté, I’obéissance, etc. qui regle
la conduite de I’homme par rapport
a lui-méme.

A laquelle de ces vertus doit
particulierement s’appliquer une
personne spirituelle ?

A la douceur®, et cela pour trois
raisons.

de cérémonies et de pratiques réglant la
célébration d’un culte.)

% Qualité de ce qui procure a I’esprit ou
au cceur un plaisir calme et délicat, une
impression de bien-étre, de bonheur
tranquille. Qualité de ce qui est ressenti
comme modéré, dépourvu d’exces ou de
violence. Avec calme, avec modération.



1. Parce qu’on ne saurait pratiquer
cette vertu sans en pratiquer
plusieurs autres.

2. Parce qu’elle est dans I’intérieur,
comme un puissant ressort qui
donne le mouvement a tout.

3. Parce que Notre-Seigneur a
propos¢ a ses disciples, comme le
but auquel ils doivent tendre

« apprenez de moi que je suis doux
et humble de caeur ».

Comment justifiez'-vous ce que
vous dites de la douceur ?

Par le caractére® méme de cette
vertu, qui renferme la plupart des

4 Prouver, faire voir qu’une chose n’était
pas fausse, montrer son bien-fondé¢.

® Ce qui est le propre d’une chose ; sa
qualité particuliere.



9

autres. Par exemple, 'humilité se
trouve dans la douceur ; I’orgueil ne
pouvant  compatir® avec les
sentiments que cette vertu inspire’,
ni s’accommoder® de son langage
modeste’, et de ses maniéres
insinuantes’®. Aussi voyons-nous
que ceux qui sont véritablement
doux sont toujours disposés! a

céder!? en tout aux autres, et a leur

® S*accorder, se concilier.

’ Faire naitre dans ’ame, dans 1’esprit
quelque mouvement, quelque dessein,
quelque pensée.

8 S’adapter a.

® Humble, simple, sans éclat.

10 Faire entrer dans I’esprit de maniére
détournée ; Introduire doucement, faire
pénétrer adroitement.

11 Mettre dans un certain état d’esprit.
12 Se soumettre, cesser de résister, ne pas
s’opposer.



10

faire plaisir. On peut dire en général,
que la douceur est une vertu qui
nourrit et qui fortifie toutes les
autres.

En quoi s’exerce®® la foi, et quels
effets produit-elle ?

Elle nous fait adhérer* fortement
aux vérités révélees, et nous porte a
y conformer® nos meeurs'®. Elle
nous fait vivre selon!’ I’esprit, et

13 Former, développer par la pratique, par
un entrainement régulier.

14 Approuver.

15 Se conformer a, adapter sa conduite 4 ;
se soumettre a.

16 Habitudes dans tout ce qui regarde la
conduite de la vie, considérées sous
I’angle du bien et du mal, de la morale,
de la bienséance.

17 Conformément a.



11

nous empéche de nous laisser
conduire par notre propre sens, et
par notre expérience, qui écartent de
la pure Foi, et qui ne manquent point
d’égarer, quand on les prend pour
guides, et qu’on n’a pas soin de
rectifier'® ce que ’on sent, sur ce que
I’on croit.

En quoi consiste le parfait
exercice'® de I’espérance ?

Dans une confiance sans réserve?,

qui va jusqu’a I’abandon, et qui se

18 Corriger, rendre conforme a ce qui est

exact, a ce qui convient, a ce qui doit

etre.

19 . .
Action de mettre en usage, en pratique,

une faculté, un droit, un pouvoir.

20 Ce que I’on met de coté pour un usage

ultérieur.



12

repose uniquement sur les soins?! de
la Providence.

Quand est-ce que la charité est
parfaite ?

Lorsqu’on se conforme?? en tout a la
volont¢ de Dieu, qu’on se sert de
tout pour croitre en son amour, et
qu'on a un soin?® particulier de

21 Actes par lesquels on veille au bon état
d’une chose, on assure a une personne, a
un animal une existence agréable, on lui
¢pargne des peines.

22 Se conformer d, adapter sa conduite 2 ;
se soumettre a.

23 Application que I’on met a accomplir
une tache, attention particuliére que I’on
porte a ce que I’on fait, a ce que I’on
donne a voir de soi.



13

s’avancer dans son service, et de
procurer?* sa gloire.

Qu’est-ce que pratiquer la pauvreté
religieuse ?

Se dépouiller®® volontairement®® de
tous les biens de la terre, user?’ avec
modération des choses nécessaires ;
fuir 1’abondance, et se réjouir®
quand on manque de tout.

A quoi porte la chasteté ?

24 Employer ses soins, ses efforts pour
qu’une chose advienne.

25 Priver quelqu’un de ce qui lui
appartient, le déposséder.

26 Qui se fait sans contrainte, de pure
volonté.

2! Faire usage de quelque chose, s’en
Servir.

28 Mettre en joie, rendre heureux ;
procurer du plaisir.



14

A s’éloigner de tout plaisir sensuel?®,
a se défendre des attraits du plaisir, a
garder exactement ses sens, a fuir les
occasions ou cette vertu pourrait
souffrir’® la moindre atteinte®l, et a
se priver de toute délicatesse®? qui
flatte3 le corps.

29 Relatif aux sens comme source de
plaisir ;

30 Supporter, subir une chose pénible.
31 Dommages ; effets nuisibles.

%2 Distingué par ses qualités de finesse,
de 1égereté, d’élégance.

3 Louer a ’excés dans I’intention de
plaire, de séduire, d’exploiter.



15

Quelle est la perfection de
I’obéissance religieuse ?

Elle  consiste® a  exécuter
promptement les ordres des
supérieurs, en les regardant comme
les lieutenants de Dieu ; a obéir
volontiers, et avec une espece de joie
spirituelle ; a soumettre son
jugement a celui du supérieur, avec
une déférence® aveugle.

En quoi consiste la simplicité
religieuse ?

34 Consister en, étre constitué d’un ou de
plusieurs ¢éléments.

% Sentiment qui porte & avoir des égards
particuliers pour une personne. (Egards :
Action de préter une attention
particuliére a quelqu’un ou a quelque
chose.)



16

A n’avoir qu’une simple vue, qui
tend® toujours au bien, sans
envisager’’ jamais le mal. Elle
consiste aussi dans un procédé®
sans déguisement®, et accompagné
d’une candeur®®, qui partent d’un
ceeur droit et sincére®!

36 Aller a un certain terme, aboutir.

37 Considérer, examiner, avoir en vue.
3 Conduite, maniére d’agir d’une
personne a 1’égard d’autrui.

39 Artifice destiné a cacher la vérité.

40 Confiance, franchise d’une ame
innocente.

41 Qui dit ce qu’il pense ou ce qu’il sent
réellement, qui agit de bonne foi.



17

Quels sont les vertus et les saintes
habitudes qu’on peut appeler les

conservatrices* de toutes les autres
9

Il y en a particulierement #rois ;

1. L’humilité
2. L’oraison
3. L’abstinence®.

On peut dire que 1’oraison les arrose
: que I’humilité les met a couvert**,
et que ’abstinence les défend et les

42 Personne qui conserve, entretient,
maintient ce qui existe.

3 Renonciation partielle ou totale, par
principe, hygiéne ou pénitence, a la
consommation de certains aliments, a la
satisfaction d’un besoin, d’un désir.

4 Lieu ou I’on est abrité.



18

conserve, en desséchant la racine des
vices qui pourraient les détruire.

Quels devoirs prescrit® la vertu de
religion ?

Elle en prescrit cing, et ce sont les
principaux qui regardent le culte®
divin ; savoir, les actes d’adoration,
d’action de graces, d’oblation*’ ;

4 Ordonner, recommander, établir dans
des termes précis ce que I’on souhaite
voir accompli, observé.

6 Ensemble des cérémonies et des rites
établis par une religion.

47 Action par laquelle on s’offre ou I’on
offre quelque chose a Dieu.



19

ce qui comprend le sacrifice*® de
protestations*® ¢t de demandes.

Quelles sont les fonctions de la
prudence ?

C’est de nous marquer la conduite
que nous devons garder envers nous-
mémes et envers les autres. Envers
nous-mémes, en nous faisant tenir le
juste milieu entre le trop et le trop
peu; de sorte que nous ne nous

8 Acte par lequel on abandonne
volontairement ce & quoi on tient,
privation que 1’on s’impose ou que I’on
accepte au nom d’un idéal religieux,
moral ou d’un intérét jugé supérieur.

49 Manifestation d’une ferme opposition
a certains faits, décisions ou propos ;
parole, geste par lesquels on exprime son
desaccord, sa désapprobation.



20

flattions® point de délicatesse, et
que nous ne nous accablions®point
par indiscrétion®?. Envers les autres,
en nous apprenant a discerner les
esprits, a conseiller et a diriger
chacun selon ses besoins ; ce qui est
du devoir des Supérieurs et des
Directeurs des ames.

Quels sont les devoirs de la justice
2

Elle en a deux principaux, qui sont,
de rendre a chacun ce qui lui
appartient, et d’employer les

% Louer a I’excés dans ’intention de
plaire, de séduire, d’exploiter.

> Faire supporter a quelqu’un une charge
pénible, qui exceéde ses forces, ses
capacités de réaction ou de défense.

52 Manque de discernement, de
jugement.



21

corrections®® et les chatiments®

d’une maniere chrétienne, sans
perdre de vue la charité, et en se
proposant le véritable bien de ceux
que I’on corrige ; en quoi il faut
observer trois choses.

1. De punir sans passion.

2. De ne point punir sur-le-champ
celui qu’on surprend en faute, mais
d’attendre qu’il ait eu le temps de se
reconnaitre et de revenir a soi.

3. De faire en sorte que la douceur
assaisonne® la correction, et que
celui qu’on  punit, puisse

53 Action de redresser, d’améliorer.
> Peine infligée en vue de corriger.
> Accompagner ses actes, ses paroles de
ce qui peut agrémenter, ¢veiller I’intérét.



22

comprendre qu’on ne cherche que
son amendement®® et sa perfection.

En quoi se montre la force ?

Dans la souffrance et dans les
travaux qu’elle fait supporter avec
constance®’ ; dans la maniére d’agir
qu’elle rend généreuse®®, est capable

% Corriger, rendre meilleur.

" Fermeté de 1’ame qui lui permet de
résister a la douleur, a I’adversité, a tout
ce qui pourrait I’ébranler. Qualité d’une
personne qui conserve fidélement ses
sentiments, ses attachements, qui ne
modifie pas sa conduite.

%8 Se dit en particulier d’une personne
qui fait preuve de magnanimité, de
clémence. (Clémence : En parlant de
ceux qui détiennent I’autorité souveraine,
disposition qui consiste a pardonner les
offenses ou a modérer les chatiments.)



23

de surmonter les plus grands
obstacles.

En quoi faut-il pratiquer la
tempérance ?

Particuliérement en trois choses.

1. Ne pas se rassasier durant le
repas, sortant de table sans avoir
accordé a son appétit tout ce qu’on
pourrait, méme sans exces.

2. Se retrancher® quelque chose de
chaque mets, pour réprimer®
I’avidité®? de manger.

% Nourrir suffisamment quelqu’un pour
apaiser sa faim, satisfaire son appétit.

80 Séparer une partie du tout, oter
quelque chose d’un tout.

%1 Contenir une réaction ; empécher une
émotion, un sentiment de se manifester.
62 Appétit immodéré que 1’on satisfait
gouliment ; voracité.



24

3. Ne prendre aucune nourriture
entre les repas, si ce n’est pour cause
d’infirmité®®, ou de travail
extraordinaire.

Tout cela est important pour les
personnes qui veulent devenir
spirituelles.

Quelles qualités doivent avoir les
vertus pour étre véritables ?

Il faut qu’elles soient chrétienne,
qu’elles soient intérieures, et pour
ainsi dire, profondes ; qu’elles soient
solides.

%3 Faiblesse, fragilité, imperfection
naturelle.



25

Qu’entendez-vous  par  vertus
chrétiennes ?

J’entends celles qu’on pratique par
des motifs®* de foi, et en vue de
Dieu, et non par des motifs humains,
a la maniere des philosophes.

Qu’est-ce a dire intérieure et
profonde ?

C’est qu’elles ne soient pas
superficielles®®, qu’elles partent de
I’intérieur, qu’elles tiennent au fond
de I’ame, et qu’on n’imite pas la
conduite de ces personnes, qui ne
réforment pas leur intérieur, et qui se
contentent de quelques pratiques

64 Raison, cause consciente qui porte a
agir, qui entre dans la détermination d’un
acte volontaire.

% Qui n’est qu’apparent, extérieur.



26

extérieures, sans aller jamais a la
racine®® des vices, par une véritable
abnégation®’.

Qu’est-ce a dire solide ?

C’est-a-dire, qu’elles aient ¢té
éprouvées®® sans quoi on n’y peut
pas beaucoup compter.

% Ce qui est a I’origine, au principe de
quelque chose.

67 Renoncement, sacrifice volontaire.
Abandonner ce qu’on possede.

68 Mettre a I’épreuve un étre vivant afin
de juger de sa valeur. Faire souffrir,
tourmenter, affliger ; frapper,
endommager. (Epreuve : Moyen
permettant de juger des qualités, du
caractere, des aptitudes d’une personne.)



27

TRAITE DE LA
MORTIFICATION

Par Jean-Joseph Surin
Prétre Jésuite francais
(1600 — 1665)
Catechisme spirituel
de perfection chrétienne



28

Qu’est-ce que la mortification69 ?

C’est une sainte habitude qui fortifie
I’homme, et qui, avec le secours de

% Infliger a son corps des souffrances,
des privations.



29

la grace, lui fait prendre assez
d’empire”® sur lui-méme, pour
dompter’® ses inclinations’?, et pour
réprimer’® tous ses mouvements
déréglés, soit extérieurs, soit
intérieurs.

0 Domination sur les choses.

1 Soumettre, réduire a I’obéissance un
adversaire, un ennemi.

2 Mouvement de ’ame qui entraine vers
quelque chose.

3 Contenir une réaction ; empécher une
émotion, un sentiment de se manifester.



30

Quelles sont les fonctions™
principales de la mortification ?

Iy en a deux ;

1. Maltraiter le corps, et assujettir™
les sens ; et alors elle s’appelle
mortification extérieure ;

2. Combattre les passions, et régler
’usage des facultés’® de notre ame ;
et alors on la nomme mortification
intérieure.

4 Role caractéristique joué par un
¢lément au sein d’un ensemble. (Role :
Comportement, attitude que 1’on adopte
dans le monde pour donner une certaine
image de soi.)

> Soumettre & sa domination.

’6 Puissance, pouvoir qui rend un étre
capable d’exercer telle ou telle fonction
du corps ou de ’esprit.



31

CHAPITRE I

DE LA
MORTIFICATION
EXTERIEURE

En quoi consiste la mortification du
corps ?

A mener une vie austere.

Combien de choses contribuent a
cette austerite ?

Iy en a trois ;



32

I. Macérer le corps, en lu
retranchant ce qui le flatte, par le
moyen des jelines, des veilles, etc.
2. L’affliger par les haires, les
cilices, les disciplines

3. Le dompter par les fatigues, le
travail des mains, les pelerinages

Quelles regles faut-il garder dans
l’usage de ces austérités ?

C’est de les pratiquer avec une telle
discrétion qu’on ne ruine point ses
forces ; ce qui serait un obstacle a un
plus grand bien, en nous mettant
hors d’état de nous acquitter de nos
devoirs.

Quels bons effets en particulier
produit ’usage de la discipline ?



33

Les personnes ferventes éprouvent
tous les jours que cet usage
contribue beaucoup a la ferveur, et
qu’ll tient le corps dans la
dépendance ; de sorte qu’il est
toujours prét a obeir a 1’esprit.

Quel avantage tire-t-on du travail
des mains, et des autres fatigues de
cette nature, qui servent a mater la
chair ?

Ces sortes d’austérités ont éte fort en
usage parmi les anciens religieux ;
ils étaient persuadés qu’en domptant
ainsi leur corps, et en diminuant ses
forces, ils lui 6taient le pouvoir de se
révolter contre D’esprit, et de le
porter au mal.



34

Quels sont les principaux fruits
d’une vie austére’’ ?

Il y en a plusieurs ; mais surtout ces
trois.

1. Elle soumet le corps, en le tenant
dans la dépendance ou il doit €tre.

2. Elle contribue® a  humilier
I’esprit, et facilite par-la la victoire
de tous les wvices’® qui sont

" Qui est rigoureux pour le corps et qui
mortifie les sens et I’esprit. (Rigueur :
Pénible, difficile a supporter.)

78 Concourir, avoir sa part a un certain
résultat.

" S’emploie absolument pour désigner,
chez ’homme, une Disposition
habituelle au mal ; en ce sens, il est
oppos¢ a Vertu.



35

entretenus et  fomentés®®  par
I’orgueil.
3. Elle gagne le cceur de Dieu, et en
obtient aisément ce qu’elle
demande.

L’austerite de la vie est-elle
néecessaire a la saintete ?

Tous les saints 1’ont constamment
pratiquée, et ils Iont portée loin ;
tout ceux qui se convertissent
sincerement a Dieu, gardent la
méme conduite ; et c’est la
ordinairement le premier attrait que
la grace leur donne.

Comment est-ce que la
mortification assujettit* les sens ?

8 Provoquer, exciter a.
81 Soumettre a sa domination.



36

En les empéchant de se satisfaire®?,
de chercher les objets® qui est
flattent, et de s’attacher au plaisir
que ces objets leur procurent. La
regle générale qu’il faut observer a
I’égard® de tout ce qui plait aux
sens, et d’en user®® comme on use
des remedes ; c’est dans cette
disposition® que les personnes
mortifiées prennent quelque petite

82 Donner a quelqu’un ce qu’il demande,
ce qu’il veut ou ce qui lui est nécessaire.
8 Tout ce qui se présente a I’esprit,
occupe la pensée.

8 Action de préter une attention
particuliére a quelqu’un ou a quelque
chose.

8 Faire usage de quelque chose, s’en
Servir.

8 Arrangement, action de mettre dans un
certain ordre.



37

récréation, le jugeant necessaire
pour soulager le corps, et pour
donner quelque relache a 1’esprit.

Combien y a-t-il de degrés dans la
mortification des sens ?

On en distingue trois.

1. Le premier, est de s’¢loigner de
tout ce qui peut servir d’amorce, ou
d’occasion au péché.

2. Le deuxieme, de renoncer®’ a tout
ce qui plait, et de pousser la fuite du
plaisir jusqu’a la haine.

3. Le troisieme, de rechercher les
choses désagréables, dans le dessein

87 Abandonner la possession, I’'usage de
quelque chose ; se défaire de ce a quoi
on est attaché.



38

de participer a la Croix de Jésus-
Christ.

Comment peut-on se vaincre Soi-
méme dans l’usage de la vue ?

En se privant de voir les beautés de
la campagne, les jeux, les
divertissements, les fétes publiques,
et généralement tout ce qu’on
appelle beau, agréable, et qui ne sert
qu’a contenter la curiosité.

Comment peut-on mortifier I’ouie ?

En résistant au penchant naturels
qu’on a pour les nouvelles, les bruits
qui courent, les contes agreables, et
en s’interdisant le plaisir de
I’harmonie, des concerts, et de tout
ce qui flatte les oreilles ; a moins que



39

ces choses ne contribuent®® a élever
I’esprit a Dieu.

En quoi consiste la mortification
touchant odorat ?

A se priver du plaisir que donnent
les odeurs agreables des fleurs et des
parfums, si ce n’est lorsque la piété
les emploie au service de Dieu, et au
culte des Autels.

Quelle est la régle qu’on doit
observer a I’égard du goiit ?

C’est de retrancher®® tout ce qui sent
la délicatesse®, ou qui peut

8 Participer, collaborer a une ceuvre
commune.

89 Séparer une partie du tout, oter
quelque chose d’un tout.

% Qualité de ce qui flatte les sens par sa
finesse.



40

I’entretenir ; de ne pas consulter son
golt dans le choix de la nourriture,
et den venir a ce point
d’indifférence qu’on ne fasse plus
attention a la qualit¢ des mets, et
qu’il n’y en ait aucun dont on ne soit
prét a se passer, hormis®! les cas de
nécessité ; d’imiter la conduite de
quelques personnes ferventes, qui
sentant  D’appétit se réveiller,
I’amortissent, en mélant avec les
aliments quelque suc% désagréable.
Par ce moyen on dompte le gott, et
on remporte une victoire qui est des
plus importantes.

%1 Excepté, a ’exclusion de, sauf.
%2 Liquide que ’on peut extraire d’un
tissu végetal ou animal.



41

Quelle pratique de mortification
donnez-vous pour ce qui regarde le
toucher ?

Outre les austérités dont nous avons
parlé, ne souffrirent aucune sorte de
de¢licatesse dans les habits, le linge,
le manger, et geénéralement dans
I’usage de tout ce qui concerne le
corps.



42

CHAPITRE II

DE LA
MORTIFICATION
INTERIEURE

En quoi faites-vous consister™ la
mortification intérieure ?

A réfréner®™ les passions de
Pappétit®  sensitif® a réprimer

% Se définir par.

% Réprimer, contenir, mettre un frein a
un sentiment vif.

% Vif désir qui pousse a rechercher une
chose.

% Qui a rapport aux sens, aux sensations
ou a la sensibilité.



43

I’activité naturelle, et a retrancher
tout ce qu’il peut y avoir de déréglé
ou de superflu®” dans 'usage des
facultés® de 1’ame.

1. De la mortification des passions

Quelles sont les passions que nous
devons mortifier ?

Il y en a quatre principales qui
engendrent® toutes les autres ; le
désir, la joie, la colere, et I’aversion
naturelle qui nous porte a fuir tous
les objets qui nous déplaisent. De la
victoire de ces passions dépend

7 Qui est de trop ; inutile.
% Capacité, aptitude.
9 Produire, faire naitre.



44

notre  tranquillité, et  notre
avancement dans la vertu.

Comment mortifie-t-on le désir ?

Le premier soin d’une ame qui veut
arriver a la perfection, doit étre de
réprimer les mouvements
impétueux!® qui la portent vers les
objets!® agréables. Ce sont ces
mouvements que nous appelons
désir ; lorsqu’ils ont pour objet®
des choses mauvaises ou

190 Qui ne sait pas se réfréner, qui ne peut
étre contenu ; vif, bouillant, fougueux.
(Réfréner : mettre un frein a un
sentiment vif.)

101 Tout ce qui se présente a ’esprit,
occupe la pensée.

102 Tout ce qui se présente a ’esprit,
occupe la pensée.



45

indifférentes'®, il faut absolument
les étouffer ; et lors méme qu’ils
vont au bien, il est nécessaire de les
modérert®, pour bannir!®
I’empressement qui géne la liberté
du cceur.

Comment réprime-t-on la joie ?

En retranchant les ris!®® immodéré,

le trop grand épanouissement'®” du

103 Qui n’est pas sensible & I’amour, qui
ne donne pas de marques d’affection.
194 Diminuer, tempérer, rendre moins
intense ou moins violent ; tenir ou
ramener dans de justes limites.

105 Ecarter de son esprit.

106 Rire.

107 Air de gaieté, de vif plaisir, qui se
manifeste dans la physionomie.



46

cceur, et la railleriel®, si contraire a

I’esprit de componction, sans lequel
on avance. Dans le chemin de la
vertu, et qu'on doit toujours
conserver soigneusement, quelque
favorisé congoit de Dieu.

Comment faut-il combattre la
colere ?

En suivant fidélement ces trois
regles.

1. La premiere, et d’€tre sur ses
gardes pour résister généreusement
au chagrin et a D’impatience, des
qu’on les sent naitre dans le cceur, et
ne leur jamais permettre d’éclater en

108 plaisanter quelqu’un, se moquer
ouvertement de lui, pour rire ou faire rire
a ses dépens.



47

paroles, ou en quelques mouvements
déréglés.

2. La deuxieme, de céder
aux autres plutdt que de contester
avec eux ; et lorsque la gloire de
Dieu demande qu’on soutienne!!! un
sentiment contraire, de s’observer si
bien soi-mé€me, qu’on agisse sans
émotion?'?, et sans que la paix du

coeur soit altéréells,

109 en tout

110

109 Etre ou se reconnaitre inférieur a lui.
110 Mettre en discussion, ne pas
reconnaitre comme juste, exact, fondé.
111 Résister a une attaque, a ce que 1’on
considére comme une atteinte, une
agression ; endurer, supporter quelque
chose de facheux, de pénible, de
désagréable.

112 Trouble, malaise physique.

113 Modifier dans sa nature, dans sa
constitution, etc.



48

3. La troisieme, de rendre le bien
pour le mal, et de ne se venger des
injures qu’on recoit, que par
beaucoup de douceur.

Comment  vaincre  [’aversion
naturelle qu’on a pour les objets
qui déplaisent ?

Par une résolution!* constante de

tenir ferme contre ces objets
désagréables, et d’affronter pour
ainsi dire la difficulté. Ceux qui dans
ces occasions se laissent vaincre par
leur répugnance!®®, en deviennent

114 Décision qu’on prend aprés un temps
de délibération et qu’on entend bien
mettre en ceuvre.

115 Sensation de rejet et d’écceurement a
I’égard de quelqu’un ou de quelque
chose



49

bientot esclaves!!®, et ne font jamais
grand progres dans la vertu. Il est
donc important de s’entretenir dans
une geénereuse disposition a ne point
céder dans ces rencontres, et de se
prémunir!’ contre le respect humain
et I’amour-propre qui conseillent de
fuir lorsqu’il s’agit de résister
vigoureusement pour remporter la
victoire.

116 personne qui n’est pas de condition
libre.

117 Protéger ou mettre en garde
quelqu’un contre un risque, une menace.



50

2. Le soin de réprimer D’activité
naturelle

A quoi oblige ce second devoir de la
mortification intérieure ?

A arréter les saillies™®  de
I’humeur!®®, et cette impétuosité!?°
naturelle qui nous porte a agir avec
précipitation.

Quelle nécessité voyez-vous a
réprimer cette activité ?

118 Action ou parole impétueuse, inspirée
par un sentiment vif, passionné

119 Disposition occasionnelle, état
d’esprit passager.

120 Qui ne sait pas se réfréner, qui ne peut
étre contenu ; vif, bouillant, fougueux.



51

C’est qu’elle est elle seule un grand
obstacle aux desseins'?! et aux
progres de la grace, méme dans les
gens de biens qui ont travaillé
longtemps a mortifier leurs passions.

Comment cette activité??

obstacle a la grace ?

est-elle

En deux maniéres.

1. La premiere, en ce qu’elle
prévient'?® les mouvements de la
grace, et D’empéche  par-la

121 Intention de faire quelque chose ;

projet que I’on se propose de mener a
terme.

122 Faculté d’agir.

123 Venir avant quelqu’un ou quelque
chose, devancer



52

d’opérer'? selon toute 1’étendue des
desseins de Dieu.

2. Le deuxieme, en ce qu’elle remplit
le coeur d’une ardeur’®® précipitée
fort contraire a la maniere d’agir de
I’Esprit de Dieu.

N’y a-t-il point de moyens pour
amortir'®® cette activité ?

Il y en a deux.

1. Le premier, est un dessein forme,
et souvent renouvelé, d’étouffer
promptement dans le cceur tout
mouvement qui cause tant soit peu

de troubles!?’.

124 Accomplir, réaliser, produire.

125 Vivacité, fougue, élan.

126 Rendre moins vif, moins intense.
127 Confusion, désordre, agitation.



53

2. Le second, est 1application
constante a I’oraison ; c’est de ce
saint exercice que nous tirons notre
principale force pour arréter nos
passions, et pour combattre tout ce
qui s’oppose a notre paix intérieure.

Voila bien des obstacles a la
perfection ; n’avez-vous point
d’avis particuliers a donner a ceux
qui désirent sincérement de les
vaincre ?

En voici quelques-uns qui sont
autant de saintes résolutions que les
personnes ferventes peuvent
adopter, pour y conformer leur
conduite.



54

1. Persuadé¢ que je puis me tromper,
et que je me trompe en effet souvent,
je ne ferai nulle difficulté de quitter
mon sentiment*?®, pour prendre celui
d’autrui, toutes les fois qu’il ne
s’agira que de choses indifférentes et
de peu de conseéquences, et que je
pourrai le faire sans que Dieu soit
offensé.

2. 5’1l se présente a mon esprit
quelque pensée de présomptiont?®,
J’aurai aussitot recours a d’autres
pensées qui m’humilient.

128 Faculté de ressentir, de recevoir des
impressions.

129 Opinion trop avantageuse que ’on
congoit de soi-méme.



55

3. Jobéirai sans réplique'® aux

ordres des supcrieurs, et je ne
m’excuserai que dans le cas de
nécessite.

4. I’accorderail®! de bonne grdce
tout ce que je puis accorder ; et
lorsque je serai obligé de refuser, je
tAcherai de faire agréer’®® mon refus
par des paroles obligeantes'34.

132

130 Remarque, protestation qui vient en
réponse a un ordre, a une instruction, a
un propos alors qu’on est supposé obéir
ou se taire.

131 Accepter de donner quelque chose a
quelqu’un. Consentir a reconnaitre pour
vrai.

132 Avec plaisir, volontiers, sans
répugnance, sans se faire prier.

133 Accueillir favorablement, accepter.
134 Qui aime a faire plaisir ; qui se
montre serviable.



https://www.bing.com/ck/a?!&&p=8848db5169f90db0JmltdHM9MTcyMzc2NjQwMCZpZ3VpZD0zMmRiYWVmMy04M2E4LTY1NDgtMjlkNi1iYTM4ODJjNDY0YjMmaW5zaWQ9NTY4Nw&ptn=3&ver=2&hsh=3&fclid=32dbaef3-83a8-6548-29d6-ba3882c464b3&psq=de+bonne+gr%c3%a2ce+def&u=a1aHR0cHM6Ly93d3cubGFsYW5ndWVmcmFuY2Fpc2UuY29tL2RpY3Rpb25uYWlyZS9kZWZpbml0aW9uL2RlLWJvbm5lLWdyYWNl&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=8848db5169f90db0JmltdHM9MTcyMzc2NjQwMCZpZ3VpZD0zMmRiYWVmMy04M2E4LTY1NDgtMjlkNi1iYTM4ODJjNDY0YjMmaW5zaWQ9NTY4Nw&ptn=3&ver=2&hsh=3&fclid=32dbaef3-83a8-6548-29d6-ba3882c464b3&psq=de+bonne+gr%c3%a2ce+def&u=a1aHR0cHM6Ly93d3cubGFsYW5ndWVmcmFuY2Fpc2UuY29tL2RpY3Rpb25uYWlyZS9kZWZpbml0aW9uL2RlLWJvbm5lLWdyYWNl&ntb=1

56

5. Lorsque sur le point
d’entreprendre’® quelque chose, je
m’apercevral que je suis pousse par
une ardeur un peu trop vive ; s’il y a
lieu de différer'®®, j’attendrai, pour
commencer, que cette ardeur soit
ralentie.

6. Non seulement je réprimerai la
colere dés que je la sentirai naitre
dans mon cceur ; mais je ne dirai
mot, quelque fondé'®” que je sois a
me plaindre.

7. Lorsquon me fera quelque
demande, je me recueillerai’*® un

135 Commencer a exécuter ce qu’on a
décidé d’accomplir.

136 Remettre a plus tard, retarder.

137 Qui est solidement établi, qui repose
sur des faits assurés.

138 Détacher son esprit des
préoccupations et des distractions du



57

instant avant que de répondre, pour
¢viter les inconvénients d’une
réponse précipiteée, qui est 1’effet du
premier mouvement.

8. Je m’¢tudierai a avoir pour tout le
monde des manieres honnétes,
douces et prévenantes™®,

9.Je ne m’emporterai®® jamais,
quelque sujet’*! qu’on m’en donne ;
et si je suis quelquefois obligé de

0

quotidien, pour se livrer a la méditation
ou faire oraison.

139 Qui va au-devant des désirs d’autrui,
qui cherche a faire plaisir ; attentionné,
obligeant.

140 Perdre son sang-froid, se mettre en
colere. Entrainer par ’effet de la pensée,
du sentiment.

141 Ce dont il s’agit, ce dont on parle ;
théme ou question sur lesquels s’exerce
la réflexion, notamment dans les
ouvrages de I’esprit.



58

faire éclater mon z¢le'#?, je ferai en

sorte  que la  modération'*?
assaisonne toute mes parole.

10. Je ne parlerai jamais de moi que
je ne le juge nécessaire, et alors je le
ferai en des termes qui marquent de
la modestie!** et de I’humilité.

11. J’aurai une soumission'#* entiére
pour ceux qui ont autorité sur moi, et
je ne manquerai jamais de les

142 Vive ardeur pour le maintien ou le
succes de quelque chose, pour les
intéréts de quelqu’un.

143 Diminuer, tempérer, rendre moins
intense ou moins violent ; tenir ou
ramener dans de justes limites.

144 Retenue, modération d’une personne
qui ne donne dans aucun exces.

145 Disposition a obéir, docilité.



59

consulter'#® sur toutes les choses qui

doivent leur étre communiquées.

12. En prenant mes repas, je veillerai
sur moi pour ne rien accorder a la
sensualité ; et si je m’apergois de
quelque empressement, je le
modérerai, en cessant de manger
pendant quelques moments.

13. Avant que de parler, je ferai
réflexion a ce que je dois dire, et je
me condamnerai au silence, plutot

196 Solliciter quelqu’un pour lui
demander conseil. (Solliciter : S’adresser
formellement a une personne, le plus
souvent détentrice d’une autorité, en vue
d’obtenir quelque chose.)



60

147 qui puisse

que de rien hasarder
étre contre la prudence'®,
14.Je serai sur mes gardes pour
détourner  toute  pensée  peu
favorable'® au prochain, afin qu’il
ne m’arrive jamais d’interprétert™
en mal les actions des autres.

15. Dans les occasions de souffrir et
de me vaincre moi-méme, j’€leverai
mon cceur a Dieu avec confiance, je
prendrai un soin particulier de

cacher la violence que je me ferais,

147 S>exposer a un péril, a un danger.

148 Disposition morale qui fait connaitre
et pratiquer ce qui convient dans la
conduite de la vie.

149 Qui est a I’avantage de quelqu’un ou
de quelque chose.

150 Donner a quelque chose telle ou telle
signification.



61

et de ne laisser échapper aucun signe
d’impatience.

3. Le soin de régler I'usage des
facultés de I’ame

En quoi consiste™! ce soin, quel est

le troisieme devoir que nous impose
la mortification intérieure ?

Il consiste & ne rien souffrirt®? de
déréglé ni d’inutile dans la mémoire,
dans 1’entendement'®®, et dans la
volonté.

131 Définir par ses éléments constitutifs.
152 Supporter, subir une chose pénible.
153 Faculté de comprendre, par
opposition aux sensations, a
I’imagination.



62

LA MEMOIRE

Qu’est-ce que de remédier aux
égarements de la mémoire ?

C’est empécher qu’elle ne conserve
les images des choses passageres et
inutiles ; c’est lui oter la liberté'®
qu’elle se donne de courir apres
toutes sortes d’objets, afin qu’elle ne

s’occupe que de ce qui est du

154 Liberté naturelle, pouvoir que
I’homme a naturellement d’employer ses
facultés a faire ce qu’il regarde comme
devant lui étre utile ou agréable.



63

devoir'® et de ce qui contribue!®® a

la sainteté.
Comment peut-on en venir la ?

Par le soin constant de marcher en la
présence de Dieu, de tourner son
application®™®” a ce qui est sain et
utile, d’entretenir’®® dans son &me un
doux souvenir de Jésus-Christ, et des
mysteres différents de sa vie. C’est
ainsi qu’on efface peu a peu de la

155 1 obligation morale considérée en
elle-méme.

156 Participer, collaborer a une ceuvre
commune.

157 Mise en ceuvre, en pratique. Le fait de
consacrer toute son attention a une

chose ; soin, persévérance qu’on apporte
a une tache.

158 Faire durer, prolonger une situation,
un etat.



64

9 des

61

mémoire les impressions®®
objets'® terrestres et profanes!
dont elle avait coutume!®® de se
repaitre'®,

159 Ce qui persiste d’une action exercée
sur le corps ou I’esprit d’une personne.
160 Tout ce qui se présente a ’esprit,
occupe la pensée.

161 Dépourvu de caractére religieux, par
opposition a Sacré.

162 Habitude contractée par une personne
dans ses maniéres, dans ses discours,
dans ses actions.

163 Procurer a une personne ce qui
comblera son attente, ses désirs.



65

L’ENTENDEMENT

Qu’y a-t-il a corriger dans
I’entendement ?

Trois deéfauts en particulier qui
naissent tous trois de 1’attache qu’on
a a nos sens.

1. Le premier, est ’opiniatreté!® qui

parait surtout dans la diversité des
opinions?®®, et qui nous porte a

164 Qui est trop attaché a son opinion, qui
ne se laisse pas convaincre, entamer dans
ses convictions.

165 Sentiment, idée, point de vue ;
jugement que I’on porte, sans que 1’esprit



66

contrarier’®® le sentiment d’autrui ;
on combat ce vice!®” pour I’amour
de la paix, qui est ennemie des
différends?®® et des disputes, et par
une ferme résolution de soumettre'®®
son jugement plutot que d’entrer en

contestation’©.

le tienne pour assuré, sur une question
donnée.

166 S>opposer a une affirmation par une
affirmation contraire.

187 Vice s’emploie absolument pour
désigner, chez I’homme, une Disposition
habituelle au mal ; en ce sens, il est
oppos¢ a Vertu.

188 D¢saccord, contestation entre deux ou
plusieurs personnes sur des opinions ou
sur des questions d’intéréts.

169 Cesser de résister ou de s’ opposer ;
obéir a quelqu’un.

170 Mettre en discussion, ne pas
reconnaitre comme juste, exact, fondé.



67

2. Le second, et la présomption qui
fait mépriser'’! les sentiments des
autres, pour ne se conduire que par
son golt'’? et par ses propres
lumieres ; c’est par 1’obeissance
aveugle, et par un entier
renoncement a son propre sens
qu’on vient a bout de ce vice.

3. Le troisieme, et en fait de
doctrine!’3, et c’est la trop grande
confiance qu’on a en son esprit. De

171 Sentiment par lequel on juge une
personne ou une chose indigne d’estime,
d’égards, d’attention.

172 Attrait qui porte vers certaines choses,
auxquelles on trouve du plaisir ou dont
on en attend ; inclination, penchant.

173 Ensemble des principes qui
constituent le fondement d’une religion,
d’une philosophie, d’une politique, d’une
morale.



68

cette source naissent les hérésies'’
et les divisions dans la fo1 ; le
remede a un si grand mal et dans
I’humilité chrétienne, et dans une
parfaite soumission a I’église et aux
Pasteurs qui la gouvernent.

Que faut-il faire lorsque ce le
Supérieur nous propose nous
parait moins parfait que ce que
nous voudrions faire de notre choix
2

Il faut se renoncer soi-méme en
abandonnant ses propres
lumiéres!™, pour suivre celles du
Supérieur.

174 Doctrine niant une ou plusieurs
affirmations de la foi chrétienne, et qui
est condamnée par I’Eglise.

175 Savoir, connaissance, vérité.



69

Sont-ce la tous les vices de I’esprit ?

Il y en a encore trois auxquels il est
sujet'’®, et qu’il est important de
combattre : I’orgueil qui le porte a

s’élever, la vanité!’’, et la curiosité.

Comment faut-il combattre ces
vices ?

1.On rabat’® Dorgueil par la
simplicité qui est ennemie de toute
fausse  ¢lévation. Ceci  est
particulierement nécessaire dans les
voies de la sainteté, ou 1l est

176 Ce qui cause, explique un état, une
situation, une conduite.

177 Caractére de ce qui est vain, vide,
inutile

178 Ramener quelque chose vers le bas ;
faire descendre, rabaisser ce qu’on avait
levé.



70

dangereux de donner ’essor!’® a son

esprit ; il faut que ce soit I’Esprit de
Dieu qui nous ¢leve ; de nous-
mémes, nous devons Etre portés a
préférer la voie commune® a tout
ce qui est extraordinaire.

2.0n oppose a la wvanit¢ Ila
connaissance de soi-méme et de son
néant. Ce vice est trés subtil'® ; il
n’est pas jusqu’aux ministeres les
plus sacrés ou il ne se glisse. On ne
voit rien de mauvais dans la
recherche exacte des ornements!®?

179 Progres, développement, expansion.

180 Général, universel ; qui est le fait du
plus grand nombre.

181 Se dit de quelque chose de difficile a
percevoir.

182 1 ¢ fait d’orner, d’embellir.



71

de I’éloquence'®, et cependant elle
n’est quelquefois dans  son
principe'® qu’une vanité secréte
d’un esprit plein de lui-méme, qui
s’applaudis dans ses productions®,
3. Le troisicme défaut est la
curiosité, qui s’informe de tout, qui
veut tout savoir, tout pénétrer, tout
comprendre. On la mortifie en
réprimant ’avidité'® d’apprendre,
qui est toujours accompagné du
désir de se satisfaire'®” soi-méme.

183 Art de bien parler, de persuader,
d’émouvoir, d’entrainer par le discours.
184 Origine, source ; cause premiére.

185 Action de produire, de former,
d’élaborer.

186 Désir ardent et insatiable.

187 Donner a quelqu’un ce qu’il demande,
ce qu’il veut ou ce qui lui est nécessaire.



72



73

LA VOLONTE

Qu’y a-t-il a réformer dans la
volonté ?

Elle a trois fortes inclinations
auxquelles 1l faut renoncer ;

1. L’amour de la liberté
2. Le désir de la gloire
3. L’attache aux biens temporels

1. Qu’est-ce que renoncer a sa
liberté ?

C’est la soumettre a une volonté
¢trangere ; ce qui se fait en deux
manieres.



74

-La premiere, par I’ob¢€issance qu’on
rend un Supérieur.

-La seconde, lorsque par une
condescendance!® chrétienne on se
géne soi-méme pour

s’accommoder® a ce que les autres
veulent.

2. Comment mortifie-t-on le désir
de la gloire ?

Par la fuite des louanges'® et des
applaudissements, par 1’amour du

188 Consentir avec bienveillance.
(Consentir : ne pas s’opposer a ;
Bienveillance : Sentiment qui porte a
vouloir du bien a autrui.)

189 S°>entendre avec quelqu’un. S’adapter
a.

19 Honorer quelqu’un, vanter ses

meérites, ses qualités, ses actions en des



75

mépris’®! et de ’humiliation qu’il
faut embrasser geénereusement, et
méme chercher, quand on le peut
sans rien faire contre la prudence

chrétienne.

termes qui témoignent de I’estime, de
I’admiration.

191 Sentiment par lequel on juge une
personne ou une chose indigne d’estime,
d’égards, d’attention.



76

3. Quels sont les biens temporels'®

auxquels on s’attache'®® ?
Il y en a de trois sortes ;

1. les biens visibles qu’on appelle
richesses

2. les occupations dans lesquelles on
trouve de I’agrément%,

3. les personnes qu’on aime.

Comment peut-on se défaire de la
tiche aux biens visibles ?

192 Qui passe avec le temps, périssable ;
il est opposé a Eternel et a Spirituel. Il
signifie aussi Qui est séculier, qui
concerne les choses matérielles ; il se dit
par opposition a Ecclésiastique et a
Spirituel.

193 Unir, joindre, lier a quelqu’un, a
quelque chose d’une fagon durable.

194 Qualité par laquelle quelque chose
plait, est agréable.



77

Ces biens sont, par exemple,
I’argent, les maisons, les domaines,
les meubles precieux, etc. On se
détache de ces biens lorsqu’on les
abandonne pour ’amour de Jesus-
Christ, lorsque sans les abandonner
réellement on en wuse avec
modé¢ration, lorsqu’on en fait part au
pauvre par [’aumone, lorsqu’on a
soin de conserver son coeur dans une
indifférence'® et dans un noble
dégagement, de telle sorte qu’on soit
prét a tout quitter et a tout perdre
sans aucun regret!%.

195 Etat ou caractére d’une personne
indifférente ; le fait de n’accorder aucun
intérét a quelque chose, a quelqu’un.

19 Douleur, chagrin que cause la perte, la
mort d’un étre aimé.



78

Quels sont les occupations
auxquelles on s’attache, et quelle
est la pratique de la mortification a
cet égard'® ?

L’emploi, la charge!®®, I’office'®, le
ministére’® et les fonctions®™
auxquelles ils  engagent, le

197 Action de préter une attention
particuliére a quelqu’un ou a quelque
chose.

198 Ce qui constitue une obligation, une
contrainte, et implique une responsabilité
morale et financiere.

19 Ce dont on doit s’ acquitter en vertu
d’une obligation. (Acquitter : Libéré
d’une obligation morale.)

200 Charge que ’on a mission d’exercer,
office auquel on se consacre.

201 Ensemble des activités, obligations et
devoirs inhérents a I’exercice d’une
charge, d’un emploi.



79

maniement?*? des affaires, le soin du
commerce, 1’¢tude, les travaux
apostoliques?®®, toutes ces
occupations, quelque utiles, quelque
nécessaires, quelque saintes qu’elles
puissent étre, quand on s’y plait et
qu’on s’y affectionne®® jusqu’a s’y
attacher, captivent?® le cceur et sont
un obstacle a la perfection. La

mortification intérieure, en

202 Action ou fagon de gouverner, de
conduire a son gré une personne ou un
groupe de personnes, de les faire agir
conformément a ce qu’on attend d’elles.
203 Digne des apbtres ; qui rappelle
I’esprit des apotres. Zele apostolique. Vie
apostolique, qui s’efforce d’imiter la vie
des apotres dans la communauté
primitive.

204 Attachement tendre, constant, durable
pour une personne.

205 Séduire, gagner, charmer.



80

réprimant la vivacite et
I’empressement naturel, fait qu’on
ne se livre point a ces occupations, et
qu’on y donne ses soins sans y
mettre son cceur.

Quelle est la troisiéme espéce®® des

biens auxquels la volonté s’attache
2

Ce sont les personnes, comme les
parents et tous ceux que nous
aimons, parce qu’ils sont de méme
humeur?®” que nous, de méme pays,
ou pour quelqu’autre rapport qu’ils
ont avec nous. Ces amitiés nuisent?%

206 Sorte.

207 Disposition du tempérament ou de
I’esprit, qui oriente le comportement
d’une personne.

208 Causer du tort, porter préjudice a
quelqu’un.



81

beaucoup a la perfection, parce
qu’elles embarrassent?® et qu’elles
captivent le cceur. C’est ici qu’il faut
mettre en pratique le conseil de
Notre-Seigneur : « qui aime son pere
et sa mere plus que moi, n’est pas
digne de moi. » C’est-a-dire qu’il
faut avoir recours?® a un saint
¢loignement, et sans manquer aux
devoirs de la charité et aux regles de
la bienséance?!, ne rien accorder au
sentiment naturel, et se comporter a
I’égard de ces personnes, comme si

209 Ce qui importune, dérange, géne.

210 Faire usage, se servir de quelque
chose.

211 Convenance de ce qui se dit ou se fait
avec ce qui est d aux personnes, a I’age,
au sexe, a la condition, et avec les usages
recgus, les meeurs publiques, le temps, le
lieu, etc.



82

elles nous ¢étaient indifférentes,
jusqu’a ce qu’on ait surmonté
I’inclination naturelle et qu’on ne les
aime que pour Dieu.

N’y a-t-il point d’autre attache dont
il faille se défaire ?

Il y en a encore une ; c’est celle
qu’on a pour les choses spirituelles.
C’est a quoi doivent prendre garde
les personnes qui pratiquent la vertu
; 11 ne leur est pas permis de compter
sur leurs exercices de piété, ni sur les
golits et les consolations sensibles,
ni sur les lumicres et les faveurs
qu’elles regoivent de Dieu, ni sur la
douceur de leur contemplation??.
Ces avantages spirituels, quand on

212 Considérer avec attention un étre ou
une chose.



83

les aime jusqu’a y mettre son repos,
servent a nourrir I’amour-propre?*3,
et empéchent le parfait dégagement

du coeur.

Quel est le fruit** de la
mortification ?

C’est la paix et la tranquillité¢ qu’on
ne peut obtenir que par |’entiere
victoire de soi-méme, qui est le
second moyen nécessaire pour
arriver a la perfection chrétienne.

Quel ordre faut-il garder dans la
pratique de la perfection ?

213 Attachement excessif que I’on porte a
soi-méme, sans tenir compte d’autrui ;
¢goisme.

214 Résultat.



84

Il faut commencer par se purifier de
ses péchés en combattant ses vices et
ses defauts ; c’est ce qui s’appelle
vie purgative. On doit ensuite
s’animer a la pratique des vertus qui
enrichissent I’ame et qui
I’embellissent ; c’est ce qu’on
nomme vie illuminée active. Enfin
on s’attache a Dieu par amour, et
alors on est parvenu a la vie unitive.



85

TRAITE DE LA
CHARITE

Comment I'homme peut savoir s'il
est dans la charité ?

Jacques de Todi, Tertiaire de Saint
Francois, vers le 13¢ siécle nous dit
ceci: «Je ne puis savoir d'une
maniere certaine si je suis dans la
charité, mais cependant je puis en
avoir quelques indices. Voici une
preuve de I'amour de Dieu en moi :
Si, apres avoir demandé quelque
chose a Dieu et qu'il ne me l'accorde
pas, je l'aime encore plus
qu'auparavant ; si, m'accordant le



86

contraire de ce que je voulais, je
I'aime deux fois plus que je n'avais
fait jusqu'alors.

Quant a l'amour du prochain, le
signe est de ne pas l'aimer moins
alors qu'ill m'aurait offens€ ; si je
'aimais moins, ce serait une preuve
que je ne l'aimais pas auparavant,
mais que je m'aimais moi-méme. Je
dois aimer mon prochain a cause de
lui et non pour moi, aimer son bien,
son avantage, et m'en r¢jouir. En
agissant ainsi, je tire un plus grand
profit de son bien que lui-méme. »



Par Jean-Joseph Surin

87




88

En quoi consiste la charité envers le
prochain, et qu’elle en est la
pratique ?

Elle est dans son principe une
affection?’® sincére et solide que
nous avons pour les autres, laquelle
nous fait épouser?® leurs intéréts,
comme les notres, et nous suggere
les moyens que nous devons prendre
pour leur témoigner I’amour que
nous leur portons.

Cette charité prescrit?’’ plusieurs

devoirs ; les uns consistent en une
certaine disposition intérieure en

215 Attachement tendre, constant, durable
pour une personne.

216 Faire sien, adopter, embrasser.

217 Ordonner, recommander, établir dans
des termes précis ce que I’on souhaite
voir accompli, observé.



89

faveur de notre prochain ; les autres
reglent nos discours et nos paroles,
et les derniers exigent de nous
certaines ceuvres.

Quelle est cette disposition
intérieure, qui est le premier devoir
de la charité, et que demande-t-elle
de nous ?

C’est un penchant que la charité
donne, et par laquelle elle nous porte
a avoir de Iestime, de
’indulgence?8, et de la compassion
pour le prochain.

L’estime est dans 1’esprit ; elle le
dispose favorablement a 1’égard de
tout le monde ; elle fait qu’il croit

218 Tnclination a excuser et a pardonner
les fautes, les défauts.



90

aisément le bien, et qu’il ne
soupgconne le mal que tres
difficilement.

L’indulgence a lieu, lorsqu’on
remarque  quelque chose de
défectueux dans la conduite des
autres ; on ’interpréte en bonne part
autant qu’on peut ; quand on ne peut
pas approuver 1’action, on 1’excuse
par l’intention, par I’infirmité, ou
par quelque autre cause, plutdt que
de la condamner.

Et lorsque les fautes sont si grandes
et si visibles qu’on ne peut en
aucune maniere les excuser, au lieu
de s’indigner et de blamer, on prend
le parti de la compassion ; ce qui est
le troisiéme effet de la charité.



91

A quoi oblige™® la charité, par
rapport aux paroles ?

A ne médire?® de personnes, a parler
avantageusement de tous, et a
prendre, lorsque la prudence le
permet, la défense de ceux qu’on
blame.

Quelles ceuvres exigent de nous la
charité ?

En général tous les bons offices??

dont le prochain peut avoir besoin.

219 Lier quelqu’un par une obligation
religieuse ou morale.

220 Dire du mal de quelqu’un, le dénigrer
par méchanceté ou par légéreté.

221 Ensemble d’obligations que chacun
est tenu de remplir dans la vie privée et
sociale ; devorr.



92

La charité doit s’étendre a toutes
sortes de personnes, et a toutes
sortes de services.

Mais en particulier, on doit soulager
les pauvres par ses aumones : on doit
procurer I’avancement spirituel des
ames, par tous les secours qu’on est
en état de leurs donner ; on doit
secourir les affligés, surtout les
malades.

Quelle conduite faut-il garder dans
la distribution des aumones ?

Chacun doit régler ses aumones sur
ses facultés ; savoir jusqu’ou il peut
aller, et avoir en wvue certains
pauvres, qu’il juge devoir é&tre
preferes.



93

Mais outre ces aumones réglées et
prévues, 1l faut réserver de quoi
fournir a des besoins qu’on ne
prévoit pas, et qui se présentent
lorsqu’on y pense que moi.

A la vue de I’indigence??, le Saint-
Esprit inspire quelquefois un grand
désir de la soulager ; et il ne convient
point de se mettre hors d’état de
suivre ces inspirations.

Il est vrai que dans ces rencontres on
peut se dire a soi-méme, qu’on a d¢ja
satisfait a son devoir, en donnant ce
qu’on avait a donner. Mais en
gardant cette conduite, on se prive
d’un grand avantage, qui est de

222 Grande pauvreté, privation du
nécessaire.



94

s’accoutumer a suivre le mouvement
de la grace, et qu’on I’apergoit.

Il ne faut pas aussi passer a une autre
extrémité, qui serait de s’inquiéter,
parce qu’on ne peut pas toujours
donner. La droite raison ne permet
pas d’effectuer tous nos bons désirs.

Il suffit de conserver dans notre
ceeur cette tendre compassion qui
porte a donner ; et de ne pas nous
exposer a ¢touffer par des refus trop
fréquents.

L’apdtre saint Jean nous assure que
ce penchant a la miséricorde est une
marque que Dieu demeure en nous,
et que celui qui voyant son frere en
nécessité¢ lui ferme son cceur et ses
entrailles, ne saurait avoir en soi
I’amour de Dieu.



95

Saint Jean




96

En effet, dit-1l, comment celui qui
n’aime pas son frere qu’il voit, peut-
il aimer Dieu qu’il ne voit pas ?

Comment s’acquitte-t-on du second
devoir de la charité, qui regarde les
besoins de I’ame ?

Par une attention continuelle a
profiter de toutes les occasions pour
contribuer’® au Salut et a la
perfection du prochain, employant
avec zele (chacun selon son état et
ses talents) I’exhortation, les bons
conseils, la  prédication, les
entretiens familiers, 1’usage des
sacrements, et surtout de la

223 Participer, collaborer a une ceuvre
commune.



97

confession, et plusieurs autres
moyens que la charité suggere.

Comment doit-on exercer la charite
envers les affligés ?

En les consolant, et contribuant a
leur soulagement, par les services
qu’on leur rend, et par le secours
qu’on leur donne.

Quelle doit étre la charité pour les
malades en particulier ?

Il faut qu’elle soit affectueuse,
diligente®® et généreuse.

L’affection qu’on leur témoigne,
adoucit leurs maux, et fortifient leur
courage.

224 Soigneux, consciencieux, scrupuleux.



98

La diligence est nécessaire pour les
secourir promptement et & propos?%°,
avec assiduité??® et sans relache.

Il faut aussi de la générosité¢ pour
fournir a tous leurs besoins, pour ne
rien négliger et ne rien €pargner,
jusqu’au parfait rétablissement de
leurs forces.

De tout ce qu’on vient de dire, il est
ais€¢ de conclure que la charité
envers le prochain, est une
disposition de cceur a se préter a
toutes sortes de personnes, pour
toutes sortes de secours, et pour
toutes sortes de besoins, soit de
I’ame, soit du corps.

225 4 propos, au moment adéquat,
opportun ; a point nommé.
226 Application constante a un travail.



99

Jusqu’on doit aller la charité des
personnes qui vivent en société ?

Outre les devoirs communs, elles
doivent aimer a vivre ensemble,
comme si elle n’avait toutes qu’un
ceeur et qu’une ame, et contribuer a
I’union par toutes sortes de
condescendance??’, d’amitié¢ et de
service.

227 Complaisance par laquelle on consent
a se mettre a la portée d’un inférieur.
(Complaisance : Disposition, caractére
qui porte a s’accommoder au sentiment,
au golt d’autrui pour lui plaire.)



100

TRAITE DE LA
CHASTETE

Par Jean-Joseph Surin




101

Qu’est-ce que la chasteté ?

C’est une vertu par laquelle on
s’abstient des plaisirs illicites de la
chair, et on use modérément de ceux
qui sont légitimes.

Sous combien de rapports peut-on
envisager la chasteté ?

Trois différents rapports qui la
divisent comme en trois especes : car
on peut la considérer comme une
vertu qui oblige tous les hommes, ou
comme une obligation particulicre a
certains états, ou comme une vertu
¢minente et infiniment rare, qu’on
peut appeler chasteté angélique.

Qu’est-ce  que la chasteté,
considerée comme une vertu
commune a tous les hommes ?



102

C’est celle qui nous contient dans les
justes bornes de la loi de Dieu et de
la conscience, par rapport aux
plaisirs de la chair, les interdisant
absolument a ceux qui doivent les
fuir, et les réglant dans les autres, a
qui ’'usage en est permis.

La chasteté prise en ce sens convient
aux personnes mariées, qui sont
véritablement  chastes, lorsque,
comme dit saint Paul, elles traitent le
mariage avec honnétete, et que le lit
nuptial est sans tache ; c’est-a-dire,
lorsque leur amour n’est points
partagé, que le mari ne s’attache
qu’a sa femme, et que la femme ne
s’attache qu’a son mari.

Car c’est aux gens marié€s, aussi bien
qu’aux autres, que s'adresse le méme



103

apotre, lorsqu'il dit : vous étes mort,
et votre vie est cachee en Dieu avec
Jesus-Christ.

Qu'est-ce  que la  chasteté,
considérée comme une obligation
particuliere a certains états ?

C'est celle dont les religieux font
profession, et tous ceux qui font a
Dieu le sacrifice de leur corps, par le
veeu de continence perpétuelle. Elle
ajoute une nouvelle et plus étroite
obligation a la loi génerale, qui
défend toutes sortes de plaisir en
cette maticre, a ceux qui ne sont pas
engagés dans le mariage.

Quelle est cette chasteté que vous
avez appelée angélique ?



104

C'est celle par laquelle on est exempt
de toutes les impressions et de tous
les mouvements qui tendent au
plaisir. On dit de Sainte-Thérese et
du bienheureux Louis de Gonzague,
qu'ils étaient dans cet heureux état ;
et Saint-Dominique avant de mourir,
déclara qu’a cet égard il avait été
toute sa vie comme un enfant au
berceau.

I'homme peut bien par ses soins et
par les secours ordinaires se disposer
a cette sublime vertus ; mais 1l faut
que Dieu y concoure par quelque
grace spéciale ; car il est écrit, que
nul ne peut avoir la continence si
Dieu ne la donne. (Sag.8.21)

Dans ceux qui sont mari¢s, elle
consiste a n’aimer que la personne a



105

laquelle on est li¢, et a se comporter
avec les autres, comme s1 on était
insensible. Pour ceux qui sont dans
le célibat, 1l serait a souhaiter qu'ils
pussent vivre, ayant un corps,
comme s'ils n'en avaient point.

Mais comme il n'est pas en leur
pouvoir de se mettre dans cette
disposition, et qu'il y a des effets
sensibles qu'ils ne peuvent pas
touyjours eviter, il faut du moins
qu'ils soient en garde contre le plaisir
que causent ces effets sensibles ;
qu'ils n'y arrétent point leur esprit et
encore moins leur cceur, et que
surtout 1l se deéfendent du
consentement.

Cette obligation est indispensable ;
et au moins a cet égard ils doivent



106

vivre dans la chair, comme s'ils
ctaient de purs esprits. la raison est
qu’en ce genre il n'y a point de
matiere légere, et que le seul défaut
de réflexion et de libert¢ peut
excuser de pécher mortel.

Par quels moyens  peut-on
conserver la chastete ?

Il y en a trois principaux.

Le premier est de veiller exactement
sur ses sens, et en particulier sur
celui de la vue, imitant le saint
homme Job, qui avait fait un accord
avec ses yeux, pour ne penser pas
seulement a une vierge (Job.31.1).

La seconde est de traiter rudement le
corps, de fuir les délices, et de ne
rien accorder a la sensualité.



107

Le troisieme et le plus efficace est la
défiance de soi-méme, et la fuite des
occasions. Saint-Dominique sur le
point de mourir, dis a ses religieux,
qui ¢taient assemblés autour de lui,
que par la grace de Dieu il n'avait
rien a se reprocher contre la sainte
pureté, et qu'il était a cet égard
comme un enfant qui ne fait que de
naitre ; mais qu'il les priait d'étre
bien persuadés qu'il n'y a que ceux
qui savent se défier d'eux-mémes qui
puissent conserver la chasteté. Cette
défiance a pour principe la crainte de
Dieu, et pour effet, la prudence a
¢viter les occasions dangereuses.

Qu'est-ce qui met les personnes
spirituelles en danger de perdre la
chasteté ?



108

C'est la communication avec
d'autres personnes de different sexe.
Quoi qu'il y ait beaucoup de vertus
et de droiture d'intention de part et
d'autre, i1l est difficile néanmoins
qu’il ne s'y méle quelque affection ;
elle est a la vérité innocente et pure,
surtout dans les commencements, et
Dieu seul en parait étre le motif.

Cependant on  s'attendrit, la
tendresse s'insinue dans les sens, et
elle y fait des impressions qu'on ne
regarde pas comme mauvaises ;
parce qu'on les confond avec
certains effets que produit la grace,
lorsqu'elle se rend sensible au corps.

On continue donc a croire que tout
est saint ; on ne se défie de rien ; on
prend quelques fois de petites



109

libertés, que des personnes de vertus
devraient se croire défendues ; mais
la droiture d'intention vient au
secours pour les justifier.

Enfin on en vient a un tel point
d'aveuglement, qu'on commet le
péché sans presque s'en apercevoir.

Le meilleur préservatif contre ce
mal, c'est 1’avis que donne Saint-
Vincent-Ferrier, dans son livre de la
vie spirituelle.

Toute pensée, tout inclination qui
vous porte a quelque chose contraire
a la pureté des maeurs, vous pariit-
elle une révélation, regardez-la
comme une tentation ou une
suggestion diabolique.



110

C'est le moyen de fermer la porte
aux 1llusions, qui sont dangereuses
en cette maticre, et qui ont eu cours
presque dans tous les ages de
I'église, ou on a vu beaucoup de
personnes vertueuses s'engager dans
de grands périls, faute de se tenir sur
leur gardes.



111

LA CHASTETE, TIREE
DU DICTIONNAIRE
DES PASSIONS, DES

VERTUS ET DES
VICES.

La chasteté est une vertu morale, par
laquelle nous modérons les désirs
déréglés de la chair. Parmi les
appétits que nous avons regus de la
nature, un des plus violents est celui
qui porte un sexe vers l'autre.

Appétit qui nous est commun avec
les animaux de quelque espece qu'il



112

soit. Car la nature n'a pas moins
veillé a la conservation des animaux,
qu'a celle des hommes, et a la
conservation des animaux
malfaisants, qu'a celle des animaux
que nous appelons bienfaisants.
Mais il est arrivé parmi les hommes,
cet animal par excellence, ce qu'on
n'a jamais remarqué parmi les autres
animaux, c'est de tromper la nature
en jouissant du plaisir qu'elle a
attach¢ a la propagation de I'espece
humaine, et en négligeant le but de
cet attrait.

C'est la précisément ce qui constitue
I'essence de l'impureté, et par
conséquent l'essence de la vertu
opposée  consistera a  mettre
sagement a profit, ce qu'on aura recu



113

de la nature, et a ne jamais séparer la
fin des moyens.

La chasteté aura donc lieu hors du
mariage et dans le mariage. Dans le
mariage en satisfaisant a tout ce que
la nature exige de nous, et que la
religion et les lois de 1'état ont
autorisé, dans le célibat en résistant
a lI''mpulsion de la nature qui, nous
pressant sans égard pour les temps,
les lieux, les circonstances, les
usages, le culte, les coutumes, les
lois, nous entrainerait a des actions
proscrites.

Il ne faut pas confondre la chasteté
avec la continence, et
réciproquement, tel est continent qui
n'est pas chaste. La chasteté est de
tous les temps, de tous les ages et de



114

tous les ¢tats. La continence n'est
que du célibat, et il s'en manque
beaucoup que le ce€libat soit un état
d'obligation.

L'age rend les vieillards
nécessairement continents. Il est rare
qu'il les rende chastes. Voila donc ce
que la philosophie semble nous
dicter sur la chasteté, mais les lois de
la religion chrétienne sont beaucoup
plus étroites.

En un mot, un regard, une parole, un
geste mal intentionne, flétrissent la
chasteté chrétienne. La vaillance est
donnée aux hommes et la chasteté
aux femmes pour les vertus
principales, comme les plus
difficiles a pratiquer. Quand ces
vertus n'ont pas le tempérament ou



115

la grace qui les soutient, elles
deviennent bien faibles, et on les
sacrifie bientot a I'amour de la vie et
des plaisirs.

Lévie ¢tait d'une grande chasteté et
d'une haute vertu. Elle aimait
uniquement son mari. En un mot,
quoiqu'elle fit une des plus belles
femmes de son temps, sa sagesse
¢tait encore plus grande que sa
beaute.

Dion rapporte qu'un jour, des
hommes nus s'étant rencontres, par
hasard ou autrement, devant cette
princesse, le Sénat était sur le point
de les condamner. Mais Lévie s'y
opposa, disant que des hommes nus
ne sont que des statues pour des



116

femmes chastes. Il ne faut pas
confondre la pudeur avec la chastete.

La pudeur est une vertu qui est
fondée sur 'honnéteté publique. La
pudeur et la chastet¢ sont deux
choses si differentes que telle femme
ne laisserait pas voir son bras nu qui,
au fond du cceur, brile d'une flamme
adultere. Telles sont singulierement
les dames orientales qui, pour la
plupart, n'ont pas moins de lubricité
que de pudeur.

L'obscurité, la nuit et la solitude
dispensent de la pudeur et ne
dispensent pas de la chastete.



117

TRAITE DE LA
CONTINENCE

La continence, tirée du
dictionnaire des passions, des
vertus et des vices.

La continence est une vertu morale,
par laquelle nous résistons aux
impulsions de la chair. Il semble
qu'il y a entre la chastet¢ et la
continence, cette différence qu'il
n'en coflite aucun effort pour éEtre
chaste, et que c'est une des suites
naturelles de I'innocence, au lieu que
la continence parait étre le fruit d'une
victoire remportée sur soi-méme.



118

Je pense que l'homme chaste ne
remarque en lui aucun mouvement
d'esprit, de cceur et de corps qui soit
oppose¢ a la pureté, et qu'au contraire
I'état de I'nomme continent est d'étre
tourmenté par ces mouvements et
d'y resister, d'ou il s'en suivrait qu'il
y aurait réellement plus de mérite a
étre continent qu'a étre chaste. La
chasteté tient beaucoup a la
tranquillit¢ du tempérament et la
continence a l'empire qu'on a acquis
sur sa fougue.



119

PETIT TRAITE DE LA
DOUCEUR

Par Jean-Joseph Surin




120

Quelle est la pratique de la douceur
pour ce qui regarde l’intérieur ?

Elle consiste,

1. A conserver un esprit égal et
tranquille dans les rencontres
facheuses, et dans les sujets de
chagrin qui vienne de la part des
autres.

2. A rendre le bien pour le mal, ou
du moins a souhaiter sincerement
toutes sortes de bien a ceux qui nous
persécutent.

3.A se réjouir au milieu des
persécutions et des souffrances,
selon le conseil de 1’apdtre saint
Jacques. Fuaites toute votre joie les
diverses  afflictions qui  vous
arrivent. (Jacques 1,2)



121

Saint Jacques




122

Quel est I’'usage qu’on doit faire de
la douceur dans la conduite
exterieure ?

On doit recevoir tout le monde avec
un visage et des paroles agréables, et
n’opposer  aux  injures  que

modération et bénignité??8,

Il ne suffit pas d’aimer sincerement,
il faut traiter en amis ceux qui nous
font quelques déplaisirs.

Et pour ne rien laisser de tout ce
qu’on peut pratiquer de perfection
en cette maticre, i1l faut imiter
quelques Saints, qui ont pris a tache
de combler de bien ceux qui les
avaient offensés, et de leur

228 Douceur bienveillante.



123

témoigner une bonté singuliére??® en

toute rencontre, les regardant
comme leurs bienfaiteurs ; surtout
recommandant a Dieu dans nos
pricres, ceux de qui nous avons
sujet®® de nous plaindre : a
I’exemple de Notre-Seigneur, qui
pria son Pere pour ceux qui le
crucifiaient.

On raconte de saint Ignace,
fondateur de la compagnie de Jésus,
qu’ayant €té volé par un de ses
compagnons d’école, et ayant su
qu’il avait pris la fuite, et qu’il était
tomb¢ malade apres trois journées

229 Unique, seul en son genre ; qui ne
concerne qu’un seul étre.

230 Ce qui cause, explique un état, une
situation, une conduite. Un sujet
d’inquiétude, de contentement.



124

de chemin, il partit sur 1’heure pour
aller le secourir, et qu’il fit tout ce
chemin a pied, sans prendre aucune
nourriture,  tant  ¢tait  grand
I’empressement qu’il avait a faire du
bien un homme, par qui il avait été
offensé.



125

Saint Ignace




126

Quel est le conseil de Jésus sur la
douceur ?

Il renferme comme trois degrés de
perfection.

1. N’avoir aucune aigreur®! contre
ceux qui nous persécutent.

2. Pardonner toutes sortes d’injures,
et rendre le bien pour le mal.

3. Dans les occasions de dispute et
de différend®? avec le prochain,
céder son droit plutét que de

231 Amertume mélée d’irritation.
(Amertume : Tristesse mélée de rancceur,
ressentiment profond et durable que fait
naitre un échec, une déception.)

232 Désaccord, contestation entre deux ou
plusieurs personnes sur des opinions ou
sur des questions d’intéréts.



127

s’émouvoir’®® le moins du monde,
selon cette parole : Si on prend ce
qui  vous appartient, ne le
redemandez pas (Luc 6.30). Ce qui
doit s’entendre non-seulement de la
perte des biens temporels, mais
encore de celles de I’honneur et de la
réputation ; car il est é&crit: Si
quelqu 'un vous frappe sur une joue,
presentez-lui encore [’autre (Luc

6.29).

233 Provoquer un trouble intérieur
souvent accompagné de manifestations
physiques.



128

TRAITE DE LA
PENITENCE

Je vous remercie, mon Dieu, de
n’avoir point voulu me perdre
jusqu’a present, et de m’avoir donné
ce temps pour faire pénitence.
M. Olier

I1 faut étre soigneux et attentif durant
toute la journée a la vie de la chair
qui est en nous,
pour la crucifier en tout, soit dans les
sens extérieurs, soit dans les
puissances intérieures.



129

Le Chrétien y est oblige par esprit de
pénitence, qui doit punir en tout
I’ennemi rebelle de Dieu, et
I’anéantir autant qu’il peut, et par
esprit de religion, qui doit sacrifier a
Dieu et a sa sainteté tout ce qui est
impur.

M. Olier

Par le Pére Bourdaloue

Saint Augustin nous dit que la
pénitence est un jugement qui a
quelque chose de particulier, car
celui qui préside en qualité de juge
est celul qui parait en qualit¢ de
criminel, c’est-a-dire le pécheur lui-
méme ; ’homme s’érige un tribunal
dans son propre cceur; il se fait
I’accusateur de soi-méme ; i1l rend



130

des témoignages contre soi-méme ;
et enfin animé d’un zele de justice il
prononce lui-méme son arrét; en
voici la véritable et parfaite idee de
la pénitence chrétienne ;

Tertullien nous dit que les devoirs
essentiels de la pénitence sont : la
mortification de notre esprit, la
crucifixion de la chair, ce qui combat
les passions, ce qui nous oblige a
nous renoncer nous-meémes ;

La félicité®®* du pécheur est ce qui
produit en lui la paix et le calme de
la conscience ;

L’effet naturel de la pénitence sont ;
la tranquillité, qui fait goliter cette

234 Béatitude, grand bonheur.



131

joie, qui donne cette assurance ou du
moins cette confiance chrétienne ;

C’est par sa s¢vérité elle-méme que
la pénitence apaise Dieu, elle
désarme Dieu, elle nous rend ami de
Dieu, que d’un Dieu courroucé et
irrité, lequel n’avait pour nous que
des rigueurs, qui ne nous préparait
que des chatiments, elle le force, tout
Dieu qu’il est, par une sainte
violence et une espece de conversion
qui se fait en lui, a devenir un Dieu
de bonté ;

La pénitence fait, parce qu’elle est
sévere, la fonction de la colere de
Dieu ; mais elle le fait bien plus
efficacement que la colére de Dieu
ou plutdt elle fait en nous ce que la
colere de Dieu ne peut faire:



132

pourquoi ? c’est qu’au lieu que la
colere de Dieu punit en nous le
péché sans ’effacer, la pénitence
I’efface en le punissant ; C’est que la
colere de Dieu, toute seule, quelque
satisfaction qu’elle exige, et qu’elle
tire du pécheur, ne peut jamais faire
que Dieu soit satisfait ; c’est ce qui
se voit dans I’enfer ou I’éternité
toute entiecre que souffrent les
réprouvés, ne satisfait jamais Dieu,
parce que dans I’enfer dit saint
Bernard, il n’y a que la colere de
Dieu qui agit, au lieu que la
pénitence, par un heureux melange
de la colere et de la miséricorde
divine, de la colére divine dont elle
fait Doffice et de la miséricorde
divine qu’elle attire, elle a juste et
enticre satisfaction que Dieu attend



133

du pécheur. Par conséquent c’est la
pénitence severe qui nous remet bien
avec Dieu. Et par une suite non
moins infaillible, qui nous remet
bien avec nous-mémes, car,
comment serons-nous en paix avec
nous-mémes tandis que nous
sommes en guerre avec Dieu ? Or,
que peut-il y avoir pour nous dans la
vie de plus avantageux et de plus
doux que cette double paix ? quoi
qu’il nous en coflite pour I’avoir et
quelque austere que nous paraisse et
que soit méme la pénitence,
pouvons-nous ne pas I’aimer quand
il s’agit de rentrer en grace avec le
maitre de qui dépend tout notre
bonheur et de rétablir en nous-
mémes une paix qui, sur la terre est
le souverain bien.



134

Le pere Bourdaloue ajoute: je
précherai ces deux veérit€s sans
jamais les séparer ; la premiere, que
vous €tes un Dieu terrible dans vos
jugements, et la seconde, que vous
¢tes le Pere des miséricordes et le
Dieu de toutes consolations.

Saint Augustin disait ceci : jugeons-
nous par la rigueur de la pénitence,
et par la, nous glorifieront Dieu en
nous condamnant nous-mémes ;
disons a Dieu comme David dans
I’esprit d’une humilité¢ sincere :
guérissez mon ame Seigneur, parce
que j’ai péché contre vous ; oui j’ai
péché et ce n’est ni mon naturel, ni
mon tempérament que j’en accuse ;
il ne tenait qu’a moi de le régler.



135

En quoi consiste le discernement
juste que vous devez faire de la
véritable  pénitence ?  J’appelle
véritable pénitence, celle que saint
Jean-Baptiste préchait au peuple, qui
venait le chercher dans le désert,
quand il leur disait ; faites donc de
dignes fruits de pénitence.

Il ne se contentait pas qu’ils fissent
pénitence, mais pour pouvoir
compter sur leur pénitence il voulait
qu’ils en jugeassent par leurs fruits,
car la pénitence n’est solide ni
redevable au tribunal de Dieu,
qu’autant qu’elle est efficace et peut-
elle étre autrement efficace, que par
les fruits qu’elle produit ?

Je les réduits a trois : la pénitence
efficace est celle qui retranche la



136

cause du péche, celle qui répare les
effets du peche, celle qui assujettit le
pécheur au remede du péché.

Trois caracteres qui font d’une part
la perfection de la pénitence et de
I’autre la stiret¢ morale du pécheur
pénitent. Retranchez généreusement
ce qui est la cause ou la matiere du
péché, réparez pleinement ce qui a
cté Deffet et la suite du péché,
s’assujettir? fidélement a ce qui
doit étre le remede du péché. Sil’une
de ces trois conditions lui manque,
c’est assez pour la rendre inutile.

L’efficace de la pénitence est de
sortir généreusement de 1’occasion,
pour vaincre le péché, et non pas de

235 Soumettre a une obligation.



137

vouloir vaincre le péche, en
demeurant dans 1’occasion.

Il est ¢vident que la pénitence est
une partie de la justice et c¢’est ainsi
que les Peres de 1’église nous ont fait
concevoir cette vertu, [’ayant
toujours considérée comme une
volont¢ sincere dans le pécheur de se
faire justice lui-méme, de la faire a
Dieu, et pour rendre a chacun ce qui
lu1 est di, de la faire encore au
prochain si le prochain a été offensé.

Il s’ensuit qu’une des principales
fonctions de la pénitence chrétienne
et de réparer les effets du péché.

Pour se convertir efficacement a
Dieu, il ne suffit pas de faire
pénitence, mais 1l faut faire de
dignes fruits de pénitence ; c’est ce



138

que préchait Jean-Baptiste quand il
disait « faites de dignes fruits de
pénitence. »

Comme le remarque Saint Grégoire
Pape : la pénitence ne se réduit pas
uniquement a pleurer les péchés
passés mais a se mettre en ¢état de ne
plus les commettre dans [’avenir.
Que pleurer les péchés passés et
méme y renoncer pour toute la suite
de sa vie, c’est le fond et comme la
racine de la pénitence, mais qu’il
doit naitre de la, des fruits de grace
et de salut sans lesquels la pénitence
ne peut étre qu’un arbre stérile et
exposé a la malédiction.

Quels sont encore une fois ces fruits
salutaires, ces fruits de pénitence ?



139

Réparer les pernicieux?® effets du
péché par des ceuvres directement
contraires au péché, mais selon ses
différentes especes.

Réparez les effets de 1’usurpation®?’
ou d’une possession injuste par la
restitution. Réparez les effets de la
médisance, ou de la calomnie, par le
rétablissement de I’honneur et de la
réputation. Reéparez les effets de
I’emportement, et de 1’outrage, par
I’humilité et la satisfaction. Réparez
les effets de I’inimitié, et de la haine,
par la sincérit¢ de la réconciliation.
Voila dit Grégoire les dignes fruits,
les fruits proportionnés, les fruits
nécessaires de la pénitence.

2% Quelque chose de mauvais.
237 Action de s’emparer, par des moyens illégitimes, d’un bien.



140

De dignes fruits de pénitence, parce
qu’il faut, pour les produire, que le
pécheur fasse des efforts, dont il n’y
a que la vraie pénitence, je veux dire
que la pénitence surnaturelle, et
méme la plus surnaturelle qui soit
capable.

Ce ne peut Etre la Seigneur, que
I’ouvrage de votre main, et un tel
changement ne peut venir que de
vous. La vertu de I’homme ne va
point jusque-la; il faut non
seulement que votre grace vienne a
son secours, mais la plus puissante
de votre grace.

Appliquons aux maux spirituels de
nos ames des remedes spécifiques, et
selon la différence des péchés,
employons pour les punir des



141

moyens différents : la retraite et la
séparation du monde, pour punir la
licence des conversations ; le
silence, pour punir la liberté et la
discrétion de la langue ; la modestie
dans les habits, pour punir le luxe ;
le jeGine, pour punir les exces de
bouche et de débauche ; le
renoncement aux plaisirs innocents,
pour punir 1’attachement aux plaisirs
criminels ;

En un mot, retranchons la cause du
péché, réparons les effets du péche,
assujettissons-nous, quoi qu’il nous
en colite, aux remedes du péche, et
par la, nous rentrerons dans le
chemin du salut et de la gloire.

Le péché a introduit un relachement
dans le christianisme



142

TRAITE DE
L’HUMILITE

C’est le signe d'une grace plus
abondante,
quand le Seigneur ne laisse rien
d'impuni en son
serviteur sur la terre. (Saint
Francois)

Qu’est-ce-que ’humilité ?

Dom Vital Lehodey, qui est un
moine trappiste, abbé et mystique
francais, né¢ en 1857 et mort en 1948
dans son livre « le saint abandon »



143

nous dit ceci : L’humilité est la vertu
la plus antipathique®® a la nature
mais son importance est capitale?®
et son action bienfaisante?°.

238 Aversion irraisonnée. (Aversion :
répugnance extréme). (Répugnance :
Sensation de rejet et d’écceurement a
I’égard de quelqu’un ou de quelque
chose). (Ecceurement : profond dégot).
239 Principal, essentiel, de la plus grande
importance.

240 Qui aime a faire du bien aux autres et
qui en fait.



144

Dom Vital Lehodey

Berthaumier, curé de Levet et
membre du Tiers-Ordre, dans son



145

livre « (Euvres de Saint Francois
d’Assise », nous dit ceci : « Notre-
Seigneur veut que je triomphe?* de
ce monde par un abaissement
profond et par I’humilité. »

241 Remporter une victoire éclatante.



146

Saint Francois d’Assise

Frere Egidius, ami de Saint
Frangois, nous dit: «nul ne peut
parvenir a la connaissance de Dieu si



147

ce n’est par ’humilité ; le moyen
d’arriver en haut est de marcher en
bas. Il ajoute, le seul grand degré de
I’humilit¢ est de reconnaitre que
nous sommes nous-mémes en tout
temps opposé€ a notre propre bien. »
Je regarde encore comme une
branche de I'humilit¢ de rendre le
bien d'autrui, et de ne pas se
'approprier, ou autrement d'attribuer
tous les biens a Dieu, a qui ils
appartiennent, et de nous attribuer
tous les maux.

Saint Vincent de Paul nous dit ceci :
« L'humilité, consiste a s'anéantir
devant Dieu et a se détruire soi-
méme pour placer Dieu dans son
ceeur, a ne pas chercher l'estime et la
bonne opinion des hommes.



148

Saint Vincent de Paul




149

Quels sont ses bienfaits ?

1. Elle ote le principal obstacle qui
est Dorgueil et elle prépare
I’ascension de 1I’ame.

2. Elle apporte la force et la s€curité
dans les dangers, les illusions, les
epreuves, parce qu’elle sait se défier
et demander.

3. Elle plait aux hommes, en nous
rendant soumis a nos supérieurs,
doux et condescendant avec nos
¢gaux, bons et sans fierté pour nos
inférieurs. Frére Egidius nous dit :
« Par 1'humilit¢ 1'homme trouve
grace devant Dieu et paix avec ses
semblables. »

4. Elle charme notre Peére céleste,
parce qu’elle nous donne I’attitude
qui convient devant sa majesté et son
autorite.



150

5. Elle nous imprime une touchante
ressemblance avec notre frere, notre
ami, notre époux, « Jésus doux et
humble de cceur. » L’exemple du
Christ, n’est-il pas [D’humilité
personnifice ? L’humble [attire,
I’orgueilleux 1’¢loigne.

6. Dans le livre « I’imitation de
Jésus-Christ », Thomas a Kempis
nous dis ceci : « il protege I’humble
et le délivre ; il aime ’humble et le
console ; 1l s’incline vers ’humble et
le comble de sa grace ; apres I’avoir
abaiss¢, il I’¢leve a la gloire ; il
révele a I’humble ses secrets, il
invite et 1’attire a lu1 doucement »

7. Saint Mathieu, dans son Evangile
nous enseigne que le maitre dit : «
celui qui s’abaisse sera ¢élevé, et, par



151

contre, celui qui s’¢leve sera abaisse
»

Si donc nous désirons chaque jour
un peu plus 'amitié, Pintimité¢ de
Dieu, le meilleur secret pour nous
¢lever dans ses bonnes graces sera
toujours de nous abaisser par
I’humilité ; et il ajoute « si on ne
s’occupe guere que de monter,
quand 1l faudrait surtout s’étudier a
descendre. »

Sainte Thérése de [’enfant Jésus,
dans ses lettres, répond a 1’une de
ces novices : « Oh ! Quand je pense
a tout ce que j’a1 a acquérir ! Dites
plutot a perdre. Vous voulez gravir
une montagne, et le bon Dieu veut
vous faire descendre. Le seul moyen
de faire de rapide progres dans la



152

voie de I'amour est celui de rester
toujours bien petite. »



153

Sainte Théreése de I’enfant Jésus




154

L’humilité en pratique; Les
abaissements

Beaucoup de chemin conduise a
I’humilite. Mais prenons par
exemple les abaissements, selon
cette belle parole de Saint-Bernard :
« I’humiliation méne a 1’humilité,
comme la patience a la paix, et
I’étude a la science ». Voulez-vous
constater s1 votre humilité est vraie,
jusqu’ou elle va, si elle avance ou
recule ? Les humiliations vous en
fourniront le moyen. Sans elle on ne
sera jamais parfait dans 1’humilité.
Saint-Bernard nous dit encore «
désirez-vous la vertu d’humilite ?
Ne fuyez pas la voie de I’humiliation
; car si vous ne supportez pas d’étre
abaissés, vous ne pourrez étre ¢leves
a I’humilité ».



155

Saint-Bernard

Berthaumier nous dit encore que
Saint Francois disait: «a coté de
I’humiliation, le profit de I’ame ».



156

De méme, Jean-Joseph Surin, jésuite
francais du 17¢ siecle, dans son livre
«les fondements de la vie
spirituelle » nous parle aussi des
humiliations comme étant la voie
qui conduit a ’humilité.
Saint-Francois-de-Sales disait qu’il
y a deux manieres de pratiquer les
abaissements : 1’'une est passive et
releve du bon plaisir divin et [’autre
est active. La plupart des gens
consentent a  s’humilier et
n’acceptent pas d’€tre humiliés.



157

Saint Francois de Sales

Comment s’ ’humilier soi-méme ?



158

Quelle est donc cette pratique
active ?

Il faut recourir aux ceuvres plutot
qu’aux paroles pour nous abaisser.

La meilleure humiliation active est
I’ob¢issance a la regle, a nos
supérieurs et méme a nos freres.
C’est de cette vertu d’obeissance
que Saint-Frangois-de-Sales tirait la
marque de la véritable humilité, se
fondant sur ce mot de saint Paul, que
Notre Seigneur s’est an€anti en se
rendant  obéissant.  Voyez-vous,
disait-il, a quoi il faut mesurer
I’humilité ? C’est a I’obéissance. Car
I’obéissance veut soumission, et le
vrai humble se rend inférieur a toute
créature pour D’amour de Jésus-
Christ ; Il prend tous ses prochains



159

pour ses supérieurs, se tenant pour
I’opprobre (ce qui humilie) des
hommes, le rebut du monde.

Et en parlant de I’obéissance, dans
son livre « (Euvres de Saint Francgois
d’Assise », Berthaumier, ajoute : «
I’obéissance est I’ceuvre de la foi, la
marque de ’espérance véritable, le
signe de la charité, la mere de
I’humilité. »

C’est encore une excellente
humiliation que de découvrir le fond
de notre conscience a ceux qui en
ont la charge, par exemple dans le
sacrement de la confession, en leur
rendant fidelement compte de nos
tentations, de nos mauvaises
inclinations, et de tous les maux de
notre ame.



160

Outre ces humiliations de la regle, il
y en a d’autres qui sont spontanees.
Comme par exemple, si on me
propose deux morceaux de gateau ;
I’un qui, tout petit et pas trés bien
coupé et un autre bien gros bien
beau, avec plus de chocolat, comme
jJ’aime bien; hé bien, j’aurais
tendance a prendre le plus gros, mais
par humilité, je choisis le petit ; ou
encore un autre exemple qui
m’arrive assez souvent c’est, quand,
apres ma journée de travail je vais a
la gare pour prendre le train, et
quand j’arrive dans le grand couloir,
j’ai @ ma gauche D’escalator ou je
peux monter sans effort, et a ma
droite un escalier ; je me dis que, par
humilité, je vais prendre 1’escalier ;
je pense que ce sont de belles



161

pratiques en soi mais, d’une certaine
maniere, je pourrais €tre tenté un
jour de dire bon Dieu : regarde tout
ce que je fais par humilité pour toi !
considérer ces choses comme
importantes, et par la, nourrir mon
amour-propre !  C’est  pourquoi
Saint-Francois-de-Sales voulait en
celles-ci beaucoup de discrétion
parce que lI’amour-propre peut s’y
glisser subtilement et
imperceptiblement.

Quelle est la maniére passive ?

Saint Francois de Sales estimait
beaucoup plus les humiliations qui
ne sont pas de notre choix. Il dit : «
nous avons besoin qu’on nous
couvre de confusion, qu’on nous
dise nos vérités sans ménagement,



162

qu’on nous fasse sentir tout ce
monde de misere et de corruption
qui grouille en nous. Voila pourquoi
Dieu nous 0te la santé, diminue nos
facultés naturelles, nous délaisse
dans I’'impuissance et les téncbres,
ou nous afflige par d’autres peines
intérieures. C’est spécialement par
ceux qui nous entourent qu’il veut
exercer sur nous [’action rude et
salutaire de I’humiliation.

Comment se comporter dans
’humiliation ?

Celui-la seul en profite, qui lui fait
bon accueil, et dans la mesure ou 1l
la reg¢oit humblement, comme de la
main de Dieu, par exemple en se
disant : j’en ai grand besoin, et je 1’ai
bien méritée.



163

Loin de regarder [I’humiliation
comme le mal, je devrais la regarder
comme le remede, bénir Dieu qui
veut me guérir, €tre reconnaissant a
mes freéres qui m’aident a vaincre
mon amour-propre.

Regardons I’exemple du Christ : il
est venu dans son royaume, et les
siens ne ’ont pas regu ; ils ’ont
méme accablé d’outrage et de
mauvais traitements ; on 1’accuse, on
le condamne, on lui préfére un
homicide ; on le meéne au supplice
entre deux voleurs, on 1’insultera
jusque sur la croix ; c’est le grand
méprisé, le dernier des hommes ; sa
face adorable et meurtrie de
soufflets, souillée méme de crachats.
Il ne détournera pas son visage, il ne
dira pas un mot de reproche ; il adore



164

en silence la volonté de son pere, il
la trouve parfaitement juste, il
I’accepte avec amour, parce qu’il se
voit couvert des pechés du monde.
Et nous, ses chétives (fragiles)
créatures, tant de fois coupable, nous
regarderions comme un déshonneur
de partager les abaissements du fils
de Dieu. Pour des fautes qui sont les
notres et non les siennes, nous
accepterions que la sainte victime
elt seule a souffrir, et nous ne
voudrions aucunement boire au
calice de ses humiliations ? Est-ce
juste et généreux ? Ou plutdt, ne
serait-ce pas une honte ? Avec un tel
orgueil. Comment plaire a « celui
qui est doux et humble de coeur » ?
N’aurait-il pas le droit de nous dire :
« j’al été mepris¢, calomnier, traité



165

d’insensé : et toi, tu voudrais qu’on
t’estimat ?

Saint-Francois-de-Sales, sous les
coups des meépris et des outrages,
reconnaissait la volonté de Dieu et
s’y unissais aussitot; et Saint
Francois d’Assise ¢tait dans les
mémes sentiments ; un jour qu’on
I’avait fort bien recu, il dit : « allons-
nous-en d’ici, dit-1il a son
compagnon ; nous n’avons rien a
gagner la ou I’on nous honore ; notre
gain se trouve aux lieux ou I’on nous
blame et I’on nous méprise. » (A. De
Ségur, (Euvres de Saint Frangois
d’Assise.)

L’amour veut la ressemblance.

A mesure que I’amour grandit, on
accepte plus volontiers, on finit



166

méme par €tre heureux de partager
les humiliations, les injures et les
opprobres de son Jésus bien-aime.

Saint Egidius nous dit: « Vous ne
devez donc pas vous scandaliser si
quelqu'un vous injurie, mais plutot
compatir a son peché. Si quelqu'un
dit du mal de vous, aidez-le ; s'il en
dit du bien, rapportez ce bien a Dieu.
Vous devez aider celui qui dit du mal
de vous, en disant pis (pire)
encore. »

Il ajoute: « Ne faites d'injure a
personne, et si vous en recevez une
dun autre, supportez-la avec
patience par amour pour Dieu et
pour la rémission de vos péchés ; il
vaut mieux supporter une seule
injure grave sans le moindre



167

murmure pour l'amour de Dieu que
de nourrir chaque jour cent pauvres
et de jeliner durant plusieurs jours
jusqu'au soir. Que sert a 'hnomme de
se meépriser soi -méme, et de
soumettre son corps a la tribulation
dans les jelnes, les pricres, les
veilles, les disciplines, s'il ne peut
supporter de la part du prochain une
injure dont il recevrait une plus
grande récompense ou un plus grand
prix que des choses provenant de sa
propre volonté ?

Le mépris de soi-méme

Comment I'homme arrive au mépris
de soi-méme ? Par Jacques de Todi,
Tertiaire de Saint Frangois, vers le
13¢ siécle ; L'homme devrait se
considérer comme si vil (bas,



168

méprisable) a ses propres yeux, se
regarder comme si abject (bas,
méprisable), que dans sa propre
estime 1l jugeat sa sociét¢ onereuse
(charge, fardeau) a tous, digne du
mépris de tous. De la sorte il ferait
de vrais progres dans 1'humilite, et il
supporterait plus facilement les
defauts de ceux au milieu desquels il
vit. Quand j'exercais la justice, on
me disait : « Eh quoi ! vous n'avez
pas d'ennui de demeurer avec de
telles personnes ? Nous ne
comprenons pas comment vous
pouvez les supporter. » Et je
répondais : « Je ne comprends pas,
moi, comment ces personnes me
supportent et ne me chassent pas
comme le diable. »



169

Jacques de Todi




170

Il en est ainsi de tous ceux au milieu
desquels nous avons a vivre ; nous
devrions nous estimer indignes de
leur société¢ et de leurs entretiens,
cause de notre bassesse et de notre
misere. L'amour de soi-méme est la
source de tous les vices et de tous les
maux, il est le ver rongeur de toutes
les vertus ; mais aussi la haine de so1
est le principe et la base de ces
mémes vertus, elle est la ruine de
tous les vices. L'homme devrait
donc non-seulement se hair, mais
encore désirer étre hai de tous.

Or voici comme on arrive a se hair :
I1 faut s'examiner en tout temps avec
soin, et s'appliquer a bien se
connaitre. De la sorte on se verra et
I'on se connaitra mauvais ; on se
jugera digne de haine, et I'on se haira



171

comme mauvais. Ensuite, comme
cette connaissance de soi-méme
conduit a la connaissance de la
vérité, on commencera alors a aimer
la vérité non-seulement en soi, mais
dans les autres. Cet amour nous fera
désirer que les autres nous jugent
selon la vérité, comme nous nous
jugeons nous-mémes ; et comme
alors nous nous jugerons, selon la
vérité, dignes de haine, nous
voudrons étre hais de tous, nous ne
pourrons supporter de n'étre pas
condamnés par tous, parce que agir
autrement serait faire une injure a la
verité, que nous aimons.

Par la on mortifie le désir des
louanges dont on ¢tait possédé ; on
éteint tout autre désir désordonné et
vicieux ; on ruine l'orgueil, la colere,



172

I'envie et tous les autres vices ; on
acquiert le mépris de soi-méme,
toute vertu et tout bien. Par la vous
sentez s'enraciner en vous la
prudence, la force, la tempérance, la
justice, toutes les vertus, et surtout la
triple patience qui nous conduit au
repos de I'ame.

1. La premiere patience est celle qui
fait supporter l'adversité sans
murmure.

2. La seconde appartient au don de
force, et fait supporter l'adversité de
bon cceur.

3. La troisieme est la beatitude
exprimée en ces mots : Bienheureux
les pacifiques. Elle fait tout
supporter avec joie.



173

Voici maintenant 1'ordre a observer
dans la haine ; 1l faut hair 'habitude
des vices, et aimer ce qui constitue
notre nature ; puis garder entre ces
deux choses une mesure telle, que
pour conserver la nature on ne se
jette pas dans le vice, et pour
exterminer le vice on ne détruise pas
la nature.



174

MEDITATION SUR LES
SENTIMENTS DE
L’HOMME HUMBLE

Considérons un  instant  les
sentiments de 1’homme humble
envers son Créateur, envers son
prochain, et envers lui-méme.

1. Envers son Créateur

Il reconnait ses infinies perfections,
il le proclame auteur et souverain
maitre de toutes choses, son Dieu,
son conservateur et bienfaiteurs



175

perpétuel. Il s’abaisse profondément
devant lui, 1l lui offre et lui consacre
I’€tre qu’il tient de lui seul, et lui
rend hommage en lui t€émoignant sa
reconnaissance pour toutes les
graces, tous les dons, tous les biens,
tous les talents, toutes les qualités,
toutes les perfections du corps et de
I’ame qu’il a recu. Bien loin de se
rien approprier, il rend a Dieu grace
de tout, comme ayant recu tout de
lui, remercie sa bonté et sa
miséricorde, et désire que tous les
hommes avec lui offre a Dieu toutes
sortes d’action de graces.

2. Envers lui-méme

Il reconnait ce qu’il est par lui-
méme, néant et péché. Il reconnait



176

qu’il a tout recu de Dieu, qu’il est
indigne de paraitre devant lui a cause
de sa misere, de son peu de fidelite a
correspondre aux graces d’en haut,
de sa négligence a accomplir la
volont¢ de son pere qui regne au ciel,
et surtout de ses défauts et de ses
péchés. Voyant néanmoins que Dieu
ne cesse pas de I’aimer de le combler
de ses bienfaits et ne sachant
comment lui témoigner assez sa
reconnaissance, 1l s’abandonne tout
entier a lui avec tout ce qu’il est,
avec tout ce quil a. Ce
reconnaissant indigne est incapable
de tout bien, digne au contraire et
capable de tout mal, il met sa
confiance en Dieu, et attendant de sa
bonté tous les secours qui lui sont
nécessaires pour  vaincre  ses



177

ennemis, éviter le péché et pratiquer
le bien. Quand 1l se verrait comblé
de tous les dons du ciel, il ne perdrait
jamais de vue qu’il ne peut rien par
lui-méme et que, sans le secours
perpétuel de Dieu, il tomberait a
chaque instant dans le péché. C’est
pour cela qu’il se tient toujours
¢troitement uni a Dieu, implorant
sans cesse sa grace et son secours.

3. Envers le prochain

L’homme humble se regarde comme
le dernier des hommes et les place
tous au-dessus de lui. Il voit Dieu en
chacun de ses semblables et lui rend
en leur personne 1’honneur qui lui
est di. Il ne s’arréte pas a ce qu’il y
a de matériel en eux, mais



178

reconnaissant I’image de Dieu dans
son prochain, il est pour lui plein
d’¢gards et Iui rend tous les
honneurs et services qui sont en son
pouvoir. Pour lui, se reconnaissant
indigne de toutes prévenance et de
tout honneur, 1l croit mériter au
contraire, avec 1’oubli de tous, toutes
sortes d’affronts, d’outrages, de
souffrances et d’aftlictions,
I’abandon de toute créature, la mort
méme, a cause de son néant et de ses
péchés ; il croit mériter, en un mot,
que la création entiere s’¢leve contre
lui, parce qu’il s’est ¢élevé contre le
créateur. Aussi, éprouve par Dieu ou
par les hommes, sachant qu’il mérite
plus encore, demeure-t-il soumis,
conserve-t-il la joie dans son ame et
remet-t-1l entre les mains de Dieu,



179

tout ce qui le concerne. Combien cet
homme est agréable a Dieu, combien
il lui rend gloire, combien 1l lui plait,
en remplissant ses devoirs avec des

sentiments si convenables et si saints
]

Lorsque je dis : Je vous salue, Marie,
le Ciel rit, les anges sont dans la joie,
le monde tressaille d'allégresse,
I'enfer tremble, les démons fuient.
(Tiré d’un manuscrit d’ Assise)



180

Par Jean-Joseph Surin

En quoi consiste P’humilité
intérieure ?

Elle a comme trois degrés :



181

1. Avoir de bas sentiments de soi-
méme, jusqu’a se mettre au-dessous
de tout ce qu’il y a de plus vil?* et
de plus méprisable®®,

2. Aimer la sujétion®*,  obéir
volontiers et se plaire dans la
dépendance.

3. Avoir une sainte horreur de soi-
méme ; étre persuadé qu’on ne
mérite que mépris®® et outrage?*, et

242 Qui est de peu de valeur.

243 Qui peut étre négligé, qui est sans
importance.

244 Etat d’une personne ou d’un groupe
qui sont soumis a la domination, a
I’autorité d’autrui ; fait d’étre ainsi
soumis, dépendant.

245 Sentiment par lequel on juge une
personne ou une chose indigne d’estime,
d’égards, d’attention.

246 Offense, injure grave de fait ou de
parole.



182

se r¢jouir en effet, lorsqu’on recgoit
des affronts et de mauvais
traitements.

Comment est-ce que ’humilité doit
se manifester au-dehors ?

En trois maniéres.

1. Fuir les honneurs et les dignités,
et prendre pour soi en toute occasion
ce qu’il y a de moindre et de plus
bas.

2. Céder aux autres en tout ; faire la
volonté d’autrui plutot que la sienne,
et se soumettre aux plus petits.

3. Régler tellement tout son
extérieur, qu’il n’y ait dans la
maniere de converser, dans les



183

habits, les  meubles®’ et

’équipage?*®, rien que de conforme
a I’humilité évangélique.

Que doit-on penser de ces femmes
qui ne se montrent jamais que sous
des habits somptueux et avec un
équipage magnifique ; et de celles
qui, sans donner dans le luxe,
prennent trop de soins pour
s’ajuster ?

Pour justifier les premicres, il
faudrait inventer un autre évangile
que celui de Jésus-Christ, et
prescrire des regles de conduite

247 Terme de Pratique. Bien qui ne tient
point lieu de fonds & qui se peut
transporter. L’argent est meuble. les
dettes sont meubles.

248 Ensemble des vétements que porte
une personne ; tenue, toilette.



184

directement opposées a celles que
les apotres et les Peres de I’église
nous ont données.

Et pour celles qui ne portent pas des
habits précieux, mais qui prennent
trop de soins pour s’ajuster, elles
doivent savoir que ’affectation®*®
dans la propreté, est une vanité
mondain, un vice incompatible avec
la dévotion.

Quelles régles faut-il donc observer
pour se conformer a [’humilité
chrétienne ?

I1 faudrait que tout I’extérieur fiit tel,
que sans choquer la propreté et la
bienséance, on n’y piit remarquer un

249 Désignation de ’usage qui doit étre
fait d’une somme d’argent, d’un bien.



185

véritable mépris du monde et de soi-
meéme.

Telle a ¢ét¢ la pratique de toutes les
saintes femmes, que 1’église propose
pour modele. On pourrait citer des
princesses et de grandes reines, qui
s’adonnant a la vertu, ont cru devoir
marquer par la modestie de leurs
habits, le peu de cas qu’elles
faisaient du monde, et qui pour
I’amour de Jésus-Christ, ont néglige
tous les égards®® que leur dignité
semblait demander.

250 Action de préter une attention
particuliére a quelqu’un ou a quelque
chose.



186

TRAITE DU
DETACHEMENT

Par Cornelius a Lapide

Ce (qui suffit est beaucoup,
et ce qui ne suffit pas est trés peu
de choses.

Le détachement de la créature
et ’amour du Créateur.

Ne posséder ni or, ni argent, ni
monnaie dans vos ceintures, dit
Jésus-Christ a  ses  disciples
(Matthieu 10.9). Lorsque vous
voyagez, n'ayez point un sac, ni deux
habits, ni souliers, ni baton.
N'amassez pas de trésor sur la terre



187

ou la rouille et les vers dévorent, et
ou les voleurs fouillent et dérobent ;
mais amasser des trésors pour le ciel,
ou ni la rouille, ni les vers ne
dévorent, et ou les voleurs ne
fouillent ni ne dérobent... ne vous
inquiétez point pour votre vie de ce
que vous mangerez, ni pour votre
corps comment vous vous Vétirez.
Regardez les oiseaux du ciel, ils ne
sement, ni ne moissonnent, ni
n'amassent dans des greniers, et
votre Pere céleste les nourrit : n'étes-
vous pas beaucoup plus qu'eux ? Et
pour le vétement, de quoi vous
inquiétez-vous ? Considérez
comment croissent les lis des
champs ; ils ne travaillent ni ne filent
; or je vous dis que Salomon méme,
dans toute sa gloire, n'était pas vétu
comme l'un d'eux. Si donc Dieu
revét ainsi 1'herbe des champs, qui



188

aujourd'hui est, et qui demain sera
jet¢ dans la fournaise, combien
plutot vous vétira-t-il, homme de
peu de foi ! Ne vous inquiétez donc
point, disant : que mangerons-nous,
ou que boirons nous, ou de quoi nous
vétirons-nous ? Car les paiens
s'occupent de toutes ces choses ;
mais votre pere sait que vous en avez
besoin. Cherchez donc
premierement le royaume de Dieu et
sa justice, et toutes ces choses vous
seront données par surcroit. Ne vous
inquié¢tez donc point pour le
lendemain, car le jour de demain
s'inqui¢tera pour lui-méme ; a
chaque jour suffit sa peine (Matthieu
VI. 34).

Celui qui est plus grand que le
monde, dit Saint-Cyprien, ne doit ni



189

désirer ni  rechercher ce qui
appartient au monde.

Que votre vie soit exempte
d'avarice, dit le grand apoétre ; soyez
contents de ce que vous avez,
puisque Dieu dit lui-méme : je ne
vous délaisserai, je ne vous
abandonnerai point (Hébreux XIII.
5).

Marthe, Marthe, dit Jésus-Christ a
cette femme qui s'agitait pressee de
souci, vous vous inqui€tez trop, vous
vous troublez sur beaucoup de
choses ; or, une seule chose
nécessaire  (Luc. X. 41.42).
(S’occuper a se nourrir de la parole
de Dieu.)®!

2°1 La sainte Bible traduite en francois sur
la vulgate. Jésus condamne
I’empressement de Marthe, a vouloir faire



190

La piéte accompagnée du ne€cessaire
de la vie est une grande richesse, dit
saint Paul a Timothée. Nous n'avons
rien apport¢ en ce monde, nous
n'emporterons rien. Contentons-
nous de la nourriture et du vétement.
Mais, ajoute ce grand apotre, ceux
qui veulent devenir riches, tombent
dans la tentation et dans le piege du
démon, et en plusieurs desirs inutiles
et nuisibles, qui précipitent les
hommes dans I’abime de la perdition
et de la damnation.

bonne chair au Fils de Dieu. Un seul mets,
dit-il, suffit a la nature, qui se contente de
peu de chose. D’ou il laisse a insérer que
la variété et 1I’abondance ne sert qu’a
flatter la délicatesse, ou a irriter la
cupidité.



191

Ceux qui pratiquent le
désintéressement, évite tous ces
maux.

Vous savez, dit saint Paul aux
hébreux, que vous avez des biens
meilleurs que ceux de ce monde, et
qui ne périront jamais.

Si vous n’avez rien, dit saint Jérome,
vous étes debarrassés d’un grand
fardeau ; suivez dans votre nudité
Jésus-Christ nu.

Etre pauvre, ce n’est pas une
infamie, c’est une gloire. D’ailleurs,
celui qui ne désire rien et qui est
riche en Dieu, n’est pas pauvre. Le
ciel s’achete par le désintéressement
et le mépris des biens perissables...

Laisser les biens de la terre, dit saint
Augustin, et vous recevrez ceux du
ciel ; car le royaume des cieux



192

s’achete par le désintéressement.
Ceux qui sont desinteresses, dit saint
Grégoire, ne touche pas la terre,
mais 1ils volent, parce qu’ils ne
désirent rien de terrestre.

Que celui qui veut posséder Dieu, dit
saint Prosper, renonce au monde,
afin que Dieu soit sa bienheureuse
possession.

L’homme désintéressé est semblable
a Dieu, dit Sixte le philosophe.

Quel trésor pour I’ame, dit Séneque,
de ne rien demander a la terre, de ne
prier personne, et de pouvoir dire :
fortune, je ne te demande rien ; je ne
m’occupe pas de toi ! A-t-il peu celui
qui ne craint ni le froid, ni la faim, ni
la soif ? Ce qui suffit est beaucoup,
et ce qui ne suffit pas est trés peu de
choses. Il y en a qui poussent leurs



193

désirs au-dela de tout ce qui existe,
tant est grand [’aveuglement des
esprits !

Le chrétien doit agir avec Dieu
comme l'enfant qui ne s'inquicte de
rien, mais qui repose tranquille sur le
sein de sa mere, lui laissant toute la
sollicitude. Dieu est notre pere et
notre mere...

O vous, qui €tes bon et tout-puissant,
dit saint Augustin, vous avez soin de
chacun, comme si vous ne vous
occupiez que de lui, et de tous les
hommes, comme s'lls n'étaient
qu'un.

Ne vous inquiétez pas de vos
affaires, dit saint Chrysostome, mais
confiez-les a Dieu ; car si vous vous
en occupez, vous vous en occuperez
avec l'intelligence et le pouvoir de



194

I'homme, et vos affaires iront mal ;
mais si vous les confiez a Dieu, Dieu
en prendra soin.

[l faut nous soumettre a la volonté de
Dieu, et le remercier en tout, a
I'exemple du saint homme Job.
Apres avoir €té comblé de biens, il
fut écras¢ de maux pendant quelque
temps ; mais, par sa résignation et sa
patience, il mérita que Dieu lui
rendit tous ses biens et les
augmentat. Dieu m'avait tout donné,
dit-1l, Dieu m'a tout enlevé ; il a été
fait comme 1l a plu au Seigneur : que
le nom du Seigneur soit béni.



195




196

Jean-Claude Gainet
« Dictionnaire d’ascétisme »

Le détachement des créatures
consiste :

1. a renoncer par un dépouillement
effectif ou du moins par
détachement du cceur a tous les biens
de la terre, de sorte qu’il n’y ait rien
de temporel en quoi 1’on cherche
quelque appui ou le moindre
contentement ;

2. A user avec modération de toutes
choses extérieures, a fuir
I’abondance, a se passer de tout ce
qui est précieux, de tout ce qui ne
sert qu’aux aises de la vie, ou a
contenter la curiosité ; de tout ce qui
n’est pas précisément nécessaire.

3. En un entier dégagement de tout
ce qui nous environne, si bien que



197

nous ne tenions a rien et que les
choses les plus nécessaires nous
deviennent indifférentes.



198

L’abbé E. Seytre dans son livre
« la sainteté dans la souffrance »

Saint Paul nous avertit que nous
ayons a renoncer aux désirs de ce
siccle, a vivre sobrement en ce
monde (TIT., 2), a user des créatures
comme n'en usant pas, parce que la
figure de ce monde passe, et a porter
nos espérances vers l'avenir et
I'avénement de la gloire de notre
grand Dieu et de notre Sauveur
Jésus-Christ. (I COR., 7, Saint Pierre
veut que nous nous regardions
comme des étrangers et des pelerins,
qui ne font que passer au milieu des
créatures, sans y fixer leurs désirs, et
qui ont sans cesse les regards tournés
du coté de la patrie. (I PETR., 2.)
Saint Jean, le disciple bien-aimé,
vient a son tour nous dire et nous
répéter : « N'aimez pas le monde,



199

ni les choses qui sont
dans le monde.
Si quelqu'un aime le monde, la

charité du Pere n'est point en lui ;
parce que tout ce qui est
dans le monde est concupiscence de
la chair, et concupiscence des yeux,
et orgueil de la vie. Etle monde
passe avec sa concupiscence. Mais
celur qui fait la volont¢ de Dieu

demeure €ternellement. » (I JOAN.,
2))

Ces recommandations des
Apotres, qui reviennent si souvent
dans leurs épitres, qui sont le fond
méme de leur enseignement, ne font
que commenter et développer ces
paroles de Notre-Seigneur : « Si
quelqu'un veut venir apres moi et ne
renonce pas a tout ce qu'il possede,



200

il ne peut étre mon disciple. » (Luc,
14.)

Sans doute 1l y a des degrés dans le
détachement, et
l'obligation n'est pas

la méme pour le chrétien ordinaire
et pour le religieux. Le religieux, en
se vouant a la pratique des conseils
¢vangeliques, s'est mis dans
I'heureuse nécessité de ne rien
posséder en propre. Il a fait comme
cet homme prudent de I'Evangile
qui, ayant découvert un trésor dans
un champ, est allé vendre aussitot
tous ses biens pour acheter le champ
et posséder le trésor. Il a coupé dans
son cceur toutes les racines de la
cupidité qui auraient pu l'attacher a
la terre, pour se donner tout entier
aux choses du ciel. Il arenonce a tout
pour suivre Jésus dans la pauvreté de



201

sa creche etle dénuement de sa
croix, ne voulant pour son héritage
que les trésors du paradis. Heureuse
détermination que celle-la ! Le plus
jeune des freres de saint Bernard, a
'age de sept ans, en avait compris la
sagesse. Comme ses grands freres
s'en allaient tous dans la solitude, il
pleurait en les voyant partir ; et
ceux-ci, pour le consoler, lui
disaient « Pourquoi pleures-tu ? vois
plutot combien tu seras riche : nous
te laissons toute la fortune, tous les
prés, tous les biens, tous les
héritages de nos  peres. Oui,

répondit le petit frere,
vous prenez pour vous le ciel et ne
me laissez que la terre ! oh

I le partage n'est pas égal !»

Mais, sile détachement n'est pas
obligatoire pour tous, a ce degré de



202

perfection, tous sont obligés de
chasser de leur cceur cette sollicitude
inquiete et passionnée des biens de
la terre qui ¢étouffe les divines
semences de la grace (MATTH., 13);
de modérer la cupidité et de contenir
dans de certaines limites cette
passion des richesses, source
empoisonnée d'une multitude de
désirs inutiles et dangereux, qui
jettent les hommes dans la tentation,
dans les pieges de Satan, pour les
plonger ensuite dans la mort et la
perdition. (I TIM., 6.)

Or, a quelle autre école apprendre le
détachement, qu'a celle de 1la
souffrance et du malheur ? Les
revers et les pertes de fortune, les
calamités, les désastres et les
accidents facheux, les maladies et
les infirmités ont toujours cela de



203

bon de nous montrer la
fragilité, le vide etle néant des
créatures, de détruire ou diminuer
les trompeuses espérances que nous
mettions en elles, et de rompre peu a
peu, les uns apres les autres, tous les
funestes liens qui attachaient a cette
mis€rable terre les cceurs fascinés
des hommes. Le salut des riches est
difficile, a dit Notre-
Seigneur. Le mot ne serait pas juste,
et il faudrait dire impossible, si Dieu
n'avait préparé aux convoitises de la
cupidité ce remede supréme. Une
porte de salut peut encore s'ouvrir,
méme a ceux qui ont toujours vécu
dans l'opulence et le bien-€tre ; mais
c'est l'affliction seule qui en tient les
clefs. Ce que n'auraient pu faire ici
les raisonnements les plus solides,
les discours les plus
¢loquents, le malheur I'accomplit : il



204

nous persuade la vanité des biens de
ce monde et nous force a chercher un
autre point d'appui ; quand nous
voyons qu'autour de nous tout s'en
va, tout nous manque, tout nous
¢chappe et nous trahit, notre coeur
sent enfin le besoin de se tourner
vers Dieu et de s'attacher a lui.

Aussi, par ce cOté encore, les saints
comprenaient qu'ils avaient a Dieu
de grandes obligations et lui
devaient une reconnaissance infinie
de les avoir fait passer par les
¢preuves et les adversités.



205

L’abbé Tarvernier « ’intérieur de
Jésus-Christ »

L’intérieur de Jésus ne peut qu’étre
pour nous le plus parfait modele de
ce détachement et de ce pur amour,
par I’indifférence absolue de son
ceeur a tout ce qui n’était pas Dieu
seul ou pour Dieu seul.



206

Pére Louis Du Pont « Nouvel
abrégé des méditations du Peére
Louis Du Pont »

Le détachement des biens de la terre,
oppos¢ a l'avarice, a des
récompenses infinies, comprises
dans ces paroles de notre Seigneur
: Bienheureux sont les pauvres
d'esprit, parce que le royaume des
cieux leur appartient (Mat. 9, 3).
Cette promesse ne s'entend pas
seulement du royaume éternel en
l'autre vie ; mais en celle-ci méme,
du royaume de Dieu, qui consiste,
selon saint Paul (Rom. 1, 17), dans
la justice, la paix et la joie que le S.
Esprit répand dansle cceur de
ces bienheureux pauvres,  dont le
dégagement a deux degrés.

Le premier, et le moins parfait, est
de ceux qui,



207

en retenant leurs richesses, n'y ont
point d'attache ; le second, le plus
sublime et celui que les promesses
de J. C. regardent particulierement,
est de ceux qui, non contents de
détacher leur cceur de I'affection des
biens temporels, y renoncent
effectivement et se dépouillent de
tout droit de posséder quoi que ce
soit au monde : ce sont la les vrais
pauvres volontaires, que Dieu
comble des biens de la grace et de la
gloire, en récompense du courage
avec lequel ils ont tout sacrifi¢ pour
SOn amour.

Ce détachement est difficile, 6 mon
Dieu ! Mais rien n’est impossible a
votre grdce ; accordez-la, Seigneur,
a tant de personnes qui vous la
demandent ; et ne leur refusez par
les secours qui leur sont nécessaires,



208

pour éviter les pieges dont le siecle
est rempli, et la contagion dont il est
si malaisé de se défendre.



209

Frederick Willilam Faber
« Progres de ’ame dans la vie
spirituelle »

La liberte et le détachement sont une
seule et méme chose. L'homme qui
n'a point d'attachement est libre, et
nul autre que lui. Il est inutile
d'ajouter que l'on ne saurait Etre
détaché, si I'on n'est en méme temps
généreux ; car la générosité consiste
a mnous deétacher, au prix des
sacrifices les plus pénibles, des
créatures, pour I'amour du Créateur.



210

Edouard Saint-Omer « pratique
de la perfection mise a la portée
des fideles de toute condition »

Ah ! les richesses, les honneurs et
les plaisirs dont on a joui en ce
monde, ne sont pas des choses qui
consolent au moment de la mort,
mais qui affligent et soulévent des
doutes relativement au salut éternel !
Lapauvreté, au contraire, les
humiliations, les pénitences, le
détachement de la terre, sont autant
de choses qui rendent la mort douce
et aimable, et  augmentent
l'espérance d'aller jouir de ce
bonheur qui est une vraie félicité et
n'a point de fin.



211

J.M. Buathier « le sacrifice dans
le dogme catholique et dans la vie
chrétienne »

Le détachement c’est le sacrifice des
biens terrestres.



212

Jean Joseph Surin « Dialogues
spirituels »

Sitot que le cceur s'attache a quelque
objet, au préjudice de l'amour de
Dieu, I'ame perd quelque chose de sa
lumiere surnaturelle. L'affection a la
créature est comme un nuage, qui
trouble la sérénité de 1'ame, et qui
I'empéche de pénétrer la vérite.



213

« Catéchisme du diocese de
Nantes »

Le détachement de toutes les choses
du monde, en sorte que si on ne les
possede pas, on ne les désire point,
si on les possede, on ne s'en ré¢jouit
point, si on les perd, on ne s'en
afflige point, parce qu'on fait
uniquement de Dieu son bien et son
trésor.



214

Dictionnaire des passions, des
vertus, et des vices

le désintéressement consiste moins a
savoir se passer des biens de la
fortune, qu’a en faire un bon usage.
L’homme désintéress¢ n’attend pas
qu’on lui demande ; sa générosite
prévient le deégolt que cause
I’humiliation d’exposer ses besoins.
Il ne désire pas les richesses ; ou, s’il
les désire, ce n’est que pour les
répandre. Il aime I’humanit¢ ; 1l tient
a tout le monde, et surtout aux
malheureux.

Les richesses rendent
communément les hommes avares,
dissipateurs, injustes ; mais faites-
les passer en des mains
désintéressées, et par un effet
contraire, elles les rendront doux,
complaisants, généreux.



215



