
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Traité 

des 

vertus 
      

Stéphane Darbé 
      



1 
 

 

  



2 
 

Table des matières 
 
 

 

 

TRAITÉ DES VERTUS _____________________ 4 

TRAITÉ DE LA MORTIFICATION __________ 27 

DE LA MORTIFICATION EXTÉRIEURE _____ 31 

DE LA MORTIFICATION INTÉRIEURE ______ 42 

LA MÉMOIRE ___________________________ 62 

L’ENTENDEMENT _______________________ 65 

LA VOLONTÉ ___________________________ 73 

TRAITÉ DE LA CHARITÉ _________________ 85 

TRAITÉ DE LA CHASTETÉ ______________ 100 

LA CHASTETÉ, TIRÉE DU DICTIONNAIRE 

DES PASSIONS, DES VERTUS ET DES VICES.

 ______________________________________ 111 



3 
 
TRAITÉ DE LA CONTINENCE ____________ 117 

PETIT TRAITÉ DE LA DOUCEUR _________ 119 

TRAITÉ DE LA PÉNITENCE ______________ 128 

TRAITÉ DE L’HUMILITÉ ________________ 142 

MÉDITATION SUR LES SENTIMENTS DE 

L’HOMME HUMBLE ____________________ 174 

TRAITÉ DU DÉTACHEMENT _____________ 186 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

TRAITÉ DES VERTUS 
 

 

 

Par Jean-Joseph Surin 

Prêtre Jésuite français 

(1600 – 1665) 

Catéchisme spirituel 

de perfection chrétienne 



5 
 

 

Qu’est-ce que la vertu ? 

C’est une habitude de l’âme qui 

porte la volonté au bien. 

 



6 
 

Combien y a-t-il des sortes de vertu 

? 

Il y en a de deux sortes :  

1. Les vertus théologales, qui sont la 

foi, l’espérance et la charité ;  

2. les vertus morales, dont quatre, à 

savoir, la prudence, la justice, la 

force et la tempérance, sont appelés 

cardinales, comme étant les 

principales qui influent1 dans toutes 

les autres. Parmi les autres vertus 

morales, la religion qui regarde le 

culte2 divin, tient le premier rang ; 

 
1 Pénétrer, se répandre dans. 
2 Ensemble des cérémonies et des rites 

établis par une religion. (Cérémonie : 

Ensemble des formes extérieures et 

régulières que l’on observe pour 

certaines célébrations religieuses ; la 

célébration elle-même.) (Rite : Ensemble 



7 
 

viennent ensuite la miséricorde, 

l’humilité, la douceur, la patience, 

qui règlent la conduite de l’homme 

envers le prochain ; la pauvreté, la 

chasteté, l’obéissance, etc. qui règle 

la conduite de l’homme par rapport 

à lui-même. 

À laquelle de ces vertus doit 

particulièrement s’appliquer une 

personne spirituelle ? 

À la douceur3, et cela pour trois 

raisons.  

 
de cérémonies et de pratiques réglant la 

célébration d’un culte.) 
3 Qualité de ce qui procure à l’esprit ou 

au cœur un plaisir calme et délicat, une 

impression de bien-être, de bonheur 

tranquille. Qualité de ce qui est ressenti 

comme modéré, dépourvu d’excès ou de 

violence. Avec calme, avec modération. 



8 
 

1. Parce qu’on ne saurait pratiquer 

cette vertu sans en pratiquer 

plusieurs autres.  

2. Parce qu’elle est dans l’intérieur, 

comme un puissant ressort qui 

donne le mouvement à tout.  

3. Parce que Notre-Seigneur a 

proposé à ses disciples, comme le 

but auquel ils doivent tendre : 

« apprenez de moi que je suis doux 

et humble de cœur ». 

Comment justifiez4-vous ce que 

vous dîtes de la douceur ? 

Par le caractère5 même de cette 

vertu, qui renferme la plupart des 

 
4 Prouver, faire voir qu’une chose n’était 

pas fausse, montrer son bien-fondé. 
5 Ce qui est le propre d’une chose ; sa 

qualité particulière. 



9 
 

autres. Par exemple, l’humilité se 

trouve dans la douceur ; l’orgueil ne 

pouvant compatir6 avec les 

sentiments que cette vertu inspire7, 

ni s’accommoder8 de son langage 

modeste9, et de ses manières 

insinuantes10. Aussi voyons-nous 

que ceux qui sont véritablement 

doux sont toujours disposés11 à 

céder12 en tout aux autres, et à leur 
 

6 S’accorder, se concilier.  
7 Faire naître dans l’âme, dans l’esprit 

quelque mouvement, quelque dessein, 

quelque pensée. 
8 S’adapter à. 
9 Humble, simple, sans éclat. 
10 Faire entrer dans l’esprit de manière 

détournée ; Introduire doucement, faire 

pénétrer adroitement. 
11 Mettre dans un certain état d’esprit. 
12 Se soumettre, cesser de résister, ne pas 

s’opposer. 



10 
 

faire plaisir. On peut dire en général, 

que la douceur est une vertu qui 

nourrit et qui fortifie toutes les 

autres. 

En quoi s’exerce13 la foi, et quels 

effets produit-elle ? 

Elle nous fait adhérer14 fortement 

aux vérités révélées, et nous porte à 

y conformer15 nos mœurs16. Elle 

nous fait vivre selon17 l’esprit, et 

 
13 Former, développer par la pratique, par 

un entraînement régulier. 
14 Approuver. 
15 Se conformer à, adapter sa conduite à ; 

se soumettre à. 
16 Habitudes dans tout ce qui regarde la 

conduite de la vie, considérées sous 

l’angle du bien et du mal, de la morale, 

de la bienséance. 
17 Conformément à. 



11 
 

nous empêche de nous laisser 

conduire par notre propre sens, et 

par notre expérience, qui écartent de 

la pure Foi, et qui ne manquent point 

d’égarer, quand on les prend pour 

guides, et qu’on n’a pas soin de 

rectifier18 ce que l’on sent, sur ce que 

l’on croit. 

En quoi consiste le parfait 

exercice19 de l’espérance ? 

Dans une confiance sans réserve20, 

qui va jusqu’à l’abandon, et qui se 

 
18 Corriger, rendre conforme à ce qui est 

exact, à ce qui convient, à ce qui doit 

être. 
19 Action de mettre en usage, en pratique, 

une faculté, un droit, un pouvoir.  
20 Ce que l’on met de côté pour un usage 

ultérieur. 



12 
 

repose uniquement sur les soins21 de 

la Providence. 

Quand est-ce que la charité est 

parfaite ?  

Lorsqu’on se conforme22 en tout à la 

volonté de Dieu, qu’on se sert de 

tout pour croître en son amour, et 

qu’on a un soin23 particulier de 

 
21 Actes par lesquels on veille au bon état 

d’une chose, on assure à une personne, à 

un animal une existence agréable, on lui 

épargne des peines. 
22 Se conformer à, adapter sa conduite à ; 

se soumettre à. 
23 Application que l’on met à accomplir 

une tâche, attention particulière que l’on 

porte à ce que l’on fait, à ce que l’on 

donne à voir de soi. 



13 
 

s’avancer dans son service, et de 

procurer24 sa gloire. 

Qu’est-ce que pratiquer la pauvreté 

religieuse ? 

Se dépouiller25 volontairement26 de 

tous les biens de la terre, user27 avec 

modération des choses nécessaires ; 

fuir l’abondance, et se réjouir28 

quand on manque de tout. 

À quoi porte la chasteté ?  

 
24 Employer ses soins, ses efforts pour 

qu’une chose advienne. 
25 Priver quelqu’un de ce qui lui 

appartient, le déposséder. 
26 Qui se fait sans contrainte, de pure 

volonté.  
27 Faire usage de quelque chose, s’en 

servir. 
28 Mettre en joie, rendre heureux ; 

procurer du plaisir. 



14 
 

À s’éloigner de tout plaisir sensuel29, 

à se défendre des attraits du plaisir, à 

garder exactement ses sens, à fuir les 

occasions où cette vertu pourrait 

souffrir30 la moindre atteinte31, et à 

se priver de toute délicatesse32 qui 

flatte33 le corps. 

 

 

 

 
29 Relatif aux sens comme source de 

plaisir ; 
30 Supporter, subir une chose pénible. 
31 Dommages ; effets nuisibles. 
32 Distingué par ses qualités de finesse, 

de légèreté, d’élégance. 
33 Louer à l’excès dans l’intention de 

plaire, de séduire, d’exploiter. 



15 
 

Quelle est la perfection de 

l’obéissance religieuse ? 

Elle consiste34 à exécuter 

promptement les ordres des 

supérieurs, en les regardant comme 

les lieutenants de Dieu ; à obéir 

volontiers, et avec une espèce de joie 

spirituelle ; à soumettre son 

jugement à celui du supérieur, avec 

une déférence35 aveugle. 

En quoi consiste la simplicité 

religieuse ? 

 
34 Consister en, être constitué d’un ou de 

plusieurs éléments. 
35 Sentiment qui porte à avoir des égards 

particuliers pour une personne. (Egards : 

Action de prêter une attention 

particulière à quelqu’un ou à quelque 

chose.) 



16 
 

À n’avoir qu’une simple vue, qui 

tend36 toujours au bien, sans 

envisager37 jamais le mal. Elle 

consiste aussi dans un procédé38 

sans déguisement39, et accompagné 

d’une candeur40, qui partent d’un 

cœur droit et sincère41. 

 

 

 

 
36 Aller à un certain terme, aboutir. 
37 Considérer, examiner, avoir en vue. 
38 Conduite, manière d’agir d’une 

personne à l’égard d’autrui. 
39 Artifice destiné à cacher la vérité.  
40 Confiance, franchise d’une âme 

innocente. 
41 Qui dit ce qu’il pense ou ce qu’il sent 

réellement, qui agit de bonne foi. 



17 
 

Quels sont les vertus et les saintes 

habitudes qu’on peut appeler les 

conservatrices42 de toutes les autres 

? 

Il y en a particulièrement trois ;  

1. L’humilité 

2. L’oraison 

3. L’abstinence43.  

On peut dire que l’oraison les arrose 

; que l’humilité les met à couvert44, 

et que l’abstinence les défend et les 

 
42 Personne qui conserve, entretient, 

maintient ce qui existe. 
43 Renonciation partielle ou totale, par 

principe, hygiène ou pénitence, à la 

consommation de certains aliments, à la 

satisfaction d’un besoin, d’un désir. 
44 Lieu où l’on est abrité. 



18 
 

conserve, en desséchant la racine des 

vices qui pourraient les détruire. 

Quels devoirs prescrit45 la vertu de 

religion ? 

Elle en prescrit cinq, et ce sont les 

principaux qui regardent le culte46 

divin ; savoir, les actes d’adoration, 

d’action de grâces, d’oblation47 ; 

 
45 Ordonner, recommander, établir dans 

des termes précis ce que l’on souhaite 

voir accompli, observé. 
46 Ensemble des cérémonies et des rites 

établis par une religion. 
47 Action par laquelle on s’offre ou l’on 

offre quelque chose à Dieu. 



19 
 

ce qui comprend le sacrifice48 de 

protestations49 et de demandes.  

Quelles sont les fonctions de la 

prudence ? 

C’est de nous marquer la conduite 

que nous devons garder envers nous-

mêmes et envers les autres. Envers 

nous-mêmes, en nous faisant tenir le 

juste milieu entre le trop et le trop 

peu ; de sorte que nous ne nous 

 
48 Acte par lequel on abandonne 

volontairement ce à quoi on tient, 

privation que l’on s’impose ou que l’on 

accepte au nom d’un idéal religieux, 

moral ou d’un intérêt jugé supérieur. 
49 Manifestation d’une ferme opposition 

à certains faits, décisions ou propos ; 

parole, geste par lesquels on exprime son 

désaccord, sa désapprobation. 



20 
 

flattions50 point de délicatesse, et 

que nous ne nous accablions51point 

par indiscrétion52. Envers les autres, 

en nous apprenant à discerner les 

esprits, à conseiller et à diriger 

chacun selon ses besoins ; ce qui est 

du devoir des Supérieurs et des 

Directeurs des âmes. 

Quels sont les devoirs de la justice 

? 

Elle en a deux principaux, qui sont, 

de rendre à chacun ce qui lui 

appartient, et d’employer les 

 
50 Louer à l’excès dans l’intention de 

plaire, de séduire, d’exploiter.  
51 Faire supporter à quelqu’un une charge 

pénible, qui excède ses forces, ses 

capacités de réaction ou de défense. 
52 Manque de discernement, de 

jugement. 



21 
 

corrections53 et les châtiments54 

d’une manière chrétienne, sans 

perdre de vue la charité, et en se 

proposant le véritable bien de ceux 

que l’on corrige ; en quoi il faut 

observer trois choses.  

1. De punir sans passion.  

2. De ne point punir sur-le-champ 

celui qu’on surprend en faute, mais 

d’attendre qu’il ait eu le temps de se 

reconnaître et de revenir à soi.  

3. De faire en sorte que la douceur 

assaisonne55 la correction, et que 

celui qu’on punit, puisse 

 
53 Action de redresser, d’améliorer. 
54 Peine infligée en vue de corriger. 
55 Accompagner ses actes, ses paroles de 

ce qui peut agrémenter, éveiller l’intérêt. 



22 
 

comprendre qu’on ne cherche que 

son amendement56 et sa perfection. 

En quoi se montre la force ? 

Dans la souffrance et dans les 

travaux qu’elle fait supporter avec 

constance57 ; dans la manière d’agir 

qu’elle rend généreuse58, est capable 

 
56 Corriger, rendre meilleur. 
57 Fermeté de l’âme qui lui permet de 

résister à la douleur, à l’adversité, à tout 

ce qui pourrait l’ébranler. Qualité d’une 

personne qui conserve fidèlement ses 

sentiments, ses attachements, qui ne 

modifie pas sa conduite. 
58 Se dit en particulier d’une personne 

qui fait preuve de magnanimité, de 

clémence. (Clémence : En parlant de 

ceux qui détiennent l’autorité souveraine, 

disposition qui consiste à pardonner les 

offenses ou à modérer les châtiments.) 



23 
 

de surmonter les plus grands 

obstacles. 

En quoi faut-il pratiquer la 

tempérance ? 

Particulièrement en trois choses.  

1. Ne pas se rassasier59 durant le 

repas, sortant de table sans avoir 

accordé à son appétit tout ce qu’on 

pourrait, même sans excès.  

2. Se retrancher60 quelque chose de 

chaque mets, pour réprimer61 

l’avidité62 de manger.  
 

59 Nourrir suffisamment quelqu’un pour 

apaiser sa faim, satisfaire son appétit. 
60 Séparer une partie du tout, ôter 

quelque chose d’un tout. 
61 Contenir une réaction ; empêcher une 

émotion, un sentiment de se manifester. 
62 Appétit immodéré que l’on satisfait 

goulûment ; voracité. 



24 
 

3. Ne prendre aucune nourriture 

entre les repas, si ce n’est pour cause 

d’infirmité63, ou de travail 

extraordinaire.  

Tout cela est important pour les 

personnes qui veulent devenir 

spirituelles. 

Quelles qualités doivent avoir les 

vertus pour être véritables ? 

Il faut qu’elles soient chrétienne, 

qu’elles soient intérieures, et pour 

ainsi dire, profondes ; qu’elles soient 

solides. 

 

 
63 Faiblesse, fragilité, imperfection 

naturelle. 



25 
 

Qu’entendez-vous par vertus 

chrétiennes ? 

J’entends celles qu’on pratique par 

des motifs64 de foi, et en vue de 

Dieu, et non par des motifs humains, 

à la manière des philosophes. 

Qu’est-ce à dire intérieure et 

profonde ? 

C’est qu’elles ne soient pas 

superficielles65, qu’elles partent de 

l’intérieur, qu’elles tiennent au fond 

de l’âme, et qu’on n’imite pas la 

conduite de ces personnes, qui ne 

réforment pas leur intérieur, et qui se 

contentent de quelques pratiques 

 
64 Raison, cause consciente qui porte à 

agir, qui entre dans la détermination d’un 

acte volontaire. 
65 Qui n’est qu’apparent, extérieur. 



26 
 

extérieures, sans aller jamais à la 

racine66 des vices, par une véritable 

abnégation67. 

Qu’est-ce à dire solide ?  

C’est-à-dire, qu’elles aient été 

éprouvées68, sans quoi on n’y peut 

pas beaucoup compter. 

 

  

 
66 Ce qui est à l’origine, au principe de 

quelque chose. 
67 Renoncement, sacrifice volontaire. 

Abandonner ce qu’on possède. 
68 Mettre à l’épreuve un être vivant afin 

de juger de sa valeur. Faire souffrir, 

tourmenter, affliger ; frapper, 

endommager. (Epreuve : Moyen 

permettant de juger des qualités, du 

caractère, des aptitudes d’une personne.) 



27 
 

TRAITÉ DE LA 

MORTIFICATION 

 

 

 

Par Jean-Joseph Surin 

Prêtre Jésuite français 

(1600 – 1665) 

Catéchisme spirituel 

de perfection chrétienne 

 



28 
 

 

Qu’est-ce que la mortification69 ? 

C’est une sainte habitude qui fortifie 

l’homme, et qui, avec le secours de 

 
69 Infliger à son corps des souffrances, 

des privations. 



29 
 

la grâce, lui fait prendre assez 

d’empire70 sur lui-même, pour 

dompter71 ses inclinations72, et pour 

réprimer73 tous ses mouvements 

déréglés, soit extérieurs, soit 

intérieurs. 

 

 

 

 
70 Domination sur les choses. 
71 Soumettre, réduire à l’obéissance un 

adversaire, un ennemi. 
72 Mouvement de l’âme qui entraîne vers 

quelque chose. 
73 Contenir une réaction ; empêcher une 

émotion, un sentiment de se manifester. 



30 
 

Quelles sont les fonctions74 

principales de la mortification ? 

Il y en a deux ;  

1. Maltraiter le corps, et assujettir75 

les sens ; et alors elle s’appelle 

mortification extérieure ;  

2. Combattre les passions, et régler 

l’usage des facultés76 de notre âme ; 

et alors on la nomme mortification 

intérieure. 

 
74 Rôle caractéristique joué par un 

élément au sein d’un ensemble. (Rôle : 

Comportement, attitude que l’on adopte 

dans le monde pour donner une certaine 

image de soi.) 
75 Soumettre à sa domination. 
76 Puissance, pouvoir qui rend un être 

capable d’exercer telle ou telle fonction 

du corps ou de l’esprit. 



31 
 

CHAPITRE I 

DE LA 

MORTIFICATION 

EXTÉRIEURE 

 

 

 

En quoi consiste la mortification du 

corps ? 

À mener une vie austère. 

Combien de choses contribuent à 

cette austérité ? 

Il y en a trois ;  



32 
 

1. Macérer le corps, en lui 

retranchant ce qui le flatte, par le 

moyen des jeûnes, des veilles, etc.  

2. L’affliger par les haires, les 

cilices, les disciplines 

3. Le dompter par les fatigues, le 

travail des mains, les pèlerinages 

Quelles règles faut-il garder dans 

l’usage de ces austérités ? 

C’est de les pratiquer avec une telle 

discrétion qu’on ne ruine point ses 

forces ; ce qui serait un obstacle à un 

plus grand bien, en nous mettant 

hors d’état de nous acquitter de nos 

devoirs. 

Quels bons effets en particulier 

produit l’usage de la discipline ? 



33 
 

Les personnes ferventes éprouvent 

tous les jours que cet usage 

contribue beaucoup à la ferveur, et 

qu’il tient le corps dans la 

dépendance ; de sorte qu’il est 

toujours prêt à obéir à l’esprit. 

Quel avantage tire-t-on du travail 

des mains, et des autres fatigues de 

cette nature, qui servent à mater la 

chair ? 

Ces sortes d’austérités ont été fort en 

usage parmi les anciens religieux ; 

ils étaient persuadés qu’en domptant 

ainsi leur corps, et en diminuant ses 

forces, ils lui ôtaient le pouvoir de se 

révolter contre l’esprit, et de le 

porter au mal. 



34 
 

Quels sont les principaux fruits 

d’une vie austère77 ?  

Il y en a plusieurs ; mais surtout ces 

trois.  

1. Elle soumet le corps, en le tenant 

dans la dépendance où il doit être.  

2. Elle contribue78 à humilier 

l’esprit, et facilite par-là la victoire 

de tous les vices79 qui sont 

 
77 Qui est rigoureux pour le corps et qui 

mortifie les sens et l’esprit. (Rigueur : 

Pénible, difficile à supporter.) 
78 Concourir, avoir sa part à un certain 

résultat. 
79 S’emploie absolument pour désigner, 

chez l’homme, une Disposition 

habituelle au mal ; en ce sens, il est 

opposé à Vertu. 



35 
 

entretenus et fomentés80 par 

l’orgueil.  

3. Elle gagne le cœur de Dieu, et en 

obtient aisément ce qu’elle 

demande. 

L’austérité de la vie est-elle 

nécessaire à la sainteté ? 

Tous les saints l’ont constamment 

pratiquée, et ils l’ont portée loin ; 

tout ceux qui se convertissent 

sincèrement à Dieu, gardent la 

même conduite ; et c’est là 

ordinairement le premier attrait que 

la grâce leur donne. 

Comment est-ce que la 

mortification assujettit81 les sens ? 

 
80 Provoquer, exciter à.  
81 Soumettre à sa domination. 



36 
 

En les empêchant de se satisfaire82, 

de chercher les objets83 qui est 

flattent, et de s’attacher au plaisir 

que ces objets leur procurent. La 

règle générale qu’il faut observer à 

l’égard84 de tout ce qui plaît aux 

sens, et d’en user85 comme on use 

des remèdes ; c’est dans cette 

disposition86 que les personnes 

mortifiées prennent quelque petite 

 
82 Donner à quelqu’un ce qu’il demande, 

ce qu’il veut ou ce qui lui est nécessaire. 
83 Tout ce qui se présente à l’esprit, 

occupe la pensée.  
84 Action de prêter une attention 

particulière à quelqu’un ou à quelque 

chose. 
85 Faire usage de quelque chose, s’en 

servir. 
86 Arrangement, action de mettre dans un 

certain ordre. 



37 
 

récréation, le jugeant nécessaire 

pour soulager le corps, et pour 

donner quelque relâche à l’esprit. 

Combien y a-t-il de degrés dans la 

mortification des sens ?  

On en distingue trois.  

1. Le premier, est de s’éloigner de 

tout ce qui peut servir d’amorce, ou 

d’occasion au péché.  

2. Le deuxième, de renoncer87 à tout 

ce qui plaît, et de pousser la fuite du 

plaisir jusqu’à la haine.  

3. Le troisième, de rechercher les 

choses désagréables, dans le dessein 

 
87 Abandonner la possession, l’usage de 

quelque chose ; se défaire de ce à quoi 

on est attaché. 



38 
 

de participer à la Croix de Jésus-

Christ. 

Comment peut-on se vaincre soi-

même dans l’usage de la vue ? 

En se privant de voir les beautés de 

la campagne, les jeux, les 

divertissements, les fêtes publiques, 

et généralement tout ce qu’on 

appelle beau, agréable, et qui ne sert 

qu’à contenter la curiosité. 

Comment peut-on mortifier l’ouïe ? 

En résistant au penchant naturels 

qu’on a pour les nouvelles, les bruits 

qui courent, les contes agréables, et 

en s’interdisant le plaisir de 

l’harmonie, des concerts, et de tout 

ce qui flatte les oreilles ; à moins que 



39 
 

ces choses ne contribuent88 à élever 

l’esprit à Dieu. 

En quoi consiste la mortification 

touchant l’odorat ? 

À se priver du plaisir que donnent 

les odeurs agréables des fleurs et des 

parfums, si ce n’est lorsque la piété 

les emploie au service de Dieu, et au 

culte des Autels. 

Quelle est la règle qu’on doit 

observer à l’égard du goût ? 

C’est de retrancher89 tout ce qui sent 

la délicatesse90, ou qui peut 

 
88 Participer, collaborer à une œuvre 

commune. 
89 Séparer une partie du tout, ôter 

quelque chose d’un tout. 
90 Qualité de ce qui flatte les sens par sa 

finesse. 



40 
 

l’entretenir ; de ne pas consulter son 

goût dans le choix de la nourriture, 

et d’en venir à ce point 

d’indifférence qu’on ne fasse plus 

attention à la qualité des mets, et 

qu’il n’y en ait aucun dont on ne soit 

prêt à se passer, hormis91 les cas de 

nécessité ; d’imiter la conduite de 

quelques personnes ferventes, qui 

sentant l’appétit se réveiller, 

l’amortissent, en mêlant avec les 

aliments quelque suc92 désagréable. 

Par ce moyen on dompte le goût, et 

on remporte une victoire qui est des 

plus importantes. 

 
91 Excepté, à l’exclusion de, sauf.  
92 Liquide que l’on peut extraire d’un 

tissu végétal ou animal. 



41 
 

Quelle pratique de mortification 

donnez-vous pour ce qui regarde le 

toucher ? 

Outre les austérités dont nous avons 

parlé, ne souffrirent aucune sorte de 

délicatesse dans les habits, le linge, 

le manger, et généralement dans 

l’usage de tout ce qui concerne le 

corps. 

 

 

 

  



42 
 

CHAPITRE II 

DE LA 

MORTIFICATION 

INTÉRIEURE 

 

 

En quoi faites-vous consister93 la 

mortification intérieure ? 

À réfréner94 les passions de 

l’appétit95 sensitif96 à réprimer 

 
93 Se définir par. 
94 Réprimer, contenir, mettre un frein à 

un sentiment vif.  
95 Vif désir qui pousse à rechercher une 

chose. 
96 Qui a rapport aux sens, aux sensations 

ou à la sensibilité. 



43 
 

l’activité naturelle, et à retrancher 

tout ce qu’il peut y avoir de déréglé 

ou de superflu97 dans l’usage des 

facultés98 de l’âme. 

 

1. De la mortification des passions 

Quelles sont les passions que nous 

devons mortifier ? 

Il y en a quatre principales qui 

engendrent99 toutes les autres ; le 

désir, la joie, la colère, et l’aversion 

naturelle qui nous porte à fuir tous 

les objets qui nous déplaisent. De la 

victoire de ces passions dépend 

 
97 Qui est de trop ; inutile. 
98 Capacité, aptitude. 
99 Produire, faire naître. 



44 
 

notre tranquillité, et notre 

avancement dans la vertu. 

Comment mortifie-t-on le désir ? 

Le premier soin d’une âme qui veut 

arriver à la perfection, doit être de 

réprimer les mouvements 

impétueux100 qui la portent vers les 

objets101 agréables. Ce sont ces 

mouvements que nous appelons 

désir ; lorsqu’ils ont pour objet102 

des choses mauvaises ou 

 
100 Qui ne sait pas se réfréner, qui ne peut 

être contenu ; vif, bouillant, fougueux. 

(Réfréner : mettre un frein à un 

sentiment vif.) 
101 Tout ce qui se présente à l’esprit, 

occupe la pensée.  
102 Tout ce qui se présente à l’esprit, 

occupe la pensée.  



45 
 

indifférentes103, il faut absolument 

les étouffer ; et lors même qu’ils 

vont au bien, il est nécessaire de les 

modérer104, pour bannir105 

l’empressement qui gêne la liberté 

du cœur. 

Comment réprime-t-on la joie ? 

En retranchant les ris106 immodéré, 

le trop grand épanouissement107 du 

 
103 Qui n’est pas sensible à l’amour, qui 

ne donne pas de marques d’affection. 
104 Diminuer, tempérer, rendre moins 

intense ou moins violent ; tenir ou 

ramener dans de justes limites. 
105 Écarter de son esprit.  
106 Rire. 
107 Air de gaieté, de vif plaisir, qui se 

manifeste dans la physionomie.  



46 
 

cœur, et la raillerie108, si contraire à 

l’esprit de componction, sans lequel 

on avance. Dans le chemin de la 

vertu, et qu’on doit toujours 

conserver soigneusement, quelque 

favorisé conçoit de Dieu. 

Comment faut-il combattre la 

colère ? 

En suivant fidèlement ces trois 

règles.  

1. La première, et d’être sur ses 

gardes pour résister généreusement 

au chagrin et à l’impatience, dès 

qu’on les sent naître dans le cœur, et 

ne leur jamais permettre d’éclater en 

 
108 Plaisanter quelqu’un, se moquer 

ouvertement de lui, pour rire ou faire rire 

à ses dépens. 



47 
 

paroles, ou en quelques mouvements 

déréglés.  

2. La deuxième, de céder109 en tout 

aux autres plutôt que de contester110 

avec eux ; et lorsque la gloire de 

Dieu demande qu’on soutienne111 un 

sentiment contraire, de s’observer si 

bien soi-même, qu’on agisse sans 

émotion112, et sans que la paix du 

cœur soit altérée113.  

 
109 Être ou se reconnaître inférieur à lui. 
110 Mettre en discussion, ne pas 

reconnaître comme juste, exact, fondé. 
111 Résister à une attaque, à ce que l’on 

considère comme une atteinte, une 

agression ; endurer, supporter quelque 

chose de fâcheux, de pénible, de 

désagréable. 
112 Trouble, malaise physique. 
113 Modifier dans sa nature, dans sa 

constitution, etc. 



48 
 

3. La troisième, de rendre le bien 

pour le mal, et de ne se venger des 

injures qu’on reçoit, que par 

beaucoup de douceur. 

Comment vaincre l’aversion 

naturelle qu’on a pour les objets 

qui déplaisent ? 

Par une résolution114 constante de 

tenir ferme contre ces objets 

désagréables, et d’affronter pour 

ainsi dire la difficulté. Ceux qui dans 

ces occasions se laissent vaincre par 

leur répugnance115, en deviennent 

 
114 Décision qu’on prend après un temps 

de délibération et qu’on entend bien 

mettre en œuvre. 
115 Sensation de rejet et d’écœurement à 

l’égard de quelqu’un ou de quelque 

chose  



49 
 

bientôt esclaves116, et ne font jamais 

grand progrès dans la vertu. Il est 

donc important de s’entretenir dans 

une généreuse disposition à ne point 

céder dans ces rencontres, et de se 

prémunir117 contre le respect humain 

et l’amour-propre qui conseillent de 

fuir lorsqu’il s’agit de résister 

vigoureusement pour remporter la 

victoire. 

 

 

 

 
116 Personne qui n’est pas de condition 

libre. 
117 Protéger ou mettre en garde 

quelqu’un contre un risque, une menace. 



50 
 

2. Le soin de réprimer l’activité 

naturelle 

À quoi oblige ce second devoir de la 

mortification intérieure ? 

À arrêter les saillies118 de 

l’humeur119, et cette impétuosité120 

naturelle qui nous porte à agir avec 

précipitation. 

Quelle nécessité voyez-vous à 

réprimer cette activité ? 

 
118 Action ou parole impétueuse, inspirée 

par un sentiment vif, passionné 
119 Disposition occasionnelle, état 

d’esprit passager. 
120 Qui ne sait pas se réfréner, qui ne peut 

être contenu ; vif, bouillant, fougueux. 



51 
 

C’est qu’elle est elle seule un grand 

obstacle aux desseins121 et aux 

progrès de la grâce, même dans les 

gens de biens qui ont travaillé 

longtemps à mortifier leurs passions. 

Comment cette activité122 est-elle 

obstacle à la grâce ? 

En deux manières.  

1. La première, en ce qu’elle 

prévient123 les mouvements de la 

grâce, et l’empêche par-là 

 
121 Intention de faire quelque chose ; 

projet que l’on se propose de mener à 

terme. 
122 Faculté d’agir. 
123 Venir avant quelqu’un ou quelque 

chose, devancer 



52 
 

d’opérer124 selon toute l’étendue des 

desseins de Dieu.  

2. Le deuxième, en ce qu’elle remplit 

le cœur d’une ardeur125 précipitée 

fort contraire à la manière d’agir de 

l’Esprit de Dieu. 

N’y a-t-il point de moyens pour 

amortir126 cette activité ? 

Il y en a deux.  

1. Le premier, est un dessein formé, 

et souvent renouvelé, d’étouffer 

promptement dans le cœur tout 

mouvement qui cause tant soit peu 

de troubles127.  

 
124 Accomplir, réaliser, produire. 
125 Vivacité, fougue, élan. 
126 Rendre moins vif, moins intense. 
127 Confusion, désordre, agitation. 



53 
 

2. Le second, est l’application 

constante à l’oraison ; c’est de ce 

saint exercice que nous tirons notre 

principale force pour arrêter nos 

passions, et pour combattre tout ce 

qui s’oppose à notre paix intérieure. 

 

Voilà bien des obstacles à la 

perfection ; n’avez-vous point 

d’avis particuliers à donner à ceux 

qui désirent sincèrement de les 

vaincre ? 

En voici quelques-uns qui sont 

autant de saintes résolutions que les 

personnes ferventes peuvent 

adopter, pour y conformer leur 

conduite. 



54 
 

1. Persuadé que je puis me tromper, 

et que je me trompe en effet souvent, 

je ne ferai nulle difficulté de quitter 

mon sentiment128, pour prendre celui 

d’autrui, toutes les fois qu’il ne 

s’agira que de choses indifférentes et 

de peu de conséquences, et que je 

pourrai le faire sans que Dieu soit 

offensé. 

2. S’il se présente à mon esprit 

quelque pensée de présomption129, 

j’aurai aussitôt recours à d’autres 

pensées qui m’humilient. 

 
128 Faculté de ressentir, de recevoir des 

impressions. 
129 Opinion trop avantageuse que l’on 

conçoit de soi-même. 



55 
 

3. J’obéirai sans réplique130 aux 

ordres des supérieurs, et je ne 

m’excuserai que dans le cas de 

nécessité. 

4. J’accorderai131 de bonne grâce132 

tout ce que je puis accorder ; et 

lorsque je serai obligé de refuser, je 

tâcherai de faire agréer133 mon refus 

par des paroles obligeantes134. 

 
130 Remarque, protestation qui vient en 

réponse à un ordre, à une instruction, à 

un propos alors qu’on est supposé obéir 

ou se taire. 
131 Accepter de donner quelque chose à 

quelqu’un. Consentir à reconnaître pour 

vrai. 
132 Avec plaisir, volontiers, sans 

répugnance, sans se faire prier. 
133 Accueillir favorablement, accepter. 
134 Qui aime à faire plaisir ; qui se 

montre serviable. 

https://www.bing.com/ck/a?!&&p=8848db5169f90db0JmltdHM9MTcyMzc2NjQwMCZpZ3VpZD0zMmRiYWVmMy04M2E4LTY1NDgtMjlkNi1iYTM4ODJjNDY0YjMmaW5zaWQ9NTY4Nw&ptn=3&ver=2&hsh=3&fclid=32dbaef3-83a8-6548-29d6-ba3882c464b3&psq=de+bonne+gr%c3%a2ce+def&u=a1aHR0cHM6Ly93d3cubGFsYW5ndWVmcmFuY2Fpc2UuY29tL2RpY3Rpb25uYWlyZS9kZWZpbml0aW9uL2RlLWJvbm5lLWdyYWNl&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=8848db5169f90db0JmltdHM9MTcyMzc2NjQwMCZpZ3VpZD0zMmRiYWVmMy04M2E4LTY1NDgtMjlkNi1iYTM4ODJjNDY0YjMmaW5zaWQ9NTY4Nw&ptn=3&ver=2&hsh=3&fclid=32dbaef3-83a8-6548-29d6-ba3882c464b3&psq=de+bonne+gr%c3%a2ce+def&u=a1aHR0cHM6Ly93d3cubGFsYW5ndWVmcmFuY2Fpc2UuY29tL2RpY3Rpb25uYWlyZS9kZWZpbml0aW9uL2RlLWJvbm5lLWdyYWNl&ntb=1


56 
 

5. Lorsque sur le point 

d’entreprendre135 quelque chose, je 

m’apercevrai que je suis poussé par 

une ardeur un peu trop vive ; s’il y a 

lieu de différer136, j’attendrai, pour 

commencer, que cette ardeur soit 

ralentie. 

6. Non seulement je réprimerai la 

colère dès que je la sentirai naître 

dans mon cœur ; mais je ne dirai 

mot, quelque fondé137 que je sois à 

me plaindre. 

7. Lorsqu’on me fera quelque 

demande, je me recueillerai138 un 
 

135 Commencer à exécuter ce qu’on a 

décidé d’accomplir. 
136 Remettre à plus tard, retarder. 
137 Qui est solidement établi, qui repose 

sur des faits assurés. 
138 Détacher son esprit des 

préoccupations et des distractions du 



57 
 

instant avant que de répondre, pour 

éviter les inconvénients d’une 

réponse précipitée, qui est l’effet du 

premier mouvement. 

8. Je m’étudierai à avoir pour tout le 

monde des manières honnêtes, 

douces et prévenantes139. 

9. Je ne m’emporterai140 jamais, 

quelque sujet141 qu’on m’en donne ; 

et si je suis quelquefois obligé de 
 

quotidien, pour se livrer à la méditation 

ou faire oraison. 
139 Qui va au-devant des désirs d’autrui, 

qui cherche à faire plaisir ; attentionné, 

obligeant. 
140 Perdre son sang-froid, se mettre en 

colère. Entraîner par l’effet de la pensée, 

du sentiment. 
141 Ce dont il s’agit, ce dont on parle ; 

thème ou question sur lesquels s’exerce 

la réflexion, notamment dans les 

ouvrages de l’esprit. 



58 
 

faire éclater mon zèle142, je ferai en 

sorte que la modération143 

assaisonne toute mes parole. 

10. Je ne parlerai jamais de moi que 

je ne le juge nécessaire, et alors je le 

ferai en des termes qui marquent de 

la modestie144 et de l’humilité. 

11. J’aurai une soumission145 entière 

pour ceux qui ont autorité sur moi, et 

je ne manquerai jamais de les 

 
142 Vive ardeur pour le maintien ou le 

succès de quelque chose, pour les 

intérêts de quelqu’un. 
143 Diminuer, tempérer, rendre moins 

intense ou moins violent ; tenir ou 

ramener dans de justes limites. 
144 Retenue, modération d’une personne 

qui ne donne dans aucun excès. 
145 Disposition à obéir, docilité. 



59 
 

consulter146 sur toutes les choses qui 

doivent leur être communiquées. 

12. En prenant mes repas, je veillerai 

sur moi pour ne rien accorder à la 

sensualité ; et si je m’aperçois de 

quelque empressement, je le 

modérerai, en cessant de manger 

pendant quelques moments. 

13. Avant que de parler, je ferai 

réflexion à ce que je dois dire, et je 

me condamnerai au silence, plutôt 

 
146 Solliciter quelqu’un pour lui 

demander conseil. (Solliciter : S’adresser 

formellement à une personne, le plus 

souvent détentrice d’une autorité, en vue 

d’obtenir quelque chose.) 



60 
 

que de rien hasarder147 qui puisse 

être contre la prudence148. 

14. Je serai sur mes gardes pour 

détourner toute pensée peu 

favorable149 au prochain, afin qu’il 

ne m’arrive jamais d’interpréter150 

en mal les actions des autres. 

15. Dans les occasions de souffrir et 

de me vaincre moi-même, j’élèverai 

mon cœur à Dieu avec confiance, je 

prendrai un soin particulier de 

cacher la violence que je me ferais, 

 
147 S’exposer à un péril, à un danger. 
148 Disposition morale qui fait connaître 

et pratiquer ce qui convient dans la 

conduite de la vie. 
149 Qui est à l’avantage de quelqu’un ou 

de quelque chose. 
150 Donner à quelque chose telle ou telle 

signification. 



61 
 

et de ne laisser échapper aucun signe 

d’impatience. 

 

3. Le soin de régler l’usage des 

facultés de l’âme 

En quoi consiste151 ce soin, quel est 

le troisième devoir que nous impose 

la mortification intérieure ? 

Il consiste à ne rien souffrir152 de 

déréglé ni d’inutile dans la mémoire, 

dans l’entendement153, et dans la 

volonté. 

 

 
151 Définir par ses éléments constitutifs. 
152 Supporter, subir une chose pénible. 
153 Faculté de comprendre, par 

opposition aux sensations, à 

l’imagination. 



62 
 

LA MÉMOIRE 

 

 

 

Qu’est-ce que de remédier aux 

égarements de la mémoire ? 

C’est empêcher qu’elle ne conserve 

les images des choses passagères et 

inutiles ; c’est lui ôter la liberté154 

qu’elle se donne de courir après 

toutes sortes d’objets, afin qu’elle ne 

s’occupe que de ce qui est du 

 
154 Liberté naturelle, pouvoir que 

l’homme a naturellement d’employer ses 

facultés à faire ce qu’il regarde comme 

devant lui être utile ou agréable. 



63 
 

devoir155 et de ce qui contribue156 à 

la sainteté. 

Comment peut-on en venir là ? 

Par le soin constant de marcher en la 

présence de Dieu, de tourner son 

application157 à ce qui est sain et 

utile, d’entretenir158 dans son âme un 

doux souvenir de Jésus-Christ, et des 

mystères différents de sa vie. C’est 

ainsi qu’on efface peu à peu de la 

 
155 L’obligation morale considérée en 

elle-même. 
156 Participer, collaborer à une œuvre 

commune. 
157 Mise en œuvre, en pratique. Le fait de 

consacrer toute son attention à une 

chose ; soin, persévérance qu’on apporte 

à une tâche. 
158 Faire durer, prolonger une situation, 

un état. 



64 
 

mémoire les impressions159 des 

objets160 terrestres et profanes161 

dont elle avait coutume162 de se 

repaître163. 

 

  

 
159 Ce qui persiste d’une action exercée 

sur le corps ou l’esprit d’une personne. 
160 Tout ce qui se présente à l’esprit, 

occupe la pensée.  
161 Dépourvu de caractère religieux, par 

opposition à Sacré. 
162 Habitude contractée par une personne 

dans ses manières, dans ses discours, 

dans ses actions. 
163 Procurer à une personne ce qui 

comblera son attente, ses désirs. 



65 
 

L’ENTENDEMENT 

 

 

 

Qu’y a-t-il à corriger dans 

l’entendement ? 

Trois défauts en particulier qui 

naissent tous trois de l’attache qu’on 

a à nos sens.  

1. Le premier, est l’opiniâtreté164 qui 

paraît surtout dans la diversité des 

opinions165, et qui nous porte à 

 
164 Qui est trop attaché à son opinion, qui 

ne se laisse pas convaincre, entamer dans 

ses convictions. 
165 Sentiment, idée, point de vue ; 

jugement que l’on porte, sans que l’esprit 



66 
 

contrarier166 le sentiment d’autrui ; 

on combat ce vice167 pour l’amour 

de la paix, qui est ennemie des 

différends168 et des disputes, et par 

une ferme résolution de soumettre169 

son jugement plutôt que d’entrer en 

contestation170.  

 
le tienne pour assuré, sur une question 

donnée. 
166 S’opposer à une affirmation par une 

affirmation contraire. 
167 Vice s’emploie absolument pour 

désigner, chez l’homme, une Disposition 

habituelle au mal ; en ce sens, il est 

opposé à Vertu.  
168 Désaccord, contestation entre deux ou 

plusieurs personnes sur des opinions ou 

sur des questions d’intérêts. 
169 Cesser de résister ou de s’opposer ; 

obéir à quelqu’un. 
170 Mettre en discussion, ne pas 

reconnaître comme juste, exact, fondé. 



67 
 

2. Le second, et la présomption qui 

fait mépriser171 les sentiments des 

autres, pour ne se conduire que par 

son goût172 et par ses propres 

lumières ; c’est par l’obéissance 

aveugle, et par un entier 

renoncement à son propre sens 

qu’on vient à bout de ce vice.  

3. Le troisième, et en fait de 

doctrine173, et c’est la trop grande 

confiance qu’on a en son esprit. De 

 
171 Sentiment par lequel on juge une 

personne ou une chose indigne d’estime, 

d’égards, d’attention. 
172 Attrait qui porte vers certaines choses, 

auxquelles on trouve du plaisir ou dont 

on en attend ; inclination, penchant. 
173 Ensemble des principes qui 

constituent le fondement d’une religion, 

d’une philosophie, d’une politique, d’une 

morale. 



68 
 

cette source naissent les hérésies174 

et les divisions dans la foi ; le 

remède à un si grand mal et dans 

l’humilité chrétienne, et dans une 

parfaite soumission à l’église et aux 

Pasteurs qui la gouvernent. 

Que faut-il faire lorsque ce le 

Supérieur nous propose nous 

paraît moins parfait que ce que 

nous voudrions faire de notre choix 

? 

Il faut se renoncer soi-même en 

abandonnant ses propres 

lumières175, pour suivre celles du 

Supérieur. 

 
174 Doctrine niant une ou plusieurs 

affirmations de la foi chrétienne, et qui 

est condamnée par l’Église. 
175 Savoir, connaissance, vérité. 



69 
 

Sont-ce là tous les vices de l’esprit ? 

Il y en a encore trois auxquels il est 

sujet176, et qu’il est important de 

combattre : l’orgueil qui le porte à 

s’élever, la vanité177, et la curiosité. 

Comment faut-il combattre ces 

vices ? 

1. On rabat178 l’orgueil par la 

simplicité qui est ennemie de toute 

fausse élévation. Ceci est 

particulièrement nécessaire dans les 

voies de la sainteté, ou il est 

 
176 Ce qui cause, explique un état, une 

situation, une conduite. 
177 Caractère de ce qui est vain, vide, 

inutile 
178 Ramener quelque chose vers le bas ; 

faire descendre, rabaisser ce qu’on avait 

levé. 



70 
 

dangereux de donner l’essor179 à son 

esprit ; il faut que ce soit l’Esprit de 

Dieu qui nous élève ; de nous-

mêmes, nous devons être portés à 

préférer la voie commune180 à tout 

ce qui est extraordinaire.  

2. On oppose à la vanité la 

connaissance de soi-même et de son 

néant. Ce vice est très subtil181 ; il 

n’est pas jusqu’aux ministères les 

plus sacrés où il ne se glisse. On ne 

voit rien de mauvais dans la 

recherche exacte des ornements182 

 
179 Progrès, développement, expansion. 
180 Général, universel ; qui est le fait du 

plus grand nombre. 
181 Se dit de quelque chose de difficile à 

percevoir. 
182 Le fait d’orner, d’embellir. 



71 
 

de l’éloquence183, et cependant elle 

n’est quelquefois dans son 

principe184 qu’une vanité secrète 

d’un esprit plein de lui-même, qui 

s’applaudis dans ses productions185.  

3. Le troisième défaut est la 

curiosité, qui s’informe de tout, qui 

veut tout savoir, tout pénétrer, tout 

comprendre. On la mortifie en 

réprimant l’avidité186 d’apprendre, 

qui est toujours accompagné du 

désir de se satisfaire187 soi-même. 

 
183 Art de bien parler, de persuader, 

d’émouvoir, d’entraîner par le discours. 
184 Origine, source ; cause première. 
185 Action de produire, de former, 

d’élaborer. 
186 Désir ardent et insatiable. 
187 Donner à quelqu’un ce qu’il demande, 

ce qu’il veut ou ce qui lui est nécessaire. 



72 
 

 

  



73 
 

LA VOLONTÉ 

 

 

 

Qu’y a-t-il à réformer dans la 

volonté ? 

Elle a trois fortes inclinations 

auxquelles il faut renoncer ;  

1. L’amour de la liberté 

2. Le désir de la gloire 

3. L’attache aux biens temporels 

 

1. Qu’est-ce que renoncer à sa 

liberté ? 

C’est la soumettre à une volonté 

étrangère ; ce qui se fait en deux 

manières.  



74 
 

- La première, par l’obéissance qu’on 

rend un Supérieur.  

- La seconde, lorsque par une 

condescendance188 chrétienne on se 

gêne soi-même pour 

s’accommoder189 à ce que les autres 

veulent. 

 

2. Comment mortifie-t-on le désir 

de la gloire ? 

Par la fuite des louanges190 et des 

applaudissements, par l’amour du 

 
188 Consentir avec bienveillance. 

(Consentir : ne pas s’opposer à ; 

Bienveillance : Sentiment qui porte à 

vouloir du bien à autrui.) 
189 S’entendre avec quelqu’un. S’adapter 

à. 
190 Honorer quelqu’un, vanter ses 

mérites, ses qualités, ses actions en des 



75 
 

mépris191 et de l’humiliation qu’il 

faut embrasser généreusement, et 

même chercher, quand on le peut 

sans rien faire contre la prudence 

chrétienne. 

 

 

 
termes qui témoignent de l’estime, de 

l’admiration.  
191 Sentiment par lequel on juge une 

personne ou une chose indigne d’estime, 

d’égards, d’attention. 



76 
 

3. Quels sont les biens temporels192 

auxquels on s’attache193 ? 

Il y en a de trois sortes ;  

1. les biens visibles qu’on appelle 

richesses  

2. les occupations dans lesquelles on 

trouve de l’agrément194,  

3. les personnes qu’on aime. 

Comment peut-on se défaire de la 

tâche aux biens visibles ?  

 
192 Qui passe avec le temps, périssable ; 

il est opposé à Éternel et à Spirituel. Il 

signifie aussi Qui est séculier, qui 

concerne les choses matérielles ; il se dit 

par opposition à Ecclésiastique et à 

Spirituel. 
193 Unir, joindre, lier à quelqu’un, à 

quelque chose d’une façon durable. 
194 Qualité par laquelle quelque chose 

plaît, est agréable. 



77 
 

Ces biens sont, par exemple, 

l’argent, les maisons, les domaines, 

les meubles précieux, etc. On se 

détache de ces biens lorsqu’on les 

abandonne pour l’amour de Jésus-

Christ, lorsque sans les abandonner 

réellement on en use avec 

modération, lorsqu’on en fait part au 

pauvre par l’aumône, lorsqu’on a 

soin de conserver son cœur dans une 

indifférence195 et dans un noble 

dégagement, de telle sorte qu’on soit 

prêt à tout quitter et à tout perdre 

sans aucun regret196. 

 
195 État ou caractère d’une personne 

indifférente ; le fait de n’accorder aucun 

intérêt à quelque chose, à quelqu’un. 
196 Douleur, chagrin que cause la perte, la 

mort d’un être aimé. 



78 
 

Quels sont les occupations 

auxquelles on s’attache, et quelle 

est la pratique de la mortification à 

cet égard197 ? 

L’emploi, la charge198, l’office199, le 

ministère200 et les fonctions201 

auxquelles ils engagent, le 

 
197 Action de prêter une attention 

particulière à quelqu’un ou à quelque 

chose. 
198 Ce qui constitue une obligation, une 

contrainte, et implique une responsabilité 

morale et financière. 
199 Ce dont on doit s’acquitter en vertu 

d’une obligation. (Acquitter : Libéré 

d’une obligation morale.) 
200 Charge que l’on a mission d’exercer, 

office auquel on se consacre. 
201 Ensemble des activités, obligations et 

devoirs inhérents à l’exercice d’une 

charge, d’un emploi. 



79 
 

maniement202 des affaires, le soin du 

commerce, l’étude, les travaux 

apostoliques203, toutes ces 

occupations, quelque utiles, quelque 

nécessaires, quelque saintes qu’elles 

puissent être, quand on s’y plaît et 

qu’on s’y affectionne204 jusqu’à s’y 

attacher, captivent205 le cœur et sont 

un obstacle à la perfection. La 

mortification intérieure, en 
 

202 Action ou façon de gouverner, de 

conduire à son gré une personne ou un 

groupe de personnes, de les faire agir 

conformément à ce qu’on attend d’elles. 
203 Digne des apôtres ; qui rappelle 

l’esprit des apôtres. Zèle apostolique. Vie 

apostolique, qui s’efforce d’imiter la vie 

des apôtres dans la communauté 

primitive. 
204 Attachement tendre, constant, durable 

pour une personne. 
205 Séduire, gagner, charmer. 



80 
 

réprimant la vivacité et 

l’empressement naturel, fait qu’on 

ne se livre point à ces occupations, et 

qu’on y donne ses soins sans y 

mettre son cœur. 

Quelle est la troisième espèce206 des 

biens auxquels la volonté s’attache 

? 

Ce sont les personnes, comme les 

parents et tous ceux que nous 

aimons, parce qu’ils sont de même 

humeur207 que nous, de même pays, 

ou pour quelqu’autre rapport qu’ils 

ont avec nous. Ces amitiés nuisent208 
 

206 Sorte. 
207 Disposition du tempérament ou de 

l’esprit, qui oriente le comportement 

d’une personne. 
208 Causer du tort, porter préjudice à 

quelqu’un. 



81 
 

beaucoup à la perfection, parce 

qu’elles embarrassent209 et qu’elles 

captivent le cœur. C’est ici qu’il faut 

mettre en pratique le conseil de 

Notre-Seigneur : « qui aime son père 

et sa mère plus que moi, n’est pas 

digne de moi. » C’est-à-dire qu’il 

faut avoir recours210 à un saint 

éloignement, et sans manquer aux 

devoirs de la charité et aux règles de 

la bienséance211, ne rien accorder au 

sentiment naturel, et se comporter à 

l’égard de ces personnes, comme si 

 
209 Ce qui importune, dérange, gêne. 
210 Faire usage, se servir de quelque 

chose.  
211 Convenance de ce qui se dit ou se fait 

avec ce qui est dû aux personnes, à l’âge, 

au sexe, à la condition, et avec les usages 

reçus, les mœurs publiques, le temps, le 

lieu, etc. 



82 
 

elles nous étaient indifférentes, 

jusqu’à ce qu’on ait surmonté 

l’inclination naturelle et qu’on ne les 

aime que pour Dieu. 

N’y a-t-il point d’autre attache dont 

il faille se défaire ? 

Il y en a encore une ; c’est celle 

qu’on a pour les choses spirituelles. 

C’est à quoi doivent prendre garde 

les personnes qui pratiquent la vertu 

; il ne leur est pas permis de compter 

sur leurs exercices de piété, ni sur les 

goûts et les consolations sensibles, 

ni sur les lumières et les faveurs 

qu’elles reçoivent de Dieu, ni sur la 

douceur de leur contemplation212. 

Ces avantages spirituels, quand on 

 
212 Considérer avec attention un être ou 

une chose.  



83 
 

les aime jusqu’à y mettre son repos, 

servent à nourrir l’amour-propre213, 

et empêchent le parfait dégagement 

du cœur. 

Quel est le fruit214 de la 

mortification ? 

C’est la paix et la tranquillité qu’on 

ne peut obtenir que par l’entière 

victoire de soi-même, qui est le 

second moyen nécessaire pour 

arriver à la perfection chrétienne.  

Quel ordre faut-il garder dans la 

pratique de la perfection ?  

 
213 Attachement excessif que l’on porte à 

soi-même, sans tenir compte d’autrui ; 

égoïsme. 
214 Résultat. 



84 
 

Il faut commencer par se purifier de 

ses péchés en combattant ses vices et 

ses défauts ; c’est ce qui s’appelle 

vie purgative. On doit ensuite 

s’animer à la pratique des vertus qui 

enrichissent l’âme et qui 

l’embellissent ; c’est ce qu’on 

nomme vie illuminée active. Enfin 

on s’attache à Dieu par amour, et 

alors on est parvenu à la vie unitive. 

 

 

 

  



85 
 

TRAITÉ DE LA 

CHARITÉ 

 

 

 

Comment l'homme peut savoir s'il 

est dans la charité ? 

Jacques de Todi, Tertiaire de Saint 

François, vers le 13è siècle nous dit 

ceci : « Je ne puis savoir d'une 

manière certaine si je suis dans la 

charité, mais cependant je puis en 

avoir quelques indices. Voici une 

preuve de l'amour de Dieu en moi : 

Si, après avoir demandé quelque 

chose à Dieu et qu'il ne me l'accorde 

pas, je l'aime encore plus 

qu'auparavant ; si, m'accordant le 



86 
 

contraire de ce que je voulais, je 

l'aime deux fois plus que je n'avais 

fait jusqu'alors.  

Quant à l'amour du prochain, le 

signe est de ne pas l'aimer moins 

alors qu'il m'aurait offensé ; si je 

l'aimais moins, ce serait une preuve 

que je ne l'aimais pas auparavant, 

mais que je m'aimais moi-même. Je 

dois aimer mon prochain à cause de 

lui et non pour moi, aimer son bien, 

son avantage, et m'en réjouir. En 

agissant ainsi, je tire un plus grand 

profit de son bien que lui-même. » 

 

 

 

 



87 
 

Par Jean-Joseph Surin 

 

 

 



88 
 

En quoi consiste la charité envers le 

prochain, et qu’elle en est la 

pratique ? 

Elle est dans son principe une 

affection215 sincère et solide que 

nous avons pour les autres, laquelle 

nous fait épouser216 leurs intérêts, 

comme les nôtres, et nous suggère 

les moyens que nous devons prendre 

pour leur témoigner l’amour que 

nous leur portons.  

Cette charité prescrit217 plusieurs 

devoirs ; les uns consistent en une 

certaine disposition intérieure en 
 

215 Attachement tendre, constant, durable 

pour une personne. 
216 Faire sien, adopter, embrasser. 
217 Ordonner, recommander, établir dans 

des termes précis ce que l’on souhaite 

voir accompli, observé. 



89 
 

faveur de notre prochain ; les autres 

règlent nos discours et nos paroles, 

et les derniers exigent de nous 

certaines œuvres. 

Quelle est cette disposition 

intérieure, qui est le premier devoir 

de la charité, et que demande-t-elle 

de nous ? 

C’est un penchant que la charité 

donne, et par laquelle elle nous porte 

à avoir de l’estime, de 

l’indulgence218, et de la compassion 

pour le prochain.  

L’estime est dans l’esprit ; elle le 

dispose favorablement à l’égard de 

tout le monde ; elle fait qu’il croit 

 
218 Inclination à excuser et à pardonner 

les fautes, les défauts. 



90 
 

aisément le bien, et qu’il ne 

soupçonne le mal que très 

difficilement.  

L’indulgence a lieu, lorsqu’on 

remarque quelque chose de 

défectueux dans la conduite des 

autres ; on l’interprète en bonne part 

autant qu’on peut ; quand on ne peut 

pas approuver l’action, on l’excuse 

par l’intention, par l’infirmité, ou 

par quelque autre cause, plutôt que 

de la condamner. 

 Et lorsque les fautes sont si grandes 

et si visibles qu’on ne peut en 

aucune manière les excuser, au lieu 

de s’indigner et de blâmer, on prend 

le parti de la compassion ; ce qui est 

le troisième effet de la charité. 



91 
 

À quoi oblige219 la charité, par 

rapport aux paroles ? 

À ne médire220 de personnes, à parler 

avantageusement de tous, et à 

prendre, lorsque la prudence le 

permet, la défense de ceux qu’on 

blâme. 

Quelles œuvres exigent de nous la 

charité ? 

En général tous les bons offices221 

dont le prochain peut avoir besoin.  

 
219 Lier quelqu’un par une obligation 

religieuse ou morale.  
220 Dire du mal de quelqu’un, le dénigrer 

par méchanceté ou par légèreté. 
221 Ensemble d’obligations que chacun 

est tenu de remplir dans la vie privée et 

sociale ; devoir. 



92 
 

La charité doit s’étendre à toutes 

sortes de personnes, et à toutes 

sortes de services.  

Mais en particulier, on doit soulager 

les pauvres par ses aumônes : on doit 

procurer l’avancement spirituel des 

âmes, par tous les secours qu’on est 

en état de leurs donner ; on doit 

secourir les affligés, surtout les 

malades. 

Quelle conduite faut-il garder dans 

la distribution des aumônes ? 

Chacun doit régler ses aumônes sur 

ses facultés ; savoir jusqu’où il peut 

aller, et avoir en vue certains 

pauvres, qu’il juge devoir être 

préférés.  



93 
 

Mais outre ces aumônes réglées et 

prévues, il faut réserver de quoi 

fournir à des besoins qu’on ne 

prévoit pas, et qui se présentent 

lorsqu’on y pense que moi.  

À la vue de l’indigence222, le Saint-

Esprit inspire quelquefois un grand 

désir de la soulager ; et il ne convient 

point de se mettre hors d’état de 

suivre ces inspirations.  

Il est vrai que dans ces rencontres on 

peut se dire à soi-même, qu’on a déjà 

satisfait à son devoir, en donnant ce 

qu’on avait à donner. Mais en 

gardant cette conduite, on se prive 

d’un grand avantage, qui est de 

 
222 Grande pauvreté, privation du 

nécessaire.  



94 
 

s’accoutumer à suivre le mouvement 

de la grâce, et qu’on l’aperçoit. 

Il ne faut pas aussi passer à une autre 

extrémité, qui serait de s’inquiéter, 

parce qu’on ne peut pas toujours 

donner. La droite raison ne permet 

pas d’effectuer tous nos bons désirs.  

Il suffit de conserver dans notre 

cœur cette tendre compassion qui 

porte à donner ; et de ne pas nous 

exposer à étouffer par des refus trop 

fréquents.  

L’apôtre saint Jean nous assure que 

ce penchant à la miséricorde est une 

marque que Dieu demeure en nous, 

et que celui qui voyant son frère en 

nécessité lui ferme son cœur et ses 

entrailles, ne saurait avoir en soi 

l’amour de Dieu.  



95 
 

Saint Jean 

 



96 
 

En effet, dit-il, comment celui qui 

n’aime pas son frère qu’il voit, peut-

il aimer Dieu qu’il ne voit pas ? 

Comment s’acquitte-t-on du second 

devoir de la charité, qui regarde les 

besoins de l’âme ? 

Par une attention continuelle a 

profiter de toutes les occasions pour 

contribuer223 au Salut et à la 

perfection du prochain, employant 

avec zèle (chacun selon son état et 

ses talents) l’exhortation, les bons 

conseils, la prédication, les 

entretiens familiers, l’usage des 

sacrements, et surtout de la 

 
223 Participer, collaborer à une œuvre 

commune. 



97 
 

confession, et plusieurs autres 

moyens que la charité suggère. 

Comment doit-on exercer la charité 

envers les affligés ? 

En les consolant, et contribuant à 

leur soulagement, par les services 

qu’on leur rend, et par le secours 

qu’on leur donne.  

Quelle doit être la charité pour les 

malades en particulier ? 

Il faut qu’elle soit affectueuse, 

diligente224 et généreuse.  

L’affection qu’on leur témoigne, 

adoucit leurs maux, et fortifient leur 

courage.  

 
224 Soigneux, consciencieux, scrupuleux. 



98 
 

La diligence est nécessaire pour les 

secourir promptement et à propos225, 

avec assiduité226 et sans relâche.  

Il faut aussi de la générosité pour 

fournir à tous leurs besoins, pour ne 

rien négliger et ne rien épargner, 

jusqu’au parfait rétablissement de 

leurs forces. 

De tout ce qu’on vient de dire, il est 

aisé de conclure que la charité 

envers le prochain, est une 

disposition de cœur à se prêter à 

toutes sortes de personnes, pour 

toutes sortes de secours, et pour 

toutes sortes de besoins, soit de 

l’âme, soit du corps. 

 
225 À propos, au moment adéquat, 

opportun ; à point nommé. 
226 Application constante à un travail. 



99 
 

Jusqu’où doit aller la charité des 

personnes qui vivent en société ?  

Outre les devoirs communs, elles 

doivent aimer à vivre ensemble, 

comme si elle n’avait toutes qu’un 

cœur et qu’une âme, et contribuer à 

l’union par toutes sortes de 

condescendance227, d’amitié et de 

service. 

 

  

 
227 Complaisance par laquelle on consent 

à se mettre à la portée d’un inférieur. 

(Complaisance : Disposition, caractère 

qui porte à s’accommoder au sentiment, 

au goût d’autrui pour lui plaire.) 



100 
 

TRAITÉ DE LA 

CHASTETÉ 

 

 

Par Jean-Joseph Surin 

 



101 
 

Qu’est-ce que la chasteté ? 

C’est une vertu par laquelle on 

s’abstient des plaisirs illicites de la 

chair, et on use modérément de ceux 

qui sont légitimes. 

Sous combien de rapports peut-on 

envisager la chasteté ? 

Trois différents rapports qui la 

divisent comme en trois espèces : car 

on peut la considérer comme une 

vertu qui oblige tous les hommes, ou 

comme une obligation particulière à 

certains états, ou comme une vertu 

éminente et infiniment rare, qu’on 

peut appeler chasteté angélique. 

Qu’est-ce que la chasteté, 

considérée comme une vertu 

commune à tous les hommes ? 



102 
 

C’est celle qui nous contient dans les 

justes bornes de la loi de Dieu et de 

la conscience, par rapport aux 

plaisirs de la chair, les interdisant 

absolument à ceux qui doivent les 

fuir, et les réglant dans les autres, à 

qui l’usage en est permis.  

La chasteté prise en ce sens convient 

aux personnes mariées, qui sont 

véritablement chastes, lorsque, 

comme dit saint Paul, elles traitent le 

mariage avec honnêteté, et que le lit 

nuptial est sans tache ; c’est-à-dire, 

lorsque leur amour n’est points 

partagé, que le mari ne s’attache 

qu’à sa femme, et que la femme ne 

s’attache qu’à son mari.  

Car c’est aux gens mariés, aussi bien 

qu’aux autres, que s'adresse le même 



103 
 

apôtre, lorsqu'il dit : vous êtes mort, 

et votre vie est cachée en Dieu avec 

Jésus-Christ. 

Qu'est-ce que la chasteté, 

considérée comme une obligation 

particulière à certains états ? 

C'est celle dont les religieux font 

profession, et tous ceux qui font à 

Dieu le sacrifice de leur corps, par le 

vœu de continence perpétuelle. Elle 

ajoute une nouvelle et plus étroite 

obligation à la loi générale, qui 

défend toutes sortes de plaisir en 

cette matière, à ceux qui ne sont pas 

engagés dans le mariage.  

Quelle est cette chasteté que vous 

avez appelée angélique ? 



104 
 

C'est celle par laquelle on est exempt 

de toutes les impressions et de tous 

les mouvements qui tendent au 

plaisir. On dit de Sainte-Thérèse et 

du bienheureux Louis de Gonzague, 

qu'ils étaient dans cet heureux état ; 

et Saint-Dominique avant de mourir, 

déclara qu’à cet égard il avait été 

toute sa vie comme un enfant au 

berceau.  

l'homme peut bien par ses soins et 

par les secours ordinaires se disposer 

à cette sublime vertus ; mais il faut 

que Dieu y concoure par quelque 

grâce spéciale ; car il est écrit, que 

nul ne peut avoir la continence si 

Dieu ne la donne. (Sag.8.21) 

Dans ceux qui sont mariés, elle 

consiste à n’aimer que la personne à 



105 
 

laquelle on est lié, et à se comporter 

avec les autres, comme si on était 

insensible. Pour ceux qui sont dans 

le célibat, il serait à souhaiter qu'ils 

pussent vivre, ayant un corps, 

comme s'ils n'en avaient point.  

Mais comme il n'est pas en leur 

pouvoir de se mettre dans cette 

disposition, et qu'il y a des effets 

sensibles qu'ils ne peuvent pas 

toujours éviter, il faut du moins 

qu'ils soient en garde contre le plaisir 

que causent ces effets sensibles ; 

qu'ils n'y arrêtent point leur esprit et 

encore moins leur cœur, et que 

surtout il se défendent du 

consentement.  

Cette obligation est indispensable ; 

et au moins à cet égard ils doivent 



106 
 

vivre dans la chair, comme s'ils 

étaient de purs esprits. la raison est 

qu’en ce genre il n'y a point de 

matière légère, et que le seul défaut 

de réflexion et de liberté peut 

excuser de pécher mortel. 

Par quels moyens peut-on 

conserver la chasteté ? 

Il y en a trois principaux.  

Le premier est de veiller exactement 

sur ses sens, et en particulier sur 

celui de la vue, imitant le saint 

homme Job, qui avait fait un accord 

avec ses yeux, pour ne penser pas 

seulement à une vierge (Job.31.1). 

La seconde est de traiter rudement le 

corps, de fuir les délices, et de ne 

rien accorder à la sensualité.  



107 
 

Le troisième et le plus efficace est la 

défiance de soi-même, et la fuite des 

occasions. Saint-Dominique sur le 

point de mourir, dis à ses religieux, 

qui étaient assemblés autour de lui, 

que par la grâce de Dieu il n'avait 

rien à se reprocher contre la sainte 

pureté, et qu'il était à cet égard 

comme un enfant qui ne fait que de 

naître ; mais qu'il les priait d'être 

bien persuadés qu'il n'y a que ceux 

qui savent se défier d'eux-mêmes qui 

puissent conserver la chasteté. Cette 

défiance a pour principe la crainte de 

Dieu, et pour effet, la prudence à 

éviter les occasions dangereuses. 

Qu'est-ce qui met les personnes 

spirituelles en danger de perdre la 

chasteté ? 



108 
 

C'est la communication avec 

d'autres personnes de différent sexe. 

Quoi qu'il y ait beaucoup de vertus 

et de droiture d'intention de part et 

d'autre, il est difficile néanmoins 

qu’il ne s'y mêle quelque affection ; 

elle est à la vérité innocente et pure, 

surtout dans les commencements, et 

Dieu seul en paraît être le motif.  

Cependant on s'attendrit, la 

tendresse s'insinue dans les sens, et 

elle y fait des impressions qu'on ne 

regarde pas comme mauvaises ; 

parce qu'on les confond avec 

certains effets que produit la grâce, 

lorsqu'elle se rend sensible au corps.  

On continue donc à croire que tout 

est saint ; on ne se défie de rien ; on 

prend quelques fois de petites 



109 
 

libertés, que des personnes de vertus 

devraient se croire défendues ; mais 

la droiture d'intention vient au 

secours pour les justifier.  

Enfin on en vient à un tel point 

d'aveuglement, qu'on commet le 

péché sans presque s'en apercevoir. 

Le meilleur préservatif contre ce 

mal, c'est l’avis que donne Saint-

Vincent-Ferrier, dans son livre de la 

vie spirituelle.  

Toute pensée, tout inclination qui 

vous porte à quelque chose contraire 

à la pureté des mœurs, vous parût-

elle une révélation, regardez-la 

comme une tentation ou une 

suggestion diabolique.  



110 
 

C'est le moyen de fermer la porte 

aux illusions, qui sont dangereuses 

en cette matière, et qui ont eu cours 

presque dans tous les âges de 

l'église, où on a vu beaucoup de 

personnes vertueuses s'engager dans 

de grands périls, faute de se tenir sur 

leur gardes.  

 

  



111 
 

LA CHASTETÉ, TIRÉE 

DU DICTIONNAIRE 

DES PASSIONS, DES 

VERTUS ET DES 

VICES.  

 

 

 

La chasteté est une vertu morale, par 

laquelle nous modérons les désirs 

déréglés de la chair. Parmi les 

appétits que nous avons reçus de la 

nature, un des plus violents est celui 

qui porte un sexe vers l'autre. 

Appétit qui nous est commun avec 

les animaux de quelque espèce qu'il 



112 
 

soit. Car la nature n'a pas moins 

veillé à la conservation des animaux, 

qu'à celle des hommes, et à la 

conservation des animaux 

malfaisants, qu'à celle des animaux 

que nous appelons bienfaisants. 

Mais il est arrivé parmi les hommes, 

cet animal par excellence, ce qu'on 

n'a jamais remarqué parmi les autres 

animaux, c'est de tromper la nature 

en jouissant du plaisir qu'elle a 

attaché à la propagation de l'espèce 

humaine, et en négligeant le but de 

cet attrait. 

C'est là précisément ce qui constitue 

l'essence de l'impureté, et par 

conséquent l'essence de la vertu 

opposée consistera à mettre 

sagement à profit, ce qu'on aura reçu 



113 
 

de la nature, et à ne jamais séparer la 

fin des moyens.  

La chasteté aura donc lieu hors du 

mariage et dans le mariage. Dans le 

mariage en satisfaisant à tout ce que 

la nature exige de nous, et que la 

religion et les lois de l'état ont 

autorisé, dans le célibat en résistant 

à l'impulsion de la nature qui, nous 

pressant sans égard pour les temps, 

les lieux, les circonstances, les 

usages, le culte, les coutumes, les 

lois, nous entraînerait à des actions 

proscrites. 

Il ne faut pas confondre la chasteté 

avec la continence, et 

réciproquement, tel est continent qui 

n'est pas chaste. La chasteté est de 

tous les temps, de tous les âges et de 



114 
 

tous les états. La continence n'est 

que du célibat, et il s'en manque 

beaucoup que le célibat soit un état 

d'obligation. 

L'âge rend les vieillards 

nécessairement continents. Il est rare 

qu'il les rende chastes. Voilà donc ce 

que la philosophie semble nous 

dicter sur la chasteté, mais les lois de 

la religion chrétienne sont beaucoup 

plus étroites. 

En un mot, un regard, une parole, un 

geste mal intentionné, flétrissent la 

chasteté chrétienne. La vaillance est 

donnée aux hommes et la chasteté 

aux femmes pour les vertus 

principales, comme les plus 

difficiles à pratiquer. Quand ces 

vertus n'ont pas le tempérament ou 



115 
 

la grâce qui les soutient, elles 

deviennent bien faibles, et on les 

sacrifie bientôt à l'amour de la vie et 

des plaisirs. 

Lévie était d'une grande chasteté et 

d'une haute vertu. Elle aimait 

uniquement son mari. En un mot, 

quoiqu'elle fût une des plus belles 

femmes de son temps, sa sagesse 

était encore plus grande que sa 

beauté. 

Dion rapporte qu'un jour, des 

hommes nus s'étant rencontrés, par 

hasard ou autrement, devant cette 

princesse, le Sénat était sur le point 

de les condamner. Mais Lévie s'y 

opposa, disant que des hommes nus 

ne sont que des statues pour des 



116 
 

femmes chastes. Il ne faut pas 

confondre la pudeur avec la chasteté. 

La pudeur est une vertu qui est 

fondée sur l'honnêteté publique. La 

pudeur et la chasteté sont deux 

choses si différentes que telle femme 

ne laisserait pas voir son bras nu qui, 

au fond du cœur, brûle d'une flamme 

adultère. Telles sont singulièrement 

les dames orientales qui, pour la 

plupart, n'ont pas moins de lubricité 

que de pudeur. 

L'obscurité, la nuit et la solitude 

dispensent de la pudeur et ne 

dispensent pas de la chasteté. 

 

 

  



117 
 

TRAITÉ DE LA 

CONTINENCE 

 

 

 

La continence, tirée du 

dictionnaire des passions, des 

vertus et des vices.  

La continence est une vertu morale, 

par laquelle nous résistons aux 

impulsions de la chair. Il semble 

qu'il y a entre la chasteté et la 

continence, cette différence qu'il 

n'en coûte aucun effort pour être 

chaste, et que c'est une des suites 

naturelles de l'innocence, au lieu que 

la continence paraît être le fruit d'une 

victoire remportée sur soi-même. 



118 
 

Je pense que l'homme chaste ne 

remarque en lui aucun mouvement 

d'esprit, de cœur et de corps qui soit 

opposé à la pureté, et qu'au contraire 

l'état de l'homme continent est d'être 

tourmenté par ces mouvements et 

d'y résister, d'où il s'en suivrait qu'il 

y aurait réellement plus de mérite à 

être continent qu'à être chaste. La 

chasteté tient beaucoup à la 

tranquillité du tempérament et la 

continence à l'empire qu'on a acquis 

sur sa fougue.  

  



119 
 

PETIT TRAITÉ DE LA 

DOUCEUR 

 

 

Par Jean-Joseph Surin 

 



120 
 

Quelle est la pratique de la douceur 

pour ce qui regarde l’intérieur ? 

Elle consiste,  

1. À conserver un esprit égal et 

tranquille dans les rencontres 

fâcheuses, et dans les sujets de 

chagrin qui vienne de la part des 

autres. 

2. À rendre le bien pour le mal, ou 

du moins à souhaiter sincèrement 

toutes sortes de bien à ceux qui nous 

persécutent. 

3. À se réjouir au milieu des 

persécutions et des souffrances, 

selon le conseil de l’apôtre saint 

Jacques. Faites toute votre joie les 

diverses afflictions qui vous 

arrivent. (Jacques 1,2) 

 



121 
 

Saint Jacques 

 



122 
 

Quel est l’usage qu’on doit faire de 

la douceur dans la conduite 

extérieure ? 

On doit recevoir tout le monde avec 

un visage et des paroles agréables, et 

n’opposer aux injures que 

modération et bénignité228.  

Il ne suffit pas d’aimer sincèrement, 

il faut traiter en amis ceux qui nous 

font quelques déplaisirs.  

Et pour ne rien laisser de tout ce 

qu’on peut pratiquer de perfection 

en cette matière, il faut imiter 

quelques Saints, qui ont pris à tâche 

de combler de bien ceux qui les 

avaient offensés, et de leur 

 
228 Douceur bienveillante. 



123 
 

témoigner une bonté singulière229 en 

toute rencontre, les regardant 

comme leurs bienfaiteurs ; surtout 

recommandant à Dieu dans nos 

prières, ceux de qui nous avons 

sujet230 de nous plaindre : à 

l’exemple de Notre-Seigneur, qui 

pria son Père pour ceux qui le 

crucifiaient.  

On raconte de saint Ignace, 

fondateur de la compagnie de Jésus, 

qu’ayant été volé par un de ses 

compagnons d’école, et ayant su 

qu’il avait pris la fuite, et qu’il était 

tombé malade après trois journées 

 
229 Unique, seul en son genre ; qui ne 

concerne qu’un seul être.  
230 Ce qui cause, explique un état, une 

situation, une conduite. Un sujet 

d’inquiétude, de contentement. 



124 
 

de chemin, il partit sur l’heure pour 

aller le secourir, et qu’il fit tout ce 

chemin à pied, sans prendre aucune 

nourriture, tant était grand 

l’empressement qu’il avait à faire du 

bien un homme, par qui il avait été 

offensé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125 
 

Saint Ignace 

 

 



126 
 

Quel est le conseil de Jésus sur la 

douceur ? 

 Il renferme comme trois degrés de 

perfection. 

1. N’avoir aucune aigreur231 contre 

ceux qui nous persécutent. 

2. Pardonner toutes sortes d’injures, 

et rendre le bien pour le mal. 

3. Dans les occasions de dispute et 

de différend232 avec le prochain, 

céder son droit plutôt que de 

 
231 Amertume mêlée d’irritation. 

(Amertume : Tristesse mêlée de rancœur, 

ressentiment profond et durable que fait 

naître un échec, une déception.) 
232 Désaccord, contestation entre deux ou 

plusieurs personnes sur des opinions ou 

sur des questions d’intérêts. 



127 
 

s’émouvoir233 le moins du monde, 

selon cette parole : Si on prend ce 

qui vous appartient, ne le 

redemandez pas (Luc 6.30). Ce qui 

doit s’entendre non-seulement de la 

perte des biens temporels, mais 

encore de celles de l’honneur et de la 

réputation ; car il est écrit : Si 

quelqu’un vous frappe sur une joue, 

présentez-lui encore l’autre (Luc 

6.29). 

 

  

 
233 Provoquer un trouble intérieur 

souvent accompagné de manifestations 

physiques. 



128 
 

TRAITÉ DE LA 

PÉNITENCE 

 

 

 

Je vous remercie, mon Dieu, de 

n’avoir point voulu me perdre 

jusqu’à présent, et de m’avoir donné 

ce temps pour faire pénitence. 

M. Olier 

 

Il faut être soigneux et attentif durant 

toute la journée à la vie de la chair 

qui est en nous,  

pour la crucifier en tout, soit dans les 

sens extérieurs, soit dans les 

puissances intérieures. 



129 
 

Le Chrétien y est obligé par esprit de 

pénitence, qui doit punir en tout 

l’ennemi rebelle de Dieu, et 

l’anéantir autant qu’il peut, et par 

esprit de religion, qui doit sacrifier à 

Dieu et à sa sainteté tout ce qui est 

impur. 

M. Olier 

 

Par le Père Bourdaloue 

Saint Augustin nous dit que la 

pénitence est un jugement qui a 

quelque chose de particulier, car 

celui qui préside en qualité de juge 

est celui qui paraît en qualité de 

criminel, c’est-à-dire le pécheur lui-

même ; l’homme s’érige un tribunal 

dans son propre cœur ; il se fait 

l’accusateur de soi-même ; il rend 



130 
 

des témoignages contre soi-même ; 

et enfin animé d’un zèle de justice il 

prononce lui-même son arrêt ; en 

voici la véritable et parfaite idée de 

la pénitence chrétienne ; 

Tertullien nous dit que les devoirs 

essentiels de la pénitence sont : la 

mortification de notre esprit, la 

crucifixion de la chair, ce qui combat 

les passions, ce qui nous oblige à 

nous renoncer nous-mêmes ; 

La félicité234 du pécheur est ce qui 

produit en lui la paix et le calme de 

la conscience ; 

L’effet naturel de la pénitence sont ; 

la tranquillité, qui fait goûter cette 

 
234 Béatitude, grand bonheur. 



131 
 

joie, qui donne cette assurance ou du 

moins cette confiance chrétienne ; 

C’est par sa sévérité elle-même que 

la pénitence apaise Dieu, elle 

désarme Dieu, elle nous rend ami de 

Dieu, que d’un Dieu courroucé et 

irrité, lequel n’avait pour nous que 

des rigueurs, qui ne nous préparait 

que des châtiments, elle le force, tout 

Dieu qu’il est, par une sainte 

violence et une espèce de conversion 

qui se fait en lui, à devenir un Dieu 

de bonté ; 

La pénitence fait, parce qu’elle est 

sévère, la fonction de la colère de 

Dieu ; mais elle le fait bien plus 

efficacement que la colère de Dieu 

ou plutôt elle fait en nous ce que la 

colère de Dieu ne peut faire : 



132 
 

pourquoi ? c’est qu’au lieu que la 

colère de Dieu punit en nous le 

péché sans l’effacer, la pénitence 

l’efface en le punissant ; C’est que la 

colère de Dieu, toute seule, quelque 

satisfaction qu’elle exige, et qu’elle 

tire du pécheur, ne peut jamais faire 

que Dieu soit satisfait ; c’est ce qui 

se voit dans l’enfer où l’éternité 

toute entière que souffrent les 

réprouvés, ne satisfait jamais Dieu, 

parce que dans l’enfer dit saint 

Bernard, il n’y a que la colère de 

Dieu qui agit, au lieu que la 

pénitence, par un heureux mélange 

de la colère et de la miséricorde 

divine, de la colère divine dont elle 

fait l’office et de la miséricorde 

divine qu’elle attire, elle a juste et 

entière satisfaction que Dieu attend 



133 
 

du pécheur. Par conséquent c’est la 

pénitence sévère qui nous remet bien 

avec Dieu. Et par une suite non 

moins infaillible, qui nous remet 

bien avec nous-mêmes, car, 

comment serons-nous en paix avec 

nous-mêmes tandis que nous 

sommes en guerre avec Dieu ? Or, 

que peut-il y avoir pour nous dans la 

vie de plus avantageux et de plus 

doux que cette double paix ? quoi 

qu’il nous en coûte pour l’avoir et 

quelque austère que nous paraisse et 

que soit même la pénitence, 

pouvons-nous ne pas l’aimer quand 

il s’agit de rentrer en grâce avec le 

maître de qui dépend tout notre 

bonheur et de rétablir en nous-

mêmes une paix qui, sur la terre est 

le souverain bien.  



134 
 

Le père Bourdaloue ajoute : je 

prêcherai ces deux vérités sans 

jamais les séparer ; la première, que 

vous êtes un Dieu terrible dans vos 

jugements, et la seconde, que vous 

êtes le Père des miséricordes et le 

Dieu de toutes consolations.  

Saint Augustin disait ceci : jugeons-

nous par la rigueur de la pénitence, 

et par là, nous glorifieront Dieu en 

nous condamnant nous-mêmes ; 

disons à Dieu comme David dans 

l’esprit d’une humilité sincère : 

guérissez mon âme Seigneur, parce 

que j’ai péché contre vous ; oui j’ai 

péché et ce n’est ni mon naturel, ni 

mon tempérament que j’en accuse ; 

il ne tenait qu’à moi de le régler. 



135 
 

En quoi consiste le discernement 

juste que vous devez faire de la 

véritable pénitence ? J’appelle 

véritable pénitence, celle que saint 

Jean-Baptiste prêchait au peuple, qui 

venait le chercher dans le désert, 

quand il leur disait ; faites donc de 

dignes fruits de pénitence.  

Il ne se contentait pas qu’ils fissent 

pénitence, mais pour pouvoir 

compter sur leur pénitence il voulait 

qu’ils en jugeassent par leurs fruits, 

car la pénitence n’est solide ni 

redevable au tribunal de Dieu, 

qu’autant qu’elle est efficace et peut-

elle être autrement efficace, que par 

les fruits qu’elle produit ?  

Je les réduits à trois : la pénitence 

efficace est celle qui retranche la 



136 
 

cause du péché, celle qui répare les 

effets du péché, celle qui assujettit le 

pécheur au remède du péché.  

Trois caractères qui font d’une part 

la perfection de la pénitence et de 

l’autre la sûreté morale du pécheur 

pénitent. Retranchez généreusement 

ce qui est la cause ou la matière du 

péché, réparez pleinement ce qui a 

été l’effet et la suite du péché, 

s’assujettir235 fidèlement à ce qui 

doit être le remède du péché. Si l’une 

de ces trois conditions lui manque, 

c’est assez pour la rendre inutile. 

L’efficace de la pénitence est de 

sortir généreusement de l’occasion, 

pour vaincre le péché, et non pas de 

 
235 Soumettre à une obligation. 



137 
 

vouloir vaincre le péché, en 

demeurant dans l’occasion. 

Il est évident que la pénitence est 

une partie de la justice et c’est ainsi 

que les Pères de l’église nous ont fait 

concevoir cette vertu, l’ayant 

toujours considérée comme une 

volonté sincère dans le pécheur de se 

faire justice lui-même, de la faire à 

Dieu, et pour rendre à chacun ce qui 

lui est dû, de la faire encore au 

prochain si le prochain a été offensé. 

Il s’ensuit qu’une des principales 

fonctions de la pénitence chrétienne 

et de réparer les effets du péché. 

Pour se convertir efficacement à 

Dieu, il ne suffit pas de faire 

pénitence, mais il faut faire de 

dignes fruits de pénitence ; c’est ce 



138 
 

que prêchait Jean-Baptiste quand il 

disait « faites de dignes fruits de 

pénitence. » 

Comme le remarque Saint Grégoire 

Pape : la pénitence ne se réduit pas 

uniquement à pleurer les péchés 

passés mais à se mettre en état de ne 

plus les commettre dans l’avenir. 

Que pleurer les péchés passés et 

même y renoncer pour toute la suite 

de sa vie, c’est le fond et comme la 

racine de la pénitence, mais qu’il 

doit naître de là, des fruits de grâce 

et de salut sans lesquels la pénitence 

ne peut être qu’un arbre stérile et 

exposé à la malédiction.  

Quels sont encore une fois ces fruits 

salutaires, ces fruits de pénitence ? 



139 
 

Réparer les pernicieux236 effets du 

péché par des œuvres directement 

contraires au péché, mais selon ses 

différentes espèces.  

Réparez les effets de l’usurpation237 

ou d’une possession injuste par la 

restitution. Réparez les effets de la 

médisance, ou de la calomnie, par le 

rétablissement de l’honneur et de la 

réputation. Réparez les effets de 

l’emportement, et de l’outrage, par 

l’humilité et la satisfaction. Réparez 

les effets de l’inimitié, et de la haine, 

par la sincérité de la réconciliation. 

Voilà dit Grégoire les dignes fruits, 

les fruits proportionnés, les fruits 

nécessaires de la pénitence. 

 
236 Quelque chose de mauvais. 
237 Action de s’emparer, par des moyens illégitimes, d’un bien. 



140 
 

De dignes fruits de pénitence, parce 

qu’il faut, pour les produire, que le 

pécheur fasse des efforts, dont il n’y 

a que la vraie pénitence, je veux dire 

que la pénitence surnaturelle, et 

même la plus surnaturelle qui soit 

capable.  

Ce ne peut être là Seigneur, que 

l’ouvrage de votre main, et un tel 

changement ne peut venir que de 

vous. La vertu de l’homme ne va 

point jusque-là ; il faut non 

seulement que votre grâce vienne à 

son secours, mais la plus puissante 

de votre grâce.  

Appliquons aux maux spirituels de 

nos âmes des remèdes spécifiques, et 

selon la différence des péchés, 

employons pour les punir des 



141 
 

moyens différents : la retraite et la 

séparation du monde, pour punir la 

licence des conversations ; le 

silence, pour punir la liberté et la 

discrétion de la langue ; la modestie 

dans les habits, pour punir le luxe ; 

le jeûne, pour punir les excès de 

bouche et de débauche ; le 

renoncement aux plaisirs innocents, 

pour punir l’attachement aux plaisirs 

criminels ; 

En un mot, retranchons la cause du 

péché, réparons les effets du péché, 

assujettissons-nous, quoi qu’il nous 

en coûte, aux remèdes du péché, et 

par là, nous rentrerons dans le 

chemin du salut et de la gloire. 

Le péché a introduit un relâchement 

dans le christianisme 



142 
 

TRAITÉ DE 

L’HUMILITÉ 

 

 

 

C’est le signe d'une grâce plus 

abondante, 

quand le Seigneur ne laisse rien 

d'impuni en son 

serviteur sur la terre. (Saint 

François) 

 

Qu’est-ce-que l’humilité ? 

Dom Vital Lehodey, qui est un 

moine trappiste, abbé et mystique 

français, né en 1857 et mort en 1948 

dans son livre « le saint abandon » 



143 
 

nous dit ceci : L’humilité est la vertu 

la plus antipathique238 à la nature 

mais son importance est capitale239 

et son action bienfaisante240. 

 

 

 

 

 

 
238 Aversion irraisonnée. (Aversion : 

répugnance extrême). (Répugnance : 

Sensation de rejet et d’écœurement à 

l’égard de quelqu’un ou de quelque 

chose). (Ecœurement : profond dégoût). 
239 Principal, essentiel, de la plus grande 

importance. 
240 Qui aime à faire du bien aux autres et 

qui en fait. 



144 
 

Dom Vital Lehodey 

 

Berthaumier, curé de Levet et 

membre du Tiers-Ordre, dans son 



145 
 

livre « Œuvres de Saint François 

d’Assise », nous dit ceci : « Notre-

Seigneur veut que je triomphe241 de 

ce monde par un abaissement 

profond et par l’humilité. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
241 Remporter une victoire éclatante. 



146 
 

Saint François d’Assise 

 

Frère Egidius, ami de Saint 

François, nous dit : « nul ne peut 

parvenir à la connaissance de Dieu si 



147 
 

ce n’est par l’humilité ; le moyen 

d’arriver en haut est de marcher en 

bas. Il ajoute, le seul grand degré de 

l’humilité est de reconnaître que 

nous sommes nous-mêmes en tout 

temps opposé à notre propre bien. » 

Je regarde encore comme une 

branche de l'humilité de rendre le 

bien d'autrui, et de ne pas se 

l'approprier, ou autrement d'attribuer 

tous les biens à Dieu, à qui ils 

appartiennent, et de nous attribuer 

tous les maux. 

Saint Vincent de Paul nous dit ceci : 

« L'humilité, consiste à s'anéantir 

devant Dieu et à se détruire soi-

même pour placer Dieu dans son 

cœur, à ne pas chercher l'estime et la 

bonne opinion des hommes. 



148 
 

Saint Vincent de Paul 

 

 

 

 

 



149 
 

Quels sont ses bienfaits ? 

1. Elle ôte le principal obstacle qui 

est l’orgueil et elle prépare 

l’ascension de l’âme. 

2. Elle apporte la force et la sécurité 

dans les dangers, les illusions, les 

épreuves, parce qu’elle sait se défier 

et demander. 

3. Elle plaît aux hommes, en nous 

rendant soumis à nos supérieurs, 

doux et condescendant avec nos 

égaux, bons et sans fierté pour nos 

inférieurs. Frère Egidius nous dit : 

« Par l'humilité l'homme trouve 

grâce devant Dieu et paix avec ses 

semblables. » 

4. Elle charme notre Père céleste, 

parce qu’elle nous donne l’attitude 

qui convient devant sa majesté et son 

autorité. 



150 
 

5. Elle nous imprime une touchante 

ressemblance avec notre frère, notre 

ami, notre époux, « Jésus doux et 

humble de cœur. » L’exemple du 

Christ, n’est-il pas l’humilité 

personnifiée ? L’humble l’attire, 

l’orgueilleux l’éloigne. 

6. Dans le livre « l’imitation de 

Jésus-Christ », Thomas a Kempis 

nous dis ceci : « il protège l’humble 

et le délivre ; il aime l’humble et le 

console ; il s’incline vers l’humble et 

le comble de sa grâce ; après l’avoir 

abaissé, il l’élève à la gloire ; il 

révèle à l’humble ses secrets, il 

invite et l’attire à lui doucement » 

7. Saint Mathieu, dans son Evangile 

nous enseigne que le maître dit : « 

celui qui s’abaisse sera élevé, et, par 



151 
 

contre, celui qui s’élève sera abaissé 

» 

Si donc nous désirons chaque jour 

un peu plus l’amitié, l’intimité de 

Dieu, le meilleur secret pour nous 

élever dans ses bonnes grâces sera 

toujours de nous abaisser par 

l’humilité ; et il ajoute « si on ne 

s’occupe guère que de monter, 

quand il faudrait surtout s’étudier à 

descendre. » 

Sainte Thérèse de l’enfant Jésus, 

dans ses lettres, répond à l’une de 

ces novices : « Oh ! Quand je pense 

à tout ce que j’ai à acquérir ! Dites 

plutôt à perdre. Vous voulez gravir 

une montagne, et le bon Dieu veut 

vous faire descendre. Le seul moyen 

de faire de rapide progrès dans la 



152 
 

voie de l’amour est celui de rester 

toujours bien petite. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



153 
 

Sainte Thérèse de l’enfant Jésus 

 

 

 

 



154 
 

L’humilité en pratique ; Les 

abaissements 

Beaucoup de chemin conduise à 

l’humilité. Mais prenons par 

exemple les abaissements, selon 

cette belle parole de Saint-Bernard : 

« l’humiliation mène à l’humilité, 

comme la patience à la paix, et 

l’étude à la science ». Voulez-vous 

constater si votre humilité est vraie, 

jusqu’où elle va, si elle avance ou 

recule ? Les humiliations vous en 

fourniront le moyen. Sans elle on ne 

sera jamais parfait dans l’humilité. 

Saint-Bernard nous dit encore « 

désirez-vous la vertu d’humilité ? 

Ne fuyez pas la voie de l’humiliation 

; car si vous ne supportez pas d’être 

abaissés, vous ne pourrez être élevés 

à l’humilité ».  



155 
 

Saint-Bernard 

 

Berthaumier nous dit encore que 

Saint François disait : « à côté de 

l’humiliation, le profit de l’âme ». 



156 
 

De même, Jean-Joseph Surin, jésuite 

français du 17è siècle, dans son livre 

« les fondements de la vie 

spirituelle » nous parle aussi des 

humiliations comme étant la voie 

qui conduit à l’humilité.  

Saint-François-de-Sales disait qu’il 

y a deux manières de pratiquer les 

abaissements : l’une est passive et 

relève du bon plaisir divin et l’autre 

est active. La plupart des gens 

consentent à s’humilier et 

n’acceptent pas d’être humiliés. 

 

 

 

 

 



157 
 

Saint François de Sales 

 

Comment s’humilier soi-même ?  



158 
 

Quelle est donc cette pratique 

active ? 

Il faut recourir aux œuvres plutôt 

qu’aux paroles pour nous abaisser. 

La meilleure humiliation active est 

l’obéissance à la règle, à nos 

supérieurs et même à nos frères. 

C’est de cette vertu d’obéissance 

que Saint-François-de-Sales tirait la 

marque de la véritable humilité, se 

fondant sur ce mot de saint Paul, que 

Notre Seigneur s’est anéanti en se 

rendant obéissant. Voyez-vous, 

disait-il, à quoi il faut mesurer 

l’humilité ? C’est à l’obéissance. Car 

l’obéissance veut soumission, et le 

vrai humble se rend inférieur à toute 

créature pour l’amour de Jésus-

Christ ; Il prend tous ses prochains 



159 
 

pour ses supérieurs, se tenant pour 

l’opprobre (ce qui humilie) des 

hommes, le rebut du monde. 

Et en parlant de l’obéissance, dans 

son livre « Œuvres de Saint François 

d’Assise », Berthaumier, ajoute : « 

l’obéissance est l’œuvre de la foi, la 

marque de l’espérance véritable, le 

signe de la charité, la mère de 

l’humilité. » 

C’est encore une excellente 

humiliation que de découvrir le fond 

de notre conscience à ceux qui en 

ont la charge, par exemple dans le 

sacrement de la confession, en leur 

rendant fidèlement compte de nos 

tentations, de nos mauvaises 

inclinations, et de tous les maux de 

notre âme. 



160 
 

Outre ces humiliations de la règle, il 

y en a d’autres qui sont spontanées. 

Comme par exemple, si on me 

propose deux morceaux de gâteau ; 

l’un qui, tout petit et pas très bien 

coupé et un autre bien gros bien 

beau, avec plus de chocolat, comme 

j’aime bien ;  hé bien, j’aurais 

tendance à prendre le plus gros, mais 

par humilité, je choisis le petit ; ou 

encore un autre exemple qui 

m’arrive assez souvent c’est, quand, 

après ma journée de travail je vais à 

la gare pour prendre le train, et 

quand j’arrive dans le grand couloir, 

j’ai à ma gauche l’escalator où je 

peux monter sans effort, et à ma 

droite un escalier ; je me dis que, par 

humilité, je vais prendre l’escalier ; 

je pense que ce sont de belles 



161 
 

pratiques en soi mais, d’une certaine 

manière, je pourrais être tenté un 

jour de dire bon Dieu : regarde tout 

ce que je fais par humilité pour toi ! 

considérer ces choses comme 

importantes, et par là, nourrir mon 

amour-propre ! C’est pourquoi 

Saint-François-de-Sales voulait en 

celles-ci beaucoup de discrétion 

parce que l’amour-propre peut s’y 

glisser subtilement et 

imperceptiblement.  

Quelle est la manière passive ? 

Saint François de Sales estimait 

beaucoup plus les humiliations qui 

ne sont pas de notre choix. Il dit : « 

nous avons besoin qu’on nous 

couvre de confusion, qu’on nous 

dise nos vérités sans ménagement, 



162 
 

qu’on nous fasse sentir tout ce 

monde de misère et de corruption 

qui grouille en nous. Voilà pourquoi 

Dieu nous ôte la santé, diminue nos 

facultés naturelles, nous délaisse 

dans l’impuissance et les ténèbres, 

où nous afflige par d’autres peines 

intérieures. C’est spécialement par 

ceux qui nous entourent qu’il veut 

exercer sur nous l’action rude et 

salutaire de l’humiliation. 

Comment se comporter dans 

l’humiliation ? 

Celui-là seul en profite, qui lui fait 

bon accueil, et dans la mesure où il 

la reçoit humblement, comme de la 

main de Dieu, par exemple en se 

disant : j’en ai grand besoin, et je l’ai 

bien méritée. 



163 
 

Loin de regarder l’humiliation 

comme le mal, je devrais la regarder 

comme le remède, bénir Dieu qui 

veut me guérir, être reconnaissant à 

mes frères qui m’aident à vaincre 

mon amour-propre.  

Regardons l’exemple du Christ : il 

est venu dans son royaume, et les 

siens ne l’ont pas reçu ; ils l’ont 

même accablé d’outrage et de 

mauvais traitements ; on l’accuse, on 

le condamne, on lui préfère un 

homicide ; on le mène au supplice 

entre deux voleurs, on l’insultera 

jusque sur la croix ; c’est le grand 

méprisé, le dernier des hommes ; sa 

face adorable et meurtrie de 

soufflets, souillée même de crachats. 

Il ne détournera pas son visage, il ne 

dira pas un mot de reproche ; il adore 



164 
 

en silence la volonté de son père, il 

la trouve parfaitement juste, il 

l’accepte avec amour, parce qu’il se 

voit couvert des péchés du monde. 

Et nous, ses chétives (fragiles) 

créatures, tant de fois coupable, nous 

regarderions comme un déshonneur 

de partager les abaissements du fils 

de Dieu. Pour des fautes qui sont les 

nôtres et non les siennes, nous 

accepterions que la sainte victime 

eût seule à souffrir, et nous ne 

voudrions aucunement boire au 

calice de ses humiliations ? Est-ce 

juste et généreux ? Ou plutôt, ne 

serait-ce pas une honte ? Avec un tel 

orgueil. Comment plaire à « celui 

qui est doux et humble de cœur » ? 

N’aurait-il pas le droit de nous dire : 

« j’ai été méprisé, calomnier, traité 



165 
 

d’insensé : et toi, tu voudrais qu’on 

t’estimât ? 

Saint-François-de-Sales, sous les 

coups des mépris et des outrages, 

reconnaissait la volonté de Dieu et 

s’y unissais aussitôt ; et Saint 

François d’Assise était dans les 

mêmes sentiments ; un jour qu’on 

l’avait fort bien reçu, il dit : « allons-

nous-en d’ici, dit-il à son 

compagnon ; nous n’avons rien à 

gagner là où l’on nous honore ; notre 

gain se trouve aux lieux où l’on nous 

blâme et l’on nous méprise. » (A. De 

Ségur, Œuvres de Saint François 

d’Assise.) 

L’amour veut la ressemblance. 

À mesure que l’amour grandit, on 

accepte plus volontiers, on finit 



166 
 

même par être heureux de partager 

les humiliations, les injures et les 

opprobres de son Jésus bien-aimé. 

Saint Egidius nous dit : « Vous ne 

devez donc pas vous scandaliser si 

quelqu'un vous injurie, mais plutôt 

compatir à son péché. Si quelqu'un 

dit du mal de vous, aidez-le ; s'il en 

dit du bien, rapportez ce bien à Dieu. 

Vous devez aider celui qui dit du mal 

de vous, en disant pis (pire) 

encore. » 

Il ajoute : « Ne faites d'injure à 

personne, et si vous en recevez une 

d'un autre, supportez-la avec 

patience par amour pour Dieu et 

pour la rémission de vos péchés ; il 

vaut mieux supporter une seule 

injure grave sans le moindre 



167 
 

murmure pour l'amour de Dieu que 

de nourrir chaque jour cent pauvres 

et de jeûner durant plusieurs jours 

jusqu'au soir. Que sert à l'homme de 

se mépriser soi -même, et de 

soumettre son corps à la tribulation 

dans les jeûnes, les prières, les 

veilles, les disciplines, s'il ne peut 

supporter de la part du prochain une 

injure dont il recevrait une plus 

grande récompense ou un plus grand 

prix que des choses provenant de sa 

propre volonté ? 

Le mépris de soi-même 

Comment l'homme arrive au mépris 

de soi-même ? Par Jacques de Todi, 

Tertiaire de Saint François, vers le 

13è siècle ; L'homme devrait se 

considérer comme si vil (bas, 



168 
 

méprisable) à ses propres yeux, se 

regarder comme si abject (bas, 

méprisable), que dans sa propre 

estime il jugeât sa société onéreuse 

(charge, fardeau) à tous, digne du 

mépris de tous. De la sorte il ferait 

de vrais progrès dans l'humilité, et il 

supporterait plus facilement les 

défauts de ceux au milieu desquels il 

vit. Quand j'exerçais la justice, on 

me disait : « Eh quoi ! vous n'avez 

pas d'ennui de demeurer avec de 

telles personnes ? Nous ne 

comprenons pas comment vous 

pouvez les supporter. » Et je 

répondais : « Je ne comprends pas, 

moi, comment ces personnes me 

supportent et ne me chassent pas 

comme le diable. » 

 



169 
 

Jacques de Todi 

 

 



170 
 

Il en est ainsi de tous ceux au milieu 

desquels nous avons à vivre ; nous 

devrions nous estimer indignes de 

leur société et de leurs entretiens, 

cause de notre bassesse et de notre 

misère. L'amour de soi-même est la 

source de tous les vices et de tous les 

maux, il est le ver rongeur de toutes 

les vertus ; mais aussi la haine de soi 

est le principe et la base de ces 

mêmes vertus, elle est la ruine de 

tous les vices. L'homme devrait 

donc non-seulement se haïr, mais 

encore désirer être haï de tous. 

Or voici comme on arrive à se haïr : 

Il faut s'examiner en tout temps avec 

soin, et s'appliquer à bien se 

connaître. De la sorte on se verra et 

l'on se connaîtra mauvais ; on se 

jugera digne de haine, et l'on se haïra 



171 
 

comme mauvais. Ensuite, comme 

cette connaissance de soi-même 

conduit à la connaissance de la 

vérité, on commencera alors à aimer 

la vérité non-seulement en soi, mais 

dans les autres. Cet amour nous fera 

désirer que les autres nous jugent 

selon la vérité, comme nous nous 

jugeons nous-mêmes ; et comme 

alors nous nous jugerons, selon la 

vérité, dignes de haine, nous 

voudrons être haïs de tous, nous ne 

pourrons supporter de n'être pas 

condamnés par tous, parce que agir 

autrement serait faire une injure à la 

vérité, que nous aimons.  

Par là on mortifie le désir des 

louanges dont on était possédé ; on 

éteint tout autre désir désordonné et 

vicieux ; on ruine l'orgueil, la colère, 



172 
 

l'envie et tous les autres vices ; on 

acquiert le mépris de soi-même, 

toute vertu et tout bien. Par là vous 

sentez s'enraciner en vous la 

prudence, la force, la tempérance, la 

justice, toutes les vertus, et surtout la 

triple patience qui nous conduit au 

repos de l'âme.  

1. La première patience est celle qui 

fait supporter l'adversité sans 

murmure.  

2. La seconde appartient au don de 

force, et fait supporter l'adversité de 

bon cœur.   

3. La troisième est la béatitude 

exprimée en ces mots : Bienheureux 

les pacifiques. Elle fait tout 

supporter avec joie.  



173 
 

Voici maintenant l'ordre à observer 

dans la haine ; il faut haïr l'habitude 

des vices, et aimer ce qui constitue 

notre nature ; puis garder entre ces 

deux choses une mesure telle, que 

pour conserver la nature on ne se 

jette pas dans le vice, et pour 

exterminer le vice on ne détruise pas 

la nature. 

 

 

  



174 
 

MÉDITATION SUR LES 

SENTIMENTS DE 

L’HOMME HUMBLE 

 

 

 

Considérons un instant les 

sentiments de l’homme humble 

envers son Créateur, envers son 

prochain, et envers lui-même. 

 

1. Envers son Créateur 

Il reconnaît ses infinies perfections, 

il le proclame auteur et souverain 

maître de toutes choses, son Dieu, 

son conservateur et bienfaiteurs 



175 
 

perpétuel. Il s’abaisse profondément 

devant lui, il lui offre et lui consacre 

l’être qu’il tient de lui seul, et lui 

rend hommage en lui témoignant sa 

reconnaissance pour toutes les 

grâces, tous les dons, tous les biens, 

tous les talents, toutes les qualités, 

toutes les perfections du corps et de 

l’âme qu’il a reçu. Bien loin de se 

rien approprier, il rend à Dieu grâce 

de tout, comme ayant reçu tout de 

lui, remercie sa bonté et sa 

miséricorde, et désire que tous les 

hommes avec lui offre à Dieu toutes 

sortes d’action de grâces. 

 

2. Envers lui-même 

Il reconnaît ce qu’il est par lui-

même, néant et péché. Il reconnaît 



176 
 

qu’il a tout reçu de Dieu, qu’il est 

indigne de paraître devant lui à cause 

de sa misère, de son peu de fidélité à 

correspondre aux grâces d’en haut, 

de sa négligence à accomplir la 

volonté de son père qui règne au ciel, 

et surtout de ses défauts et de ses 

péchés. Voyant néanmoins que Dieu 

ne cesse pas de l’aimer de le combler 

de ses bienfaits et ne sachant 

comment lui témoigner assez sa 

reconnaissance, il s’abandonne tout 

entier à lui avec tout ce qu’il est, 

avec tout ce qu’il a. Ce 

reconnaissant indigne est incapable 

de tout bien, digne au contraire et 

capable de tout mal, il met sa 

confiance en Dieu, et attendant de sa 

bonté tous les secours qui lui sont 

nécessaires pour vaincre ses 



177 
 

ennemis, éviter le péché et pratiquer 

le bien. Quand il se verrait comblé 

de tous les dons du ciel, il ne perdrait 

jamais de vue qu’il ne peut rien par 

lui-même et que, sans le secours 

perpétuel de Dieu, il tomberait à 

chaque instant dans le péché. C’est 

pour cela qu’il se tient toujours 

étroitement uni à Dieu, implorant 

sans cesse sa grâce et son secours. 

 

3. Envers le prochain 

L’homme humble se regarde comme 

le dernier des hommes et les place 

tous au-dessus de lui. Il voit Dieu en 

chacun de ses semblables et lui rend 

en leur personne l’honneur qui lui 

est dû. Il ne s’arrête pas à ce qu’il y 

a de matériel en eux, mais 



178 
 

reconnaissant l’image de Dieu dans 

son prochain, il est pour lui plein 

d’égards et lui rend tous les 

honneurs et services qui sont en son 

pouvoir. Pour lui, se reconnaissant 

indigne de toutes prévenance et de 

tout honneur, il croit mériter au 

contraire, avec l’oubli de tous, toutes 

sortes d’affronts, d’outrages, de 

souffrances et d’afflictions, 

l’abandon de toute créature, la mort 

même, à cause de son néant et de ses 

péchés ; il croit mériter, en un mot, 

que la création entière s’élève contre 

lui, parce qu’il s’est élevé contre le 

créateur. Aussi, éprouvé par Dieu ou 

par les hommes, sachant qu’il mérite 

plus encore, demeure-t-il soumis, 

conserve-t-il la joie dans son âme et 

remet-t-il entre les mains de Dieu, 



179 
 

tout ce qui le concerne. Combien cet 

homme est agréable à Dieu, combien 

il lui rend gloire, combien il lui plaît, 

en remplissant ses devoirs avec des 

sentiments si convenables et si saints 

! 

 

Lorsque je dis : Je vous salue, Marie, 

le Ciel rit, les anges sont dans la joie, 

le monde tressaille d'allégresse, 

l'enfer tremble, les démons fuient. 

(Tiré d’un manuscrit d’Assise) 

 

 

 

 

 



180 
 

Par Jean-Joseph Surin 

 

En quoi consiste l’humilité 

intérieure ? 

Elle a comme trois degrés : 



181 
 

1. Avoir de bas sentiments de soi-

même, jusqu’à se mettre au-dessous 

de tout ce qu’il y a de plus vil242 et 

de plus méprisable243. 

2. Aimer la sujétion244, obéir 

volontiers et se plaire dans la 

dépendance. 

3. Avoir une sainte horreur de soi-

même ; être persuadé qu’on ne 

mérite que mépris245 et outrage246, et 
 

242 Qui est de peu de valeur. 
243 Qui peut être négligé, qui est sans 

importance. 
244 État d’une personne ou d’un groupe 

qui sont soumis à la domination, à 

l’autorité d’autrui ; fait d’être ainsi 

soumis, dépendant. 
245 Sentiment par lequel on juge une 

personne ou une chose indigne d’estime, 

d’égards, d’attention. 
246 Offense, injure grave de fait ou de 

parole. 



182 
 

se réjouir en effet, lorsqu’on reçoit 

des affronts et de mauvais 

traitements. 

Comment est-ce que l’humilité doit 

se manifester au-dehors ? 

En trois manières. 

1. Fuir les honneurs et les dignités, 

et prendre pour soi en toute occasion 

ce qu’il y a de moindre et de plus 

bas. 

2. Céder aux autres en tout ; faire la 

volonté d’autrui plutôt que la sienne, 

et se soumettre aux plus petits. 

3. Régler tellement tout son 

extérieur, qu’il n’y ait dans la 

manière de converser, dans les 



183 
 

habits, les meubles247 et 

l’équipage248, rien que de conforme 

à l’humilité évangélique. 

Que doit-on penser de ces femmes 

qui ne se montrent jamais que sous 

des habits somptueux et avec un 

équipage magnifique ; et de celles 

qui, sans donner dans le luxe, 

prennent trop de soins pour 

s’ajuster ? 

Pour justifier les premières, il 

faudrait inventer un autre évangile 

que celui de Jésus-Christ, et 

prescrire des règles de conduite 
 

247 Terme de Pratique. Bien qui ne tient 

point lieu de fonds & qui se peut 

transporter. L’argent est meuble. les 

dettes sont meubles. 
248 Ensemble des vêtements que porte 

une personne ; tenue, toilette. 



184 
 

directement opposées à celles que 

les apôtres et les Pères de l’église 

nous ont données.  

Et pour celles qui ne portent pas des 

habits précieux, mais qui prennent 

trop de soins pour s’ajuster, elles 

doivent savoir que l’affectation249 

dans la propreté, est une vanité 

mondain, un vice incompatible avec 

la dévotion. 

Quelles règles faut-il donc observer 

pour se conformer à l’humilité 

chrétienne ? 

Il faudrait que tout l’extérieur fût tel, 

que sans choquer la propreté et la 

bienséance, on n’y pût remarquer un 

 
249 Désignation de l’usage qui doit être 

fait d’une somme d’argent, d’un bien. 



185 
 

véritable mépris du monde et de soi-

même.  

Telle a été la pratique de toutes les 

saintes femmes, que l’église propose 

pour modèle. On pourrait citer des 

princesses et de grandes reines, qui 

s’adonnant à la vertu, ont cru devoir 

marquer par la modestie de leurs 

habits, le peu de cas qu’elles 

faisaient du monde, et qui pour 

l’amour de Jésus-Christ, ont négligé 

tous les égards250 que leur dignité 

semblait demander. 

 

 

 
250 Action de prêter une attention 

particulière à quelqu’un ou à quelque 

chose. 



186 
 

TRAITÉ DU 

DÉTACHEMENT 

 

 

Par Cornelius a Lapide 

 

Ce qui suffit est beaucoup,  

et ce qui ne suffit pas est très peu 

de choses. 

Le détachement de la créature 

et l’amour du Créateur. 

Ne posséder ni or, ni argent, ni 

monnaie dans vos ceintures, dit 

Jésus-Christ à ses disciples 
(Matthieu 10.9). Lorsque vous 

voyagez, n'ayez point un sac, ni deux 

habits, ni souliers, ni bâton. 
N'amassez pas de trésor sur la terre 



187 
 

où la rouille et les vers dévorent, et 

où les voleurs fouillent et dérobent ; 
mais amasser des trésors pour le ciel, 

où ni la rouille, ni les vers ne 

dévorent, et où les voleurs ne 
fouillent ni ne dérobent… ne vous 

inquiétez point pour votre vie de ce 

que vous mangerez, ni pour votre 
corps comment vous vous vêtirez. 

Regardez les oiseaux du ciel, ils ne 

sèment, ni ne moissonnent, ni 
n'amassent dans des greniers, et 

votre Père céleste les nourrit : n'êtes-

vous pas beaucoup plus qu'eux ? Et 
pour le vêtement, de quoi vous 

inquiétez-vous ? Considérez 

comment croissent les lis des 
champs ; ils ne travaillent ni ne filent 

; or je vous dis que Salomon même, 

dans toute sa gloire, n'était pas vêtu 
comme l'un d'eux. Si donc Dieu 

revêt ainsi l'herbe des champs, qui 



188 
 

aujourd'hui est, et qui demain sera 

jeté dans la fournaise, combien 
plutôt vous vêtira-t-il, homme de 

peu de foi ! Ne vous inquiétez donc 

point, disant : que mangerons-nous, 
ou que boirons nous, ou de quoi nous 

vêtirons-nous ? Car les païens 

s'occupent de toutes ces choses ; 
mais votre père sait que vous en avez 

besoin. Cherchez donc 

premièrement le royaume de Dieu et 
sa justice, et toutes ces choses vous 

seront données par surcroît. Ne vous 

inquiétez donc point pour le 
lendemain, car le jour de demain 

s'inquiétera pour lui-même ; à 

chaque jour suffit sa peine (Matthieu 

VI. 34). 

Celui qui est plus grand que le 

monde, dit Saint-Cyprien, ne doit ni 



189 
 

désirer ni rechercher ce qui 

appartient au monde. 

Que votre vie soit exempte 
d'avarice, dit le grand apôtre ; soyez 

contents de ce que vous avez, 

puisque Dieu dit lui-même : je ne 
vous délaisserai, je ne vous 

abandonnerai point (Hébreux XIII. 

5). 

Marthe, Marthe, dit Jésus-Christ à 
cette femme qui s'agitait pressée de 

souci, vous vous inquiétez trop, vous 

vous troublez sur beaucoup de 
choses ; or, une seule chose 

nécessaire (Luc. X. 41.42). 

(S’occuper à se nourrir de la parole 

de Dieu.)251 

 
251 La sainte Bible traduite en francois sur 

la vulgate. Jésus condamne 

l’empressement de Marthe, à vouloir faire 



190 
 

La piété accompagnée du nécessaire 

de la vie est une grande richesse, dit 
saint Paul à Timothée. Nous n'avons 

rien apporté en ce monde, nous 

n'emporterons rien. Contentons-
nous de la nourriture et du vêtement. 

Mais, ajoute ce grand apôtre, ceux 

qui veulent devenir riches, tombent 
dans la tentation et dans le piège du 

démon, et en plusieurs désirs inutiles 

et nuisibles, qui précipitent les 
hommes dans l’abîme de la perdition 

et de la damnation. 

 
bonne chair au Fils de Dieu. Un seul mets, 

dit-il, suffit à la nature, qui se contente de 

peu de chose. D’où il laisse à insérer que 

la variété et l’abondance ne sert qu’à 

flatter la délicatesse, ou à irriter la 

cupidité. 



191 
 

Ceux qui pratiquent le 

désintéressement, évite tous ces 

maux. 

Vous savez, dit saint Paul aux 

hébreux, que vous avez des biens 

meilleurs que ceux de ce monde, et 

qui ne périront jamais. 

Si vous n’avez rien, dit saint Jérôme, 

vous êtes débarrassés d’un grand 

fardeau ; suivez dans votre nudité 

Jésus-Christ nu. 

Être pauvre, ce n’est pas une 

infamie, c’est une gloire. D’ailleurs, 

celui qui ne désire rien et qui est 
riche en Dieu, n’est pas pauvre. Le 

ciel s’achète par le désintéressement 

et le mépris des biens périssables… 

Laisser les biens de la terre, dit saint 
Augustin, et vous recevrez ceux du 

ciel ; car le royaume des cieux 



192 
 

s’achète par le désintéressement. 

Ceux qui sont désintéressés, dit saint 
Grégoire, ne touche pas la terre, 

mais ils volent, parce qu’ils ne 

désirent rien de terrestre. 

Que celui qui veut posséder Dieu, dit 
saint Prosper, renonce au monde, 

afin que Dieu soit sa bienheureuse 

possession. 

L’homme désintéressé est semblable 

à Dieu, dit Sixte le philosophe. 

Quel trésor pour l’âme, dit Sénèque, 

de ne rien demander à la terre, de ne 

prier personne, et de pouvoir dire : 
fortune, je ne te demande rien ; je ne 

m’occupe pas de toi ! A-t-il peu celui 

qui ne craint ni le froid, ni la faim, ni 
la soif ? Ce qui suffit est beaucoup, 

et ce qui ne suffit pas est très peu de 

choses. Il y en a qui poussent leurs 



193 
 

désirs au-delà de tout ce qui existe, 

tant est grand l’aveuglement des 

esprits ! 

Le chrétien doit agir avec Dieu 

comme l'enfant qui ne s'inquiète de 

rien, mais qui repose tranquille sur le 
sein de sa mère, lui laissant toute la 

sollicitude. Dieu est notre père et 

notre mère… 

O vous, qui êtes bon et tout-puissant, 
dit saint Augustin, vous avez soin de 

chacun, comme si vous ne vous 

occupiez que de lui, et de tous les 
hommes, comme s'ils n'étaient 

qu'un. 

 Ne vous inquiétez pas de vos 

affaires, dit saint Chrysostome, mais 
confiez-les à Dieu ; car si vous vous 

en occupez, vous vous en occuperez 

avec l'intelligence et le pouvoir de 



194 
 

l'homme, et vos affaires iront mal ; 

mais si vous les confiez à Dieu, Dieu 

en prendra soin. 

Il faut nous soumettre à la volonté de 

Dieu, et le remercier en tout, à 

l'exemple du saint homme Job. 
Après avoir été comblé de biens, il 

fut écrasé de maux pendant quelque 

temps ; mais, par sa résignation et sa 
patience, il mérita que Dieu lui 

rendît tous ses biens et les 

augmentât. Dieu m'avait tout donné, 
dit-il, Dieu m'a tout enlevé ; il a été 

fait comme il a plu au Seigneur : que 

le nom du Seigneur soit béni. 

 

 

 



195 
 

 

 

  



196 
 

Jean-Claude Gainet 

« Dictionnaire d’ascétisme » 

Le détachement des créatures 

consiste : 

1. à renoncer par un dépouillement 

effectif ou du moins par 

détachement du cœur à tous les biens 
de la terre, de sorte qu’il n’y ait rien 

de temporel en quoi l’on cherche 

quelque appui ou le moindre 

contentement ; 

2. À user avec modération de toutes 

choses extérieures, à fuir 

l’abondance, à se passer de tout ce 
qui est précieux, de tout ce qui ne 

sert qu’aux aises de la vie, ou à 

contenter la curiosité ; de tout ce qui 

n’est pas précisément nécessaire. 

3. En un entier dégagement de tout 

ce qui nous environne, si bien que 



197 
 

nous ne tenions à rien et que les 

choses les plus nécessaires nous 

deviennent indifférentes. 

 

  



198 
 

L’abbé E. Seytre dans son livre 

« la sainteté dans la souffrance » 

Saint Paul nous avertit que nous 
ayons à renoncer aux désirs de ce 

siècle, à vivre sobrement en ce 

monde (TIT., 2), à user des créatures 
comme n'en usant pas, parce que la 

figure de ce monde passe, et à porter 

nos espérances vers l'avenir et 
l'avènement de la gloire de notre 

grand Dieu et de notre Sauveur 

Jésus-Christ. (I COR., 7, Saint Pierre 
veut que nous nous regardions 

comme des étrangers et des pèlerins, 

qui ne font que passer au milieu des 
créatures, sans y fixer leurs désirs, et 

qui ont sans cesse les regards tournés 

du côté de la patrie. (I PETR., 2.) 
Saint Jean, le disciple bien-aimé, 

vient à son tour nous dire et nous 

répéter : « N'aimez pas le monde, 



199 
 

ni les choses qui sont 

dans le monde. 
Si quelqu'un aime le monde, la 

charité du Père n'est point en lui ; 

parce que tout ce qui est 
dans le monde est concupiscence de 

la chair, et concupiscence des yeux, 

et orgueil de la vie. Et le monde 
passe avec sa concupiscence. Mais 

celui qui fait la volonté de Dieu 

demeure éternellement. » (I JOAN., 

2.) 

Ces recommandations des 

Apôtres, qui reviennent si souvent 

dans leurs épîtres, qui sont le fond 
même de leur enseignement, ne font 

que commenter et développer ces 

paroles de Notre-Seigneur : « Si 
quelqu'un veut venir après moi et ne 

renonce pas à tout ce qu'il possède, 



200 
 

il ne peut être mon disciple. » (Luc, 

14.) 

Sans doute il y a des degrés dans le 
détachement, et 

l'obligation n'est pas 

la même pour le chrétien ordinaire 
et pour le religieux. Le religieux, en 

se vouant à la pratique des conseils 

évangéliques, s'est mis dans 
l'heureuse nécessité de ne rien 

posséder en propre. Il a fait comme 

cet homme prudent de l'Évangile 
qui, ayant découvert un trésor dans 

un champ, est allé vendre aussitôt 

tous ses biens pour acheter le champ 
et posséder le trésor. Il a coupé dans 

son cœur toutes les racines de la 

cupidité qui auraient pu l'attacher à 
la terre, pour se donner tout entier 

aux choses du ciel. Il a renoncé à tout 

pour suivre Jésus dans la pauvreté de 



201 
 

sa crèche et le dénuement de sa 

croix, ne voulant pour son héritage 
que les trésors du paradis. Heureuse 

détermination que celle-là ! Le plus 

jeune des frères de saint Bernard, à 
l'âge de sept ans, en avait compris la 

sagesse. Comme ses grands frères 

s'en allaient tous dans la solitude, il 
pleurait en les voyant partir ; et 

ceux-ci, pour le consoler, lui 

disaient « Pourquoi pleures-tu ? vois 
plutôt combien tu seras riche : nous 

te laissons toute la fortune, tous les 

prés, tous les biens, tous les 
héritages de nos pères. Oui, 

répondit le petit frère, 

vous prenez pour vous le ciel et ne 
me laissez que la terre ! oh 

! le partage n'est pas égal !» 

Mais, si le détachement n'est pas 

obligatoire pour tous, à ce degré de 



202 
 

perfection, tous sont obligés de 

chasser de leur cœur cette sollicitude 
inquiète et passionnée des biens de 

la terre qui étouffe les divines 

semences de la grâce (MATTH., 13); 
de modérer la cupidité et de contenir 

dans de certaines limites cette 

passion des richesses, source 
empoisonnée d'une multitude de 

désirs inutiles et dangereux, qui 

jettent les hommes dans la tentation, 
dans les pièges de Satan, pour les 

plonger ensuite dans la mort et la 

perdition. (I TIM., 6.) 

Or, à quelle autre école apprendre le 
détachement, qu'à celle de la 

souffrance et du malheur ? Les 

revers et les pertes de fortune, les 
calamités, les désastres et les 

accidents fâcheux, les maladies et 

les infirmités ont toujours cela de 



203 
 

bon de nous montrer la 

fragilité, le vide et le néant des 
créatures, de détruire ou diminuer 

les trompeuses espérances que nous 

mettions en elles, et de rompre peu à 
peu, les uns après les autres, tous les 

funestes liens qui attachaient à cette 

misérable terre les cœurs fascinés 
des hommes. Le salut des riches est 

difficile, a dit Notre-

Seigneur. Le mot ne serait pas juste, 
et il faudrait dire impossible, si Dieu 

n'avait préparé aux convoitises de la 

cupidité ce remède suprême. Une 
porte de salut peut encore s'ouvrir, 

même à ceux qui ont toujours vécu 

dans l'opulence et le bien-être ; mais 
c'est l'affliction seule qui en tient les 

clefs. Ce que n'auraient pu faire ici 

les raisonnements les plus solides, 
les discours les plus 

éloquents, le malheur l'accomplit : il 



204 
 

nous persuade la vanité des biens de 

ce monde et nous force à chercher un 
autre point d'appui ; quand nous 

voyons qu'autour de nous tout s'en 

va, tout nous manque, tout nous 
échappe et nous trahit, notre cœur 

sent enfin le besoin de se tourner 

vers Dieu et de s'attacher à lui. 

Aussi, par ce côté encore, les saints 
comprenaient qu'ils avaient à Dieu 

de grandes obligations et lui 

devaient une reconnaissance infinie 
de les avoir fait passer par les 

épreuves et les adversités. 

 

  



205 
 

L’abbé Tarvernier « l’intérieur de 

Jésus-Christ » 

L’intérieur de Jésus ne peut qu’être 
pour nous le plus parfait modèle de 

ce détachement et de ce pur amour, 

par l’indifférence absolue de son 
cœur à tout ce qui n’était pas Dieu 

seul ou pour Dieu seul. 

 

  



206 
 

Père Louis Du Pont « Nouvel 

abrégé des méditations du Père 

Louis Du Pont » 

Le détachement des biens de la terre, 

opposé à l'avarice, a des 

récompenses infinies, comprises 
dans ces paroles de notre Seigneur 

: Bienheureux sont les pauvres 

d'esprit, parce que le royaume des 
cieux leur appartient (Mat. 9, 3). 

Cette promesse ne s'entend pas 

seulement du royaume éternel en 
l'autre vie ; mais en celle-ci même, 

du royaume de Dieu, qui consiste, 

selon saint Paul (Rom. 1, 17), dans 
la justice, la paix et la joie que le S. 

Esprit répand dans le cœur de 

ces bienheureux pauvres, dont le 

dégagement a deux degrés. 

Le premier, et le moins parfait, est 

de ceux qui, 



207 
 

en retenant leurs richesses, n'y ont 

point d'attache ; le second, le plus 
sublime et celui que les promesses 

de J. C. regardent particulièrement, 

est de ceux qui, non contents de 
détacher leur cœur de l'affection des 

biens temporels, y renoncent 

effectivement et se dépouillent de 
tout droit de posséder quoi que ce 

soit au monde : ce sont là les vrais 

pauvres volontaires, que Dieu 
comble des biens de la grâce et de la 

gloire, en récompense du courage 

avec lequel ils ont tout sacrifié pour 

son amour. 

Ce détachement est difficile, ô mon 

Dieu ! Mais rien n’est impossible à 

votre grâce ; accordez-la, Seigneur, 
a tant de personnes qui vous la 

demandent ; et ne leur refusez par 

les secours qui leur sont nécessaires, 



208 
 

pour éviter les pièges dont le siècle 

est rempli, et la contagion dont il est 

si malaisé de se défendre. 

 

  



209 
 

Frederick Willilam Faber 

« Progrès de l’âme dans la vie 

spirituelle » 

La liberté et le détachement sont une 

seule et même chose. L'homme qui 

n'a point d'attachement est libre, et 
nul autre que lui. Il est inutile 

d'ajouter que l'on ne saurait être 

détaché, si l'on n'est en même temps 
généreux ; car la générosité consiste 

à nous détacher, au prix des 

sacrifices les plus pénibles, des 

créatures, pour l'amour du Créateur. 

 

  



210 
 

Edouard Saint-Omer « pratique 

de la perfection mise à la portée 

des fidèles de toute condition » 

Ah ! les richesses, les honneurs et 

les plaisirs dont on a joui en ce 

monde, ne sont pas des choses qui 
consolent au moment de la mort, 

mais qui affligent et soulèvent des 

doutes relativement au salut éternel ! 
La pauvreté, au contraire, les 

humiliations, les pénitences, le 

détachement de la terre, sont autant 
de choses qui rendent la mort douce 

et aimable, et augmentent 

l'espérance d'aller jouir de ce 
bonheur qui est une vraie félicité et 

n'a point de fin. 

 



211 
 

J.M. Buathier « le sacrifice dans 

le dogme catholique et dans la vie 

chrétienne » 

Le détachement c’est le sacrifice des 

biens terrestres. 

 

  



212 
 

Jean Joseph Surin « Dialogues 

spirituels » 

Sitôt que le cœur s'attache à quelque 
objet, au préjudice de l'amour de 

Dieu, l'âme perd quelque chose de sa 

lumière surnaturelle. L'affection à la 
créature est comme un nuage, qui 

trouble la sérénité de l'âme, et qui 

l'empêche de pénétrer la vérité. 

 

  



213 
 

« Catéchisme du diocèse de 

Nantes » 

Le détachement de toutes les choses 
du monde, en sorte que si on ne les 

possède pas, on ne les désire point, 

si on les possède, on ne s'en réjouit 
point, si on les perd, on ne s'en 

afflige point, parce qu'on fait 

uniquement de Dieu son bien et son 

trésor. 

  



214 
 

Dictionnaire des passions, des 

vertus, et des vices 

le désintéressement consiste moins à 
savoir se passer des biens de la 

fortune, qu’à en faire un bon usage. 

L’homme désintéressé n’attend pas 
qu’on lui demande ; sa générosité 

prévient le dégoût que cause 

l’humiliation d’exposer ses besoins. 
Il ne désire pas les richesses ; ou, s’il 

les désire, ce n’est que pour les 

répandre. Il aime l’humanité ; il tient 
à tout le monde, et surtout aux 

malheureux. 

Les richesses rendent 

communément les hommes avares, 
dissipateurs, injustes ; mais faites-

les passer en des mains 

désintéressées, et par un effet 
contraire, elles les rendront doux, 

complaisants, généreux. 



215 
 

 

 

 


