
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Supporte 

aujourd’hui 

mon âme, 

songe que 

demain, peut-

être, tu la 

perdras 

      

Stéphane Darbé 
      



1 
 

 

  



2 
 

Table des matières 
 

 

 
EPILOGUE _______________________________ 6 

L'HISTOIRE DU MONDE ___________________ 9 

UN PONT QUI RELIE LA TERRE AU CIEL ___ 15 

LA VOLONTE DIVINE ____________________ 16 

LES DIX COMMANDEMENTS. ____________ 52 

LES PRINCIPAUX COMMANDEMENTS DE 

L'EGLISE. ______________________________ 54 

LA VOLONTE, CAUSE DE LA SOUFFRANCE.56 

LES VERTUS ____________________________ 63 

CONNAISSANCE DE DIEU CONNAISSANCE 

DE SOI _________________________________ 64 

L'HUMILITE ____________________________ 67 



3 
 
LA PATIENCE ___________________________ 71 

LA DOUCEUR ___________________________ 74 

LA PAUVRETE D'ESPRIT _________________ 77 

L'OBEISSANCE__________________________ 78 

LA SIMPLICITE _________________________ 83 

LA PRUDENCE __________________________ 87 

L'ESPERANCE __________________________ 89 

LA CHARITE ____________________________ 90 

LA FIDELITE ____________________________ 97 

LA FIDELITE DANS LES GRANDES ET 

PETITES CHOSES________________________ 99 

LA CHASTETE _________________________ 103 

LE JEUNE _____________________________ 104 

LE JUGEMENT _________________________ 106 

LA PERSEVERANCE ____________________ 114 

LES BARRIERES DE L’AMOUR-PROPRE __ 120 

LES DESIRS ___________________________ 129 



4 
 
LA PROVIDENCE _______________________ 137 

POURQUOI TANT DE SOUFFRANCES ? ___ 148 

LES DEUX PARTIES DE L'AME ___________ 179 

LES TROIS PUISSANCES DE L'AME_______ 188 

L'UNION A DIEU _______________________ 190 

LES MOYENS DE MORTIFIER NOS TROIS 

PUISSANCES DE L'AME _________________ 213 

L'ENTENDEMENT (COMPREHENSION ; 

INTELLIGENCE, JUGEMENT, RAISON) ____ 214 

LA MEMOIRE __________________________ 217 

LA VOLONTE __________________________ 222 

CONCLUSION __________________________ 229 

ANNEXES _____________________________ 231 

 

 

 

 



5 
 

 

 

 

La mission de l’amour 

est de réunir 

 

  



6 
 

EPILOGUE 

 

 

 

Nous voici déjà au 21è siècle, et où 

s'en va le monde ? Les croyants se 

font de plus en plus rares, les gens 

n'ont plus de valeurs1 ; ils se posent 

des questions sur le sens des choses 

sans trouver de réponse. Mais, 

cherchent-ils bien dans la bonne 

direction ? 

Seulement, me direz-vous, à quoi 

bon faire des efforts, à quoi bon 

essayer de grandir en esprit et se 

 
1 Valeur se dit figurément du Prix que 

l’on attache à une chose intellectuelle ou 

morale. 



7 
 

perfectionner si, à la fin de sa vie, le 

corps de l'homme devient poussière 

et son esprit disparaît à jamais ? 

Amis, prenez garde ! Cherchez et 

vous verrez qu'il n'en est pas ainsi, et 

que nous sommes, depuis notre 

naissance, entrés dans cette vie de 

l'âme qui n'a pas de fin. Qu'on le 

veuille ou non, on ne peut l'éviter. 

Alors, redressons-nous et montrons 

à Dieu que nous sommes créés à son 

image et ressemblance. 

L’expérience m'a appris qu'on ne 

s'unit pas à Dieu par la connaissance, 

mais bien par la pratique des vertus, 

qui nous conduisent à l'amour final 

et éternel. Et le premier élan pour 

arriver à cet amour de Dieu est de 



8 
 

vouloir. Car aimer, c'est avant tout 

vouloir aimer... 

Bien sûr, vous me direz : ce n'est pas 

si simple. Eh bien, sachez encore 

qu'un chrétien n'est pas une personne 

parfaite, mais qui prétend de se 

perfectionner. 

Mais, cette perfection, cette volonté 

de Dieu qu'il veut que je fasse, 

qu'est-elle ? Comment doit être l'état 

de l'âme sur ce chemin ? 

C'est à ces questions que j'essaie de 

répondre à travers ce livre afin que 

vous connaissiez et compreniez la 

Vérité.  

 

 

 



9 
 

L'HISTOIRE DU 

MONDE 

 

 

 

Au commencement, Dieu créa le 

monde. Puis, il dit : « faisons 

l'homme à notre image, selon notre 

ressemblance ». 

Ensuite, Dieu planta un jardin en 

Eden et y plaça l'homme pour le 

cultiver et le garder. Dieu lui dit : « 

tu peux manger du fruit de tous les 

arbres ; mais le fruit de l'arbre de la 

connaissance du bien et du mal, tu 

n'en mangeras pas, car le jour où tu 

en mangerais, tu mourrais 

certainement ». 



10 
 

Après cela, Dieu créa la femme, et 

celle-ci, tentée par le serpent, 

proposa à l'homme de manger du 

fruit de l'arbre interdit. Tous deux y 

goûtèrent et leurs yeux s'ouvrirent. 

C'est ainsi que tout le mal fut fait et 

que l'homme et la femme furent 

expulsés du jardin d'Eden. 

La vérité est que Dieu a créé 

l'homme à son image et 

ressemblance, comme je t'ai dit plus 

haut, afin qu'il ait la vie éternelle et 

qu'il puisse goûter son éternelle 

douceur et sa Bonté.  

Mais le péché et la désobéissance 

d'Adam ont coupé la route qui mène 

au ciel et la porte de la miséricorde 



11 
 

de Dieu. En transgressant2 ses 

ordres, l'homme mérita la mort 

éternelle pour son âme et pour son 

corps. 

 Par la résistance qu'il lui opposa, il 

tomba en guerre contre sa clémence3 

et nous devînmes ses ennemis. Il 

n'était pas un seul homme, malgré 

toutes ses justices, capable 

d'atteindre la vie éternelle. 

Mais bien plus tard, la Bonté de Dieu 

voulu refaire la route que le péché de 

 
2 Manquer, déroger à une règle, à une 

obligation, à une loi morale. 
3 En parlant de ceux qui détiennent 

l’autorité souveraine, disposition qui 

consiste à pardonner les offenses ou à 

modérer les châtiments. 



12 
 

l'homme avait coupée et voulait 

nous faire parvenir à la vie éternelle.  

Seulement, l'homme était insuffisant 

à expier4 la faute. Il fallait donc l'unir 

à l'immensité de la nature de Dieu.  

Ainsi il était nécessaire que la nature 

humaine souffrît la peine et que la 

nature divine agréât5 le sacrifice que 

le Fils de Dieu offrait pour nous, afin 

de dissiper6 la mort et de nous 

donner la vie.  

C'est donc ainsi que Dieu nous 

donna un médiateur, son Fils unique, 

 
4 Réparer une faute en subissant ou en 

acceptant une peine ou une pénitence. 
5 Accueillir favorablement, trouver à son 

gré, accepter. 
6 Désagréger, disperser, faire s’évanouir. 



13 
 

Jésus, qui s'entremit7 entre nous et 

Dieu et porta tous nos péchés sur ses 

épaules.  

Comme nous avons dit, afin de 

remédier à tant de maux, Dieu nous 

a donné son Fils et en a fait un Pont 

pour que le genre humain ne se noie 

plus dans cette ténébreuse vie que 

tous doivent traverser. 

En résumé, la grandeur de Dieu s'est 

humiliée jusqu'à la terre de notre 

humanité et qu'ayant uni l'une à 

l'autre, elle en a fait un Pont pour 

rétablir la voie qui relie la terre au 

Ciel.  

Pourquoi s'est-elle faite une voie ? 

Pour que nous venions jouir en 

 
7 Servir d’intermédiaire. 



14 
 

vérité avec la nature angélique. Mais 

il ne serait pas suffisant pour nous 

d'avoir la vie, grâce à son Fils qui 

s'est fait Pont, si nous ne voulons 

nous-mêmes l'emprunter. 

 

  



15 
 

UN PONT QUI RELIE 

LA TERRE AU CIEL 

 

 

 

Durant sa vie parmi nous, ici-bas, il 

y a plus de deux mille ans, Jésus 

nous enseigna le moyen d'atteindre 

la perfection qui est l'union à Dieu et 

par là comment faire sa volonté, ce 

qu'on peut faire pour lui être 

agréable et enfin goûter au bonheur 

des Elus, il dit : « je suis la voie, la 

vérité et la vie. Qui passe par moi ne 

cheminera pas dans les ténèbres, 

mais dans la lumière ». 

 



16 
 

LA VOLONTE DIVINE 

 

 

 

Tu vas me demander qu'elle est la 

volonté de Dieu ? Eh bien, avant 

tout, il faut que tu saches que la 

détermination à suivre la volonté de 

Dieu en toutes choses sans exception 

est contenue dans l'Oraison 

Dominicale, c'est-à-dire le Notre 

Père, en ces paroles que nous disons 

chaque jour : que ta volonté soit faite 

sur la terre comme au Ciel.  

Au Ciel, il n'y a nulle résistance à la 

volonté divine, tout lui est soumis et 

obéissant ; ainsi, nous disons qu'il 

puisse arriver et nous promettons à 



17 
 

Notre Seigneur de faire, en n'y 

apportant jamais aucune résistance. 

Pour quiconque naît, la vie ne peut 

passer sans peines, corporelles ou 

spirituelles.  

Les corporelles, les serviteurs de 

Dieu les souffrent l'esprit libre. Cela 

veut dire qu'ils ne ressentent aucune 

peine de leur souffrance, puisqu'ils 

ont accordé leur volonté à la sienne ; 

or, c'est précisément la volonté qui 

est cette chose qui fait souffrir 

l'homme.  

Aussi, ils souffrent corporellement 

mais non spirituellement puisque 

leur volonté sensible est morte, et 

que c'est elle qui tourmente et afflige 

l'esprit.  



18 
 

La volonté éteinte, la souffrance l'est 

aussi, et ils supportent tout avec 

respect, tenant les tourments pour 

une grâce, ne désirant que ce que 

Dieu désire. Ce n'est pas ne pas 

vouloir pour ne pas souffrir : c'est ne 

pas vouloir afin de souffrir 

corporellement avec respect et 

finalement voir non pas le néant 

mais la vie. Ce n'est pas recherche de 

l’anéantissement de la volonté mais 

métamorphose8 de la volonté en 

amour, non pas la recherche de la 

mort absolue, mais la vie absolue. 

Dans un sens un peu différent : « 

pâtir pour Dieu est la nourriture de 

 
8 Changer l’apparence extérieure ou le 

caractère de quelqu’un. 



19 
 

l'amour sur terre, comme jouir de lui 

l'est au Ciel. » 

Si pour éprouver leur vertu, Dieu 

permet que les hommes soient tentés 

par les démons, leur volonté bien 

affermie9 en lui, ceux-là savent bien 

leur résister en s'humiliant en se 

jugeant indignes10 de la paix et de la 

quiétude11 d'esprit mais dignes de ce 

tourment.  

C'est pourquoi ils passent, remplis 

de joie et de connaissance, sans 

éprouver aucune affliction. Si leurs 

tourments leur viennent d'autres 
 

9 Rendre plus assuré, plus fort, plus 

durable, plus résistant. 
10 Qui n’est pas digne d’une chose, qui ne 

la mérite pas. 
11 Qui n’est pas digne d’une chose, qui ne 

la mérite pas. 



20 
 

hommes, de la maladie, de la 

pauvreté, des revers12, de la mort de 

leurs enfants ou de tout autre 

personne particulièrement aimée, ils 

les supportent à la lumière13 de la 

raison et de la foi. Ceux-là ne voient 

que Dieu, souveraine14 bonté qui ne 

peut vouloir que le bien et qui pour 

leur bien leur concède15 ces 

épreuves, par amour et non par 

haine. 

Dès qu'ils ont vu cet amour en Dieu 

et qu'en regardant en eux-mêmes ils 

 
12 Retournement d’une situation 

favorable, malheur, coup du sort. 
13 Ce qui illumine l’âme. 
14 Qui, en son genre, est au plus haut 

degré, suprême 
15 Dans une discussion, accorder ce qui 

était d’abord contesté ; admettre. 



21 
 

viennent à connaître leurs défauts, 

ils voient avec la lumière de la foi 

que le bien doit être récompensé et 

la faute punie.  

La moindre faute, ils la voient 

passible d'un châtiment infini, 

puisqu'elle est commise contre Dieu, 

bien infini. Ils considèrent16 donc 

comme une grâce que Dieu les 

châtie pendant cette vie, pendant ce 

temps fini.  

C'est ainsi qu'ils s'acquittent17 de 

leurs péchés, par le regret, qu'ils 

 
16 Examiner quelque chose avec une 

attention soutenue avant d’agir, de 

prendre une décision. 
17 Qui est libéré d’une dette, d’une 

obligation juridique ; qui ne doit plus rien. 



22 
 

acquièrent18 des mérites par leur 

parfaite patience et que leurs 

souffrances sont récompensées par 

un bien infini. 

Ils connaissent enfin que toute 

souffrance en cette vie est bien petite 

à cause de la petitesse du temps. Le 

temps est une pointe d'aiguille, rien 

de plus. Le temps est-il passé ? La 

souffrance est passée. Tu vois donc 

qu'elle est bien petite. 

Thérèse d'Avila nous dit : « ce que le 

Seigneur attend de nous aujourd'hui, 

c'est que nous acceptions, à 

l'exemple du Dieu fait homme, dans 

un esprit de joyeuse acceptation, les 

 
18 Obtenir par son action, ses soins, ses 

efforts. 



23 
 

devoirs, les joies et les peines de la 

condition humaine ». 

La volonté de Dieu peut s'entendre 

de deux façons : il y a la volonté 

signifiée19 et la volonté de son bon 

plaisir. 

La volonté signifiée est distinguée 

en quatre parties : ses 

Commandements, ses conseils, les 

commandements de l'Eglise et les 

inspirations20. Aux 

Commandements de Dieu et de son 

Eglise il faut nécessairement que 

 
19 Notifier, faire connaître, exprimer une 

décision, une volonté, un sentiment par 

des signes évidents, des paroles 

expresses. 
20 Souffle divin qui anime l’esprit d’une 

sorte de transport et pousse à quelque 

action, suggère quelque discours. 



24 
 

chacun se soumette21 à l'obéissance, 

parce qu'en cela la volonté de Dieu 

est absolue22, voulant que nous 

obéissions si nous voulons être 

sauvés.  

Les conseils, il veut bien que nous 

les observions, mais non pas d'une 

volonté absolue, ainsi seulement par 

manière de désir ; et pour cela nous 

ne perdons pas la charité, nous ne 

nous séparons pas de Dieu pour 

n'avoir pas le courage 

 
21 Cesser de résister ou de s’opposer ; 

obéir à quelqu’un. 
22 Qui ne comporte, qui n’admet aucune 

condition. 



25 
 

d'entreprendre23 l'observance24 des 

conseils. 

Mais nous avons dit que Dieu 

signifie25 encore sa volonté aux 

inspirations ; c'est vrai, pourtant il ne 

veut pas que nous discernions26 de 

nous-mêmes si ce qui nous est 

inspiré est sa volonté, ni moins qu'à 

tort et à travers nous suivions ces 

inspirations.  

 
23 Commencer à exécuter ce qu’on a 

décidé d’accomplir 
24 Respect de ce que prescrit une loi, un 

précepte religieux. 
25 Notifier, faire connaître, exprimer une 

décision, une volonté, un sentiment par 

des signes évidents, des paroles 

expresses. 
26 Distinguer, différencier une chose 

d’une autre en les comparant. 



26 
 

Il ne veut pas non plus que nous 

attendions que lui-même nous 

manifeste27 ses volontés ou qu'il 

nous envoie des anges pour nous 

enseigner ; mais sa volonté est que 

nous recourions28, aux choses 

douteuses et d'importance, à ceux 

qu'il a établis sur nous pour nous 

conduire, et que nous demeurions 

totalement soumis à leurs conseils et 

à leurs opinions29 en ce qui regarde 

la perfection de nos âmes.  

 
27 En parlant de la manière dont Dieu se 

rend visible, se rend sensible aux 

hommes. 
28 Demander à quelqu’un son concours, 

son aide, son appui, faire appel à lui. 
29 Sentiment, idée, point de vue ; 

jugement que l’on porte, sans que l’esprit 

le tienne pour assuré, sur une question 

donnée. 



27 
 

Voilà donc en quoi Dieu manifeste 

ses volontés et que nous appelons la 

volonté signifiée. 

Il y a de plus, la volonté du bon 

plaisir de Dieu, que nous devons 

regarder en tous les événements, je 

veux dire en tout ce qui nous arrive : 

soit en la maladie, en la mort, en 

l'affliction, en la consolation, bref, 

en toutes choses qui ne sont point 

prévues.  

Et à cette volonté de Dieu, nous 

devons toujours être prêts à nous 

soumettre en toutes circonstances30, 

aux choses agréables comme aux 

désagréables, en l'affliction comme 

en la consolation, en la mort comme 

en la vie, et en tout ce qui n'est point 

 
30 Situation présente. 



28 
 

manifestement31 contre la volonté de 

Dieu signifiée, car celle-là passe 

avant. 

Maintenant pouvons-nous trouver la 

volonté de Dieu ou la suivre en 

faisant la volonté des personnes qui 

nous sont supérieures ou inférieures 

?  

Pour répondre à cette question, il 

faut que je te dise ce que j'ai trouvé 

dans la vie du grand saint Anselme, 

où il est dit que durant tout le temps 

qu'il fut Prieur32 et Abbé de son 

Monastère, il fut extrêmement aimé 

 
31 D’une manière évidente, visible, 

indubitable. 
32 Celui, celle qui dirige certains 

monastères d’hommes ou de femmes, 

appelés prieurés. 



29 
 

de tous, parce qu'il était fort 

complaisant33, se laissant plier à la 

volonté de tous, non seulement des 

Religieux, mais même des étrangers.  

Si on venait lui dire : Mon Père, 

votre révérence34 devrait prendre un 

peu de bouillon chaud, il vous ferait 

grand bien à l'estomac ; tout soudain, 

il le prenait : je le veux bien, mon 

fils, disait-il. 

 Après, un autre venait qui lui disait 

: ô mon Père, cela vous fera mal, 

 
33 Disposé à montrer de l’indulgence, de 

l’amabilité ; prompt à rendre service. 
34 Mouvement du corps par lequel on 

salue de façon solennelle et 

cérémonieuse, en s’inclinant ou en 

fléchissant les genoux. 



30 
 

vous ne devriez pas le prendre ; et 

tout soudain il le quittait.  

Ainsi il se soumettait, en tout ce qui 

n'était point manifestement contre la 

volonté de Dieu qui lui était 

signifiée, à celle de ses Frères, 

lesquels bien souvent sans doute 

suivaient leurs inclinations35 

naturelles ou habituelles, mais 

encore plus particulièrement les 

séculiers36 qui le faisaient aussi 

tourner à toutes mains, selon leurs 

volontés. 

 
35 Mouvement de l’âme qui entraîne vers 

quelque chose. 
36 Se dit d’un clerc qui vit dans le siècle et 

participe aux affaires du monde, par 

opposition à Régulier. (Clerc : Celui qui 

est entré dans l’état ecclésiastique (par 

opposition à Laïc)). 



31 
 

Saint Anselme 

 



32 
 

Or, cette grande souplesse37 et 

condescendance38 du saint n'était pas 

approuvée de tous, bien qu'il fût fort 

aimé de tous ; un jour, il y eut de ses 

Frères qui voulurent lui remontrer 

que cela n'était pas bien selon leur 

jugement.  

Etant venus à lui, ils commencèrent 

à dire : vraiment, mon Père, vous 

êtes honorés et aimé de chacun de 

nous autres qui sommes sous votre 

charge ; mais il faut que l'on vous 

dise qu'il nous semble que vous êtes 

 
37 Qualité d’une personne qui se montre 

flexible dans ses principes, ses opinions, 

dans l’application des règles ; grande 

faculté d’adaptation. 
38 Complaisance par laquelle on consent à 

se mettre à la portée d’un inférieur. 



33 
 

trop facile, condescendant et souple 

à la volonté de tout le monde.  

Il semble que vous devriez faire plier 

ceux qui sont sous votre volonté, et 

non pas ainsi que vous faites, vous 

soumettant à tous. 

O mes enfants, dit le grand saint 

Anselme, vous ne savez peut-être 

pas à quelle intention39 je le fais.  

Sachez, mes Frères, que me 

ressouvenant que Notre Seigneur a 

commandé que nous faisions à notre 

prochain ce que nous voudrions qu'il 

nous fasse, m'en ressouvenant, dis-

je, je ne peux faire autrement ; car je 

 
39 Ce que se propose celui qui agit. 

Mouvement de la volonté tendant à 

quelque fin, disposition de l’esprit par 

laquelle on forme un dessein. 



34 
 

voudrais que Dieu fasse ma volonté, 

et partant je fais volontiers40 celle de 

mes Frères et de mes prochains, afin 

qu'il lui plaise à ce bon Dieu de faire 

quelquefois la mienne.  

De plus, à part sa volonté signifiée, 

je ne peux connaître la volonté de 

Dieu, je veux dire la volonté du bon 

plaisir, que par la voix de mon 

prochain ; car Dieu ne me parle 

point, moins encore m'envoie-t-il 

des anges pour me déclarer ce que 

c'est que son bon plaisir.  

Les pierres, ni les animaux, ni les 

arbres, ni les plantes ne parlent point 

; il n'y a que l'homme donc qui 

puisse me manifester la volonté de 

 
40 De bonne volonté, de bon gré, de bon 

cœur. 



35 
 

mon Dieu, et partant je m'attache à 

cela tant que je puis. 

 Dieu me recommande la charité 

envers le prochain ; c'est une grande 

charité de se conserver41 en l'union 

les uns avec les autres, et je ne trouve 

point de meilleur moyen42 que d'être 

fort doux et condescendant.  

La douce et humble condescendance 

doit toujours surnager43 en toutes 

nos actions.  

 
41 Maintenir dans un certain état. 
42 Ce qui sert pour parvenir à une fin. 
43 Subsister, se maintenir quand le reste 

disparaît. 



36 
 

Mais la principale considération44 

est de croire que Dieu me manifeste 

ses volontés par celles de mes 

Frères, et partant j'obéis à Dieu 

toutes les fois que je leur 

condescends en quelque chose.  

Outre cela, Notre Seigneur n'a-t-il 

pas dit que si nous ne sommes faits 

comme un petit enfant, nous 

n'entrerons point au Royaume des 

Cieux ?  

Ne vous étonnez donc point si je suis 

souple et facile à condescendre 

comme un enfant, puisque, en cela, 

je ne fais que ce qui m'a été ordonné 

par mon Sauveur.  

 
44 Examiner quelque chose avec une 

attention soutenue avant d’agir, de 

prendre une décision. 



37 
 

Il n'y a pas grand intérêt45 que j'aille 

me coucher ou que je demeure levé, 

que je prenne un bouillon ou que je 

le laisse, que j'aille là ou que je 

demeure ainsi ; mais il y aurait bien 

de l'imperfection à ne pas me 

soumettre en cela. 

Voyez-vous, le grand saint Anselme 

se soumet en tout ce qui n'est point 

contre les Commandements de Dieu 

et de la sainte Eglise, ou contre ses 

Règles, car l'obéissance marche 

toujours devant.  

Le glorieux saint Paul, après avoir 

dit que rien ne le séparera de la 

charité de Dieu, ni la mort, ni la vie, 

non pas même les Anges, ni tout 

 
45 Ce qui importe ou ce qui convient à 

l’utilité d’une personne 



38 
 

l'enfer s'il se bandait46 contre lui n'en 

aurait pas le pouvoir : je ne sais point 

de plus grande finesse47, dit-il, que 

de me rendre tout à tous, rire avec les 

riants, pleurer avec ceux qui 

pleurent, boire avec ceux qui 

boivent, enfin se rendre un avec 

chacun.  

 

 

 

 

 

 
46 Entourer d’une bande. 
47 Qualité de ce qui est composé des 

éléments les plus choisis, de ce qui est 

d’une qualité supérieure et dont la 

délicatesse flatte les sens. 



39 
 

Saint Paul 

 

 

Ce que je dis qu'il faut pleurer avec 

ceux qui pleurent ne doit pas 

s'entendre avec ceux qui pleurent de 

tendreté48 sur eux-mêmes, car il ne 

 
48 Qualité de ce qui est tendre ; il ne se dit 

qu’au sens moral de la Sensibilité à 



40 
 

le faut pas ; non plus qu'il ne faudrait 

pas s'enivrer avec ceux qui le font, 

car si je dois boire quand quelqu'un 

me témoigne49 de le désirer fort bien, 

regardant la volonté de Dieu en cela, 

je ne dois pourtant pas excéder50 les 

termes51 de la modestie52 et de la 

sobriété53.  

 
l’amitié, à l’amour, aux affections de la 

nature. 
49 Faire connaître ce qu’on sait, ce qu’on 

sent, ce qu’on a dans la pensée. 
50 Aller au-delà d’une limite ou d’une 

norme. 
51 Borne, limite où s’arrête quelque chose. 
52 Retenue, modération d’une personne 

qui ne donne dans aucun excès 
53 Qualité d’une personne qui boit et 

mange sans excès. Retenue, modération. 



41 
 

Mais, me diras-tu, dois-je penser que 

Dieu ait inspiré cet homme de me 

présenter à boire ? 

 Non pas, mais bien de 

condescendre54 à sa volonté en 

buvant : la volonté de Dieu est que 

je boive, encore que ce n'est pas sa 

volonté que l'on m'ait présenté à 

boire. 

Saint Pacôme faisant un jour des 

nattes55, il y eut un enfant (car il 

recevait en ce temps-là des enfants 

pour les élever en la religion), ce 

pauvre petit donc, regardant 
 

54 Consentir avec bienveillance. 

(Condescendre : Donner son accord, son 

adhésion à ; ne pas s’opposer à.) 
55 Tissu de paille, de jonc, de roseau, fait 

ordinairement de brins ou de cordons 

entrelacés trois par trois. 



42 
 

comment faisait le saint, lui dit : ô 

mon Père, vous ne faites pas bien ; 

ce n'est pas ainsi qu'il faut faire.  

Le grand saint, quoiqu'il faisait bien 

ses nattes, il se leva néanmoins56 

tout promptement et s'en alla 

s'asseoir proche de l'enfant, lequel 

lui montra comment il entendait qu'il 

fallait faire.  

Il y eut quelques-uns des religieux 

qui lui dirent : mon Père, vous faites 

deux maux en condescendant à la 

volonté de cet enfant, car vous 

l'exposez au danger d'avoir de la 

vanité57 et l'autre est que vous 

 
56 Malgré cela. 
57 Il signifie aussi Amour-propre frivole, 

désir de paraître et de se faire louer, 

complaisance en soi-même. 



43 
 

gâtez58 votre natte, car elle était 

mieux ainsi que vous faisiez.  

A quoi le bienheureux Père répondit 

: ô mes Frères, si Dieu permet que 

l'enfant ait de la vanité, peut-être 

qu'en récompense il me donnera de 

l'humilité ; et quand il m'en aura 

donné, j'en pourrai par après en 

donner à cet enfant. Il n'y a pas grand 

danger de passer ainsi ou ainsi les 

joncs59 pour faire des nattes ; mais il 

y aurait un grand danger si nous 

n'avions pas à cœur cette parole tant 

célèbre de Notre Seigneur : si vous 

 
58 Mettre en mauvais état, endommager, 

détériorer, abîmer. 
59 Plante herbacée de la famille des 

Joncacées, à la tige et aux feuilles longues 

et flexibles, qui croît ordinairement au 

bord de l’eau ou dans les marais. 



44 
 

n'êtes fait comme un petit enfant en 

simplicité, humilité et souplesse, 

vous n'aurez point de part au 

Royaume de mon Père.  

Oh ! Que c'est un grand bien d'être 

ainsi pliables et faciles à être tournés 

à toute main ! 

 

 

 

 

  



45 
 

Saint Pacôme 

 



46 
 

Non seulement les saints nous ont 

enseigné cette pratique de la 

soumission60 de notre volonté, mais 

aussi Notre-Seigneur même, tant par 

exemples que par paroles.  

Le conseil de l'abnégation61 de soi-

même, qu'est-ce autre chose sinon 

renoncer à toute occasion62 à sa 

propre volonté, à son jugement 

particulier, pour suivre la volonté de 

Dieu, et se soumettre à tous et en 

toutes choses, excepté toujours ce en 

 
60 Fait de respecter, de suivre une règle, 

une obligation, de se conformer à une 

chose. 
61 Renoncement, sacrifice volontaire.  
62 Rencontre, concours fortuit de 

circonstances qui arrive à propos et 

favorise une action, une entreprise, un 

dessein. 



47 
 

quoi l'on offenserait Dieu en le 

faisant ?  

Mais tu me dis : je vois clairement 

que ce que l'on veut que je fasse 

procède63 d'une volonté humaine et 

d'une inclination naturelle ou 

habituelle, ou même par passion.  

Non sans doute, Dieu ne lui a pas 

inspiré cela, mais oui bien à vous de 

le faire, et y manquant, vous 

contreviendrez64 à la 

détermination65 que vous avez faite 

d'obéir à la volonté de Dieu en toutes 

choses, et par conséquent au soin 
 

63 Tirer son origine de ; provenir, résulter 

de. 
64 Manquer, déroger à une règle, à une 

obligation, à une loi morale.  
65 Fermeté et constance dans l’exécution 

de ce qu’on a arrêté.  



48 
 

que vous devez avoir de votre 

perfection.  

Il faut donc se soumettre toujours à 

faire tout ce que l'on veut de nous 

pour faire la volonté de Dieu, pourvu 

que ce ne soit point contre sa volonté 

qui nous est signifiée66 aux quatre 

façons que j'ai dit. 

O mon Dieu ! C'est ici où sa divine 

Bonté veut nous faire gagner le prix 

de la soumission ; car si nous voyons 

toujours qu'on a raison de nous 

commander ou de nous prier de faire 

une telle chose, nous n'aurions pas 

grand mérité en la faisant, ni grande 

 
66 Notifier, faire connaître, exprimer une 

décision, une volonté, un sentiment par 

des signes évidents, des paroles 

expresses. 



49 
 

répugnance67, parce que sans doute 

toute notre âme accepterait 

volontiers à cela ; mais quand ces 

raisons nous sont cachées, notre 

volonté répugne.  

Il faut surmonter le tout, pour 

qu'avec une simplicité enfantine, on 

se mette en besogne sans tant de 

discours ni de raisons : je sais que la 

volonté de Dieu est que je fasse 

plutôt la volonté de mon prochain 

que la mienne, et partant je me mets 

en la pratique sans tant de regards, si 

c'est la volonté de Dieu que je me 

soumette à faire ce qui procède de 

passion, d'inclination ou bien d'un 

 
67 Sensation de rejet et d’écœurement à 

l’égard de quelqu’un ou de quelque chose. 



50 
 

vrai mouvement de raison et 

d'inspiration.  

Pour les petites choses il faut 

marcher en simplicité ; car quelle 

apparence y aurait-il de faire une 

heure de méditation pour connaître 

si c'est la volonté de Dieu que je 

mange un bouillon ou que je ne le 

mange pas, que je boive quand on 

m'en prie ou que je m'en abstienne 

par pénitence ou sobriété, et 

semblables petites choses qui ne 

sont nullement digne de 

considération, et principalement si je 

vois que je contenterai tant soit peu 

le prochain en les faisant pour peu 

que ce soit. 

On doit ainsi condescendre à la 

volonté de tout un chacun, qui sont 



51 
 

les lieutenants de Dieu, même s'il 

arrive qu'ils aient des inclinations ou 

naturelles ou habituelles, voire 

même des passions, par le 

mouvement desquelles ils 

commandent, il ne faut nullement 

s'en étonner, car ils sont hommes 

comme les autres, et par conséquent 

sujets à avoir des inclinations et des 

passions ; et bien qu'il ne soit pas 

permis de faire ce jugement que ce 

qu'ils nous commandent part de la 

passion, néanmoins, encore que 

nous connaissions que cela soit, il ne 

faudrait pas laisser d'obéir tout 

doucement et amoureusement, et se 

soumettre avec humilité à la 

correction. 

 



52 
 

LES DIX 

COMMANDEMENTS. 
 

 

 

1. Un seul Dieu tu adoreras, et 

aimeras parfaitement. 

2. Son saint nom tu respecteras, 

fuyant blasphème et faux serment 

3. Le jour du Seigneur garderas, en 

servant Dieu dévotement. 

4. Tes père et mère honoreras, tes 

supérieurs pareillement. 

5. Meurtres et scandales éviteras, 

haine et colère mêmement. 



53 
 

6. La pureté observeras, en tes actes 

soigneusement. 

7. Le bien d'autrui tu ne prendras, ni 

retiendras injustement. 

8. La médisance (mentir pour nuire 

à quelqu'un et le mensonge 

également.) 

9. En pensées, désirs, veilleras à 

rester pur entièrement. 

10. Bien d'autrui ne convoiteras, 

pour l'avoir malhonnêtement. 

 

  



54 
 

LES PRINCIPAUX 

COMMANDEMENTS 

DE L'EGLISE. 
 

 

 

1. Les dimanches Messe entendras 

et les Fêtes pareillement. 

2. Tous tes péchés confesseras à tous 

le moins une fois l’an. 

3. Ton Créateur tu recevras au moins 

à Pâques humblement. 

4. Les Fêtes tu sanctifieras qui te 

sont de commandement. 



55 
 

5. Le jeûne prescrit garderas et 1 

'abstinence également. 

Les fidèles ont encore l'obligation de 

subvenir68, chacun selon ses 

capacités, aux nécessités matérielles 

de l'Eglise. 

 

  

 
68 Pourvoir aux besoins matériels ou 

financiers d’un individu, d’un groupe, lui 

fournir ce qui lui est nécessaire. 



56 
 

LA VOLONTE, CAUSE 

DE LA SOUFFRANCE. 

 

 

 

Sans doute, ce serait une curiosité de 

vouloir savoir si c'est la volonté de 

Dieu que tu manges ; il est bien vrai 

que nous devons savoir que ce que 

nous faisons contre les 

Commandements c'est contre sa 

volonté, mais aux autres choses qui 

arrivent, nous ne devons pas 

examiner si c'est sa volonté ou non. 

Il faut mettre notre cœur en Dieu, et 

n'écouter point les pensées qui en 

peuvent venir. 



57 
 

Je t'ai dit que la volonté seule est 

cause de la souffrance de l'homme, 

mais puisque les serviteurs de Dieu 

sont dépouillés de la leur et revêtus 

de la sienne, ils ne sauraient 

éprouver aucune affliction. 

 Ils sont complètement rassasiés 

puisque sa grâce remplit leur âme... 

Ceux qui ne possèdent pas Dieu, 

posséderaient-ils le monde entier, ils 

ne peuvent pas être rassasiés. (Rien 

ne peut rassasier l'âme sinon Dieu 

car lui est plus grand qu'elle et elle 

est plus grande que toutes les choses 

créées. Car ce que Dieu créa, il le 

créa pour le service de l'homme et 

l'homme il le créa pour lui. Si nous 

possédions les choses comme si 

elles étaient nôtres nous serions des 

voleurs. Vous devez donc les rendre 



58 
 

quand Dieu créateur et donateur de 

toute chose, nous le réclame.)  

Pourtant, ces malheureux qui vivent 

dans un tel aveuglement sont 

perpétuellement essoufflés et ne se 

rassasient jamais. Ils désirent ce 

qu'ils ne peuvent obtenir, parce qu'ils 

ne le demandent pas à Dieu qui, seul, 

peut les rassasier. 

Veux-tu que je te dise pourquoi ils 

sont dans la peine ? Tu sais que 

l'amour est toujours une cause de 

souffrance, quand on vient à perdre 

ce à quoi on s'est identifié69. Ceux-

là, par leur amour, se sont, et de 

 
69 Reconnaître, déclarer que des êtres, des 

choses ne font qu’un, ou sont 

rigoureusement semblables. 



59 
 

diverses manières, identifiés avec la 

terre. Aussi sont-ils devenus terre. 

Les uns ne font plus qu'un avec les 

richesses, les autres avec leur 

situation, celui-ci avec ses enfants, 

celui-là en abandonnant Dieu pour 

servir les hommes, d'autres encore 

en faisant de leur corps un animal 

immonde.  

Voilà comment, et de diverses 

manières, ils ont faim et se 

nourrissent de terre. Ils voudraient 

que toutes les choses qu'ils aiment 

fussent immuables70, mais elles ne le 

sont pas, elles passent comme le 

vent, c'est pourquoi, ou bien ce sont 

eux-mêmes qui les quittent en 

 
70 Qui n’est pas sujet au changement. 



60 
 

mourant, ou bien ils en sont privés 

par la Providence de Dieu.  

Cette privation les fait souffrir 

intolérablement. La douleur qu'ils 

éprouvent en les perdant n'a d'égale 

que l'amour déréglé qu'ils ont eu en 

les possédant.  

S'ils avaient possédé leurs biens 

comme des choses prêtées et non 

comme des choses leur appartenant, 

ils les laisseraient sans souffrance.  

Ils éprouvent de la douleur parce 

qu'ils n'ont pas ce qu'ils désirent. Je 

te l'ai dit, le monde ne peut les 

rassasier, et de n'être pas rassasiés ils 

souffrent... 

Qu'elles sont grandes les souffrances 

provoquées par tous les haut-le-



61 
 

cœur71 de la conscience ! Qu'elles 

sont grandes les souffrances de celui 

qui désire se venger ! Celui-là se 

ronge continuellement et se tue lui-

même avant de tuer son ennemi, il 

s'est tué, lui le premier, avec son 

propre couteau : la haine. 

Qu'elle est grande la souffrance 

endurée par l'avare qui, dans son 

avarice, se prive du nécessaire !  

Qu'elle est grande la souffrance de 

l'envieux qui ronge continuellement 

son cœur et ne peut jamais se réjouir 

du bonheur de son voisin !  

De tout ce qu'ils aiment, ces hommes 

ne savent tirer que souffrance et 

 
71 Mouvement de dégoût, de répulsion. 

Brusque contraction de l’estomac, 

accompagnée de nausée. 



62 
 

soucis désordonnés. Ceux-là sont 

chargés de la croix du démon en 

goûtant les arrhes72 de l'enfer.  

Aussi ne vivent-ils cette vie que 

comme des malades : s'ils ne se 

soignent pas ils en mourront pour 

l'éternité. 

Il est important de tuer et de noyer 

notre propre volonté afin que rien ne 

puisse nous faire nous rebeller 

contre Dieu. 

Là où il n'y a point de volonté, il n'y 

a point de péché. 

 

 
72 Somme, imputable sur le prix convenu, 

versée par l’acheteur au vendeur lors de la 

conclusion d’un marché et servant de 

garantie en cas de dédit.  



63 
 

LES VERTUS 

 

 

 

Tu dois aussi savoir que ce Pont dont 

nous avons déjà parlé est fait de 

pierres, qui sont les véritables et 

agissantes vertus. Voici un aperçu. 

 

  



64 
 

CONNAISSANCE DE 

DIEU CONNAISSANCE 

DE SOI 

 

 

 

Dans cette connaissance qu'elle a 

d'elle-même, l'âme en vient à mieux 

connaître Dieu puisqu'elle connaît la 

bonté de Dieu en elle-même, dans ce 

doux miroir de Dieu, elle prend 

connaissance de sa dignité de la 

création et de son indignité où elle 

est tombée par sa faute. 

De plus, c'est par la connaissance et 

la haine de soi et par la connaissance 



65 
 

de la Bonté de Dieu en soi qu'on 

arrive à la perfection.  

Jamais l'âme ne sait aussi bien si 

Dieu l'habite qu'au moment de la 

bataille. Comment ?  

Je vais te le dire : elle se connaît bien 

quand, lors de ces combats, elle ne 

peut ni s'en éloigner ni faire qu'ils ne 

soient pas.  

C'est alors qu'elle connaît qu'elle 

n'est rien : sa volonté peut seulement 

refuser de consentir73 ; pas autre 

chose.  

Si elle était quelque chose par elle-

même, elle se débarrasserait de ce 

qu'elle ne veut pas. C'est ainsi qu'elle 

 
73 Donner son accord, son adhésion à ; ne 

pas s’opposer à. 



66 
 

devient humble par la vraie 

connaissance d'elle-même.  

C'est avec la lumière de la très sainte 

foi qu'elle court vers Dieu, dont la 

Bonté lui conserve sa bonne volonté 

et l'empêche de céder aux misères 

qui la tourmentaient au moment de 

la bataille. 

 

  



67 
 

L'HUMILITE 

 

 

 

Après que l'âme ait dit : je ne puis 

rien, je ne suis rien qu'un pur néant, 

elle cède la place à la générosité74, 

laquelle dit : il n'y a rien que je ne 

puisse, d'autant que je mets toute ma 

confiance en Dieu qui peut tout ; et 

dessus cette confiance elle 

entreprend courageusement de faire 

tout ce qu'on lui commande ou 

conseille, pour difficile qu'ils soit. 

 
74 Qualité d’une personne qui donne avec 

largesse et sans rien attendre en retour. 



68 
 

L'humilité n'est pas seulement de 

nous défier75 de nous-mêmes, ainsi 

aussi de nous confier76 en Dieu, et la 

défiance de nous et de nos propres 

forces produit la confiance en Dieu. 

De plus, l'âme s'acquitte de sa dette 

envers Dieu lorsqu'elle glorifie et 

honore son nom, lorsqu'elle 

reconnaît que toutes les grâces et 

tous les dons lui viennent de Dieu.  

Elle s'acquitte de sa dette envers 

elle-même en acceptant ce qu'elle a 

mérité, en reconnaissant qu'elle n'est 

rien par elle-même et que l'être 

 
75 Se défier de, être en garde contre 

quelqu’un, contre quelque chose ; ne pas 

se fier à quelqu’un, à quelque chose. 
76 Remettre quelqu’un ou quelque chose à 

une personne en qui l’on a confiance. 



69 
 

qu'elle possède, c'est par grâce 

qu'elle l'a reçu de Dieu. 

Elle attribue aussi à Dieu toutes les 

autres grâces reçues en plus de l'être 

et devant tous ces bienfaits elle se 

juge ingrate77, négligente78 : n'a-t-

elle pas dédaigné79 le temps et toutes 

les grâces de Dieu ?  

Aussi, à cause de toutes ses fautes, 

elle n'a que haine et dégoût pour 

elle-même. Elle se juge digne de 

tous les châtiments. 

 
77 Qui ne dédommage pas des efforts 

qu’on fait, de la peine qu’on se donne. 
78 Défaut de soin, d’exactitude, 

d’application. Manque d’intérêt, 

d’attention à l’égard d’une personne. 
79 Rejeter, refuser avec mépris. 



70 
 

Le vrai moyen d'atteindre à l'amour 

de Dieu, c'est la considération de ses 

bienfaits80, plus nous les connaîtrons 

plus nous l'aimerons. 

L'humilité est une vertu se 

excellente qu'elle amène toutes les 

autres. Faire ses actions avec esprit 

d'humilité, c'est les faire avec 

intention de les faire avec humilité. 

Il est bon que tu n'aimes guère à 

parler de toi-même ; le moins qu'on 

peut le faire, soit en bien soit en mal, 

c'est le meilleur.   

La véritable humilité pour l'âme 

consiste à connaître ce qu'elle peut et 

ce que Dieu peut. 

 
80 Bien que l’on fait à quelqu’un, service 

qu’on lui rend, faveur qu’on lui accorde. 



71 
 

LA PATIENCE 

 

 

 

Ressouviens-toi souvent que Notre-

Seigneur nous a sauvés en souffrant 

et en endurant81, et que de même, 

nous devons faire notre salut par les 

souffrances et les afflictions, en 

endurant les injures et les 

contradictions avec le plus de 

douceur qu'il nous sera possible. 

Il faut avoir patience, non seulement 

d'être malade, mais de l'être de la 

maladie que Dieu veut, au lieu où il 

 
81 Supporter avec constance et fermeté. 



72 
 

veut, avec les incommodités qu'il 

veut ; et ainsi des autres tribulations. 

Le vrai patient ne se plaint82 point de 

son mal ni ne désire qu'on le plaigne 

; il en parle naïvement, 

véritablement et simplement, sans se 

lamenter, sans se plaindre, sans 

l'agrandir. 

Vois souvent de tes yeux intérieurs 

Jésus-Christ crucifié, nu, 

blasphémé, calomnié83, abandonné, 

et enfin accablé84 de toutes sortes 

 
82 Se lamenter ; exprimer une peine, une 

souffrance. 
83 Accusation mensongère qui blesse la 

réputation et l’honneur. 
84 Faire supporter à quelqu’un une charge 

pénible, qui excède ses forces, ses 

capacités de réaction ou de défense. 



73 
 

d'ennuis85, de tristesse et de travaux 

; et considérez que toutes vos 

souffrances, ni en qualité, ni en 

quantité, ne sont aucunement 

comparables aux siennes, et que 

jamais tu ne souffriras rien pour lui 

au prix de ce qu'il a souffert pour toi. 

 

  

 
85 Peine très vive, tourment de l’âme, 

désespoir. 



74 
 

LA DOUCEUR 

 

 

 

Le Seigneur a dit : « apprenez de moi 

que je suis doux et humble de cœur. 

» 

II faut invoquer le secours de Dieu 

quand nous nous voyons agités de 

colère, à l'imitation des Apôtres 

tourmentés du vent et de l'orage 

parmi les eaux ; car Dieu 

commandera à nos passions qu'elles 

cessent, et la tranquillité se fera 

grande. 



75 
 

Crois-moi, comme les 

remontrances86 d'un père faites 

doucement et cordialement ont bien 

plus de pouvoir sur un enfant pour le 

corriger que non par les colères et les 

courroux. 

En conclusion, relève donc ton cœur 

quand il tombera, tout doucement, 

t'humiliant devant Dieu pour la 

connaissance de ta misère, sans 

nullement t'étonner de ta chute.  

Déteste néanmoins l'offense que 

Dieu a reçu de toi, et avec un grand 

courage et une grande confiance en 

la miséricorde de celui-ci, remets-toi 

 
86 Critique, propos par lesquels on 

reproche à quelqu’un les défauts de sa 

conduite ou on lui enjoint de se corriger. 



76 
 

au train de la vertu que tu avais 

abandonnée. 

 

  



77 
 

LA PAUVRETE 

D'ESPRIT 

 

 

 

Celui qui est pauvre d'esprit n'a 

nulles richesses dans son esprit, ni 

son esprit dans les richesses. 

Être pauvre en esprit, c'est être 

pauvre en volonté, pauvre en 

intention, c'est-à-dire qui ne désire 

pas. 

 

 

 

 



78 
 

L'OBEISSANCE 

 

 

 

Tu dois humblement obéir à tes 

supérieurs ecclésiastiques, comme 

au Pape ou au curé ; tu dois obéir à 

tes supérieurs politiques, c'est-à-dire 

au Roi ou au magistrat que Dieu a 

établi sur ton pays ; tu dois enfin 

obéir à tes supérieurs domestiques ; 

c'est-à-dire ton père, mère, maître ou 

maîtresse. 

 Nul ne peut s'exempter87 du devoir 

d'obéir à ces supérieurs-là, Dieu les 

 
87 Dispenser d’une obligation, affranchir 

d’une charge. 



79 
 

ayant mis en autorité de commander 

et de gouverner. 

Obéis quand ils t'ordonneront une 

chose agréable, comme de manger, 

prendre de la récréation, car s'il 

semble que ce n'est pas grande vertu 

que d'obéir en ce cas, ce serait 

néanmoins un grand vice de 

désobéir ; obéis aux choses 

indifférentes, comme à porter tel ou 

tel habit, aller par un chemin ou par 

un autre, chanter ou se taire, et ce 

sera une grande obéissance déjà fort 

recommandable88 ; obéis encore en 

choses malaisées89 et dures, et ce 

sera une obéissance parfaite. 

 
88 Estimable, digne d’être considéré. 
89 Qui est difficile à accomplir, qui ne se 

fait pas aisément. 



80 
 

Obéis enfin doucement sans 

réplique90 ; promptement sans 

retardation ; gaiement, sans chagrin 

; et surtout obéis amoureusement 

pour l'amour de Celui qui pour 

l'amour de nous s'est fait obéissant 

jusqu'à la mort de la Croix, et lequel, 

comme dit saint Bernard, aima 

mieux perdre la vie que l'obéissance. 

La vraie obéissance est une certaine 

souplesse91 de notre volonté à suivre 

la volonté d'autrui, qui fait tourner 

notre esprit à toutes les mains et 

 
90 Action de répondre à ce qui a été dit, 

écrit ou fait ; résultat de cette action. 
91 Qualité d’une personne qui se montre 

flexible dans ses principes, ses opinions, 

dans l’application des règles ; grande 

faculté d’adaptation. 



81 
 

nous dispose à faire toujours la 

volonté de Dieu.  

Par exemple, si je vais quelque part 

et que je rencontre quelqu'un qui me 

dise d'aller dans un autre lieu, la 

volonté de Dieu en moi est que je 

fasse ce qu'il veut ; et si j'oppose 

mon opinion, la volonté de Dieu en 

cette personne est qu'elle me cède, et 

ainsi de même de toutes les autres 

choses qui sont indifférentes. 

  Pour le vrai obéissant, rien n'est 

estimé de peu d'importance à cause 

qu'il regarde le tout comme des 

moyens propres pour s'unir à Dieu et 

à Notre-Seigneur. 



82 
 

De plus, accommodes92-toi 

volontiers aux désirs de tes 

inférieurs autant que la raison le 

permette, sans exercer aucune 

autorité sur eux tandis qu'ils sont 

bons. 

  Bienheureux sont les obéissants, 

car Dieu ne permettra jamais qu'ils 

s'égarent. 

 

  

 
92 S’entendre avec quelqu’un. 



83 
 

LA SIMPLICITE 

 

 

 

  C'est bien la vérité que notre bien 

dépend de nous laisser conduire et 

gouverner par l'Esprit de Dieu sans 

réserve ; c'est cela que prétend la 

vraie simplicité que Notre-Seigneur 

a tant recommandée : soyez simples 

comme la colombe, dit-il à ses 

Apôtres ; mais il ne s'arrête pas là, 

leur disant de plus : si vous n'êtes 

faits simples comme les petits 

enfants, vous n'entrerez point au 

Royaume de mon Père.  

Un enfant, tandis qu'il est bien petit, 

est réduit en une grande simplicité 



84 
 

qui fait qu'il n'a autre connaissance 

que de sa mère ; il a un seul amour 

qui est pour sa mère, et en cet amour 

il n'a qu'une seule prétention93 qui 

est le sein bien-aimé, il ne veut rien 

d'autre.  

L'âme qui a la parfaite simplicité n'a 

qu'un amour, qu'une seule 

prétention, qui est de reposer sur la 

poitrine du Père céleste, et là, 

comme un enfant d'amour, faire sa 

demeure, laissant entièrement tout le 

soin de soi-même à son bon Père, 

sans que jamais plus elle se mette en 

peine de rien, sinon de se tenir en 

cette sainte confiance ; non pas 

 
93 Le fait de prétendre, d’aspirer à une 

chose en vertu du droit que l’on a ou croit 

avoir ; espérance, visée, dessein. 



85 
 

même les vertus et les grâces qui lui 

semblaient être fort nécessaires ne 

l'inquiètent point à force de les 

désirer, ni n'a aucune sollicitude94 à 

la poursuite de la perfection.  

Elle ne néglige rien de ce qu'elle 

rencontre en son chemin, mais aussi 

elle ne s'amuse point à rechercher 

d'autres moyens de se perfectionner 

que ceux qui lui sont prescrits95. A 

quoi servent aussi les désirs des 

vertus. 

Pour parler de l'entendement96, il se 

remue aussi pour remercier Dieu en 
 

94 Souci, inquiétude que cause une action, 

une situation. 
95 Ordonner, recommander, établir dans 

des termes précis ce que l’on souhaite voir 

accompli, observé. 
96 Aptitude à comprendre.  



86 
 

termes élégants. Mais la volonté, en 

demeurant dans son repos et ne 

levant pas même les yeux à 

l'exemple du publicain, rend à Dieu 

plus d'actions de grâces que ne le 

saurait faire l'entendement avec tous 

les artifices97 de la rhétorique98. 

En conclusion, la vraie simplicité 

consiste à tenir sa mémoire, son 

entendement et sa volonté vide de 

toute chose, excepté celles de Dieu. 

Que votre parole soit oui, oui, non, 

non ; ce qu'on y ajoute vient du 

malin. 

 

 
97 Ce qui sert à déguiser, à tromper ; ruse. 
98 Art de bien dire, de persuader par la 

parole. 



87 
 

LA PRUDENCE 

 

 

 

Il faut savoir qu'il y a deux sortes de 

prudence ; l'une naturelle99 et l'autre 

supranaturelle. 

La naturelle, il faut la bannir et la 

mortifier, car elle n'est pas bonne, 

d'autant qu'elle nous suggère milles 

petites considérations et 

prévoyances100 non nécessaires qui 

 
99 Qui est relatif à l’ensemble des êtres et 

des choses, à l’ordre qui les régit.  
100 Qualité d’une personne qui sait 

discerner les difficultés pouvant advenir 

et s’emploie à s’en garantir.  



88 
 

tiennent nos esprits bien éloignés de 

la simplicité. 

La vraie vertu, la supranaturelle, doit 

être pratiquée de telle sorte que la 

vertu de simple confiance surpasse 

tout.  

Nous devons avoir une confiance 

toute simple qui nous fasse 

demeurer en repos entre les bras de 

notre Père et de notre chère Mère qui 

nous protégera toujours de sa 

protection. 

 

  



89 
 

L'ESPERANCE 

 

 

 

Dieu a aussi donné à l'homme la 

consolation de l'espérance pourvu 

qu'avec la lumière de la sainte foi, il 

sache apprécier le prix du sang qui a 

été payé pour lui et qui doit lui 

donner l'espoir et la certitude de son 

salut. 

 

  



90 
 

LA CHARITE 

 

 

 

La charité donne le prix et la 

valeur101 à toutes nos œuvres, de 

manière que tout le bien que nous 

faisons, il faut le faire pour l'amour 

de Dieu, et le mal qu'on évitera, il 

faut le faire aussi pour l'amour de 

Dieu. 

La charité donne vie à toutes les 

vertus et nulles vertus ne peuvent 

s'acquérir sans la charité, c 'est-à-

 
101 Valeur se dit figurément du Prix que 

l’on attache à une chose intellectuelle ou 

morale. 



91 
 

dire que la vertu se puise dans ce feu 

d'amour qu'on a pour Dieu. 

Qu'il le veuille ou non, l'homme doit 

pratiquer la charité. S'il ne le fait pas, 

ses actions ne lui vaudraient nulle 

grâce si elles n 'étaient pas 

accomplies pour l 'amour de Dieu. 

  Lorsque l'âme aime les choses, 

lorsqu'elle s'attache aux choses du 

monde et à elle-même, c'est comme 

si elle détournait102 de Dieu son 

affection profonde et son amour 

pour le donner à ces choses si basses, 

qui ne font que passer. 

  « Ne vous aimez pas pour vous, 

mais pour Dieu, n'aimez pas la 

 
102 Éloigner, écarter quelqu’un ou quelque 

chose de sa direction, de son trajet, et lui 

imprimer une autre direction.  



92 
 

créature pour la créature, mais 

seulement pour pouvoir louer et 

glorifier le nom de Dieu. N'aimez 

pas non plus Dieu pour vous-mêmes, 

pour votre propre utilité, mais aimez 

Dieu pour Dieu, parce qu'il est la 

suprême Bonté digne d'être aimée. 

Sais-tu pourquoi Dieu les a 

dispensées très différentes les unes 

des autres ? Et pourquoi chacun ne 

les possède-t-il pas toutes ? 

Pourquoi un tel en possède-t-il une 

et un tel en possède-t-il une autre ?  

Il est bien vrai, certes, qu'on ne peut 

pas en avoir une seule sans les avoir 

toutes, puisque toutes sont liées 

entre elles.  

Mais il en est toujours une que Dieu 

donne comme vertu capitale : aux 



93 
 

unes la charité, aux autres la justice, 

à ceux-ci l'humilité, à ceux-là une foi 

vive, la prudence, parfois la 

tempérance103, parfois la patience ou 

bien la fermeté.  

Supposons qu'une créature possède 

une de ces vertus comme vertu 

principale, que son âme soit plus 

particulièrement portée vers l'une 

d'elles : par cette inclination elle 

attire à soi toutes les autres qui, nous 

l'avons dit, sont liées par l'amour de 

la charité. 

Tous ces dons, toutes ces vertus 

gracieusement données, tous ces 

biens spirituels ou corporels 

 
103 Vertu morale qui règle, qui modère les 

passions et les désirs, particulièrement les 

désirs sensuels. 



94 
 

(corporels : c'est-à-dire nécessaires à 

la vie de l'homme), Dieu ne les a 

distribuées avec une telle diversité, 

et non pas tous chez le même, que 

pour obliger les hommes à user de la 

charité les uns envers les autres. 

Tu dois aussi savoir que le bien, le 

mal, les vices et les vertus s'exercent 

et s'accroissent au moyen du 

prochain. C'est pourquoi Dieu veut 

que nous soyons utile à notre 

prochain, car c'est ainsi que nous 

ferons porter des fruits à notre vigne. 

C'est ainsi que l'âme entretiendra le 

feu de la charité de Dieu en elle-

même, car l'amour pour le prochain 

dérive de l'amour qu'on a pour Dieu, 

c'est-à-dire de cette connaissance 

que l'âme a d'elle-même et de la 



95 
 

bonté de Dieu en elle. C'est elle qui 

lui a montré de quel ineffable amour 

elle est aimée. Aussi est-ce de ce 

même amour, dont elle se voit 

aimée, qu'elle aime les créatures. 

Voilà pourquoi l'âme, dès qu'elle 

connaît Dieu, enveloppe le prochain 

de son amour. C'est parce qu'elle a 

vu, qu'elle aime à son tour 

ineffablement : elle aime ce qu'elle a 

vu qu'il aimait le plus. 

Ayant vu qu'elle était incapable 

d'être de quelque utilité à Dieu et de 

lui rendre ce pur amour dont elle se 

sent aimée, elle s'apprête à l'aimer au 

moyen du prochain qu'il a placé près 

de nous comme un intermédiaire et 

auquel nous devons rendre service 

selon les grâces que nous avons 



96 
 

reçues et que Dieu nous a données 

pour que nous les dispensions.  

C'est aimer que nous devons, et de 

ce pur amour dont Dieu nous a 

aimés. Cela nous est impossible à 

son égard puisque lui nous a aimé 

sans être aimé de nous, avant que 

nous ne fussions : nous ne pouvons 

l'aimer de même, mais nous devons 

rendre cet amour aux créatures en les 

aimant sans qu'elles nous aiment, les 

aimer sans aucun intérêt spirituel ou 

temporel, les aimer uniquement pour 

la gloire et la louange de Dieu et 

parce qu'il les aime.  

Alors nous accomplirons le 

commandement de la Loi : celui 

d'aimer Dieu par-dessus tout et notre 

prochain comme nous-mêmes. 



97 
 

LA FIDELITE 

 

 

 

La fidélité de l'âme envers Dieu 

consiste à être parfaitement 

résigné104 à sa sainte volonté, à 

endurer patiemment tout ce que sa 

Bonté permet qu'il nous arrive, faire 

tous nos exercices en l'amour et pour 

l'amour, et surtout l'oraison, en 

laquelle il faut s'entretenir avec 

Notre-Seigneur fort 

familièrement105 de nos petites 

 
104 Se soumettre à quelque chose par 

nécessité, accepter ce à quoi on ne peut ou 

ne veut plus s’opposer. 
105 Très simple et naturel dans sa conduite. 



98 
 

nécessités, les lui représenter et lui 

demeurer soumis en tout ce qui lui 

plaira de faire de nous ; être bien 

obéissant, faire tout ce que l'on nous 

commande, de bon cœur, encore que 

vous y sentiez de la répugnance. 

 

  



99 
 

LA FIDELITE DANS 

LES GRANDES ET 

PETITES CHOSES 

 

 

 

Préparez-vous donc à souffrir 

beaucoup de grandes afflictions pour 

Notre-Seigneur, et même le martyre 

; résolvez-vous de lui donner tout ce 

qui vous est de plus précieux, s'il lui 

plaisait de le prendre : père, mère, 

frère, mari, femme, enfant, vos yeux 

même et votre vie, car à tout cela 

vous devez apprêter votre cœur.  

Mais tandis que la divine Providence 

ne vous envoie pas des afflictions si 



100 
 

sensibles et si grandes, et qu'il ne 

requiert106 pas de vous vos yeux, 

donnez-lui pour le moins vos 

cheveux : je veux dire : supportez 

tout doucement les menues injures, 

ces petites incommodités, ces pertes 

de peu d'importance qui vous sont 

journalières ; car par le moyen de ces 

petites occasions, employées avec 

amour et dilection107, vous gagnerez 

entièrement son cœur et le rendrez 

tout vôtre.  

Ces petites charités quotidiennes, ce 

mal de tête, ce mal de dent, cette 

 
106 Solliciter quelqu’un, réclamer sa 

présence pour lui confier quelque tâche ; 

sommer une personne d’exécuter une 

action. 
107 Amour spirituel. 



101 
 

déflexion108, cette bizarrerie du mari 

ou de la femme, ce cassement d'un 

verre, ce mépris, cette perte de gants, 

de bague, d'un mouchoir : bref, 

toutes ces petites souffrances étant 

prises et embrasées avec amour 

contentant extrêmement la Bonté 

divine, laquelle pour un seul verre 

d'eau a promis la mer de toutes les 

félicités à ses fidèles, et parce que 

ces occasions se présentent à tout 

moment, c'est un grand moyen pour 

assembler beaucoup de richesses 

spirituelles que de bien les employer. 

Les grandes occasions de servir 

Dieu se présentent rarement, mais 

les petites sont ordinaires : or, qui 

 
108 Détourner quelque chose de sa 

direction. 



102 
 

sera fidèle en peu de chose, dit le 

Sauveur, on l'établira sur beaucoup.  

Faites donc toutes choses au nom109 

de Dieu et toutes choses seront bien 

faites. Soit que vous mangiez, soit 

que vous buviez, soit que vous 

dormiez, soit que vous tourniez la 

broche, pourvu que vous sachiez 

bien ménager110 vos affaires, vous 

profiterez beaucoup devant Dieu, 

faisant toutes ces choses parce que 

Dieu veut que vous les fassiez. 

 

 
109 Au nom de, de la part de ; en lieu et 

place de. 
110 Dépenser avec circonspection, avec 

prudence ; user avec modération d’une 

chose, dans le souci de la faire durer, de la 

maintenir en bon état. 



103 
 

LA CHASTETE 

 

 

 

La chasteté consiste principalement 

à avoir une grande simplicité et 

pureté de cœur, et n'avoir point de 

pensées contraires, je veux dire 

volontairement111. 

 

  

 
111 D’une manière volontaire, de sa propre 

volonté, sans contrainte. 



104 
 

LE JEUNE 

 

 

 

Si vous pouvez supporter le jeûne, 

vous ferez bien de jeûner quelques 

jours, outre les jeûnes que l'Eglise 

nous commande ; car outre l'effet 

ordinaire du jeûne, d'élever l'esprit, 

réprimer le chair, pratique la vertu et 

acquérir une grande récompense au 

Ciel, c'est un grand bien de se 

maintenir en la possession de 

gourmander112 la gourmandise 

même, et tenir l'appétit sensuel et le 

corps sujet à la loi de l'esprit ; et bien 

qu'on ne jeûne pas beaucoup, 

 
112 Réprimander avec dureté. 



105 
 

l'ennemi néanmoins nous craint 

davantage quand il connaît que nous 

savons jeûner. 

 

 

 

  



106 
 

LE JUGEMENT 

 

 

 

  Il faut toujours juger en faveur du 

prochain, autant qu'il nous sera 

possible ; si une action pouvait avoir 

cent visages, il faut la regarder en 

celui qui est le plus beau. 

Quand nous ne pouvons excuser le 

péché, rendons-le au moins digne de 

compassion, l'attribuant113 à la cause 

la plus supportable qu'il puisse avoir, 

comme à l'ignorance ou à l'infirmité. 

 
113 Imputer ; donner la responsabilité ou le 

mérite de. 



107 
 

Ne dites pas : un tel est un ivrogne, 

encore que vous l'ayez vu ivre ; ni, il 

est adultère, pour l'avoir vu en ce 

péché ; ni, il est inceste114, pour 

l'avoir trouvé en ce malheur ; car un 

seul acte ne donne pas le nom à la 

chose. 

C'est donc une imposture de dire 

qu'un homme est colérique ou 

larron115, pour l'avoir vu courroucer 

ou dérober une fois. 

Puisque la Bonté de Dieu est si 

grande qu'un seul moment suffit 

 
114 Relation sexuelle entre deux personnes 

qui sont parentes ou alliées à un degré qui 

entraîne la prohibition du mariage par les 

lois civiles ou religieuses. 
115 Brigand, voleur.  



108 
 

pour impétrer116 et recevoir sa grâce, 

quelle assurance pouvons-nous 

avoir qu'un homme qui était hier 

pécheur le soit aujourd'hui ?  

Le jour précédent ne doit pas juger 

le jour présent, ni le jour présent ne 

doit pas juger le jour précédent : il 

n'y a que le dernier qui les juge tous.  

Nous ne pouvons donc jamais dire 

qu'un homme soit méchant, sans 

danger de mentir ; ce que nous 

pouvons dire, en cas qu'il faille 

parler, c'est qu'il fit un tel acte 

mauvais, il a mal vécu en tel temps, 

il a fait mal maintenant. 

 
116 Obtenir de l’autorité compétente, en 

vertu d’une demande, d’une requête, etc. 



109 
 

Le parler peu, tant recommandé par 

les anciens sages, ne s'entend pas 

qu'il faille dire peu de paroles, mais 

de n'en dire pas beaucoup d’inutiles 

; car en matière de parler, on ne 

regarde pas à la quantité, mais à la 

qualité.  

Le mieux est de fuir les deux 

extrémités et adopter un juste milieu. 

Soyez égal et juste en vos actions : 

mettez-vous toujours en la place du 

prochain, et mettez-le en la vôtre, et 

ainsi vous jugerez bien ; rendez-

vous vendeur en vendant, et vous 

vendrez et achèterez justement. 

On ne perd rien à vivre 

généreusement, noblement, 



110 
 

courtoisement117, et avec un cœur 

royal, égal et raisonnable. 

Ressouvenez-vous donc d'examiner 

souvent votre cœur s'il est tel envers 

le prochain comme vous voudriez 

que le sien fût envers vous si vous 

étiez à sa place, car voilà le point de 

la vraie raison.  

Rien en effet ne peut rassasier l'âme 

sinon Dieu, car lui est plus grand 

qu'elle, et elle est plus grande que 

toutes les choses créées.  

Car ce que Dieu créa, il le créa pour 

le service de l'homme, mais l'homme 

il le créa pour lui, pour qu'il l'aimât 

de tout son cœur, de toute son 

 
117 Qui parle et agit avec une civilité 

raffinée. 



111 
 

affection et pour qu'il le servit en 

vérité.  

C'est pourquoi les choses du monde 

ne peuvent rassasier l'homme : elles 

sont moins que lui. Il n'a donc ni 

paix ni repos qu'en Dieu. 

Dieu étant suprême et éternelle 

pureté, l'âme et le corps y participent 

grâce à leur union avec lui s'ils se 

maintiennent dans une parfaite 

pureté, préférant mourir plutôt que 

de se contaminer et de se souiller.  

Non pas que les pensées de son cœur 

puissent être toujours maîtrisées, ni, 

très souvent, les mouvements de sa 

chair, mais ce ne sont ni les pensées 

ni les tentations et leurs assauts qui 

souillent l'âme, c'est la volonté, 



112 
 

quand l'âme abdique118 devant sa 

propre faiblesse et devant les 

impulsions119 de son cœur.  

S'il n'y a pas capitulation120 il n'y a 

pas faute121, il y a mérite puisque 

l'âme résiste saintement, tirant 

toujours de ces épines l'odoriférante 

rosée d'une parfaite pureté. 

Voici donc le remède contre ces 

misérables péchés dus à la fragilité 

et à la faiblesse de la chair et contre 

 
118 Renoncer à exercer un pouvoir, une 

faculté. 
119 Poussée, généralement brève, qui 

s’exerce sur un corps et lui communique 

un mouvement. 
120 S’avouer vaincu, cesser le combat en 

signant une convention avec l’ennemi. 
121 Manquement à un devoir, à une règle 

morale ; mauvaise action, péché. 



113 
 

le poids de tous les autres : 

approchons-nous de Dieu et par 

notre amoureuse affection 

ressemblons-lui. 

Mais n'attendons pas, et puisque le 

temps est court et qu'il ne nous 

attend pas, ne l'attendons pas nous-

mêmes. 

Il faut donc que nous connaissions à 

la lumière de la sainte foi notre 

misère et nos fautes et, les regards 

purifiés, avoir constamment devant 

les yeux l'ineffable amour que Dieu 

ressent pour nous. 

Comment l'âme pourrait-elle alors, 

en se voyant tant aimée, ne pas aimer 

? Elle ne le pourrait pas.  

 



114 
 

LA PERSEVERANCE 

 

 

 

Je désire te voir persévérant dans 

toutes les vertus puisque sans la 

persévérance tu ne recevrais point 

cette couronne de gloire qui n'est 

donnée qu'aux vrais combattants.  

Tu me diras : « mais comment 

acquérir cette persévérance ? » Je te 

réponds : « on sert les créatures 

autant qu'on les aime, et pas 

davantage, on ne les sert pas si on ne 

les aime pas, on aime autant qu'on se 

voit aimé. »  



115 
 

Tu vois donc que c'est de se voir 

aimé que naît notre amour, or c'est 

l'amour qui te fait persévérer.  

Autant tu ouvriras les yeux de 

l'intelligence pour considérer le feu 

et l'abîme de l'ineffable charité de 

Dieu pour toi, et il le l'a montrée par 

le Verbe, son Fils, autant tu seras 

forcé pour l'amour de l'aimer en 

vérité de tout ton cœur, de toute ton 

affection, de toutes les forces que tu 

possèdes vraiment libre, 

sincèrement et purement, sans 

penser à ton propre intérêt.  

Tu vois que Dieu t'aime pour ton 

bien et non pour le sien car il est, lui, 

ce Dieu nôtre qui n'a pas besoin de 

nous.  



116 
 

Ainsi toi, et toute créature 

raisonnable, tu dois aimer Dieu pour 

Dieu en tant que suprême et éternelle 

bonté, et non par intérêt. Et ton 

prochain tu l'aimeras pour lui.  

Dès que tu as pris pour principe, dès 

que tu te fondes122 sur l'amour de la 

charité, tu commences à le servir 

vertueusement123.  

C'est donc avec la lumière et avec 

l'amour que tu acquerras la vertu et 

c'est grâce à la vertu que tu 

persévéreras. 

Mais prends garde : te voir aimé de 

Dieu ne doit pas te dispenser de voir 

tes fautes, ton ingratitude et de 

 
122 Établir solidement, asseoir. 
123 Qui a de la vertu. 



117 
 

découvrir la gravité de tes péchés 

dans la sainte connaissance de toi-

même. 

Ainsi tu n'oublieras pas la modeste 

vertu d'humilité, tu ne présumeras124 

pas trop de toi-même et tu éviteras 

toute complaisance125.  

Sais-tu combien il nous est 

nécessaire de connaître, de mesurer 

l'immensité de nos fautes afin de 

conserver et d'accroître la vie de la 

grâce dans notre âme ? Aussi 

nécessaire que la nourriture 

matérielle pour conserver la vie du 

corps.  

 
124 Juger par induction, conjecturer, 

supposer. 
125 Se délecter, trouver son plaisir, sa 

satisfaction dans quelque chose. 



118 
 

Chasse donc le nuage de l'amour 

propre afin qu'il ne cache pas la 

lumière qui te permettra d'acquérir 

cette parfaite connaissance, et, avec 

cette connaissance, l'amour et la 

haine de soi (de sa sensualité).  

C'est dans l'amour que tu trouveras 

la persévérance, et ainsi tu 

accompliras en toi la volonté de 

Dieu.  

Cette volonté c'est de te voir croître 

et persévérer jusqu'à la mort dans la 

véritable et sincère vertu. 

Prends garde aussi de ne te fier qu'à 

toi-même.  

Cette confiance est un vent subtil 

d'orgueil issu de l'amour propre.  



119 
 

Tu aurais tôt fait de faiblir et tu 

tournerais la tête en arrière pour voir 

la charrue.  

Car, de même que cet amour de Dieu 

que tu as acquis dans l'humble 

connaissance de toi-même te fait 

persévérer dans la vertu, de même 

l'amour-propre avec la 

présomption126 qui te fait te fier à 

toi-même, te prive de la vertu, te fait 

tomber et persévérer dans le vice127. 

 

  

 
126 Opinion trop avantageuse que l’on 

conçoit de soi-même. 
127 Vice signifie aussi Disposition 

habituelle à faire un certain mal 

particulier. 



120 
 

LES BARRIERES DE 

L’AMOUR-PROPRE 

 

 

 

  Sachez que combattre et remporter 

la victoire ne se pourrait sans la 

lumière de la sainte foi, et que cette 

lumière nous ne pourrions l'avoir si 

nous n'ôtions des yeux de notre 

intelligence la poussière des 

affections terrestres et si nous 

n'éloignions le nuage de l'amour-

propre, car c'est bien là un pervers 

nuage qui, dans toutes nos actions, 

nous prive de toute lumière, 

spirituellement et temporellement.  



121 
 

Temporellement, parce qu'il nous 

empêche de connaître notre 

faiblesse, le peu de stabilité du 

monde, combien cette vie est vaine 

et caduque128, les tromperies du 

démon et combien de fois celui-ci, 

caché sous ces choses transitoires129, 

nous abuse130 sous couleur de vertu.  

Spirituellement, cette cécité ne nous 

laisse ni connaître ni discerner la 

bonté de Dieu et très souvent, ce que 

Dieu nous donne pour notre bien, 

nous le jugeons un mal. Tout cela 

n'arrive que parce que dans ses 

mystères nous ne considérons ni son 

amour ni la grandeur de l’amour qui 

 
128 Qui touche à sa fin, à sa ruine. 
129 Qui est passager.  
130 Tromper, duper. 



122 
 

nous l'octroie. Comme des aveugles 

nous ne retenons que le fait131. 

Quelquefois Dieu permet que nous 

soyons persécutés par le monde et 

que nous soyons injuriés par les 

créatures, quelquefois il nous 

soumet à l'obéissance de notre 

supérieur.  

Mais alors nous ne considérons par 

la volonté de Dieu qui ne veut cela 

que pour notre sanctification, nous 

ne jugeons par non plus sa volonté 

qui ne le permet que par amour, nous 

ne jugeons que la volonté des 

hommes et c'est ainsi que nous en 

arrivons souvent à des heurts132 avec 

 
131 Acte, action considérés sous leur 

aspect général. 
132 Affrontement brutal ; querelle. 



123 
 

notre prochain et que nous agissons 

mal et que nous ne reconnaissons 

pas ce qui est dû à Dieu et à nos 

semblables. Quelle en est la raison ? 

Le peu de lumière.  

Car l’amour-propre a voilé la pupille 

des yeux de la foi.  

Aussi, si nous sommes en butte aux 

attaques du démon, nous nous 

abusons quand, le cœur rempli 

d'insinuations133 et d'un trouble 

démoniaque, nous croyons être 

réprouvés134 de Dieu.  

 
133 Action d’introduire ou de pénétrer 

doucement.  
134 En parlant de Dieu qui condamne et 

exclut du nombre des élus celui qui s’est 

endurci dans le péché, a refusé le salut, 

s’est opposé à la loi divine. 



124 
 

C'est pour cela que nous tomberons 

dans la confusion et que nous 

délaisserons les prières, ne nous 

jugeant pas dignes de Dieu.  

Nous en arriverons à la tristesse et 

nous ne pourrons plus nous 

supporter nous-mêmes et 

l'obéissance nous sera pénible.  

Tous ces malheurs, et tant d'autres, 

ne nous arrivent que parce que nous 

n'avons pas chassé le nuage de 

l’amour-propre, ni spirituellement, 

ni temporellement.  

C'est pourquoi nous ne pouvons ni 

connaître la vérité ni nous plaire sur 

la Croix avec le Christ crucifié. 

  En conclusion, entre les exercices 

des vertus, nous devons préférer 



125 
 

celui qui est le plus conforme à notre 

devoir d'état, et non pas celui qui est 

le plus conforme à notre goût. 

Chaque vocation a besoin de 

pratiquer quelque vertu spéciale ; 

autres sont les vertus d'un prélat135, 

autres celles d'un prince, autres 

celles d'un soldat, autres celles d'une 

femme mariée, autres celles d'une 

veuve. 

Ainsi, chacun doit s'adonner136 à 

celles qui sont requises137 au genre 

de vie auquel il est appelé. 

 
135 Cardinal, archevêque. 
136 S’appliquer particulièrement à une 

activité, par goût, par inclination. 
137 Solliciter quelqu’un, réclamer sa 

présence pour lui confier quelque tâche ; 



126 
 

Considère enfin que les vertus et la 

dévotion peuvent seules rendre notre 

âme contente en ce monde ; vois 

combien elles sont belles.  

Mets en comparaison les vertus, et 

les vices qui leurs sont contraires : 

quelle suavité138 en la patience au 

prix139 de la vengeance ; de la 

douceur au prix de l'ire140 et du 

chagrin ; de l'humilité au prix de 

l'arrogance (orgueil) et l'ambition141 

 
sommer une personne d’exécuter une 

action. 
138 Dont le caractère délicat plaît aux sens. 
139 Valeur que l’on reconnaît à quelqu’un, 

à quelque chose. 
140 Colère. 
141 Passion déréglée qu'on a pour la gloire 

et pour la fortune. 



127 
 

; de la libéralité142 au prix de 

l'avarice ; de la charité au prix de 

l'envie ; de la sobriété au prix des 

désordres !  

Les vertus ont cela d'admirable, 

qu'elles délectent143 l'âme d'une 

douceur et suavité non pareilles 

après qu'on les a exercées, où les 

vices la laissent infiniment recrue144 

et malmenée.  

Or donc, pourquoi n'entreprendrons-

nous pas d'accomplir ces suavités ! 

Il y a tellement de vertus qu'on ne 

pourrait toutes les nommer, mais 

 
142 Disposition à se montrer libéral, 

généreux, à donner largement et 

volontiers. 
143 Offrir, faire naître un plaisir raffiné. 
144 Harassé, épuisé, à bout de forces.  



128 
 

toutes naissent dans l'amour du 

prochain. 

 

  



129 
 

LES DESIRS 

 

 

 

Chacun sait qu'il faut se garder145 

des désirs des choses vicieuses, car 

le désir du mal nous rend mauvais.  

Mais je vous le dis de plus : ne 

désirez point les choses qui sont 

dangereuses à l'âme, comme le sont 

les bals, les jeux et tels autres passe-

temps ; ni les honneurs et les 

charges, ni les visions et extases, car 

 
145 Tenir en sa garde ; surveiller, protéger, 

pour préserver de toute atteinte, de tout 

danger. 



130 
 

il y a beaucoup de péril, de vanité146 

et de tromperies en telles choses.  

Ne désirez pas les choses fort 

éloignées, c'est-à-dire qui ne 

peuvent arriver avant longtemps, 

comme font plusieurs qui par ce 

moyen lassent et dissipent leurs 

cœurs inutilement, et se mettent en 

danger de grande inquiétude.  

Si une femme mariée désire d'être 

religieuse, à quoi lui sert ce désir ? 

Si je désire acheter le bien de mon 

voisin avant qu'il soit prêt à le 

vendre, ne perd-je pas mon temps en 

ce désir ? Si étant malade, je désire 

prêcher ou dire la sainte Messe, 

visiter les autres malades et faire les 

exercices de ceux qui sont en santé, 

 
146 Qui est inutile, qui ne produit rien. 



131 
 

ces désirs ne sont-ils pas vains, 

puisqu'en ce temps-là il n'est pas en 

mon pouvoir de les effectuer ?  

Et cependant ces désirs inutiles 

occupent la place des autres que je 

devrais avoir, d'être bien patient, 

bien résigné, bien mortifié, bien 

obéissant et bien doux en mes 

souffrances, qui est ce que Dieu veut 

que je pratique pour lors.  

Mais nous faisons ordinairement des 

désirs de femmes grosses, qui 

veulent des cerises fraîches en 

automne et des raisins frais au 

printemps. 

Je n'approuve nullement qu'une 

personne attachée à quelque devoir 

ou vocation, s'amuse à désirer une 

autre sorte de vie que celle qui est 



132 
 

convenable à son devoir, ni des 

exercices incompatibles à sa 

condition présente ; car cela dissipe 

le cœur et l'alangui147aux exercices 

nécessaires.  

Si je désire la solitude des 

Chartreux, je perds mon temps, et ce 

désir tient la place de celui que je 

dois avoir de bien m'employer à mon 

office présent.  

Non, je ne voudrais même pas que 

l'on désirât d'avoir meilleur esprit ni 

meilleur jugement, car ces désirs 

sont frivoles148 et tiennent la place 

de celui que chacun doit avoir de 

 
147 Être sans force, perdre sa vigueur, sa 

chaleur, sa vivacité. 
148 Qui est vain, futile, sans importance. 



133 
 

cultiver149 le sien tel qu'il est ; ni que 

l'on désire les moyens de servir Dieu 

que l'on n'a pas, mais que l'on 

emploie fidèlement ceux qu'on a.  

Or, cela s'entend des désirs qui 

amusent le cœur ; car quant aux 

simples souhaits, ils ne font nulle 

nuisance, pourvu qu'ils ne soient pas 

fréquents. 

Ne désirez pas les croix, sinon à 

mesure que vous aurez bien supporté 

celles qui se seront présentées ; car 

c'est un abus de désirer le martyre et 

n'avoir pas le courage de supporter 

une injure. 

 
149 Former, développer, perfectionner par 

l’étude et l’exercice. 



134 
 

L'ennemi nous procure souvent des 

grands désirs pour des objets absents 

et qui ne se présenteront jamais, afin 

de divertir notre esprit des objets 

présents auxquels, pour petits qu'ils 

soient, nous pourrions faire grand 

profit.  

Nous combattons les monstres 

d'Afrique en imagination, et nous 

nous laissons de tuer en effet aux 

menus serpents qui sont en notre 

chemin, à faute d'attention.  

Ne désirez point la tentation, car ce 

serait témérité150 ; mais employez 

votre cœur à les attendre 

 
150 Hardiesse imprudente et 

présomptueuse, inconsidérée. 

(Hardiesse : Qualité d’une personne 

hardie, audacieuse, entreprenante.) 



135 
 

courageusement, et à vous en 

défendre quand elles arriveront. 

La variété des viandes (si 

principalement la quantité en est 

grande) charge toujours l'estomac, et 

s'il est faible, elle le ruine : ne 

remplissez pas votre âme de 

beaucoup de désires, ni mondains 

car ceux-là vous gâteraient du tout, 

ni même spirituel car ils vous 

embarrasseraient.  

Je ne dis pas qu'il faille perdre 

aucune sorte de bons désirs, mais je 

dis qu'il les faut produire par ordre ; 

et ceux qui ne peuvent être effectués 

présentement, il faut les serrer en 

quelque coin du cœur jusqu'à ce que 

leur temps soit venu, et cependant 

effectuer ceux qui sont mûrs et de 



136 
 

saison ; sans cela nous ne saurions 

vivre qu'avec inquiétude et 

empressement. 

 

  



137 
 

LA PROVIDENCE 

 

 

 

Voilà ce qu'a fait pour nous la 

Providence de Dieu qui, depuis le 

commencement du monde jusqu'à 

aujourd'hui, a toujours pourvu151 et 

pourvoira toujours, jusqu'à la fin, à 

tout ce qui nous est nécessaire pour 

nous rendre à la santé ou pour nous 

y maintenir, selon son appréciation : 

il est le juste et le bon médecin qui 

connais tous nos besoins.  

 
151 Pourvoir quelqu’un de, le mettre en 

possession de ce qui lui sera nécessaire, 

utile.  



138 
 

Sa Providence ne fera jamais défaut 

à celui qui voudra la recevoir et 

espérer parfaitement en lui.  

Celui qui espère en lui et frappe et 

appelle en vérité, non seulement 

avec des mots mais avec la volonté 

et la foi, celui-là le goûtera dans sa 

Providence, mais non celui qui ne 

frappe et n'appelle qu'avec le vain 

bruit des mots, disant : « Seigneur, 

Seigneur ! »  

Je t'assure que s'ils ne l'appellent pas 

avec plus de force, sa miséricorde 

les méconnaîtra152 mais non point sa 

justice.  

 
152 Ignorer volontairement, refuser de 

prendre en compte. 



139 
 

C'est pourquoi je te dis que sa 

Providence ne fera jamais défaut153 à 

ceux qui espèrent en lui en vérité et 

qui ne désespéreront pas de lui pour 

n'espérer qu'en eux. 

Ni les parfaits ni les imparfaits 

cependant ne seront privés de sa 

Providence pourvu qu'ils n'espèrent 

pas trop orgueilleusement en eux-

mêmes. 

Mais sa Providence s'est manifestée 

d'une manière générale par la Loi 

qu'il a donnée à Moïse, au temps de 

l'ancien testament, et par tous les 

autres prophètes. 

  Sa Providence se manifeste aussi 

d'une manière particulière quand 

 
153 Ce qui manque. 



140 
 

elle nous donne la vie ou la mort, la 

faim, la soif, la perte d'une situation, 

la nudité, le froid, le chaud, les 

injures, les sarcasmes154, les 

mauvais traitements.  

Voilà ce qu'il permet qu'on nous 

fasse ou qu'on nous dise. Non point 

qu'il donne la méchanceté et la 

mauvaise volonté à celui qui nous 

fait le mal et nous injurie, mais il lui 

donne le temps de l'être.  

Cet être, il le lui a donné non pas 

pour qu'il offense son Dieu ou son 

prochain, mais pour qu'il serve Dieu 

et le serve avec amour.  

 
154 Moquerie dans les propos, dans le ton, 

ou dans l’attitude ; disposition de l’esprit 

à la raillerie, à la causticité. 



141 
 

S'il permet sa conduite c'est donc 

pour éprouver la patience de celui 

qui en est victime. 

  Parfois il permettra que le juste ait 

tout le monde contre lui et qu'à la fin, 

sa mort soit un immense sujet 

d'admiration155 pour les hommes.  

Ils tiendront pour injuste de voir 

périr un homme soit dans l'eau, soit 

dans le feu, entre les dents de 

quelque animal ou sous les 

décombres de sa propre maison.  

 
155 Sentiment d’enthousiasme qu’on 

éprouve devant ce qui est beau, grandiose. 

(Enthousiasme : Joie débordante, vive 

allégresse qui se traduit par une grande 

excitation.) 



142 
 

Oh ! Comme ces choses semblent 

malencontreuses156 à l'œil qui n'est 

pas éclairé par la sainte foi ! Mais 

non à celui qui la possède.  

Celui-ci en effet, dans son amour, a 

déjà connu et apprécié la Providence 

de Dieu dans les grandes choses. 

Aussi considère-t-il que c'est avec sa 

Providence qu'il fait ce qu'il fait, 

dans le seul but de sauver l'homme.  

C'est pourquoi il révère157 tout ce qui 

arrive, et ne se scandalise158 jamais 

 
156 Qui annonce un malheur. 
157 Traiter un être sacré, une chose sainte 

avec un profond respect mêlé de crainte.  
158 Indigner, choquer autrui par ses actes, 

son comportement, ses paroles. 



143 
 

de ce qui lui est infligé159 par Dieu 

ou par son prochain.  

Il surmonte tout avec une sainte 

patience. Nul ne peut être privé de sa 

Providence parce que tout en est 

pétri160.  

Parfois l'homme verra dans la grêle, 

dans la tempête, dans la foudre qui 

s'abat sur les créatures de Dieu, une 

grande cruauté de sa part. Il jugera 

que sa providence a abandonné ces 

malheureux. Il ne l'a fait que pour les 

sauver de la mort éternelle, mais eux 

pensent le contraire.  

 
159 Appliquer à quelqu’un une peine, le 

frapper d’une sanction. 
160 Façonner, modeler. 



144 
 

C'est ainsi que les mondains veulent 

ramener les actions et les desseins de 

Dieu à leur bas entendement. 

Je t'ai montré la Providence de Dieu 

dans un cas particulier. J'en reviens 

maintenant aux généralités.  

Tu ne peux pas imaginer combien 

est grande l'ignorance de l'homme. Il 

n'a aucun jugement, aucune 

connaissance.  

Ne s'en est-il pas privé par cet 

immense espoir qu'il a mis en lui-

même, dans la confiance qu'il a dans 

son propre savoir ?  

Sottise de l'homme ! Comment ne 

voit-il pas que tout son savoir, il ne 

le tient pas de lui-même mais de la 



145 
 

Bonté de Dieu qui a pourvu à ses 

besoins et qui le lui a donné ?  

Qui le lui prouve ? Sa propre 

expérience ? Veut-il faire quelque 

choses ? Il ne le peut, il ne le sait. 

Parfois il n'en a pas le temps, et s'il 

l’a, la volonté lui manque.  

Toutes ces difficultés c'est Dieu qui 

les lui procure afin de pourvoir à son 

salut, pour que, reconnaissant enfin 

qu'il n'est rien par lui-même, il ait 

tout lieu de s'humilier et non de 

s'enorgueillir. 

 C'est pourquoi il rencontrera en 

chaque chose le changement et la 

privation car rien n'est soumis à son 

pouvoir.  



146 
 

Seule la grâce de Dieu est cette 

chose ferme et stable qui ne peut lui 

être enlevée ou changée. J'entends 

que rien ne peut l'éloigner de la 

grâce pour le ramener au péché si 

lui-même ne veut pas ce 

changement. 

  Si la Providence de Dieu en use 

ainsi, c'est pour le secourir 

puisqu'elle lui enlève tout espoir 

dans le monde et le pousse vers Dieu 

qui est sa seule fin.  

Ne serait-ce qu'à cause des 

vexations161 du monde, vous voilà 

élevant votre cœur et votre volonté. 

Mais l'homme a tant de peine à 

 
161 Il signifie, dans le langage courant, 

Froisser, chagriner, dépiter quelqu’un. 

(Froisser : Blesser, heurter, choquer.) 



147 
 

connaître la vérité, tant de facilité à 

se répandre dans le monde que, 

malgré toutes ces souffrances, 

malgré toutes ces épines, il ne 

semble pas vouloir s'en libérer pour 

revenir dans sa patrie.  

Songe, mon enfant, à ce qu'ils 

feraient s'ils ne trouvaient dans le 

monde que plaisir et repos ! C'est 

donc la Providence de Dieu qui leur 

concède162 et leur donne de souffrir 

du monde ; c'est pour éprouver leur 

vertu et les récompenser des efforts 

et de la violence qu'ils se font à eux-

mêmes. 

 

 
162 Octroyer, accorder un avantage, une 

faveur. 



148 
 

POURQUOI TANT DE 

SOUFFRANCES ? 

 

 

 

Tu vas me demander aussi pourquoi 

Dieu permet-il autant de souffrances 

dans le monde ? 

Eh bien, il faut que tu saches que 

toutes les peines que l'âme endure, 

ou peut endurer en cette vie, sont 

incapables de punir la plus légère 

faute.  

L'outrage163 qui est fait à Dieu, qui 

est le bien infini, exige une peine 

 
163 Offense, injure grave de fait ou de 

parole. 



149 
 

infinie. C'est pourquoi les 

souffrances de cette vie ne sont pas 

données comme punition mais 

comme correction, pour châtier les 

fils de Dieu quand ils l'offensent.  

La vérité, la voici : c'est avec le désir 

de l'âme qu'on expie164, c'est-à-dire 

avec la contrition165 sincère et 

l'horreur du péché.  

La véritable contrition satisfait en 

même temps à la faute et au 

châtiment, non point en endurant 

une douleur infinie, mais en 

éprouvant un désir infini.  

 
164 Réparer une faute en subissant ou en 

acceptant une peine ou une pénitence. 
165 Regret amer d’avoir offensé Dieu et 

ferme propos de ne plus l’offenser à 

l’avenir. 



150 
 

Dieu, qui est infini, qui est amour 

infini, veut une douleur infinie.  

Cette douleur infinie, Dieu la veut 

doublement et pour les injures dont 

l'homme accable166 personnellement 

son Créateur, et pour celles que 

l'homme voit commettre par son 

prochain 

Pour ceux qui éprouvent167 un désir 

infini, c'est-à-dire qui sont unis avec 

Dieu par amour, et c'est la raison 

pour laquelle ils s'affligent quand ils 

offensent Dieu ou qu'ils le voient 

offenser, pour ceux-là toute 

 
166 Faire supporter à quelqu’un une charge 

pénible, qui excède ses forces, ses 

capacités de réaction ou de défense.  
167 Ressentir, concevoir, connaître par 

expérience. 



151 
 

souffrance, spirituelle ou corporelle, 

de quelque côté qu'elle vienne, 

acquiert un mérite infini et expie168 

la faute qui méritait un châtiment 

infini.  

Supposons qu'il s'agisse de peines 

finies, reçues dans un temps fini, par 

le fait même qu'on a agi 

vertueusement et qu'on a supporté la 

souffrance avec désir, contrition et 

horreur infinis pour la faute 

commise, ces peines sont 

suffisantes. 

C'est ce que nous montre saint Paul 

lorsqu'il dit : « quand je posséderais 

un langage angélique, quand je 

connaîtrais les choses futures, quand 

 
168 Réparer une faute en subissant ou en 

acceptant une peine ou une pénitence. 



152 
 

j'offrirais tous mes biens aux 

pauvres et mon corps au bûcher, si je 

n'avais pas la chanté, rien ne 

servirait ».  

Il nous montre que les œuvres finies 

sont insuffisantes aussi bien pour 

punir que pour récompenser, si elles 

ne sont pas imprégnées169 de charité. 

 

 

 

 

  

 
169 Pénétrer dans l’esprit de quelqu’un et 

le marquer d’une influence profonde et 

durable. 



153 
 

Saint Paul 

 

Je t'ai montré comment la faute ne 

peut être punie, en ce temps fini, par 

une peine qui ne serait qu'une peine. 

Je dis que la faute ne peut être expiée 

que par une peine supportée avec 

désir, amour et contrition ; non point 

grâce au pouvoir de la peine elle-



154 
 

même, mais par le mérite du désir de 

l'âme.  

Tout désir et toute vertu, en effet, 

n'ont de pouvoir et de vie que par le 

Christ crucifié, le Fils unique de 

Dieu, et pour autant que l’âme puise 

en lui son amour et l'imite 

vertueusement. 

C'est à ce prix seulement que les 

peines ont une valeur, non 

autrement. C'est ainsi qu'elles 

expient la faute, en vertu170 de ce 

doux amour unitif acquis dans la 

connaissance de la Bonté de Dieu et 

en vertu du regret et de la contrition 

 
170 En conséquence de, par l’effet de, à 

cause du droit de. 



155 
 

puisée dans la connaissance de soi-

même et de ses propres fautes.  

C'est cette connaissance qui 

engendre la haine et l'horreur pour le 

péché, pour la sensualité et qui 

pousse l'âme à se juger digne des 

peines et indignes des récompenses.  

Tu vois donc que c'est grâce à la 

contrition du cœur, à l'amour de la 

vraie patience, à l'humilité sincère, 

puisqu'ils se jugent dignes du 

châtiment et indignes de la 

récompense, que ceux-là supportent 

humblement et patiemment. 

  Tu veux demander des tourments à 

Dieu afin d'expier les injures qui lui 

sont faites par ses créatures, tu 

demandes à le connaître et à l'aimer, 

lui, la Vérité suprême.  



156 
 

Voici la voie pour qui veut arriver 

parfaitement à le connaître et le 

goûter, lui la Vérité éternelle : ne 

sors jamais de la connaissance de 

toi-même et, abaissé que tu seras 

dans la vallée de l'humilité, c'est en 

toi-même que tu le connaîtras.  

C'est dans cette connaissance que tu 

puiseras tout ce qui te manque et tout 

ce qui t'est nécessaire.  

Nulle vertu n'a de vie en elle-même 

si elle ne la tire de la charité ; or 

l'humilité est la nourrice et la 

gouvernante de la charité.  

Dans la connaissance de toi-même 

tu deviendras humble, puisque tu y 

verras que tu n'es rien par toi-même 

et que ton être vient de Dieu, 



157 
 

puisqu'il nous a aimé avant que nous 

ne fussions.  

C'est à cause de cet amour ineffable 

que Dieu a eu pour nous que voulant 

nous « recréer » de nouveau par la 

grâce, il nous a lavé et re-créer dans 

le sang répandu par son Fils unique 

avec un si grand feu d'amour. 

  Seul ce sang, et lui seul, fait 

connaître la vérité à celui qui a 

dissipé171, par la connaissance de 

soi-même, la nuée de l'amour 

propre.  

C'est alors que, dans cette 

connaissance de Dieu, l'âme 

s'embrase172 d'un amour ineffable et 

 
171 Désagréger, disperser, faire s’évanouir. 
172 S’enflammer, prendre feu. 



158 
 

c'est à cause de cet amour qu'elle 

éprouve une continuelle souffrance. 

Non pas une souffrance qui l'afflige 

ou la dessèche mais parce qu'ayant 

connu la vérité de Dieu, ses propres 

fautes, l'ingratitude et l'aveuglement 

du prochain, elle en ressent une 

douleur intolérable.  

Elle ne s'afflige que parce qu'elle 

aime Dieu, car si elle ne l'aimait pas 

elle ne s'affligerait pas. 

Dès que vous aurez, toi et tous ceux 

qui veulent servir Dieu, ainsi connu 

sa vérité, vous aurez à supporter, 

jusqu'à en mourir les tribulations, les 

injures, les reproches, en paroles et 

en actes, pour la gloire et la louange 

de son nom.  



159 
 

Ainsi donc tu souffriras et tu 

supporteras. 

Supportez avec une véritable 

patience, avec douleur à cause de la 

faute, avec amour à cause de la 

vertu, pour la louange et la gloire de 

son nom.  

Ce faisant vous expierez vos fautes 

et celles des autres serviteurs de 

Dieu, car les peines que vous 

endurez suffiront, par le mérité de la 

charité, à punir et à récompenser les 

autres comme vous-mêmes.  

Vous, vous en recevrez une 

récompense pleine de vie : vous 

aurez effacé les taches de votre 

ignorance tandis que Dieu ne se 

souviendra plus d'avoir été offensé.  



160 
 

Quant aux autres, votre charité et 

votre amour auront apaisé Dieu et il 

leur donnera selon leurs dispositions 

à recevoir.  

A ceux-là en particulier qui se 

disposent humblement et 

respectueusement à accueillir 

l'enseignement des serviteurs de 

Dieu, il remettra et la faute et le 

châtiment. Pourquoi ?  

Parce que c'est dans ces dispositions 

qu'ils arriveront à la véritable 

connaissance et au repentir de leurs 

péchés.  

C'est donc par les prières et les désirs 

des serviteurs de Dieu qu'ils 

recevront le bienfait de la grâce, 

humblement comme nous l'avons 

déjà dit, plus ou moins 



161 
 

abondamment selon qu'ils seront 

plus ou moins disposés à l'utiliser 

vertueusement.  

D'une manière générale, Dieu dit 

que par nos désirs ils recevront la 

rémission et le pardon. Prends garde 

seulement que leur obstination ne 

soit si grande qu'ils poussent 

vraiment Dieu à les rejeter à cause de 

leur désespoir, si celui-ci leur faisait 

dédaigner173 le sang dont la douceur 

les a rachetés.  

Quel fruit recevront-ils ? Le fruit que 

Dieu leur destine est qu'il les attends 

et que, fléchi174 par les prières de ses 

serviteurs, il leur donne la lumière, il 

éveille en eux le chien de leur 

 
173 Rejeter, refuser avec mépris.  
174 Faire céder, amener à compassion. 



162 
 

conscience, il leur fais humer le 

parfum de la vertu et il les fais se 

réjouir de la compagnie de ses 

serviteurs. 

Parfois Dieu permet que le monde 

leur montre ce qu'il est ; il leur fais 

éprouver des passions nombreuses et 

variées pour qu'ils en reconnaissent 

la fragilité et pour qu'ils placent leur 

plus haut désir dans la recherche de 

leur patrie : la vie éternelle.  

De cette manière, oui, et de bien 

d'autres que l'œil est incapable de 

voir, la langue de redire et le cœur de 

penser, tellement sont divers et 

nombreux les moyens et les voies 

que Dieu utilise, uniquement par 

amour, pour les ramener à la grâce 



163 
 

afin que sa vérité s'accomplisse en 

eux. 

Dieu y est poussé par cet inestimable 

amour qui les lui a fait créer et aussi 

par les prières, par les désirs, par les 

souffrances de ses serviteurs car, 

loin de dédaigner leurs larmes, leurs 

sueurs et leurs humbles prières, il les 

agrée175 puisqu'il est celui-là même 

qui les remplis d'amour et 

d'affliction devant la perdition des 

âmes.  

A ceux-là cependant le châtiment 

n'est pas remis mais la faute 

seulement : ils n'ont pas, en effet, les 

dispositions nécessaires pour 

recevoir, avec un amour parfait, son 

 
175 Accueillir favorablement, trouver à 

son gré, accepter. 



164 
 

propre amour et celui de ses 

serviteurs, il n'y a pas dans leur 

douleur un repentir et une contrition 

parfaits mais un amour et une 

contrition imparfaits.  

Aussi ne reçoivent-ils pas comme 

les autres la rémission de leur 

châtiment mais seulement de leur 

faute : une bonne disposition est 

aussi nécessaire d'un côté que de 

l'autre, aussi bien chez celui qui 

donne que chez celui qui reçoit.  

C'est parce qu'ils sont imparfaits 

qu'ils reçoivent imparfaitement les 

parfaits désirs de ceux qui, au milieu 

de leurs souffrances, les offrent à 

Dieu à leur intention. 

Pourquoi t'ai-je dit qu'ils obtiennent 

rémission et qu'il leur est même 



165 
 

pardonné ? Parce que telle est la 

vérité : ainsi que je te l'ai dit, grâce 

aux moyens dont je t'ai parlé 

(lumière de la conscience et autres) 

il est satisfait à la faute puisqu'en 

commençant à bien se connaître ils 

vomissent toute la puanteur de leurs 

péchés et obtiennent ainsi, en don, la 

grâce de Dieu. 

Voilà à présent pour ceux qui se 

tiennent dans la charité commune.  

S'ils ont reçu comme une correction, 

toutes les adversités, et s'ils n'ont 

point opposé de résistance à la 

clémence du Saint Esprit, ils 

reçoivent la vie de la grâce dès qu'ils 

sortent du péché. 

 Mais si, au contraire, et comme des 

ignorants, ils se montrent 



166 
 

dédaigneux et ingrats envers Dieu et 

envers les souffrances de ses 

serviteurs, voilà que pour eux tout ce 

qui leur a été octroyé par 

miséricorde se change en ruine et en 

châtiment, non point à cause de 

quelque imperfection qui serait dans 

cette miséricorde ou dans le 

serviteur de Dieu qui l'invoquait sur 

ces ingrats, mais uniquement à cause 

de leur indignité et de leur dureté176.  

Ceux-là ont posé sur leur cœur, avec 

la main du libre arbitre, la pierre de 

diamant qui, si elle n'est brisée avec 

le sang, ne sera jamais brisée. 

Je te dirai cependant que malgré leur 

dureté, et pendant qu'ils ont le temps 

à leur disposition, ils peuvent se 

 
176 Sévérité, insensibilité, inhumanité. 



167 
 

servir du libre arbitre et demander, 

avec cette même main, le sang du 

Fils de Dieu. 

Qu'ils le versent sur la dureté de leur 

cœur et ils le briseront et ils 

recevront le prix du sang qui a été 

payé pour eux.  

Mais s'ils atermoient177, une fois le 

temps écoulé, il n'est plus de remède, 

il est trop tard pour qu'ils lui rendent 

le patrimoine178 qu'il leur a donné : 

mémoire, pour qu'ils puissent se 

souvenir des bienfaits de Dieu, 

intelligence, pour qu'ils puissent voir 
 

177 Aller de délai en délai, chercher à 

gagner du temps ; hésiter à prendre une 

décision. 
178 Ensemble des biens que l’on hérite de 

ses ascendants ou que l’on constitue pour 

le transmettre à ses descendants. 



168 
 

et connaître la vérité, amour, pour 

qu'ils puissent l'aimer, lui, la Vérité 

éternelle que leur intelligence a 

connue. 

Tel est le patrimoine que Dieu vous 

a donné et qui doit lui revenir, à lui, 

le Père.  

Si les hommes l'ont troqué ou vendu 

au démon, qu'ils aillent avec le 

démon et qu'ils gardent ce qu'ils ont 

ainsi acquis en cette vie : tous leurs 

souvenirs d'impudicité179, d'orgueil, 

d'avarice, d'amour-propre, de haine 

et d'aversion pour leur prochain, en 
 

179 Manque de pudeur : (pudeur : 

Sentiment qui fait appréhender ce qui 

blesse ou peut blesser la décence ; 

retenue, réserve, gêne montrée pour ce 

qui touche au corps, plus particulièrement 

à la sexualité.) 



169 
 

véritables persécuteurs des 

serviteurs de Dieu qu'ils ont été.  

Dans une telle ignominie180, 

l'intelligence obscurcie par leur 

volonté désordonnée, ils reçoivent, 

avec leur puanteur, leur peine 

éternelle, leur châtiment infini, pour 

n'avoir pas expié leur faute dans la 

contrition et dans l'horreur du péché. 

Tu sais donc maintenant que la 

souffrance expie la faute en vertu de 

la parfaite contrition du cœur et non 

en vertu de sa douleur finie.  

Pour ceux qui possèdent cette 

parfaite contrition, la souffrance 

satisfait non seulement à la faute 

 
180 Acte ou propos qui déshonore son 

auteur. 



170 
 

mais même au châtiment qui suit la 

faute : lavés du péché mortel, ils 

reçoivent la grâce, mais leur 

contrition et leur amour étant trop 

imparfaits pour satisfaire au 

châtiment, ils vont souffrir au 

purgatoire. 

Tu vois donc que la souffrance 

n'expie qu'en vertu du désir de l'âme 

qui s'unit en Dieu qui est le bien 

infini et qu’elle expie plus ou moins, 

selon que l'amour de celui qui lui 

offre prières et désir, et l'amour de 

celui pour qui on prie, sont plus ou 

moins parfaits.  

C'est sur cette offrande qu'il fait à 

Dieu et à celui qui doit en profiter, 

qu'il sera mesuré par la Bonté de 

Dieu. 



171 
 

Attise181 donc le feu de ton désir, ne 

laisse pas qu'un seul battement de 

temps s'écoule sans que tu ne cries 

devant Dieu et de ton humble voix 

ton incessante prière pour eux.  

Aussi, je vous le dis, à toi et à celui 

que Dieu a donné pour qu'il soit le 

père de ton âme sur cette terre : « 

supportez courageusement, mourez 

à toute sensualité182 ». 

Bien agréable est pour Dieu ce désir 

que tu as de vouloir endurer tant de 

 
181 Ranimer le feu en rapprochant les 

tisons ou par tout autre moyen. 
182 Attachement aux plaisirs des sens, aux 

plaisirs érotiques ; charme voluptueux qui 

se dégage d’une personne ou d’une 

chose.  



172 
 

souffrances et tant de peines, jusqu'à 

en mourir pour le salut des âmes.  

Plus on supporte, plus on prouve 

qu'on aime Dieu. Plus on l'aime, plus 

on connaît sa vérité, et plus on 

connaît, plus l'affliction est grande, 

et la douleur intolérable, devant les 

offenses qui lui sont faites. 

Tu demandais à souffrir et à punir 

sur toi-même les fautes d'autrui et tu 

ne te rendais pas compte que c'était 

demander de l'amour, de la lumière 

et la connaissance de la vérité 

puisque, je te l'ai dit, plus l'amour est 

grand plus l’affliction et la douleur 

augmentent.  

En qui l'amour s'accroît, s'accroît la 

peine. C'est pourquoi je vous dit : « 

demander et il vous sera donné ». 



173 
 

Dieu ne refusera jamais à celui qui le 

demandera en vérité. 

Songe qu'il est tellement uni à la 

parfaite patience, cet amour de la 

divine charité qui est dans l'âme, 

qu'on ne peut briser l'un sans briser 

l'autre.  

C'est pourquoi lorsque l'âme décide 

d'aimer Dieu, elle doit décider aussi 

de supporter pour lui toutes les 

peines, de quelque manière, de 

quelque nature qu'il les lui concède.  

La patience ne se démontre183 que 

dans l'adversité184, et cette patience 

 
183 Prouver d’une manière convaincante. 
184 Situation malheureuse due à une suite 

de revers. (Revers : Retournement d’une 

situation favorable, malheur, coup du 

sort.) 



174 
 

est unie à la charité, ainsi que nous 

l'avons dit.  

Supportez donc courageusement, 

sinon vous ne montreriez pas que 

vous êtes (et d'ailleurs vous ne le 

seriez pas) les époux fidèles et les 

fils de sa vérité. Vous ne montreriez 

pas non plus de savourer185 son 

honneur et le salut des âmes. 

De plus, les souffrances augmentent, 

fortifient, accroissent et éprouvent la 

vertu. 

Que toute âme se réjouisse donc, qui 

se sent tourmentée ! Tel est le 

 
185 Se délecter de quelque chose, avec une 

lenteur qui prolonge le plaisir. (Se 

délecter : prendre un plaisir raffiné.) 



175 
 

chemin pour atteindre ce doux et 

glorieux état.  

Je t'ai dit que c'est par la 

connaissance et la haine de toi-

même et par la connaissance de la 

Bonté de Dieu en toi, que tu arrives 

à la perfection.  

Jamais l'âme ne sait aussi bien si 

Dieu l'habite qu'au moment de la 

bataille. Comment ?  

Je vais te le dire : elle se connaît bien 

quand, lors de ces combats, elle ne 

peut ni s'en éloigner ni faire qu'ils ne 

soient pas.  

C'est alors qu'elle connaît qu'elle 

n'est rien : sa volonté peut seulement 



176 
 

refuser de consentir186 : pas autre 

chose.  

Si elle était quelque chose par elle-

même, elle se débarrasserait de ce 

qu'elle ne veut pas.  

C'est ainsi qu'elle devient humble 

par la vraie connaissance d'elle-

même.  

C'est avec la lumière de la très sainte 

foi qu'elle court vers lui, Dieu 

éternel, dont la Bonté lui conserve sa 

bonne volonté et empêche de céder 

aux misères qui la tourmentaient au 

moment de la bataille. 

 
186 Donner son accord, son adhésion à ; ne 

pas s’opposer à. 



177 
 

Tu as donc raison de te fortifier187 

avec la doctrine du doux et 

amoureux Verbe, le fils unique de 

Dieu, au moment des tentations, des 

peines, de l'adversité, qu'elles 

proviennent des hommes ou du 

démon. Elles accroissent ta vertu et 

te procure la grande perfection. 

Dieu dit : voici la vérité : j'ai créé 

l'âme par amour afin de lui donner la 

vie éternelle.  

II ajoute : ils verraient avec la 

lumière de la foi, que moi, la douce 

et première Vérité, je ne donne 

situation, temps et lieu, consolations 

et tribulations, que selon les 

 
187 Rendre plus fort. 



178 
 

exigences188 de votre Salut et 

l'accomplissement de cette 

perfection à laquelle vous êtes 

appelés. 

 

 

 

  

 
188 Ce qui est requis, commandé par les 

circonstances. 



179 
 

LES DEUX PARTIES DE 

L'AME 

 

 

 

Tu dois encore savoir que l'âme est 

composée de deux parties 

différentes : l'une supérieure et 

l'autre inférieure.  

Je désire grandement que l'on 

distingue toujours les effets de la 

partie supérieure de notre âme 

d'avec ceux de l'inférieure, et que 

nous ne nous étonnions jamais des 

productions de l'inférieure, pour 

mauvaises qu'elles puissent être; car 

cela n'est nullement capable de nous 

arrêter en chemin, pourvu que nous 



180 
 

nous tenions fermes en la partie 

supérieure pour aller toujours en 

avant en la voie de la perfection, 

sans nous amuser et perdre le temps 

à nous plaindre que nous sommes 

imparfaits et dignes de compassion, 

comme si l'on ne devait faire autre 

chose que de plaindre notre misère.  

C'est pourquoi il faut être plus 

généreux et ne s'étonner nullement 

de nous voir sujets à mille sortes 

d'imperfections, et avoir néanmoins 

un grand courage pour mépriser nos 

inclinations, nos humeurs, 

bizarreries et attendrissement, 

mortifiant189 fidèlement tout cela en 

chaque rencontre. 

 
189 Infliger à son corps des souffrances, 

des privations. 



181 
 

C'est de cela que parlait saint Paul en 

disant : « la chair lutte contre l'esprit 

». 

De plus, saint Augustin nous dit : « 

cette volonté nouvelle qui se levait 

en moi de vous servir sans intérêts, 

de jouir de vous, mon Dieu, seule 

joie véritable, cette volonté était trop 

faible pour vaincre la force 

invétérée190 de l'autre, celle qui 

faisait tout pour s'éloigner de vous.  

 

 

 

 
190 Qui est profondément ancré en 

quelqu’un, qui s’est renforcé avec le 

temps. 



182 
 

Saint Augustin 

 

 



183 
 

Ainsi, deux volontés en moi, une 

vieille, une nouvelle, l'une 

charnelle191, l'autre spirituelle, 

étaient aux prises, et cette lutte 

déchirait mon âme.  

Ainsi ma propre expérience me 

donnait l'intelligence de ces paroles 

: « la chair convoite192 contre l'esprit 

et l'esprit contre la chair ».  

Vraiment je me plais en votre Loi, 

selon l'homme intérieur, puisqu'une 

autre loi luttait dans ma chair contre 

la loi de mon esprit, et m'entraînait 

captif193 de la loi du péché 

 
191 Qui a rapport à la chair, par opposition 

à ce qui a rapport à l’esprit.  
192 Désir immodéré d’obtenir quelque 

chose. 
193 Privé de sa liberté. 



184 
 

incarnée194 dans mes membres ; car 

la loi du péché, c'est la violence de 

l'habitude qui entraîne l'esprit et le 

relient contre son gré, mais non 

contre la justice, puisqu'il s'est 

volontairement asservi195.  

Malheureux homme ! Qui me 

délivrera du corps de cette mort, 

sinon votre grâce par Jésus-Christ 

Notre-Seigneur. 

  Tu dois toujours avoir le désir 

d'avancer sur le Pont et cela malgré 

 
194 Se dit d’un ongle qui, s’enfonçant dans 

les chairs, y provoque une plaie. 
195 Réduire à la servitude, à un état de 

complète dépendance. 



185 
 

l'inquiétude et les remords196 de la 

conscience. 

  Pour élever ton âme, tu dois être 

emporté par un désir d'amour ; ainsi 

le cœur de l'homme est attiré avec 

toutes les puissances de l'âme : la 

mémoire, l'intelligence et la volonté.  

Ainsi accordées et réunies dans le 

nom de Dieu, toutes ses actions 

matérielles ou spirituelles sont 

attirées, agréées et unies à Dieu par 

désir d'amour. 

  Une fois le cœur et les trois 

puissances de l'âme élevées, toutes 

tes actions le sont également. 

 
196 Sentiment douloureux de honte et de 

regret que fait naître la conscience d’avoir 

mal agi. 



186 
 

  Voici, tu dois savoir que toute chose 

est créé pour servir l'homme. Les 

choses créées sont faites pour servir 

l'homme, pour subvenir aux besoins 

des créatures et non pas les créatures 

pour les choses...  

Les créatures sont faites pour Dieu, 

pour qu'elles le servent de tout leur 

cœur et de tout leur amour. Tu vois 

aussi qu'une fois l'homme attiré, tout 

est attiré puisque chaque chose est 

faite pour lui. 

Jamais nous ne devons nous étonner 

ni décourager pour être sujets à faire 

des fautes ; nous en ferons toujours, 

Dieu le permettant ainsi pour nous 

faire pratiquer l'humilité : de nous-

mêmes nous ne pouvons rien d'autre 

chose. 



187 
 

Ne nous troublons donc point de nos 

imperfections, car notre perfection 

consiste à les combattre, et nous ne 

saurions les combattre sans les voir, 

ni les vaincre sans les rencontrer. 

 

  



188 
 

LES TROIS 

PUISSANCES DE 

L'AME 

 

 

 

Voici comment nous devons 

employer nos trois puissances de 

l'âme. 

Dieu donna la mémoire à l'homme 

afin qu'il se souvînt de ses bienfaits.  

Dieu lui donna l'intelligence, afin 

qu'il connût, en voyant sa Bonté.  

Dieu lui donna encore la volonté, 

afin qu'il pût aimer ce que 



189 
 

l'intelligence voit et connaît de sa 

Bonté. 

Qui a poussé Dieu à donner une si 

grande dignité à l'homme ?  

L 'inépuisable amour avec lequel il a 

regardé en lui-même sa créature et 

qui lui a fait s'éprendre197 (s'attacher) 

d'elle. Dieu l'a créé par amour et lui 

a donné l'être afin qu'elle pût goûter 

son suprême bien éternel. 

 

  

 
197 Se prendre de passion, s’attacher à 

quelqu’un ou à quelque chose par un 

sentiment très vif. 



190 
 

L'UNION A DIEU 

 

 

 

L'union à Dieu demande de 

demeurer dans une profonde 

nudité198 et liberté d'esprit. Pour 

cela, il est nécessaire de se 

débarrasser de tout ce qui n'est pas 

spirituel et ne point s'embarrasser199 

de ce qui est spirituel. 

Dans les moments d'épreuves, de 

difficultés, il est bon de rester dans 

 
198 Le dépouillement, la sobriété, voire la 

sècheresse, qui l’opposent au style orné. 
199 Se préoccuper, se soucier de quelque 

chose. Troubler, mettre en peine ; rendre 

perplexe, hésitant. 



191 
 

cet état de purification où Dieu nous 

a placé et nous encourager à vouloir 

cette épreuve tout le temps qu'il 

plaira à Dieu. Jusqu'alors, en effet, il 

n'y a pas de remède. 

Afin d'atteindre cette liberté d'esprit, 

il nous est demandé de mortifier nos 

tendances200 et de mettre nos sens 

dans l'obscurité.  

Sans doute, l'âme ne peut pas ne plus 

exercer les sens de l'ouïe, de la vue, 

de l'odorat, du goût, du toucher, mais 

cela n'a pour ainsi dire aucune 

importance pour elle et ne la trouble 

plus, si elle n'y adhère pas et le 

rejette. 

 
200 Inclination, penchant. 



192 
 

C'est ce détachement de l'âme par 

rapport à ses tendances vers les 

biens, les richesses et les plaisirs 

qu'elle y trouve qui fait l'âme libre et 

vide de tous les biens qu'elle pourrait 

posséder. 

Voici pourquoi le Seigneur Jésus-

Christ nous enseigne une voie du 

renoncement, lorsqu'il nous dit dans 

saint Luc : « celui qui ne renonce pas 

à tout ce qu'il possède ne peut être 

mon disciple. » Voilà qui est clair.  

 

 

 

 

 



193 
 

Saint Luc 

 

 



194 
 

La doctrine que le Fils de Dieu est 

venu enseigner en ce monde est celle 

du mépris de toutes les choses 

créées, qui nous dispose à recevoir 

l'Esprit de Dieu.  

Tant que l'âme ne s'est pas détachée 

des créatures, elle est incapable de 

recevoir ce divin Esprit et d'arriver à 

la pure transformation en lui. 

Être pauvre d'esprit, c'est ne plus 

vouloir, ne rien désirer, si ce n'est 

Dieu. 

Celui qui veut aimer autre chose 

avec Dieu montre clairement qu'il 

fait de Dieu bien peu de cas ; il met 

dans une même balance avec Dieu 

ce qui en est infiniment éloigné.  



195 
 

L'expérience nous apprend que la 

volonté, en s'affectionnant201 à un 

objet, le met dans son estime au-

dessus de tout autre qui serait même 

bien plus excellent, mais qui ne lui 

plaît pas autant. 

  Ainsi, afin de pratiquer les vertus 

parfaitement, il est nécessaire que 

l’âme soit dans la nudité, le 

dépouillement et le détachement de 

toutes ses tendances. 

Enfin, l'âme qui veut gravir cette 

montagne de la perfection doit faire 

d'elle-même un autel où elle offrira à 

Dieu un sacrifice d'amour pur et 

d'adoration profonde. 

 
201 Aimer d’une tendre affection, chérir. 



196 
 

Avant de monter elle doit accomplir 

parfaitement ces deux conditions :  

La première consiste à rejeter toutes 

ses affections étrangères et toutes ses 

attaches. 

La seconde consiste à dégager sa 

volonté de tous ses anciens vouloirs. 

L'état de cette union divine consiste 

en ce que la volonté de l'âme soit 

complètement en la volonté divine. 

Pour s'unir à Dieu par l'amour et par 

la volonté, l'âme doit maîtriser202 

toutes ses tendances volontaires, si 

petites qu'elles soient, comme par 

exemple l'habitude. 

 
202 Réduire par la force, la contrainte ; se 

rendre maître de.  



197 
 

Ces imperfections habituelles sont, 

par exemple, la coutume de parler 

beaucoup, une petite attache, dont 

on ne veut jamais se défaire, à un 

objet quelconque, une personne, un 

vêtement, un livre, une cellule, tel 

genre de nourriture, certains petits 

entretiens, certains petits désirs de 

chercher la sensualité, de savoir, 

d'entendre, ou choses semblables. 

Dans l'état d'indifférence203, qui est 

l'état d'acceptation, c'est-à-dire 

 
203 État d’indifférence, état mental 

caractérisé par l’absence d’intérêt et de 

réaction affective. Philosophie : Liberté 

d’indifférence, pouvoir de choisir 

librement entre deux partis, parce 

qu’aucun motif ne fait pencher vers l’un 

plutôt que vers l’autre. 



198 
 

d'abandon volontaire, on n'est plus 

dominé par la vie : on la domine. 

Ayons des désirs, mais sachons les 

discipliner.  

C'est une illusion de prétendre 

étouffer en nous les puissances de 

sentiment204 ; laissons-les s'épanouir 

sous le contrôle d'une volonté 

soumise à Dieu. Ce n'est pas la 

sensibilité qui doit arriver à 

l'indifférence, c'est le vouloir. 

L'âme n'a qu'une volonté. Si elle 

l'engage ou l'applique a quelque 

chose de créé, elle perd sa liberté, sa 

force, son détachement et sa pureté.  

 
204 Faculté de ressentir, de recevoir des 

impressions. 



199 
 

Un acte de vertu, en effet, produit et 

engendre en même temps la suavité, 

la paix, la consolation, la lumière, la 

pureté et la force ; et la tendance 

déréglée cause le tourment, la 

fatigue, la lassitude, l'aveuglement 

et la faiblesse.  

La pratique, d'une vertu fait grandir 

toutes les autres ; et de même un seul 

vice suffit pour faire grandir tous les 

autres et leurs effets.  

Tous ces préjudices205 ne se 

manifestent pas au moment même 

où la passion exerce son activité, car 

son attrait nous aveugle, mais, soit 

 
205 Tort, dommage, atteinte aux intérêts, 

subis à cause d’un tiers. 



200 
 

avant soit après, ses tristes effets se 

font sentir.  

La passion, au moment où elle 

s'exerce est pleine de douceur et 

parait bonne ; c 'est ensuite que l'âme 

ressent son amertume, et ses tristes 

effets.  

Je n 'ignore pas cependant qu'il y a 

des personnes tellement aveugles et 

insensibles qu'elles n'éprouvent 

point cette amertume.  

Elles ne songent pas à aller vers 

Dieu et, par suite, ne se préoccupent 

pas des obstacles qui les en séparent. 

 

Les manières de vaincre nos 

tendances 



201 
 

Tout d'abord, il faut avoir le désir 

habituel d'imiter le Christ en tout, de 

se conformer à sa vie, qu'il faut bien 

considérer afin de savoir l'imiter et 

d'agir en tout comme lui-même 

l'aurait fait. 

En second lieu, si l'on veut bien se 

conformer à cet avis, et s'il s'offre 

aux sens quelque plaisir qui ne soit 

purement pour l'honneur et la gloire 

de Dieu, il faut se mortifier et se 

renoncer par amour pour Jésus-

Christ, qui, durant sa vie sur la terre, 

n'a jamais eu d'autre goût ni d'autre 

désir que de faire la volonté de son 

Père ; c'est là ce qu'il appelait sa 

nourriture et son aliment. 

Voici un exemple : s'il se présente 

une occasion d'entendre avec plaisir 



202 
 

des choses qui n'intéressent pas le 

service de Dieu, je refuserai d'y 

chercher mon plaisir et même de les 

entendre. 

  Si j'éprouve du plaisir à regarder 

des choses qui ne me portent pas 

directement vers Dieu, je ne 

rechercherai point ce plaisir et je ne 

regarderai même pas ces objets. 

  Il en sera de même pour les 

conversations, ou toutes les autres 

satisfactions qui se présenteraient.  

Nous devons donc mortifier tous nos 

sens, quand nous le pouvons 

bonnement206, et si nous ne le 

pouvons pas, il suffit de ne pas se 

 
206 Tout bonnement, tout simplement, 

parfois avec quelque naïveté. 



203 
 

complaire207 dans l'attrait naturel 

que l'on éprouve et le désavouer208.  

De la sorte, on arrive bientôt à rendre 

les sens mortifiés et à renoncer à ses 

goûts ; on vit comme dans la nuit, et, 

en peu de temps on peut réaliser de 

grands progrès. 

  Si nous voulons mortifier et apaiser 

les quatre passions de notre nature : 

la joie, l'espérance, la crainte et la 

douleur, puisque de leur bon accord 

et pacification découlent209 les biens 

dont nous avons parlé, il faut 

employer ce qui est un remède total 

 
207 Se délecter, trouver son plaisir, sa 

satisfaction dans quelque chose. 
208 Ne pas vouloir reconnaître pour sien. 
209 Être la conséquence de, s’ensuivre. 



204 
 

à tous les maux, la source du vrai 

mérite et des grandes vertus. 

Que l'âme donc s'applique sans cesse 

non à ce qui est le plus facile, mais à 

ce qui est le plus difficile ; 

1. Non à ce qui est plus savoureux, 

mais à ce qui n'a pas de saveur, de 

goût ; 

2. Non à ce qui plaît, mais à ce qui 

déplait ; 

3. Non à ce qui console, mais à ce 

qui est un sujet de désolation210 ;  

4. Non à ce qui est un repos, mais à 

ce qui donne du travail ; 

5. Non à ce qui est plus, mais à ce 

qui est moins ; 

 
210 Extrême affliction.  



205 
 

6. Non à ce qui est plus élevé et plus 

précieux, mais à ce qui est plus bas 

et de moindre prix ; 

7. Non à vouloir quelque chose, 

mais à ne rien vouloir ; 

8. Non à rechercher ce qu'il y a de 

meilleur dans les choses, mais ce 

qu'il y a de pire, et à désirer entrer 

pour l'amour du Christ dans un état 

de privation, de dépouillement total, 

un parfait détachement et une 

pauvreté absolue par rapport à tout 

ce qu'il y a en ce monde. 

Il suffit de se conformer fidèlement 

à ces pratiques pour entrer dans la 

nuit des sens. 

  Voici un ensemble de pratiques 

qui apprennent à mortifier la 



206 
 

concupiscence211 de la chair, la 

concupiscence des yeux et la 

superbe212 de la vie. trois choses 

qui occupent le monde et d'où 

procèdent toutes les autres 

tendances. 

La première consiste à travailler au 

mépris de soi et à désirer que les 

autres nous méprisent ; cette 

pratique est contre la concupiscence 

de la chair. 

  La seconde consiste à parler de soi-

même avec mépris et à travailler à ce 

que les autres en parlent de même ; 

cette pratique est contre la 

concupiscence des yeux. 

 
211 Tentation de prendre, de dominer ce 

qui s’offre à la vue. 
212 Orgueil, arrogance. 



207 
 

  La troisième consiste à avoir de bas 

sentiments de soi, à se mépriser et à 

désirer que les autres fassent de 

même ; et cette pratique est contre la 

superbe de la vie. 

  

Voici encore quelques avis qui 

s'adressent à la partie spirituelle 

et intérieure de l'âme et qui sont 

nécessaire pour arriver à l'union 

parfaite avec Dieu. 

1. Pour arriver à goûter tout, veillez 

à n'avoir goût pour rien. 

2. Pour arriver à savoir tout, veillez 

à ne rien savoir de rien. 

3. Pour arriver à posséder tout, 

veillez à ne rien posséder. 

4. Pour arriver à être tout, veillez à 

n'être rien. 



208 
 

5. Pour arriver à ce que ne goûtez 

pas, vous devez passer par ce que 

vous ne goûtez pas. 

6. Pour arriver à ce que vous ne 

savez pas, vous devez passer par où 

vous ne savez pas. 

7. Pour arriver à ce que vous ne 

possédez pas, vous devez passer par 

où vous ne possédez pas. 

8. Pour arriver à ce que vous n'êtes 

pas, vous devez passer par ce que 

vous n'êtes pas. 

 

Voici les moyens de ne pas 

empêcher cet état de mortification 

1. Quand vous vous arrêtez à 

quelque chose, vous cessez de vous 

abandonner au tout. 



209 
 

2. Car pour venir du tout au tout, il 

faut se renoncer du tout au tout. 

3. Et quand vous viendrez à avoir 

tout, il faut l'avoir sans rien vouloir.  

4. Car si vous voulez avoir quelque 

chose en tout, vous n'avez pas 

purement en Dieu votre trésor. 

C'est dans ce dénuement213 que 

l'esprit trouve sa paix et son repos. 

Comme il ne désire rien, rien d'en-

haut ne le fatigue, rien d'en-bas ne 

l'opprime214, car il est dans le centre 

de son humilité ; si au contraire il 

 
213 État d’une personne dépourvue du 

nécessaire. (Dépourvu : Qui manque de 

quelque chose.) 
214 Faire peser sur un ensemble 

d’individus une autorité tyrannique, faire 

subir les rigueurs d’une domination 

brutale. Enchaîner, soumettre, dominer. 



210 
 

désire quelque chose, c'est cela 

même qui est pour lui fatigue et 

tourment. 

  Par suite, en effet du péché originel, 

l'âme est vraiment captive215 dans ce 

corps mortel, et y est assujettie à ses 

passions et aux tendances de sa 

nature. 

  En effet, tant que nos tendances ne 

sont pas endormies par la 

mortification des sens et que les sens 

ne sont pas en paix et n'ont pas cessé 

leur guerre à l'esprit, l'âme ne 

parviendra pas à cette véritable 

liberté qui lui permettrait de jouir de 

l'union avec Dieu.  

 
215 Qui a été fait prisonnier ou réduit en 

esclavage. 



211 
 

Ainsi, tous ces exercices ne servent 

qu'à briser notre volonté. 

L'union ne consiste donc point dans 

les jouissances, dans les 

consolations, dans les sentiments 

spirituels, mais dans la mort réelle 

de la Croix au point de vue sensitif 

et spirituel, intérieur et extérieur. 

Quant aux menues tentations de 

vanité, de soupçon, de chagrin, de 

jalousie, d'envie, d'amourettes, et 

semblables tricheries qui, comme les 

mouches, viennent passer devant 

nos yeux et tantôt nous piquer sur la 

joue, tantôt sur le nez, parce qu'il est 

impossible d’être tout à fait exempt 

de leur importunité216, la meilleure 

 
216 Qui déplaît, qui dérange, qui 

incommode par des assiduités, des 



212 
 

résistance qu'on puisse leur faire, 

c'est de ne point s'en tourmenter ; car 

tout cela ne peut nuire, quoi qu'il 

puisse faire de l'ennui, pourvu que 

l'on soit bien résolu de vouloir servir 

Dieu. 

 

  

 
discours hors de propos, des demandes 

répétées, etc. 



213 
 

LES MOYENS DE 

MORTIFIER NOS 

TROIS PUISSANCES 

DE L'AME 

 

 

 

Nous arrivons maintenant à la 

mortification des trois puissance de 

l'âme ; ce qu'on appelle la nuit de 

l'esprit. 

 

  



214 
 

L'ENTENDEMENT 

(COMPREHENSION ; 

INTELLIGENCE, 

JUGEMENT, RAISON) 

 

 

Dans les objets créés ainsi que dans 

nos pensées, il n'y a rien qui puisse 

servir à l'entendement de moyen 

propre pour s'unir à Dieu.  

Tout ce à quoi l'entendement peut 

atteindre ne peut que lui créer des 

obstacles au lieu de l'aider, s'il veut 

s'y attacher. 

Notre entendement, tant qu'il est 

dans la prison du corps, n’a ni 

disposition ni capacité pour recevoir 



215 
 

la claire connaissance de Dieu, car 

cette connaissance n'est pas de la 

condition présente : il faut mourir ou 

en être privé. 

Aussi l'entendement, pour s'unir à 

Dieu, doit se dépouiller217 de toutes 

les lumières qu'il peut acquérir par 

lui-même.  

L'entendement doit, pour se préparer 

à l'union divine, être dégagée et 

purifiée de tout ce qui peut lui venir 

par les sens, dépouillé de tout ce qu'il 

pourrait connaître clairement, placé 

dans un calme profond, exempt de 

toute activité naturelle, en un mot 

établi dans la foi.  

 
217 Priver quelqu’un de ce qui lui 

appartient, le déposséder. 



216 
 

Elle est le moyen prochain et 

proportionné pour l'union de l'âme à 

Dieu, car la ressemblance qu'il y a 

entre elle et Dieu est si grande qu'il 

n'y a pas d'autre différence qu'entre 

voir Dieu et croire en Dieu. 

Telle est la vérité qu'exprimait saint 

Paul en disant : « celui qui veut s'unir 

à Dieu doit commencer par croire 

qu'il est ... 

  

  



217 
 

LA MEMOIRE 

 

 

 

Nous avons déjà montré comment 

l'entendement, première puissance 

de l'âme, doit se diriger dans toutes 

les connaissances qu'il acquiert, 

d'après les lumières de la foi. 

Pour la mémoire, il est en réalité que 

l'âme doit arriver peu à peu à 

connaître Dieu plutôt par ce qu'il 

n'est pas que par ce qu'il est : il 

s'ensuit nécessairement que, pour 

aller à lui, elle doit procéder par le 

renoncement, le détachement 

complet et absolu de toutes ses 



218 
 

connaissances naturelles et 

surnaturelles. 

  Les connaissances naturelles de la 

mémoire sont toutes celles qu'elle 

peut former des objets à l'aide des 

cinq sens corporels ; l'ouïe, la vue, 

l'odorat, le goût et le tact, ainsi que 

toutes les autres de ce genre qu'elle 

pourrait fabriquer et imaginer.  

Car l'amour avec Dieu ne saurait 

exister, tant qu’elle ne sera pas 

complètement séparée de toutes les 

formes qui ne sont pas Dieu.  

Dieu en effet, n'est pas renfermé 

dans quelque forme ou 

représentation qui se perçoit 

nettement, clairement Dieu n'a ni 

forme ni image qui puissent être 

comprises par la mémoire. 



219 
 

Si l'âme veut entrer dans cette nuit 

de la mémoire, qu'elle observe bien 

l'avis suivant : tout ce qui frappera la 

vue, l'ouïe, l'odorat, le goût et le tact, 

elle veillera à ne pas s'y attacher et a 

n'en rien conserver dans sa mémoire 

; elle s'appliquera à l'oublier tout de 

suite, et y travaillera même, s'il le 

faut, avec ce zèle que l'on met à se 

rappeler d'autres souvenirs.  

Elle ne doit laisser dans sa mémoire 

aucune connaissance ou impression 

des choses d'ici-bas, qu'elle 

considérera218 comme si elles 

n'existaient pas ; sa mémoire en sera 

absolument dégagée et libérée ; elle 

ne s'arrêtera à aucune considération, 

soit d'en-haut, soit d'en-bas ; qu'elle 

 
218 Regarder attentivement ; examiner. 



220 
 

se conduise comme si cette faculté 

de la mémoire n'existait pas. 

 Car tout ce qui est naturel est plutôt 

un obstacle qu'un secours, si l’on 

veut servir dans ce qui est surnaturel. 

 En ce qui concerne les 

connaissances surnaturelles, nous 

n’en parlerons pas ici. 

  En conclusion, l'âme doit se 

décharger de tout ce qui n 'est pas 

Dieu pour s'unir à lui ; voilà 

pourquoi la mémoire, elle aussi, doit 

se débarrasser de toutes les 

connaissances ou images afin de 

s'unir à Dieu par le moyen d'une 

espérance pure et mystérieuse.  

Toute possession, en effet, est 

opposée à l'espérance : et cette vertu, 



221 
 

dit saint Paul, a pour objet « ce que 

l’on ne possède pas ».  

Aussi, plus la mémoire se dépouille, 

et plus elle acquiert d'espérance ; par 

suite, plus elle a d'espérance, et plus 

elle est unie à Dieu.  

Car plus une âme espère en Dieu, 

plus elle obtient de lui.  

Or je le répète, son espérance grandit 

en proportion de son renoncement ; 

c’est quand elle est parfaitement 

dépouillée de tout qu'elle jouit 

parfaitement de la possession de 

Dieu et est unie à lui. 

 

  



222 
 

LA VOLONTE 
 

 

 

II ne suffit pas de purifier 

l'entendement pour l'établir dans la 

vertu de l'espérance. On n'aura rien 

fait si l'on ne purifie aussi la volonté 

pour l'établir dans la troisième vertu 

théologale, qui est la charité.  

C'est elle qui donne la vie aux 

œuvres accomplies avec foi et leur 

donne la plus haute valeur ; car sans 

cette vertu les œuvres n'ont aucun 

prix. 

Pour que l'homme spirituel arrive 

vraiment à unir sa volonté à Dieu par 

le moyen de la charité, voici ce que 



223 
 

dit Moïse : « tu aimeras le Seigneur, 

ton Dieu, de tout ton cœur, de toute 

ton âme et de toutes tes forces. »  

II prescrit, en effet, à l'homme de 

diriger vers Dieu toutes les 

puissances, toutes les tendances, 

toutes les œuvres et toutes les 

affection de son âme, afin que toutes 

ses aptitudes219 et toutes ses forces 

ne servent qu'à cette fin.  

La force de l'âme se trouve dans ses 

puissances, dans ses passions et dans 

ses tendances, qui toutes sont 

gouvernées par la volonté.  

Or, quand la volonté les détourne de 

ce qui n’est pas Dieu et les dirige 

vers Dieu, elle garde alors la force de 

 
219 Capacités. 



224 
 

son âme pour lui ; c'est ainsi qu'elle 

parvient à aimer Dieu de toutes ses 

forces.  

Pour que l'âme atteigne ce but, nous 

nous occuperons ici de purifier la 

volonté de toutes ses affections 

désordonnées, qui sont la source 

d'où précèdent ses tendances, ses 

attaches et ses œuvres désordonnées, 

et d'où vient également qu'elle ne 

garde pas toute sa force pour Dieu. 

Ces affections220 ou passions sont au 

nombre de quatre, à savoir : la joie, 

l'espérance, la douleur et la crainte.  

Quand on les applique à Dieu par un 

exercice raisonnable, de telle sorte 

 
220 Attachement tendre, constant, durable 

pour une personne. 



225 
 

que l'âme ne se réjouisse que de ce 

qui intéresse purement l'honneur et 

la gloire de Dieu, ne mette qu'en lui 

son espérance, ne s'afflige que de ce 

qui le blesse, ne craigne que lui, il est 

clair que l'on dispose et que l'on 

garde toutes les forces de l'âme et 

toute son habileté pour Dieu.  

Au contraire, plus l'âme se réjouirait 

en quelque autre chose, et moins de 

force elle conserverait pour mettre 

sa joie en Dieu ; plus elle mettrait sa 

confiance dans quelque chose de 

créé, moins elle en mettrait en Dieu 

: et ainsi des autres passions. 

Ces quatre passions règnent d'autant 

plus dans l'âme et lui font d'autant 

plus la guerre, que la volonté est 



226 
 

moins forte au service de Dieu et 

plus dépendante des créatures.  

Alors, en effet, elle se réjouit très 

facilement de choses qui ne méritent 

point la joie ; elle espère ce qui ne lui 

procure aucun avantage : elle se 

désole de ce qui peut-être devrait la 

réjouir, et elle craint quand il n'y a 

rien à redouter. 

Ces passions donnent naissance à 

tous les vices et à tous les obstacles, 

je veux dire, aux imperfections, 

quand elles ne sont pas tenues sous 

le frein ; mais elles engendrent aussi 

toutes les vertus quand elles sont 

bien dirigées et gouvernées. 

Il faut savoir, en outre, que si l’une 

d'elles est bien dirigée et soumise au 



227 
 

joug221 de la raison, toutes les autres 

la suivront dans la même mesure. 

Si, en effet, la volonté se réjouit 

d'une chose, c'est dans la même 

proportion qu'elle va l'espérer, ou 

qu'elle va éprouver de la douleur ou 

de la crainte par rapport à cet objet.  

Dans la mesure, au contraire, où sa 

joie diminue, elle perd aussi la 

douleur, la crainte ou l'espérance. 

En conclusion, toutes les forces de 

l'âme, toutes ses tendances et toutes 

ses puissances, étant dégagées de 

toutes les choses créées, concentrent 

uniquement au service de Dieu leur 

effort et leur activité.  

 
221 Contrainte de la servitude, de la 

sujétion.  



228 
 

De la sorte, l'âme sort d'elle-même et 

de toutes les créatures pour arriver à 

la douce et savoureuse union 

d'amour de Dieu. 

 

  



229 
 

CONCLUSION 

 

 

 

Jésus, ce Pont qui relie la terre au 

Ciel nous montre la volonté divine à 

travers les tables de la Loi, les 

commandements de l'Eglise et la 

pratique des vertus. 

Tout le monde peut tendre vers la 

perfection. Il ne faut pas avoir fait de 

longues et pénibles études pour se 

dire chrétien.  

Afin d'apprendre, il faut 

désapprendre222, afin de connaître, il 

faut s'oublier, afin d'aimer, il faut se 

 
222 Oublier ce qu’on avait appris. 



230 
 

haïr. Il est important de faire toutes 

nos actions, de pratiquer les vertus 

parce que cela fait plaisir à Dieu, 

parce qu'il nous a demandé de faire 

ainsi, parce que nous l'aimons. 

Inutile de s'arrêter ou de culpabiliser 

plus que nécessaire après avoir fait 

une mauvaise action ou avoir eu une 

pensée déplacée.  

La miséricorde de Dieu est plus 

grande que nos péchés ; ne l'oublions 

pas. 

En fin, quelle joie de posséder cette 

paix divine. 

 

 

*  *  * 



231 
 

ANNEXES 

 

 

 

L’amour-propre engendre l’orgueil, 

et c’est lui qui nous prive de la 

raison. 

 

 

 

 

 


