Supporte
aujourd’hui
mon ame,
songe que
demain, peut-
étre, tu la

perdras

Stéphane Darbé






Table des matieres

EPILOGUE 6

L'HISTOIRE DU MONDE 9

UN PONT QUI RELIE LA TERRE AU CIEL____15

LA VOLONTE DIVINE 16

LES DIX COMMANDEMENTS. 52

LES PRINCIPAUX COMMANDEMENTS DE
L'EGLISE. 54

LA VOLONTE, CAUSE DE LA SOUFFRANCE.56

LES VERTUS 63

CONNAISSANCE DE DIEU CONNAISSANCE
DE SOI 64

L'HUMILITE 67




LA PATIENCE 71

LA DOUCEUR 74
LA PAUVRETE D'ESPRIT 77
L'OBEISSANCE 78
LA SIMPLICITE 83
LA PRUDENCE 87
L'ESPERANCE &9
LA CHARITE 90
LA FIDELITE 97

LA FIDELITE DANS LES GRANDES ET

PETITES CHOSES 99
LA CHASTETE 103
LE JEUNE 104
LE JUGEMENT 106
LA PERSEVERANCE 114

LES BARRIERES DE I’AMOUR-PROPRE __ 120

LES DESIRS 129




4

LA PROVIDENCE 137

POURQUOI TANT DE SOUFFRANCES ? 148

LES DEUX PARTIES DE L'AME 179
LES TROIS PUISSANCES DE L'AME 188
L'UNION A DIEU 190

LES MOYENS DE MORTIFIER NOS TROIS
PUISSANCES DE L'AME 213

L'ENTENDEMENT (COMPREHENSION ;
INTELLIGENCE, JUGEMENT, RAISON) 214

LA MEMOIRE 217
LA VOLONTE 222
CONCLUSION 229

ANNEXES 231




La mission de [’'amour
est de reunir



EPILOGUE

Nous voici déja au 21¢ siécle, et ou
s'en va le monde ? Les croyants se
font de plus en plus rares, les gens
n'ont plus de valeurs! ; ils se posent
des questions sur le sens des choses
sans trouver de réponse. Mais,
cherchent-ils bien dans la bonne
direction ?

Seulement, me direz-vous, a quoi
bon faire des efforts, a quoi bon
essayer de grandir en esprit et se

! Valeur se dit figurément du Prix que
I’on attache a une chose intellectuelle ou
morale.



perfectionner si, a la fin de sa vie, le
corps de 'homme devient poussiere
et son esprit disparait a jamais ?

Amis, prenez garde ! Cherchez et
vous verrez qu'il n'en est pas ainsi, et
que nous sommes, depuis notre
naissance, entrés dans cette vie de
I'ame qui n'a pas de fin. Qu'on le
veuille ou non, on ne peut 1'éviter.

Alors, redressons-nous et montrons
a Dieu que nous sommes créés a son
image et ressemblance.

L’expérience m'a appris qu'on ne
s'unit pas a Dieu par la connaissance,
mais bien par la pratique des vertus,
qui nous conduisent a I'amour final
et éternel. Et le premier €¢lan pour
arriver a cet amour de Dieu est de



vouloir. Car aimer, c'est avant tout
vouloir aimer...

Bien sir, vous me direz : ce n'est pas
st simple. Eh bien, sachez encore
qu'un chrétien n'est pas une personne
parfaite, mais qui prétend de se
perfectionner.

Mais, cette perfection, cette volonté
de Dieu qu'il veut que je fasse,
qu'est-elle 7 Comment doit €tre I'état
de I'ame sur ce chemin ?

C'est a ces questions que j'essaie de
répondre a travers ce livre afin que
vous connaissiez et compreniez la
Vérite.



L'HISTOIRE DU
MONDE

Au commencement, Dieu créa le
monde. Puis, 1l dit : « faisons
I'homme a notre image, selon notre
ressemblance ».

Ensuite, Dieu planta un jardin en
Eden et y plaga I'homme pour le
cultiver et le garder. Dieu lui dit : «
tu peux manger du fruit de tous les
arbres ; mais le fruit de l'arbre de la
connaissance du bien et du mal, tu
n'en mangeras pas, car le jour ou tu
en  mangerais, tu  mourrais
certainement ».



10

Apres cela, Dieu créa la femme, et
celle-ci, tentée par le serpent,
proposa a I'homme de manger du
fruit de l'arbre interdit. Tous deux y
gouterent et leurs yeux s'ouvrirent.

C'est ainsi que tout le mal fut fait et
que l'homme et la femme furent
expulsés du jardin d'Eden.

La wvérit¢ est que Dieu a créé
l'homme a son 1image et
ressemblance, comme je t'ai dit plus
haut, afin qu'l ait la vie éternelle et
qu'il puisse goliter son éternelle
douceur et sa Bonté.

Mais le peche et la désobéissance
d'Adam ont coupé la route qui mene
au ciel et la porte de la miséricorde



11

de Dieu. En transgressant’ ses
ordres, lI'homme mérita la mort
¢ternelle pour son ame et pour son
corps.

Par la résistance qu'il lui opposa, il
tomba en guerre contre sa clémence®
et nous devinmes ses ennemis. Il
n'était pas un seul homme, malgre
toutes ses  justices, capable
d'atteindre la vie éternelle.

Mais bien plus tard, la Bonté de Dieu
voulu refaire la route que le péché de

2 Manquer, déroger a une régle, a une
obligation, a une loi morale.

8 En parlant de ceux qui détiennent
I’autorité souveraine, disposition qui
consiste a pardonner les offenses ou a
modérer les chatiments.



12

I'homme avait coupée et voulait
nous faire parvenir a la vie éternelle.

Seulement, 'homme était insuffisant
a expier” la faute. Il fallait donc l'unir
a I''mmensité de la nature de Dieu.

Ainsi il ¢tait nécessaire que la nature
humaine souffrit la peine et que la
nature divine agréat® le sacrifice que
le Fils de Dieu offrait pour nous, afin
de dissiper® la mort et de nous
donner la vie.

C'est donc ainsi que Dieu nous
donna un meédiateur, son Fils unique,

4 Réparer une faute en subissant ou en
acceptant une peine ou une pénitence.

® Accueillir favorablement, trouver a son
gré, accepter.

® Désagréger, disperser, faire s’évanouir.



13

Jésus, qui s'entremit’ entre nous et
Dieu et porta tous nos péchés sur ses
¢paules.

Comme nous avons dit, afin de
remédier a tant de maux, Dieu nous
a donné son Fils et en a fait un Pont
pour que le genre humain ne se noie
plus dans cette ténébreuse vie que
tous doivent traverser.

En résumé, la grandeur de Dieu s'est
humiliée jusqu'a la terre de notre
humanité et qu'ayant uni l'une a
l'autre, elle en a fait un Pont pour

rétablir la voie qui relie la terre au
Ciel.

Pourquoi s'est-elle faite une voie ?
Pour que nous venions jouir en

" Servir d’intermédiaire.



14

vérité avec la nature angelique. Mais
il ne serait pas suffisant pour nous
d'avoir la vie, grace a son Fils qui
s'est fait Pont, si nous ne voulons
nous-mémes l'emprunter.



15

UN PONT QUI RELIE
LA TERRE AU CIEL

Durant sa vie parmi nous, ici-bas, il
y a plus de deux mille ans, Jésus
nous enseigna le moyen d'atteindre
la perfection qui est I'union a Dieu et
par la comment faire sa volonté, ce
qu'on peut faire pour lui étre
agreable et enfin goliter au bonheur
des Elus, il dit : « je suis la voie, la
vérité et la vie. Qui passe par moi ne
cheminera pas dans les téncbres,
mais dans la lumiere ».



16

LA VOLONTE DIVINE

Tu vas me demander qu'elle est la
volonté de Dieu ? Eh bien, avant
tout, 1l faut que tu saches que la
détermination a suivre la volonté de
Dieu en toutes choses sans exception
est contenue dans ['Oraison
Dominicale, c'est-a-dire le Notre
Pere, en ces paroles que nous disons
chaque jour : que ta volonté soit faite
sur la terre comme au Ciel.

Au Ciel, il n'y a nulle résistance a la
volonté divine, tout lui est soumis et
obé¢issant ; ainsi, nous disons qu'il
puisse arriver et nous promettons a



17

Notre Seigneur de faire, en n'y
apportant jamais aucune résistance.

Pour quiconque nait, la vie ne peut
passer sans peines, corporelles ou
spirituelles.

Les corporelles, les serviteurs de
Dieu les souffrent I'esprit libre. Cela
veut dire qu'ils ne ressentent aucune
peine de leur souffrance, puisqu'ils
ont accordé leur volonté a la sienne ;
or, c'est préciseément la volonté qui
est cette chose qui fait souffrir
I'homme.

Aussi, ils souffrent corporellement
mais non spirituellement puisque
leur volonté sensible est morte, et
que c'est elle qui tourmente et afflige
I'esprit.



18

La volont¢ éteinte, la souffrance 1'est
aussi, et ils supportent tout avec
respect, tenant les tourments pour
une grace, ne désirant que ce que
Dieu désire. Ce n'est pas ne pas
vouloir pour ne pas souffrir : c'est ne
pas vouloir afin de souffrir
corporellement avec respect et
finalement voir non pas le néant
mais la vie. Ce n'est pas recherche de
I’an¢antissement de la volonté mais
métamorphose® de la volonté en
amour, non pas la recherche de la
mort absolue, mais la vie absolue.

Dans un sens un peu différent : «
patir pour Dieu est la nourriture de

8 Changer I’apparence extérieure ou le
caractere de quelqu’un.



19

I'amour sur terre, comme jouir de lui
I'est au Ciel. »

Si pour éprouver leur vertu, Dieu
permet que les hommes soient tentes
par les démons, leur volonté bien
affermie® en lui, ceux-1a savent bien
leur résister en s’humiliant en se
jugeant indignes'® de la paix et de la
quiétude!! d'esprit mais dignes de ce
tourment.

C'est pourquoi ils passent, remplis
de joie et de connaissance, sans
¢prouver aucune affliction. Si leurs
tourments leur viennent d'autres

® Rendre plus assuré, plus fort, plus
durable, plus résistant.

19 Qui n’est pas digne d’une chose, qui ne
la mérite pas.

11 Qui n’est pas digne d’une chose, qui ne
la mérite pas.



20

hommes, de la maladie, de Ila
pauvreté, des revers'?, de la mort de
leurs enfants ou de tout autre
personne particuliecrement aimeée, ils
les supportent a la lumiére®® de la
raison et de la foi. Ceux-la ne voient
que Dieu, souveraine'® bonté qui ne
peut vouloir que le bien et qui pour
leur bien leur concéde!® ces
épreuves, par amour et non par
haine.

Des qu'ils ont vu cet amour en Dieu
et qu'en regardant en eux-mémes ils

12 Retournement d’une  situation

favorable, malheur, coup du sort.

13 Ce qui illumine I’Ame.

14 Qui, en son genre, est au plus haut
degre, supréme

> Dans une discussion, accorder ce qui
¢tait d’abord contesté ; admettre.



21

viennent a connaitre leurs défauts,
ils voient avec la lumiere de la foi
que le bien doit €tre récompensé et
la faute punie.

La moindre faute, ils la voient
passible d'un chatiment infini,
puisqu'elle est commise contre Dieu,
bien infini. Ils considérent!® donc
comme une grace que Dieu les
chatie pendant cette vie, pendant ce
temps fini.

C'est ainsi qu'ils s'acquittent!’ de
leurs péchés, par le regret, qu'ils

16 Examiner quelque chose avec une
attention soutenue avant d’agir, de
prendre une décision.

17 Qui est libéré d’une dette, d’une
obligation juridique ; qui ne doit plus rien.



22

acquiérent’® des mérites par leur
parfaite patience et que leurs
souffrances sont récompensées par
un bien infini.

IIs connaissent enfin que toute
souffrance en cette vie est bien petite
a cause de la petitesse du temps. Le
temps est une pointe d'aiguille, rien
de plus. Le temps est-il pass¢ ? La
souffrance est passée. Tu vois donc
qu'elle est bien petite.

Thérese d'Avila nous dit : « ce que le
Seigneur attend de nous aujourd'hui,
c'est que mnous acceptions, a
I'exemple du Dieu fait homme, dans
un esprit de joyeuse acceptation, les

18 Obtenir par son action, ses soins, ses
efforts.



23

devoirs, les joies et les peines de la
condition humaine ».

La volonté de Dieu peut s'entendre
de deux facons : il y a la volonté
signifiée!® et la volonté de son bon
plaisir.

La volonté signifiée est distinguée
en  quatre  parties ; ses
Commandements, ses conseils, les
commandements de I'Eglise et les
inspirations?. Aux
Commandements de Dieu et de son
Eglise il faut nécessairement que

19 Notifier, faire connaitre, exprimer une
décision, une volonté, un sentiment par
des signes ¢évidents, des paroles
expresses.

20 Souffle divin qui anime ’esprit d’une
sorte de transport et pousse a quelque
action, suggere quelque discours.



24

chacun se soumette?! a 1'obéissance,
parce qu'en cela la volonté de Dieu
est absolue??, voulant que nous
obéissions si nous voulons étre
sauves.

Les conseils, 1l veut bien que nous
les observions, mais non pas d'une
volonté absolue, ainsi seulement par
maniere de désir ; et pour cela nous
ne perdons pas la charité, nous ne
nous séparons pas de Dieu pour
n'avoir pas le courage

21 Cesser de résister ou de s’opposer ;
obéir a quelqu’un.

22 Qui ne comporte, qui n’admet aucune
condition.



25

d'entreprendre®® l'observance® des

conselils.

Mais nous avons dit que Dieu
signifie®® encore sa volonté aux
inspirations ; c'est vrai, pourtant il ne
veut pas que nous discernions®® de
nous-mémes Ssi ce qui nous est
inspir¢ est sa volonté, ni moins qu'a
tort et a travers nous suivions ces
inspirations.

23 Commencer a exécuter ce qu’on a
décidé d’accomplir

24 Respect de ce que prescrit une loi, un
précepte religieux.

25 Notifier, faire connaitre, exprimer une
décision, une volonté, un sentiment par
des signes ¢évidents, des paroles
expresses.

6 Distinguer, différencier une chose
d’une autre en les comparant.



26

Il ne veut pas non plus que nous
attendions que lui-méme nous
manifeste?’ ses volontés ou qu'il
nous envoie des anges pour nous
enseigner ; mais sa volonté est que
nous recourions®®, aux choses
douteuses et d'importance, a ceux
qu'il a établis sur nous pour nous
conduire, et que nous demeurions
totalement soumis a leurs conseils et
a leurs opinions?® en ce qui regarde
la perfection de nos ames.

2! En parlant de la maniére dont Dieu se
rend visible, se rend sensible aux
hommes.

28 Demander a quelqu’un son concours,
son aide, son appui, faire appel a lui.

29 Sentiment, idée, point de vue;
jugement que 1’on porte, sans que I’esprit
le tienne pour assuré, sur une question
donng¢e.



27

Voila donc en quoi Dieu manifeste
ses volonte€s et que nous appelons la
volont¢ signifiée.

Il y a de plus, la volonté du bon
plaisir de Dieu, que nous devons
regarder en tous les événements, je
veux dire en tout ce qui nous arrive :
soit en la maladie, en la mort, en
I'affliction, en la consolation, bref,
en toutes choses qui ne sont point
prévues.

Et a cette volont¢ de Dieu, nous
devons toujours étre préts a nous
soumettre en toutes circonstances®,
aux choses agréables comme aux
désagréables, en l'affliction comme
en la consolation, en la mort comme
en la vie, et en tout ce qui n'est point

%0 Situation présente.



28

manifestement3! contre la volonté de
Dieu signifiée, car celle-la passe
avant.

Maintenant pouvons-nous trouver la
volont¢ de Dieu ou la suivre en
faisant la volonté des personnes qui

nous sont supérieures ou inférieures
(?

Pour répondre a cette question, il
faut que je te dise ce que j'ai trouvé
dans la vie du grand saint Anselme,
ou il est dit que durant tout le temps
qu'il fut Prieur®? et Abbé de son
Monastere, 1l fut extrémement aimé

31 D’une maniére évidente, visible,

indubitable.

8 Celui, celle qui dirige certains
monastéres d’hommes ou de femmes,
appelés prieurées.



29

de tous, parce qu'il était fort
complaisant®®, se laissant plier a la
volonté de tous, non seulement des
Religieux, mais méme des étrangers.

Si on venait lui dire : Mon Pére,
votre révérence® devrait prendre un
peu de bouillon chaud, il vous ferait
grand bien a I'estomac ; tout soudain,
il le prenait : je le veux bien, mon
fils, disait-il.

Apres, un autre venait qui lui disait
: 0 mon Pere, cela vous fera mal,

3 Disposé a montrer de I’indulgence, de
I’amabilité ; prompt a rendre service.

3 Mouvement du corps par lequel on
salue de  facon  solenneclle et
cérémonicuse, en s’inclinant ou en
fléchissant les genoux.



30

vous ne devriez pas le prendre ; et
tout soudain il le quittait.

Ainsi 1l se soumettait, en tout ce qui
n'était point manifestement contre la
volont¢ de Dieu qui lui eétait
signifiée, a celle de ses Freres,
lesquels bien souvent sans doute
suivaient  leurs  inclinations®
naturelles ou habituelles, mais
encore plus particuliecrement les
séculiers®® qui le faisaient aussi
tourner a toutes mains, selon leurs
volontés.

% Mouvement de ’ame qui entraine vers
quelque chose.

% Se dit d’un clerc qui vit dans le siécle et
participe aux affaires du monde, par
opposition a Régulier. (Clerc : Celui qui
est entré dans I’état ecclésiastique (par
opposition a Laic)).



Saint Anselme

31



32

Or, cette grande souplesse®” et
condescendance®® du saint n'était pas
approuvée de tous, bien qu'il fit fort
aime de tous ; un jour, il y eut de ses
Freres qui voulurent lui remontrer
que cela n'était pas bien selon leur
jugement.

Etant venus a lui, 1ls commenceérent
a dire : vraiment, mon Peére, vous
¢tes honorés et aimé de chacun de
nous autres qui sommes sous votre
charge ; mais il faut que l'on vous
dise qu'il nous semble que vous Etes

87 Qualité d’une personne qui se montre
flexible dans ses principes, ses opinions,
dans [D’application des regles ; grande
faculté d’adaptation.

38 Complaisance par laquelle on consent a
se mettre a la portée d’un inférieur.



33

trop facile, condescendant et souple
a la volonté de tout le monde.

Il semble que vous devriez faire plier
ceux qui sont sous votre volonté, et
non pas ainsi que vous faites, vous
soumettant a tous.

O mes enfants, dit le grand saint
Anselme, vous ne savez peut-étre
pas a quelle intention®® je le fais.

Sachez, mes Freéres, que me
ressouvenant que Notre Seigneur a
commandé que nous faisions a notre
prochain ce que nous voudrions qu'il
nous fasse, m'en ressouvenant, dis-
je, je ne peux faire autrement ; car je

3 Ce que se propose celui qui agit.
Mouvement de la volonté tendant a
quelque fin, disposition de 1’esprit par
laquelle on forme un dessein.



34

voudrais que Dieu fasse ma volontg,
et partant je fais volontiers*® celle de
mes Freres et de mes prochains, afin
qu'il lui plaise a ce bon Dieu de faire
quelquefois la mienne.

De plus, a part sa volonté signifiée,
je ne peux connaitre la volonté de
Dieu, je veux dire la volonté du bon
plaisir, que par la voix de mon
prochain ; car Dieu ne me parle
point, moins encore m'envoie-t-il
des anges pour me déclarer ce que
c'est que son bon plaisir.

Les pierres, ni les animaux, ni les
arbres, ni les plantes ne parlent point
; 11 n'y a que I'homme donc qui
puisse me manifester la volonté de

%0 De bonne volonté, de bon gré, de bon
coeur.



35

mon Dieu, et partant je m'attache a
cela tant que je puis.

Dieu me recommande la charité
envers le prochain ; c'est une grande
charité de se conserver*' en l'union
les uns avec les autres, et je ne trouve
point de meilleur moyen*? que d'étre
fort doux et condescendant.

La douce et humble condescendance
doit toujours surnager®® en toutes
nos actions.

41 Maintenir dans un certain état.

42 Ce qui sert pour parvenir a une fin.

43 Subsister, se maintenir quand le reste
disparait.



36

Mais la principale considération®
est de croire que Dieu me manifeste
ses volontés par celles de mes
Freres, et partant j'obéis a Dieu
toutes les fois que je leur
condescends en quelque chose.

Outre cela, Notre Seigneur n'a-t-il
pas dit que si nous ne sommes faits
comme un petit enfant, nous
n'entrerons point au Royaume des
Cieux ?

Ne vous €tonnez donc point si je suis
souple et facile a condescendre
comme un enfant, puisque, en cela,
je ne fais que ce qui m'a été ordonné
par mon Sauveur.

4 Examiner quelque chose avec une
attention soutenue avant d’agir, de
prendre une décision.



37

Il n'y a pas grand intérét* que j'aille
me coucher ou que je demeure leve,
que je prenne un bouillon ou que je
le laisse, que j'aille Ia ou que je
demeure ainsi ; mais il y aurait bien
de l'imperfection a ne pas me
soumettre en cela.

Voyez-vous, le grand saint Anselme
se soumet en tout ce qui n'est point
contre les Commandements de Dieu
et de la sainte Eglise, ou contre ses
Regles, car l'obéissance marche
toujours devant.

Le glorieux saint Paul, apres avoir
dit que rien ne le séparera de la
charité de Dieu, ni la mort, ni la vie,
non pas méme les Anges, ni tout

4 Ce qui importe ou ce qui convient a
’utilité d’une personne



38

l'enfer s'il se bandait*® contre lui n'en
aurait pas le pouvoir : je ne sais point
de plus grande finesse?’, dit-il, que
de me rendre tout a tous, rire avec les
riants, pleurer avec ceux qui
pleurent, boire avec ceux qui
boivent, enfin se rendre un avec
chacun.

%6 Entourer d’une bande.
47 Qualité de ce qui est composé des
¢léments les plus choisis, de ce qui est
d’une qualit¢ supérieure et dont Ia
délicatesse flatte les sens.



39

Saint Paul

Ce que je dis qu'il faut pleurer avec
ceux qui pleurent ne doit pas
s'entendre avec ceux qui pleurent de
tendreté*®® sur eux-mémes, car il ne

8 Qualité de ce qui est tendre ; il ne se dit
qu’au sens moral de la Sensibilit¢ a



40

le faut pas ; non plus qu'il ne faudrait
pas s'enivrer avec ceux qui le font,
car si je dois boire quand quelqu'un
me témoigne* de le désirer fort bien,
regardant la volonté de Dieu en cela,
je ne dois pourtant pas excéder™® les
termes®? de la modestie®? et de la
sobriété>3,

I’amitié, a I’amour, aux affections de la
nature.

49 Faire connaitre ce qu’on sait, ce qu’on
sent, ce qu’on a dans la pensée.

% Aller au-deld d’une limite ou d’une
norme.

°1 Borne, limite ou s arréte quelque chose.
52 Retenue, modération d’une personne
qui ne donne dans aucun exces

% Qualité d’une personne qui boit et
mange sans exces. Retenue, modération.



41

Mais, me diras-tu, dois-je penser que
Dieu ait inspiré cet homme de me
présenter a boire ?

Non pas, mais bien de
condescendre® a sa volonté en
buvant : la volonté¢ de Dieu est que
je boive, encore que ce n'est pas sa
volonté que l'on m'ait présenté a
boire.

Saint Pacome faisant un jour des
nattes®, il y eut un enfant (car il
recevait en ce temps-la des enfants
pour les ¢lever en la religion), ce
pauvre petit donc, regardant

%  (Consentir avec bienveillance.

(Condescendre : Donner son accord, son
adhésion a ; ne pas s’opposer a.)

* Tissu de paille, de jonc, de roseau, fait
ordinairement de brins ou de cordons
entrelacés trois par trois.



42

comment faisait le saint, lu1 dit : 6
mon Pe¢re, vous ne faites pas bien ;
ce n'est pas ainsi qu'il faut faire.

Le grand saint, quoiqu'il faisait bien
ses nattes, il se leva néanmoins®®
tout promptement et s'en alla
s'asseoir proche de l'enfant, lequel
lui montra comment il entendait qu'il
fallait faire.

Il y eut quelques-uns des religieux
qui lui dirent : mon Pere, vous faites
deux maux en condescendant a la
volonté de cet enfant, car vous
I'exposez au danger d'avoir de la
vanité® et l'autre est que vous

% Malgré cela.

" 11 signifie aussi Amour-propre frivole,
désir de paraitre et de se faire louer,
complaisance en soi-méme.



43

gatez®® votre natte, car elle était
mieux ainsi que vous faisiez.

A quoi le bienheureux Pére répondit
: 0 mes Freres, si Dieu permet que
I'enfant ait de la vanité, peut-étre
qu'en récompense il me donnera de
I'humilité ; et quand il m'en aura
donné, j'en pourrai par aprés en
donner a cet enfant. Il n'y a pas grand
danger de passer ainsi ou ainsi les
joncs® pour faire des nattes ; mais il
y aurait un grand danger si nous
n'avions pas a coeur cette parole tant
célebre de Notre Seigneur : si vous

% Mettre en mauvais état, endommager,
détériorer, abimer.

% Plante herbacée de la famille des
Joncacées, a la tige et aux feuilles longues
et flexibles, qui croit ordinairement au
bord de I’eau ou dans les marais.



44

n'étes fait comme un petit enfant en
simplicité¢, humilité et souplesse,
vous n'aurez point de part au
Royaume de mon Peére.

Oh ! Que c'est un grand bien d'étre
ainsi pliables et faciles a €tre tournés
a toute main !



Saint Pacome

45




46

Non seulement les saints nous ont
enseigné cette pratique de la
soumission®® de notre volonté, mais
aussi Notre-Seigneur méme, tant par
exemples que par paroles.

Le conseil de 1'abnégation®® de soi-
méme, qu'est-ce autre chose sinon
renoncer a toute occasion® & sa
propre volonté, a son jugement
particulier, pour suivre la volonte de
Dieu, et se soumettre a tous et en
toutes choses, excepteé toujours ce en

% Fait de respecter, de suivre une régle,
une obligation, de se conformer a une
chose.

61 Renoncement, sacrifice volontaire.

62 Rencontre, concours fortuit de
circonstances qui arrive a propos et
favorise une action, une entreprise, un
dessein.



47

quoi l'on offenserait Dieu en le
faisant ?

Mais tu me dis : je vois clairement
que ce que l'on veut que je fasse
proceéde® d'une volonté humaine et
d'une inclination naturelle ou
habituelle, ou méme par passion.

Non sans doute, Dieu ne lui a pas
inspiré cela, mais oui bien a vous de
le faire, et y manquant, vous
contreviendrez® a la
détermination® que vous avez faite
d'obéir a la volonte¢ de Dieu en toutes

choses, et par conséquent au soin

%3 Tirer son origine de ; provenir, résulter
de.

64 Manquer, déroger a une régle, a une
obligation, a une loi morale.

65 Fermeté et constance dans I’exécution
de ce qu’on a arrété.



48

que vous devez avoir de votre
perfection.

Il faut donc se soumettre toujours a
faire tout ce que l'on veut de nous
pour faire la volonté de Dieu, pourvu
que ce ne soit point contre sa volonté
qui nous est signifiée® aux quatre
facons que j'ai dit.

O mon Dieu ! C'est ici ou sa divine
Bont¢ veut nous faire gagner le prix
de la soumission ; car si nous voyons
toujours qu'on a raison de nous
commander ou de nous prier de faire
une telle chose, nous n'aurions pas
grand mérité en la faisant, ni grande

% Notifier, faire connaitre, exprimer une
décision, une volonté, un sentiment par
des signes ¢évidents, des paroles
expresses.



49

répugnance®’, parce que sans doute
toute notre ame  accepterait
volontiers a cela ; mais quand ces
raisons nous sont cachées, notre
volont¢ répugne.

Il faut surmonter le tout, pour
qu'avec une simplicité¢ enfantine, on
se mette en besogne sans tant de
discours ni de raisons : je sais que la
volont¢ de Dieu est que je fasse
plutot la volont¢ de mon prochain
que la mienne, et partant je me mets
en la pratique sans tant de regards, si
c'est la volonté de Dieu que je me
soumette a faire ce qui procede de
passion, d'inclination ou bien d'un

67 Sensation de rejet et d’écceurement
I’égard de quelqu’un ou de quelque chose.



50

vral mouvement de raison et
d'inspiration.

Pour les petites choses il faut
marcher en simplicité ; car quelle
apparence y aurait-il de faire une
heure de méditation pour connaitre
si c'est la volonté de Dieu que je
mange un bouillon ou que je ne le
mange pas, que je boive quand on
m'en prie ou que je m'en abstienne
par pénitence ou sobriété, et
semblables petites choses qui ne
sont nullement digne de
considération, et principalement si je
vois que je contenterai tant soit peu
le prochain en les faisant pour peu
que ce soit.

On doit ainst condescendre a la
volonté de tout un chacun, qui sont



51

les lieutenants de Dieu, méme s'il
arrive qu'ils aient des inclinations ou
naturelles ou habituelles, voire
méme des passions, par le
mouvement desquelles ils
commandent, 1l ne faut nullement
s'en étonner, car i1ls sont hommes
comme les autres, et par conséquent
sujets a avoir des inclinations et des
passions ; et bien qu'il ne soit pas
permis de faire ce jugement que ce
qu'ils nous commandent part de la
passion, néanmoins, encore que
nous connaissions que cela soit, il ne
faudrait pas laisser d'obéir tout
doucement et amoureusement, et se
soumettre avec humilit¢ a la
correction.



52

LES DIX
COMMANDEMENTS.

1. Un seul Dieu tu adoreras, et
aimeras parfaitement.

2. Son saint nom tu respecteras,
fuyant blaspheme et faux serment

3. Le jour du Seigneur garderas, en
servant Dieu dévotement.

4. Tes pere et mere honoreras, tes
supérieurs pareillement.

5. Meurtres et scandales éviteras,

haine et colére mémement.



53

6. La pureté observeras, en tes actes
soigneusement.

7. Le bien d'autrui tu ne prendras, ni
retiendras injustement.

8. La médisance (mentir pour nuire
a quelqu'un et le mensonge
¢galement.)

9. En pensé¢es, deésirs, veilleras a
rester pur entierement.

10.Bien d'autrui ne convoiteras,

pour l'avoir malhonnétement.



54

LES PRINCIPAUX
COMMANDEMENTS
DE L'EGLISE.

1. Les dimanches Messe entendras

et les Fétes pareillement.

2. Tous tes péchés confesseras a tous

le moins une fois I’an.

3. Ton Créateur tu recevras au moins

a Paques humblement.

4. Les Fétes tu sanctifieras qui te

sont de commandement.



55

5. Le jeline prescrit garderas et 1

'abstinence ¢galement.

Les fideles ont encore 1'obligation de

subvenir®®, chacun selon ses
capacites, aux nécessités materielles

de I'Eglise.

68 Pourvoir aux besoins matériels ou
financiers d’un individu, d’un groupe, lui
fournir ce qui lui est nécessaire.



56

LA VOLONTE, CAUSE
DE LA SOUFFRANCE.

Sans doute, ce serait une curiosité de
vouloir savoir si c'est la volonté de
Dieu que tu manges ; il est bien vrai
que nous devons savoir que ce que
nous faisons contre les
Commandements c'est contre sa
volonté, mais aux autres choses qui
arrivent, nous ne devons pas
examiner si c'est sa volonté ou non.
Il faut mettre notre coeur en Dieu, et
n'écouter point les pensées qui en
peuvent venir.



57

Je t'ai dit que la volonté seule est
cause de la souffrance de I'homme,
mais puisque les serviteurs de Dieu
sont deépouillés de la leur et revétus
de la sienne, ils ne sauraient
¢prouver aucune affliction.

IIs sont completement rassasiés
puisque sa grace remplit leur ame...
Ceux qui ne possedent pas Dieu,
posséderaient-ils le monde entier, ils
ne peuvent pas €étre rassasiés. (Rien
ne peut rassasier 1'ame sinon Dieu
car lui est plus grand qu'elle et elle
est plus grande que toutes les choses
créées. Car ce que Dieu créa, il le
créa pour le service de I'homme et
I'homme il le créa pour lui. Si nous
possédions les choses comme si
elles étaient notres nous serions des
voleurs. Vous devez donc les rendre



58

quand Dieu créateur et donateur de
toute chose, nous le réclame.)

Pourtant, ces malheureux qui vivent
dans un tel aveuglement sont
perpétuellement essoufflés et ne se
rassasient jamais. Ils désirent ce
qu'ils ne peuvent obtenir, parce qu'ils
ne le demandent pas a Dieu qui, seul,
peut les rassasier.

Veux-tu que je te dise pourquoi ils
sont dans la peine ? Tu sais que
I'amour est toujours une cause de
souffrance, quand on vient a perdre
ce 4 quoi on s'est identifié®®. Ceux-
la, par leur amour, se sont, et de

%9 Reconnaitre, déclarer que des étres, des
choses ne font qu’un, ou sont
rigoureusement semblables.



59

diverses manieres, identifiés avec la
terre. Aussi sont-1ls devenus terre.

Les uns ne font plus qu'un avec les
richesses, les autres avec leur
situation, celui-ci avec ses enfants,
celui-la en abandonnant Dieu pour
servir les hommes, d'autres encore
en faisant de leur corps un animal
immonde.

Voila comment, et de diverses
manieres, 1ls ont faim et se
nourrissent de terre. Ils voudraient
que toutes les choses qu'ils aiment
fussent immuables’®, mais elles ne le
sont pas, elles passent comme le
vent, c'est pourquoi, ou bien ce sont
eux-mémes qui les quittent en

® Qui n’est pas sujet au changement.



60

mourant, ou bien ils en sont prives
par la Providence de Dieu.

Cette privation les fait souffrir
intolérablement. La douleur qu'ils
¢prouvent en les perdant n'a d'égale
que l'amour derégleé qu'ils ont eu en
les possédant.

S'ils avaient possédé leurs biens
comme des choses prétées et non
comme des choses leur appartenant,
ils les laisseraient sans souffrance.

Ils éprouvent de la douleur parce
qu'ils n'ont pas ce qu'ils désirent. Je
te l'ai dit, le monde ne peut les
rassasier, et de n'étre pas rassasiés ils
souffrent...

Qu'elles sont grandes les souffrances
provoquées par tous les haut-le-



61

ceeur’t de la conscience ! Qu'elles
sont grandes les souffrances de celui
qui désire se venger ! Celui-la se
ronge continuellement et se tue lui-
méme avant de tuer son ennemi, il
s'est tué, lui le premier, avec son
propre couteau : la haine.

Qu'elle est grande la souffrance
endurée par l'avare qui, dans son
avarice, se prive du nécessaire !

Qu'elle est grande la souffrance de
l'envieux qui ronge continuellement
son cceur et ne peut jamais se réjouir
du bonheur de son voisin !

De tout ce qu'ils aiment, ces hommes
ne savent tirer que souffrance et

I Mouvement de dégoit, de répulsion.
Brusque contraction de 1’estomac,
accompagnée de nauseée.



62

soucis désordonnés. Ceux-la sont
chargés de la croix du démon en
gottant les arrhes’? de l'enfer.

Aussi ne vivent-ils cette vie que
comme des malades : s'ils ne se
soignent pas ils en mourront pour
I'éternité.

Il est important de tuer et de noyer
notre propre volonté afin que rien ne

puisse nous faire nous rebeller
contre Dieu.

La ou il n'y a point de volonté, il n'y
a point de péché.

2 Somme, imputable sur le prix convenu,
versée par 1’acheteur au vendeur lors de la
conclusion d’un marché et servant de
garantie en cas de dédit.



63

LES VERTUS

Tu dois aussi savoir que ce Pont dont
nous avons d¢ja parlé est fait de
pierres, qui sont les veritables et
agissantes vertus. Voici un apergu.



64

CONNAISSANCE DE
DIEU CONNAISSANCE
DE SOI

Dans cette connaissance qu'elle a
d'elle-méme, 1'ame en vient a mieux
connaitre Dieu puisqu'elle connait la
bonté de Dieu en elle-méme, dans ce
doux miroir de Dieu, elle prend
connaissance de sa dignit¢ de la
création et de son indignité ou elle
est tombeée par sa faute.

De plus, c'est par la connaissance et
la haine de soi et par la connaissance



65

de la Bont¢ de Dieu en soi qu'on
arrive a la perfection.

Jamais 1'ame ne sait aussi bien si
Dieu l'habite qu'au moment de la
bataille. Comment ?

Je vais te le dire : elle se connait bien
quand, lors de ces combats, elle ne
peut ni s'en ¢loigner ni faire qu'ils ne
soient pas.

C'est alors qu'elle connait qu'elle
n'est rien : sa volonté peut seulement
refuser de consentir’® ; pas autre
chose.

Si elle était quelque chose par elle-
méme, elle se débarrasserait de ce
qu'elle ne veut pas. C'est ainsi qu'elle

3 Donner son accord, son adhésion a ; ne
pas s’opposer a.



66

devient humble par la vraie
connaissance d'elle-méme.

C'est avec la lumicre de la tres sainte
foi qu'elle court vers Dieu, dont la
Bonté¢ lui conserve sa bonne volonté
et I'empéche de céder aux miseres
qui la tourmentaient au moment de
la bataille.



67

L'HUMILITE

Apres que l'ame ait dit : je ne puis
rien, je ne suis rien qu'un pur néant,
elle céde la place a la générosité’,
laquelle dit : 1l n'y a rien que je ne
puisse, d'autant que je mets toute ma
confiance en Dieu qui peut tout ; et
dessus  cette  confiance elle
entreprend courageusement de faire
tout ce qu'on lui commande ou
conseille, pour difficile qu'ils soit.

4 Qualité d’une personne qui donne avec
largesse et sans rien attendre en retour.



68

L'humilité n'est pas seulement de
nous défier” de nous-mémes, ainsi
aussi de nous confier’® en Dieu, et la
defiance de nous et de nos propres
forces produit la confiance en Dieu.

De plus, I'ame s'acquitte de sa dette
envers Dieu lorsqu'elle glorifie et
honore son nom, lorsqu'elle
reconnait que toutes les graces et
tous les dons lui viennent de Dieu.

Elle s'acquitte de sa dette envers
elle-méme en acceptant ce qu'elle a
mérité, en reconnaissant qu'elle n'est
rien par elle-méme et que 1'étre

> Se défier de, étre en garde contre
quelqu’un, contre quelque chose ; ne pas
se fier a quelqu’un, a quelque chose.

6 Remettre quelqu’un ou quelque chose a
une personne en qui I’on a confiance.



69

qu'elle possede, c'est par grace
qu'elle I'a recu de Dieu.

Elle attribue aussi a Dieu toutes les
autres graces regues en plus de 1'étre
et devant tous ces bienfaits elle se
juge ingrate’’, négligente’ : n'a-t-
elle pas dédaigné™ le temps et toutes
les graces de Dieu ?

Aussi, a cause de toutes ses fautes,
elle n'a que haine et dégolt pour
elle-méme. Elle se juge digne de
tous les chatiments.

" Qui ne dédommage pas des efforts
qu’on fait, de la peine qu’on se donne.

8 Défaut de soin, d’exactitude,
d’application. Manque d’intérét,
d’attention a I’égard d’une personne.

% Rejeter, refuser avec mépris.



70

Le vrai moyen d'atteindre a 1'amour
de Dieu, c'est la considération de ses
bienfaits®’, plus nous les connaitrons
plus nous l'aimerons.

L'humilité est une vertu se
excellente qu'elle amene toutes les
autres. Faire ses actions avec esprit
d'humilité, c'est les faire avec
intention de les faire avec humilité.

Il est bon que tu n'aimes guere a
parler de toi-méme ; le moins qu'on
peut le faire, soit en bien soit en mal,
c'est le meilleur.

La véritable humilit¢ pour 1'ame
consiste a connaitre ce qu'elle peut et
ce que Dieu peut.

8 Bien que I’on fait a quelqu’un, service
qu’on lui rend, faveur qu’on lui accorde.



71

LA PATIENCE

Ressouviens-toi souvent que Notre-
Seigneur nous a sauvés en souffrant
et en endurant®!, et que de méme,
nous devons faire notre salut par les
souffrances et les afflictions, en
endurant les injures et les
contradictions avec le plus de
douceur qu'il nous sera possible.

I1 faut avoir patience, non seulement
d'étre malade, mais de 1'étre de la
maladie que Dieu veut, au lieu ou il

81 Supporter avec constance et fermeté.



72

veut, avec les incommodités qu'il
veut ; et ainsi des autres tribulations.

Le vrai patient ne se plaint®? point de
son mal ni ne désire qu'on le plaigne
; 1 en parle naivement,
véritablement et simplement, sans se
lamenter, sans se plaindre, sans
'agrandir.

Vois souvent de tes yeux intérieurs
Jésus-Christ crucifié, nu,
blasphémé, calomnié®, abandonné,
et enfin accablé®® de toutes sortes

82 Se lamenter ; exprimer une peine, une
souftfrance.

8 Accusation mensongére qui blesse la
réputation et ’honneur.

8 Faire supporter a quelqu’un une charge
pénible, qui excede ses forces, ses
capacités de réaction ou de défense.



73

d'ennuis®, de tristesse et de travaux
; et considérez que toutes vos
souffrances, ni en qualité, ni en
quantité, ne sont aucunement
comparables aux siennes, et que
jamais tu ne souffriras rien pour lui
au prix de ce qu'il a souffert pour toi.

8 Peine trés vive, tourment de I’ame,
désespoir.



74

LA DOUCEUR

Le Seigneur a dit : « apprenez de moi
que je suis doux et humble de cceur.
»

IT faut invoquer le secours de Dieu
quand nous nous voyons agités de
colere, a l'imitation des Apotres
tourmentés du vent et de Il'orage
parmi les eaux ; car Dieu
commandera a nos passions qu'elles
cessent, et la tranquillit¢ se fera
grande.



75

Crois-moi, comme les
remontrances® d'un pére faites
doucement et cordialement ont bien
plus de pouvoir sur un enfant pour le
corriger que non par les coleres et les
COUTITOUX.

En conclusion, reléve donc ton coeur
quand il tombera, tout doucement,
t'humiliant devant Dieu pour Ila
connaissance de ta misere, sans
nullement t'étonner de ta chute.

Déteste né¢anmoins l'offense que
Dieu a recu de toi, et avec un grand
courage et une grande confiance en
la miséricorde de celui-ci, remets-toi

8  Critique, propos par lesquels on

reproche a quelqu’un les défauts de sa
conduite ou on lui enjoint de se corriger.



76

au train de la vertu que tu avais
abandonn¢e.



77

LA PAUVRETE
D'ESPRIT

Celui qui est pauvre d'esprit n'a
nulles richesses dans son esprit, ni
son esprit dans les richesses.

Etre pauvre en esprit, cest étre
pauvre en volonté, pauvre en
intention, c'est-a-dire qui ne désire
pas.



78

L'OBEISSANCE

Tu dois humblement obéir a tes
supé€rieurs ecclésiastiques, comme
au Pape ou au cur¢ ; tu dois obéir a
tes supérieurs politiques, c'est-a-dire
au Roi ou au magistrat que Dieu a
¢tabli sur ton pays ; tu dois enfin
obé¢ir a tes supérieurs domestiques ;
c'est-a-dire ton pere, mere, maitre ou
maitresse.

Nul ne peut s'exempter®” du devoir
d'obéir a ces supérieurs-la, Dieu les

87 Dispenser d’une obligation, affranchir
d’une charge.



79

ayant mis en autorit¢ de commander
et de gouverner.

Obéis quand ils t'ordonneront une
chose agréable, comme de manger,
prendre de la récréation, car s'il
semble que ce n'est pas grande vertu
que d'obéir en ce cas, ce serait
néanmoins un grand vice de
désobéir ; obéis aux choses
indifférentes, comme a porter tel ou
tel habit, aller par un chemin ou par
un autre, chanter ou se taire, et ce
sera une grande obéissance d¢ja fort
recommandable® ; obéis encore en
choses malaisées®® et dures, et ce
sera une ob¢issance parfaite.

8 Estimable, digne d’étre considéré.
8 Qui est difficile a accomplir, qui ne se
fait pas aisément.



80

Obéis enfin doucement sans
réplique®® ; promptement sans
retardation ; gaiement, sans chagrin
; et surtout obéis amoureusement
pour l'amour de Celui qui pour
I'amour de nous s'est fait obe€issant
jusqu'a la mort de la Croix, et lequel,
comme dit saint Bernard, aima
mieux perdre la vie que l'obéissance.

La vraie ob¢issance est une certaine
souplesse® de notre volonté a suivre
la volonté d'autrui, qui fait tourner
notre esprit a toutes les mains et

% Action de répondre a ce qui a été dit,
écrit ou fait ; résultat de cette action.

%1 Qualité d’une personne qui se montre
flexible dans ses principes, ses opinions,
dans [D’application des regles ; grande
faculté d’adaptation.



81

nous dispose a faire toujours la
volont¢ de Dieu.

Par exemple, si je vais quelque part
et que je rencontre quelqu'un qui me
dise d'aller dans un autre lieu, la
volont¢ de Dieu en moi est que je
fasse ce qu'il veut ; et si j'oppose
mon opinion, la volonté de Dieu en
cette personne est qu'elle me cede, et
ainsi de méme de toutes les autres
choses qui sont indifférentes.

Pour le vrai obéissant, rien n'est
estimé¢ de peu d'importance a cause
qu'ill regarde le tout comme des
moyens propres pour s'unir a Dieu et
a Notre-Seigneur.



82

De plus, accommodes®-toi
volontiers aux désirs de tes
inférieurs autant que la raison le
permette, sans exercer aucune
autorité¢ sur eux tandis qu'ils sont
bons.

Bienheureux sont les obéissants,
car Dieu ne permettra jamais qu'ils
s'égarent.

%2 S’entendre avec quelqu’un.



83

LA SIMPLICITE

C'est bien la vérité que notre bien

dépend de nous laisser conduire et
gouverner par 1'Esprit de Dieu sans
réserve ; c'est cela que prétend la
vraie simplicité¢ que Notre-Seigneur
a tant recommandée : soyez simples
comme la colombe, dit-il a ses
Apotres ; mais il ne s'arréte pas la,
leur disant de plus : si vous n'étes
faits simples comme les petits
enfants, vous n'entrerez point au
Royaume de mon Pere.

Un enfant, tandis qu'il est bien petit,
est réduit en une grande simplicité



84

qui fait qu'il n'a autre connaissance
que de sa mere ; il a un seul amour
qui est pour sa mere, et en cet amour
il n'a qu'une seule prétention®® qui
est le sein bien-aimé, il ne veut rien
d'autre.

L'ame qui a la parfaite simplicité n'a
quun  amour, quune  seule
prétention, qui est de reposer sur la
poitrine du Pere céleste, et Ia,
comme un enfant d'amour, faire sa
demeure, laissant entiérement tout le
soin de soi-méme a son bon Pére,
sans que jamais plus elle se mette en
peine de rien, sinon de se tenir en
cette sainte confiance ; non pas

% Le fait de prétendre, d’aspirer a une
chose en vertu du droit que 1’on a ou croit
avoir ; espérance, visée, dessein.



85

méme les vertus et les graces qui lui
semblaient étre fort nécessaires ne
I'inquietent point a force de les
désirer, ni n'a aucune sollicitude®* a
la poursuite de la perfection.

Elle ne néglige rien de ce qu'elle
rencontre en son chemin, mais aussi
elle ne s'amuse point a rechercher
d'autres moyens de se perfectionner
que ceux qui lui sont prescrits®. A
quoi servent aussi les désirs des
vertus.

Pour parler de l'entendement®, il se
remue aussi pour remercier Dieu en

% Souci, inquiétude que cause une action,
une situation.

% Ordonner, recommander, établir dans
des termes précis ce que 1’on souhaite voir
accompli, observé.

% Aptitude a comprendre.



86

termes ¢légants. Mais la volonté, en
demeurant dans son repos et ne
levant pas méme les yeux a
I'exemple du publicain, rend a Dieu
plus d'actions de graces que ne le
saurait faire I'entendement avec tous
les artifices® de la rhétorique®.

En conclusion, la vraie simplicité
consiste a tenir sa mémoire, Son
entendement et sa volonté vide de
toute chose, excepte celles de Dieu.

Que votre parole soit oui, oui, non,
non ; ce qu'on y ajoute vient du
malin.

97 Ce qui sert a déguiser, a tromper ; ruse.
% Art de bien dire, de persuader par la
parole.



87

LA PRUDENCE

Il faut savoir qu'il y a deux sortes de
prudence ; I'une naturelle®® et 'autre
supranaturelle.

La naturelle, 1l faut la bannir et la
mortifier, car elle n'est pas bonne,
d'autant qu'elle nous suggere milles
petites considérations et
prévoyances'® non nécessaires qui

% Qui est relatif & I’ensemble des étres et
des choses, a I’ordre qui les régit.

100 Qualité d’une personne qui sait
discerner les difficultés pouvant advenir
et s’emploie a s’en garantir.



88

tiennent nos esprits bien ¢loignés de
la simplicité.

La vraie vertu, la supranaturelle, doit
¢tre pratiquée de telle sorte que la
vertu de simple confiance surpasse
tout.

Nous devons avoir une confiance
toute simple qui nous fasse
demeurer en repos entre les bras de
notre Pere et de notre chere Mere qui
nous protégera toujours de sa
protection.



89

L'ESPERANCE

Dieu a aussi donné a I'homme la
consolation de l'espérance pourvu
qu'avec la lumiere de la sainte foi, il
sache apprécier le prix du sang qui a
¢té paye pour lui et qui doit lui
donner I'espoir et la certitude de son
salut.



90

LA CHARITE

La charit¢ donne le prix et la
valeur!®® a toutes nos ccuvres, de
manicre que tout le bien que nous
faisons, il faut le faire pour I'amour
de Dieu, et le mal qu'on évitera, il
faut le faire aussi pour I'amour de
Dieu.

La charit¢ donne vie a toutes les
vertus et nulles vertus ne peuvent
s'acquérir sans la charité, ¢ 'est-a-

101 Valeur se dit figurément du Prix que
I’on attache a une chose intellectuelle ou
morale.



91

dire que la vertu se puise dans ce feu
d'amour qu'on a pour Dieu.

Qu'il le veuille ou non, I'nomme doit
pratiquer la charité. S'il ne le fait pas,
ses actions ne lui vaudraient nulle
grace si elles n 'étaient pas
accomplies pour | 'amour de Dieu.

Lorsque 1'ame aime les choses,
lorsqu'elle s'attache aux choses du
monde et a elle-méme, c'est comme
si elle détournait'® de Dieu son
affection profonde et son amour
pour le donner a ces choses si basses,
qui ne font que passer.

« Ne vous aimez pas pour vous,
mais pour Dieu, n'aimez pas la

102 Eloigner, écarter quelqu’un ou quelque
chose de sa direction, de son trajet, et lui
imprimer une autre direction.



92

créature pour la créature, mais
seulement pour pouvoir louer et
glorifier le nom de Dieu. N'aimez
pas non plus Dieu pour vous-mémes,
pour votre propre utilit¢, mais aimez
Dieu pour Dieu, parce qu'il est la
supréme Bont¢ digne d'étre aimée.

Sais-tu  pourquoi Dieu les a
dispensées tres differentes les unes
des autres ? Et pourquoi chacun ne
les possede-t-il pas toutes ?
Pourquoi un tel en possede-t-il une
et un tel en possede-t-il une autre ?

Il est bien vrai, certes, qu'on ne peut
pas en avoir une seule sans les avoir
toutes, puisque toutes sont lices
entre elles.

Mais il en est toujours une que Dieu
donne comme vertu capitale : aux



93

unes la charité, aux autres la justice,
a ceux-c1 'humilité, a ceux-la une fo1
vive, la prudence, parfois la
tempérance'®®, parfois la patience ou
bien la fermete.

Supposons qu'une créature possede
une de ces vertus comme vertu
principale, que son ame soit plus
particuliecrement portée vers l'une
d'elles : par cette inclination elle
attire a soi toutes les autres qui, nous
l'avons dit, sont liées par I'amour de
la charité.

Tous ces dons, toutes ces vertus
gracieusement données, tous ces
biens spirituels ou  corporels

103 Vertu morale qui régle, qui modeére les
passions et les désirs, particulierement les
desirs sensuels.



94

(corporels : c'est-a-dire nécessaires a
la vie de I'homme), Dieu ne les a
distribuées avec une telle diversité,
et non pas tous chez le méme, que
pour obliger les hommes a user de la
charité les uns envers les autres.

Tu dois aussi savoir que le bien, le
mal, les vices et les vertus s'exercent
et s'accroissent au moyen du
prochain. C'est pourquoi Dieu veut
que nous soyons utile a notre
prochain, car c'est ainsi que nous
ferons porter des fruits a notre vigne.

C'est ainsi que I'ame entretiendra le
feu de la charit¢ de Dieu en elle-
méme, car 'amour pour le prochain
dérive de 1'amour qu'on a pour Dieu,
c'est-a-dire de cette connaissance
que l'ame a d'elle-méme et de la



95

bonté de Dieu en elle. C'est elle qui
lui a montré de quel ineffable amour
elle est aimée. Aussi est-ce de ce
méme amour, dont elle se voit
aimée, qu'elle aime les creatures.
Voila pourquoi l'ame, des qu'elle
connait Dieu, enveloppe le prochain
de son amour. C'est parce qu'elle a
vu, qu'elle aime a son tour
ineffablement : elle aime ce qu'elle a
vu qu'il aimait le plus.

Ayant vu qu'elle ¢tait incapable
d'étre de quelque utilité a Dieu et de
lui rendre ce pur amour dont elle se
sent aimee, elle s'appréte a I'aimer au
moyen du prochain qu'il a placé pres
de nous comme un intermediaire et
auquel nous devons rendre service
selon les graces que nous avons



96

regues et que Dieu nous a données
pour que nous les dispensions.

C'est aimer que nous devons, et de
ce pur amour dont Dieu nous a
aimes. Cela nous est impossible a
son ¢gard puisque lui nous a aimé
sans €tre aim¢ de nous, avant que
nous ne fussions : nous ne pouvons
I'aimer de méme, mais nous devons
rendre cet amour aux creéatures en les
aimant sans qu'elles nous aiment, les
aimer sans aucun intérét spirituel ou
temporel, les aimer uniquement pour
la gloire et la louange de Dieu et
parce qu'il les aime.

Alors nous accomplirons le
commandement de la Loi : celui
d'aimer Dieu par-dessus tout et notre
prochain comme nous-mémes.



97

LA FIDELITE

La fidélit¢ de l'ame envers Dieu
consiste a étre  parfaitement
résigné!® a sa sainte volonté, a
endurer patiemment tout ce que sa
Bont¢ permet qu'il nous arrive, faire
tous nos exercices en I'amour et pour
I'amour, et surtout l'oraison, en
laquelle il faut s'entretenir avec
Notre-Seigneur fort
familiérement!® de nos petites

104 Se soumettre a quelque chose par
nécessité, accepter ce a quoi on ne peut ou
ne veut plus s’opposer.

105 Trés simple et naturel dans sa conduite.



98

nécessiteés, les lui représenter et lui
demeurer soumis en tout ce qui lui
plaira de faire de nous ; étre bien
obe¢issant, faire tout ce que 1'on nous
commande, de bon ceeur, encore que
vous y sentiez de la répugnance.



99

LA FIDELITE DANS
LES GRANDES ET
PETITES CHOSES

Préparez-vous donc a  souffrir
beaucoup de grandes afflictions pour
Notre-Seigneur, et méme le martyre
; résolvez-vous de lui donner tout ce
qui vous est de plus précieux, s'il lui
plaisait de le prendre : pere, mere,
freére, mari, femme, enfant, vos yeux
méme et votre vie, car a tout cela
vous devez appréter votre cceur.

Mais tandis que la divine Providence
ne vous envoie pas des afflictions si



100

sensibles et si grandes, et qu'il ne
requiert'® pas de vous vos yeux,
donnez-lui pour le moins Vvos
cheveux : je veux dire : supportez
tout doucement les menues injures,
ces petites incommodités, ces pertes
de peu d'importance qui vous sont
journalieres ; car par le moyen de ces
petites occasions, employées avec
amour et dilection'®’, vous gagnerez
enticrement son cceur et le rendrez
tout votre.

Ces petites charités quotidiennes, ce
mal de téte, ce mal de dent, cette

106 Solliciter quelqu’un, réclamer sa

présence pour lui confier quelque tache ;
sommer une personne d’exécuter une
action.

107 Amour spirituel.



101

déflexion!®, cette bizarrerie du mari
ou de la femme, ce cassement d'un
verre, ce mepris, cette perte de gants,
de bague, d'un mouchoir : bref,
toutes ces petites souffrances ¢tant
prises et embrasées avec amour
contentant extrémement la Bonté
divine, laquelle pour un seul verre
d'eau a promis la mer de toutes les
felicités a ses fideles, et parce que
ces occasions se présentent a tout
moment, c'est un grand moyen pour
assembler beaucoup de richesses
spirituelles que de bien les employer.

Les grandes occasions de servir
Dieu se présentent rarement, mais
les petites sont ordinaires : or, qui

108 Détourner quelque chose de sa

direction.



102

sera fidele en peu de chose, dit le
Sauveur, on I'é¢tablira sur beaucoup.

Faites donc toutes choses au nom?%°

de Dieu et toutes choses seront bien
faites. Soit que vous mangiez, soit
que vous buviez, soit que vous
dormiez, soit que vous tourniez la
broche, pourvu que vous sachiez
bien ménager'!® vos affaires, vous
profiterez beaucoup devant Dieu,
faisant toutes ces choses parce que
Dieu veut que vous les fassiez.

199 4u nom de, de la part de ; en lieu et
place de.

110 Dépenser avec circonspection, avec
prudence ; user avec modération d’une
chose, dans le souci de la faire durer, de la
maintenir en bon état.



103

LA CHASTETE

La chasteté consiste principalement
a avoir une grande simplicité et
pureté¢ de cceur, et n'avoir point de
pensées contraires, je veux dire
volontairement!!!,

11D une maniére volontaire, de sa propre
volonté, sans contrainte.



104

LE JEUNE

Si vous pouvez supporter le jelne,
vous ferez bien de jeliner quelques
jours, outre les jetines que I'Eglise
nous commande ; car outre l'effet
ordinaire du jelne, d'¢lever l'esprit,
réprimer le chair, pratique la vertu et
acquérir une grande récompense au
Ciel, c'est un grand bien de se
maintenir en la possession de
gourmander’'? la  gourmandise
méme, et tenir 1'appétit sensuel et le
corps sujet a la loi de I'esprit ; et bien
qu'on ne jeline pas beaucoup,

112 Réprimander avec dureté.



105

I'ennemi néanmoins nous craint
davantage quand il connait que nous
savons jelner.



106

LE JUGEMENT

Il faut toujours juger en faveur du
prochain, autant qu'ill nous sera
possible ; si une action pouvait avoir
cent visages, 1l faut la regarder en
celui qui est le plus beau.

Quand nous ne pouvons excuser le
péché, rendons-le au moins digne de
compassion, l'attribuant!!3 4 la cause
la plus supportable qu'il puisse avoir,
comme a l'ignorance ou a l'infirmit¢.

113 Imputer ; donner la responsabilité ou le
meérite de.



107

Ne dites pas : un tel est un ivrogne,
encore que vous l'ayez vu ivre ; ni, il
est adultere, pour l'avoir vu en ce
péché ; ni, il est inceste!'*, pour
I'avoir trouvé en ce malheur ; car un
seul acte ne donne pas le nom a la
chose.

C'est donc une imposture de dire
quun homme est colérique ou
larron!®, pour 1'avoir vu courroucer
ou dérober une fois.

Puisque la Bonté¢ de Dieu est si
grande qu'un seul moment suffit

114 Relation sexuelle entre deux personnes
qui sont parentes ou alliées a un degré qui
entraine la prohibition du mariage par les
lois civiles ou religieuses.

115 Brigand, voleur.



108

pour impétrer'!® et recevoir sa grace,

quelle assurance pouvons-nous
avoir qu'un homme qui était hier
pécheur le soit aujourd'hui ?

Le jour précédent ne doit pas juger
le jour présent, ni le jour présent ne
doit pas juger le jour précédent : il
n'y a que le dernier qui les juge tous.

Nous ne pouvons donc jamais dire
qu'un homme soit méchant, sans
danger de mentir ; ce que nous
pouvons dire, en cas qu'il faille
parler, c'est qu'il fit un tel acte
mauvais, il a mal vécu en tel temps,
il a fait mal maintenant.

116 Obtenir de I’autorité compétente, en
vertu d’une demande, d’une requéte, etc.



109

Le parler peu, tant recommand¢ par
les anciens sages, ne s'entend pas
qu'il faille dire peu de paroles, mais
de n'en dire pas beaucoup d’inutiles
; car en matiere de parler, on ne
regarde pas a la quantité, mais a la
qualité.

Le mieux est de fuir les deux
extrémités et adopter un juste milieu.

Soyez égal et juste en vos actions :
mettez-vous toujours en la place du
prochain, et mettez-le en la votre, et
ainsi vous jugerez bien ; rendez-
vous vendeur en vendant, et vous
vendrez et acheterez justement.

On ne perd rien a vivre
généreusement, noblement,



110

courtoisement*!’, et avec un coeur
royal, égal et raisonnable.
Ressouvenez-vous donc d'examiner
souvent votre coeur s'il est tel envers
le prochain comme vous voudriez
que le sien fit envers vous si vous
¢tiez a sa place, car voila le point de
la vraie raison.

Rien en effet ne peut rassasier I'ame
sinon Dieu, car lui est plus grand
qu'elle, et elle est plus grande que
toutes les choses créées.

Car ce que Dieu créa, il le créa pour
le service de 'homme, mais I'homme
il le créa pour lui, pour qu'il 'aimat
de tout son cceur, de toute son

117 Qui parle et agit avec une civilité
raffinée.



111

affection et pour qu'il le servit en
verite.

C'est pourquoi les choses du monde
ne peuvent rassasier 'homme : elles

sont moins que lui. Il n'a donc ni
paix ni repos qu'en Dieu.

Dieu ¢tant supréme et cternelle
pureté, 'ame et le corps y participent
grace a leur union avec lui s'ils se
maintiennent dans une parfaite
pureté, preférant mourir plutot que
de se contaminer et de se souiller.

Non pas que les pensées de son cceur
puissent étre toujours maitrisées, ni,
trés souvent, les mouvements de sa
chair, mais ce ne sont ni les pensées
ni les tentations et leurs assauts qui
souillent 1'ame, c'est la volonté,



112

quand 1'ame abdique'!® devant sa
propre faiblesse et devant les
impulsions!!® de son ceeur.

S'il n'y a pas capitulation'?® il n'y a

pas faute?!, il y a mérite puisque
I'ame résiste saintement, tirant
toujours de ces €pines 1'odoriférante
rosée d'une parfaite pureté.

Voici donc le reméde contre ces
mis€rables péchés dus a la fragilité
et a la faiblesse de la chair et contre

118 Renoncer a exercer un pouvoir, une
faculté.

119 Poussée, généralement bréve, qui
s’exerce sur un corps et lui communique
un mouvement.

120 S>ayouer vaincu, cesser le combat en
signant une convention avec I’ennemi.

121 Manquement a un devoir, a une régle
morale ; mauvaise action, péche.



113

le poids de tous les autres
approchons-nous de Dieu et par
notre amoureuse affection
ressemblons-lui.

Mais n'attendons pas, et puisque le
temps est court et qu'il ne nous
attend pas, ne l'attendons pas nous-
memes.

Il faut donc que nous connaissions a
la lumiere de la sainte foi notre
misere et nos fautes et, les regards
purifiés, avoir constamment devant
les yeux l'ineffable amour que Dieu
ressent pour nous.

Comment l'ame pourrait-elle alors,
en se voyant tant aimée, ne pas aimer
? Elle ne le pourrait pas.



114

LA PERSEVERANCE

Je désire te voir persévérant dans
toutes les vertus puisque sans la
persévérance tu ne recevrais point
cette couronne de gloire qui n'est
donnée qu'aux vrais combattants.

Tu me diras : « mais comment
acquerir cette persévérance ? » Je te
réponds : « on sert les créatures
autant qu'on les aime, et pas
davantage, on ne les sert pas si on ne
les aime pas, on aime autant qu'on se
voit aimé. »



115

Tu vois donc que c'est de se voir
aimé que nait notre amour, or c'est
I'amour qui te fait persévérer.

Autant tu ouvriras les yeux de
I'intelligence pour considérer le feu
et I'abime de l'ineffable charité de
Dieu pour toi, et 1l le I'a montrée par
le Verbe, son Fils, autant tu seras
forcé pour l'amour de l'aimer en
vérité de tout ton cceur, de toute ton
affection, de toutes les forces que tu
possedes vraiment libre,
sincerement et purement, sans
penser a ton propre intérét.

Tu vois que Dieu t'aime pour ton
bien et non pour le sien car il est, lui,
ce Dieu nétre qui n'a pas besoin de
nous.



116

Ainst  toi, et toute créature
raisonnable, tu dois aimer Dieu pour
Dieu en tant que supréme et ¢ternelle
bonté, et non par intérét. Et ton
prochain tu l'aimeras pour lui.

Des que tu as pris pour principe, des
que tu te fondes'?? sur I'amour de la
charité, tu commences a le servir
vertueusement?3,

C'est donc avec la lumicre et avec
I'amour que tu acquerras la vertu et
c'est grace a la vertu que tu
persévereras.

Mais prends garde : te voir aimé de
Dieu ne doit pas te dispenser de voir
tes fautes, ton ingratitude et de

122 Etablir solidement, asseoir.
123 Qui a de la vertu.



117

découvrir la gravité de tes péchés
dans la sainte connaissance de toi-
meéme.

Ainsi tu n'oublieras pas la modeste
vertu d'humilité, tu ne présumeras?
pas trop de toi-méme et tu ¢viteras

toute complaisance®?®,

Sais-tu combien 1l nous est
nécessaire de connaitre, de mesurer
I''mmensité de nos fautes afin de
conserver et d'accroitre la vie de la
grace dans notre ame ? Aussi
nécessaire que la  nourriture
matérielle pour conserver la vie du
corps.

124 Juger par induction, conjecturer,

supposer.
125 Se délecter, trouver son plaisir, sa
satisfaction dans quelque chose.



118

Chasse donc le nuage de l'amour
propre afin qu'il ne cache pas la
lumiere qui te permettra d'acquérir
cette parfaite connaissance, et, avec
cette connaissance, l'amour et la
haine de soi (de sa sensualité).

C'est dans I'amour que tu trouveras
la  persévérance, et ainsi tu
accompliras en toi la volonté de
Dieu.

Cette volonté c'est de te voir croitre
et perséverer jusqu'a la mort dans la
véritable et sincére vertu.

Prends garde aussi de ne te fier qu'a
toi-méme.

Cette confiance est un vent subtil
d'orgueil issu de I'amour propre.



119

Tu aurais tot fait de faiblir et tu
tournerais la téte en arriere pour voir
la charrue.

Car, de méme que cet amour de Dieu
que tu as acquis dans I'humble
connaissance de toi-méme te fait
perseéverer dans la vertu, de méme
I'amour-propre avec la
présomption!?® qui te fait te fier a
toi-méme, te prive de la vertu, te fait

tomber et persévérer dans le vice'?’.

126 Opinion trop avantageuse que 1’on
congoit de soi-méme.

127" Vice signifie aussi  Disposition
habituelle a faire un certain mal
particulier.



120

LES BARRIERES DE
L’AMOUR-PROPRE

Sachez que combattre et remporter
la victoire ne se pourrait sans la
lumiere de la sainte foi, et que cette
lumiere nous ne pourrions l'avoir si
nous n'Otions des yeux de notre
intelligence la  poussiere  des
affections terrestres et si nous
n'¢loignions le nuage de l'amour-
propre, car c'est bien 1a un pervers
nuage qui, dans toutes nos actions,
nous prive de toute Ilumiere,
spirituellement et temporellement.



121

Temporellement, parce qu'il nous
empéche de connaitre notre
faiblesse, le peu de stabilité¢ du
monde, combien cette vie est vaine
et caduque!?® les tromperies du
démon et combien de fois celui-ci,
caché sous ces choses transitoires'??,
nous abuse'®® sous couleur de vertu.

Spirituellement, cette cécité ne nous
laisse ni connaitre ni discerner la
bonté de Dieu et trés souvent, ce que
Dieu nous donne pour notre bien,
nous le jugeons un mal. Tout cela
n'arrive que parce que dans ses
mysteéres nous ne considérons ni son
amour ni la grandeur de ’amour qui

128 Qui touche a sa fin, a sa ruine.
129 Qui est passager.
130 Tromper, duper.



122

nous l'octroie. Comme des aveugles
nous ne retenons que le fait*3?,

Quelquefois Dieu permet que nous
soyons persécutés par le monde et
que nous soyons injuriés par les
créatures, quelquefois 1l nous
soumet a l'obéissance de notre
supérieur.

Mais alors nous ne considérons par
la volonté de Dieu qui ne veut cela
que pour notre sanctification, nous
ne jugeons par non plus sa volonté
qui ne le permet que par amour, nous
ne jugeons que la volonte des
hommes et c'est ainsi que nous en
arrivons souvent a des heurts*? avec

131 Acte, action considérés sous leur
aspect général.
132 Affrontement brutal ; querelle.



123

notre prochain et que nous agissons
mal et que nous ne reconnaissons
pas ce qui est d0 a Dieu et a nos
semblables. Quelle en est la raison ?
Le peu de lumicre.

Car I’amour-propre a voilé la pupille
des yeux de la foi.

Aussi, si nous sommes en butte aux
attaques du démon, nous nous
abusons quand, le cceur rempli
d'insinuations®®® et d'un trouble
démoniaque, nous croyons étre
réprouvés’®* de Dieu.

133 Action d’introduire ou de pénétrer
doucement.

133 En parlant de Dieu qui condamne et
exclut du nombre des ¢élus celui qui s’est
endurci dans le péché, a refusé le salut,
s’est opposé a la loi divine.



124

C'est pour cela que nous tomberons
dans la confusion et que nous
delaisserons les prieres, ne nous
jugeant pas dignes de Dieu.

Nous en arriverons a la tristesse et
nous ne pourrons plus nous
supporter nous-mémes et
'obéissance nous sera pénible.

Tous ces malheurs, et tant d'autres,
ne nous arrivent que parce que nous
n'avons pas chassé¢ le nuage de
I’amour-propre, ni spirituellement,
ni temporellement.

C'est pourquoi nous ne pouvons ni
connaitre la vérité ni nous plaire sur
la Croix avec le Christ crucifié.

En conclusion, entre les exercices
des vertus, nous devons préférer



125

celui qui est le plus conforme a notre
devoir d'état, et non pas celui qui est
le plus conforme a notre gout.

Chaque vocation a besoin de
pratiquer quelque vertu spéciale ;
autres sont les vertus d'un prélat'®,
autres celles d'un prince, autres
celles d'un soldat, autres celles d'une
femme mariée, autres celles d'une
veuve.

Ainsi, chacun doit s'adonner!®® 3

celles qui sont requises™®’ au genre
de vie auquel il est appelé.

135 Cardinal, archevéque.

1% S appliquer particuliérement a une
activité, par gott, par inclination.

187 Solliciter quelqu’un, réclamer sa
présence pour lui confier quelque tache ;



126

Considere enfin que les vertus et la
dévotion peuvent seules rendre notre
ame contente en ce monde ; vois
combien elles sont belles.

Mets en comparaison les vertus, et
les vices qui leurs sont contraires :
quelle suavité!® en la patience au
prix!*® de la vengeance ; de la
douceur au prix de l'ire® et du
chagrin ; de I'humilité au prix de
I'arrogance (orgueil) et l'ambition#

sommer une personne d’exécuter une
action.

138 Dont le caractére délicat plait aux sens.
139 Valeur que ’on reconnait a quelqu’un,
a quelque chose.

140 Colere.

141 Passion déréglée qu'on a pour la gloire
et pour la fortune.



127

; de la libéralité!*? au prix de

I'avarice ; de la charit¢ au prix de
I'envie ; de la sobriéte¢ au prix des
désordres !

Les vertus ont cela d'admirable,
quelles délectent!*® 1'dme d'une
douceur et suavit¢ non pareilles
apres qu'on les a exercées, ou les
vices la laissent infiniment recrue'#
et malmenée.

Or donc, pourquoi n'entreprendrons-
nous pas d'accomplir ces suavités !

Il y a tellement de vertus qu'on ne
pourrait toutes les nommer, mais

142 Disposition 4 se montrer libéral,
genéreux, a donner largement et
volontiers.

143 Offrir, faire naitre un plaisir raffiné.
144 Harassé, épuisé, a bout de forces.



128

toutes naissent dans l'amour du
prochain.



129

LES DESIRS

Chacun sait qu'il faut se garder'#®

des désirs des choses vicieuses, car
le désir du mal nous rend mauvais.

Mais je vous le dis de plus : ne
désirez point les choses qui sont
dangereuses a 1'ame, comme le sont
les bals, les jeux et tels autres passe-
temps ; ni les honneurs et les
charges, ni les visions et extases, car

195 Tenir en sa garde ; surveiller, protéger,
pour préserver de toute atteinte, de tout
danger.



130

il y a beaucoup de péril, de vanité4°

et de tromperies en telles choses.

Ne désirez pas les choses fort
cloignées, c'est-a-dire qui  ne
peuvent arriver avant longtemps,
comme font plusieurs qui par ce
moyen lassent et dissipent leurs
cceurs 1nutilement, et se mettent en
danger de grande inquiétude.

Si une femme mari¢e désire d'étre
religieuse, a quoi lui sert ce désir ?
Si je désire acheter le bien de mon
voisin avant qu'il soit prét a le
vendre, ne perd-je pas mon temps en
ce désir ? Si étant malade, je désire
précher ou dire la sainte Messe,
visiter les autres malades et faire les
exercices de ceux qui sont en santé,

146 Qui est inutile, qui ne produit rien.



131

ces désirs ne sont-ils pas vains,
puisqu'en ce temps-la il n'est pas en
mon pouvoir de les effectuer ?

Et cependant ces désirs inutiles
occupent la place des autres que je
devrais avoir, d'étre bien patient,
bien résigne, bien mortifi¢, bien
ob¢issant et bien doux en mes
souffrances, qui est ce que Dieu veut
que je pratique pour lors.

Mais nous faisons ordinairement des
désirs de femmes grosses, qui
veulent des cerises fraiches en
automne et des raisins frais au
printemps.

Je n'approuve nullement qu'une
personne attachée a quelque devoir
ou vocation, s'amuse a désirer une
autre sorte de vie que celle qui est



132

convenable a son devoir, ni des
exercices incompatibles a sa
condition présente ; car cela dissipe
le ceeur et l'alanguil*’aux exercices
nécessaires.

Si je désire la solitude des
Chartreux, je perds mon temps, et ce
désir tient la place de celui que je
dois avoir de bien m'employer a mon
office présent.

Non, je ne voudrais méme pas que
l'on désirat d'avoir meilleur esprit ni
meilleur jugement, car ces désirs
sont frivoles!*® et tiennent la place
de celui que chacun doit avoir de

147 Etre sans force, perdre sa vigueur, sa
chaleur, sa vivacité.
148 Qui est vain, futile, sans importance.



133

cultiver**® le sien tel qu'il est ; ni que
I'on désire les moyens de servir Dieu
que l'on n'a pas, mais que l'on
emploie fidelement ceux qu'on a.

Or, cela s'entend des désirs qui
amusent le cceur ; car quant aux
simples souhaits, ils ne font nulle
nuisance, pourvu qu'ils ne soient pas
fréquents.

Ne désirez pas les croix, sinon a
mesure que vous aurez bien supporté
celles qui se seront présentées ; car
c'est un abus de désirer le martyre et
n'avoir pas le courage de supporter
une injure.

199 Former, développer, perfectionner par
I’¢tude et I’exercice.



134

L'ennemi nous procure souvent des
grands désirs pour des objets absents
et qui ne se présenteront jamais, afin
de divertir notre esprit des objets
présents auxquels, pour petits qu'ils
soient, nous pourrions faire grand
profit.

Nous combattons les monstres
d'Afrique en imagination, et nous
nous laissons de tuer en effet aux
menus serpents qui sont en notre
chemin, a faute d'attention.

Ne désirez point la tentation, car ce
serait témérité™ ; mais employez
votre cceur a les attendre

150 Hardiesse imprudente et

présomptueuse, inconsidérée.
(Hardiesse : Qualit¢é d’une personne
hardie, audacieuse, entreprenante.)



135

courageusement, et a vous en
défendre quand elles arriveront.

La wvariet¢é des viandes (si
principalement la quantité en est
grande) charge toujours I'estomac, et
s'il est faible, elle le ruine : ne
remplissez pas votre ame de
beaucoup de désires, ni mondains
car ceux-la vous gateraient du tout,
ni méme spirituel car ils vous
embarrasseraient.

Je ne dis pas qu'il faille perdre
aucune sorte de bons désirs, mais je
dis qu'il les faut produire par ordre ;
et ceux qui ne peuvent Etre effectués
présentement, il faut les serrer en
quelque coin du ceceur jusqu'a ce que
leur temps soit venu, et cependant
effectuer ceux qui sont mirs et de



136

saison ; sans cela nous ne saurions
vivte  qu'avec  inquictude et
empressement.



137

LA PROVIDENCE

Voila ce qu'a fait pour nous la
Providence de Dieu qui, depuis le
commencement du monde jusqu'a
aujourd'hui, a toujours pourvu®®! et
pourvoira toujours, jusqu'a la fin, a
tout ce qui nous est nécessaire pour
nous rendre a la santé ou pour nous
y maintenir, selon son appréciation :
il est le juste et le bon meédecin qui
connais tous nos besoins.

L Pourvoir quelqu’un de, le mettre en
possession de ce qui lui sera nécessaire,
utile.



138

Sa Providence ne fera jamais deéfaut
a celui qui voudra la recevoir et
espérer parfaitement en lui.

Celui qui espere en lui et frappe et
appelle en vérit¢, non seulement
avec des mots mais avec la volont¢
et la foi, celui-la le goflitera dans sa
Providence, mais non celui qui ne
frappe et n'appelle qu'avec le vain
bruit des mots, disant : « Seigneur,
Seigneur ! »

Je t'assure que s'ils ne 'appellent pas
avec plus de force, sa miséricorde
les méconnaitra'® mais non point sa
justice.

152 Jgnorer volontairement, refuser de
prendre en compte.



139

C'est pourquoi je te dis que sa
Providence ne fera jamais défaut™3 a
ceux qui esperent en lui en vérité et
qui ne désespéreront pas de lui pour
n'espérer qu'en eux.

Ni les parfaits ni les imparfaits
cependant ne seront privés de sa
Providence pourvu qu'ils n'esperent
pas trop orgueilleusement en eux-
meémes.

Mais sa Providence s'est manifestée
d'une maniere genérale par la Loi
qu'il a donnée a Moise, au temps de
lI'ancien testament, et par tous les
autres prophetes.

Sa Providence se manifeste aussi
d'une maniere particuliere quand

153 Ce qui manque.



140

elle nous donne la vie ou la mort, la
faim, la soif, la perte d'une situation,
la nudité, le froid, le chaud, les
injures, les sarcasmes™*, les
mauvais traitements.

Voila ce qu'il permet qu'on nous
fasse ou qu'on nous dise. Non point
qu'il donne la méchanceté et la
mauvaise volonté¢ a celui qui nous
fait le mal et nous injurie, mais il lui
donne le temps de 1'étre.

Cet étre, 1l le Iu1 a donn€ non pas
pour qu'il offense son Dieu ou son
prochain, mais pour qu'il serve Dieu
et le serve avec amour.

15 Moquerie dans les propos, dans le ton,
ou dans I’attitude ; disposition de 1’esprit
a la raillerie, a la causticité.



141

S'1l permet sa conduite c'est donc
pour €prouver la patience de celui
qui en est victime.

Parfois il permettra que le juste ait
tout le monde contre lui et qu'a la fin,
sa mort soit un immense sujet
d'admiration'® pour les hommes.

Ils tiendront pour injuste de voir
périr un homme soit dans I'eau, soit
dans le feu, entre les dents de
quelque animal ou sous les
décombres de sa propre maison.

15 Sentiment d’enthousiasme qu’on

éprouve devant ce qui est beau, grandiose.
(Enthousiasme : Joie débordante, vive
allégresse qui se traduit par une grande
excitation.)



142

Oh ! Comme ces choses semblent
malencontreuses™® a 1'ceil qui n'est
pas éclairé par la sainte fo1 ! Mais
non a celui qui la possede.

Celui-ci en effet, dans son amour, a
dé¢ja connu et apprécié la Providence
de Dieu dans les grandes choses.
Aussi considere-t-il que c'est avec sa
Providence qu'il fait ce qu'il fait,
dans le seul but de sauver I'homme.

C'est pourquoi il réveére'® tout ce qui
arrive, et ne se scandalise’®® jamais

156 Qui annonce un malheur.

157 Traiter un étre sacré, une chose sainte
avec un profond respect mélé de crainte.
158 Indigner, choquer autrui par ses actes,
son comportement, ses paroles.



143

de ce qui lui est infligé!™® par Dieu
ou par son prochain.

Il surmonte tout avec une sainte
patience. Nul ne peut €tre prive de sa
Providence parce que tout en est
pétrit®,

Parfois I'homme verra dans la gréle,
dans la tempéte, dans la foudre qui
s'abat sur les créatures de Dieu, une
grande cruauté de sa part. Il jugera
que sa providence a abandonné ces
malheureux. Il ne 1'a fait que pour les
sauver de la mort éternelle, mais eux
pensent le contraire.

159 Appliquer a quelqu’un une peine, le
frapper d’une sanction.
160 Faconner, modeler.



144

C'est ainsi que les mondains veulent
ramener les actions et les desseins de
Dieu a leur bas entendement.

Je t'ai montré la Providence de Dieu
dans un cas particulier. J'en reviens
maintenant aux généralites.

Tu ne peux pas imaginer combien
est grande l'ignorance de I'homme. 11
n'a aucun jugement, aucune
connaissance.

Ne s'en est-il pas privé par cet
immense espoir qu'il a mis en lui-
méme, dans la confiance qu'il a dans
son propre savoir ?

Sottise de I'homme ! Comment ne
voit-il pas que tout son savoir, il ne
le tient pas de lui-méme mais de la



145

Bonté de Dieu qui a pourvu a ses
besoins et qui le lui a donne ?

Qui le lui prouve ? Sa propre
experience ? Veut-il faire quelque
choses ? Il ne le peut, il ne le sait.
Parfois il n'en a pas le temps, et s'il
I’a, la volonté lui manque.

Toutes ces difficultés c'est Dieu qui
les lui procure afin de pourvoir a son
salut, pour que, reconnaissant enfin
qu'il n'est rien par lui-méme, il ait
tout lieu de s’humilier et non de
s'enorgueillir.

C'est pourquoi il rencontrera en
chaque chose le changement et la
privation car rien n'est soumis a son
pOuVvoir.



146

Seule la grace de Dieu est cette
chose ferme et stable qui ne peut lui
¢tre enleveée ou changee. J'entends
que rien ne peut I'¢loigner de la
grace pour le ramener au péché si
lui-méme ne veut pas ce
changement.

Si la Providence de Dieu en use
ainsi, c'est pour le secourir
puisqu'elle lui enleéve tout espoir
dans le monde et le pousse vers Dieu
qui est sa seule fin.

Ne serait-ce qu'a cause des
vexations'®® du monde, vous voila
¢levant votre coeur et votre volonté.
Mais I'homme a tant de peine a

161 11 signifie, dans le langage courant,
Froisser, chagriner, dépiter quelqu’un.
(Froisser : Blesser, heurter, choquer.)



147

connaitre la vérité, tant de facilité a
se répandre dans le monde que,
malgré toutes ces souffrances,
malgré toutes ces épines, il ne
semble pas vouloir s'en libérer pour
revenir dans sa patrie.

Songe, mon enfant, a ce qu'ils
feraient s'ils ne trouvaient dans le
monde que plaisir et repos ! C'est
donc la Providence de Dieu qui leur
concede!®? et leur donne de souffrir
du monde ; c'est pour éprouver leur
vertu et les récompenser des efforts
et de la violence qu'ils se font a eux-
meémes.

162 Qctroyer, accorder un avantage, une
faveur.



148

POURQUOI TANT DE
SOUFFRANCES ?

Tu vas me demander aussi pourquoi
Dieu permet-il autant de souffrances
dans le monde ?

Eh bien, il faut que tu saches que
toutes les peines que I'ame endure,
ou peut endurer en cette vie, sont
incapables de punir la plus légere
faute.

L'outrage!®® qui est fait & Dieu, qui
est le bien infini, exige une peine

163 Offense, injure grave de fait ou de
parole.



149

infinte.  C'est  pourquoi  les
souffrances de cette vie ne sont pas
données comme punition mais
comme correction, pour chatier les
fils de Dieu quand ils I'offensent.

La vérité, la voici : c'est avec le désir
de 1'ame qu'on expiel®, c'est-a-dire
avec la contrition’®® sincére et
I'horreur du péche.

La véritable contrition satisfait en
méme temps a la faute et au
chatiment, non point en endurant
une douleur infinie, mais en
¢prouvant un désir infini.

164 Réparer une faute en subissant ou en
acceptant une peine ou une pénitence.

165 Regret amer d’avoir offensé Dieu et
ferme propos de ne plus I’offenser a
I’avenir.



150

Dieu, qui est infini, qui est amour
infini, veut une douleur infinie.

Cette douleur infinie, Dieu la veut
doublement et pour les injures dont
'homme accable!®® personnellement
son Créateur, et pour celles que
I'homme voit commettre par son
prochain

Pour ceux qui éprouvent!®” un désir
infini, c'est-a-dire qui sont unis avec
Dieu par amour, et c'est la raison
pour laquelle ils s'affligent quand ils
offensent Dieu ou qu'ils le voient
offenser, pour ceux-la toute

166 Faire supporter a quelqu’un une charge
pénible, qui excéde ses forces, ses
capacités de réaction ou de défense.

167 Ressentir, concevoir, connaitre par
expérience.



151

souffrance, spirituelle ou corporelle,
de quelque coté qu'elle vienne,
acquiert un mérite infini et expie'®®
la faute qui meéritait un chatiment
infini.

Supposons qu'il s'agisse de peines
finies, regues dans un temps fini, par
le fait méme qu'on a agi
vertueusement et qu'on a supporté la
souffrance avec désir, contrition et
horreur infinis pour la faute
commise, ces peines  sont
suffisantes.

C'est ce que nous montre saint Paul
lorsqu'il dit : « quand je posséderais
un langage angelique, quand je
connaitrais les choses futures, quand

168 Réparer une faute en subissant ou en
acceptant une peine ou une pénitence.



152

j'offrirais tous mes biens aux
pauvres et mon corps au bicher, si je
n'avais pas la chanté, rien ne
servirait ».

Il nous montre que les ceuvres finies
sont insuffisantes aussi bien pour
punir que pour récompenser, si elles
ne sont pas imprégnées'® de charité.

169 pénétrer dans I’esprit de quelqu’un et
le marquer d’une influence profonde et
durable.



153

Saint Paul

Je t'ai montré comment la faute ne
peut €tre punie, en ce temps fini, par
une peine qui ne serait qu'une peine.
Je dis que la faute ne peut €tre expiée
que par une peine supportée avec
désir, amour et contrition ; non point
grace au pouvoir de la peine elle-



154

méme, mais par le mérite du désir de
I'ame.

Tout désir et toute vertu, en effet,
n'ont de pouvoir et de vie que par le
Christ crucifié, le Fils unique de
Dieu, et pour autant que 1’ame puise
en Ilui son amour et ['imite
vertueusement.

C'est a ce prix seulement que les
peines ont une valeur, non
autrement. C'est ainsi qu'elles
expient la faute, en vertu!’® de ce
doux amour unitif acquis dans la
connaissance de la Bonté de Dieu et
en vertu du regret et de la contrition

170 En conséquence de, par I’effet de, a
cause du droit de.



155

puisée dans la connaissance de soi-
méme et de ses propres fautes.

C'est cette connaissance qui
engendre la haine et 'horreur pour le
péché, pour la sensualité et qui
pousse l'ame a se juger digne des
peines et indignes des récompenses.

Tu vois donc que c'est grace a la
contrition du cceur, a 'amour de la
vraie patience, a I'humilité sincere,
puisqu'ils se jugent dignes du
chatiment et indignes de |la
récompense, que ceux-la supportent
humblement et patiemment.

Tu veux demander des tourments a
Dieu afin d'expier les injures qui lui
sont faites par ses créatures, tu
demandes a le connaitre et a I'aimer,
lui, la Vérité supréme.



156

Voici la voie pour qui veut arriver
parfaitement a le connaitre et le
gouter, lui la Vérité éternelle : ne
sors jamais de la connaissance de
toi-méme et, abaiss¢é que tu seras
dans la vallée de I'humilité, c'est en
toi-méme que tu le connaitras.

C'est dans cette connaissance que tu
puiseras tout ce qui te manque et tout
ce qui t'est nécessaire.

Nulle vertu n'a de vie en elle-méme
si elle ne la tire de la charité ; or
I'humilité est la nourrice et la
gouvernante de la charité.

Dans la connaissance de toi-méme
tu deviendras humble, puisque tu y
verras que tu n'es rien par toi-méme
et que ton étre vient de Dieu,



157

puisqu'il nous a aim¢ avant que nous
ne fussions.

C'est a cause de cet amour ineffable
que Dieu a eu pour nous que voulant
nous « recréer » de nouveau par la
grace, il nous a lavé et re-créer dans
le sang répandu par son Fils unique
avec un si grand feu d'amour.

Seul ce sang, et lui seul, fait
connaitre la vérit¢ a celui qui a
dissipé!™, par la connaissance de
soi-méme, la nuée de 1'amour
propre.

C'est alors que, dans cette
connaissance de Dieu, I'ame
s'embrase’’? d'un amour ineffable et

171 Désagréger, disperser, faire s’évanouir.
172 §>enflammer, prendre feu.



158

c'est a cause de cet amour qu'elle
¢prouve une continuelle souffrance.
Non pas une souffrance qui l'afflige
ou la desseche mais parce qu'ayant
connu la vérite de Dieu, ses propres
fautes, l'ingratitude et I'aveuglement
du prochain, elle en ressent une
douleur intolérable.

Elle ne s'afflige que parce qu'elle
aime Dieu, car si elle ne 1'aimait pas
elle ne s'affligerait pas.

Des que vous aurez, toi et tous ceux
qui veulent servir Dieu, ainsi connu
sa vérité, vous aurez a supporter,
jusqu'a en mourir les tribulations, les
injures, les reproches, en paroles et
en actes, pour la gloire et la louange
de son nom.



159

Ainst donc tu souffriras et tu
supporteras.

Supportez avec une véritable
patience, avec douleur a cause de la
faute, avec amour a cause de la
vertu, pour la louange et la gloire de
son nom.

Ce faisant vous expierez vos fautes
et celles des autres serviteurs de
Dieu, car les peines que vous
endurez suffiront, par le meérité de la
charité, a punir et a récompenser les
autres comme vous-mémes.

Vous, vous en recevrez une
récompense pleine de vie : vous
aurez effacé les taches de votre
ignorance tandis que Dieu ne se
souviendra plus d'avoir été offensé.



160

Quant aux autres, votre charité et
votre amour auront apaisé¢ Dieu et il
leur donnera selon leurs dispositions
a recevoir.

A ceux-la en particulier qui se
disposent humblement et
respectueusement a  accueillir
I'enseignement des serviteurs de
Dieu, 1l remettra et la faute et le
chatiment. Pourquoi ?

Parce que c'est dans ces dispositions
qu'ils arriveront a la véritable
connaissance et au repentir de leurs
péchés.

C'est donc par les prieres et les désirs
des serviteurs de Dieu qu'ils
recevront le bienfait de la grace,
humblement comme nous l'avons
déga dit, plus  ou  moins



161

abondamment selon qu'ils seront
plus ou moins disposes a l'utiliser
vertueusement.

D'une maniere geénérale, Dieu dit
que par nos desirs ils recevront la
rémission et le pardon. Prends garde
seulement que leur obstination ne
soit si grande qu'ils poussent
vraiment Dieu a les rejeter a cause de
leur désespoir, si celui-ci leur faisait
dédaigner'’® le sang dont la douceur
les a rachetés.

Quel fruit recevront-ils ? Le fruit que
Dieu leur destine est qu'il les attends
et que, fléchil™ par les priéres de ses
serviteurs, il leur donne la lumiere, 1l
¢veille en eux le chien de leur

173 Rejeter, refuser avec mépris.
174 Faire céder, amener a compassion.



162

conscience, 1l leur fais humer le
parfum de la vertu et il les fais se
ré¢jouir de la compagnie de ses
serviteurs.

Parfois Dieu permet que le monde
leur montre ce qu'il est ; il leur fais
¢prouver des passions nombreuses et
variées pour qu'ils en reconnaissent
la fragilité et pour qu'ils placent leur
plus haut désir dans la recherche de
leur patrie : la vie éternelle.

De cette maniére, oui, et de bien
d'autres que I'eeil est incapable de
voir, la langue de redire et le coeur de
penser, tellement sont divers et
nombreux les moyens et les voies
que Dieu utilise, uniquement par
amour, pour les ramener a la grace



163

afin que sa vérité s'accomplisse en
CUX.

Dieu y est pousse par cet inestimable
amour qui les lui a fait créer et aussi
par les prieres, par les désirs, par les
souffrances de ses serviteurs car,
loin de dédaigner leurs larmes, leurs
sueurs et leurs humbles prieres, il les
agrée'™ puisqu'il est celui-la méme
qui les remplis d'amour et
d'affliction devant la perdition des
ames.

A ceux-la cependant le chatiment
n'est pas remis mais la faute
seulement : ils n'ont pas, en effet, les
dispositions = nécessaires  pour
recevoir, avec un amour parfait, son

15 Accueillir favorablement, trouver a
son gre, accepter.



164

propre amour et celui de ses
serviteurs, 1l n'y a pas dans leur
douleur un repentir et une contrition
parfaits mais un amour et une
contrition imparfaits.

Aussi ne regoivent-ils pas comme
les autres la rémission de leur
chatiment mais seulement de leur
faute : une bonne disposition est
aussi nécessaire d'un coté que de
l'autre, aussi bien chez celui qui
donne que chez celui qui regoit.

C'est parce qu'ils sont imparfaits
qu'ils recoivent imparfaitement les
parfaits désirs de ceux qui, au milieu
de leurs souffrances, les offrent a
Dieu a leur intention.

Pourquoi t'ai-je dit qu'ils obtiennent
rémission et qu'il leur est méme



165

pardonné¢ ? Parce que telle est la
veérité : ainsi que je te l'ai dit, grace
aux moyens dont je t'ai parlé
(lumicere de la conscience et autres)
il est satisfait a la faute puisqu'en
commencant a bien se connaitre ils
vomissent toute la puanteur de leurs
péchés et obtiennent ainsi, en don, la
grace de Dieu.

Voila a présent pour ceux qui se
tiennent dans la charité commune.

S'ils ont recu comme une correction,
toutes les adversités, et s'ils n'ont
point opposé¢ de résistance a la
clémence du Saint Esprit, ils
regoivent la vie de la grace des qu'ils
sortent du péché.

Mais si, au contraire, et comme des
ignorants, ils se  montrent



166

dédaigneux et ingrats envers Dieu et
envers les souffrances de ses
serviteurs, voila que pour eux tout ce
qui leur a ¢ét€¢ octroyé par
mis€ricorde se change en ruine et en
chatiment, non point a cause de
quelque imperfection qui serait dans
cette miséricorde ou dans le
serviteur de Dieu qui l'invoquait sur
ces ingrats, mais uniquement a cause
de leur indignité et de leur dureté’®,

Ceux-la ont pos¢ sur leur cceur, avec
la main du libre arbitre, la pierre de
diamant qui, si elle n'est brisée avec
le sang, ne sera jamais brisée.

Je te dirai cependant que malgre leur
dureté, et pendant qu'ils ont le temps
a leur disposition, ils peuvent se

176 Sévérité, insensibilité, inhumanité.



167

servir du libre arbitre et demander,
avec cette méme main, le sang du
Fils de Dieu.

Qu'ils le versent sur la dureté de leur
ceeur et 1ils le briseront et ils
recevront le prix du sang qui a été
paye€ pour eux.

Mais s'ils atermoient!”’, une fois le
temps €coulé, 1l n'est plus de remede,
il est trop tard pour qu'ils lui rendent
le patrimoine!’® qu'il leur a donné :
mémoire, pour qu'ils puissent se
souvenir des bienfaits de Dieu,
intelligence, pour qu'ils puissent voir

7 Aller de délai en délai, chercher a
gagner du temps ; hésiter a prendre une
décision.

178 Ensemble des biens que 1’on hérite de
ses ascendants ou que 1’on constitue pour
le transmettre a ses descendants.



168

et connaitre la vérité, amour, pour
qu'ils puissent l'aimer, lui, la Veérité
cternelle que leur intelligence a
connue.

Tel est le patrimoine que Dieu vous
a donne¢ et qui doit lui revenir, a lui,
le Pere.

Si les hommes 'ont troqué ou vendu
au démon, qu'ils aillent avec le
démon et qu'ils gardent ce qu'ils ont
ainsi acquis en cette vie : tous leurs
souvenirs d'impudicité!”®, d'orgueil,
d'avarice, d'amour-propre, de haine

et d'aversion pour leur prochain, en

179 Manque de pudeur: (pudeur:

Sentiment qui fait appréhender ce qui
blesse ou peut blesser la décence ;
retenue, réserve, géne montrée pour ce
qui touche au corps, plus particuliérement
a la sexualité.)



169

véritables perseécuteurs des
serviteurs de Dieu qu'ils ont éte.

Dans une telle ignominie!®

l'intelligence obscurcie par leur
volonté désordonnée, ils regoivent,
avec leur puanteur, leur peine
¢ternelle, leur chatiment infini, pour
n'avoir pas expi¢ leur faute dans la
contrition et dans I'horreur du péché.

Tu sais donc maintenant que la
souffrance expie la faute en vertu de
la parfaite contrition du cceur et non
en vertu de sa douleur finie.

Pour ceux qui possédent cette
parfaite contrition, la souffrance
satisfait non seulement a la faute

180 Acte ou propos qui déshonore son
auteur.



170

mais méme au chatiment qui suit la
faute : lavés du péché mortel, ils
recoivent la grace, mais leur
contrition et leur amour étant trop
imparfaits pour satisfaire au
chatiment, ils vont souffrir au
purgatoire.

Tu vois donc que la souffrance
n'expie qu'en vertu du désir de 1'ame
qui s'unit en Dieu qui est le bien
infini et qu’elle expie plus ou moins,
selon que l'amour de celui qui lui
offre pricres et désir, et I'amour de
celui pour qui on prie, sont plus ou
moins parfaits.

C'est sur cette offrande qu'il fait a
Dieu et a celui qui doit en profiter,
qu'il sera mesuré par la Bonté de
Dieu.



171

Attise'®! donc le feu de ton désir, ne
laisse pas qu'un seul battement de
temps s'écoule sans que tu ne cries
devant Dieu et de ton humble voix
ton incessante priere pour eux.

Aussi, je vous le dis, a toi et a celui
que Dieu a donné pour qu'il soit le
pere de ton ame sur cette terre : «
supportez courageusement, mourez
a toute sensualité!® »

Bien agréable est pour Dieu ce désir
que tu as de vouloir endurer tant de

181 Ranimer le feu en rapprochant les
tisons ou par tout autre moyen.

182 Attachement aux plaisirs des sens, aux
plaisirs érotiques ; charme voluptueux qui
se dégage d’une personne ou d’une
chose.



172

souffrances et tant de peines, jusqu'a
en mourir pour le salut des ames.

Plus on supporte, plus on prouve
qu'on aime Dieu. Plus on I'aime, plus
on connait sa vérité, et plus on
connait, plus l'affliction est grande,
et la douleur intolérable, devant les
offenses qui lui sont faites.

Tu demandais a souffrir et a punir
sur toi-méme les fautes d'autrui et tu
ne te rendais pas compte que c'était
demander de l'amour, de la lumicre
et la connaissance de la vérité
puisque, je te I'ai dit, plus I'amour est
grand plus Paffliction et la douleur
augmentent.

En qui I'amour s'accroit, s'accroit la
peine. C'est pourquoi je vous dit : «
demander et il vous sera donné ».



173

Dieu ne refusera jamais a celui qui le
demandera en vérite.

Songe qu'il est tellement uni a la
parfaite patience, cet amour de la
divine charit¢ qui est dans l'ame,
qu'on ne peut briser l'un sans briser
l'autre.

C'est pourquoi lorsque 1'ame décide
d'aimer Dieu, elle doit décider aussi
de supporter pour lui toutes les
peines, de quelque maniere, de
quelque nature qu'il les lui concede.

La patience ne se démontre!®

dans l'adversitél8

que
, €t cette patience

183 Prouver d’une maniére convaincante.
184 Situation malheureuse due a une suite
de revers. (Revers : Retournement d’une
situation favorable, malheur, coup du
sort.)



174

est unie a la charité, ainsi que nous
'avons dit.

Supportez donc courageusement,
sinon vous ne montreriez pas que
vous €tes (et d'ailleurs vous ne le
seriez pas) les époux fideles et les
fils de sa vérité. Vous ne montreriez
pas non plus de savourer'® son
honneur et le salut des ames.

De plus, les souffrances augmentent,
fortifient, accroissent et éprouvent la
vertu.

Que toute ame se réjouisse donc, qui
se sent tourmentée ! Tel est le

185 Se délecter de quelque chose, avec une
lenteur qui prolonge le plaisir. (Se
delecter : prendre un plaisir raffing.)



175

chemin pour atteindre ce doux et
glorieux état.

Je tar dit que c'est par la
connaissance et la haine de toi-
méme et par la connaissance de la
Bont¢ de Dieu en toi, que tu arrives
a la perfection.

Jamais 1'ame ne sait aussi bien si
Dieu l'habite qu'au moment de la
bataille. Comment ?

Je vais te le dire : elle se connait bien
quand, lors de ces combats, elle ne
peut ni s'en ¢loigner ni faire qu'ils ne
soient pas.

C'est alors qu'elle connait qu'elle
n'est rien : sa volonté peut seulement



176

refuser de consentir!®®

chose.

: pas autre

Si elle était quelque chose par elle-
méme, elle se débarrasserait de ce
qu'elle ne veut pas.

C'est ainsi qu'elle devient humble
par la vraie connaissance d'elle-
méme.

C'est avec la lumiere de la trés sainte
foi qu'elle court vers lui, Dieu
éternel, dont la Bonté lui conserve sa
bonne volonté et empéche de céder
aux miseres qui la tourmentaient au
moment de la bataille.

186 Donner son accord, son adhésion a ; ne
pas s’opposer a.



177

Tu as donc raison de te fortifier!®’

avec la doctrine du doux et
amoureux Verbe, le fils unique de
Dieu, au moment des tentations, des
peines, de l'adversite, qu'elles
proviennent des hommes ou du
démon. Elles accroissent ta vertu et
te procure la grande perfection.
Dieu dit : voici la vérite : j'ai créé
'ame par amour afin de lui donner la
vie éternelle.

Il ajoute : ils verraient avec la
lumiéere de la foi, que moi, la douce
et premiere Vérité, je ne donne
situation, temps et lieu, consolations
et tribulations, que selon les

187 Rendre plus fort.



178

exigences’®® de votre Salut et
I'accomplissement de cette
perfection a laquelle vous étes
appelés.

18 Ce qui est requis, commandé par les
circonstances.



179

LES DEUX PARTIES DE
L'AME

Tu dois encore savoir que I'ame est
composée de  deux  parties
différentes : l'une supérieure et
l'autre inférieure.

Je désire grandement que I'on
distingue toujours les effets de la
partie supérieure de notre ame
d'avec ceux de l'inférieure, et que
nous ne nous ¢tonnions jamais des
productions de l'inférieure, pour
mauvaises qu'elles puissent €tre; car
cela n'est nullement capable de nous
arréter en chemin, pourvu que nous



180

nous tenions fermes en la partie
supérieure pour aller toujours en
avant en la voie de la perfection,
sans nous amuser et perdre le temps
a nous plaindre que nous sommes
imparfaits et dignes de compassion,
comme si l'on ne devait faire autre
chose que de plaindre notre misere.

C'est pourquoi il faut étre plus
généreux et ne s'étonner nullement
de nous voir sujets a mille sortes
d'imperfections, et avoir néanmoins
un grand courage pour mépriser nos
inclinations, nos humeurs,
bizarreries et  attendrissement,
mortifiant'® fidélement tout cela en
chaque rencontre.

189 Infliger a son corps des souffrances,
des privations.



181

C'est de cela que parlait saint Paul en
disant : « la chair lutte contre I'esprit
».

De plus, saint Augustin nous dit : «
cette volonté nouvelle qui se levait
en moi de vous servir sans intéréts,
de jouir de vous, mon Dieu, seule
joie véritable, cette volonté était trop
faible pour vaincre la force
invétérée!® de l'autre, celle qui
faisait tout pour s'¢loigner de vous.

19 Qui est profondément ancré en
quelqu’un, qui s’est renforcé avec le
temps.



182

Saint Augustin




183

Ainsi, deux volontés en moi, une
vieille, une  nouvelle, I'une
charnelle!®, lautre  spirituelle,
ctaient aux prises, et cette lutte

déchirait mon ame.

Ainsi ma propre expérience me
donnait l'intelligence de ces paroles
: « la chair convoite!®? contre l'esprit
et l'esprit contre la chair ».

Vraiment je me plais en votre Loi,
selon I'homme intérieur, puisqu'une
autre loi luttait dans ma chair contre
la lo1 de mon esprit, et m'entrainait
captif'® de la loi du péché

191 Qui a rapport a la chair, par opposition
a ce qui a rapport a ’esprit.

192 Désir immodéré d’obtenir quelque
chose.

193 Privé de sa liberté.



184

incarnée!® dans mes membres ; car

la loi du péché, c'est la violence de
I'habitude qui entraine l'esprit et le
relient contre son gré, mais non
contre la justice, puisqu'il s'est
volontairement asservi'®,

Malheureux homme ! Qui me
délivrera du corps de cette mort,
sinon votre grace par Jésus-Christ
Notre-Seigneur.

Tu dois toujours avoir le désir
d'avancer sur le Pont et cela malgre

194 Se dit d’un ongle qui, s’enfongant dans
les chairs, y provoque une plaie.

195 Réduire a la servitude, a un état de
complete dépendance.



185

l'inquiétude et les remords'® de la
conscience.

Pour élever ton ame, tu dois étre
emporte par un désir d'amour ; ainsi
le cceur de I'homme est attiré avec
toutes les puissances de l'ame : la
mémoire, l'intelligence et la volonté.

Ainsi accordées et réunies dans le
nom de Dieu, toutes ses actions
materielles ou spirituelles sont
attirées, agréées et unies a Dieu par
désir d'amour.

Une fois le cceur et les trois
puissances de l'ame ¢levées, toutes
tes actions le sont ¢galement.

19 Sentiment douloureux de honte et de
regret que fait naitre la conscience d’avoir
mal agi.



186

Voici, tu dois savoir que toute chose
est cree pour servir I'homme. Les
choses créées sont faites pour servir
I'homme, pour subvenir aux besoins
des créatures et non pas les créatures
pour les choses...

Les creatures sont faites pour Dieu,
pour qu'elles le servent de tout leur
ceeur et de tout leur amour. Tu vois
aussi qu'une fois 'homme attiré¢, tout
est attiré puisque chaque chose est
faite pour lui.

Jamais nous ne devons nous ¢tonner
ni décourager pour €tre sujets a faire
des fautes ; nous en ferons toujours,
Dieu le permettant ainsi pour nous
faire pratiquer I'humilité : de nous-
mémes nous ne pouvons rien d'autre
chose.



187

Ne nous troublons donc point de nos
imperfections, car notre perfection
consiste a les combattre, et nous ne
saurions les combattre sans les voir,
ni les vaincre sans les rencontrer.



188

LES TROIS
PUISSANCES DE
L'AME

Voici comment nous devons
employer nos trois puissances de
I'ame.

Dieu donna la mémoire a I'homme
afin qu'il se souvint de ses bienfaits.

Dieu lui donna l'intelligence, afin
qu'il connfit, en voyant sa Bont¢.

Dieu lui donna encore la volonté,
afin qu'il pGt aimer ce que



189

I'intelligence voit et connait de sa
Bontée.

Qui a pouss¢ Dieu a donner une si
grande dignité a I'homme ?

L 'inépuisable amour avec lequel 1l a
regardé en lui-méme sa créature et
qui lui a fait s'éprendre!®’ (s'attacher)
d'elle. Dieu 1'a crée par amour et lui
a donne¢ 1'étre afin qu'elle pit gotter
son supréme bien éternel.

197 Se prendre de passion, s’attacher a
quelqu’un ou a quelque chose par un
sentiment tres vif.



190

L'UNION A DIEU

L'union a Dieu demande de
demeurer dans une profonde
nudité!® et liberté d'esprit. Pour
cela, 1l est nécessaire de se
débarrasser de tout ce qui n'est pas
spirituel et ne point s'embarrasser'®®
de ce qui est spirituel.

Dans les moments d'épreuves, de
difficultés, 11 est bon de rester dans

198 T e dépouillement, la sobriété, voire la
sécheresse, qui I’opposent au style orné.
19 Se préoccuper, se soucier de quelque
chose. Troubler, mettre en peine ; rendre
perplexe, hésitant.



191

cet €tat de purification ou Dieu nous
a place et nous encourager a vouloir
cette épreuve tout le temps qu'il
plaira a Dieu. Jusqu'alors, en effet, il
n'y a pas de remede.

Afin d'atteindre cette liberté d'esprit,
1l nous est demandé de mortifier nos
tendances®® et de mettre nos sens
dans I'obscurité.

Sans doute, I'ame ne peut pas ne plus
exercer les sens de 1'ouie, de la vue,
de I'odorat, du gotit, du toucher, mais
cela n'a pour ainsi dire aucune
importance pour elle et ne la trouble
plus, si elle n'y adhere pas et le
rejette.

200 Inclination, penchant.



192

C'est ce détachement de 1'ame par
rapport a ses tendances vers les
biens, les richesses et les plaisirs
qu'elle y trouve qui fait 'ame libre et
vide de tous les biens qu'elle pourrait
posseder.

Voici pourquoi le Seigneur Jésus-
Christ nous enseigne une voie du
renoncement, lorsqu'il nous dit dans
saint Luc : « celui qui ne renonce pas
a tout ce qu'il posseéde ne peut Etre
mon disciple. » Voila qui est clair.



193

Saint Luc




194

La doctrine que le Fils de Dieu est
venu enseigner en ce monde est celle
du mépris de toutes les choses
créées, qui nous dispose a recevoir
I'Esprit de Dieu.

Tant que 1'ame ne s'est pas détachée
des creatures, elle est incapable de
recevoir ce divin Esprit et d'arriver a
la pure transformation en lui.

Etre pauvre d'esprit, c'est ne plus
vouloir, ne rien désirer, si ce n'est
Dieu.

Celui qui veut aimer autre chose
avec Dieu montre clairement qu'il
fait de Dieu bien peu de cas ; il met
dans une méme balance avec Dieu
ce qui en est infiniment ¢loigné.



195

L'experience nous apprend que la
volonté, en s'affectionnant?®® a un
objet, le met dans son estime au-
dessus de tout autre qui serait méme
bien plus excellent, mais qui ne lui
plait pas autant.

Ainsi, afin de pratiquer les vertus

parfaitement, il est nécessaire que
I’ame soit dans la nudité, le
dépouillement et le détachement de
toutes ses tendances.

Enfin, I'ame qui veut gravir cette
montagne de la perfection doit faire
d'elle-méme un autel ou elle offrira a
Dieu un sacrifice d'amour pur et
d'adoration profonde.

201 Aimer d’une tendre affection, chérir.



196

Avant de monter elle doit accomplir
parfaitement ces deux conditions :

La premiere consiste a rejeter toutes
ses affections étrangeres et toutes ses
attaches.

La seconde consiste a dégager sa
volonté de tous ses anciens vouloirs.

L'état de cette union divine consiste
en ce que la volonté¢ de 1'ame soit
completement en la volonté divine.

Pour s'unir a Dieu par I'amour et par
la volonté, 1'ame doit maitriser?®?
toutes ses tendances volontaires, si
petites qu'elles soient, comme par
exemple I'habitude.

202 Réduire par la force, la contrainte ; se
rendre maitre de.



197

Ces imperfections habituelles sont,
par exemple, la coutume de parler
beaucoup, une petite attache, dont
on ne veut jamais se défaire, a un
objet quelconque, une personne, un
vétement, un livre, une cellule, tel
genre de nourriture, certains petits
entretiens, certains petits deésirs de
chercher la sensualité, de savorr,
d'entendre, ou choses semblables.

Dans I'état d'indifférence?®®, qui est
I'¢tat  d'acceptation, c'est-a-dire

203 FEtat  d’indifférence, état  mental
caractéris€¢ par I’absence d’intérét et de
réaction affective. Philosophie : Liberté
d’indifférence, pouvoir de choisir
librement entre deux partis, parce
qu’aucun motif ne fait pencher vers I’un
plutot que vers Iautre.



198

d'abandon volontaire, on n'est plus
domin¢ par la vie : on la domine.

Ayons des désirs, mais sachons les
discipliner.

C'est une illusion de prétendre
ctouffer en nous les puissances de
sentiment?® ; laissons-les s'épanouir
sous le controle d'une volonté
soumise a Dieu. Ce n'est pas la
sensibilit¢ qui doit arriver a
|'indifférence, c'est le vouloir.

L'ame n'a qu'une volonté. Si elle
l'engage ou Il'applique a quelque
chose de créé, elle perd sa liberté, sa
force, son détachement et sa pureté.

204 Faculté de ressentir, de recevoir des
impressions.



199

Un acte de vertu, en effet, produit et
engendre en méme temps la suavite,
la paix, la consolation, la lumicre, la
pureté et la force ; et la tendance
déréglée cause le tourment, la
fatigue, la lassitude, l'aveuglement
et la faiblesse.

La pratique, d'une vertu fait grandir
toutes les autres ; et de méme un seul
vice suffit pour faire grandir tous les
autres et leurs effets.

Tous ces préjudices?®®™ ne se
manifestent pas au moment méme
ou la passion exerce son activité, car
son attrait nous aveugle, mais, soit

205 Tort, dommage, atteinte aux intéréts,
subis a cause d’un tiers.



200

avant soit apres, ses tristes effets se
font sentir.

La passion, au moment ou elle
s'exerce est pleine de douceur et
parait bonne ; ¢ 'est ensuite que I'ame
ressent son amertume, et ses tristes
effets.

Je n 'ignore pas cependant qu'il y a
des personnes tellement aveugles et
insensibles qu'elles n'éprouvent
point cette amertume.

Elles ne songent pas a aller vers
Dieu et, par suite, ne se préoccupent
pas des obstacles qui les en séparent.

LLes maniéres de vaincre nos
tendances




201

Tout d'abord, il faut avoir le désir
habituel d'imiter le Christ en tout, de
se conformer a sa vie, qu'il faut bien
considérer afin de savoir I'imiter et
d'agir en tout comme lui-méme
l'aurait fait.

En second lieu, si I'on veut bien se
conformer a cet avis, et s'il s'offre
aux sens quelque plaisir qui ne soit
purement pour I'honneur et la gloire
de Dieu, 1l faut se mortifier et se
renoncer par amour pour Jésus-
Christ, qui, durant sa vie sur la terre,
n'a jamais eu d'autre golt ni d'autre
désir que de faire la volonté de son
Pere ; c'est 1a ce qu'il appelait sa
nourriture et son aliment.

Voici un exemple : s'il se présente
une occasion d'entendre avec plaisir



202

des choses qui n'intéressent pas le
service de Dieu, je refuserai d'y
chercher mon plaisir et méme de les
entendre.

Si j'éprouve du plaisir a regarder
des choses qui ne me portent pas
directement vers Dieu, je ne
rechercherai point ce plaisir et je ne
regarderai méme pas ces objets.

Il en sera de méme pour les
conversations, ou toutes les autres
satisfactions qui se présenteraient.

Nous devons donc mortifier tous nos
sens, quand nous le pouvons
bonnement?®®, et si nous ne le
pouvons pas, il suffit de ne pas se

208 Tout bonnement, tout simplement,

parfois avec quelque naivete.



203

complaire?® dans l'attrait naturel

que I'on éprouve et le désavouer®®,

De la sorte, on arrive bientot a rendre
les sens mortifiés et a renoncer a ses
golts ; on vit comme dans la nuit, et,
en peu de temps on peut réaliser de
grands progres.

Si nous voulons mortifier et apaiser
les quatre passions de notre nature :
la joie, l'espérance, la crainte et la
douleur, puisque de leur bon accord
et pacification découlent®® les biens
dont nous avons parlé, il faut
employer ce qui est un remede total

207 Se délecter, trouver son plaisir, sa
satisfaction dans quelque chose.

208 Ne pas vouloir reconnaitre pour sien.
209 Fitre la conséquence de, s’ensuivre.



204

a tous les maux, la source du vrai
mérite et des grandes vertus.

Que I'ame donc s'applique sans cesse
non a ce qui est le plus facile, mais a
ce qui est le plus difficile ;

1. Non a ce qui est plus savoureux,
mais a ce qui n'a pas de saveur, de
golt ;

2. Non a ce qui plait, mais a ce qui
déplait ;

3. Non a ce qui console, mais a ce
qui est un sujet de désolation?? ;

4. Non a ce qui est un repos, mais a
ce qui donne du travail ;

5. Non a ce qui est plus, mais a ce
qui est moins ;

210 Extréme affliction.



205

6. Non a ce qui est plus ¢€levé et plus
précieux, mais a ce qui est plus bas
et de moindre prix ;

7. Non a vouloir quelque chose,
mais a ne rien vouloir ;

8. Non a rechercher ce qu'il y a de
meilleur dans les choses, mais ce
qu'il y a de pire, et a désirer entrer
pour I'amour du Christ dans un état
de privation, de dépouillement total,
un parfait détachement et une
pauvreté absolue par rapport a tout
ce qu'il y a en ce monde.

Il suffit de se conformer fidélement
a ces pratiques pour entrer dans la
nuit des sens.

Voici un ensemble de pratiques
qui apprennent a mortifier la



206

concupiscence’’! de la chair, la
concupiscence des yeux et la
superbe?’? de la vie. trois choses
qui occupent le monde et d'ou
procéedent toutes les autres
tendances.

La premiere consiste a travailler au
meépris de soi et a désirer que les
autres nous meprisent ; cette
pratique est contre la concupiscence
de la chair.

La seconde consiste a parler de soi-
méme avec mepris et a travailler a ce
que les autres en parlent de méme ;
cette pratique est contre la
concupiscence des yeux.

211 Tentation de prendre, de dominer ce
qui s’offre a la vue.
212 Orgueil, arrogance.



207

La troisieme consiste a avoir de bas
sentiments de so1, a se mepriser et a
désirer que les autres fassent de
méme ; et cette pratique est contre la
superbe de la vie.

Voici encore quelques avis qui
s'adressent a la partie spirituelle
et intérieure de 1'ame et qui sont
nécessaire pour arriver a 1'union
parfaite avec Dieu.

1. Pour arriver a gotter tout, veillez
a n'avoir golt pour rien.

2. Pour arriver a savoir tout, veillez
a ne rien savoir de rien.

3. Pour arriver a posséder tout,
veillez a ne rien posséder.

4. Pour arriver a étre tout, veillez a
n'étre rien.



208

5. Pour arriver a ce que ne golitez
pas, vous devez passer par ce que
vous ne goutez pas.

6. Pour arriver a ce que vous ne
savez pas, vous devez passer par ou
VOUS Ne savez pas.

7. Pour arriver a ce que vous ne
possédez pas, vous devez passer par
ou vous ne possedez pas.

8. Pour arriver a ce que vous n'étes
pas, vous devez passer par ce que
vous n'étes pas.

Voici les moyens de ne pas
empécher cet état de mortification

l. Quand vous vous arrétez a
quelque chose, vous cessez de vous
abandonner au tout.



209

2. Car pour venir du tout au tout, 1l
faut se renoncer du tout au tout.

3. Et quand vous viendrez a avoir
tout, il faut 1'avoir sans rien vouloir.
4. Car si vous voulez avoir quelque
chose en tout, vous n'avez pas
purement en Dieu votre trésor.

C'est dans ce dénuement?® que
l'esprit trouve sa paix et son repos.
Comme 1l ne désire rien, rien d'en-
haut ne le fatigue, rien d'en-bas ne
l'opprime?'4, car il est dans le centre
de son humilité ; si au contraire il

213 Etat d’une personne dépourvue du
nécessaire. (Dépourvu : Qui manque de
quelque chose.)

214 Faire peser sur un ensemble
d’individus une autorité tyrannique, faire
subir les rigueurs d’une domination
brutale. Enchainer, soumettre, dominer.



210

désire quelque chose, c'est cela
méme qui est pour lui fatigue et
tourment.

Par suite, en effet du péché originel,
1'ame est vraiment captive?™® dans ce
corps mortel, et y est assujettie a ses
passions et aux tendances de sa
nature.

En effet, tant que nos tendances ne
sont pas endormies par la
mortification des sens et que les sens
ne sont pas en paix et n'ont pas cesse
leur guerre a l'esprit, 1'ame ne
parviendra pas a cette véritable
liberté qui lui permettrait de jouir de
l'union avec Dieu.

215 Qui a été fait prisonnier ou réduit en
esclavage.



211

Ainsi, tous ces exercices ne servent
qu'a briser notre volonté.

L'union ne consiste donc point dans
les jouissances, dans les
consolations, dans les sentiments
spirituels, mais dans la mort réelle
de la Croix au point de vue sensitif
et spirituel, intérieur et extérieur.

Quant aux menues tentations de
vanité, de soupgon, de chagrin, de
jalousie, d'envie, d'amourettes, et
semblables tricheries qui, comme les
mouches, viennent passer devant
nos yeux et tantot nous piquer sur la
joue, tantdt sur le nez, parce qu'il est
impossible d’€tre tout a fait exempt
de leur importunité?!®, la meilleure

216 Qui déplait, qui dérange, qui
incommode par des assiduités, des



212

résistance qu'on puisse leur faire,
c'est de ne point s'en tourmenter ; car
tout cela ne peut nuire, quoi qu'il
puisse faire de 1'ennui, pourvu que
I'on soit bien résolu de vouloir servir
Dieu.

discours hors de propos, des demandes
répétées, etc.



213

LES MOYENS DE
MORTIFIER NOS
TROIS PUISSANCES
DE L'AME

Nous arrivons maintenant a la
mortification des trois puissance de

I'ame ; ce qu'on appelle la nuit de
l'esprit.



214

L'ENTENDEMENT
(COMPREHENSION ;
INTELLIGENCE,
JUGEMENT, RAISON)

Dans les objets créés ainsi que dans
nos pensées, il n'y a rien qui puisse
servir a l'entendement de moyen
propre pour s'unir a Dieu.

Tout ce a quoi l'entendement peut
atteindre ne peut que lui créer des
obstacles au lieu de l'aider, s'll veut
s'y attacher.

Notre entendement, tant qu'il est
dans la prison du corps, n’a ni
disposition ni capacité pour recevoir



215

la claire connaissance de Dieu, car
cette connaissance n'est pas de la
condition présente : il faut mourir ou
en étre prive.

Aussi l'entendement, pour s'unir a
Dieu, doit se dépouiller?!” de toutes
les lumieres qu'il peut acquérir par
lui-méme.

L'entendement doit, pour se préparer
a l'union divine, étre deégagée et
purifiée de tout ce qui peut lui venir
par les sens, dépouillé de tout ce qu'il
pourrait connaitre clairement, placé
dans un calme profond, exempt de
toute activité naturelle, en un mot
¢tabli dans la foi.

217 Priver quelqu’un de ce qui lui

appartient, le déposséder.



216

Elle est le moyen prochain et
proportionné pour l'union de I'ame a
Dieu, car la ressemblance qu'il y a
entre elle et Dieu est si grande qu'il
n'y a pas d'autre différence qu'entre
voir Dieu et croire en Dieu.

Telle est la vérité qu'exprimait saint
Paul en disant : « celui qui veut s'unir
a Dieu doit commencer par croire
qu'il est ...



217

LA MEMOIRE

Nous avons d¢ja montré comment
I'entendement, premiere puissance
de 1'ame, doit se diriger dans toutes
les connaissances qu'il acquiert,
d'apres les lumieres de la foi.

Pour la mémoire, il est en réalité que
I'ame doit arriver peu a peu a
connaitre Dieu plutét par ce qu'il
n'est pas que par ce qu'il est : il
s'ensuit neécessairement que, pour
aller a lui, elle doit procéder par le
renoncement, le détachement
complet et absolu de toutes ses



218

connaissances naturelles et
surnaturelles.

Les connaissances naturelles de la

mémoire sont toutes celles qu'elle
peut former des objets a 1'aide des
cing sens corporels ; l'ouie, la vue,
I'odorat, le gott et le tact, ainsi que
toutes les autres de ce genre qu'elle
pourrait fabriquer et imaginer.

Car l'amour avec Dieu ne saurait
exister, tant qu’elle ne sera pas
completement séparée de toutes les
formes qui ne sont pas Dieu.

Dieu en effet, n'est pas renfermé
dans quelque forme ou
représentation qui se  pergoit
nettement, clairement Dieu n'a ni
forme ni image qui puissent étre
comprises par la mémoire.



219

Si 1'ame veut entrer dans cette nuit
de la mémoire, qu'elle observe bien
l'avis suivant : tout ce qui frappera la
vue, 'ouie, l'odorat, le gott et le tact,
elle veillera a ne pas s'y attacher et a
n'en rien conserver dans sa mémoire
; elle s'appliquera a I'oublier tout de
suite, et y travaillera méme, s'il le
faut, avec ce zele que I'on met a se
rappeler d'autres souvenirs.

Elle ne doit laisser dans sa mémoire
aucune connaissance ou impression
des choses d'ici-bas, qu'elle
considérera®®® comme si elles
n'existaient pas ; sa mémoire en sera
absolument dégagée et libérée ; elle
ne s'arrétera a aucune considération,
soit d'en-haut, soit d'en-bas ; qu'elle

218 Regarder attentivement ; examiner.



220

se conduise comme si cette faculté
de la mémoire n'existait pas.

Car tout ce qui est naturel est plutot
un obstacle qu'un secours, si 1’on
veut servir dans ce qui est surnaturel.

En ce qui concerne les
connaissances surnaturelles, nous
n’en parlerons pas ici.

En conclusion, 1'ame doit se
décharger de tout ce qui n 'est pas
Dieu pour s'unir a lui ; voila
pourquoi la mémoire, elle aussi, doit
se débarrasser de toutes les
connaissances ou images afin de
s'unir a Dieu par le moyen d'une
espérance pure et mystérieuse.

Toute possession, en effet, est
opposeée a l'espérance : et cette vertu,



221

dit saint Paul, a pour objet « ce que
I’on ne possede pas ».

Aussi, plus la mémoire se dépouille,
et plus elle acquiert d'espérance ; par
suite, plus elle a d'espérance, et plus
elle est unie a Dieu.

Car plus une ame espere en Dieu,
plus elle obtient de lui.

Or je le répete, son espérance grandit
en proportion de son renoncement ;
c’est quand elle est parfaitement
dépouillée de tout qu'elle jouit
parfaitement de la possession de
Dieu et est unie a lui.



222

LA VOLONTE

I ne suffit pas de purifier
I'entendement pour 1'établir dans la
vertu de l'espérance. On n'aura rien
fait si I'on ne purifie aussi la volonté
pour 1'établir dans la troisieme vertu
théologale, qui est la charité.

C'est elle qui donne la vie aux
ceuvres accomplies avec foi et leur
donne la plus haute valeur ; car sans
cette vertu les ceuvres n'ont aucun
prix.

Pour que I'homme spirituel arrive
vraiment a unir sa volonté a Dieu par
le moyen de la charité, voici ce que



223

dit Moise : « tu aimeras le Seigneur,
ton Dieu, de tout ton coeur, de toute
ton ame et de toutes tes forces. »

II prescrit, en effet, a 'homme de
diriger vers Dieu toutes les
puissances, toutes les tendances,
toutes les ceuvres et toutes les
affection de son ame, afin que toutes
ses aptitudes®®® et toutes ses forces
ne servent qu'a cette fin.

La force de I'ame se trouve dans ses
puissances, dans ses passions et dans
ses tendances, qui toutes sont
gouvernées par la volonté.

Or, quand la volont¢ les détourne de
ce qui n’est pas Dieu et les dirige
vers Dieu, elle garde alors la force de

219 Capacités.



224

son ame pour lui ; c'est ainsi qu'elle
parvient a aimer Dieu de toutes ses
forces.

Pour que 'ame atteigne ce but, nous
nous occuperons ici de purifier la
volonté¢ de toutes ses affections
désordonnées, qui sont la source
d'ou précedent ses tendances, ses
attaches et ses ceuvres désordonnées,
et d'ou vient également qu'elle ne
garde pas toute sa force pour Dieu.

Ces affections??® ou passions sont au
nombre de quatre, a savoir : la joie,
l'espérance, la douleur et la crainte.

Quand on les applique a Dieu par un
exercice raisonnable, de telle sorte

220 Attachement tendre, constant, durable
pour une personne.



225

que 1'ame ne se r¢jouisse que de ce
qui intéresse purement 1'honneur et
la gloire de Dieu, ne mette qu'en lui
son espérance, ne s'afflige que de ce
qui le blesse, ne craigne que lui, il est
clair que l'on dispose et que l'on
garde toutes les forces de I'ame et
toute son habileté pour Dieu.

Au contraire, plus 1'ame se réjouirait
en quelque autre chose, et moins de
force elle conserverait pour mettre
sa joie en Dieu ; plus elle mettrait sa
confiance dans quelque chose de
créé, moins elle en mettrait en Dieu
: et ainsi des autres passions.

Ces quatre passions regnent d'autant
plus dans I'ame et lui font d'autant
plus la guerre, que la volonté est



226

moins forte au service de Dieu et
plus dépendante des créatures.

Alors, en effet, elle se réjouit tres
facilement de choses qui ne meritent
point la joie ; elle espere ce qui ne lui
procure aucun avantage : elle se
désole de ce qui peut-Etre devrait la
réjouir, et elle craint quand il n'y a
rien a redouter.

Ces passions donnent naissance a
tous les vices et a tous les obstacles,
je veux dire, aux imperfections,
quand elles ne sont pas tenues sous
le frein ; mais elles engendrent aussi
toutes les vertus quand elles sont
bien dirigées et gouvernées.

Il faut savoir, en outre, que si I'une
d'elles est bien dirigée et soumise au



227

joug??! de la raison, toutes les autres
la suivront dans la méme mesure.

Si, en effet, la volonté se réjouit
d'une chose, c'est dans la méme
proportion qu'elle va l'espérer, ou
qu'elle va éprouver de la douleur ou
de la crainte par rapport a cet objet.

Dans la mesure, au contraire, ou sa
joie diminue, elle perd aussi la
douleur, la crainte ou l'espérance.

En conclusion, toutes les forces de
I'ame, toutes ses tendances et toutes
ses puissances, ¢tant dégagées de
toutes les choses créées, concentrent
uniquement au service de Dieu leur
effort et leur activité.

221 Contrainte de la servitude, de la
sujétion.



228

De la sorte, I'ame sort d'elle-méme et
de toutes les créatures pour arriver a
la douce et savourcuse union
d'amour de Dieu.



229

CONCLUSION

Jeésus, ce Pont qui relie la terre au
Ciel nous montre la volonté divine a
travers les tables de la Loi, les
commandements de I'Eglise et la
pratique des vertus.

Tout le monde peut tendre vers la
perfection. Il ne faut pas avoir fait de
longues et pénibles études pour se
dire chrétien.

Afin d'apprendre, il faut
désapprendre???, afin de connaitre, il
faut s'oublier, afin d'aimer, 1l faut se

222 Qublier ce qu’on avait appris.



230

hair. Il est important de faire toutes
nos actions, de pratiquer les vertus
parce que cela fait plaisir a Dieu,
parce qu'il nous a demand¢ de faire
ainsi, parce que nous l'aimons.

Inutile de s'arréter ou de culpabiliser
plus que nécessaire apres avoir fait
une mauvaise action ou avoir eu une
pensee deplacée.

La miséricorde de Dieu est plus
grande que nos peches ; ne I'oublions
pas.

En fin, quelle joie de posséder cette
paix divine.



231

ANNEXES

L’amour-propre engendre 1’orgueil,
et c’est lui qui nous prive de la
raison.



