Divers
notes






Table des matieres

L’AMOUR-PROPRE

6

LA BONNE PRATIQUE DES BONNES (EUVRES

8

RESTEZ CACHE

9

L’ABANDON

PREFERER DIEU A TOUT

LES SUGGESTIONS DU DEMON

LES TENTATIONS

LE DEMON SOUMIS A DIEU

ICI-BAS, UNE VIE D’EPREUVE

LA CHAIR

10

13

14

15

16

17

18



3

LA CRAINTE 19

LA LECTURE ET LA PRIERE, POURQUOI ? _22

LE RECUEILLEMENT 23
VRAIS BIENS ET VRAIS MAUX 24
HOMME ANIMAL ET SPIRITUEL 25
LE VRAI CHRETIEN 27
NOTRE ENFER 28
A JESUS PAR MARIE 29

L’EXERCICE DE LA PRESENCE DE DIEU __ 30

LA GRACE 31
S’AIMER C’EST ? 32
LE DON DE NOTRE LIBERTE 33
JE SUIS PECHE ? 34
NOTRE NEANT 35
L’ECHELLE DE LA SAINTETE 36

COMBATTRE SA VOLONTE 37




L’HUMILITE

LA GLOIRE DE DIEU

LA VERITABLE DEVOTION

L’EXEMPLE DES SAINTS

SUPPORTE

POUR PRIER

PRIERE D’ABANDON

LES CONTRADICTIONS

LA RELIGION CHRETIENNE

39

43

44

45

46

47

48

51

52

SANS NOS EFFORTS, POINT DE SALUT 55

LA VOIE PARFAITE

LA VOLONTE DE DIEU

LE PARADIS

AIMER DIEU

SI VOUS ETES MALHEUREUX

POUR ARRIVER A LA SAINTETE

56

57

59

62

66

68






L’AMOUR-PROPRE

L'amour-propre et l'estime de soi-
méme, ces deux sources de tous nos
défauts et de tous nos vices.

Qu'est-ce que l'amour-propre ? Un
amour aveugle de nous-mémes ; un
fruit malheureux du péché, un
ennemi de Dieu et de notre bonheur,
que I'Evangile nous ordonne de
combattre et de poursuivre sans
relache ; qui nous fermera l'entrée du
Ciel, jusqu'a ce qu'il soit tout-a-fait
détruit, et dont 1l faut que 1'ame soit
enticrement purifiée, soit ici-bas,
soit dans les flammes du purgatoire,



avant que de jouir de la possession
de Dieu.

Le pere Grou dans ses « Maximes
spirituelles » nous dit cect : « Soyons
assurés qu’a mesure que |I’amour-
propre s’affaiblira en nous, I’amour
du prochain y prendra le dessus. »



8

LA BONNE PRATIQUE
DES BONNES (EUVRES

On ne doit pratiquer les bonnes
ceuvres, laissées a notre disposition,
qu'autant qu'elles ne portent aucun
préjudice au recueillement, et que,
pour peu qu'elles y nuisent, et nous
dissipent, il faut y renoncer, ou en
remettre la pratique a un autre
moment ou nous ne courrons plus le
méme risque.



RESTEZ CACHE

Aspirez a étre caché. Dieu saura bien
vous trouver, et se servir de vous,
quand il voudra, pour sa gloire et
pour le salut des ames ; mais de
vous-mémes, fuyez toujours les
ccuvres d'éclat, et les regards
publics.



10

L’ABANDON

Oublions-nous et  demeurons
abandonnés a Dieu. Mettons en
pratique ce que Jésus-Christ dit un
jour a Sainte Catherine de Sienne :
Ma fille, pense a moi, et je penserai
a toi.

En effet, peut-on aimer plus
purement que d’aimer jusqu’a faire
du contentement de Dieu notre
propre contentement, a trouver notre
bon plaisir dans son bon plaisir et a
vouloir étre pour lui, colite que



11

colte, un sujet de joie ? Mais n’est-
ce pas ce que nous faisons par le pur
abandon, ou nous n’avons en vue
que I’accomplissement du bon
plaisir de Dieu et ou nous nous
estimons trop heureux de pouvoir lui
étre un sujet de joie, quel que soit
notre sort ? Peut-on aimer plus
purement que d’aimer dans les croix
comme dans les joies, quand on nous
humilie et qu’on nous abaisse,
comme quand on nous ¢leve, dans
les privations, de méme que dans les
communications spirituelles ?

C’est bien ce que fait 1’ame
abandonnée. Elle ne veut ni croix, ni
joies, ni €lévations, ni abaissements,
mais [’accomplissement de la
volonté adorable de Dieu en tout.
Elle marche toujours d’un pas ¢gal,



12

dans les ténebres et dans les
lumieres, dans les plus pénibles
privations de méme que dans les
plus savoureuses communications,
dans I’action et dans la souffrance,
trouvant partout ¢également ce
qu’elle veut et ce qu’elle aime, c’est-
a-dire que la volonté de Dieu soit
accomplie en tout.



13

PREFERER DIEU A
TOUT

Si nous préférons Dieu a tout, et si
nous lui rapportons tout, c'est
I'amour de charité, qui nous rends
bons et agréables a ses yeux, qui
donne un prix surnaturel a nos
actions. Si nous nous préférons a
tout, si nous rapportons tout a nous,
c'est I'amour-propre ; amour vicieux
et désordonné, qui déplait a Dieu.



14

LES SUGGESTIONS DU
DEMON

Si le Démon vous suggere des
imaginations, des pensées, des désirs
qui vous font horreur : tant mieux, si
ses suggestions vous font horreur ;
c'est une preuve manifeste que vous
les repoussez, et que Dieu les
repousse avec vous.



15

LES TENTATIONS

Vous vous plaignez que les
tentations vous assaillent a I'oraison
et a la Communion, et que le Démon
choisit précisément ce temps-la pour
vous attaquer : dites plutot que Dieu
prend, pour vous exposer a la
tentation, le moment ou vous étes
mieux prépar¢ a y resister, le
moment ou votre intention actuelle
est de vous unir a lui ; le moment ou
Jésus-Christ présent dans votre
ceeur, repousse lui-méme les
attaques de l'ennemi.



16

LE DEMON SOUMIS A
DIEU

Le Démon ne peut rien de lui-méme
; et st nous ne lui donnons aucune
occasion de nous tenter, 1l ne le fera
qu'avec la permission de Dieu, et en
se tenant dans les bornes de cette
permission.



17

ICI-BAS, UNE VIE
D’EPREUVE

L'homme est né pour jouir sans
doute ; mais la jouissance est
réservée a l'autre vie ; celle-ci est le
temps de 1'épreuve et du mérite.



18

LA CHAIR

La chair, c'est tout ce qui est opposé
en nous a I'Esprit de Dieu.



19

LA CRAINTE

La crainte a bien la force de nous
¢loigner du mal ; mais elle n'a pas
celle de nous porter au bien. Elle est
le commencement de la sagesse,
mais elle n'en est que Ie
commencement.

Oh ! De grace, craignons-nous nous-
mémes, car nous sommes hos pires
ennemis, craignons notre propre
volonté qui a tant de fois défait et
ruiné en nous ce que la divine Bonté
y avait fait et refait. Craignons que



20

Dieu ne nous abandonne a nous-
mémes et qu’ainsi nous devenions
bientét du nombre de ces enfants
perdus dont parle le Prophete quand
il dit que Dieu les a enfin, pour
comble de malheur, abandonnés a
eux-mémes et par eux-mémes, aux
voies de I’iniquite.



21



22

LA LECTURE ET LA
PRIERE, POURQUOI ?

Pourquoi lisons-nous, pourquoi
prie-t-on ? sinon pour attirer Dieu en
so1 ?



23

LE RECUEILLEMENT

Ce retour au-dedans de soi, pour y
entendre la voix de la grace, est ce
qu'on appelle recueillement : terme
qui exprime l'action par laquelle
'ame ramasse et rassemble en soi
son attention dispersée.



24

VRAIS BIENS ET
VRAIS MAUX

Ici-bas, les vrais biens du Chrétien
sont la grace de Dieu, le commerce
intime avec Dieu, tout ce qui
entretien et accroit en lui la vie
surnaturelle : les vrais maux sont de
qui affaiblit en lui cette vie, ou ce qui
l'en prive.



25

HOMME ANIMAL ET
SPIRITUEL

L'homme animal, le vieil homme,
I'homme du péché n'est appelé
I'homme extérieur, qu'a cause de sa
pente naturelle vers les objets
sensibles ; et 1'homme spirituel,
I'homme nouveau, 'homme de la
grace n'est appelé I'homme intérieur,
qu'a cause que, renfermé en soi-
méme avec Dieu, i1l ne s'attache
qu'aux  objets  invisibles et
surnaturels.



26



27

LE VRAI CHRETIEN

On est Chrétien réellement, et dans
la pratique, qu'autant qu'on pense, et
qu'on agit selon l'esprit de Jésus-
Christ.



28

NOTRE ENFER

La propre volonté, mal qui, dit Saint
Bernard, a creusé I'enfer.



29

A JESUS PAR MARIE

Marie, n'est-ce point par elle que 1'on
va a son fils, comme c'est par le fils
qu'on va au Pere ? N'est-elle pas le
canal des graces, et la plus puissante
médiation qu'on puisse employer
aupres de Jésus-Christ ?



30

[’EXERCICE DE LA
PRESENCE DE DIEU

Il n'est point d'exercice spirituel plus
recommand¢, que celui de la
présence de Dieu ; il n'en est point de
plus utile, ni de plus propre a nous
avancer dans la vertu. Dieu présent
suggere a chaque instant, a 1'ame
attentive, ce qu'elle doit faire.



31

LA GRACE

La grace, c'est la présence de Dieu.



32

S’AIMER C’EST ?

Qu'est-ce que s'aimer ? C'est vouloir
son souverain bien ; c'est travailler a
se le procurer.



33

LE DON DE NOTRE
LIBERTE

Donner a Dieu sa liberté, c'est en
faire, sur terre, le méme usage que
les bienheureux en font dans le Ciel.

Dieu nous a doué de liberté, c'est-a-
dire, de la faculté de disposer, a notre
gré, de nos actions, afin qu'étant
faites par notre choix, elles fussent
susceptibles de mérite ou de
démérite, de louange ou de blame,
de récompense ou de chatiment.



34

JE SUIS PECHE ?

Qu'est-ce a dire, je suis péche ?
C'est-a-dire, par le fond de mon étre,
et par cela méme que je suis tiré¢ du
néant, j'ai le malheureux pouvoir
d'oftenser Dieu, de me rendre son
ennemi, de me soustraire a sa loi, de
manquer a mes devoirs les plus
essentiels, de m'écarter pour
toujours de ma fin derniere.



35

NOTRE NEANT

Je ne suis que néant par mon fond.
De toute éternité je n'étais pas. Mon
existence est un pur effet de la
volonté de Dieu. C'est lui qui me la
conserve ; et si sa main puissante ne
me soutenait a chaque instant, je
retomberais dans le néant.



36

L’ECHELLE DE LA
SAINTETE

Admirable échelle de la sainteté, ou
I'on descend en méme temps que 1'on
monte, et dans la méme proportion !



37

COMBATTRE SA
VOLONTE

La mortification intérieure est ce qui
répugne le plus la nature. On se
surchargera volontiers d'austérites,
et I'on aura regret a celles qu'on ne
fait pas ; on jelinera au-dela de ses
forces ; on entreprendra toutes les
pratiques de dévotion ; l'on fera
méme plusieurs heures d'oraison par
jour : mais de rompre sa volonté, de
réprimer son humeur, d'é¢touffer sa
sensibilité, d'arréter les faux
soupgons, la maligne curiosité, les
jugements téméraires, de se guérir



38

des injustes préjugeés, de combattre
enfin tous les vices de l'esprit et du
ceeur ; c'est a quoi tres peu de gens
peuvent se résoudre ; et de ceux qui
entreprennent ce pénible combat, il
en est encore moins qui aient le
courage de le pousser jusqu'au bout.



39

L’HUMILITE

Dans le dessein de Dieu, nos
offenses quotidiennes sont, pour
ainsi dire, un ingrédient qui entre
dans la composition de notre
sainteté. Dieu sait bien y employer,
quand il veut, les crimes et les plus
grands désordres, comme il a fait
pour David, pour Madeleine, pour
Marie d'Egypte, pour tant d'illustres
pénitents de I'un et de l'autre sexe.
Pourquoi les fautes journalicres, si
I'on s'en servait a acquérir la
connaissance de soi-méme, la plus
nécessaire apres celle de Dieu, ne



40

produiraient-elles pas le méme
avantage ? Le but premier que Dieu
se propose, dans la sanctification de
I'homme, est sa propre gloire. En
méme temps qu'il nous ordonne de
faire tout ce qui dépend de nous, il
veut que nous reconnaissions que
nous ne pouvons rien par nous-
mémes ; que nos efforts sont vains,
que nos meilleures résolutions ne
sont suivies d'aucun effet si sa grace
ne prévient et n'accompagne toutes
nos bonnes ceuvres, et
qu'inutilement nous entreprenons
d'élever I'édifice de notre sainteté, si
Dieu n'y met la premicre main, s'il
ne continue et n'acheve l'ouvrage
avec notre coopération. Il y a plus, et
c'est la doctrine expresse de saint
Paul : nous sommes incapables de



41

produire de notre propre fond
aucune bonne pensée, aucun bon
désir ; nous n'avons pas méme 1'idée
de la sainteté, ni de ce qu'il faut faire
pour l'acquérir. Ce sont 1a autant de
vérités de foi clairement exprimées
dans 1'Ecriture, décidées par I'Eglise,
et si bien défendues par saint
Augustin contre les Pélagiens. Dieu,
jaloux de sa gloire, s'attache a
convaincre de cette vérite, par leur
propre expérience, tous les chrétiens
qui travaillent a leur Salut, et a leur
inspirer 1'humilité, cette admirable
vertu qui est la mere de toutes les
autres, et sans laquelle, infectées par
'orgueil, elles ne seraient pour nous
qu'un titre de condamnation. Ce que
Dieu fait en ce point, a 1'égard des
chrétiens en général, il le fait d'une



42

maniere plus spéciale a I'égard des
personnes intérieures, dont il prend
un soin particulier, et dont il est plus
jaloux, parce qu'elles lui
appartiennent par une donation et
une consecration sans réserve.
Comme il conduit ces personnes
immeédiatement par son esprit, qu'il
se charge lui-méme de leur
sanctification, et qu'il leur accorde
de plus grandes graces qu'aux autres,
il s'applique aussi a les convaincre
plus intimement qu'elles ne sont
rien, qu'elles ne peuvent rien, que
c'est lui qui pourvoie a tout, qui fait
en elles tout le bien et qu'il n'a besoin
que de leur abandon et de leur
obéissance.



43

LA GLOIRE DE DIEU

La gloire de Dieu consiste dans le
libre assujettissement de notre
volont¢ a la sienne.



44

LA VERITABLE
DEVOTION

La wve¢ritable dévotion n’admet
aucune réserve. Elle consiste a se
livrer tout a fait a la grace, et a €tre
résolu d’aller aussi loin qu’elle nous
menera. Se livrer a la grace, c’est
oter tous les obstacles qui arrétent
son action, a mesure qu’on les
reconnait.



45

L’EXEMPLE DES
SAINTS

Vous lisez certains traits héroiques
dans la vie des Saints, et, en les
admirant, vous renoncez a les imiter.
Mais que savez-vous si Dieu vous
demandera les mémes choses ? Et
s’1l vous les demande, pourquoi ne
pourrez-vous pas, avec sa grace, ce
qu’on pu celui-ci et celle-la ?



SUPPORTE

Supporte aujourd’hui
mon ame,
Songe que demain peut-étre,

Ta vie s’achévera.

46



47

POUR PRIER

Retire-toi avec Dieu dans ton cceur,
pour méditer, pour prier, pour
pleurer, pour parler au Seigneur ou
pour I’¢couter.



48

PRIERE D’ABANDON

Seigneur, vous m’avez donné une
ame capable de vous connaitre et de
vous aimer : je vous la remet, non
pas avec ces traits de grace et de
vertu que vous lui aviez imprimeés
dans le saint baptéme, mais toute
couverte des cicatrices et des plaies
du péché ; guérissez-la, 6 céleste
Médecin ! Et rendez-lui sa premiere
vie et sa premicre beauté.

Recevez, 6 Seigneur ! L’offrande de
tout mon étre. Acceptez ma
mémoire, mon entendement, ma
volonté. Tout ce que j’ai, tout ce que



49

je suis, c’est vous qui me [’avez
donné ; c’est a vous que je le rends
en entier, c’est a votre disposition, a
votre bon plaisir, que je ’abandonne
a jamais. Votre amour, votre grace,
donnez-moi cela, cela seul, et je suis
assez riche, et je ne demande rien de
plus.

Oui, Seigneur des miséricordes,
c’est entre vos mains que
j’abandonne le sort de mes affaires
et de toute ma vie ! Je I’abandonne
absolument, sincérement et de tout
coeur, ne pouvant douter que tout ne
soit bien plus slirement entre les
mains d’une Miséricorde immense
telle que vous étes, qu’entre les
mains d’une misere telle que je suis.



50

Je deéclare, dés ce moment, pour tout
le temps de ma vie et je proteste en
face du ciel et de la terre que, plutot
que de rétracter cet abandon, je veux
et je demande que la mort me
prévienne aujourd’hui méme. Je le
veux et le demande du méme cceur
que je souhaite et veux que Dieu me
fasse miséricorde !



51

LES
CONTRADICTIONS

Si je permets qu’il vous arrive
quelque  peine ou  quelque
contradiction, n’en murmurez point,
et ne perdez pas courage ; je puis
vous soulager en un moment, et
changer en joie le poids de votre
affliction.

I1 faut prendre chaque chose comme
elle vient, et se laisser sans réserve a
la Providence.



52

LA RELIGION
CHRETIENNE

La religion chrétienne tend a nous
enseigner une grande science la plus
nécessaire a notre bonheur présent et
a venir, la science qui doit nous
apprendre a nous connaitre et a nous
vaincre.

Nous, chrétiens, nous sommes les
sujets d’un roi couronné d’épines ;
nous appartenons a un roi de
souffrances, a un roi d’abjection et
d’humiliation ; nous ne sommes a lui
que pour vivre comme lui, que pour
étre animés du méme esprit que lui,



53

que pour nous rendre ses imitateurs,
comme nous nous déclarons ses
disciples.

La religion n’attache pas ses
récompenses a des actions d’éclat et
hors de notre portée ; elle n’exige
pas de nous le succes dans les
entreprises  humaines, elle ne
réclame que 1’accomplissement en
vue de Dieu, des obligations
attachées a notre ¢état et a notre
position. Celui qui réclame avant
tout notre cceur tient compte de
I’intention seule, et n’exige que ce
qu’il est toujours en notre pouvoir de
donner et d’accomplir.

Toute la sainteté du Chrétien est
renfermée en deux choses : la



54

connaissance de Dieu, et la
connaissance de soi-méme.



55

SANS NOS EFFORTS,
POINT DE SALUT

Dieu dit : « Je vous ai bien crée€s sans
Vous, mais je ne vous sauverai pas
sans vous. »



56

LA VOIE PARFAITE

La voie la plus parfaite, disaient les
disciples de Molinos, c’est le pur
amour de Dieu, c’est I’état dans
lequel ’homme abandonne tout a
Dieu, méme le souci d’acquérir des
mérites ou des vertus, méme le
bonheur éternel.



57

LA VOLONTE DE DIEU

N’est-il pas vrai, en effet, que, s’il y
a du véritable bonheur sur la terre,
c’est particulierement pour ces ames
en ¢tat de pouvoir dire qu’il n’arrive
que ce qu’elles veulent, et que tout
ce qu’elles veulent arrive et arrive en
la maniere qu’elles le veulent ? Car,
quand je me trouve dans I’indigence
et le besoin des choses nécessaires a
la vie, je pense que c’est la volonté
de Dieu. Quand je me vois exposée
a toutes les rigueurs des saisons,
quand je me vois humili€e,
contredite et souffrante, je pense que



58

c’est la volonté de Dieu. Quand,
parfois, tout mon intérieur semble
¢tre dans la désolation, que toute ma
joie s’est €vanouie, et que je me sens
plongée dans I’ennui et dans la
tristesse ; quand je ne sens plus rien
de ce que j’a1 senti autrefois dans les
choses de Dieu et que Dieu me traite
d’une manicre a €tre véritablement
un Dieu cachg, je pense encore, dans
cette désolation intérieure, que c’est
la sainte volonté de Dieu. Et alors,
dans tous ces ¢€tats et dans toutes ces
dispositions, il n’arrive que ce que je
veux et tout ce que je veux arrive, et
en la maniere que je le veux. Je ne
veux, en effet, que la volonté de
Dieu et je suis slire que, soit a moi,
soit aux autres, il n’arrivera jamais
que la sainte volonté de Dieu.



59

LE PARADIS

C’est a la considération de ce
paradis, que nous devons, comme
des étrangers qui ne la voient encore
que de loin, envoyer par avance nos
pensées et nos desirs. C’est par son
souvenir que nous devons supporter
les miseres de la vie humaine dans
ce lieu de bannissement ou nous
sommes, n’oubliant jamais que c’est
bien ici notre lieu d’exil, auquel
pourtant nous n’avons €t
condamnés que pour un temps, mais
que c’est 1a, et pour toute 1’éternité,
notre douce patrie, notre terre



60

promise, notre ville de refuge, notre
maison de bénédiction, notre
royaume qui doit durer
cternellement, notre paradis de
délices et la fin derniere de tous nos
désirs.

Ah ! Cheres ames, que nous sommes
heureux et nous n’y pensons pas !
Que nous sommes heureux encore
une fois, et nous nous reconnaitrons
bientdt pour tels si nous prenons la
peine de considérer quel est le
bonheur qui nous est préparé et le
lieu du séjour éternel pour lequel
nous avons ¢teé crees. C’est 1a un lieu
de bonheur ou tous les biens, en
effet, seront amassés et d’ou tous les
maux seront bannis. C’est 1a ou se
rencontrera une santé¢ exempte de
toute maladie, une liberté qui ne sera



61

point sujette a la servitude, une
beauté qui sera sans défauts, une
immortalit¢ dégagée de toute
corruption, une abondance qui
chassera toute nécessité, un repos
qui ne sera jamais trouble de rien,
une slreté qui bannira toutes les
craintes, une connaissance qui ne
donnera jamais de lassitude et une
joie qui ne sera jamais interrompue
de tristesse.



62

AIMER DIEU

Nous devons nous souventr, en effet,
et demeurer convaincus, pour une
bonne fois, que I’amour n’est qu’un
acte intérieur de notre volonté. Nous
aimons, par conséquent, tant que
nous sommes la, a vouloir aimer.

Aimer Dieu et sa volonté plus que
nous-mémes, c’est vouloir bien
I’aimer jusqu’a lui sacrifier ce que
nous aimons et ce que nous estimons
le plus au monde. Or ce n’est que sur
I’autel de la croix, qui détruit et



63

ancantit ce qu’il y a de plus cher a
notre propre volonté, que ce pur et
amoureux sacrifice est fait et
consomme.

En effet, peut-on aimer plus
purement que d’aimer jusqu’a faire
du contentement de Dieu notre
propre contentement, a trouve notre
bon plaisir dans son bon plaisir et a
vouloir étre pour lui, colite que coflite
un sujet de joie ? mais n’est-ce pas
ce que nous faisons par le pur
abandon, ou nous n’avons en vue
que 1’accomplissement du bon
plaisir de Dieu et ou nous nous
estimons trop heureux de pouvoir lui
étre un sujet de joie, quel que soit
notre sort ? peut-on aimer plus



64

purement que d’aimer dans les croix
comme dans les joies, quand on nous
humilie et qu’on nous abaisse,
comme quand on nous ¢leve, dans
les privations, de méme que dans les
communications spirituelles ?

C’est bien ce que fait 1’ame
abandonnée. Elle ne veut ni croix, ni
joies, ni €lévations, ni abaissements,
mais 1’accomplissement de Ia
volonté adorable de Dieu en tout.
Elle marche toujours d’un pas égal,
dans les ténebres et dans les
lumicres, dans les plus pénibles
privations de méme que dans les
plus savoureuses communications,
dans 1’action et dans la souffrance,
trouvant partout ¢également ce
qu’elle veut et ce qu’elle aime, c’est-



65

a-dire que la volonté¢ de Dieu soit
accomplie en tout.

Enfin, peut-on aimer plus purement
que d’aimer sans espérance de
récompense ici-bas, ou du moins,
sans vouloir d’autre récompense que
celle de pouvoir aimer ? mais n’est-
ce pas encore ce que 1’on pratique
dans cette disposition d’abandon,
puisqu’une ame ainsi abandonnée se
croit assez récompensée d’étre le
sujet du bon plaisir de Dieu, qu’elle
ne demande ni ne refuse rien et
qu’elle fait son paradis d’amour
d’étre ici-bas dans la joie de Dieu ?



66

SI VOUS ETES
MALHEUREUX

Je suis la lumiére, et vous ne me
voyez pas.

Je suis la route, et vous ne me suivez
pas.

Je suis la vérité et vous ne me croyez
pas.

Je suis la vie, et vous ne me
recherchez pas.

Je suis le Maitre, et vous ne
m’écoutez pas.



67

Je suis le Chef, et vous ne
m’ob¢eissez pas.

Je suis votre Dieu, et nous ne me
priez pas.

Je suis le Grand Ami, et vous ne
m’aimez pas.

Si vous étes malheureux, ne me le
reprochez pas !



68

POUR ARRIVER A LA
SAINTETE

La principale étude d’une personne
qui veut arriver a la sainteté doit étre
de chercher en toutes choses ce qui
I’humilie, et ce qui la mortifie
davantage ; qu’elle doit désirer et
aimer les affronts ; Face a quelque
parole piquante, elle se retient et
souffre cette injure sans dire mot ;
elle fait un acte de grande vertu.



