
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Divers 

notes 
      

Stéphane Darbé 
      



1 
 

 
  



2 
 

Table des matières 

 
 
 

L’AMOUR-PROPRE _______________________ 6 

LA BONNE PRATIQUE DES BONNES ŒUVRES

 ________________________________________ 8 

RESTEZ CACHÉ __________________________ 9 

L’ABANDON ____________________________ 10 

PRÉFÉRER DIEU À TOUT _________________ 13 

LES SUGGESTIONS DU DÉMON ___________ 14 

LES TENTATIONS _______________________ 15 

LE DÉMON SOUMIS À DIEU ______________ 16 

ICI-BAS, UNE VIE D’ÉPREUVE ____________ 17 

LA CHAIR ______________________________ 18 



3 
 
LA CRAINTE ____________________________ 19 

LA LECTURE ET LA PRIÈRE, POURQUOI ? _ 22 

LE RECUEILLEMENT ____________________ 23 

VRAIS BIENS ET VRAIS MAUX ___________ 24 

HOMME ANIMAL ET SPIRITUEL __________ 25 

LE VRAI CHRÉTIEN _____________________ 27 

NOTRE ENFER __________________________ 28 

À JÉSUS PAR MARIE _____________________ 29 

L’EXERCICE DE LA PRÉSENCE DE DIEU ___ 30 

LA GRÂCE ______________________________ 31 

S’AIMER C’EST ? ________________________ 32 

LE DON DE NOTRE LIBERTÉ _____________ 33 

JE SUIS PÉCHÉ ? ________________________ 34 

NOTRE NÉANT__________________________ 35 

L’ÉCHELLE DE LA SAINTETÉ _____________ 36 

COMBATTRE SA VOLONTÉ_______________ 37 



4 
 
L’HUMILITÉ ____________________________ 39 

LA GLOIRE DE DIEU _____________________ 43 

LA VÉRITABLE DÉVOTION _______________ 44 

L’EXEMPLE DES SAINTS _________________ 45 

SUPPORTE ______________________________ 46 

POUR PRIER ____________________________ 47 

PRIÈRE D’ABANDON ____________________ 48 

LES CONTRADICTIONS __________________ 51 

LA RELIGION CHRETIENNE ______________ 52 

SANS NOS EFFORTS, POINT DE SALUT ____ 55 

LA VOIE PARFAITE ______________________ 56 

LA VOLONTE DE DIEU ___________________ 57 

LE PARADIS ____________________________ 59 

AIMER DIEU ____________________________ 62 

SI VOUS ÊTES MALHEUREUX ____________ 66 

POUR ARRIVER À LA SAINTETÉ __________ 68 



5 
 
 

 

 

  



6 
 

L’AMOUR-PROPRE 

 

 

 

L'amour-propre et l'estime de soi-

même, ces deux sources de tous nos 

défauts et de tous nos vices. 

Qu'est-ce que l'amour-propre ? Un 

amour aveugle de nous-mêmes ; un 

fruit malheureux du péché, un 

ennemi de Dieu et de notre bonheur, 

que l'Evangile nous ordonne de 

combattre et de poursuivre sans 

relâche ; qui nous fermera l'entrée du 

Ciel, jusqu'à ce qu'il soit tout-à-fait 

détruit, et dont il faut que l'âme soit 

entièrement purifiée, soit ici-bas, 

soit dans les flammes du purgatoire, 



7 
 

avant que de jouir de la possession 

de Dieu. 

Le père Grou dans ses « Maximes 

spirituelles » nous dit ceci : « Soyons 

assurés qu’à mesure que l’amour-

propre s’affaiblira en nous, l’amour 

du prochain y prendra le dessus. » 

 

  



8 
 

LA BONNE PRATIQUE 

DES BONNES ŒUVRES 

 

 

 

On ne doit pratiquer les bonnes 

œuvres, laissées à notre disposition, 

qu'autant qu'elles ne portent aucun 

préjudice au recueillement, et que, 

pour peu qu'elles y nuisent, et nous 

dissipent, il faut y renoncer, ou en 

remettre la pratique à un autre 

moment où nous ne courrons plus le 

même risque. 

 

  



9 
 

RESTEZ CACHÉ 

 

 

 

Aspirez à être caché. Dieu saura bien 

vous trouver, et se servir de vous, 

quand il voudra, pour sa gloire et 

pour le salut des âmes ; mais de 

vous-mêmes, fuyez toujours les 

œuvres d'éclat, et les regards 

publics. 

 

  



10 
 

L’ABANDON 

 

 

 

Oublions-nous et demeurons 

abandonnés à Dieu. Mettons en 

pratique ce que Jésus-Christ dit un 

jour à Sainte Catherine de Sienne : 

Ma fille, pense à moi, et je penserai 

à toi. 

 

En effet, peut-on aimer plus 

purement que d’aimer jusqu’à faire 

du contentement de Dieu notre 

propre contentement, à trouver notre 

bon plaisir dans son bon plaisir et à 

vouloir être pour lui, coûte que 



11 
 

coûte, un sujet de joie ? Mais n’est-

ce pas ce que nous faisons par le pur 

abandon, où nous n’avons en vue 

que l’accomplissement du bon 

plaisir de Dieu et où nous nous 

estimons trop heureux de pouvoir lui 

être un sujet de joie, quel que soit 

notre sort ? Peut-on aimer plus 

purement que d’aimer dans les croix 

comme dans les joies, quand on nous 

humilie et qu’on nous abaisse, 

comme quand on nous élève, dans 

les privations, de même que dans les 

communications spirituelles ? 

C’est bien ce que fait l’âme 

abandonnée. Elle ne veut ni croix, ni 

joies, ni élévations, ni abaissements, 

mais l’accomplissement de la 

volonté adorable de Dieu en tout. 

Elle marche toujours d’un pas égal, 



12 
 

dans les ténèbres et dans les 

lumières, dans les plus pénibles 

privations de même que dans les 

plus savoureuses communications, 

dans l’action et dans la souffrance, 

trouvant partout également ce 

qu’elle veut et ce qu’elle aime, c’est-

à-dire que la volonté de Dieu soit 

accomplie en tout. 

 

  



13 
 

PRÉFÉRER DIEU À 

TOUT 

 

 

 

Si nous préférons Dieu à tout, et si 

nous lui rapportons tout, c'est 

l'amour de charité, qui nous rends 

bons et agréables à ses yeux, qui 

donne un prix surnaturel à nos 

actions. Si nous nous préférons à 

tout, si nous rapportons tout à nous, 

c'est l'amour-propre ; amour vicieux 

et désordonné, qui déplaît à Dieu. 

 

  



14 
 

LES SUGGESTIONS DU 

DÉMON 

 

 

 

Si le Démon vous suggère des 

imaginations, des pensées, des désirs 

qui vous font horreur : tant mieux, si 

ses suggestions vous font horreur ; 

c'est une preuve manifeste que vous 

les repoussez, et que Dieu les 

repousse avec vous. 

 

  



15 
 

LES TENTATIONS 

 

 

 

Vous vous plaignez que les 

tentations vous assaillent à l'oraison 

et à la Communion, et que le Démon 

choisit précisément ce temps-là pour 

vous attaquer : dites plutôt que Dieu 

prend, pour vous exposer à la 

tentation, le moment où vous êtes 

mieux préparé à y résister, le 

moment où votre intention actuelle 

est de vous unir à lui ; le moment où 

Jésus-Christ présent dans votre 

cœur, repousse lui-même les 

attaques de l'ennemi. 

 



16 
 

LE DÉMON SOUMIS À 

DIEU 

 

 

 

Le Démon ne peut rien de lui-même 

; et si nous ne lui donnons aucune 

occasion de nous tenter, il ne le fera 

qu'avec la permission de Dieu, et en 

se tenant dans les bornes de cette 

permission. 

 

  



17 
 

ICI-BAS, UNE VIE 

D’ÉPREUVE 

 

 

 

L'homme est né pour jouir sans 

doute ; mais la jouissance est 

réservée à l'autre vie ; celle-ci est le 

temps de l'épreuve et du mérite. 

 

  



18 
 

LA CHAIR 

 

 

 

La chair, c'est tout ce qui est opposé 

en nous à l'Esprit de Dieu. 

 

  



19 
 

LA CRAINTE 

 

 

 

La crainte a bien la force de nous 

éloigner du mal ; mais elle n'a pas 

celle de nous porter au bien. Elle est 

le commencement de la sagesse, 

mais elle n'en est que le 

commencement. 

 

Oh ! De grâce, craignons-nous nous-

mêmes, car nous sommes nos pires 

ennemis, craignons notre propre 

volonté qui a tant de fois défait et 

ruiné en nous ce que la divine Bonté 

y avait fait et refait. Craignons que 



20 
 

Dieu ne nous abandonne à nous-

mêmes et qu’ainsi nous devenions 

bientôt du nombre de ces enfants 

perdus dont parle le Prophète quand 

il dit que Dieu les a enfin, pour 

comble de malheur, abandonnés à 

eux-mêmes et par eux-mêmes, aux 

voies de l’iniquité. 

 

  



21 
 

  



22 
 

LA LECTURE ET LA 

PRIÈRE, POURQUOI ? 

 

 

 

Pourquoi lisons-nous, pourquoi 

prie-t-on ? sinon pour attirer Dieu en 

soi ? 

 

  



23 
 

LE RECUEILLEMENT 

 

 

 

Ce retour au-dedans de soi, pour y 

entendre la voix de la grâce, est ce 

qu'on appelle recueillement : terme 

qui exprime l'action par laquelle 

l'âme ramasse et rassemble en soi 

son attention dispersée. 

 

  



24 
 

VRAIS BIENS ET 

VRAIS MAUX 

 

 

 

Ici-bas, les vrais biens du Chrétien 

sont la grâce de Dieu, le commerce 

intime avec Dieu, tout ce qui 

entretien et accroît en lui la vie 

surnaturelle : les vrais maux sont de 

qui affaiblit en lui cette vie, ou ce qui 

l'en prive. 

 

  



25 
 

HOMME ANIMAL ET 

SPIRITUEL 

 

 

 

L'homme animal, le vieil homme, 

l'homme du péché n'est appelé 

l'homme extérieur, qu'à cause de sa 

pente naturelle vers les objets 

sensibles ; et l'homme spirituel, 

l'homme nouveau, l'homme de la 

grâce n'est appelé l'homme intérieur, 

qu'à cause que, renfermé en soi-

même avec Dieu, il ne s'attache 

qu'aux objets invisibles et 

surnaturels. 

 



26 
 

  



27 
 

LE VRAI CHRÉTIEN 

 

 

 

On est Chrétien réellement, et dans 

la pratique, qu'autant qu'on pense, et 

qu'on agit selon l'esprit de Jésus-

Christ. 

 

  



28 
 

NOTRE ENFER 

 

 

 

La propre volonté, mal qui, dit Saint 

Bernard, a creusé l'enfer. 

 

  



29 
 

À JÉSUS PAR MARIE 

 

 

 

Marie, n'est-ce point par elle que l'on 

va à son fils, comme c'est par le fils 

qu'on va au Père ? N'est-elle pas le 

canal des grâces, et la plus puissante 

médiation qu'on puisse employer 

auprès de Jésus-Christ ? 

 

  



30 
 

L’EXERCICE DE LA 

PRÉSENCE DE DIEU 

 

 

 

Il n'est point d'exercice spirituel plus 

recommandé, que celui de la 

présence de Dieu ; il n'en est point de 

plus utile, ni de plus propre à nous 

avancer dans la vertu. Dieu présent 

suggère à chaque instant, à l'âme 

attentive, ce qu'elle doit faire. 

 

  



31 
 

LA GRÂCE 

 

 

 

La grâce, c'est la présence de Dieu. 

 

  



32 
 

S’AIMER C’EST ? 

 

 

 

Qu'est-ce que s'aimer ? C'est vouloir 

son souverain bien ; c'est travailler à 

se le procurer. 

 

 

 

  



33 
 

LE DON DE NOTRE 

LIBERTÉ 

 

 

 

Donner à Dieu sa liberté, c'est en 

faire, sur terre, le même usage que 

les bienheureux en font dans le Ciel. 

Dieu nous a doué de liberté, c'est-à-

dire, de la faculté de disposer, à notre 

gré, de nos actions, afin qu'étant 

faites par notre choix, elles fussent 

susceptibles de mérite ou de 

démérite, de louange ou de blâme, 

de récompense ou de châtiment. 

 

  



34 
 

JE SUIS PÉCHÉ ? 

 

 

 

Qu'est-ce à dire, je suis péché ? 

C'est-à-dire, par le fond de mon être, 

et par cela même que je suis tiré du 

néant, j'ai le malheureux pouvoir 

d'offenser Dieu, de me rendre son 

ennemi, de me soustraire à sa loi, de 

manquer à mes devoirs les plus 

essentiels, de m'écarter pour 

toujours de ma fin dernière. 

 

  



35 
 

NOTRE NÉANT 

 

 

 

Je ne suis que néant par mon fond. 

De toute éternité je n'étais pas. Mon 

existence est un pur effet de la 

volonté de Dieu. C'est lui qui me la 

conserve ; et si sa main puissante ne 

me soutenait à chaque instant, je 

retomberais dans le néant. 

 

  



36 
 

L’ÉCHELLE DE LA 

SAINTETÉ 

 

 

 

Admirable échelle de la sainteté, où 

l'on descend en même temps que l'on 

monte, et dans la même proportion ! 

 

  



37 
 

COMBATTRE SA 

VOLONTÉ 

 

 

 

La mortification intérieure est ce qui 

répugne le plus la nature. On se 

surchargera volontiers d'austérités, 

et l'on aura regret à celles qu'on ne 

fait pas ; on jeûnera au-delà de ses 

forces ; on entreprendra toutes les 

pratiques de dévotion ; l'on fera 

même plusieurs heures d'oraison par 

jour : mais de rompre sa volonté, de 

réprimer son humeur, d'étouffer sa 

sensibilité, d'arrêter les faux 

soupçons, la maligne curiosité, les 

jugements téméraires, de se guérir 



38 
 

des injustes préjugés, de combattre 

enfin tous les vices de l'esprit et du 

cœur ; c'est à quoi très peu de gens 

peuvent se résoudre ; et de ceux qui 

entreprennent ce pénible combat, il 

en est encore moins qui aient le 

courage de le pousser jusqu'au bout. 

 

  



39 
 

L’HUMILITÉ 

 

 

 

Dans le dessein de Dieu, nos 

offenses quotidiennes sont, pour 

ainsi dire, un ingrédient qui entre 

dans la composition de notre 

sainteté. Dieu sait bien y employer, 

quand il veut, les crimes et les plus 

grands désordres, comme il a fait 

pour David, pour Madeleine, pour 

Marie d'Égypte, pour tant d'illustres 

pénitents de l'un et de l'autre sexe. 

Pourquoi les fautes journalières, si 

l'on s'en servait à acquérir la 

connaissance de soi-même, la plus 

nécessaire après celle de Dieu, ne 



40 
 

produiraient-elles pas le même 

avantage ? Le but premier que Dieu 

se propose, dans la sanctification de 

l'homme, est sa propre gloire. En 

même temps qu'il nous ordonne de 

faire tout ce qui dépend de nous, il 

veut que nous reconnaissions que 

nous ne pouvons rien par nous-

mêmes ; que nos efforts sont vains, 

que nos meilleures résolutions ne 

sont suivies d'aucun effet si sa grâce 

ne prévient et n'accompagne toutes 

nos bonnes œuvres, et 

qu'inutilement nous entreprenons 

d'élever l'édifice de notre sainteté, si 

Dieu n'y met la première main, s'il 

ne continue et n'achève l'ouvrage 

avec notre coopération. Il y a plus, et 

c'est la doctrine expresse de saint 

Paul : nous sommes incapables de 



41 
 

produire de notre propre fond 

aucune bonne pensée, aucun bon 

désir ; nous n'avons pas même l'idée 

de la sainteté, ni de ce qu'il faut faire 

pour l'acquérir. Ce sont là autant de 

vérités de foi clairement exprimées 

dans l'Écriture, décidées par l'Église, 

et si bien défendues par saint 

Augustin contre les Pélagiens. Dieu, 

jaloux de sa gloire, s'attache à 

convaincre de cette vérité, par leur 

propre expérience, tous les chrétiens 

qui travaillent à leur Salut, et à leur 

inspirer l'humilité, cette admirable 

vertu qui est la mère de toutes les 

autres, et sans laquelle, infectées par 

l'orgueil, elles ne seraient pour nous 

qu'un titre de condamnation. Ce que 

Dieu fait en ce point, à l'égard des 

chrétiens en général, il le fait d'une 



42 
 

manière plus spéciale à l'égard des 

personnes intérieures, dont il prend 

un soin particulier, et dont il est plus 

jaloux, parce qu'elles lui 

appartiennent par une donation et 

une consécration sans réserve. 

Comme il conduit ces personnes 

immédiatement par son esprit, qu'il 

se charge lui-même de leur 

sanctification, et qu'il leur accorde 

de plus grandes grâces qu'aux autres, 

il s'applique aussi à les convaincre 

plus intimement qu'elles ne sont 

rien, qu'elles ne peuvent rien, que 

c'est lui qui pourvoie à tout, qui fait 

en elles tout le bien et qu'il n'a besoin 

que de leur abandon et de leur 

obéissance. 

 



43 
 

LA GLOIRE DE DIEU 

 

 

 

La gloire de Dieu consiste dans le 

libre assujettissement de notre 

volonté à la sienne. 

 

  



44 
 

LA VÉRITABLE 

DÉVOTION 

 

 

 

La véritable dévotion n’admet 

aucune réserve. Elle consiste à se 

livrer tout à fait à la grâce, et à être 

résolu d’aller aussi loin qu’elle nous 

mènera. Se livrer à la grâce, c’est 

ôter tous les obstacles qui arrêtent 

son action, à mesure qu’on les 

reconnaît. 

 

  



45 
 

L’EXEMPLE DES 

SAINTS 

 

 

 

Vous lisez certains traits héroïques 

dans la vie des Saints, et, en les 

admirant, vous renoncez à les imiter. 

Mais que savez-vous si Dieu vous 

demandera les mêmes choses ? Et 

s’il vous les demande, pourquoi ne 

pourrez-vous pas, avec sa grâce, ce 

qu’on pu celui-ci et celle-là ? 

  



46 
 

SUPPORTE 

 

 

 

Supporte aujourd’hui 

mon âme, 

Songe que demain peut-être, 

Ta vie s’achèvera. 

 

  



47 
 

POUR PRIER 

 

 

Retire-toi avec Dieu dans ton cœur, 

pour méditer, pour prier, pour 

pleurer, pour parler au Seigneur ou 

pour l’écouter. 
 

  



48 
 

PRIÈRE D’ABANDON 

 

 

 

Seigneur, vous m’avez donné une 

âme capable de vous connaître et de 

vous aimer : je vous la remet, non 

pas avec ces traits de grâce et de 

vertu que vous lui aviez imprimés 

dans le saint baptême, mais toute 

couverte des cicatrices et des plaies 

du péché ; guérissez-la, ô céleste 

Médecin ! Et rendez-lui sa première 

vie et sa première beauté. 

Recevez, ô Seigneur ! L’offrande de 

tout mon être. Acceptez ma 

mémoire, mon entendement, ma 

volonté. Tout ce que j’ai, tout ce que 



49 
 

je suis, c’est vous qui me l’avez 

donné ; c’est à vous que je le rends 

en entier, c’est à votre disposition, à 

votre bon plaisir, que je l’abandonne 

à jamais. Votre amour, votre grâce, 

donnez-moi cela, cela seul, et je suis 

assez riche, et je ne demande rien de 

plus. 

 

Oui, Seigneur des miséricordes, 

c’est entre vos mains que 

j’abandonne le sort de mes affaires 

et de toute ma vie ! Je l’abandonne 

absolument, sincèrement et de tout 

cœur, ne pouvant douter que tout ne 

soit bien plus sûrement entre les 

mains d’une Miséricorde immense 

telle que vous êtes, qu’entre les 

mains d’une misère telle que je suis. 



50 
 

Je déclare, dès ce moment, pour tout 

le temps de ma vie et je proteste en 

face du ciel et de la terre que, plutôt 

que de rétracter cet abandon, je veux 

et je demande que la mort me 

prévienne aujourd’hui même. Je le 

veux et le demande du même cœur 

que je souhaite et veux que Dieu me 

fasse miséricorde ! 

 

 

  



51 
 

LES 

CONTRADICTIONS 

 

 

 

Si je permets qu’il vous arrive 

quelque peine ou quelque 

contradiction, n’en murmurez point, 

et ne perdez pas courage ; je puis 

vous soulager en un moment, et 

changer en joie le poids de votre 

affliction. 

Il faut prendre chaque chose comme 

elle vient, et se laisser sans réserve à 

la Providence. 

  



52 
 

LA RELIGION 

CHRETIENNE 

 

 

 

La religion chrétienne tend à nous 

enseigner une grande science la plus 

nécessaire à notre bonheur présent et 

à venir, la science qui doit nous 

apprendre à nous connaître et à nous 

vaincre. 

Nous, chrétiens, nous sommes les 

sujets d’un roi couronné d’épines ; 

nous appartenons à un roi de 

souffrances, à un roi d’abjection et 

d’humiliation ; nous ne sommes à lui 

que pour vivre comme lui, que pour 

être animés du même esprit que lui, 



53 
 

que pour nous rendre ses imitateurs, 

comme nous nous déclarons ses 

disciples. 

La religion n’attache pas ses 

récompenses à des actions d’éclat et 

hors de notre portée ; elle n’exige 

pas de nous le succès dans les 

entreprises humaines, elle ne 

réclame que l’accomplissement en 

vue de Dieu, des obligations 

attachées à notre état et à notre 

position. Celui qui réclame avant 

tout notre cœur tient compte de 

l’intention seule, et n’exige que ce 

qu’il est toujours en notre pouvoir de 

donner et d’accomplir. 

Toute la sainteté du Chrétien est 

renfermée en deux choses : la 



54 
 

connaissance de Dieu, et la 

connaissance de soi-même. 

 

  



55 
 

SANS NOS EFFORTS, 

POINT DE SALUT 

 

 

 

Dieu dit : « Je vous ai bien créés sans 

vous, mais je ne vous sauverai pas 

sans vous. » 

  



56 
 

LA VOIE PARFAITE 

 

 

 

La voie la plus parfaite, disaient les 

disciples de Molinos, c’est le pur 

amour de Dieu, c’est l’état dans 

lequel l’homme abandonne tout à 

Dieu, même le souci d’acquérir des 

mérites ou des vertus, même le 

bonheur éternel. 

 

  



57 
 

LA VOLONTE DE DIEU 

 

 

 

N’est-il pas vrai, en effet, que, s’il y 

a du véritable bonheur sur la terre, 

c’est particulièrement pour ces âmes 

en état de pouvoir dire qu’il n’arrive 

que ce qu’elles veulent, et que tout 

ce qu’elles veulent arrive et arrive en 

la manière qu’elles le veulent ? Car, 

quand je me trouve dans l’indigence 

et le besoin des choses nécessaires à 

la vie, je pense que c’est la volonté 

de Dieu. Quand je me vois exposée 

à toutes les rigueurs des saisons, 

quand je me vois humiliée, 

contredite et souffrante, je pense que 



58 
 

c’est la volonté de Dieu. Quand, 

parfois, tout mon intérieur semble 

être dans la désolation, que toute ma 

joie s’est évanouie, et que je me sens 

plongée dans l’ennui et dans la 

tristesse ; quand je ne sens plus rien 

de ce que j’ai senti autrefois dans les 

choses de Dieu et que Dieu me traite 

d’une manière à être véritablement 

un Dieu caché, je pense encore, dans 

cette désolation intérieure, que c’est 

la sainte volonté de Dieu. Et alors, 

dans tous ces états et dans toutes ces 

dispositions, il n’arrive que ce que je 

veux et tout ce que je veux arrive, et 

en la manière que je le veux. Je ne 

veux, en effet, que la volonté de 

Dieu et je suis sûre que, soit à moi, 

soit aux autres, il n’arrivera jamais 

que la sainte volonté de Dieu. 



59 
 

LE PARADIS 

 

 

 

C’est à la considération de ce 

paradis, que nous devons, comme 

des étrangers qui ne la voient encore 

que de loin, envoyer par avance nos 

pensées et nos désirs. C’est par son 

souvenir que nous devons supporter 

les misères de la vie humaine dans 

ce lieu de bannissement où nous 

sommes, n’oubliant jamais que c’est 

bien ici notre lieu d’exil, auquel 

pourtant nous n’avons été 

condamnés que pour un temps, mais 

que c’est là, et pour toute l’éternité, 

notre douce patrie, notre terre 



60 
 

promise, notre ville de refuge, notre 

maison de bénédiction, notre 

royaume qui doit durer 

éternellement, notre paradis de 

délices et la fin dernière de tous nos 

désirs. 

Ah ! Chères âmes, que nous sommes 

heureux et nous n’y pensons pas ! 

Que nous sommes heureux encore 

une fois, et nous nous reconnaîtrons 

bientôt pour tels si nous prenons la 

peine de considérer quel est le 

bonheur qui nous est préparé et le 

lieu du séjour éternel pour lequel 

nous avons été créés. C’est là un lieu 

de bonheur où tous les biens, en 

effet, seront amassés et d’où tous les 

maux seront bannis. C’est là où se 

rencontrera une santé exempte de 

toute maladie, une liberté qui ne sera 



61 
 

point sujette à la servitude, une 

beauté qui sera sans défauts, une 

immortalité dégagée de toute 

corruption, une abondance qui 

chassera toute nécessité, un repos 

qui ne sera jamais troublé de rien, 

une sûreté qui bannira toutes les 

craintes, une connaissance qui ne 

donnera jamais de lassitude et une 

joie qui ne sera jamais interrompue 

de tristesse. 

  



62 
 

AIMER DIEU 

 

 

 

Nous devons nous souvenir, en effet, 

et demeurer convaincus, pour une 

bonne fois, que l’amour n’est qu’un 

acte intérieur de notre volonté. Nous 

aimons, par conséquent, tant que 

nous sommes là, à vouloir aimer. 

 

Aimer Dieu et sa volonté plus que 

nous-mêmes, c’est vouloir bien 

l’aimer jusqu’à lui sacrifier ce que 

nous aimons et ce que nous estimons 

le plus au monde. Or ce n’est que sur 

l’autel de la croix, qui détruit et 



63 
 

anéantit ce qu’il y a de plus cher à 

notre propre volonté, que ce pur et 

amoureux sacrifice est fait et 

consommé. 

 

En effet, peut-on aimer plus 

purement que d’aimer jusqu’à faire 

du contentement de Dieu notre 

propre contentement, à trouve notre 

bon plaisir dans son bon plaisir et à 

vouloir être pour lui, coûte que coûte 

un sujet de joie ? mais n’est-ce pas 

ce que nous faisons par le pur 

abandon, où nous n’avons en vue 

que l’accomplissement du bon 

plaisir de Dieu et où nous nous 

estimons trop heureux de pouvoir lui 

être un sujet de joie, quel que soit 

notre sort ? peut-on aimer plus 



64 
 

purement que d’aimer dans les croix 

comme dans les joies, quand on nous 

humilie et qu’on nous abaisse, 

comme quand on nous élève, dans 

les privations, de même que dans les 

communications spirituelles ? 

C’est bien ce que fait l’âme 

abandonnée. Elle ne veut ni croix, ni 

joies, ni élévations, ni abaissements, 

mais l’accomplissement de la 

volonté adorable de Dieu en tout. 

Elle marche toujours d’un pas égal, 

dans les ténèbres et dans les 

lumières, dans les plus pénibles 

privations de même que dans les 

plus savoureuses communications, 

dans l’action et dans la souffrance, 

trouvant partout également ce 

qu’elle veut et ce qu’elle aime, c’est-



65 
 

à-dire que la volonté de Dieu soit 

accomplie en tout. 

 

Enfin, peut-on aimer plus purement 

que d’aimer sans espérance de 

récompense ici-bas, ou du moins, 

sans vouloir d’autre récompense que 

celle de pouvoir aimer ? mais n’est-

ce pas encore ce que l’on pratique 

dans cette disposition d’abandon, 

puisqu’une âme ainsi abandonnée se 

croit assez récompensée d’être le 

sujet du bon plaisir de Dieu, qu’elle 

ne demande ni ne refuse rien et 

qu’elle fait son paradis d’amour 

d’être ici-bas dans la joie de Dieu ? 

  



66 
 

SI VOUS ÊTES 

MALHEUREUX 

 

 

 

Je suis la lumière, et vous ne me 

voyez pas. 

Je suis la route, et vous ne me suivez 

pas. 

Je suis la vérité et vous ne me croyez 

pas. 

Je suis la vie, et vous ne me 

recherchez pas. 

Je suis le Maître, et vous ne 

m’écoutez pas. 



67 
 

Je suis le Chef, et vous ne 

m’obéissez pas. 

Je suis votre Dieu, et nous ne me 

priez pas. 

Je suis le Grand Ami, et vous ne 

m’aimez pas. 

Si vous êtes malheureux, ne me le 

reprochez pas ! 

 

  



68 
 

POUR ARRIVER À LA 

SAINTETÉ 

 

 

 

La principale étude d’une personne 

qui veut arriver à la sainteté doit être 

de chercher en toutes choses ce qui 

l’humilie, et ce qui la mortifie 

davantage ; qu’elle doit désirer et 

aimer les affronts ; Face à quelque 

parole piquante, elle se retient et 

souffre cette injure sans dire mot ; 

elle fait un acte de grande vertu. 


