
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Divers 

notes 
      

Stéphane Darbé 
      



1 
 

 
  



2 
 

Table des matières 

 
 
 

 

LES FONDEMENTS DE LA VIE 

MONDAINE ___________________ 24 

INSTRUCTION _________________ 30 

JÉSUS SE CONTENTE DE NOS BONS 

DÉSIRS________________________ 32 

LA FIN DE LA COURSE DE NOTRE-

SEIGNEUR_____________________ 34 

CELUI QUE JÉSUS AIME ET ESTIME 

LE PLUS _______________________ 36 



3 
 
COMMENT JÉSUS-CHRIST VOIT 

NOS PÉCHÉS __________________ 38 

LA CONSIDÉRATION DE LA CROIX

 ______________________________ 40 

L’OBÉISSANCE DE JÉSUS _______ 42 

LA PRIÈRE DE L’ABANDON _____ 44 

LE MÉRITE DE LA SOUFFRANCE 46 

LES CROIX DÉTRUISENT EN NOUS 

CE QU’IL Y A DE CONTRAIRE À 

JÉSUS _________________________ 47 

OFFRIR JÉSUS À DIEU __________ 49 

L’ENNEMI, NOTRE LIBERTÉ _____ 50 

DES BIENFAITS DE L’AUSTÉRITÉ 54 

PRIÈRE________________________ 55 



4 
 
TOUT CE QUI N’EST PAS FAIT POUR 

DIEU EST PERDU_______________ 60 

LA CHARITÉ PURE _____________ 61 

LA FIN POUR LAQUELLE NOUS 

AVONS ÉTÉ CRÉÉS _____________ 63 

LE VÉRITABLE REPOS __________ 64 

LA JOIE SUR LA TERRE _________ 65 

LE REPOS N’EST PAS ICI ________ 69 

LE SILENCE DE JÉSUS __________ 71 

OPPROBRE ET ABJECTION ______ 72 

LA GRANDEUR DE NOTRE MAL _ 73 

LA NOURRITURE DE MON ÂME _ 74 

MOURIR CHRÉTIENNEMENT ____ 75 

LE PUR AMOUR ________________ 77 



5 
 
JÉSUS NOUS A RACHETÉ _______ 78 

LA SATISFACTION DE DIEU _____ 79 

L’EXIGENCE DE DIEU __________ 80 

LA VÉRITABLE SAGESSE _______ 81 

L’EXEMPLE DE NOTRE-SEIGNEUR 

EN CROIX _____________________ 82 

DEMANDEZ LA GRÂCE _________ 87 

L’UNION À JÉSUS ______________ 90 

L’ENNEMI DE L’HOMME ________ 91 

LE SEUL DÉSIR DE DIEU ________ 92 

JÉSUS, ROI ? ___________________ 94 

JÉSUS AIME LES BONS COMME LES 

MÉCHANTS ___________________ 97 

JE SUIS UN CRIMINEL __________ 98 



6 
 
LA PREUVE DU PUR AMOUR ____ 99 

NOS DÉSIRS CONTRAIRES _____ 101 

LES PARFAITS IMITATEURS ____ 102 

L’HOMME INTÉRIEUR _________ 103 

JUDAS, L’AVARE ______________ 106 

L’AIGUILLON DE SAINT PAUL__ 108 

SUR LA PAROLE DE JÉSUS EN 

CROIX : « MON PÈRE, QUE VOTRE 

VOLONTÉ SE FASSE ET NON LA 

MIENNE ». ____________________ 111 

NOTRE INGRATITUDE _________ 115 

VEILLEZ ET PRIEZ ____________ 116 

L’INFIRMITÉ N’EST PAS UN 

OBSTACLE À L’AMOUR ________ 118 



7 
 
RÉCONCILIER LES MÉCHANTS 

AVEC DIEU ___________________ 121 

TOUT FAIRE EN JÉSUS-CHRIST _ 123 

LA PASSION DE JÉSUS DURA TOUTE 

SA VIE _______________________ 125 

LA JUSTICE DE DIEU __________ 126 

LE BIENFAIT DES MISÈRES ____ 128 

LE VÉRITABLE ZÈLE __________ 129 

DE LA RÉFORME DES VICES ___ 131 

LA DOULEUR DE LA PÉNITENCE

 _____________________________ 132 

UN JÉSUS PAUVRE ____________ 133 

L’OBÉISSANCE _______________ 135 

LA PAUVRETÉ ________________ 137 



8 
 
NOUS SOMMES LA MAISON DE 

DIEU _________________________ 139 

SERVIR DIEU _________________ 141 

LA DÉSOBÉISSANCE D’ADAM _ 143 

L’HOMME, CET IGNORANT ____ 145 

POURQUOI TANT DE 

SOUFFRANCES DANS LA PASSION 

DE JÉSUS ? ___________________ 146 

LA VALEUR DES SOUFFRANCES 148 

EN L’HOMME, POINT DE BIEN, S’IL 

NE VIENT DE DIEU ____________ 149 

LES LARMES _________________ 150 

JÉSUS S’EST CHARGÉ DE NOS 

PÉCHÉS ______________________ 152 



9 
 
L’ORIGINE DES PÉCHÉS DES 

HOMMES _____________________ 153 

LES BIENS PÉRISSABLES ______ 154 

À TRAVERS NOUS, C’EST JÉSUS QUI 

DEMANDE POUR NOUS ________ 157 

UN DIEU CACHÉ ______________ 158 

LA NOBLESSE ET LA DIGNITÉ DE 

L’ÂME _______________________ 159 

LES PEINES DE CETTE VIE _____ 160 

NOUS TRANSFORMER EN DIEU 162 

L’ACTION DE GRÂCE __________ 164 

LES FRUITS DE LA COMMUNION

 _____________________________ 165 

LA PHILOSOPHIE CHRÉTIENNE 168 



10 
 
DEUX SENTIMENTS CONTRAIRES 

EN NOUS _____________________ 170 

« LE MONDE M'EST CRUCIFIÉ ET JE 

SUIS CRUCIFIÉ AU MONDE » DISAIT 

SAINT PAUL. _________________ 172 

LE VRAI FOND DE LA CRÉATURE 

HUMAINE ____________________ 173 

LE VRAI AMOUR DANS LA 

SOUFFRANCE ________________ 175 

ACTION ET ŒUVRE ___________ 176 

L’ABANDON __________________ 177 

QUAND ET COMMENT DIEU 

ACCORDE À UNE ÂME LE 

PRÉCIEUX DON DE SON AMOUR ?

 _____________________________ 179 



11 
 
JÉSUS-CHRIST EST LA PORTE __ 180 

LA VUE DE NOS MISÈRES ______ 182 

DU POURQUOI DES CROIX ? ___ 183 

SANS LA GRÂCE DE DIEU… ___ 184 

LE DÉSIR DES BASSESSES _____ 187 

LA PAUVRETÉ ________________ 190 

NOTRE SEIGNEUR DIT QUE QUAND 

IL SERA EXALTÉ, IL ATTIRERA 

TOUT LE MONDE À LUI________ 192 

L’ESPRIT, PRISONNIER DU CORPS

 _____________________________ 194 

L’ESPRIT QUI RÈGNE EN NOUS _ 196 

LA JOIE SPIRITUELLE NE SE GOÛTE 

QUE DANS LES SOUFFRANCES _ 197 



12 
 
LA SAGESSE DE DIEU CACHÉE _ 199 

LA SOLITUDE _________________ 201 

SANS LA GRÂCE, NOUS NE 

SOMMES QUE NÉANT _________ 203 

NATURE ET GRÂCE ___________ 205 

QU’EST-CE QUE LA GRÂCE ? ___ 208 

CHACUN DOIT SUIVRE SA VOIE 210 

LA GRÂCE DE DIEU ___________ 212 

CE QUI PLAÎT À DIEU _________ 216 

CETTE VIE SPIRITUELLE ______ 217 

LE MÉCONTENTEMENT DE 

L’HOMME ____________________ 218 

LA PERTE DES CRÉATURES ____ 219 

LE PARFAIT CHRÉTIEN ________ 220 



13 
 
LES OBSTACLES À LA 

COMMUNICATION DU SAINT-

ESPRIT _______________________ 222 

LES MAUVAIS DÉSIRS _________ 224 

LE PARFAIT ABANDON À DIEU _ 225 

LE SAINT-SACREMENT ________ 226 

LA VOLONTÉ _________________ 227 

LES CROIX SONT UN BIEN _____ 228 

JÉSUS PÉNITENT ______________ 229 

L’UNION À JÉSUS _____________ 231 

LA FIDÉLITÉ __________________ 234 

LE FONDEMENT DE LA SAINTETÉ

 _____________________________ 235 



14 
 
NOUS NE POUVONS JAMAIS VOIR 

TOUTE LA PROFONDEUR DE NOS 

MISÈRES. ____________________ 237 

LE SECRET DE LA VIE INTÉRIEURE

 _____________________________ 239 

LE DÉSIR DE LA MORT POUR 

MOURIR AU PÉCHÉ ___________ 241 

L’INDIFFÉRENCE _____________ 244 

ENTRER DANS LA JOIE DU 

SEIGNEUR____________________ 246 

LA SAGESSE DE JÉSUS-CHRIST 248 

SUIVRE JÉSUS-CHRIST ________ 250 

DE L’INEFFICACITÉ DE NOS 

RÉSOLUTIONS ________________ 251 

LA VIE INTÉRIEURE ___________ 253 



15 
 
QUAND LA CRÉATURE NE VIT 

PLUS, MAIS DIEU VIT EN ELLE. 255 

PRIÈRE_______________________ 257 

LA DOUCE SOUFFRANCE ______ 258 

LA MORTIFICATION ___________ 259 

DU POURQUOI DES CHUTES ___ 261 

PRIÈRE_______________________ 263 

LA GLOIRE DE DIEU___________ 264 

LES CROIX ___________________ 265 

LE PARFAIT ABANDON ________ 266 

JÉSUS PEUT SUPPLÉER À NOTRE 

PAUVRETÉ ___________________ 269 

LA VALEUR DES PEINES _______ 271 

JÉSUS FORME JÉSUS EN NOUS _ 273 



16 
 
CE QUE DIEU AIME ___________ 276 

LE CHEMIN DU PUR AMOUR ___ 277 

LA DÉVOTION AU SACRÉ-CŒUR278 

LA MARQUE DU PUR AMOUR __ 280 

LE GRAND CHEMIN DE LA VIE 

SPIRITUELLE _________________ 281 

CE QUE JÉSUS A VOULU DÉTRUIRE 

SUR LA CROIX ________________ 283 

PRIÈRE_______________________ 285 

LA FAIBLESSE DE JUDAS ______ 287 

LA TENTATION (PAR SAINT 

VINCENT DE PAUL) ___________ 291 

AIMER QUELQU’UN (PAR SAINT 

VINCENT DE PAUL) ___________ 293 



17 
 
LA SOUFFRANCE (PAR SAINT 

VINCENT DE PAUL) ___________ 295 

LA SIMPLICITÉ _______________ 297 

PÉCHÉ VÉNIEL ET PÉCHÉ MORTEL

 _____________________________ 298 

LUISA PICCARRETA ___________ 302 

LA MANIÈRE DE SOULAGER JÉSUS

 _____________________________ 306 

SUR L'EUCHARISTIE __________ 308 

SE FUSIONNER AVEC JÉSUS FORME 

LA TRÈS-SAINTE TRINITÉ EN 

L'ÂME. _______________________ 311 

COMMENT SE CONSUMER EN DIEU 

? _____________________________ 313 



18 
 
JÉSUS S'EMPRESSE DE NOUS AIDER 

QUAND NOUS LUI DEMANDONS DE 

L'AIDE. _______________________ 318 

TOUT REVIENT À SE DONNER À 

JÉSUS ET À FAIRE SA VOLONTÉ EN 

TOUT ET TOUJOURS. __________ 325 

LA MANIÈRE D'ÊTRE AVEC JÉSUS

 _____________________________ 330 

L’IMITATION DE LA VIE DE JÉSUS

 _____________________________ 342 

FONDEMENT DU SAINT ABANDON

 _____________________________ 344 

L’HISTOIRE DE L’HOMME _____ 347 

LA VISION DE L’ENFER DE LUISA

 _____________________________ 357 



19 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



20 
 

PRIÈRE 
 

 

 

Ô Dieu de miséricorde, attirez à 

vous tout mon cœur, et ne permettez 

pas que je marche plus 

longtemps dans les voies de 

l'iniquité. Je reviens à l'obéissance. 

Ma résolution présente est de vivre à 

l'avenir dans une entière soumission 

à vos volontés, et de souffrir plutôt 

mille morts que de vous déplaire. Je 

renonce pour jamais aux lois du 

monde, et à tout ce que j'ai commis 

contre la vôtre. Pardonnez-le-moi, 

Seigneur, par la vertu de vos plaies, 

et faites que je ne m'éloigne plus de 

l'obéissance que je vous dois. 



21 
 

Pressez, ô mon Sauveur, toutes les 

âmes de venir à vous, par la douce 

violence de votre amour. 

Assujettissez-les ainsi à 

l'obéissance. Ô si nous étions tous 

rassemblés dans une même bergerie, 

si nous entendions tous votre voix, et 

si nous vous suivions partout, ô 

divin pasteur de nos âmes. 

Ô mon amour et mon unique 

espérance, puisque vous me donnez 

tout ce que vous êtes et tout ce que 

vous avez, faites que je me contente 

de vous seul, que je ne désire que 

vous, que je ne soupire qu'après 

vous. Soyez seul mon trésor, ma vie, 

mon repos, ma sûreté et ma gloire. 

Que mon âme vous cherche seul, 

qu'elle s'estime heureuse de vous 

trouver seul, qu'elle se repose 



22 
 

doucement entre vos bras et qu'elle 

oublie tout le reste, jusqu'à soi-

même pour ne penser plus qu'à vous. 

Détournez mes yeux, Seigneur, de 

toute vanité et de moi-même, afin 

que je vous regarde toujours, que 

vous soyez toujours présent à mon 

esprit, que mon cœur vous loue et 

vous bénisse sans cesse pour toutes 

les grâces que vous me faites par 

votre croix. 

Donnez-moi, Seigneur, l’esprit de 

votre croix, la lumière de vos vérités 

éternelles, et l’amour de votre 

adorable personne. Ô amour, ô 

douceur infinie, ô l’espérance et la 

vie de mon âme, écoutez mes vœux, 

et changez-moi en vous. Ainsi soit-

il. 



23 
 

Pour moi, Seigneur, qui ne mérite 

rien, et qui suit un serviteur inutile, 

je demande à votre bonté infinie la 

grâce de ne pas passer aucune heure 

de ma vie, sans quelque croix 

soufferte pour votre amour, parce 

que je sais que c'est ce qui vous plaît, 

ce qui me convient, ce qui détruit en 

moi ce qu'il y a de contraire à vous ; 

et que vous ne refusez point à ceux 

que votre amour crucifie, les forces 

dont ils ont besoin pour porter leur 

croix. Aimez-moi donc, Seigneur, et 

crucifiez-moi tant qu'il vous plaira. 

 

  



24 
 

LES FONDEMENTS DE 

LA VIE MONDAINE 
 

 

 

Première instruction. le fondement 

de la vie mondaine et les 

attachements indignes qui nous 

empêchent de suivre Jésus-Christ, 

qui nous retirent de l'obéissance et 

de l'amour que nous devons à Dieu, 

sont la convoitise des yeux, c'est-à-

dire le désir des biens du monde, la 

convoitise de la chair et l'orgueil de 

la vie. 

Humiliez mon orgueil, ô humble 

Jésus ! que votre divin esprit se fasse 

sentir à mon misérable cœur, et qu'il 



25 
 

y consume cette racine corrompue, 

qui est née avec moi, qui est accrue, 

et qui s'est fortifiée avec moi, qui me 

suit partout, qui se mêle dans toutes 

mes œuvres, même les plus saintes, 

et qui a peut-être quelque part à la 

prière que je vous fais. Étendez votre 

bras, Seigneur, montrez en moi la 

vertu de votre grâce et confondez 

mon orgueil. Inspirez-moi un mépris 

et une haine sincère de moi-même, 

un amour cordial et intime de 

l'humilité, afin que je sois digne 

d'être votre disciple, que j’aime ce 

que vous aimez, que je suive ce que 

vous enseignez, et que, je fuie 

l’orgueil que vous détestez. 

Deuxième instruction. Cette 

humilité a soumis Jésus-Christ à son 

Père jusqu'à souffrir la mort 



26 
 

ignominieuse de la croix, par 

obéissance et par amour. Il nous a 

appris par-là combien nous devons 

estimer l'obéissance et qu'il faut 

observer la loi de Dieu, même aux 

dépens de notre bonheur, de notre 

sang et de notre vie, en rejetant tout 

ce qui s'y oppose, comme la peste et 

le poison de nos âmes. Il nous 

déclare encore qu'il n'écoutera point 

ceux qui se défendent de 

l'observation de sa loi par des 

excuses et par des prétextes ; ou qui 

l’observent autrement qu'il ne l'a 

ordonné ; et que ces personnes 

vivent dans une illusion très 

dangereuse. Misérables pécheurs 

que nous sommes, hélas ! que ce 

sang précieux trouve en nous de 

fautes à expier et de maux à guérir ! 



27 
 

Troisième instruction. Les autres 

fondements de la vie mondaine sont 

l’amour des plaisirs, et le désir de 

posséder les biens que nous voyons. 

Ces deux passions nous aveuglent 

dans le temps, et nous font perdre le 

bonheur de l’éternité. De là vient 

que Jésus-Christ les condamne si 

hautement sur la croix. Il est nu, 

pauvre et abandonné jusqu'à ne 

trouver personne qui lui présente 

seulement de l'eau à boire dans la 

soif brûlante qu'il endure. Il est si 

accablé de douleurs qu'il n'y a 

aucune partie de son corps qui en 

soit exempte ; qu'il ne peut reposer 

sa tête que sur des épines, ni appuyer 

son corps que sur des clous, qui lui 

déchirent les pieds et les mains. Il 

expire enfin au milieu des tourments 



28 
 

et des opprobres, dans la privation 

de toute sorte de secours. Ô vie 

mondaine ! ô vanité de l'esprit 

humain ! ô convoitise des richesses ! 

ô délices de la chair ! ô voluptés 

honteuses ! ô amusements indignes 

qui corrompez les âmes ! Qu’elle 

place trouverez-vous dans la croix 

du Sauveur ? 

Miséricorde ! Ô mon Jésus ! Hélas ! 

Combien de fois vous ai-je perdu, 

pour avoir aimé ce que vous 

condamnez sur la croix ? Combien 

de fois ai-je plus estimé la 

satisfaction de mon corps que la 

communication de votre esprit ? Ô 

bonté divine ! Il faut que ma langue 

se taise ici, et que mon cœur gémisse 

profondément sur l'abomination de 



29 
 

mes pensées, de mes désirs et de mes 

affections. 

J'ai péché, Seigneur ! J'ai souvent 

péché ! J'ai grièvement péché ! Je 

confesse devant vous mes crimes et 

mes misères. Ayez pitié de moi, ô 

mon Dieu ! Ô plaies de Jésus ! 

Aidez-moi ! Ô croix de Jésus ! 

Défendez-moi ! Ô juste Juge ! 

Ordonnez à tous les tourments de 

venir fondre sur moi ! 

 

  



30 
 

INSTRUCTION 

 

 

 

Jusqu'ici, ô mon Sauveur, j'ai fait un 

très mauvais usage de vos dons. 

Vous les avez répandus sur moi avec 

abondance, afin que je les 

employasse à vous servir et à mériter 

votre grâce et votre gloire. Et je les 

ai employés à vous offenser et à 

mériter votre colère et ma 

condamnation. Mais je retourne à 

vous, ô mon Dieu, de toute l'étendue 

de mon cœur, et je m'abandonne sans 

réserve à toutes les peines, soit 

intérieures, soit extérieures, que 



31 
 

vous voudrez me faire souffrir pour 

mes péchés ou pour votre service. 

Je vous conjure par l'amour que vous 

me témoignez de recevoir l'offre que 

je vous fais. Entrez, Seigneur, dans 

mon âme, voyez par mes yeux, 

écoutez par mes oreilles, parlez par 

ma bouche et devenez le principe de 

tous mes mouvements. 

 

  



32 
 

JÉSUS SE CONTENTE 

DE NOS BONS DÉSIRS 

 

 

 

Vous avez encore voulu, par un 

excès de condescendance, devenir 

faible avec les faibles, pauvre avec 

les pauvres, et paraître pécheur avec 

les pécheurs, pour nous faire 

comprendre que vous n'attendez pas 

de nous des œuvres égales aux 

vôtres, mais que vous vous 

contentez de notre pauvreté et de nos 

bons désirs. Je remets donc entre vos 

mains, ô mon Dieu, tout ce que j'ai 

et tout ce que je suis. Je vous offre 

tout ce que j'ai reçu de vous, c'est-à-



33 
 

dire mon corps, mon âme, mes sens, 

mes forces, ma vie, et tout ce qui 

vient de moi, c'est-à-dire mes 

péchés. 

  



34 
 

LA FIN DE LA COURSE 

DE NOTRE-SEIGNEUR 

 

 

 

Soyez béni, Seigneur, loué et glorifié 

éternellement de toutes les créatures. 

Voilà la fin de votre course ; notre 

rédemption est accomplie. Tout est 

consommé, et vous ne voulez pas 

encore être séparé de la croix. Vous 

ne parlez ni de testament, ni de 

sépulture. Vous n'êtes occupé que de 

la pensée de souffrir et d'aimer. C'est 

aussi ce que vous voulez 

principalement que nous apprenions 

de vous. Vous voulez être, par-là, le 

modèle de tous les hommes. Vous 



35 
 

demandez qu'ils vous imitent, non 

dans vos miracles et dans votre 

gloire, mais dans vos souffrances et 

dans votre croix. C'est là que vous 

désirez particulièrement être adoré, 

loué, aimé et imité. 

 

  



36 
 

CELUI QUE JÉSUS 

AIME ET ESTIME LE 

PLUS 

 

 

 

Celui-là n'est pas le plus saint, qui 

reçoit les faveurs les plus éclatantes 

et les plus douces consolations. Non, 

Seigneur, celui qui est le plus 

prévenu des bénédictions de votre 

douceur ne vous est pas le plus 

agréable, s'il n'est en même temps le 

plus crucifié. L'homme qui souffre 

en silence et qui persévère avec 

amour dans la tribulation, dans les 

persécutions, dans les mépris, dans 

les abandons, dans les désolations, 



37 
 

est celui que vous aimez et que vous 

estimez le plus. 

 

  



38 
 

COMMENT JÉSUS-

CHRIST VOIT NOS 

PÉCHÉS 

 

 

 

Il regarde nos péchés en deux 

manières, selon la remarque de saint 

Basile. Comme ses injures, et 

comme nos maux ; la première vue 

irrite sa colère ; la seconde excite sa 

compassion, et celle-ci l'emporte 

toujours sur l'autre. 

Il est vrai que nos péchés ont crucifié 

Jésus-Christ, qu'ils l'ont accablé de 

douleurs et de tourments, et qu'ils 

ont offensé le Père éternel. Mais, 



39 
 

parce qu'en nous aveuglant, ils nous 

ont rendus misérables, il a plus de 

pitié de nous que de soi-même. Et 

sans rien dire pour soi, il est tout 

occupé à demander pardon pour 

nous, comme pour des ignorants et 

des aveugles. 

 

  



40 
 

LA CONSIDÉRATION 

DE LA CROIX 

 

 

 

Que celui donc qui voit venir la 

croix la reçoive, premièrement, 

comme de la main de Dieu, avec une 

entière soumission à ses ordres. 

Secondement, qu'il évite toutes 

sortes de murmures, et qu'il ne se 

plaigne ni de la pesanteur de sa 

croix, ni de l'injustice de ceux qui le 

crucifient ; car ces plaintes sont la 

voix de l’amour-propre, qui fuit 

toujours la souffrance. 



41 
 

Troisièmement, qu'il ne s'amuse 

point à rechercher si ce qu'on lui fait 

souffrir est juste ou injuste ; mais 

que toute sa raison soit d'être soumis 

à Dieu, de se confier en sa bonté et 

d'adorer ses perfections. 

L'état de notre corruption demande 

un état de croix pour y demeurer 

purement au service de 

Dieu. 

 

 

  



42 
 

L’OBÉISSANCE DE 

JÉSUS 

 

 

 

Jésus obéit toujours avec douceur et 

avec promptitude, parce qu'il 

regardait ses bourreaux comme les 

exécuteurs des ordres du Père 

éternel ; pour nous apprendre à 

conserver la soumission et la paix 

intérieure dans les accidents les plus 

sensibles et les plus fâcheux de la 

vie. 

Car lorsqu'on reçoit les violences, 

les injustices, les trahisons et les 

autres peines comme ordonnées de 

Dieu, qui nous les envoient par les 



43 
 

ministres de ses volontés adorables, 

on se soumet sincèrement à eux, 

quelques cruels qu'ils soient, on ne 

les regarde jamais comme ses 

ennemis ; et on est plus touchés du 

mal qu'ils se font à eux-mêmes que 

de celui qu'on endure. 

 

  



44 
 

LA PRIÈRE DE 

L’ABANDON 

 

 

 

Je vous adore, ô amour infini, je 

vous adore, ô libéralité immense, je 

vous adore, ô cœur de Jésus, 

principe de ma vie, source de mon 

salut, trésor de tous les biens que je 

possède et que j'attends. 

Donnez-moi la lumière pour vous 

connaître, la charité pour vous 

aimer, la soumission pour vous 

obéir, la détestation de mes péchés 

qui vous causent tant de douleurs, la 

haine de moi-même qui vous suis si 

contraire et la grâce de n'avoir plus 



45 
 

d'autre pensée ni d'autre désir que de 

vous plaire, puisque vous êtes ma 

gloire, mon souverain bien et le 

centre de mon repos. 

La seule chose que je puis faire est 

de m'offrir et de m'abandonner à 

vous, ô mon Dieu ; mon Sauveur et 

mon amour. 

  



46 
 

LE MÉRITE DE LA 

SOUFFRANCE 

 

 

 

Ô Sagesse éternelle ! Imprimez bien 

avant dans mon cœur cette vérité qui 

vous est si chère, et faites-moi 

comprendre qu'il y a plus de mérite 

à souffrir de grandes peines qu'à 

faire de grandes choses. 

 

  



47 
 

LES CROIX 

DÉTRUISENT EN 

NOUS CE QU’IL Y A DE 

CONTRAIRE À JÉSUS 

 

 

 

Pour moi, Seigneur, qui ne mérite 

rien et qui suis un serviteur inutile, je 

demande à votre bonté infinie la 

grâce de ne passer aucune heure de 

ma vie, sans quelque croix soufferte 

pour votre amour, parce que je sais 

que c'est ce qui vous plaît, ce qui me 

convient, ce qui détruit en moi ce 

qu'il y a de contraire à vous ; et que 

vous ne refusez point à ceux que 



48 
 

votre amour crucifie, les forces dont 

ils ont besoin pour porter leur croix. 

 

  



49 
 

OFFRIR JÉSUS À DIEU 

 

 

 

Offre-le-moi avec foi et amour pour 

suppléer à ce qui te manque. 

 

 

  



50 
 

L’ENNEMI, NOTRE 

LIBERTÉ 

 

 

 

Il est vrai que l'homme n'a point de 

plus redoutable ennemi de son salut 

que sa propre liberté. 

Hélas ! ne vaudrait-il pas mieux pour 

moi que je fusse chargé de chaînes 

que d'être libre comme je le suis ? 

Je me crois libre quand personne ne 

me contredit, quand tout le monde 

m'aime, m'estime, me loue, quand je 

vois, quand je dis, quand j'entends ce 

que je veux, quand j'ai toutes mes 



51 
 

commodités et quand je ne fais que 

ce qui me plaît. 

Je me trompe, je ne suis jamais plus 

esclave, mais je ne sens pas mon 

esclavage, car si au milieu de cette 

licence ou sur la fin des plaisirs 

auxquels je me suis laissé aller, vous 

venez à me toucher le cœur par 

quelques inspirations secrètes ; si je 

veux converser avec vous, ô mon 

Dieu, c'est alors que je sens le poids 

de mes chaînes, que je me trouve 

embarrassé d'une infinité de liens 

charnels qui m'empêchent de 

m'élever à vous ; que je commence à 

connaître combien j'étais aveuglé 

par mes passions et que ce qui me 

paraissait liberté était une vraie 

servitude. 



52 
 

Ô saintes chaînes, ô divines mains, 

délivrez-moi de cette fausse liberté, 

ou plutôt de ce véritable esclavage 

qui ne me permet pas de vous suivre 

et de vous aimer. Est-il possible que 

j'ai regardé comme un bien ce qui 

me faisait perdre le souverain bien ? 

Ô si je n'avais jamais donné mon 

cœur qu'à vous seul, mais hélas, non 

content de m'éloigner de vous et de 

me lier moi-même aux créatures par 

mes affections déréglées, j'ai lié vos 

saintes mains avec des chaînes. 

Que vous rendrais-je, Seigneur, pour 

tous les biens que vous m'avez faits 

? (Psaume 115, 20). Il me semble 

que je n'ai rien à vous donner, et je 

sais pourtant bien que ce que vous 

me demandez, c'est moi-même que 



53 
 

vous voulez, Seigneur. Que ne 

prenez-vous donc, dès ce moment, 

possession de mon âme ? Mais vous 

ne me prenez peut-être pas, ô mon 

Dieu, parce que vous m'avez créé 

libre et que vous ne voulez point me 

faire de violence, ô malheureuse 

liberté dont je ne me sers que pour 

me perdre. 

 

  



54 
 

DES BIENFAITS DE 

L’AUSTÉRITÉ 

 

 

 

Voilà ce qui a produit ces grandes 

austérités pratiquées par les 

chrétiens depuis l'avènement de 

Jésus-Christ et inconnues aux siècles 

précédents. Les silices, les chaînes 

de fer, l'application continuelle à 

mortifier les sens, de peur de voir, 

d'entendre, de dire ou de goûter 

quelque chose qui pût souiller la 

pureté de leur cœur. Et afin que la 

chair, étant soumise à l'esprit, ne fût 

plus un obstacle aux 

communications divines. 



55 
 

PRIÈRE 

 

 

 

Je connais mon iniquité, Seigneur, et 

je consens que vous me traitiez en 

cette vie comme un 

criminel. Je consens que mes 

ennemis triomphent de moi pourvu 

que je fasse ce que je dois, que je ne 

m'estime pas meilleur que les autres, 

que je ne me flatte pas, que je souffre 

persécution pour la justice, mais que 

je me persuade plutôt que je souffre 

beaucoup moins que je n'ai mérité. 

Je vous demande encore la grâce 

d'aimer mes ennemis comme s'ils 



56 
 

étaient mes véritables amis et de les 

regarder avec un respect sincère 

comme les ministres de votre 

providence et de votre volonté. 

Je ne sais pas demander ce que je 

désire, et je ne sais pas même ce que 

je dois désirer. Si j'étais éclairé de 

votre lumière, ô mon Dieu ! Quelque 

longue que fût ma vie, je la passerais 

tout entière à pleurer, quand je 

n'aurais jamais commis qu'un seul 

péché ; et je suis tranquille après en 

avoir commis un grand nombre. 

Mais puisque je ne sais ni désirer, ni 

vous demander ce qui me convient, 

ô Dieu de miséricorde, demandez 

vous-même à l'esprit qui vous 

conduisait pendant votre vie 

mortelle, pourquoi il vous a tant fait 

jeûner, veiller, souffrir pour mes 



57 
 

péchés ? Et selon la réponse qu'il 

vous fera, donnez-moi ce que je ne 

sais pas vous demander. Jetez les 

yeux sur vos souffrances, Seigneur, 

et accordez-moi par elles ce qu'elles 

ont mérité pour moi. 

Je vous rends grâce, ô mon divin 

Seigneur, de toutes celles que vous 

m'avez faites, non pas autant que 

vous le méritez, mais autant que ma 

tiédeur en est capable. Vous êtes ma 

force et mon espérance ; suppléez 

par votre bonté à ce qui manque à ma 

faiblesse. Vous êtes ma béatitude, la 

fin de tous mes desseins et de tous 

mes désirs. Si je ne puis vous aimer 

autant que vous êtes aimable, que je 

vous aime au moins autant que je 

puis vous aimer. Vous voyez le fond 

de mon cœur et tous les sentiments 



58 
 

que vous y formez ; mais puisque 

vous m'inspirez le désir de vous 

aimer, et que rien ne m'est si 

avantageux, faites que je vous aime 

comme vous le voulez. 

J'élèverai mes espérances et mes 

désirs jusqu'à vous, ô mon Seigneur 

et mon Dieu, le remède de mes 

plaies et la lumière de mes ténèbres 

; parce que je trouve en vous tout ce 

que je puis désirer. Mon âme ne peut 

concevoir les biens immenses 

qu'elle peut espérer de vous. Elle 

espère beaucoup, mais elle ne 

comprend pas ce beaucoup qu'elle 

espère. Elle espère tout, mais ce tout 

est au-dessus de ses pensées. Elle 

espère des biens infinis, mais elle 

n'en connaît pas l'étendue. Vous êtes 

encore plus grand que ce beaucoup, 



59 
 

ô le Dieu de mon âme, plus riche que 

ce tout et plus incompréhensible que 

cet infini. 

 

  



60 
 

TOUT CE QUI N’EST 

PAS FAIT POUR DIEU 

EST PERDU 

 

 

 

Que je reconnaisse enfin, ô l'amour 

de mon âme, que tout ce qui n'est pas 

fait pour vous est 

perdu. 

 

 

  



61 
 

LA CHARITÉ PURE 

 

 

 

Jésus-Christ nous enseigne combien 

notre foi doit être parfaite et notre 

charité pure, c'est-à-dire élevée au-

dessus de l'estime et de l'affection du 

monde. 

Quoique Dieu prévienne 

ordinairement les âmes des 

bénédictions de sa douceur, afin de 

les attirer à lui, il veut néanmoins 

être aimé pour lui-même et non pas 

pour ses dons. De là vient qu'il les 

cache si souvent et qu'il nous ôte le 

sentiment de sa présence pour 

éprouver si nous l'aimons purement 



62 
 

et sans intérêt. Car si l'âme ne court 

après le céleste époux que lorsqu'elle 

sent l'odeur de ses parfums, si elle se 

croit abandonnée dès qu'elle ne le 

trouve plus, si elle va chercher alors 

du soulagement parmi les créatures, 

il est manifeste qu'elle aime plus le 

don que celui qui donne, et la 

consolation de Dieu que le Dieu de 

la consolation. 

 

  



63 
 

LA FIN POUR 

LAQUELLE NOUS 

AVONS ÉTÉ CRÉÉS  

 

 

 

Connaître et aimer Jésus-Christ 

 

La véritable sagesse est l’amour de 

l’humilité 

 

 

  



64 
 

LE VÉRITABLE REPOS 

 

 

 

Qu'on compare ensemble deux 

hommes dont l'un vit dans l'oubli de 

Dieu et n'est occupé que de soi-

même, l'autre, s'oubliant soi-même, 

passe sa vie dans un abandon 

amoureux entre les mains de Dieu ; 

et qu'on juge ensuite lequel des deux 

est le plus égal, le plus tranquille, le 

plus content parmi les vicissitudes 

de ce monde. On ne pourra douter 

que ce ne soit celui-ci, puisqu'il a 

trouvé le chemin du véritable repos. 

 



65 
 

LA JOIE SUR LA 

TERRE 

 

 

 

Car les remèdes auxquels ils ont 

recours sont presque toujours 

également inutiles pour le temps et 

pour l'éternité, parce qu'on les 

cherche dans les fausses douceurs du 

siècle, où il n'y a rien de solide et qui 

ne peuvent servir qu'à nous rendre la 

mort plus amère et plus dangereuse. 

Au lieu que ceux qui traitent 

intérieurement avec Dieu, qui 

puisent des eaux pures dans les 

sources du Sauveur, et qui tirent de 

la méditation de sa vie les règles de 



66 
 

leur conduite, sont établis sur la 

pierre ferme. Ils croient d'une foi 

certaine que les maux qui leur 

arrivent sur la terre sont des présents 

de la main de Dieu avec lesquels ils 

peuvent mériter le ciel. 

Ainsi, dans toutes leurs afflictions, 

de quelque côté qu'elles viennent, 

malgré les répugnances de la nature, 

ils reconnaissent, ils adorent, ils 

baisent avec amour et avec respect la 

main paternelle qui les frappe, et ils 

portent toujours leurs pensées au-

delà des instruments dont Dieu se 

sert pour châtier ses enfants, parce 

qu'ils savent que nul homme ne leur 

peut nuire qu'autant que Dieu le lui 

permet ; que cette permission ne 

s'étend point au-delà du corps, et que 

Dieu s'est réservé le pouvoir de 



67 
 

rendre l'âme heureuse ou 

malheureuse. 

Dans cette vue de foi, l'homme 

intérieur s'offre à Dieu. Il s'attache à 

lui avec un amour pur et une humble 

soumission. Il s'abandonne sans 

réserve à sa providence. Il reçoit de 

sa main tout ce qui lui arrive de 

fâcheux. Il regarde la croix comme 

le chemin qui conduit à la vie et 

retranche sévèrement tout ce qui le 

retarde ou le détourne. Il ne pense 

qu'à se rendre semblable à Jésus 

souffrant, en qui seul il trouve sa 

véritable consolation. Car il n'y a 

proprement que ceux qui, dégoûtés 

de cette vie, soupirent après l'autre, 

et qui sont uniquement occupés du 

désir de plaire à Dieu, qui puissent 

goûter sur la terre cette joie solide 



68 
 

qu'on peut appeler le 

commencement de la bienheureuse 

éternité. 

 

  



69 
 

LE REPOS N’EST PAS 

ICI 

 

 

 

Presque toute notre vie se passe à 

fuir le travail et à chercher le repos, 

mais comme nous sommes sur la 

terre dans un lieu d'exil, nous y 

avons tant d'ennemis au-dehors de 

nous et tant de faiblesses au-dedans 

que nous ne pouvons ni éviter les 

maux qui nous suivent ni trouver le 

repos que nous cherchons. 

Les hommes qui pour la plupart 

vivent dans l'oubli de Dieu et qui 

n'ont point de communication 

intérieure avec Lui ne lèvent point 



70 
 

les yeux au ciel dans la tribulation. 

Ils cherchent autour d'eux la cause 

des peines qu'ils endurent ; ils les 

attribuent tantôt à la fortune et à leur 

propre malheur, tantôt à la malice 

des hommes, ou bien ils y apportent 

des remèdes qui sont pires que le 

mal même. 

 

  



71 
 

LE SILENCE DE JÉSUS 

 

 

 

Durant sa passion, le Sauveur ne se 

lassait point de souffrir pour ceux 

qui le maltraitaient parce qu'il 

connaissait le besoin qu'ils avaient 

de ses souffrances. Ainsi, il ne 

détournait pas même le visage pour 

éviter leurs coups. 

 

  



72 
 

OPPROBRE ET 

ABJECTION 

 

 

 

L'opprobre et l'abjection sont des 

termes qui marquent le dernier degré 

de l'humiliation, car l'opprobre est ce 

qui fait, avec raison, rougir l'homme 

le moins sensible à la honte. Et 

l'abjection est ce qui mérite d'être 

méprisé, oublié, jeté et foulé aux 

pieds de la plus vile populace. 

Voilà l’état où le fils de Dieu s’est 

réduit. 

 

  



73 
 

LA GRANDEUR DE 

NOTRE MAL 

 

 

 

Vous voyez, ô sagesse éternelle, la 

grandeur de mon mal. C'est pour 

cela que vous m'offrez des remèdes 

violents et que vous voulez que 

j'emploie la douceur, l'humiliation et 

le mépris de moi-même pour 

arracher de mon cœur l'amour 

propre qui y est enraciné et l'estime 

des choses qui me séparent de vous. 

Mais parce que vous vous êtes 

chargé de l'expiation de mes péchés, 

vous avez souffert qu'il fisse en vous 

ce qu'il devait faire en moi. 



74 
 

LA NOURRITURE DE 

MON ÂME 

 

 

 

Je vous demande, ô mon Sauveur, 

votre croix pour me consoler dans 

votre absence, votre amour pour 

soupirer sans cesse après vous et une 

fontaine de larmes pour pleurer nuit 

et jour le malheur de vous avoir 

offensé. Oui, mon Dieu, il faut que 

votre croix, votre amour et mes 

larmes soient dans le peu de temps 

qui me reste à vivre la nourriture 

ordinaire de mon âme. 

 



75 
 

MOURIR 

CHRÉTIENNEMENT 

 

 

 

Ceux qui, par devoir ou par charité, 

assistent le prochain à la mort ne 

peuvent rien faire de mieux que de 

l'exhorter, après une exacte 

confession de ses péchés, à s'oublier 

soi-même et à ne s'occuper ni des 

peines qu'il a méritées, ni de l'état où 

il se trouvera après la mort, et à 

s'abandonner à Dieu de tout son 

cœur, pour la santé et pour la 

maladie, pour la vie et pour la mort, 

pour le temps et pour l'éternité, sans 

demander autre chose sinon que la 



76 
 

majesté divine se glorifie de la 

manière qu'il lui plaira dans sa 

créature. Il n'y a point de meilleur 

moyen de mourir chrétiennement et 

d'assurer son salut éternel. 

Ainsi, un abandon amoureux de soi-

même entre les mains de Dieu, joint 

à une foi vive et à une humble 

confiance aux mérites du Sauveur, 

contient ce qui est nécessaire pour 

mourir saintement, et cette 

disposition est toute renfermée dans 

les paroles de Jésus-Christ mourant, 

« Mon Père, je remets mon esprit 

entre vos mains », car cette parole « 

Mon Père » est une parole d'amour 

et de tendresse. « Je remets » en est 

une de confiance et de résignation. 

 



77 
 

LE PUR AMOUR 

 

 

 

La marque la plus assurée du pur 

amour est de conserver dans la 

souffrance le désir de souffrir et de 

demander, comme le sauveur au 

milieu de la désolation, du fiel et du 

vinaigre. 

 

  



78 
 

JÉSUS NOUS A 

RACHETÉ 

 

 

 

Jésus-Christ nous a rachetés en 

rapportant à notre salut toutes les 

actions de sa vie et toutes les 

souffrances de sa mort. 

 

  



79 
 

LA SATISFACTION DE 

DIEU 

 

 

 

Je vous offre à vous-mêmes, pour 

moi, parce que je ne vois que vous 

seuls qui puissiez pleinement vous 

satisfaire. Je mets au pied de votre 

croix mes péchés et mes misères, qui 

sont ma seule possession. 

J’abandonne entre vos mains le 

corps et l’âme que vous m’avez 

donnés, et je les jette dans ce feu 

dont vous brûlez pour moi. 

 

  



80 
 

L’EXIGENCE DE DIEU 

 

 

 

Souvenez-vous que la seule chose 

que vous exigez de l'homme, c'est 

qu'il vous donne son cœur, parce que 

ce cœur n'est en sûreté qu'entre vos 

mains. 

 

  



81 
 

LA VÉRITABLE 

SAGESSE 

 

 

 

Ô Sauveur de mon âme, c'est dans la 

croix que consiste la véritable 

sagesse. 

 

 

  



82 
 

L’EXEMPLE DE 

NOTRE-SEIGNEUR EN 

CROIX 

 

 

 

Ce serait ici le lieu de parler de la 

croix et du bonheur de ceux qui la 

portent. Mais l'exemple du Sauveur 

nous en instruit beaucoup mieux que 

ne peuvent faire toutes les paroles. 

Je dirais donc seulement que la plus 

grande grâce que Dieu fasse à un 

chrétien en cette vie est de lui donner 

le goût et la sagesse de la croix, et de 

le faire vivre et mourir sur la croix. 



83 
 

Je sais que cette vérité est sublime et 

qu'elle ne peut être comprise dans 

toute son étendue sans un secours 

particulier de la lumière divine. Mais 

le moyen d'attirer sur nous cette 

lumière est de considérer avec une 

foi vive que Jésus-Christ a choisi ce 

genre de mort, qu'il a porté lui-même 

sa croix sur ses épaules, ce qui était 

inouï jusqu'alors, qu'il l'a embrassée 

avec amour, que, succombant sous 

sa pesanteur, il a ramassé ce qui lui 

restait de force pour la soutenir 

jusqu'à l'extrémité ; que s'il a 

consenti qu'un autre le soulageât, 

c'était afin de respirer un moment et 

de ne pas mourir avant que d'y être 

attaché ; qu'étant sollicité d'en 

descendre, il a voulu y expirer, et 



84 
 

qu'il l'a enfin laissée à ses élus 

comme un précieux héritage. 

De là vient que les hommes 

crucifiés, qui sont les plus vives 

images de Jésus mourant sur la 

croix, sont aussi les plus agréables à 

Dieu. 

Arrêtez-vous ici, ô mon âme, et 

considérez que Pilate ne comprend 

pas le sens des paroles qu'il 

prononce. Il n'en est que l'organe. Le 

Père éternel parle par sa bouche et 

vous dit, Voilà l'homme qui n'est pas 

moins votre ami que mon fils. 

Comme votre ami, il est semblable à 

vous, et comme mon fils, il a reçu de 

moi une substance infinie, et c'est 

pour cela qu'il vous aime d'un amour 

infini. Il est mon fils bien-aimé, je 



85 
 

vous le donne, et je vous le donne en 

l'état où vous le voyez. Que 

demandez-vous davantage ? Que 

puis-je faire de plus pour vous ? 

Recevez-le, écoutez-le, aimez-le, et 

tâchez de l'imiter. 

Je vous donne en lui tous les biens 

que je possède. Je vous donne un 

remède à tous vos maux, un secours 

dans toutes vos nécessités, un 

soulagement dans toutes vos peines, 

une consolation dans toutes vos 

tristesses, le paiement de toutes vos 

dettes, un médiateur pour toutes vos 

demandes, et parce que vous pouvez 

trouver en lui tout ce que j'ai et tout 

ce qui vous est nécessaire, je vous 

l'abandonne entièrement, et je veux 

qu'il soit tout à vous. Voyez, ô 

homme misérable, combien je vous 



86 
 

aime, puisque, pour votre salut, je ne 

ménage pas même mon propre fils. 

Mais voyez aussi ce que vous me 

devez, la seule chose que je vous 

demande est que vous le serviez, que 

vous l'aimiez, et que vous l'imitiez. 

Que vous rendrais-je, ô Père éternel, 

pour cette charité infinie ? Je sais 

que pour tous ces biens, vous ne 

demandez que moi. 

 

  



87 
 

DEMANDEZ LA 

GRÂCE 

 

 

 

Donnez-moi votre loi, Seigneur, et la 

grâce de l'observer. 

La seule grâce que je vous demande 

est que je ne me retire jamais de 

votre conduite. 

Confirmez en moi ce que vous y 

opérez (Psaume 67, 26). Ô mon 

sauveur, perfectionnez par votre 

miséricorde, la volonté que vous 

m'inspirez, afin que, persuadé qu'il 

ne m'arrive rien que par la douce 

disposition de votre providence et 



88 
 

que mon bonheur en cette vie 

consiste à n'avoir point d'autre 

volonté que la vôtre, je ne veuille 

jamais rien que ce que vous voulez. 

Le secours divin ne consiste pas à 

nous délivrer des peines que Dieu 

nous envoie, mais à nous les faire 

supporter avec une humble 

soumission et une entière conformité 

à ses desseins, en demeurant 

toujours unis à lui par amour. 

 

Car que sera mon âme si pauvre de 

sa nature, et encore plus pauvre par 

sa faute ? À qui aura-t-elle recours 

sinon à vous ? Ô mon Dieu ! Vous la 

supportez quand elle pêche, vous 

l'amendez quand elle s'égare, vous 

lui inspirez la vertu, vous lui 



89 
 

enseignez la vérité, vous lui donnez 

la volonté pour désirer, la force pour 

accomplir, la constance pour 

persévérer. Vous lui donnez la foi 

pour vous connaître, l'espérance 

pour vous invoquer, la charité pour 

vous aimer. Sans vous toutes ses 

facultés souffrent une fin insatiable, 

parce que vous pouvez seules les 

rassasier. 

Notre Seigneur me donna encore des 

vues de la nécessité de porter sa 

croix, car depuis l'incarnation et la 

mort de Jésus-Christ, la grâce ne se 

trouve qu'en la croix. 

 

  



90 
 

L’UNION À JÉSUS 

 

 

 

Je ne puis être uni à vous si je ne 

vous suis semblable. 

 

 

  



91 
 

L’ENNEMI DE 

L’HOMME 

 

 

 

L'homme n'a point de plus 

redoutable ennemi de son salut que 

sa propre liberté. 

 

 

  



92 
 

LE SEUL DÉSIR DE 

DIEU 

 

 

 

Aujourd'hui que par votre 

miséricorde je vous reconnais pour 

mon souverain bien, que je vous 

désire et que je vous invoque de tout 

mon cœur, comment pourrez-vous 

me refuser ce que je vous demande ? 

Je ne vous demande rien de ce qui 

regarde le corps ou la vie humaine. 

Je vous demande, ô mon Jésus, 

vous-même, à vous-même, donnez-

vous sans réserve à mon âme. 

Cette demande ne peut vous 

déplaire, car quelque désir que j'ai de 



93 
 

vous posséder, vous en avez encore 

plus de vous donner à moi. 

 

  



94 
 

JÉSUS, ROI ? 

 

 

 

Le Sauveur ne nia pas qu'il fût roi. Il 

assura seulement que son royaume 

n'était pas de ce monde, et que s'il en 

eût été, ses sujets auraient combattu 

pour empêcher que le roi ne tombât 

entre les mains des Juifs. 

Cette réponse mérite d'être 

considérée avec attention, parce que 

le sens en est caché. Quoi ? Si notre 

Seigneur eût été roi de la terre, ses 

sujets de la terre l'auraient défendu 

contre ses ennemis, et parce qu'il est 

le roi du ciel, ses sujets du ciel ne le 

défendent pas. Sont-ils donc moins 



95 
 

fidèles ou moins affectionnés que 

seraient ceux de la terre ? 

Mais il faut savoir que ces deux 

sortes de sujets ont des vues bien 

différentes. Ceux de la terre 

soutiennent la cause de leur roi, sans 

connaître si elle est juste ou injuste, 

utile ou nuisible, si le succès en doit 

être heureux ou malheureux. 

Mais ceux du ciel, toujours éclairés 

de la lumière divine, découvrent le 

néant des biens terrestres, savent 

qu'on gagne plus à les perdre qu'à les 

posséder. 

Ainsi, ils ne défendent pas l'honneur 

et la vie de leur roi, car outre que leur 

roi ne le veut pas, ils voient que sa 

mort et ses ignominies doivent 

remplir le ciel de saints. 



96 
 

C'est pour cela encore qu'ils ne 

délivrent pas leurs amis qui vivent 

sur la terre des maux de cette vie, de 

peur de les retirer de la voie du ciel, 

en les retirant de la croix. Et comme 

les choses sont vues dans le ciel avec 

une lumière beaucoup plus pure que 

sur la terre, elles y sont gouvernées 

aussi par des règles infiniment plus 

justes et plus certaines. 

 

  



97 
 

JÉSUS AIME LES BONS 

COMME LES 

MÉCHANTS 

 

 

 

Jésus-Christ n'aime les bons que 

pour les couronner de gloire, et les 

méchants que pour les justifier et 

pour les sauver. 

 

  



98 
 

JE SUIS UN CRIMINEL 

 

 

 

Je connais mon iniquité, Seigneur, et 

je consens que vous me traitiez en 

cette vie comme un criminel. 

 

  



99 
 

LA PREUVE DU PUR 

AMOUR 

 

 

 

Plusieurs aiment Jésus-Christ, tandis 

qu'il ne leur arrive rien de contraire 

à leur désir. Mais il y en a bien peu, 

qui se voyant en même temps privés 

des grâces sensibles, et persécutés 

par le monde, persévèrent dans la 

pureté de l'amour. Quoique Dieu 

prévienne ordinairement les âmes 

des bénédictions de sa douceur, afin 

de les attirer à lui, il veut néanmoins 

être aimé pour lui-même et non pas 

pour ses dons. De là vient qu'il les 

cache si souvent, et qu'il nous ôte le 



100 
 

sentiment de sa présence, pour nous 

éprouver si nous l'aimons purement 

et sans intérêt. Car si l'âme ne court 

après le céleste époux que lorsqu'elle 

sent l'odeur de ses parfums, si elle se 

croit abandonnée dès qu'elle ne les 

trouve plus, si elle va chercher alors 

du soulagement parmi les créatures, 

il est manifeste qu'elle aime plus le 

don que celui qui donne, et la 

consolation de Dieu que le Dieu de 

la consolation. 

Aimer Jésus crucifié, méprisé, 

désolé, et ne le trouver pas moins 

beau dans ses opprobres que dans 

ses douces communications, est la 

preuve du pur amour. 

 

  



101 
 

NOS DÉSIRS 

CONTRAIRES 

 

 

 

Ô secret de la conduite de Dieu, que 

vous êtes peu connu des hommes. Le 

monde craint une doctrine si pure et 

si contraire à ses désirs. 

 

  



102 
 

LES PARFAITS 

IMITATEURS 

 

 

 

Quand vos parfaits imitateurs 

s'oublient eux-mêmes pour ne se 

plus souvenir que de vous, vous êtes 

venus à moi parce que je ne pouvais 

aller à vous. Vous avez pris sur vous 

toutes mes dettes parce que je n'étais 

pas capable d'y satisfaire par moi-

même. 

 

  



103 
 

L’HOMME INTÉRIEUR 

 

 

 

Ainsi, dans toutes leurs afflictions, 

de quelques côtés qu'elles viennent, 

malgré les répugnances de la nature, 

ils reconnaissent, ils adorent, ils 

baisent avec amour et avec respect la 

main paternelle qui les frappe, et ils 

portent toujours leur pensée au-delà 

des instruments dont Dieu se sert 

pour châtier ses enfants, parce qu'ils 

savent que nul homme ne leur peut 

nuire qu'autant que Dieu le lui 

permet, que cette permission ne 

s'étend point au-delà du corps, et que 

Dieu s'est réservé le pouvoir de 



104 
 

rendre l'âme heureuse ou 

malheureuse. 

Dans cette vue de foi, l'homme 

intérieur s'offre à Dieu, il s'attache à 

lui avec un amour pur et une humble 

soumission, il s'abandonne sans 

réserve à sa providence, il reçoit de 

sa main tout ce qui lui arrive de 

fâcheux. Il regarde la croix comme 

le chemin qui conduit à la vie, et, 

retranchant sévèrement tout ce qui le 

retarde ou le détourne, il ne pense 

qu'à se rendre semblable à Jésus 

souffrant, en qui seul il trouve sa 

véritable consolation, car il n'y a 

proprement que ceux qui, dégoûtés 

de cette vie, soupirent après l'autre. 



105 
 

Mais l'on n'aime pas tant la vie 

intérieure, parce qu'elle est toute 

cachée, et on veut paraître. 

 

  



106 
 

JUDAS, L’AVARE 

 

 

 

Quelques jours avant, Judas, voyant 

Madeleine répandre sur la tête du 

Sauveur un parfum précieux, avait 

murmuré tout haut de ce qu'on ne 

vendait pas plutôt, ce parfum trente 

deniers pour les donner aux pauvres. 

Non, qu'il se mit en peine des 

pauvres, ajoute l'évangéliste, mais 

parce qu'il était larron et qu'il gardait 

la bourse (Jean 12). Ainsi, pour se 

dédommager de la perte qu'il venait 

de faire, il résolut de vendre Jésus-

Christ aux Juifs, qui le cherchaient 

pour le prendre, et sans se soucier si 



107 
 

le Sauveur périrait entre leurs mains 

ou s'il en sortirait par un miracle, ce 

malheureux ne pensa qu'à contenter 

son avarice. 

  



108 
 

L’AIGUILLON DE 

SAINT PAUL 

 

 

 

La parole de Dieu regarde aussi 

l'amitié trahie comme une grande 

calamité, surtout lorsqu'elle cause à 

un ami ce qui n'est que trop 

ordinaire, une ignominie publique et 

un préjudice considérable en violant 

son secret. Parce que mon ami étant 

un autre moi-même pour qui je n'ai 

rien de caché et à qui je communique 

sans réserve tout ce qui m'arrive de 

fâcheux ou d'agréable ; s'il vient à se 

joindre à mes ennemis, s'il leur 

découvre ce qu'il connaît de moi et 



109 
 

s'il se sert de ma propre confiance 

pour me perdre, pourrais-je, sans un 

secours extraordinaire de la grâce 

divine, dissimuler une si noire 

perfidie ? 

Elle est si sensible à la nature que 

celui qui la souffre sans se plaindre 

et qui la pardonne de bon cœur doit 

passer pour un miracle de patience. 

Il y a de grands docteurs qui croient 

que cette peine est l'ange de Satan, 

dont parle saint Paul lorsqu'il dit « Il 

m'a été donné un aiguillon de ma 

chair, un ange de Satan qui me 

tourmente » (2 Corinthiens 12), et 

qu'il entend, par-là, ses faux frères 

que le démon suscitait pour le 

tourmenter, pour combattre sa 

doctrine et pour affaiblir son 



110 
 

autorité. Cette persécution le 

touchait si vivement qu'il demanda 

plusieurs fois à Dieu d'en être 

délivré. Il ne put obtenir la fin de sa 

peine. 

  



111 
 

SUR LA PAROLE DE 

JÉSUS EN CROIX : « 

MON PÈRE, QUE 

VOTRE VOLONTÉ SE 

FASSE ET NON LA 

MIENNE ». 

 

 

 

Vous qui ne pouvez pécher, qui êtes 

saint par nature, plein de grâce et de 

vérité, êtes-vous capable de vouloir 

ce que votre Père ne veut pas, ou de 

ne pas vouloir ce qu'il veut ? Non, 

Seigneur, mais vous étiez alors 

occupé de mes besoins, et vous 



112 
 

pensiez à y remédier. Vous avez 

voulu sentir en vous-même cette 

opposition à la volonté divine, afin 

que je ne perde pas courage dans les 

répugnances de la nature lorsque ma 

raison n'y consent pas, et que je 

comprenne que je ne serai jugé que 

sur une volonté déterminée de vous 

chercher ou de vous fuir, de vous 

servir ou de vous résister. 

Le Sauveur voulut sentir cette peine 

extrême afin que nous ne croyions 

pas tout perdu lorsque la partie 

inférieure fuit ce qui lui est 

contraire, et pour nous apprendre 

que nous ne serons pas jugés sur 

l'infirmité de notre chair, mais sur la 

disposition de notre volonté. Il 

souffrit à la vérité une tristesse 

mortelle ; mais elle était 



113 
 

proportionnée à sa vertu, afin de 

nous persuader que Dieu, qui 

dispense, comme il lui plaît, les 

misères de cette vie, ne permettra 

jamais qu'elles soient au-dessus de 

nos forces, et nous laissera toujours 

le pouvoir d'en profiter (1 Corinthien 

10). 

Il nous fit voir clairement en lui-

même deux volontés opposées ; 

l'une corporelle, qui se révoltait 

contre la souffrance, l'autre 

raisonnable, qui demeurait soumise 

à Dieu ; afin que le chrétien ne se 

croit pas ennemi de Dieu parce que 

la chair s'élève contre l'esprit, mais 

qu'il tâche de la soumettre, et qu'il 

comprenne que l'homme animal ne 

nuit point à l'homme intérieur, tandis 



114 
 

que l'homme intérieur demeure 

attaché à la loi de Dieu. 

Il descendit un ange du ciel pour 

consoler Jésus-Christ, afin de 

montrer à tous ceux qui souffrent 

que Dieu ne les oublie pas dans la 

tribulation, que leurs travaux sont 

connus dans le ciel, et que c'est de là 

qu'ils doivent attendre leur 

consolation. 

 

  



115 
 

NOTRE INGRATITUDE 

 

 

 

Que je suis ingrat quand j'oublie 

l'amour que je vous dois. 

 

 

  



116 
 

VEILLEZ ET PRIEZ 

 

 

 

Le combat de Jésus au jardin des 

olives et sa prière duraient environ 

trois heures, pendant lesquelles ce 

bon pasteur, qui, dans ses plus 

grandes douleurs, n'oubliait pas son 

troupeau, visita trois fois ses 

disciples. Les ayant trouvés 

endormis la première et la seconde 

fois, il les exhorta à veiller et à prier. 

Et la troisième, sentant que celui qui 

devait le trahir n'était pas loin, il leur 

dit, Dormez maintenant, et vous 

reposez, et peu après, levez-vous, 

allons, celui qui doit me trahir 



117 
 

approche (Matthieu, 26). Il nous 

enseignait par ces paroles, selon 

l'interprétation de saint Hilaire, que 

nous ne devons pas attendre à veiller 

et à prier, que l'ennemi soit proche, 

qu'il faut être sur ses gardes lorsqu'il 

est éloigné, de peur d'en être surpris. 

Que la crainte du péril ne permet pas 

de goûter le repos, mais que l'heure 

étant venue où l'ennemi nous 

attaque, nous devons être sans 

crainte, et nous reposer sur la valeur 

et l'expérience de notre chef, qui 

s'est chargé de nos périls et qui 

combat pour nous. 

 

  



118 
 

L’INFIRMITÉ N’EST 

PAS UN OBSTACLE À 

L’AMOUR 

 

 

 

Voilà une belle instruction pour les 

serviteurs de Dieu qui, pressés 

intérieurement par son amour 

d'entreprendre de grandes choses, 

gémissent de se voir arrêtés par 

l'infirmité de la nature. Le Seigneur, 

qui veut élever un grand édifice sur 

un fondement si faible, a ordonné 

que l'infirmité naturelle, à laquelle la 

volonté ne consent point, ne pût 

nuire à la perfection de l'amour, et 

qu'elle servît même quelquefois à 



119 
 

l'augmenter, parce que le sentiment 

de la misère humaine, les douleurs et 

les afflictions, lorsque l'esprit 

conserve sa vigueur, nous font 

soupirer plus ardemment après la 

liberté des enfants de Dieu, et désirer 

à toute heure de pouvoir sans 

empêchement, nous donner à lui 

comme il s'est donné à nous. 

Quand une âme, malgré les craintes 

de la chair, a pris la résolution 

d'accomplir les desseins de Dieu, et 

qu'elle y persévère constamment, 

autant que la faiblesse humaine le 

peut permettre, les efforts de son 

amour en sont plus agréables à 

Jésus-Christ, ses combats plus 

glorieux, sa fidélité plus méritoire ; 

et l’esprit ne remporte jamais de plus 



120 
 

grande victoire sous ce divin Chef, 

que lorsque la nature est accablée. 

Il m'importe peu ce que je souffre, 

ou ce que je fasse, pourvu que je 

fasse sa volonté. 

 

  



121 
 

RÉCONCILIER LES 

MÉCHANTS AVEC 

DIEU 

 

 

 

C'est ainsi que les serviteurs de 

Dieu, lorsqu'ils sont persécutés, 

contents du témoignage de leur 

conscience, doivent travailler avec 

crainte et amour, non à chercher les 

moyens de résister aux méchants, 

mais à les réconcilier avec Dieu, 

persévérant dans la pratique de la 

vertu, profitant des occasions de 

témoigner à Dieu leur fidélité, 

demeurant toujours imitateur de 

Jésus-Christ, ennemi de ses 



122 
 

ennemis, dépositaire de sa vérité, 

défenseur de sa croix, et victorieux 

de la malice du monde. 

 

  



123 
 

TOUT FAIRE EN 

JÉSUS-CHRIST 

 

 

 

Notre Seigneur nous a dit aussi que 

si on ne demeurait en Lui, on ne 

pouvait porter aucun fruit qui fut 

agréable à son Père (Jean 15,4). 

Hélas ! qu’il y a d’âmes qui ne 

plaisent point à Dieu, parce qu’elles 

ne sont pas en Jésus-Christ ! ce qui 

n’est pas en lui, ne peut plaire au 

Père éternel, qui ne se plaît qu’en 

son Fils unique, qui n’approuve que 

les pensées, les intentions et les 

œuvres qui sont conformes aux 

pensées, aux intentions et aux 



124 
 

œuvres de Jésus-Christ ; et qui 

rebute toutes celles que Jésus-Christ 

a jugées indignes de soi. 

 

  



125 
 

LA PASSION DE JÉSUS 

DURA TOUTE SA VIE 

 

 

 

Il ne faut pas juger de la longueur 

des souffrances de Jésus-Christ par 

le temps de sa passion, qui ne dura 

qu’environ vingt heures. Il n’en 

sentit pas seulement alors la douleur 

et l’ignominie ; elles furent 

présentes à son esprit pendant tout le 

cours de sa vie, et sa sainte humanité 

en était continuellement occupée. 

 

  



126 
 

LA JUSTICE DE DIEU 

 

 

 

Jésus-Christ a mis la faim et la soif 

de la justice, dans laquelle vivent les 

saints et tous ceux qui ont un 

véritable désir de lui plaire, au 

nombre de ces grandes vertus 

angéliques qui nous conduisent 

sûrement à la béatitude. Il faut 

entendre, par le mot de justice, la 

sainteté des vertus chrétienne, 

l'observance de la loi divine qui nous 

justifie, qui nous éloigne du péché, 

qui nous convertit à Dieu ; qui nous 

éclaire, nous purifie, nous dispose à 

la perfection de son amour, et à la 



127 
 

communication de ses dons. Cette 

faim et cette soif de la justice, qui 

n'est autre chose qu'un désir fervent 

de la sainteté. 

 

  



128 
 

LE BIENFAIT DES 

MISÈRES 

 

 

 

Ô Source de tous les biens, je vous 

rends mille actions de grâce de 

m'avoir fait si pauvre, puisque mes 

misères continuelles me pressent de 

recourir à vous. 

 

  



129 
 

LE VÉRITABLE ZÈLE 

 

 

 

La seule idée du zèle, bien comprise, 

marque la modération et les autres 

qualités qu'il doit avoir. Car le zèle, 

en matière d'amour, n’est autre 

chose que le soin de conserver le 

bien qu'on possède et d'éloigner tout 

ce qui peut le détruire ou l'altérer ; et 

ce soin naît de l'amour et de l'estime 

qu'on a pour ce qu'on aime. Ainsi le 

zèle saint a sa source dans le 

véritable amour de Dieu et dans 

l'estime qu'on fait de sa gloire et de 

l'utilité spirituelle du prochain. De là 

vient qu'il a les mêmes qualités que 



130 
 

saint Paul donne à la charité lorsqu'il 

dit : « La charité est patiente, elle est 

douce, elle n'est ni envieuse, ni mal 

intentionnée, ni superbe ; elle n'est 

point ambitieuse, elle ne cherche 

point son intérêt, elle ne se met point 

en colère, elle ne soupçonne point le 

mal, elle ne se réjouit point de 

l'injustice ; mais elle se plaît dans la 

vérité, elle tolère tout, elle croit tout, 

elle espère tout, elle supporte tout. » 

(1 Corinthien 13). Voilà la peinture 

du véritable zèle. 

 

  



131 
 

DE LA RÉFORME DES 

VICES 

 

 

 

Attachez-vous surtout au genre 

d'austérité qui sera le plus propre à 

corriger le vice où vous tombez le 

plus souvent, et auquel vous êtes le 

plus enclin. Tous les remèdes ne sont 

pas également bons pour toutes 

sortes de maux. La liberté de parler 

se guérit mieux par le silence que par 

le jeûne ; et l'impureté par la garde 

des sens et par l'occupation avec 

Dieu, que par le silence. Ceux qui en 

usent autrement, sont souvent fort 

austères sans en devenir meilleur. 



132 
 

LA DOULEUR DE LA 

PÉNITENCE 

 

 

 

La principale partie de la pénitence 

est la douleur et la détestation 

intérieure des péchés qu’on a 

commis, en quoi on ne peut jamais 

excéder ; parce qu’elle croît en l’âme 

à proportion de la lumière et de 

l’amour que Dieu y répand. 

 

  



133 
 

UN JÉSUS PAUVRE 

 

 

 

Vous avez voulu être pauvre, afin de 

m’apprendre que vous me suffisez, 

et que je puis être riche avec vous 

seul. 

Vous le voyez, Seigneur ; ce que je 

possède sur la terre avec affection, 

ou que je souhaite avec 

emprisonnement, occupe tout mon 

esprit, emporte toutes mes pensées et 

me fait perdre la paix. Tandis que 

j'en suis entêté, je vous oublie ; je ne 

puis plus prier, ni vous adorer en 

esprit et en vérité ; je ne pense plus à 

l'obligation que j'ai de vous aimer. 



134 
 

Car, à proprement parler, la pauvreté 

d'esprit est un détachement intérieur 

des choses basses et méprisables. 

 

  



135 
 

L’OBÉISSANCE 

 

 

 

Si vous me donniez un supérieur qui 

fût injuste, méchant, mon ennemi, 

vous tourneriez toute sa malice à 

mon avantage ; et tandis qu’il se 

perdrait par ses mauvaises 

intentions, je me sauverais par la 

simplicité de mon obéissance. 

Vous haïssez le pécheur parce qu'il 

est injuste, et vous voulez que je lui 

obéisse ; vous condamnez l'injustice, 

et vous voulez que je m'y soumette. 

Pourquoi cela, mon Dieu ? si ce n'est 

pour me faire comprendre que je ne 

dois point regarder en celui qui me 



136 
 

commande, d'autres supérieurs que 

vous, ni d'autre volonté que la vôtre. 

 

  



137 
 

LA PAUVRETÉ 

 

 

 

De là vient que les saints qui étaient 

éclairés de Dieu, se jugeaient 

pauvres au milieu des richesses de ce 

monde, et riches dans la plus grande 

pauvreté ; parce qu'ils sentaient en 

eux-mêmes que les biens terrestres, 

quand ils seraient tous joints 

ensemble, ne sont pas capables de 

remplir le cœur de l'homme ; et que 

les biens spirituels qu'ils possèdent 

en Dieu sont les seuls dont le cœur 

humain puisse être rassasié. Ainsi la 

pauvreté évangélique devrait plutôt 

être appelée abondance, que 



138 
 

pauvreté, si le Sauveur, pour se faire 

entendre, n'eût parlé le langage des 

hommes. 

 

  



139 
 

NOUS SOMMES LA 

MAISON DE DIEU 

 

 

 

Vous voulez vivre dans mon âme 

que vous avez enfermée dans ce 

corps terrestre. Vous voulez être ma 

sagesse et ma lumière, me découvrir 

vos miséricordes, et me faire 

connaître votre volonté ; afin qu'en 

tâchant d'imiter ce que je vois en 

vous, je m'élève au-dessus de moi-

même ; et que je ne demeure pas 

toujours plongé dans la boue de mon 

origine. Vous voulez demeurer en 

moi comme dans votre maison, et 

n'y rien trouver qui ne soit soumis et 



140 
 

qui ne vous plaise. Je vous adore, ô 

Maître divin ; apprenez-moi ce que 

vous voulez que je sache, et ne 

souffrez pas que je sache autre chose 

; conduisez mes pas, mes sens, mes 

puissances, mes affections, mes 

désirs, ma raison ; et que votre 

volonté se fasse en moi comme elle 

se fait dans le ciel. 

 

  



141 
 

SERVIR DIEU 

 

 

 

Dès que je veux vous servir selon 

mon sens, je commence à vous 

déplaire ; parce qu'en suivant mes 

lumières, je m'éloigne des vôtres ; et 

c'est ce qui rend mes fautes 

inexcusables, mon aveuglement plus 

dangereux, et mes plaies plus 

incurables ; car plus je compte sur 

moi, moins je me connais, et plus je 

suis coupable. 

Vous voyez, ô mon Dieu, combien je 

suis rempli de présomption et de 

vaine estime de moi-même. De là 

vient cette confiance en mes propres 



142 
 

lumières ; cet attachement à ma 

volonté, qui m'empêche de me 

soumettre à ceux à qui vous 

m'ordonnez d'obéir, qui me fait 

perdre la paix intérieure, et qui est en 

moi la source d'une infinité de 

péchés. Car mon propre jugement 

me séduit en mille manières, tantôt 

par les affections de mon cœur et par 

les sentiments du plaisir, tantôt par le 

mouvement de l'humeur, par 

l'indignation et par la colère, 

quelquefois par le faux éclat de la 

vanité, souvent par l'envie et par 

l'intérêt, et toujours par ce penchant 

déréglé qui vient de la corruption de 

l'homme charnel. 

 

  



143 
 

LA DÉSOBÉISSANCE 

D’ADAM 

 

 

 

Si l'arbre dont Dieu avait défendu le 

fruit à Adam, était appelé l'arbre de 

science, ce n'était pas parce 

qu'Adam, en mangeant de ce fruit, 

devait devenir plus éclairé, selon la 

fausse promesse du serpent, mais 

peut-être parce qu'en s'abstenant du 

fruit de cet arbre par esprit 

d'obéissance, il aurait acquis un 

nouveau degré de lumière ; car ce 

n'est pas une science que de savoir 

pécher, mais une ignorance et un 

aveuglement. Celui-là est le mieux 



144 
 

instruit, qui connaît le bien sans 

l'expérience du mal ; et qui ne 

connaissant le mal que par 

l'opposition qu'il a avec le bien, le 

connaît sans danger et autant qu'il est 

nécessaire pour l'éviter. 

 

  



145 
 

L’HOMME, CET 

IGNORANT 

 

 

 

Je suis si aveugle que je crois 

pouvoir vivre sans vous, et que je ne 

comprends pas le besoin que j'ai de 

votre assistance. 

 

  



146 
 

POURQUOI TANT DE 

SOUFFRANCES DANS 

LA PASSION DE JÉSUS 

? 

 

 

 

Saint Cyprien ajoute que Dieu n'a 

pas voulu nous racheter à peu de 

frais, de peur que la facilité du 

remède n'augmentât en nous la 

liberté de pécher ; car nous sommes 

si portés au mal que si Jésus-Christ 

eut moins souffert pour nous en 

délivrer, nous n'eussions pas assez 

compris le danger où le péché nous 

engage. Et si après tout ce que le 



147 
 

Sauveur a enduré, nous péchons 

encore avec tant de facilité, 

qu'eussions-nous fait, s'il ne nous eut 

pas montré, par la grandeur de ses 

travaux et de ses souffrances, 

combien il haïssait le péché ? Que 

chacun examine donc quelle est la 

disposition de son cœur à l'égard de 

tant de désordres commis sans honte 

et sans retenue. 

 

  



148 
 

LA VALEUR DES 

SOUFFRANCES 

 

 

 

Jésus-Christ a tellement relevé la 

valeur des souffrances, qu'elles sont 

devenues plus précieuses que tous 

les biens de la terre. 

 

  



149 
 

EN L’HOMME, POINT 

DE BIEN, S’IL NE 

VIENT DE DIEU 

 

 

 

Je suis faible contre la tentation ; 

vaincu au moindre combat ; tiède, 

sans ferveur ; lâche pour le bien ; 

hardi dans le mal ; sans lumière, sans 

charité, sans désir de vous plaire ; 

sans application à vous servir ; sans 

volonté de souffrir pour vous ; sans 

paix intérieure, enfin sans aucun 

bien s'il ne vient de vous. 

 

  



150 
 

LES LARMES 

 

 

 

Il est vrai que les larmes sont 

ordinairement l'effet ou la fin de la 

tristesse ; parce que la tristesse 

n'étant autre chose que la douleur 

d'avoir perdu un bien qui nous était 

cher, on ne pleure que pour la 

privation de ce qu'on aime ; et 

lorsque nous recouvrons ce bien, la 

tristesse finit encore par des larmes. 

C'est pour cela que vos serviteurs qui 

vous cherchent avec ardeur pleurent 

tantôt de douleur pour les maux qui 

les éloignent de vous, et tantôt de 



151 
 

joie pour les biens que vous leur 

communiquez. 

 

  



152 
 

JÉSUS S’EST CHARGÉ 

DE NOS PÉCHÉS 

 

 

 

Vous haïssez le péché, mais vous 

aimez le pécheur ; et vous voulez 

bien souffrir sa peine, quoique vous 

n'ayez point de part à sa faute. Vous 

vous êtes chargé de mes péchés, afin 

d'attirer sur vous le châtiment que je 

méritais. 

 

  



153 
 

L’ORIGINE DES 

PÉCHÉS DES HOMMES 

 

 

 

L'origine des péchés des hommes et 

de leur attachement à la terre est de 

vouloir faire leur patrie de leur exil 

et s'établir ici-bas comme s'ils n'en 

devaient jamais sortir. 

 

  



154 
 

LES BIENS 

PÉRISSABLES 

 

 

 

les biens périssables, il nous est 

permis d'en user, mais non pas d'en 

jouir ; et tout occupé du terme de 

notre pèlerinage, nous ne devons les 

prendre qu'en passant, et pour la 

seule nécessité ; au lieu que le 

fondement de la vie mondaine est de 

s'attacher à ce qui passe, comme s'il 

devait durer toujours, dans un 

profond oubli de Dieu et d'une 

meilleure vie. 

Que je me trouve éloigné de vous, ô 

mon Dieu, et que ma conduite est 



155 
 

opposée à la vôtre ! Ce que votre 

amour fait en vous pour vous 

approcher de moi, l'amour terrestre 

le fait en moi pour me séparer de 

vous. Je cours avec une ardeur 

insatiable après les biens de ce 

monde. Je suis affligé quand je ne les 

ai point, ou quand ils ne sont pas tels 

que je les souhaite. Je les attends 

avec impatience, je les cherche avec 

empressement. Je les possède avec 

inquiétude, je les perds avec douleur, 

et ils me causent justement toutes 

ces peines, puisqu'ils me séparent de 

vous, qui êtes seul mon repos et mon 

souverain bien. Misérable que je suis 

! quoique je connaisse la vanité de 

ces amusements, je ne connais, ô 

mon Dieu, ni qui je suis, ni qui vous 

êtes ; car je mourrais de regret de 



156 
 

vous avoir moins estimé que le 

monde et de vous avoir quitté pour 

un plaisir d'un moment. 

 

  



157 
 

À TRAVERS NOUS, 

C’EST JÉSUS QUI 

DEMANDE POUR 

NOUS 

 

 

 

Vous sentez mes maux, comme s'ils 

étaient les vôtres, et vous demandez 

pour moi les biens du ciel, comme 

s'ils étaient nécessaires pour vous. 

Ô divin amour, le désir même que je 

sens est votre ouvrage. 

C’est Dieu qui nous donne le vouloir 

et le moyen de parfaire, qui opère en 

nous toutes nos bonnes actions. 



158 
 

UN DIEU CACHÉ 

 

 

 

Si je vous cherche quelquefois sans 

vous trouver, et si vous différez de 

venir à moi, c'est afin que je vous 

désire avec plus d'ardeur. 

 

  



159 
 

LA NOBLESSE ET LA 

DIGNITÉ DE L’ÂME 

 

 

 

La noblesse et la dignité de l'âme 

consistent à porter l'image de son 

créateur. 

 

 

  



160 
 

LES PEINES DE CETTE 

VIE 

 

 

 

Les peines de cette vie ne viennent 

d'ordinaire que des dispositions de 

notre cœur qui désirent trop ce qu'il 

ne peut posséder, ou qui ne trouve 

point son repos en ce qu'il possède, 

après l'avoir tant désiré. 

Étant plus grand que les biens qu'il 

aime, il ne peut jamais en être rempli 

; ainsi agité sans cesse par ses 

propres désirs, il souffre la juste 

punition que Dieu a établie contre 

ceux qui ne l'aiment pas. Car vous 

l'avez ordonné, Seigneur, dit Saint 



161 
 

Augustin ; et il arrive toujours que 

tout esprit déréglé devient sa peine à 

lui-même. 

 

  



162 
 

NOUS TRANSFORMER 

EN DIEU 

 

 

 

C'est le propre de Dieu de souffrir et 

de pardonner toujours. C'est le 

propre de la créature de ne vouloir 

rien souffrir ni rien pardonner. Pour 

nous transformer en Dieu, il faut 

changer ce procédé et toujours 

souffrir et toujours pardonner. Il faut 

même compatir aux misères des plus 

grands pécheurs, prier pour eux, et 

les rechercher pour les gagner à Dieu 

par douceur, et nous souvenir de ce 

que Jésus-Christ nous a dit. Je vous 

recommande de vous aimer les uns 



163 
 

les autres, ainsi que je vous ai aimés. 

Faisons donc avec nos frères 

pécheurs, ainsi que nous voyons que 

la divine charité fait avec nous, qui 

sommes de très grands pécheurs. 

 

  



164 
 

L’ACTION DE GRÂCE 

 

 

 

Après la sainte communion, goûtant 

avec joie de me voir ainsi dépendant 

du bon plaisir de Dieu, je l'adorais, 

je l'aimais, je m'y abandonnais de 

tout mon cœur, et cela m'a servi de 

remerciement et d'action de grâce. 

 

  



165 
 

LES FRUITS DE LA 

COMMUNION 

 

 

 

Un des principaux fruits de la 

communion, où Jésus-Christ se 

donne à nous tout anéanti est de 

sentir une soif d'être anéanti aux 

yeux de tout le monde, et de n'aimer 

rien que l'abjection, les mépris, et 

tout ce qui peut faire mourir en nous 

la vie d'Adam. Car pourquoi se 

donne-t-il à nous sous une forme de 

nourriture, si ce n'est point nous faire 

vivre de sa propre vie ? et comment 

pouvons-nous vivre de sa vie sans 

avoir ses mêmes sentiments de 



166 
 

pauvreté, de souffrance et 

d'abjection, qui sont tous contraires 

à ceux de la vie d'Adam, qui ne 

respire que richesses, plaisirs et 

honneurs ? 

En cet état aussi, Jésus-Christ, 

résident au Saint-Sacrement, opère 

dans le cœur de celui qui le reçoit, 

les mêmes sentiments qu'il a dans le 

sien, qui sont très pures inclinations 

vers les croix et les mépris, étant un 

des principaux effets de la sainte 

communion, d'anéantir en nous les 

inclinations naturelles, pour faire 

vivre celles de la grâce. Et le fruit 

que nous en recueillons se connaît, 

non par le goût des douceurs 

sensibles, ou par la réception de 

plusieurs lumières en l'entendement 

; mais par une détermination forte et 



167 
 

vigoureuse de notre volonté 

supérieure, à mourir et à se mortifier. 

Tant plus on avance en la 

mortification, tant plus aussi la 

pureté de notre amour croît et se 

perfectionne. Et plus on communie 

souvent, plus il se faut porter à de 

grandes et continuelles 

mortifications, afin de faire croître 

par-là la pureté de notre amour, pour 

réciproquer tant que nous pourrons 

le parfait amour que Jésus-Christ 

nous fait paraître dedans ce mystère. 

 

  



168 
 

LA PHILOSOPHIE 

CHRÉTIENNE 

 

 

 

La vraie philosophie chrétienne 

consiste à renoncer à soi-même, à se 

crucifier, à se perdre, à s'anéantir. 

Jésus-Christ nous a appris cette 

divine philosophie, quand il a dit : « 

Si vous aimez votre âme, vous la 

perdrez, et si vous la perdez, vous la 

sauverez. » Comme s'il disait, si 

vous mourrez à vous-même, vous 

vivrez de l'amour de Dieu, et si vous 

vous ruinez vous-même, vous vous 

établirez hautement en lui. Quittons 

donc absolument l'amour propre et 



169 
 

tous ses intérêts pour n'avoir que le 

pur amour de Dieu et les purs 

intérêts de Dieu. 

 

  



170 
 

DEUX SENTIMENTS 

CONTRAIRES EN 

NOUS 

 

 

 

Il me semble que mon âme peut être 

en même temps en différentes 

dispositions actuelles ; être en paix 

et jouir de Dieu dans la partie 

supérieure, et être troublée en 

l'inférieure. Cet état est conforme à 

celui de Jésus-Christ, qui était en 

même temps voyageur et 

compréhenseur, et il faut que l'âme 

s'y habitue ; car en cette vallée de 

larmes, on ressent toujours quelques 

souffrances au corps ou en l'esprit, et 



171 
 

il est même à désirer. Et cependant la 

suprême pointe de l'esprit est en paix 

avec Dieu, et en joie et consolation. 

La sapience céleste se va établissant 

dans la pointe de l'âme, et y 

communiquant un goût tout spirituel 

compatible, avec un dégoût qui est 

ressenti en l'homme inférieur, une 

paix qui s'accorde avec le trouble, 

une joie avec la tristesse et une 

jouissance de Dieu au milieu des 

peines et des souffrances. 

 

  



172 
 

« LE MONDE M'EST 

CRUCIFIÉ ET JE SUIS 

CRUCIFIÉ AU MONDE 

» DISAIT SAINT PAUL. 

 

 

 

C'est-à-dire, le monde est mort pour 

moi parce qu'il ne m'est plus rien, et 

je suis aussi mort pour le monde, 

parce que je ne lui suis plus rien. 

 

  



173 
 

LE VRAI FOND DE LA 

CRÉATURE HUMAINE 

 

 

 

Le vrai fond de la créature humaine 

est le néant et le péché. Comme 

néant, elle doit toujours s'humilier 

très profondément, aimer les états 

abjects, et vivre dans le mépris 

d'elle-même ; puisqu'elle ne peut 

plaire à Dieu que dans cet état-là. 

Mais l'orgueil l'en tire 

continuellement, et c'est ce qui fait 

qu'elle déplait à Dieu. Comme 

pécheresse, elle doit avoir non 

seulement du mépris, mais de la 

haine d'elle-même, et se maltraiter 



174 
 

pour se punir de ses péchés. Et pour 

cela, elle doit aimer les croix et 

toutes les infirmités qui lui arrivent, 

et se réjouir quand elle voit la justice 

de Dieu qui se venge d'elle. 

 

  



175 
 

LE VRAI AMOUR 

DANS LA 

SOUFFRANCE 

 

 

 

Quand Dieu veut faire souffrir, il 

rend la sensibilité de notre nature 

très exquise, afin que sentant 

beaucoup nos croix, nous souffrions 

aussi beaucoup, et lui fassions par ce 

moyen paraître un plus grand amour. 

 

  



176 
 

ACTION ET ŒUVRE 

 

 

 

Par le mot d'action ou d'œuvre, nous 

entendons tout mouvement naturel 

ou surnaturel d'âme ou de corps. 

 

  



177 
 

L’ABANDON 

 

 

 

L'abandon à la spéciale providence 

de Dieu, est élevé au-dessus des sens 

et de la raison humaine. Celle-ci ne 

s'occupe que dessus les choses 

qu'elle voit et possède. Au contraire, 

une âme de providence ne met toute 

sa confiance qu'en Dieu seul. Dieu 

se plaît à nous appauvrir des 

créatures, et nous ôter l'appui des 

biens du monde, pour nous faire 

entrer dans sa spéciale providence, 

où il veut que, dégagé des embarras, 

et de tous les soins de la terre, nous 

ne pensions qu'à le glorifier 



178 
 

hautement, par une foi vive en ses 

paroles, une ferme constance en ses 

promesses. 

 

  



179 
 

QUAND ET COMMENT 

DIEU ACCORDE À 

UNE ÂME LE 

PRÉCIEUX DON DE 

SON AMOUR ? 

 

 

 

Quand Dieu a dessein de 

communiquer le pur amour, il 

prépare l'âme à la réception de cette 

grande faveur, par des croix et des 

souffrances si grandes, qu'elles la 

rendent quelquefois le rebut du 

monde. Qui connaît les richesses du 

pur amour connaît celles de la croix, 

car elles sont inséparables. 



180 
 

JÉSUS-CHRIST EST LA 

PORTE 

 

 

 

Jésus est la porte. Il faut entrer par 

lui, c'est-à-dire, par la pratique de 

tous ses états et dispositions, à la 

parfaite union à son Père, il faut se 

transformer en lui avant que de l'être 

en Dieu, de la manière sublime qui 

approche de la gloire, et qui n'est 

donnée qu'à peu d'âmes ici-bas, qui 

sont très fidèles à mourir en elles-

mêmes et au monde. Il y a une pureté 

que l'on acquiert dans les sacrements 

; un autre que l'on gagne dans les 

croix et souffrances quand on y est 



181 
 

fidèle, et l'autre dans les lumières et 

jouissances de la parfaite 

contemplation ; celle-ci est très 

grande et plus grande que les deux 

autres. 

 

  



182 
 

LA VUE DE NOS 

MISÈRES 

 

 

 

La vue de nos misères nous donne de 

la douceur pour compatir à celle de 

nos prochains. 

 

 

  



183 
 

DU POURQUOI DES 

CROIX ? 

 

 

 

Le divin époux réserve des âmes 

choisies pour établir en elles le règne 

de son pur amour. Il ne les nourrit 

que de croix et d'amertumes, parce 

que les douceurs et les consolations 

humaines sont plus propres à nourrir 

l'amour propre, que l'amour divin, il 

les tire dans la solitude pour les avoir 

à lui seul, et permet que, comme 

elles ont du dégoût du monde, elles 

soient aussi à dégoût au monde. 

 



184 
 

SANS LA GRÂCE DE 

DIEU… 

 

 

 

La foi m'apprend que je ne suis et 

que je ne puis rien de moi-même 

sinon pécher, pécher et toujours 

pécher. 

Je regarde mes propres misères et 

celles des autres. Je suis tombé en 

plusieurs péchés ; donc je puis 

tomber en plusieurs autres, et il n'y a 

si grand crime où je ne puisse me 

précipiter, si Dieu ne me retenait pas 

par ses grâces. Un tel a commis des 

crimes énormes et abominables, 

donc je ferais les mêmes, et peut-être 



185 
 

encore de plus grands, si Dieu ne me 

retenait ; car je ne suis pas plus fort 

que lui. Je ne dois pas me glorifier 

au-dessus du plus méchant homme 

du monde, mais glorifier Dieu et le 

remercier de l'aide qu'il me donne. 

Pour profiter de grâces de Dieu, il 

faut avoir une grande et continuelle 

attention sur son intérieur, autrement 

on ne s'aperçoit pas des visites du 

céleste époux. Veillez et soyez 

attentifs, car vous ne savez pas à 

quelle heure votre maître viendra. 

Que de grâces nous sont présentées 

que nous ne recevons point faute 

d'une assez fidèle application à notre 

intérieur pour les recevoir. Et 

combien d'autres nous perdons après 

les avoir reçues, pour n'être pas 

assez fidèles à opérer selon les 



186 
 

divins mouvements qu'elles nous 

donnent, ou par lâcheté quand on 

craint les peines et les souffrances 

que l'on rencontre en la pratique des 

vertus que Dieu demande de nous ; 

ou par légèreté, nous divertissant 

trop aisément aux choses 

extérieures, et oubliant ainsi les 

miséricordes de Dieu. Où il n'y a 

point d'intérieur, il n'y a point de 

perfection, parce qu'il n'y a point de 

fidélité à correspondre aux grâces de 

Dieu. 

L'homme intérieur, qui veille avec 

attention sur ce qui se passe en lui-

même, reconnaît bien par ses 

propres expériences les différentes 

lumières qui l’éclairent ; celles des 

sens, celles de la raison et celles de 

la grâce. 



187 
 

LE DÉSIR DES 

BASSESSES 

 

 

 

Ô, quelle ignorance de désirer de 

grands talents et de grands emplois 

pour glorifier Dieu ! Il est vrai qu'il 

est servi par là ; mais il l'est aussi par 

les bassesses, les misères, les 

dépouillements. Car qu'est-ce que 

Jésus a fait durant quasi tout le cours 

de sa vie, sinon s'anéantir, souffrir et 

se dépouiller 

? Dans son triomphe même, il n'a pas 

voulu sortir de l'abjection, ne s'étant 

voulu servir que d'une ânesse. Où es-

tu, Esprit du monde et de la nature ? 



188 
 

Tu ne vois goutte ici, et ne saurais 

comprendre que le plus haut point de 

l'élévation d'une âme et son plus 

beau lustre, c'est d'être dans les plus 

profonds anéantissements, à 

l'exemple de Jésus-Christ ; et que 

c'est là le vrai séjour de la pureté de 

l'amour. Ô Esprit d'anéantissement 

que vous êtes admirable ! donnez-le-

moi, Seigneur, par vos divins 

anéantissements, je ne saurais vous 

prier par une chose que vous aimiez 

davantage. 

Que l'homme demeure dans son 

néant, il aura la paix avec Dieu ; 

mais voyez quelle cruelle guerre 

s'excita entre lui et l'homme, au 

moment que, ne se contentant pas de 

son rien, il voulut être quelque 

chose. Il écouta la proposition du 



189 
 

diable avec complaisance, et voulut 

être semblable à Dieu. C'était 

usurper un bien qui ne lui 

appartenait pas. C'est à vous, mon 

Dieu, qu'appartient tout ce qu'on 

peut appeler bien ; car je sais que je 

n'ai dans mon partage que le 

mensonge et le péché. 

 

  



190 
 

LA PAUVRETÉ 

 

 

 

Quand je ne ferais simplement que 

vivre en pauvre par conformité et par 

obéissance à Jésus pauvre qui me 

l'inspire, sans rien profiter au 

prochain, je ferai plus, que de faire 

beaucoup pour les autres et n'être pas 

si pauvre, parce qu'il y aura plus de 

fidélité et plus d'amour. Qu'est-ce 

qui est plus à désirer que le pur 

amour ? Et partant, qu'y a-t-il de plus 

à chérir que ce qui le produit ? La 

pauvreté abjecte est la racine 

épineuse qui produit les belles roses 

des pures vertus. 



191 
 

Vous êtes rien, ce n'est donc pas à 

vous de vous préférer à personne, 

mais il faut vous regarder comme le 

dernier de tous dans le secret de 

votre intérieur ; encore que pour 

l'extérieur il faille garder l'ordre qui 

est établi dans la vie civile, de peur 

de paraître particulier. 

 

  



192 
 

NOTRE SEIGNEUR DIT 

QUE QUAND IL SERA 

EXALTÉ, IL ATTIRERA 

TOUT LE MONDE À 

LUI 

 

 

 

Notre Seigneur dit que quand il sera 

exalté, il attirera tout le monde à lui, 

c'est-à-dire qu'étant élevé en croix, il 

donnerait le désir de l'imiter en ses 

souffrances, pour l'imiter aussi en la 

pureté de son amour vers Dieu son 

Père. Ce qui ne se peut faire, si l'on 

est élevé au-dessus de soi-même ; et 

pour être ainsi, il faut perdre terre, 



193 
 

c'est-à-dire quitter tout appui sur les 

créatures, sortir de ses propres 

intérêts, pour entrer uniquement en 

ceux de Dieu, et ne prétendre plus 

d'autre consolation en cette vie, que 

celle de se voir attaché en croix avec 

Jésus-Christ. En cet état, on n'est 

plus en terre, mais on demeure 

toujours élevé au-dessus de la terre, 

comme son sacré corps, tandis qu'il 

demeura attaché en croix, et sitôt 

qu'on s'en détache, c'est pour 

retourner en terre, vivant d'une vie 

naturelle où le pur amour ne se 

trouve plus. 

 

  



194 
 

L’ESPRIT, PRISONNIER 

DU CORPS 

 

 

 

En m'éveillant le matin et me 

voulant porter à Dieu, je sentis 

d'abord de la tristesse de voir mon 

esprit enfermé dans la prison du 

corps, et assujetti aux ténèbres des 

sens, qui ne lui peuvent donner des 

connaissances divines. Leur 

obscurité me semblait si épaisse, que 

je ne m'étonne plus de l'ignorance et 

aveuglement des hommes, car hélas 

! que peut-on voir par l'extrémité des 

sens, qui ne découvre que les 

créatures corporelles ? En quelle 



195 
 

misère est donc une pauvre âme ; et 

de quoi est-elle capable, sinon d'une 

vie animale et tant peu raisonnable ? 

 

  



196 
 

L’ESPRIT QUI RÈGNE 

EN NOUS 

 

 

 

Je conçois le Saint-Esprit régnant en 

nous par le consentement absolu que 

nous avons formé au 

commencement de notre 

conversion, et que nous avons 

confirmé tant de fois dans les 

donations continuelles que nous 

faisons de tout nous-mêmes, comme 

un beau soleil qui nous réchauffe 

véritablement, mais aussi qui nous 

illumine perpétuellement. 

 



197 
 

LA JOIE SPIRITUELLE 

NE SE GOÛTE QUE 

DANS LES 

SOUFFRANCES 

 

 

 

Jamais nous ne lui sommes plus 

agréables que quand nous lui 

chantons ce mot, souffrir et aimer, 

aimer et souffrir, accordant bien nos 

voix, c'est-à-dire nos souffrances et 

notre amour, avec ceux de son Fils 

unique, dans lequel il prend toutes 

ses complaisances. Quiconque 

connaît Jésus-Christ, quiconque 

l'aime et qui s'attache à lui comme il 



198 
 

faut, participe à cette joie 

surhumaine, élevée au-dessus des 

sens et des sentiments de la nature, 

qu'il a goûtée lui-même dans les 

croix. Et croit fermement cette 

vérité, que la raison humaine ne 

saurait comprendre, que la joie 

spirituelle ne se goûte bien que dans 

les souffrances. Que l'on ne peut se 

réjouir en ce monde d'une vraie et 

solide joie que dans les occasions où 

il y a à souffrir, parce qu'elles sont la 

porte qui nous fait entrer dans les 

joies du Seigneur qui est éternelle. 

 

  



199 
 

LA SAGESSE DE DIEU 

CACHÉE 

 

 

 

Dieu cache ses justes et adorables 

desseins dans les infâmes et injustes 

desseins des hommes qui ont leurs 

prétentions et Dieu a les siennes. 

L'âme bien instruite dans les voies 

du christianisme, ne s'amuse pas aux 

desseins de la créature, pour s'en 

plaindre, pour syndiquer, pour y 

trouver à dire ; mais passe jusqu'aux 

desseins du créateur, pour le louer, 

l'adorer et s'y accommoder. Le Père 

éternel avait son dessein de sacrifier 

son fils pour les pécheurs, parce qu'il 



200 
 

s'était mis en leur place ; et les juifs 

le faisaient mourir par envie. La 

charité du Père éternel est cachée 

sous la haine de ces gens passionnés. 

 

  



201 
 

LA SOLITUDE 

 

 

 

Le désert n'est pas sans épines et la 

solitude n'est pas sans croix. Il faut 

se résoudre à souffrir quand on 

prend la résolution de s'y retirer. On 

n'y trouve point les plaisirs des sens, 

ni les honneurs du monde, ni 

l'abondance des richesses ; mais c'est 

le climat de la pénitence, de la 

pauvreté, de l'abjection et la grande 

et générale mortification. Toutes ces 

choses qui sont affreuses à la nature 

sont les délices de la grâce. Une âme 

qui veut vivre de la vie de la grâce se 

baigne là-dedans comme dans son 



202 
 

élèvement nonobstant toutes les 

oppositions du monde et de la 

nature. 

 

  



203 
 

SANS LA GRÂCE, 

NOUS NE SOMMES 

QUE NÉANT 

 

 

 

Cependant, nous qui nous disons 

chrétiens et imitateurs de ce Dieu 

anéanti, nous avons un aussi grand 

fond d'orgueil comme Lucifer. Et si 

la grâce ne nous soutenait, nous 

tomberions plus bas que lui. Nous ne 

tenons à Dieu que par un fil de sa 

miséricorde. Si sa justice le rompait, 

nous tomberions dans un abîme de 

péché et de misère. Nous avons une 

si grande pente naturelle à 

l'élévation, que nous croyons 



204 
 

presque toujours de nous ce qui n'est 

pas. Et nous voulons être estimés des 

autres ce que nous ne sommes pas. 

Toutes ces choses ne sont que 

mensonges qui déplaisent à Dieu 

souveraine et infinie vérité. Nous 

honorons cette souveraine vérité, 

quand nous reconnaissons ce que 

nous sommes véritablement, néant 

et pur misère. Connaître son néant et 

son abjection est le commencement 

de l'humilité ; mais l'aimer et être 

bien à l'aise d'être anéanti, c'est le 

propre de cette aimable vertu, dont 

la solide et continuelle pratique dans 

les grandes occasions font la 

perfection. 

 

  



205 
 

NATURE ET GRÂCE 

 

 

 

La vie spirituelle est toute dans la 

grâce. La nature ne s'en accommode 

pas, parce que leurs inclinations sont 

toutes contraires. Car premièrement 

la nature veut avoir toutes ses 

commodités, ne souffrir rien et jouir 

de ses plaisirs. La grâce au contraire 

se nourrit de la croix et des 

amertumes d'une vie austère. 

Secondement, la nature passionne 

les honneurs, et ne se plaît que dans 

ce qui lui donne de la gloire. La 

grâce au contraire ne désire que les 

humiliations et ne prend ses délices 



206 
 

que dans l'abjection et dans les 

mépris. Troisièmement, la nature ne 

s'empresse que pour les biens de la 

terre, et ne saurait vivre contente si 

elle n'a beaucoup de richesse. La 

grâce au contraire ne veut être riche 

que des biens du ciel. 

Nous voulons sortir pour l'ordinaire 

des états abjects où Dieu nous met, 

et ce, disons-nous, pour être plus 

capable de l'aimer et de le servir. 

Hélas, ce n'est que nature, car il n'est 

jamais aimé plus purement que dans 

cet état, que dans un état abject. 

La nature donne à l'âme de la crainte 

pour la honte et pour le mépris, mais 

la grâce lui en donne la soif et le 

désir. 



207 
 

Il n'y a rien que la nature craigne tant 

que de n'être plus rien. 

L'esprit du christianisme est de 

tendre à n'être rien et à n'avoir rien 

dans la terre. L'esprit du monde est 

de tendre à y être tout. 

 

  



208 
 

QU’EST-CE QUE LA 

GRÂCE ? 

 

 

 

Il ne faut pas aussi s'étonner s'il ne 

donne sa grâce qu'aux humbles, car 

la grâce est proprement l'amour que 

Jésus-Christ porte à une âme. Or il 

n'aime que ses semblables, c'est-à-

dire ceux qui sont plongés comme 

lui dans le profond abîme de 

l'anéantissement, ou plutôt il ne les 

aime que pour se les rendre 

semblables. Une âme ne peut être 

vraiment humble pour être en 

quelque façon semblable à Jésus-

Christ que par sa grâce, nous étant 



209 
 

impossibles d'être vraiment humbles 

par nature, qui n'est que superbe et 

orgueil. 

 

  



210 
 

CHACUN DOIT 

SUIVRE SA VOIE 

 

 

 

Il faut que chacun connaisse sa voie 

et qu'il la suive avec fidélité. Ceux 

que Dieu laisse dans les états 

mondains, font bien d'avoir soin des 

affaires, et de penser au temporel par 

une bonne intention. La providence 

qui les fait marcher par ces voies-là, 

ne demande pas davantage d'eux. 

Ceux qu'il attire sans réserve pour 

être tous à lui par la voie de l'oraison, 

ne peuvent sans infidélité être dans 

les soins des choses de la terre ; mais 

ils les doivent éviter, afin de ne se 



211 
 

partager point, puisque Dieu les veut 

à lui seul. 

 

  



212 
 

LA GRÂCE DE DIEU 

 

 

 

Je reçois de la bonté de Jésus 

plusieurs grâces, des sentiments et 

des vues sur ses divins mystères ; et 

il me semble qu'il me parle 

intérieurement par des clartés et 

persuasions douces, et des attraits 

puissants, pour me convier à la 

communion de ses saintes 

dispositions ; et particulièrement à 

embrasser sa pauvreté, et ses mépris, 

et sa vie cachée, et l'oraison ; et que 

mon âme lui répond par des 

acquiescements pleins de respect, et 

des contentements très volontaires à 



213 
 

ses saintes inspirations ; à quoi elle 

s'accorde avec douceur, paix et joie, 

quoique la nature y trouve des 

répugnances. Elle se confie en sa 

grâce qu'elle lui donnera des forces, 

et ainsi s'abandonne à sa conduite 

toute pleine de confiance et d'amour. 

Quand Dieu se découvre à un cœur, 

ô que de bien il lui donne ! Tout croît 

avec cette grâce. L'amour de Dieu, 

l'abandon à la providence, le mépris 

du monde, l'attrait à la solitude, la 

contemplation, on voudrait passer 

toute sa vie seul avec Dieu. 

Ô conduite de la grâce que vous êtes 

opposée à celle de la nature ! 

Il ne faut pas tant s'arrêter à soupirer 

après les grâces futures, comme il 

faut avoir attention à se rendre fidèle 



214 
 

aux présentes. Le secret de la grâce, 

si nous voulons qu'elle nous profite, 

c'est de mourir, de se perdre, de 

s'anéantir, de se crucifier. C'est bien 

suivre la grâce, que de persécuter la 

nature, car l'une ne s'établit bien que 

sur les ruines de l'autre. C'est une des 

plus belles maximes de Gerson. Il dit 

que tant plus la nature est morte et 

bannie, la grâce lui est infuse. La vie 

du chrétien est un martyr continuel, 

mais martyr doux et plein de joie à 

l'intérieur, d'autant plus qu'il est rude 

et amer à l'extérieur et aux 

sentiments de la nature. 

Ainsi quand les occasions de souffrir 

et d'être méprisé se présentent, il faut 

dire : voici le temps de vivre de la 

vie de la grâce et de la vie divine. 

Réjouissons-nous, mon âme, bien 



215 
 

que les sens et la nature se plaignent, 

car il ne peut jamais nous arriver un 

plus grand bonheur. 

 

  



216 
 

CE QUI PLAÎT À DIEU 

 

 

 

Si nous faisons quelque chose qui 

plaise à Dieu, ce n'est pas parce 

qu'elle vient de nous, mais parce que 

nous sommes liés aux états et aux 

opérations de Jésus vers Dieu son 

Père. 

 

  



217 
 

CETTE VIE 

SPIRITUELLE 
 

 

 

Cette vie toute spirituelle, c'est-à-

dire toute dans la grâce et non dans 

la nature. 

 

  



218 
 

LE 

MÉCONTENTEMENT 

DE L’HOMME 
 

 

 

Une âme n'est guère avancée dans 

les lumières de la grâce, quand elle 

ne vit pas contente en cette vie qui, 

avec sa bassesse, est toute parsemée 

de croix. 

 

  



219 
 

LA PERTE DES 

CRÉATURES 
 

 

 

Quelle faiblesse de ressentir tant la 

perte des créatures et si peu celle de 

Dieu ! 

 

 

  



220 
 

LE PARFAIT 

CHRÉTIEN 

 

 

 

Il faut donc que le parfait chrétien 

soit toujours uni à Jésus-Christ, 

vivant de sa vie, comme la branche 

de la vie du tronc. C'est-à-dire qu'il 

faut qu'il soit tout revêtu de son 

esprit, et animé de ses mêmes 

sentiments. Et pour lors, il fait de 

belles productions, non seulement 

parce qu'il pratique hautement toutes 

les vertus chrétiennes, mais parce 

qu'il rend au Père éternel, par Jésus-

Christ et en Jésus-Christ, la même 

gloire qu'il lui rend lui-même. Le 



221 
 

tronc et la branche ne faisant qu'une 

même vigne et ne produisant aussi 

que le même fruit. 

 

  



222 
 

LES OBSTACLES À LA 

COMMUNICATION DU 

SAINT-ESPRIT 

 

 

 

Ce qui empêche la pleine 

communication du Saint-Esprit en 

nous, qui seul nous peut donner le 

vrai esprit du christianisme, c'est que 

notre esprit humain et naturel, avec 

ses inclinations et attaches, nous 

remplissent. Si l'attache à l'humanité 

sainte était un obstacle aux apôtres, 

à la perfection du christianisme où 

Dieu les voulait : quelle attache si 

innocente pouvons-nous avoir qui ne 

nous soit un fort grand obstacle ? 



223 
 

Car ce n'est que dans l'amour des 

croix et de l'abjection que l'âme 

reçoit les communications de Dieu. 

 

  



224 
 

LES MAUVAIS DÉSIRS 

 

 

 

Si je désire des emplois, des amis, du 

crédit, des talents, des richesses, 

sous prétexte de servir au prochain et 

d'assister les pauvres, je ne suis pas 

anéanti. 

 

  



225 
 

LE PARFAIT 

ABANDON À DIEU 

 

 

 

J'ai autant de confiance en Lui au 

milieu de mes misères, comme 

quand je suis dans la plus grande 

abondance. Ainsi je me trouve, ce 

me semble, dans une disposition de 

pur et parfait abandon à Dieu. 

 

  



226 
 

LE SAINT-

SACREMENT 

 

 

 

Le désir de se communiquer à nous 

a obligé Jésus-Christ d'instituer le 

Saint Sacrement. 

 

 

  



227 
 

LA VOLONTÉ 

 

 

 

La plus noble de toutes nos 

puissances, c'est la volonté. Il faut 

beaucoup plus l'employer dans nos 

exercices spirituels que les autres. 

 

  



228 
 

LES CROIX SONT UN 

BIEN 

 

 

 

Or, il ne saurait vous vouloir que du 

bien, puisqu'il est votre Père céleste 

qui vous aime. Si donc il vous 

envoie des croix, c'est un bien qu'il 

vous fait, quoique par ignorance 

nous pensons que ce sont des maux. 

Mais il sait mieux que vous ce qui se 

doit appeler bien et ce qui vous est 

nécessaire. 

 

  



229 
 

JÉSUS PÉNITENT 

 

 

 

Que de beauté à voir Jésus-Christ 

pénitent, et faisant justice des 

hommes sur soi-même, durant toute 

sa vie mortelle ; et cet esprit de 

pénitence privait l'humanité sainte 

de Jésus, de la gloire qui était due à 

son corps, et de tous les plaisirs et 

douceurs qu'il pouvait et devait 

même prendre. Cet esprit lui donnait 

une soif insatiable du mépris et des 

souffrances, et ne l'a jamais quitté 

depuis le premier moment de sa vie 

jusqu'à sa mort. Cet esprit contient 



230 
 

un amour très pur de la justice de 

Dieu et de ses intérêts. 

 

  



231 
 

L’UNION À JÉSUS 

 

 

 

L'union fait que l'âme se donne toute 

entière à Jésus, et que Jésus se donne 

aussi réciproquement à l'âme. Il la 

met en possession de ses états 

mortels et immortels, lui donnant 

part à ses souffrances et aux actions 

de sa sainte vie, et ensuite à sa gloire 

en l'autre vie selon la mesure de 

l'amour qui lui porte. Les états 

pénibles et crucifiés sont des 

communications amoureuses de 

Jésus, peu goûtées de la nature, mais 

très douces aux âmes éclairées de la 

foi. J'aime beaucoup la joie de la 



232 
 

pure foi, par laquelle l'âme voit les 

choses dans la pure vérité, comme 

Dieu les connaît, et non comme elles 

nous paraissent. 

Combien l'état d'une âme tout 

anéantie en Dieu est pur et paisible. 

Notre Seigneur me donna la lumière 

particulière pour concevoir que je 

dois être dans un anéantissement 

total et continuel des opérations 

propres de mon esprit, afin d'entrer 

dans l'union parfaite avec Lui, et 

qu'il me soit toute chose, qu'il 

régisse et gouverne mon esprit, et 

qu'il le possède entièrement en la 

manière, bien que différemment, des 

saints qui sont hors d'eux-mêmes et 

vivent en Dieu seul, leur centre et 

l'objet infini de leur béatitude. Ô que 

le parfait anéantissement est rare, et 



233 
 

c'est pourtant l'unique voie d'être 

tout à fait à Dieu pour ne vivre que 

de son esprit. 

 

  



234 
 

LA FIDÉLITÉ 

 

 

 

L'état présent de cette vie corrompue 

demande que l'on soit dans une mort 

continuelle à toute chose, car la 

jouissance des créatures a tant de 

pouvoir sur nous qui sommes 

faibles, qu'elle nous détache de 

Dieu. C'est pourquoi la fidélité veut 

que l'on s'en éloigne tant que l'on 

peut, et que l'on rebute tout plaisir 

qui n'est point de Dieu. 

 

  



235 
 

LE FONDEMENT DE 

LA SAINTETÉ 

 

 

 

Cet abandon sans réserve à l'ordre de 

Dieu étant donc le fondement de la 

sainteté, et la plus parfaite 

préparation aux dons du Saint-

Esprit, il ne faut pas s'étonner si le 

démon et la nature corrompue, font 

tant d'efforts pour la détruire, et s'il 

est combattu de toutes les tentations. 

C'est pour cette raison que Dieu, qui 

connaît nos maux et leurs remèdes, a 

si sagement ordonné que la croix et 

les souffrances fussent le chemin du 

ciel. Car d'un côté le sentiment de la 



236 
 

peine ôtant à l'homme le goût des 

plaisirs, le détache peu à peu de la 

terre ; et de l'autre, l'expérience de sa 

propre misère l'oblige de recourir à 

Dieu. Ainsi la croix produit en même 

temps ces deux effets si salutaires : 

elle rompt les chaînes qui nous 

attachent au monde, et nous 

approche de Jésus-Christ. 

 

  



237 
 

NOUS NE POUVONS 

JAMAIS VOIR TOUTE 

LA PROFONDEUR DE 

NOS MISÈRES. 

 

 

 

Après avoir commis quelques 

imperfections et légèreté qui 

m'éloignèrent un peu de Dieu, la 

grâce me faisant rentrer en moi-

même, je fis les réflexions suivantes. 

Que l'homme est profondément 

misérable, car il est porté à toutes 

sortes de défauts et péchés. S'il n'y 

tombe pas, c'est par la pure 

miséricorde de Dieu qui le soutient. 



238 
 

Le péché originel nous a tellement 

renversés que c'est une désolation 

comme infinie, et il semble que peu 

de personnes connaissent le mal de 

cette désolation, qui est une pente 

continuelle à nous éloigner de Dieu, 

et comme une secrète aversion de 

Dieu, puisque nous y pensons si peu 

et que nous ne sommes en lui que par 

violence. Notre âme, par de 

continuelles légèretés, se détourne 

de lui, pour être dans les créatures, et 

c'est ici la grande misère de l'homme 

en la terre, qui est dans la dernière 

consommation par le péché ; car de 

l'oubli de Dieu on tombe aisément 

dans le péché, qui est l'abîme du mal 

infini. 

 



239 
 

LE SECRET DE LA VIE 

INTÉRIEURE 

 

 

 

Le grand secret de la vie intérieure, 

pour y avancer à grands pas, c'est de 

se laisser posséder à la grâce, qui 

tantôt nous met dans les combats de 

nos passions, tantôt nous jette dans 

les souffrances intérieures et 

extérieures, tantôt nous laisse dans la 

méditation, et après nous élève à la 

contemplation, et cela en différentes 

manières. Une âme doit être toute 

abandonnée au bon plaisir de Dieu, 

sans attache à aucune voie ni état 

particulier, mais indifférente à tout 



240 
 

ce qu'il plaira à Dieu lui donner ; et 

plus elle sera dans cette parfaite 

liberté d'esprit qui ne s'attache à rien 

qu'à Dieu seul, plus elle avancera 

dans la haute perfection. Pour peu 

qu'elle y mêle de sa propre conduite, 

elle ne fait qu'empêcher en elle 

l'ouvrage de Dieu. 

 

  



241 
 

LE DÉSIR DE LA MORT 

POUR MOURIR AU 

PÉCHÉ 

 

 

 

La mort étant l'anéantissement de 

tout péché, est souverainement 

désirable et préférable à la vie, car 

toutes les grâces n'aboutissent qu'à 

ne point offenser Dieu, et la mort 

nous en garantissant pour jamais, est 

plus désirable que toutes les vies. 

Saint Thérèse, qui allait toujours à la 

pureté de l'amour, et partant à 

l'éloignement du péché, disait que si 

Dieu lui laissait la liberté de mourir, 

elle mourrait tout à l'instant, sans 



242 
 

différer d'un moment, pour être hors 

du péché, et en possession du pur 

amour sans aucun mélange. Ô 

qu’une âme plaît à Dieu dans le désir 

de la mort pour mourir au péché. 

C'est ici un très bon principe de la 

vie spirituelle et de la conduite de 

quelques grands saints. Le désir de 

la mort est un effet d'un grand amour 

de Dieu puisque, n'ayant rien de plus 

cher naturellement que la vie, nous 

désirons la perdre, et l'anéantir pour 

anéantir le péché en nous. Je sais 

bien que la vie des justes est bonne, 

parce qu'elle est pleine de bonnes 

œuvres, mais je pense que leur mort 

est encore plus précieuse devant 

Dieu, et qu'elle leur est plus 

désirable, quelque espérance qu'on 



243 
 

puisse avoir de rendre de grands 

services à Dieu. 

 

  



244 
 

L’INDIFFÉRENCE 

 

 

 

Disposez-vous à souffrir, résoudez-

vous même à mourir à tout ce qui 

n'est pas Dieu seul ; car être 

indifférent dit un état où l'âme n'a 

pas la moindre attache à aucune 

chose, quoique bonne, non pas 

même à sa perfection, mais à Dieu 

seul. Encore va-t-elle jusque-là 

qu'elle n'a pas attache à Dieu même, 

sinon en la manière qui lui plaît, 

c'est-à-dire qu'elle ne s'attache point 

au goût de Dieu, ni aux douceurs de 

la jouissance ; mais les douceurs et 

les rigueurs, les ténèbres et la 



245 
 

lumière, la jouissance et la privation 

lui sont égales, pourvu qu'elle soit 

unie à Dieu qu'elle veut lui seul. 

 

  



246 
 

ENTRER DANS LA 

JOIE DU SEIGNEUR 

 

 

 

Entrer dans la joie du Seigneur, ce 

n'est pas seulement entrer dans les 

délices du paradis, mais c'est entrer 

dans les croix en cette vie, 

auxquelles notre Seigneur prend ses 

délices et sa joie. Et c'est le paradis, 

par lequel Dieu récompense les 

âmes fidèles en cette vie. Dans les 

resuites que la nature ressent par les 

croix, il faut bien prendre garde que 

la volonté n'y adhère. Il est vrai qu'il 

faut quelquefois y apporter du 

remède, ou les éviter ; mais c'est 



247 
 

seulement quand Dieu le veut, et 

parce qu'il le veut, et non pas parce 

qu'elles nous sont contraires. 

 

  



248 
 

LA SAGESSE DE 

JÉSUS-CHRIST 

 

 

 

Si nous avions les vraies lumières de 

Jésus-Christ, nous serions tout autre 

dans nos vues, dans nos pensées, 

affections, joies, tristesses. Comme 

il dit aux apôtres, le monde se 

réjouira et vous serez triste, mais 

votre tristesse sera une vraie joie, et 

leur vaine joie sera une vraie 

tristesse. Et nous croirions 

fermement qu'il n'y a point de plus 

grand mal au monde que de ne point 

souffrir. C'est en ce point que 

consiste la sagesse de Jésus-Christ, 



249 
 

et c'est ce que le monde fou appelle 

folie. Car n'est-ce pas être hors de 

bon sens de ne s'accorder pas avec la 

sagesse infinie ? Se réjouir dans les 

consolations et dans la prospérité, 

c'est suivre le sens naturel et 

mondain. La grâce donne un autre 

sens plus élevé, et qui est surnaturel. 

C'est ce qui fait que ceux qui ne 

suivent que le raisonnement du sens 

naturel, n'y comprennent rien. 

 

  



250 
 

SUIVRE JÉSUS-

CHRIST 

 

 

 

C'est par les démarches intérieures et 

non par les extérieures que l'on suit 

Jésus Christ. 

 

  



251 
 

DE L’INEFFICACITÉ 

DE NOS 

RÉSOLUTIONS 

 

 

 

La plupart de nos résolutions sont 

sans effet, parce qu'elles ne sont pas 

fondées sur la pure grâce de Jésus-

Christ ; mais en quelque façon sur 

nos efforts et industries, ou sur les 

aides que nous espérons recevoir 

d'ailleurs, et souvent Dieu permet 

que tout cela nous manque, afin de 

nous apprendre à ne nous appuyer 

purement que sur Lui et n'avoir en 

vue que Lui seul. 



252 
 

 

  



253 
 

LA VIE INTÉRIEURE 

 

 

 

Ces paroles de Gerson me plaisent 

extrêmement. « Convertissez-vous, 

dit-il de tout votre cœur, laissez ce 

misérable monde, et votre âme, 

trouvera le repos. » Il exhorte à la vie 

intérieure, de laquelle on vit 

rarement, faute de se convertir tout à 

fait à Dieu dans son intérieur, et pour 

cet effet quitter le monde ; c'est-à-

dire de renoncer à voir, à parler, à 

goûter ce que le monde estime et 

chérit, et dont les hommes 

vainement s'entretiennent. L'âme ne 

peut trouver son repos, parce qu'elle 



254 
 

ne peut rencontrer son centre, qui est 

Dieu. Il faut donc apprendre, 

poursuit Gerson, à mépriser les 

choses extérieures et à se donner à 

l'intérieur, et puis le royaume de 

Dieu viendra en vous, qui est la joie 

et la paix au Saint-Esprit. 

 

  



255 
 

QUAND LA CRÉATURE 

NE VIT PLUS, MAIS 

DIEU VIT EN ELLE. 

 

 

 

Demeurer un même esprit avec 

Dieu, et entrer dans ses mêmes 

sentiments purs et divins, est lorsque 

les mouvements de l’âme la portent 

à s’occuper des choses comme les 

mystères de la foi, le salut des âmes, 

les désirs de ma perfection, l'amour 

des croix et le reste. Et alors la 

créature ne vit plus, mais Dieu vit en 

elle. 

 



256 
 

  



257 
 

PRIÈRE 

 

 

 

Oui, ô mon bon Jésus, je veux vous 

suivre où vous m'appelez. Je veux 

toujours être avec vous. 

Je veux entrer tout de bon dans les 

états de votre vie mortelle ! pour être 

pauvre, solitaire, et abject comme 

vous, vous demandant la grâce de 

mourir tout nu sur la croix, afin de 

mourir dans la pureté de votre 

amour. Ô quelle grâce, ô quel 

bonheur inestimable ! 

 

  



258 
 

LA DOUCE 

SOUFFRANCE 

 

 

 

Je ne regarde pas que ma souffrance 

déplait à la nature, mais je regarde 

qu'elle plaît à Dieu, et c'est assez 

pour me la rendre douce. Mon cœur 

est aimant et souffrant tout 

ensemble. Il aime son Dieu, et ne 

peut ni goûter ni désirer que lui ; 

mais il est souffrant de ne pouvoir 

assez aimer actuellement. 

Car à la vérité, les souffrances ne 

sont pas agréables, sinon à cause 

qu'elles produisent la pureté de 

l'amour dans l'âme. 



259 
 

LA MORTIFICATION 

 

 

 

La mortification consiste 

principalement en une résignation 

entière et constante de soi-même, et 

de tous les biens extérieurs, 

intérieurs et célestes entre les mains 

de Dieu, sans aucune réserve 

volontaire. Cela est aisé à dire, 

agréable à entendre, mais infiniment 

difficile à pratiquer, par l'extrême 

opposition de la nature. C'est ce 

combat, dont parle saint Paul, de la 

chair contre l'esprit et de l'esprit 

contre la chair. La chair veut être 

libre et l'esprit veut l’assujettir à lui, 



260 
 

et à la volonté de Dieu. Cette victoire 

est le but que l'homme spirituel se 

propose en tous ses exercices de 

piété, afin de devenir un instrument 

souple entre les mains de Dieu, qui 

ne manque jamais de combler de ses 

biens une âme où il trouve de si 

heureuses dispositions. Car plus 

l'esprit est libre, dégagé des 

passions, soumis et abandonné à 

Dieu, plus l'amour divin y opère 

purement ; et à mesure aussi que 

l'amour se purifie, la résignation 

devient parfaite. 

 

  



261 
 

DU POURQUOI DES 

CHUTES 

 

 

 

Si on ne tombait quelquefois, on 

s'oublierait de sa fragilité et de son 

néant, et l'on pourrait avoir quelques 

petites complaisances, mais les 

chutes nous donnent une 

connaissance expérimentale de ce 

que nous sommes, et nous humilient 

puissamment. Nous supporterions 

plus malaisément les défauts des 

autres, si nous ne sentions pas les 

nôtres propres. Il semble qu'il faut 

savoir par expérience ce que c'est 

que la faiblesse et la misère 



262 
 

humaine, pour avoir pitié de celles 

de ses prochains. Jésus-Christ 

comme Dieu connaissait bien toutes 

nos infirmités ; mais il a voulu se 

faire homme pour les expérimenter 

lui-même en personne, et pour nous 

donner plus de confiance en sa 

miséricorde, qu'elle aura toujours 

compassion de nous. Et on croit 

qu'une des raisons pour lesquelles il 

établit Saint-Pierre chef et pasteur de 

son église, plutôt que Saint-Jean, 

qu'il semblait aimer davantage, c'est 

qu'ayant été pécheur, il avait plus de 

dispositions pour compatir aux 

misères des pauvres pécheurs. 

 

  



263 
 

PRIÈRE 

 

 

 

Prends, Seigneur, et reçois toute ma 

liberté, ma mémoire, mon 

intelligence et toute ma 

volonté. Tout ce que j'ai et tout ce 

que je possède, c'est toi qui me l'as 

donné. Tout cela, Seigneur, je te le 

rends, tout est à toi, dispose-en selon 

ton entière volonté. Donne-moi 

seulement de t'aimer, donne-moi 

cette grâce, elle seule me suffit. 

 

  



264 
 

LA GLOIRE DE DIEU 

 

 

 

L'intérêt de Dieu, qui n'est autre que 

sa gloire. 

 

 

  



265 
 

LES CROIX 

 

 

 

Plus une âme se purifie, par 

l'agrément des croix qui lui arrivent, 

plus elle devient légère pour s'élever 

à Dieu. 

 

  



266 
 

LE PARFAIT 

ABANDON 

 

 

 

Ô que Jésus fera bien mieux tout 

seul, tout ce que je devrais faire ! je 

n'ai qu'à me tenir fort humilié et fort 

anéanti devant lui, consentant 

seulement à ce qu'il fera. S'il faut 

imiter, Jésus aimera en moi et pour 

moi ; s'il faut prier, adorer, glorifier, 

Jésus priera, adorera et glorifiera 

Dieu son Père, bien mieux que je ne 

pourrais le faire. Je n'ai qu'à 

demeurer dans la complaisance de 

lui voir faire si parfaitement toutes 

ces opérations admirables. Ô Jésus, 



267 
 

puisque vous êtes mon âme, ma vie 

et mon tout, faites donc tout en moi 

et pour moi, tandis que demeurant 

abîmé dans mon profond 

anéantissement, n'étant rien, je ne 

saurais rien faire. 

L'abandon à la spéciale providence 

de Dieu, est élevé au-dessus des sens 

et de la raison humaine. Celle-ci ne 

s'occupe que dessus les choses 

qu'elle voit et possède ; au contraire, 

une âme de providence ne met toute 

sa confiance qu'en Dieu seul. Dieu 

se plaît à nous appauvrir des 

créatures, et nous ôter l'appui des 

biens du monde, pour nous faire 

entrer dans sa spéciale providence ; 

où il veut que, dégagé des embarras 

et de tous les soins de la terre, nous 

ne pensions qu'à le glorifier 



268 
 

hautement, par une foi vive en ses 

paroles, une ferme constance en ses 

promesses, un grand amour de sa 

bonté et de sa miséricorde ; qui nous 

fait tout oublier et tout abandonner 

pour lui. Oh ! quelle profonde paix a 

une âme qui en est là ! 

 

  



269 
 

JÉSUS PEUT 

SUPPLÉER À NOTRE 

PAUVRETÉ 

 

 

 

Le cœur de Jésus-Christ est le riche 

trésor de l'âme chrétienne. 

L'intérieur de Jésus est un abîme 

rempli d'un nombre infini de 

dispositions toutes saintes et toutes 

pures, avec lesquelles il honore et 

glorifie son Père éternel. La divinité 

est la source primitive d'où 

découlent ces divines dispositions en 

l'intérieur de Jésus-Christ, et son 

cœur adorable est le trésor qui les 

reçoit et qui les conserve pour les 



270 
 

communiquer aux hommes et les 

enrichir. C'est là qu'ils peuvent 

trouver de quoi suppléer à leur 

extrême pauvreté ; car ce trésor est 

infiniment riche et inépuisable. 

 

  



271 
 

LA VALEUR DES 

PEINES 

 

 

 

Quand on nous a fait quelque tort ou 

peine, il ne s'en faut jamais plaindre 

; il s'en faut plutôt réjouir ; parce 

qu'on nous donne occasion de 

témoigner notre amour à Dieu, et de 

pratiquer plusieurs vertus, qui valent 

bien mieux que tout le tort qu'on 

nous saurait faire. Si nous perdons 

du bien ou de l'honneur, ce n'est pas 

grande perte ; car par la pratique des 

vertus nous en acquérons d'autres 

biens plus considérables. Les 

créatures, quand elles nous flattent, 



272 
 

et que tout nous réussit fort bien, 

nous font la plus cruelle de toutes les 

persécutions, parce qu'elles nous 

détournent de Dieu, pour nous 

attacher à elles par quelques 

satisfactions qu'elles nous donnent 

où il est mal aisé de n'adhérer pas un 

peu. 

 

  



273 
 

JÉSUS FORME JÉSUS 

EN NOUS 

 

 

 

Une des choses qui me donnent plus 

d'étonnement, c'est que Jésus-Christ, 

tout anéanti et ravissant les yeux de 

son Père éternel en cet état-là, attire 

si peu de monde après lui. Mais je 

suis encore bien plus étonné qu'étant 

reçu si souvent en nous par la Sainte 

Communion, il fasse si peu de 

changement en nos âmes. D'où vient 

que sa présence n'opère pas des 

merveilles ? Il doit être comme un 

grain de bonne semence ; il est mort, 

ou comme mort et jeté en terre ; il 



274 
 

devrait donc faire de grandes 

productions. Jésus devrait former en 

nous Jésus, et y produire par sa grâce 

ses mêmes sentiments, et remplir 

notre vie de tous les états de la 

sienne. Cependant rien ne se fait en 

moi, je ne me dépouille point de mes 

humanités, je n'entre point dans les 

sentiments de son parfait 

anéantissement ; cela me donne de 

grandes craintes que je n'y apporte 

pas assez de préparation, ou que je 

ne sois du nombre de ces 

malheureux réprouvés, auxquels les 

sacrements ne doivent point profiter, 

non plus que le pain aux malades de 

la faim canine, qui étant malade à 

mort ne les peut nourrir. Cela 

m'humilie puissamment devant 

Dieu, et me porte à invoquer 



275 
 

incessamment ses divines 

miséricordes. 

 

  



276 
 

CE QUE DIEU AIME 

 

 

 

Le mépris que j'aurai pour moi-

même est la mesure de l'estime que 

Dieu en fera, et plus j'aurai de haine 

contre moi, plus Dieu aura d'amour 

pour moi, car il n'y a rien qu'il aime 

davantage que l'abjection et 

l'anéantissement de sa créature. 

 

  



277 
 

LE CHEMIN DU PUR 

AMOUR 

 

 

 

Mais l'âme n'est point en état d'avoir 

cette intime union avec Jésus-Christ, 

qui est la sainteté et la pureté même, 

si elle n'est très pure ; et jamais elle 

ne sera parfaitement pure, qu'elle ne 

soit très détachée des créatures et de 

soi-même, et pour en venir là, il faut 

beaucoup souffrir. Car la pureté des 

âmes ne se trouve que dans le 

profond anéantissement, les croix, 

les souffrances et la perte de toutes 

les créatures. Ces choses sont le 

chemin du pur amour. 



278 
 

LA DÉVOTION AU 

SACRÉ-CŒUR 

 

 

 

Les deux caractères fondamentaux 

de la dévotion au Sacré-Cœur sont : 

premièrement, ce que l'on vénère 

comme l'objet premier et principal 

dans cette dévotion, c'est l'amour de 

Jésus pour son Père. Deuxièmement, 

ce que l'on demande dans la 

dévotion, avant tout, c'est la 

participation à l'amour de Jésus pour 

son Père, duquel découle tout le 

reste. Et l'on désire que cette 

participation soit si entière que du 

cœur de Jésus et du cœur de la 



279 
 

créature, il résulte un seul et même 

cœur consommé dans l'unité. On y 

indique encore le troisième élément 

important de la dévotion, l'amour de 

Jésus pour les hommes et des 

hommes pour Jésus, 

 

  



280 
 

LA MARQUE DU PUR 

AMOUR 

 

 

 

La marque la plus assurée du pur 

amour, est de conserver dans la 

souffrance, le désir de souffrir. 

 

  



281 
 

LE GRAND CHEMIN 

DE LA VIE 

SPIRITUELLE 

 

 

 

Voilà le grand chemin de la vie 

spirituelle, qu'il nous ouvre, et dans 

lequel il veut être notre guide, notre 

maître et notre modèle. Il nous 

propose la règle du pur amour, qui 

consiste à se dépouiller de tout, pour 

être seul avec Dieu seul ; à suivre 

Jésus-Christ nu, dans une parfaite 

nudité d'esprit ; à aimer sans règle et 

sans mesure ; à aimer en souffrant, et 

à souffrir en aimant, sans craindre 

les difficultés, et sans s'excuser sur 



282 
 

sa faiblesse, parce que le pur amour 

peut tout, et ne craint rien. Il agit 

même dans le repos. Il est libre dans 

la servitude, il brûle sans se 

consumer, et il vit au milieu de la 

mort, parce que Jésus crucifié est sa 

vie. 

 

  



283 
 

CE QUE JÉSUS A 

VOULU DÉTRUIRE 

SUR LA CROIX 

 

 

 

Nous sommes toujours insatiables, 

sensuels, superbes, aussi 

présomptueux que si nous étions 

quelque chose, quoique nous ne 

soyons rien. Nous nous aimons 

nous-mêmes plus que Dieu, qui est 

notre souveraine béatitude, et qui 

mérite seul d'être aimé. Voilà ce que 

le Fils du Dieu vivant, et le Maître 

de la vérité éternelle, a voulu 

détruire sur la croix, par son amour, 

par ses souffrances, et par sa mort. 



284 
 

Son silence crie, et son exemple seul 

condamne, proscrit, maudit la vie 

mondaine, avec tout ce qui est établi 

sur ce fondement. 

 

  



285 
 

PRIÈRE 

 

 

 

Ô doux Jésus, changez-moi dès ce 

moment ; faites passer mon cœur de 

la chair à l'esprit, de 

la vanité à la vérité, et des choses de 

la terre à celles du ciel. Que ma vie 

ne soit plus déréglée ; ou si elle ne 

doit pas cesser de l'être, qu'elle 

finisse tout à fait ; car il vaut 

beaucoup mieux mourir que de vous 

offenser. Ô, si vous vouliez, 

Seigneur, crucifier mes yeux, ma 

langue, tous les sens et tous les 

désirs de cet homme terrestre ! 

Puisque vous seul le pouvez faire, 



286 
 

faites-le dès maintenant, afin que je 

ne vive plus que pour vous et en 

vous, que j'aime sincèrement vos 

vérités saintes et que je haïsse tout ce 

que j'ai aimé contre votre loi. 

 

  



287 
 

LA FAIBLESSE DE 

JUDAS 

 

 

 

Le traître Judas, ayant appris que 

Jésus avait été condamné à mort, 

rentra en lui-même, reconnu toute 

l'horreur de sa faute, et pensant qu'il 

n'y avait point de remède pour elle, 

et qu'un si grand péché ne pourrait 

lui être pardonné, il reporta l'argent 

au prince des prêtres en leur disant : 

J'ai péché en vous livrant le sang du 

juste. En sortant du Temple, il alla, 

plein de désespoir, se pendre à un 

arbre, de sorte qu'ayant crevé par le 

milieu, ses entrailles furent 



288 
 

répandues par terre. Premièrement, 

pesez en cette circonstance, combien 

est grande l'astuce de Satan pour 

nous tromper. Avant le péché, il ne 

nous en laisse voir ni la gravité ni la 

malice. Il nous persuade aisément 

que ce n'est qu'une faiblesse, qu'une 

misère, qu'un rien qui se peut 

aisément réparer. Mais la faute est à 

peine commise que, changeant de 

tactique, il la grossit de telle sorte, il 

en inspire une telle honte et une telle 

confusion, qu'il jette le pécheur dans 

le désespoir. Apprenez de là à vous 

tenir toujours sur vos gardes, de peur 

que le démon ne vous trompe 

comme il en a trompé tant d'autres. 

Apprenez aussi à correspondre aux 

grâces du Seigneur et priez-le de 

vouloir bien vous soutenir de sa 



289 
 

main toute puissante, afin que vous 

n'ayez jamais le malheur de tomber. 

Mais si cependant ce malheur vous 

arrive, quelque énorme que soit 

votre faute, quelque honteuse que 

vous paraisse votre chute, gardez-

vous de vous laisser entraîner au 

désespoir. Loin de là, allez sur-le-

champ, vous jetez entre les bras de la 

miséricorde de Dieu, et soyez 

convaincus qu'elle sera toujours 

disposée à vous recevoir, si votre 

cœur est vraiment contrit et humilié. 

Allez ; après avoir déshonoré Dieu 

par votre péché, vous l'honorerez par 

votre confiance. Allez ; et quoi que 

vous ayez cessé d'être son enfant, il 

n'en est pas moins resté pour vous un 

père plein de tendresse. Vous avez 

été méchant, vous, c'est vrai ; mais 



290 
 

lui, il est essentiellement et 

éternellement bon. Allez donc à lui, 

pauvre pécheur, il vous tend les bras 

; allez à lui avec confiance et regret 

de vos fautes, il vous pardonnera, et 

vous reviendra son enfant chéri, 

l'objet de toute sa tendresse. 

 

  



291 
 

LA TENTATION (PAR 

SAINT VINCENT DE 

PAUL) 

 

 

 

M. Vincent dit, que c'était un 

heureux état, que celui de la 

tentation, et quelques jours passés 

dans cet état nous acquerraient plus 

de mérite qu'un mois sans tentation. 

Venez, tentation, venez, soyez les 

bienvenus. Mais c'est contre la foi. 

N'importe ! il ne faut pas prier Dieu 

de nous en délivrer, mais de bien 

nous en faire user, et nous empêcher 

de succomber. C'est un grand bien. 

Premièrement, il faut se résoudre à 



292 
 

être d'autant plus tenté qu'on avance 

en vertu. Deuxièmement, il ne faut 

pas s'étonner d'être tenté. 

Troisièmement, agréer de l'être. 

Quatrièmement, en remercier Dieu. 

 

  



293 
 

AIMER QUELQU’UN 

(PAR SAINT VINCENT 

DE PAUL) 

 

 

 

Aimer quelqu'un, à proprement 

parler, c'est lui vouloir du bien. 

Selon cela, aimer notre Seigneur 

veut dire, vouloir que son nom soit 

connu et manifesté à tout le monde, 

qu’il règne sur la terre, que sa 

volonté soit faite en la terre comme 

au ciel. Considérons que les 

infirmités et les afflictions viennent 

de la part de Dieu. 

 



294 
 

  



295 
 

LA SOUFFRANCE (PAR 

SAINT VINCENT DE 

PAUL) 

 

 

 

Considérons que les infirmités et les 

afflictions viennent de la part de 

Dieu. La mort, la vie, la santé, la 

maladie, tout cela vient par l'ordre de 

sa providence, et de quelque manière 

que ce soit, toujours pour le bien et 

le salut de l'homme. Et cependant, il 

y en a qui souffrent bien souvent 

avec beaucoup d'impatience leurs 

afflictions, et c'est une grande faute. 

D'autres se laissent aller au désir de 

changer de lieu, d'aller ici, d'aller là, 



296 
 

en cette maison, en cette province, 

en son pays, sous prétexte que l'air y 

est meilleur. Et qu'est-ce que cela ? 

Ce sont des gens attachés à eux-

mêmes, esprits de fillettes, 

personnes qui ne veulent rien 

souffrir, comme si les infirmités 

corporelles étaient des maux qu'il 

faille fuir. Fuir l'état où il plaît à Dieu 

de nous mettre, c'est fuir son 

bonheur. Oui, la souffrance est un 

état de bonheur et sanctifiant les 

âmes. 

 

  



297 
 

LA SIMPLICITÉ 

 

 

 

La simplicité, en tant que vertu 

chrétienne, est le contraire de la 

duplicité, de la ruse. Elle est le 

propre de l'innocence, elle est 

fréquemment représentée par une 

colombe, par référence à la parole de 

Jésus-Christ. Soyez simples comme 

des colombes (Matthieu 10, 16). 

 

  



298 
 

PÉCHÉ VÉNIEL ET 

PÉCHÉ MORTEL 

 

 

 

Il y a deux sortes de péchés ; le 

mortel et le véniel. Or, savez-vous en 

quoi ils consistent ? Dans 

l'éloignement de Dieu et le 

rapprochement de la créature, avec 

une différence pourtant, puisqu'ils 

sont différents. Celui qui s'attache 

aux créatures, ne pêche point, par le 

seul fait de son attachement. Dieu a 

fait les créatures, il est donc permis 

d'en user. Mais il y a une règle dans 

cet usage. Les créatures ne sont 

point la fin dernière de l'homme, et 



299 
 

il est défendu à l'homme de s'y 

attacher comme à sa fin dernière. Par 

conséquent, si vous vous y attachez 

d'une manière directe et définitive, 

comme à votre fin, et que vous 

oubliiez Dieu, qui seul est et doit être 

votre fin, et que vous vous éloignez 

de lui, alors il y a péché mortel. Cette 

adhésion, cet attachement qui 

produit l'éloignement de Dieu, c'est 

le péché mortel. Le péché véniel est 

aussi un rapprochement de la 

créature et un éloignement de Dieu ; 

mais ils n'ont pas le même caractère, 

que dans le péché mortel. Celui qui 

s'attache à la créature, ou à l'usage 

des choses créées, mais non pourtant 

comme à sa fin dernière, et qui, par 

cet attachement, est éloigné de Dieu, 

non pas directement et réellement, 



300 
 

mais en ce sens qu'il a plus 

d'obstacles et de difficultés pour se 

rapprocher de lui, celui-là pèche 

véniellement. Vous pouvez 

comprendre par-là, quelle est la 

malice et la noirceur du péché 

mortel. La religion pour l'homme 

consiste à avoir confiance en Dieu, à 

l'aimer, à s'attacher à lui. Que fait 

l'homme par le péché mortel 

? Il retire sa confiance à Dieu comme 

s'il n'en était pas digne, pour la 

donner à la créature, comme si elle 

le méritait. Il brise les liens si doux 

qui l’attachent à Dieu pour se livrer 

à la créature avec des liens de fer. Il 

dit à Dieu : viens dans mon cœur, 

viens frapper à ma porte. La porte de 

mon cœur te demeurera fermée, et si 

tu es déjà entré, je t'éloignerai. Il dit 



301 
 

à la créature, je te donne mon cœur, 

viens en prendre possession, il 

t'appartient. Cela est aussi coupable 

que l'idolâtrie. C'est une idolâtrie 

véritable. C'est diviniser la créature, 

c'est lui rendre les mêmes honneurs 

qu'à Dieu ; c'est placer en elle sa fin 

dernière ; c'est l'idolâtrie du cœur. 

 

  



302 
 

LUISA PICCARRETA 

 

 

 

Ma fille, quand je sens que mes 

pensées et mes paroles sont répétées 

en toi, que tu m'aimes avec mon 

amour, que tu veux avec ma volonté, 

que tu désires avec mes désirs, et 

tout le reste, je sens que ma vie se 

reproduit en toi. 

Ma fille, quand l'âme se donne 

complètement à moi, j'établis ma 

demeure en elle. Souvent, j'aime tout 

fermer et demeurer dans l'ombre. 

D'autres fois, j'aime dormir et je 

place l'âme comme sentinelle afin 

qu'elle ne permette à personne de 



303 
 

venir me déranger et, si nécessaire, 

elle doit s'occuper des intrus et leur 

répondre pour moi. Parfois encore, 

j'aime tout ouvrir et laisser entrer les 

vents, la froideur des créatures, les 

dards du péché, et beaucoup d'autres 

choses. L'âme doit être contente de 

tout et me laisser faire ce que je 

veux. Elle doit faire sienne mes 

choses. Si je n'étais pas libre de faire 

en elle tout ce que je veux, je serais 

mécontent. 

L'âme doit être contente de tout et 

me laisser faire tout ce que je veux. 

Elle doit faire sienne mes choses. 

L'âme qui fait les heures de la 

passion devient co-rédemptrice. 

Pendant que, suivant mon habitude, 

je faisais les heures de la passion, 



304 
 

mon aimable Jésus me dit, « Ma 

fille, le monde renouvelle sans cesse 

ma passion, et, puisque mon 

immensité enveloppe toutes les 

créatures, tant intérieurement 

qu'extérieurement, je suis forcé, à 

leur contact, de recevoir clous, 

épines, coups de fouet, mépris, 

crachats et tout le reste dont j'étais 

accablé pendant ma passion, et 

même plus. Cependant, au contact 

des âmes qui font les heures de ma 

passion, je sens que les clous 

s'enlèvent, que les épines sont 

détruites, que mes blessures sont 

soulagées et que les crachats 

disparaissent. Je me sens 

dédommagé pour le mal que les 

autres créatures me font, et, sentant 

que ces âmes ne me font aucun mal, 



305 
 

mais plutôt du bien, je m'appuie sur 

elles. » 

Jésus béni ajouta, « Ma fille, sache 

qu'en faisant ces heures, l'âme 

s'empare de mes pensées, de mes 

réparations, de mes prières, de mes 

désirs, de mes affections et même de 

mes fibres les plus intimes, et elle les 

fait siens. S'élevant entre le ciel et la 

terre, elle remplit la fonction de co-

rédemptrice, et dit à ma suite, Me 

voici, je veux réparer pour tous, 

implorer pour tous et répondre pour 

tous ». 

 

  



306 
 

LA MANIÈRE DE 

SOULAGER JÉSUS 

 

 

 

« Je l'ai serré sur moi et, pour le 

soulager, je me suis fondue dans son 

intelligence, pour pouvoir me rendre 

dans toutes les intelligences des 

créatures, afin de remplacer par de 

bonnes pensées, chacune de leurs 

mauvaises pensées. Ensuite, je me 

suis fondue dans ses désirs, pour 

pouvoir remplacer par de bons 

désirs, chacun des mauvais désirs 

des créatures, et ainsi de suite. » 

 



307 
 

  



308 
 

SUR L'EUCHARISTIE 

 

 

 

« Si tout se trouvait dans 

l'Eucharistie, les prêtres qui me font 

venir dans leurs mains, à partir du 

ciel, et qui, plus que quiconque, sont 

en contact avec ma chair 

sacramentelle, ne devraient-ils pas 

être les plus saints et les meilleurs ? 

Cependant, plusieurs sont les pires. 

Pauvre de moi, comment me traite-t-

il dans la sainte Eucharistie ! Et les 

nombreuses âmes qui me reçoivent, 

même tous les jours, ne devraient-

elles pas être toutes des saintes, si 

l'Eucharistie était suffisante ? 



309 
 

En réalité, et cela est à faire pleurer, 

beaucoup de ces âmes restent 

toujours au même point ; vaines, 

irascibles, pointilleuses, etc. Pauvre 

Eucharistie, comme elle est 

déshonorée ! 

Par contre, on peut voir des mères 

qui vivent dans ma volonté, sans 

pouvoir me recevoir chaque jour à 

cause de leur condition, non pas 

qu'elles ne le désirent point, et qui 

sont patientes et charitables, et qui 

dégagent la fragrance de mes vertus 

eucharistiques. 

Âme, c'est ma volonté en elles qui 

compense pour mon très Saint-

Sacrement ! 

En fait, les sacrements produisent 

des fruits selon que l'âme est ajustée 



310 
 

à ma volonté. Et si l'âme n'est pas 

ajustée à ma volonté, elle peut 

recevoir la communion, et rester 

l'estomac vide, aller à confesse et 

rester sale. Une âme peut venir 

devant ma présence sacramentelle, 

mais si nos volontés ne se 

rencontrent pas, je serai comme mort 

pour elle. 

Ma volonté seule produit tous les 

biens ; elle donne vie aux sacrements 

eux-mêmes. Ceux qui ne 

comprennent pas cela montrent 

qu'ils sont des bébés en religion. 

 

  



311 
 

SE FUSIONNER AVEC 

JÉSUS FORME LA 

TRÈS-SAINTE TRINITÉ 

EN L'ÂME. 

 

 

 

Pendant que je priais, j'unissais mes 

pensées aux pensées de Jésus, mes 

yeux aux yeux de Jésus, et ainsi de 

suite, avec l'intention de faire ce que 

Jésus fait avec ses pensées, ses yeux, 

sa bouche, son cœur, etc. Et comme 

il me semblait que les pensées de 

Jésus, ses yeux, etc. se diffusaient 

pour le bien de tous, il me semblait 

également que, moi aussi, unie à 



312 
 

Jésus, je me diffusais pour le bien de 

tous. 

« Bonne à rien quand tu es seule, tu 

es bonne à tout quand tu es avec moi. 

Tu veux alors le bien de tous, et ton 

union à mes pensées donne vie à de 

saintes pensées chez les créatures. 

Ton union à mes yeux donne vie à de 

saints regards chez les créatures. Ton 

union à ma bouche donne vie à de 

saintes paroles dans les créatures. 

Ton union à mon cœur, à mes désirs, 

à mes mains, à mes pas, à mes 

battements de cœur, donne plein de 

vie. Ce sont de saintes vies, puisque 

la puissance créatrice est avec moi, 

et que, par conséquent, l'âme qui est 

avec moi crée, et fait tout ce que je 

veux ». 



313 
 

COMMENT SE 

CONSUMER EN DIEU ? 

 

 

 

J'étais dans mon état habituel quand 

mon toujours aimable Jésus me dit « 

Ma fille, je veux en toi une véritable 

consommation, pas imaginaire, mais 

vraie, bien que réalisée d'une 

manière simple. 

Supposons qu'une pensée te vient 

qui ne soit pas pour moi ; alors tu 

dois y renoncer et lui substituer une 

pensée divine. De cette manière, tu 

auras consumé ta pensée humaine au 

profit d'une vie de pensée divine. 



314 
 

De la même manière, si l'œil veut 

regarder quelque chose qui me 

déplait, ou ne se réfère pas à moi, et 

que l'âme renonce à cela, elle 

anéantit sa vision humaine et 

acquiert une vie de vision divine, et 

ainsi de suite pour tout le reste. 

Oh ! comme je ressens ces vies 

divines nouvelles couler en moi, 

prenant part à tout ce que je fais. 

J'aime tant ces vies que je cède de 

tout pour elles. Les âmes qui font 

ainsi sont premières devant moi, et si 

je les bénis, d'autres sont bénis à 

travers elles. Elles sont les premières 

à bénéficier de mes grâces et de mon 

amour, et à travers elles, d'autres 

profitent de mes grâces et de mon 

amour. 



315 
 

Je te veux complètement 

abandonnée en moi, de sorte que je 

ne te reconnaisse plus comme étant 

toi-même, mais comme étant moi-

même, et que je puisse ainsi te dire 

que tu es mon âme, ma chair, mes os. 

Ma fille, il arrive souvent pour les 

âmes ce qui se produit dans l'air. À 

cause de la mauvaise odeur qui 

s'échappe de la terre, l'air devient 

lourd, et un bon vent est nécessaire 

pour éliminer cette mauvaise odeur. 

Ensuite, après que l'air ait été purifié, 

et qu'une brise bienfaisante se soit 

mise à souffler, on a le goût de 

garder la bouche ouverte, afin de 

mieux profiter de cet air purifié. La 

même chose se produit pour l'âme. 

Souvent, la complaisance, l'estime 

de soi, l'ego et tout ce qui est humain 



316 
 

alourdissent l'air de l'âme, et je suis 

forcé d'envoyer les vents de la 

froideur, de la tentation, de l'aridité, 

de la calomnie, pour qu'ils nettoient 

l'air, purifient l'âme et la replacent 

dans son néant. Ce néant ouvre la 

porte au Tout, à Dieu, qui fait naître 

des brises parfumées, de sorte qu'en 

gardant la bouche ouverte, l'âme 

puisse mieux profiter de cet air 

bienfaisant pour sa sanctification. 

Le mécontentement fait partie de la 

nature humaine et non de la nature 

divine. C'est ma volonté que ce qui 

est humain, n'existe plus en toi, mais 

seulement ce qui est divin. À force 

de penser à ce que Jésus a souffert, 

l'âme en vient à être complètement 

remplie de lui. 



317 
 

 

  



318 
 

JÉSUS S'EMPRESSE DE 

NOUS AIDER QUAND 

NOUS LUI 

DEMANDONS DE 

L'AIDE. 

 

 

 

S'étant montré brièvement, mon 

toujours aimable Jésus me dit, « Ma 

fille, comme je suis attristé, quand je 

vois une âme repliée sur elle-même, 

et agissant par ses propres moyens. 

Je suis près d'elle et la regarde, et 

voyant qu'elle est incapable de bien 

faire ce qu'elle fait, j'attends qu'elle 

me dise : « Je veux faire cela, mais 



319 
 

j'en suis incapable. Viens le faire 

avec moi, et je ferai tout 

correctement. Par exemple ; « Je 

veux aimer, viens aimer avec moi ; 

je veux prier, viens prier avec moi ; 

je veux faire ce sacrifice, donne-moi 

ta force, car je suis faible ; et ainsi de 

suite. » Avec plaisir et dans la plus 

grande joie, je serai là pour tout. Je 

suis comme un professeur qui, ayant 

proposé un devoir à son élève, reste 

près de lui pour voir ce qu'il va faire. 

Incapable de bien faire, l'élève 

s'inquiète, s'énerve, et va même 

jusqu'à pleurer, mais il ne dit pas : 

Maître, montre-moi comment il faut 

faire. Quel n'est pas le déplaisir du 

professeur, qui se sent ainsi compté 

pour rien par son élève ! Telle est ma 

condition. 



320 
 

Il ajouta : Un proverbe dit : l'homme 

propose et Dieu dispose. Aussitôt 

que l'âme se propose de faire 

quelque bien, d'être sainte, 

immédiatement, je dispose le 

nécessaire autour d'elle : lumière, 

grâce, connaissance de moi et 

détachement. Et si je n'atteins pas le 

but par cela, alors, à force de 

mortifications, je vois à ce que rien 

ne manque, pour que le but soit 

atteint. 

Pour en revenir à s'oublier soi-

même, il faut faire ses actions, non 

seulement parce que Jésus veut 

qu'on les fasse, mais comme si c'était 

lui-même qui le faisait, ce qui leur 

donne un mérite divin. Si c'est par sa 

passion qu'il nous a rachetés, c'est 

par sa vie cachée qu'il a sanctifié et 



321 
 

divinisé toutes nos actions 

humaines. 

Me trouvant dans mon état habituel, 

mon toujours aimable Jésus me dit, 

« Ma fille, l'âme qui veut s'oublier 

elle-même, doit faire ses actions 

comme si c'était moi-même qui les 

faisait. Si elle prie, elle doit dire, 

c'est Jésus qui prie, et moi qui prie 

avec lui. Si elle s'apprête à travailler, 

à marcher, à manger, à dormir, à se 

lever, à s'amuser ; c'est Jésus qui va 

travailler, marcher, manger, dormir, 

se lever, s'amuser, et ainsi de suite. 

C'est seulement de cette manière que 

l'âme peut en venir à s'oublier elle-

même. Faire ses actions, non 

seulement parce que je suis d'accord, 

mais parce que c'est moi qui les fais. 



322 
 

Un jour, pendant que je travaillais, je 

me suis dit : Comment est-ce 

possible que, quand je travaille, non 

seulement Jésus travaille avec moi, 

mais que c'est lui-même qui fait le 

travail ? Il me dit : Oui, c'est moi qui 

le fais. Mes doigts sont dans les tiens 

et ils travaillent. Ma fille, quand 

j'étais sur la terre, mes mains ne se 

sont-elles pas abaissées à travailler 

le bois, à enfoncer des clous, aidant 

ainsi mon père adoptif Joseph ? 

Ainsi, avec mes mains et mes doigts, 

je créais des âmes, et divinisais les 

actions humaines en leur donnant un 

mérite divin. Par le mouvement de 

mes doigts, j'appelais le mouvement 

de tes doigts et celui des autres 

doigts humains, et, en voyant que ce 

mouvement était fait pour moi, et 



323 
 

que c'était moi-même qui le faisais, 

je prolongeais ma vie de Nazareth en 

chaque créature, et je me sentais 

comme remercié par elles, pour les 

sacrifices et les humiliations de ma 

vie cachée. Vois-tu ? quand tu 

travailles, et tu travailles parce que 

je travaille, mes doigts coulent dans 

les tiens et, pendant que je travaille 

avec toi, à ce moment même, mes 

mains créatrices répandent 

beaucoup de lumière dans le monde. 

Combien d'âmes j'interpelle ! 

combien d'autres je sanctifie, 

corrige, châtie, etc. ! Et tu es avec 

moi, créant, interpellant, corrigeant, 

et ainsi de suite. Tout comme tu n'es 

pas seule en cela, moi non plus, je ne 

suis pas seul dans mon travail. 

 



324 
 

Chaque pensée centrée sur soi, y 

compris sur les vertus, est un gain 

pour soi-même, et éloigne de la vie 

divine, tandis que si l'âme ne pense 

qu'à moi, et à ce qui me regarde, elle 

prend en elle la vie divine et, ce 

faisant, elle échappe à l'humain, et 

acquiert tous les biens possibles. 

 

  



325 
 

TOUT REVIENT À SE 

DONNER À JÉSUS ET 

À FAIRE SA VOLONTÉ 

EN TOUT ET 

TOUJOURS. 

 

 

 

Me trouvant dans mon état habituel, 

mon toujours aimable Jésus se fit 

voir tout triste, et me dit : Ma fille, 

ils ne veulent pas comprendre que 

tout consiste à se donner à moi, et à 

faire ma volonté en tout et toujours. 

Quand j’ai obtenu cela, je stimule 

l’âme et lui dit : ma fille, prend cette 



326 
 

joie, ce réconfort, ce soulagement, 

ce rafraîchissement. 

Cependant, si l'âme prend ces choses 

avant de s'être donnée complètement 

à moi et de faire ma volonté en tout 

et toujours, il s'agit d'actes humains, 

tandis qu'après, ce sont des actes 

divins. Comme il s'agit de mes 

choses, je ne suis plus jaloux, et je 

me dis : si elle prend un plaisir 

légitime, c'est que je le veux ; si elle 

négocie avec des personnes, si elle 

converse légitimement, c'est que je 

le veux. Si je ne le voulais pas, elle 

serait prête à tout arrêter. Aussi, je 

mets tout à sa disposition, puisque 

tout ce qu'elle fait, est l’effet de ma 

volonté, et non de la sienne. 

 



327 
 

La mort est quelque chose de grand, 

de sublime ! Les choses se passent 

ainsi pour mes propres enfants : 

durant leur vie, ils sont méprisés, 

opprimés ; leurs vertus, qui, comme 

la lumière, devraient briller aux yeux 

de ceux qui les entourent, restent à 

demi voilées. Leur héroïsme dans la 

souffrance, leur abnégation, et leur 

zèle pour les âmes, projette, à la fois, 

de la lumière et des doutes chez les 

personnes qui les entourent. Et c'est 

moi-même qui, permet cela, afin que 

soit préservée la vertu de mes chers 

enfants, mais, dès qu'ils meurent, 

comme ces voiles ne sont plus 

nécessaires, je les retire, et les doutes 

deviennent des certitudes ; la 

lumière se fait pleine, et fait 

apprécier leur héroïsme ; on 



328 
 

commence alors à tout estimer en 

eux, même les plus petites choses. 

Par conséquent, ce qui ne peut être 

fait durant la vie, la mort y supplée. 

 

Pour te rapprocher encore plus de 

moi, au point de fondre ton être dans 

le mien, comme le mien est fondu 

dans le tien, tu dois, en toutes 

choses, prendre ce qui est de moi, et 

laisser ce qui est de toi. Si tu en 

arrives à ne penser qu'à des choses 

saintes, à ne regarder que le bien, et 

à ne chercher que la gloire et 

l'honneur de Dieu, tu laisseras ton 

esprit et épouseras le mien. Si tu ne 

parles et n'agis que pour le bien, et 

par amour pour Dieu, tu laisseras ta 

bouche, et tes mains, en les 



329 
 

remplaçant par ma bouche et mes 

mains. Si tu marches toujours 

saintement et dans des sentiers 

droits, tu marcheras avec mes pieds. 

Si ton cœur n'aime que moi, tu le 

remplaceras par mon cœur, pour 

n'aimer qu'avec mon amour, et ainsi 

de suite pour tout le reste. Ainsi tu 

seras enveloppée de toutes mes 

choses et moi de toutes les tiennes. 

Peut-il exister une union plus étroite 

que celle-là ? 

 

  



330 
 

LA MANIÈRE D'ÊTRE 

AVEC JÉSUS 

 

 

 

Ma chère fille, vois-tu dans quelle 

union étroite je suis avec toi ? C'est 

ainsi que je veux te voir unie à moi. 

Néanmoins ne crois pas que tu peux 

faire cela seulement quand tu pries 

ou que tu souffres. Non, tu peux le 

faire toujours. Si tu te déplaces, si tu 

respires, si tu travailles, si tu 

manges, si tu dors, tout cela tu dois 

le faire comme si tu le faisais dans 

mon humanité, comme si tout ton 

travail était le mien. De cette 

manière, rien ne sera tien. Tout ce 



331 
 

que tu fais doit être comme déposé à 

l'intérieur d'une coquille ; en ouvrant 

cette coquille, on ne doit trouver que 

le fruit du travail divin. Tu dois tout 

faire ainsi et en faveur de toutes les 

créatures, comme si mon humanité 

habitait toutes les créatures. Si tu 

fais tout à travers moi, alors même 

les actions les plus indifférentes et 

les plus petites acquièrent les 

mérites de mon humanité. En 

travaillant entièrement avec 

l'intention de passer par moi, tu 

parviendras à contenir toutes les 

créatures en toi. Ton travail sera 

diffusé pour le bien de tous. Par 

conséquent, même si les autres ne 

me donnent rien, je recevrai tout par 

toi. 



332 
 

Jésus dit à Luisa : je veux 

t’enseigner la manière d’être avec 

moi. Premièrement, tu dois entrer en 

moi, te transformer en moi et 

prendre pour toi ce que tu trouves en 

moi. Deuxièmement, quand tu te 

seras remplie de moi complètement, 

sors à l'extérieur et opère en 

coopération avec moi, comme si toi 

et moi ne faisions qu'un, de telle 

manière que si je bouge, tu bouges 

aussi, et si je pense, tu penses à la 

même chose que moi. En d'autres 

mots, tout ce que je fais, tu le fais toi 

aussi. Troisièmement, avec ces actes 

que nous avons faits ensemble, 

retire-toi pendant un instant, rends-

toi au milieu des créatures, et donne 

à tous et à chacun toutes les choses 

que nous avons faites ensemble : 



333 
 

Donne ma vie divine à chacun. 

Immédiatement après, reviens en 

moi pour me donner, au nom de tous, 

toute la gloire qu'ils doivent me 

donner. Prie, excuse-les, répare, 

aime, oh oui, aime-moi pour tous, 

rassasie-moi d'amour. L'amour est ce 

qui ennobli l'âme et la met en 

possession de toutes les richesses de 

Dieu. Qu'est-ce que le sacrifice ? 

C'est se vider soi-même dans 

l'amour et dans l'être de la personne 

aimée. Et plus on se sacrifie, plus on 

est consumé dans l'être de la 

personne aimée, perdant son propre 

être et acquérant tous les traits et la 

noblesse de l'être divin. La croix est 

le meilleur moyen pour savoir si l'on 

aime vraiment le Seigneur. 



334 
 

Me trouvant dans mon état habituel, 

je me demandais pourquoi seule la 

croix nous permet d'être sûrs que 

nous aimons le Seigneur, même s'il 

y a beaucoup d'autres choses, par 

exemple les vertus, la prière et les 

sacrements, qui pourraient aussi 

nous permettre de savoir si nous 

aimons vraiment le Seigneur. 

Pendant que je pensais ainsi, Jésus 

bénit, vint et me dit : Ma fille, il en 

est bien ainsi. Seule la croix permet 

d'être sûrs que nous aimons vraiment 

le Seigneur, mais la croix, portée 

avec patience et résignation. S'il y a 

patience et résignation devant la 

croix, c'est que l'amour de Dieu est 

présent. En effet, vu que la nature est 

très réfractaire à la souffrance, si la 

patience est là, cela n'est pas naturel 



335 
 

mais divin, c'est-à-dire que l'âme 

n'aime pas le Seigneur seulement 

avec son propre amour, mais aussi 

avec l'amour divin. Alors, comment 

douter que cette âme aime vraiment 

Dieu, si elle l'aime avec l'amour 

divin lui-même ? 

La seule vraie sainteté consiste à 

recevoir, comme une manifestation 

de l'amour divin, tout ce qui arrive, 

même les choses les plus 

indifférentes, comme par exemple, 

recevoir une bonne nourriture ou 

une moins bonne. L'amour divin se 

manifeste dans la saveur, car c'est 

Dieu qui produit le bon goût. Il aime 

assez la créature pour lui donner du 

plaisir dans les choses matérielles. 

L'amour divin se manifeste 

également dans les déplaisirs. On 



336 
 

doit aussi aimer Dieu dans ce cas. Je 

veux que l'âme me ressemble aussi 

dans la mortification. L'amour divin 

se manifeste, quand la personne est 

exaltée ou quand elle est humiliée, 

quand elle est en santé ou quand elle 

est malade, quand elle est riche ou 

quand elle est pauvre. Même chose 

concernant l’haleine, la vue, la 

langue, tout. L'âme doit recevoir 

chaque chose comme une 

manifestation de l'amour divin, et 

tout retourner à Dieu, comme une 

expression de son amour. 

 

La paix permet de savoir si l'âme 

cherche Dieu pour Dieu ou pour 

elle-même, si elle agit pour Dieu, 

pour elle-même ou pour les 



337 
 

créatures. Si c'est pour Dieu, l'âme 

n'est jamais perturbée. On peut dire 

que la paix de Dieu et la paix de 

l'âme vont ensemble, et que les 

frontières de la paix entourent l'âme, 

de sorte que tout est transformé en 

paix, même les guerres elles-mêmes. 

Au contraire, si l'âme est perturbée, 

même au sujet des choses les plus 

saintes, cela montre que ce n'est pas 

Dieu que l'âme cherche, mais ses 

intérêts personnels ou quelque but 

humain. Par conséquent, si tu ne te 

sens pas calme, cherche la vraie 

raison en ton intérieur. Corrige ce 

qui ne tourne pas rond, et tu recevras 

la paix. 

 



338 
 

Ma fille, sais-tu ce qu'est le péché ? 

C'est un acte de la volonté humaine 

fait en opposition avec la volonté 

divine. Imagine deux amis en 

discorde. Même si leur discorde est 

mineure, on peut dire que leur amitié 

n'est pas aussi parfaite qu'elle devrait 

l'être. Comment peuvent-ils s'aimer 

et se contredire en même temps ? Le 

véritable amour demande de vivre 

dans la volonté de l'autre, même au 

coût de sacrifices. Si la discorde est 

sérieuse, ce ne sont plus des amis 

mais des ennemis. Tel est le péché. 

S'opposer à la volonté divine, même 

dans les plus petites choses, c'est 

comme devenir ennemi de Dieu. 

C'est toujours la créature qui est la 

cause de tels conflits. 

 



339 
 

Sans la foi, tout est sombre dans 

l'intelligence humaine, alors que le 

seul fait de croire, allume une 

lumière dans l'esprit. Au moyen de 

cette lumière, on peut percevoir 

clairement la vérité et la fausseté des 

choses, pour discerner si c'est la 

grâce qui opère, ou la nature, ou le 

diable. Celui qui possède un peu de 

foi, voit les choses avec clarté et 

découvre la vérité. Celui qui ne croit 

pas voit les choses dans la 

confusion. 

 

La chose principale pour chacun, 

c’est que dans toutes ses pensées, ses 

paroles et ses œuvres, il ne cherche 

pas son propre confort, ni l’estime 



340 
 

de soi, ni le plaisir qui vient d’autrui, 

mais uniquement le plaisir de Dieu. 

 

Celui qui se nourrit de la foi, 

acquiert la vie divine et, en 

acquérant la vie divine, il détruit 

l'humain. En d'autres mots, il détruit 

en lui les germes, qu'a produit le 

péché originel. Il acquiert de 

nouveau la nature parfaite, telle 

qu'elle est sortie des mains de la 

divinité, semblable à elle-même. Il 

en vient à surpasser en noblesse, la 

nature angélique elle-même. 

 

Souffrir les souffrances de la 

personne aimée, pour pouvoir 

s'assurer que la personne qu'on aime 



341 
 

est totalement heureuse, c'est cela le 

véritable amour. 

 

  



342 
 

L’IMITATION DE LA 

VIE DE JÉSUS 

 

 

 

Jésus à Luisa : Sais-tu ce que 

j'attends de toi ? Je te veux en tout 

semblable à moi, autant dans les 

œuvres que dans les intentions. Je 

veux que tu sois respectueuse avec 

tous, car respecter tout le monde 

donne la paix à soi-même et aux 

autres. Je veux que tu te considères 

la plus petite entre tous, et que toutes 

mes instructions, tu les rumines 

toujours dans ton esprit, et les 

conserves dans ton cœur, afin que, 

quand les occasions se présenteront, 



343 
 

tu trouves toujours ton esprit et ton 

cœur, prêts à se servir de mes 

instructions, et à les mettre en 

pratique. En somme, je veux que ta 

vie soit un débordement de la 

mienne. 

 

La vraie manière de souffrir consiste 

à ne pas regarder de qui viennent les 

souffrances, ni ce que l'on souffre, 

mais à regarder le bien qui doit en 

résulter. 

 

  



344 
 

FONDEMENT DU 

SAINT ABANDON 

 

 

 

Le saint abandon a pour fondement 

la charité. Il ne s'agit plus ici d'un 

degré inférieur de la conformité à la 

volonté divine, comme est la simple 

résignation, mais de la remise 

amoureuse, confiante et filiale, de la 

perte totale de notre volonté en celle 

de Dieu. Or, c'est le propre de 

l'amour d'unir aussi étroitement les 

volontés. Ce degré de conformité est 

même un exercice très élevé du pur 

amour, et ne peut se trouver, d'une 

manière ordinaire, que dans les âmes 



345 
 

avancées, qui vivent principalement 

du pur amour. 

 

La plus sublime humilité exige de 

fuir tout raisonnement, et de 

s'abîmer dans son néant. Si on fait 

ainsi, alors, sans trop s'en rendre 

compte, on se fond en Dieu. Cela 

amène l'union la plus intime entre 

l'âme et Dieu, le plus parfait amour 

pour Dieu et le plus grand avantage 

pour l'âme, parce que, en quittant sa 

propre raison, on acquiert la raison 

divine. En renonçant à tout regard 

sur elle-même, l'âme n'est pas 

intéressée à ce qui lui arrive, et elle 

parvient à un langage complètement 

céleste et divin. 

 



346 
 

Une âme du purgatoire dit à Luisa : 

Nous sommes si plongés en Dieu, 

que nous ne pouvons pas même 

bouger nos paupières sans son 

consentement. Nous vivons en Dieu 

comme des personnes qui vivent 

dans un autre corps. Nous pouvons 

penser, parler, travailler, marcher, 

autant qu'il nous est donné par ce 

corps d'appoint. Pour nous, ce n'est 

pas comme pour toi, qui a le libre 

choix, qui dispose de ta propre 

volonté. Pour nous, nos volontés 

personnelles ont comme cessé de 

fonctionner. Notre volonté est 

uniquement celle de Dieu. Nous 

vivons en elle, et en elle nous 

trouvons tout notre contentement, 

tout notre bien et toute notre gloire. 

 



347 
 

L’HISTOIRE DE 

L’HOMME 

 

 

 

Jésus montra à Luisa ce que 

l'espérance fait pour l'homme en 

choisissant l'image d'une mère. 

Quelle scène émouvante ! Si tous 

pouvaient voir cette mère, même les 

cœurs les plus endurcis pleureraient 

de contrition, et apprendraient à 

l'aimer au point de ne plus vouloir 

quitter ses genoux maternels. Du 

mieux que je peux, je vais tenter 

d'expliquer ce que j'ai compris de 

cette image. 



348 
 

L'homme vivait enchaîné, esclave 

du démon et condamné à la mort 

éternelle sans espoir de pouvoir 

accéder à la vie éternelle. Tout était 

perdu, et sa destinée était ruinée. 

Une mère vivait au ciel, unie au Père 

et à l'Esprit Saint, partageant avec 

eux un bonheur exquis. Mais elle 

n'était pas pleinement satisfaite. Elle 

voulait autour d'elle tous ses enfants, 

ses chères images, les plus belles 

créatures sorties des mains de Dieu. 

Du haut du ciel, ses yeux étaient 

fixés sur l'humanité perdue. Elle 

s'ingéniait à trouver le moyen de 

sauver ses enfants bien-aimés et, 

consciente qu'ils ne pouvaient en 

aucune manière, donner satisfaction 

à la divinité par eux-mêmes, même 

au prix des plus grands sacrifices, (à 



349 
 

cause de leur petitesse comparée à la 

grandeur de Dieu), que fit cette mère 

? Voyant que le seul moyen de 

sauver ses enfants était de donner sa 

vie pour eux, en épousant leur 

souffrance et leur misère, et en 

faisant tout ce qu'ils auraient dû faire 

eux-mêmes, elle se présenta en 

larmes devant la divinité et, de sa 

plus douce voix, et avec les motifs 

les plus convaincants, que lui dictait 

son cœur magnanime, elle lui dit : Je 

demande grâce pour mes enfants 

perdus. Je ne puis supporter de les 

voir séparés de moi. Je veux les 

sauver à tout prix. Et puisqu'il n'y a 

pas d'autre moyen que de donner ma 

vie pour eux, je veux le faire, pourvu 

qu'ils retrouvent la leur. Qu'attends-

tu d'eux ? La réparation ? Je ferai 



350 
 

réparation pour eux. La gloire et 

l'honneur ? Je te rendrai gloire et 

honneur en leur nom. Des actions de 

grâce ? Je te rendrai grâce pour eux. 

Tout ce que tu attends d'eux, je te le 

donnerai, pourvu qu'ils soient admis 

à régner à mes côtés. 

Ému par les larmes et l'amour de 

cette mère compatissante, la divinité 

se laissa convaincre et se sentit 

portée à aimer ses enfants. 

Ensemble, les personnes divines se 

penchèrent sur leur malheur, et 

acceptèrent le sacrifice de cette 

mère, qui donnera pleine satisfaction 

pour les racheter. Dès que le décret 

fut signé, elle quitta aussitôt le ciel, 

et se rendit sur la terre. Laissant 

derrière elle ses vêtements royaux, 

elle se revêtit des misères humaines, 



351 
 

comme une misérable esclave, et le 

vécut dans la plus extrême pauvreté, 

dans des souffrances inouïes, au 

milieu d'êtres souvent 

insupportables. Elle ne fit que 

supplier et intercéder pour ses 

enfants. Cependant, ô stupéfaction, 

au lieu d'accueillir à bras ouverts 

celle qui venait les sauver, ses 

enfants firent tout le contraire. 

Personne ne voulut l'accueillir ni la 

reconnaître. Au contraire, ils la 

laissèrent errer, la méprisèrent et 

complotèrent pour la faire mourir. 

Que fit cette tendre mère en se 

voyant ainsi rejetée par ses enfants si 

ingrats ? A-t-elle renoncé 

? Nullement ! au contraire, son 

amour pour eux devint plus ardent et 



352 
 

elle courut d'un endroit à l'autre pour 

les rassembler auprès d'elle. Que 

d'efforts elle déploya ! Elle n'arrêtait 

jamais, toujours préoccupée par le 

salut de ses enfants. Elle pourvoyait 

à tous leurs besoins, remédiait à tous 

leurs maux passés, présents et futurs. 

En somme, elle faisait absolument 

tout concourir pour le bien de ses 

enfants. Et que firent ceux-ci ? Se 

repentirent-ils ? Pas du tout. Ils la 

regardèrent d'un air menaçant, la 

déshonorèrent par de viles 

calomnies, l’accablèrent 

d'opprobres, la flagellèrent jusqu'à 

ce que son corps ne soit plus qu'une 

plaie vive. Enfin, ils la firent mourir 

de la mort la plus infâme, au milieu 

de spasmes et de douleurs extrêmes. 

Et que fit cette mère au milieu de 



353 
 

tant de souffrances ? Allait-elle haïr 

ses enfants, si indisciplinés et 

arrogants ? Pas du tout ! Elle les 

aima encore plus passionnément, 

offrit ses souffrances pour leur salut, 

et, en rendant son dernier souffre, 

leur murmura un dernier mot de paix 

et de pardon. Ô Mère toute belle, ô 

chère Espérance comme tu es 

admirable ! je t'aime tant ! je t'en 

supplie, garde-moi toujours sur tes 

genoux, et je serai la personne la 

plus heureuse du monde. 

Même si je suis décidée de ne plus 

parler de l'Espérance, une voix 

résonne en moi et me dit : 

L'Espérance contient tous les biens, 

présents et futurs, et l'âme qui vit et 

grandit sur ses genoux obtiendra 

tout. Que désire une âme ? La gloire, 



354 
 

les honneurs ? L'Espérance lui 

donnera la plus grande gloire et les 

plus grands honneurs sur cette terre, 

et elle sera glorifiée éternellement au 

ciel. Désire-t-elle les richesses ? 

Cette mère est extrêmement riche, 

et, en donnant tous ses biens à ses 

enfants, ses richesses ne diminuent 

aucunement. De surcroît, ses 

richesses sont éternelles et non pas 

éphémères. Désire-t-elle des 

plaisirs, des satisfactions ? 

L'Espérance possède tous les plaisirs 

et toutes les satisfactions qui se 

trouvent au ciel et sur la terre. Toute 

personne qui se nourrit de son sein 

peut s'en délecter à satiété. De plus, 

comme elle est le maître des maîtres, 

toute âme qui se met à son école 

apprendra la science de la vraie 



355 
 

sainteté. En somme, l'Espérance 

nous donne tout. Si quelqu'un est 

faible, elle le fortifie. Pour ceux qui 

sont en état de péché, elle a institué 

les sacrements parmi lesquels se 

trouve le bain où l'on peut laver ses 

péchés. Si nous avons faim ou soif, 

cette mère compatissante nous 

donnera la plus alléchante et 

délicieuse nourriture, sa chair 

délicate et son sang très précieux. 

Que peut faire de plus cette mère 

pacifique ? Qui d'autre lui ressemble 

? Ah ! Elle seule a pu réconcilier le 

ciel et la terre ! L'Espérance s'est 

unie à la foi et à la charité, et a formé 

ce lien indissoluble, entre la nature 

humaine et la nature divine. Mais 

qui est cette mère ? C'est Jésus-

Christ, notre Sauveur. 



356 
 

La vraie dévotion qu'on doit avoir 

pour le divin sacrement de la 

communion consiste, à s'en 

approcher avec humilité, confiance 

et amour, à désirer d'honorer notre 

Seigneur, de s'unir à Lui, de Le faire 

régner dans son cœur et d'en recevoir 

la vie. 

 

  



357 
 

LA VISION DE 

L’ENFER DE LUISA 

 

 

 

J'ai vécu l'enfer pendant plus d'une 

heure. En effet, pendant que je 

regardais l'image de l'enfant Jésus, 

une pensée, rapide comme l'éclair, 

disait à l'enfant, « Comme tu es laid 

! ». Je me suis efforcée d'ignorer 

cette pensée, et de ne pas me laisser 

troubler par elle, afin d'éviter le 

piège du démon. Malgré mes efforts, 

cet éclair diabolique pénétra dans 

mon cœur, et il me semblait que je 

haïssais Jésus. Oh ! oui ! Je me 

sentais, comme si j'étais en enfer 



358 
 

avec les damnés. Je sentais en moi 

l'amour transformé en haine ! Oh, 

mon Dieu ! Quelle souffrance que de 

se sentir incapable de t'aimer. 

 

Ma fille, ne te décourage pas, c'est 

ma façon habituelle d'agir : amener 

l'âme à la perfection petit à petit, et 

non pas d'un seul coup, de manière à 

ce qu'elle ait toujours conscience 

qu'il lui manque quelque chose, et 

qu'elle ait à faire tous les efforts 

nécessaires pour obtenir ce qui lui 

manque. Ainsi, elle me plaît 

davantage et se sanctifie encore plus. 

Et moi, attiré par ses actes, je me 

sens obligé de lui accorder de 

nouvelles faveurs célestes. De plus, 



359 
 

un échange totalement divin s'établit 

entre l'âme et moi. 

 

Tu ne peux comprendre l'influence 

qu'une âme, dont l'unique but est de 

me plaire, peut avoir sur mon cœur, 

et la force d'attraction qu'elle exerce 

sur moi. Je me sens tellement lié à 

cette âme, que je me sens obligé de 

faire ce qu'elle désire. 

 

Jésus dit à Luisa : Je vais t'enseigner 

la manière de parler à ton prochain. 

Premièrement, lorsqu’on te raconte 

quelque chose sur ton prochain, 

interroge-toi et vois si tu n'es pas toi-

même coupable de ce défaut, car, 

dans ce cas, vouloir corriger ton 



360 
 

prochain serait le scandaliser et 

m'indigner moi-même. 

Deuxièmement, si tu n'as pas ce 

défaut, lève-toi et essaye de parler 

comme j'aurais parlé. De cette façon, 

tu parleras avec ma propre langue et, 

ainsi, tu ne manqueras pas à la 

charité. Au contraire, par tes paroles, 

tu feras du bien à ton prochain et à 

toi-même, et tu me rendras honneur 

et gloire. 

 

Mon bon professeur Jésus-Christ 

m'a enseigné que le moyen le plus 

efficace pour acquérir le paradis, est 

de tout faire, pour ne jamais 

l'offenser volontairement, même au 

prix de sa vie, et de ne pas craindre 

d'avoir mal agi, quand il n'y a pas en 



361 
 

soi la volonté de mal faire. C'est la 

tactique des misérables esprits 

infernaux, d'essayer de décourager 

les personnes naïves, en créant en 

elles des doutes et des peurs, non 

pour les amener à aimer Dieu 

davantage, mais pour les amener au 

désespoir total. 

 

Essayez de m'imiter, comme quand 

j'étais dans la maison de Nazareth. 

Ma pensée était occupée seulement, 

par ce qui concernait la gloire de 

mon Père, et le salut des âmes. Ma 

bouche s'ouvrait seulement pour dire 

des choses saintes, et pour persuader 

d'autres personnes de réparer pour 

les offenses commises contre mon 

Père. 



362 
 
 


