Divers

notes

Stéphane Darbé






Table des matieres

LES FONDEMENTS DE LA VIE
MONDAINE 24

INSTRUCTION 30

JESUS SE CONTENTE DE NOS BONS
DESIRS 32

LA FIN DE LA COURSE DE NOTRE-
SEIGNEUR 34

CELUI QUE JESUS AIME ET ESTIME
LE PLUS 36




3

COMMENT JESUS-CHRIST VOIT
NOS PECHES 38

LA CONSIDERATION DE LA CROIX

40
L’OBEISSANCE DE JESUS 42
LA PRIERE DE L’ ABANDON 44

LE MERITE DE LA SOUFFRANCE 46

LES CROIX DETRUISENT EN NOUS
CE QU’IL Y A DE CONTRAIRE A

JESUS 47
OFFRIR JESUS A DIEU 49
L’ENNEMI, NOTRE LIBERTE 50

DES BIENFAITS DE L’AUSTERITE 54

PRIERE 55




4

TOUT CE QUI N’EST PAS FAIT POUR
DIEU EST PERDU 60

LA CHARITE PURE 61

LA FIN POUR LAQUELLE NOUS

AVONS ETE CREES 63
LE VERITABLE REPOS 64
LA JOIE SUR LA TERRE 65
LE REPOS N’EST PAS ICI 69
LE SILENCE DE JESUS 71
OPPROBRE ETABJECTION 72

LA GRANDEUR DE NOTRE MAL _ 73
LA NOURRITURE DE MON AME _ 74
MOURIR CHRETIENNEMENT 75

LE PUR AMOUR 77




5

JESUS NOUS A RACHETE 78

LA SATISFACTION DE DIEU 79
L’EXIGENCE DE DIEU 80
LA VERITABLE SAGESSE 81

L’EXEMPLE DE NOTRE-SEIGNEUR

EN CROIX 82
DEMANDEZ LA GRACE 87
L’UNION A JESUS 90
L’ENNEMI DE LHOMME 91
LE SEUL DESIR DE DIEU 92
JESUS, ROI ? 94

JESUS AIME LES BONS COMME LES
MECHANTS 97

JE SUIS UN CRIMINEL 98



6
LA PREUVE DU PUR AMOUR 99
NOS DESIRS CONTRAIRES 101
LES PARFAITS IMITATEURS 102
L’HOMME INTERIEUR 103

JUDAS, I’AVARE 106

L’AIGUILLON DE SAINT PAUL__ 108

SUR LA PAROLE DE JESUS EN
CROIX : « MON PERE, QUE VOTRE
VOLONTE SE FASSE ET NON LA

MIENNE ». 111
NOTRE INGRATITUDE 115
VEILLEZ ET PRIEZ 116

LINFIRMITE N’EST  PAS UN
OBSTACLE A L’AMOUR 118



7

RECONCILIER LES MECHANTS
AVEC DIEU 121

TOUT FAIRE EN JESUS-CHRIST _ 123

LA PASSION DE JESUS DURA TOUTE

SA VIE 125
LA JUSTICE DE DIEU 126
LE BIENFAIT DES MISERES 128
LE VERITABLE ZELE 129

DE LA REFORME DES VICES ___ 131

LA DOULEUR DE LA PENITENCE
132

UN JESUS PAUVRE 133

L’OBEISSANCE 135

LA PAUVRETE 137




8

NOUS SOMMES LA MAISON DE
DIEU 139

SERVIR DIEU 141

LA DESOBEISSANCE D’ADAM _ 143

L’HOMME, CET IGNORANT 145
POURQUOI TANT DE
SOUFFRANCES DANS LA PASSION
DE JESUS ? 146

LA VALEUR DES SOUFFRANCES 148

EN L’HOMME, POINT DE BIEN, S’IL
NE VIENT DE DIEU 149

LES LARMES 150

JESUS S’EST CHARGE DE NOS
PECHES 152




9

L’ORIGINE DES PECHES DES
HOMMES 153

LES BIENS PERISSABLES 154

A TRAVERS NOUS, C’EST JESUS QUI
DEMANDE POUR NOUS 157

UN DIEU CACHE 158

LA NOBLESSE ET LA DIGNITE DE
L’AME 159

LES PEINES DE CETTE VIE 160
NOUS TRANSFORMER EN DIEU 162
L’ACTION DE GRACE 164

LES FRUITS DE LA COMMUNION
165

LA PHILOSOPHIE CHRETIENNE 168



10

DEUX SENTIMENTS CONTRAIRES
EN NOUS 170

« LE MONDE M'EST CRUCIFIE ET JE
SUIS CRUCIFIE AU MONDE » DISAIT
SAINT PAUL. 172

LE VRAI FOND DE LA CREATURE
HUMAINE 173

LE VRAI AMOUR DANS LA

SOUFFRANCE 175
ACTION ET EUVRE 176
L’ABANDON 177

QUAND ET COMMENT DIEU
ACCORDE A UNE AME LE
PRECIEUX DON DE SON AMOUR ?

179




11
JESUS-CHRIST EST LA PORTE __ 180
LA VUE DE NOS MISERES 182

DU POURQUOI DES CROIX ? 183

SANS LA GRACE DE DIEU... 184
LE DESIR DES BASSESSES 187
LA PAUVRETE 190

NOTRE SEIGNEUR DIT QUE QUAND
IL SERA EXALTE, IL ATTIRERA
TOUT LE MONDE A LUI 192

L’ESPRIT, PRISONNIER DU CORPS
194

L’ESPRIT QUI REGNE EN NOUS _ 196

LA JOIE SPIRITUELLE NE SE GOUTE
QUE DANS LES SOUFFRANCES_ 197



12
LA SAGESSE DE DIEU CACHEE _ 199

LA SOLITUDE 201

SANS LA GRACE, NOUS NE
SOMMES QUE NEANT 203

NATURE ET GRACE 205

QU’EST-CE QUE LA GRACE ? __ 208

CHACUN DOIT SUIVRE SA VOIE 210

LA GRACE DE DIEU 212
CE QUI PLAIT A DIEU 216
CETTE VIE SPIRITUELLE 217

LE MECONTENTEMENT DE
L’HOMME 218

LA PERTE DES CREATURES 219

LE PARFAIT CHRETIEN 220



13

LES OBSTACLES A LA
COMMUNICATION DU  SAINT-
ESPRIT 222

LES MAUVAIS DESIRS 224

LE PARFAIT ABANDON A DIEU _ 225

LE SAINT-SACREMENT 226
LA VOLONTE 227
LES CROIX SONT UN BIEN 228
JESUS PENITENT 229
L’UNION A JESUS 231
LA FIDELITE 234

LE FONDEMENT DE LA SAINTETE
235




14

NOUS NE POUVONS JAMAIS VOIR
TOUTE LA PROFONDEUR DE NOS
MISERES. 237

LE SECRET DE LA VIE INTERIEURE
239

LE DESIR DE LA MORT POUR
MOURIR AU PECHE 241

L’ INDIFFERENCE 244

ENTRER DANS LA JOIE DU
SEIGNEUR 246

LA SAGESSE DE JESUS-CHRIST 248
SUIVRE JESUS-CHRIST 250

DE L’ INEFFICACITE DE NOS
RESOLUTIONS 251

LA VIE INTERIEURE 253




15

QUAND LA CREATURE NE VIT
PLUS, MAIS DIEU VIT EN ELLE. 255

PRIERE 257
LA DOUCE SOUFFRANCE 258
LA MORTIFICATION 259

DU POURQUOI DES CHUTES ___ 261

PRIERE 263
LA GLOIRE DE DIEU 264
LES CROIX 265
LE PARFAIT ABANDON 266

JESUS PEUT SUPPLEER A NOTRE
PAUVRETE 269

LA VALEUR DES PEINES 271

JESUS FORME JESUS EN NOUS _ 273



16

CE QUE DIEU AIME 276

LE CHEMIN DU PUR AMOUR ___ 277
LA DEVOTION AU SACRE-C(EUR278
LA MARQUE DU PUR AMOUR __ 280

LE GRAND CHEMIN DE LA VIE
SPIRITUELLE 281

CE QUE JESUS A VOULU DETRUIRE

SUR LA CROIX 283
PRIERE 285
LA FAIBLESSE DE JUDAS 287

LA  TENTATION (PAR  SAINT
VINCENT DE PAUL) 291

AIMER QUELQU’UN (PAR SAINT
VINCENT DE PAUL) 293




17

LA SOUFFRANCE (PAR SAINT
VINCENT DE PAUL) 295

LA SIMPLICITE 297

PECHE VENIEL ET PECHE MORTEL
2908

LUISA PICCARRETA 302

LA MANIERE DE SOULAGER JESUS
306

SUR L'EUCHARISTIE 308

SE FUSIONNER AVEC JESUS FORME
LA TRES-SAINTE TRINITE EN
L'AME. 311

COMMENT SE CONSUMER EN DIEU
? 313




18

JESUS S'EMPRESSE DE NOUS AIDER
QUAND NOUS LUI DEMANDONS DE
L'AIDE. 318

TOUT REVIENT A SE DONNER A
JESUS ET A FAIRE SA VOLONTE EN
TOUT ET TOUJOURS. 325

LA MANIERE D'ETRE AVEC JESUS
330

L’ IMITATION DE LA VIE DE JESUS
342

FONDEMENT DU SAINT ABANDON
344

L’HISTOIRE DE ’HOMME 347

LA VISION DE L’ENFER DE LUISA
357




19



20

PRIERE

O Dieu de miséricorde, attirez a
vous tout mon cceur, et ne permettez
pas que je marche plus

longtemps dans les voies de
I'iImiquité. Je reviens a l'obé€issance.
Ma résolution présente est de vivre a
'avenir dans une entieére soumission
a vos volontés, et de souffrir plutot
mille morts que de vous déplaire. Je
renonce pour jamais aux lois du
monde, et a tout ce que j'al commis
contre la votre. Pardonnez-le-moi,
Seigneur, par la vertu de vos plaies,
et faites que je ne m'¢loigne plus de
I'obéissance que je vous dois.



21

Pressez, 6 mon Sauveur, toutes les
ames de venir a vous, par la douce
violence de  votre amour.
Assujettissez-les ainsi a
I'obéissance. O si nous étions tous
rassemblés dans une méme bergerie,
s1 nous entendions tous votre voix, et
si nous vous suivions partout, 0
divin pasteur de nos ames.

A

O mon amour et mon unique
espérance, puisque vous me donnez
tout ce que vous étes et tout ce que
vous avez, faites que je me contente
de vous seul, que je ne désire que
vous, que je ne soupire qu'apres
vous. Soyez seul mon trésor, ma vie,
mon repos, ma slret¢ et ma gloire.
Que mon ame vous cherche seul,
qu'elle s'estime heureuse de vous
trouver seul, qu'elle se repose



22

doucement entre vos bras et qu'elle
oublie tout le reste, jusqu'a soi-
méme pour ne penser plus qu'a vous.

Détournez mes yeux, Seigneur, de
toute vanité et de moi-méme, afin
que je vous regarde toujours, que
vous soyez toujours présent a mon
esprit, que mon cceur vous loue et
vous bénisse sans cesse pour toutes
les graces que vous me faites par
votre croix.

Donnez-moi, Seigneur, ’esprit de
votre croix, la lumiére de vos vérités
¢ternelles, et 1’amour de votre
adorable personne. O amour, 6
douceur infinie, 6 I’espérance et la
vie de mon ame, écoutez mes Voeux,

et changez-moi en vous. Ainsi soit-
il.



23

Pour moi, Seigneur, qui ne merite
rien, et qui suit un serviteur inutile,
je demande a votre bonté¢ infinie la
grace de ne pas passer aucune heure
de ma vie, sans quelque -croix
soufferte pour votre amour, parce
que je sais que c'est ce qui vous plait,
ce qui me convient, ce qui détruit en
moi ce qu'il y a de contraire a vous ;
et que vous ne refusez point a ceux
que votre amour crucifie, les forces
dont ils ont besoin pour porter leur
croix. Aimez-moi donc, Seigneur, et
crucifiez-moi tant qu'il vous plaira.



24

LES FONDEMENTS DE
LA VIE MONDAINE

Premicre instruction. le fondement
de la vie mondaine et les
attachements indignes qui nous
empechent de suivre Jésus-Christ,
qui nous retirent de l'obéissance et
de I'amour que nous devons a Dieu,
sont la convoitise des yeux, c'est-a-
dire le désir des biens du monde, la
convoitise de la chair et I'orgueil de
la vie.

Humiliez mon orgueil, 6 humble
Jésus ! que votre divin esprit se fasse
sentir & mon miserable cceur, et qu'il



25

y consume cette racine corrompue,
qui est née avec moi, qui est accrue,
et qui s'est fortifiée avec moi, qui me
suit partout, qui se mele dans toutes
mes ceuvres, méme les plus saintes,
et qui a peut-&tre quelque part a la
priére que je vous fais. Etendez votre
bras, Seigneur, montrez en moi la
vertu de votre grace et confondez
mon orgueil. Inspirez-moi un mépris
et une haine sincére de moi-méme,
un amour cordial et intime de
I'humilité, afin que je sois digne
d'étre votre disciple, que j’aime ce
que vous aimez, que je suive ce que
vous enseignez, et que, je fuie
I’orgueil que vous détestez.

Deuxiéme instruction. Cette
humilité a soumis Jésus-Christ a son
Pere jusqu'a souffrir la mort



26

ignominieuse de la croix, par
ob¢issance et par amour. Il nous a
appris par-la combien nous devons
estimer l'obéissance et qu'il faut
observer la loi de Dieu, méme aux
dépens de notre bonheur, de notre
sang et de notre vie, en rejetant tout
ce qui s'y oppose, comme la peste et
le poison de nos ames. Il nous
déclare encore qu'il n'écoutera point
ceux qui se défendent de
I'observation de sa loi par des
excuses et par des prétextes ; ou qui
I’observent autrement qu'il ne I'a
ordonné ; et que ces personnes
vivent dans une illusion tres
dangereuse. Misérables pécheurs
que nous sommes, hélas ! que ce
sang précieux trouve en nous de
fautes a expier et de maux a gueérir !



27

Troisieme 1nstruction. Les autres
fondements de la vie mondaine sont
I’amour des plaisirs, et le desir de
posséder les biens que nous voyons.
Ces deux passions nous aveuglent
dans le temps, et nous font perdre le
bonheur de I’éternit¢. De la vient
que Jésus-Christ les condamne si
hautement sur la croix. Il est nu,
pauvre et abandonné jusqu'a ne
trouver personne qui lui présente
seulement de l'eau a boire dans la
soif brhlante qu'il endure. Il est si
accablé de douleurs qu'il n'y a
aucune partie de son corps qui en
soit exempte ; qu'il ne peut reposer
sa téte que sur des épines, ni appuyer
son corps que sur des clous, qui lui
déchirent les pieds et les mains. Il
expire enfin au milieu des tourments



28

et des opprobres, dans la privation
de toute sorte de secours. O vie
mondaine ! 0 vanit¢ de Il'esprit
humain ! 6 convoitise des richesses !
0 délices de la chair ! 6 voluptés
honteuses ! 6 amusements indignes
qui corrompez les ames ! Qu’elle
place trouverez-vous dans la croix
du Sauveur ?

Miséricorde ! O mon Jésus ! Hélas !
Combien de fois vous ai-je perdu,
pour avoir aimé ce que Vvous
condamnez sur la croix ? Combien
de fois aije plus estimé¢ la
satisfaction de mon corps que la
communication de votre esprit ? O
bonte¢ divine ! Il faut que ma langue
se taise ici, et que mon cceur gémisse
profondément sur l'abomination de



29

mes pensées, de mes désirs et de mes
affections.

J'ai pecheé, Seigneur ! J'ai souvent
péché ! J'ai gricvement péché ! Je
confesse devant vous mes crimes et
mes miseres. Ayez piti¢ de moi, 6
mon Dieu ! O plaies de Jésus !
Aidez-moi ! O croix de Jésus !
Défendez-moi ! O juste Juge !
Ordonnez a tous les tourments de
venir fondre sur moi !



30

INSTRUCTION

Jusqu'ici, 6 mon Sauveur, j'ai fait un
trées mauvais usage de vos dons.
Vous les avez répandus sur moi avec
abondance, afin que je les
employasse a vous servir et a meriter
votre grace et votre gloire. Et je les
al employés a vous offenser et a
mériter votre colere et ma
condamnation. Mais je retourne a
vous, 0 mon Dieu, de toute I'étendue
de mon cceur, et je m'abandonne sans
réserve a toutes les peines, soit
intérieures, soit extérieures, que



31

vous voudrez me faire souffrir pour
mes peches ou pour votre service.

Je vous conjure par I'amour que vous
me témoignez de recevoir l'offre que
je vous fais. Entrez, Seigneur, dans
mon ame, VOyez par mes Yeux,
¢coutez par mes oreilles, parlez par
ma bouche et devenez le principe de
tous mes mouvements.



32

JESUS SE CONTENTE
DE NOS BONS DESIRS

Vous avez encore voulu, par un
excés de condescendance, devenir
faible avec les faibles, pauvre avec
les pauvres, et paraitre pécheur avec
les pécheurs, pour nous faire
comprendre que vous n'attendez pas
de nous des ceuvres égales aux
votres, mais que vous Vvous
contentez de notre pauvreté et de nos
bons désirs. Je remets donc entre vos
mains, 6 mon Dieu, tout ce que j'ai
et tout ce que je suis. Je vous offre
tout ce que j'ai recu de vous, c'est-a-



33

dire mon corps, mon ame, mes sens,
mes forces, ma vie, et tout ce qui
vient de moi, c'est-a-dire mes
péchés.



34

LA FIN DE LA COURSE
DE NOTRE-SEIGNEUR

Soyez béni, Seigneur, lou¢ et glorifi¢
cternellement de toutes les créatures.
Voila la fin de votre course ; notre
rédemption est accomplie. Tout est
consommé, et vous ne voulez pas
encore Etre sépare de la croix. Vous
ne parlez ni de testament, ni de
sépulture. Vous n'étes occupé que de
la pensée de souffrir et d'aimer. C'est
aussi ce que vous voulez
principalement que nous apprenions
de vous. Vous voulez étre, par-la, le
modele de tous les hommes. Vous



35

demandez qu'ils vous imitent, non
dans vos miracles et dans votre
gloire, mais dans vos souffrances et
dans votre croix. C'est la que vous
désirez particulicrement €tre adoré,
loué, aimé et imite.



36

CELUI QUE JESUS
AIME ET ESTIME LE
PLUS

Celui-la n'est pas le plus saint, qui
recoit les faveurs les plus éclatantes
et les plus douces consolations. Non,
Seigneur, celui qui est le plus
prévenu des bénédictions de votre
douceur ne vous est pas le plus
agreable, s'il n'est en méme temps le
plus crucifié. L'homme qui souffre
en silence et qui persévere avec
amour dans la tribulation, dans les
persécutions, dans les mépris, dans
les abandons, dans les désolations,



37

est celui que vous aimez et que vous
estimez le plus.



38

COMMENT JESUS-
CHRIST VOIT NOS
PECHES

Il regarde nos péchés en deux
manieres, selon la remarque de saint
Basile. Comme ses injures, et
comme nos maux ; la premiere vue
1rrite sa colére ; la seconde excite sa
compassion, et celle-ci I'emporte
toujours sur l'autre.

Il est vrai que nos péchés ont crucifie
Jésus-Christ, qu'ils 1'ont accablé de
douleurs et de tourments, et qu'ils
ont offensé le Peére éternel. Mais,



39

parce qu'en nous aveuglant, ils nous
ont rendus misé€rables, il a plus de
piti¢ de nous que de soi-méme. Et
sans rien dire pour soi, il est tout
occup¢ a demander pardon pour
nous, comme pour des ignorants et
des aveugles.



40

LA CONSIDERATION
DE LA CROIX

Que celui donc qui voit venir la
croix la recoive, premicrement,
comme de la main de Dieu, avec une
entiere soumission a ses ordres.

Secondement, qu'il évite toutes
sortes de murmures, et qu'il ne se
plaigne ni de la pesanteur de sa
croix, ni de I'injustice de ceux qui le
crucifient ; car ces plaintes sont la
voix de D’amour-propre, qui fuit
toujours la souffrance.



41

Troisiemement, qu'il ne s'amuse
point a rechercher si ce qu'on lui fait
souffrir est juste ou injuste ; mais
que toute sa raison soit d'étre soumis
a Dieu, de se confier en sa bonté et
d'adorer ses perfections.

L'état de notre corruption demande
un ¢tat de croix pour y demeurer
purement au service de

Dieu.



42

L’OBEISSANCE DE
JESUS

Jeésus obéit toujours avec douceur et
avec promptitude, parce qu'il
regardait ses bourreaux comme les
exeécuteurs des ordres du Peére
¢ternel ; pour nous apprendre a
conserver la soumission et la paix
intérieure dans les accidents les plus
sensibles et les plus facheux de la
vie.

Car lorsqu'on recoit les violences,
les injustices, les trahisons et les
autres peines comme ordonnées de
Dieu, qui nous les envoient par les



43

ministres de ses volontés adorables,
on se soumet sincerement a eux,
quelques cruels qu'ils soient, on ne
les regarde jamais comme ses
ennemis ; et on est plus touchés du
mal qu'ils se font a eux-mémes que
de celui qu'on endure.



44

LA PRIERE DE
L’ABANDON

Je vous adore, 6 amour infini, je
vous adore, 0 libéralité immense, je
vous adore, O cceur de Jésus,
principe de ma vie, source de mon
salut, trésor de tous les biens que je
possede et que j'attends.

Donnez-moi la lumiere pour vous
connaitre, la charit¢ pour vous
aimer, la soumission pour vous
obé¢ir, la détestation de mes péchés
qui vous causent tant de douleurs, la
haine de moi-méme qui vous suis si
contraire et la grace de n'avoir plus



45

d'autre penseée ni d'autre désir que de
vous plaire, puisque vous Etes ma
gloire, mon souverain bien et le
centre de mon repos.

La seule chose que je puis faire est
de m'offrir et de m'abandonner a
vous, 0 mon Dieu ; mon Sauveur et
mon amour.



46

LE MERITE DE LA
SOUFFRANCE

O Sagesse éternelle | Imprimez bien
avant dans mon cceur cette vérité qui
vous est si1 chére, et faites-moi
comprendre qu'il y a plus de mérite
a souffrir de grandes peines qu'a
faire de grandes choses.



47

LES CROIX
DETRUISENT EN
NOUS CE QU’ILY A DE
CONTRAIRE A JESUS

Pour moi, Seigneur, qui ne merite
rien et qui suis un serviteur inutile, je
demande a votre bonté¢ infinie la
grace de ne passer aucune heure de
ma vie, sans quelque croix soufferte
pour votre amour, parce que je sais
que c'est ce qui vous plait, ce qui me
convient, ce qui détruit en moi ce
qu'il y a de contraire a vous ; et que
vous ne refusez point a ceux que



48

votre amour crucifie, les forces dont
ils ont besoin pour porter leur croix.



49

OFFRIR JESUS A DIEU

Offre-le-moi avec foi et amour pour
suppléer a ce qui te manque.



50

[L’ENNEMI, NOTRE
LIBERTE

Il est vrai que 'homme n'a point de
plus redoutable ennemi de son salut
que sa propre liberte.

Hélas ! ne vaudrait-il pas mieux pour
moi que je fusse chargeé de chaines
que d'étre libre comme je le suis ?

Je me crois libre quand personne ne
me contredit, quand tout le monde
m'aime, m'estime, me loue, quand je
vois, quand je dis, quand j'entends ce
que je veux, quand j'al toutes mes



51

commodités et quand je ne fais que
ce qui me plait.

Je me trompe, je ne suis jamais plus
esclave, mais je ne sens pas mon
esclavage, car si au milieu de cette
licence ou sur la fin des plaisirs
auxquels je me suis laissé¢ aller, vous
venez a me toucher le coeur par
quelques inspirations secretes ; si je
Veux converser avec vous, 0 mon
Dieu, c'est alors que je sens le poids
de mes chaines, que je me trouve
embarrass¢ d'une infinit¢ de liens
charnels qui  m'empéchent de
m'élever a vous ; que je commence a
connaitre combien j'étais aveuglé
par mes passions et que ce qui me
paraissait liberté ¢était une vraie
servitude.



52

A

O saintes chaines, 6 divines mains,
délivrez-moi de cette fausse liberté,
ou plutot de ce véritable esclavage
qui ne me permet pas de vous suivre
et de vous aimer. Est-il possible que
j'ai regardé comme un bien ce qui
me faisait perdre le souverain bien ?

A

O si je n'avais jamais donné mon
ceeur qu'a vous seul, mais hélas, non
content de m'¢loigner de vous et de
me lier moi-méme aux créatures par
mes affections deéréglées, j'ai 1i€ vos
saintes mains avec des chaines.

Que vous rendrais-je, Seigneur, pour
tous les biens que vous m'avez faits
? (Psaume 115, 20). Il me semble
que je n'ai rien a vous donner, et je
sais pourtant bien que ce que vous
me demandez, c'est moi-méme que



53

vous voulez, Seigneur. Que ne
prenez-vous donc, dés ce moment,
possession de mon ame ? Mais vous
ne me prenez peut-étre pas, 0 mon
Dieu, parce que vous m'avez cree
libre et que vous ne voulez point me
faire de violence, 6 malheureuse
liberté dont je ne me sers que pour
me perdre.



54

DES BIENFAITS DE
[ AUSTERITE

Voila ce qui a produit ces grandes
austérités  pratiquées par les
chrétiens depuis l'avénement de
Jeésus-Christ et inconnues aux siecles
précédents. Les silices, les chaines
de fer, l'application continuelle a
mortifier les sens, de peur de voir,
d'entendre, de dire ou de golter
quelque chose qui plt souiller la
pureté¢ de leur cceur. Et afin que la
chair, étant soumise a l'esprit, ne fiit
plus un obstacle aux
communications divines.



55

PRIERE

Je connais mon iniquité, Seigneur, et
je consens que vous me traitiez en
cette vie comme un

criminel. Je consens que mes
ennemis triomphent de moi pourvu
que je fasse ce que je dois, que je ne
m'estime pas meilleur que les autres,
que je ne me flatte pas, que je souffre
persécution pour la justice, mais que
je me persuade plutdt que je souffre
beaucoup moins que je n'ai mérité.

Je vous demande encore la grace
d'aimer mes ennemis comme s'ils



56

¢taient mes véritables amis et de les
regarder avec un respect sincere
comme les ministres de votre
providence et de votre volonté.

Je ne sais pas demander ce que je
désire, et je ne sais pas méme ce que
je dois désirer. Si j'étais éclair¢ de
votre lumiere, 6 mon Dieu ! Quelque
longue que fiit ma vie, je la passerais
tout enticre a pleurer, quand je
n'aurais jamais commis qu'un seul
péché ; et je suis tranquille apres en
avoir commis un grand nombre.
Mais puisque je ne sais ni désirer, ni
vous demander ce qui me convient,
0 Dieu de miséricorde, demandez
vous-méme a l'esprit qui vous
conduisait pendant votre vie
mortelle, pourquoi il vous a tant fait
jetner, veiller, souffrir pour mes



57

péchés ? Et selon la réponse qu'il
vous fera, donnez-moi ce que je ne
sais pas vous demander. Jetez les
yeux sur vos souffrances, Seigneur,
et accordez-mot par elles ce qu'elles
ont merité pour moi.

Je vous rends grace, 6 mon divin
Seigneur, de toutes celles que vous
m'avez faites, non pas autant que
vous le méritez, mais autant que ma
tiedeur en est capable. Vous étes ma
force et mon espérance ; suppléez
par votre bonté a ce qui manque a ma
faiblesse. Vous €tes ma béatitude, la
fin de tous mes desseins et de tous
mes désirs. Si je ne puis vous aimer
autant que vous €tes aimable, que je
vous aime au moins autant que je
puis vous aimer. Vous voyez le fond
de mon cceur et tous les sentiments



58

que vous y formez ; mais puisque
vous m'inspirez le désir de vous
aimer, et que rien ne m'est si
avantageux, faites que je vous aime
comme vous le voulez.

J'¢leverai mes espérances et mes
désirs jusqu'a vous, 6 mon Seigneur
et mon Dieu, le remeéde de mes
plaies et la lumiere de mes ténebres
; parce que je trouve en vous tout ce
que je puis désirer. Mon ame ne peut
concevoir les biens 1mmenses
qu'elle peut espérer de vous. Elle
espere beaucoup, mais elle ne
comprend pas ce beaucoup qu'elle
espere. Elle espere tout, mais ce tout
est au-dessus de ses pensées. Elle
espere des biens infinis, mais elle
n'en connait pas I'¢tendue. Vous étes
encore plus grand que ce beaucoup,



59

0 le Dieu de mon ame, plus riche que
ce tout et plus incompréhensible que
cet infini.



60

TOUT CE QUI N’EST
PAS FAIT POUR DIEU
EST PERDU

Que je reconnaisse enfin, 6 I'amour
de mon ame, que tout ce qui n'est pas
fait pour vous est

perdu.



61

LA CHARITE PURE

Jésus-Christ nous enseigne combien
notre foi doit étre parfaite et notre
charité¢ pure, c'est-a-dire €levée au-
dessus de I'estime et de I'affection du
monde.

Quoique Dieu prévienne
ordinairement les ames  des
bénédictions de sa douceur, afin de
les attirer a lui, 1l veut néanmoins
¢tre aimeé pour lui-méme et non pas
pour ses dons. De 1a vient qu'il les
cache si souvent et qu'il nous ote le
sentiment de sa présence pour
¢prouver si nous l'aimons purement



62

et sans intérét. Car si I'ame ne court
apres le céleste €époux que lorsqu'elle
sent I'odeur de ses parfums, si elle se
croit abandonnée des qu'elle ne le
trouve plus, si elle va chercher alors
du soulagement parmi les creatures,
il est manifeste qu'elle aime plus le
don que celui qui donne, et la
consolation de Dieu que le Dieu de
la consolation.



63

LA FIN POUR
LAQUELLE NOUS
AVONS ETE CREES

Connaitre et aimer Jésus-Christ

La véritable sagesse est I’amour de
I’humilité



64

LE VERITABLE REPOS

Qu'on compare ensemble deux
hommes dont I'un vit dans 'oubli de
Dieu et n'est occupé que de soi-
méme, 'autre, s'oubliant soi-méme,
passe sa vie dans un abandon
amoureux entre les mains de Dieu ;
et qu'on juge ensuite lequel des deux
est le plus égal, le plus tranquille, le
plus content parmi les vicissitudes
de ce monde. On ne pourra douter
que ce ne soit celui-ci, puisqu'il a
trouvé le chemin du véritable repos.



65

LA JOIE SUR LA
TERRE

Car les remedes auxquels ils ont
recours sont presque toujours
¢galement inutiles pour le temps et
pour I'éternité¢, parce qu'on les
cherche dans les fausses douceurs du
siecle, ou il n'y a rien de solide et qui
ne peuvent servir qu'a nous rendre la
mort plus amere et plus dangereuse.

Au lieu que ceux qui traitent
intérieurement avec Dieu, qui
puisent des eaux pures dans les
sources du Sauveur, et qui tirent de
la méditation de sa vie les régles de



66

leur conduite, sont établis sur la
pierre ferme. Ils croient d'une foi
certaine que les maux qui leur
arrivent sur la terre sont des présents
de la main de Dieu avec lesquels ils
peuvent mériter le ciel.

Ainsi, dans toutes leurs afflictions,
de quelque cotée qu'elles viennent,
malgré les répugnances de la nature,
1ls reconnaissent, ils adorent, 1ils
baisent avec amour et avec respect la
main paternelle qui les frappe, et ils
portent toujours leurs pensées au-
dela des instruments dont Dieu se
sert pour chatier ses enfants, parce
qu'ils savent que nul homme ne leur
peut nuire qu'autant que Dieu le lui
permet ; que cette permission ne
s'étend point au-dela du corps, et que
Dieu s'est réservé le pouvoir de



67

rendre I'ame heureuse ou
malheureuse.

Dans cette vue de foi, I'homme
intérieur s'offre a Dieu. Il s'attache a
lui avec un amour pur et une humble
soumission. Il s'abandonne sans
réserve a sa providence. Il recoit de
sa main tout ce qui lui arrive de
facheux. Il regarde la croix comme
le chemin qui conduit a la vie et
retranche séverement tout ce qui le
retarde ou le détourne. Il ne pense
qu'a se rendre semblable a Jésus
souffrant, en qui seul il trouve sa
véritable consolation. Car il n'y a
proprement que ceux qui, dégolites
de cette vie, soupirent apres l'autre,
et qui sont uniquement occupés du
désir de plaire a Dieu, qui puissent
goliter sur la terre cette joie solide



68

qu'on peut appeler le
commencement de la bienheureuse
éternité.



69

LE REPOS N’EST PAS
ICI

Presque toute notre vie se passe a
fuir le travail et a chercher le repos,
mais comme nous sommes sur la
terre dans un lieu d'exil, nous y
avons tant d'ennemis au-dehors de
nous et tant de faiblesses au-dedans
que nous ne pouvons ni €viter les
maux qui nous suivent ni trouver le
repos que nous cherchons.

Les hommes qui pour la plupart
vivent dans l'oubli de Dieu et qui
n'ont point de communication
intérieure avec Lui ne leévent point



70

les yeux au ciel dans la tribulation.
Ils cherchent autour d'eux la cause
des peines qu'ils endurent ; ils les
attribuent tantot a la fortune et a leur
propre malheur, tantot a la malice
des hommes, ou bien ils y apportent
des remedes qui sont pires que le
mal méme.



71

LE SILENCE DE JESUS

Durant sa passion, le Sauveur ne se
lassait point de souffrir pour ceux
qui le maltraitaient parce qu'il
connaissait le besoin qu'ils avaient
de ses souffrances. Ainsi, 1l ne
détournait pas méme le visage pour
¢viter leurs coups.



72

OPPROBRE ET
ABJECTION

L'opprobre et l'abjection sont des
termes qui marquent le dernier degré
de I'humiliation, car I'opprobre est ce
qui fait, avec raison, rougir I'homme
le moins sensible a la honte. Et
'abjection est ce qui mérite d'tre
mépris€, oubli¢, jet¢ et foulé aux
pieds de la plus vile populace.

Voila I’état ou le fils de Dieu s’est
réduit.



73

LA GRANDEUR DE
NOTRE MAL

Vous voyez, 0 sagesse ¢ternelle, la
grandeur de mon mal. C'est pour
cela que vous m'offrez des remedes
violents et que vous voulez que
j'emploie la douceur, I'numiliation et
le mépris de moi-méme pour
arracher de mon cceur ['amour
propre qui y est enracing€ et l'estime
des choses qui me séparent de vous.
Mais parce que vous vous é&tes
chargé de 'expiation de mes péchés,
vous avez souffert qu'il fisse en vous
ce qu'il devait faire en moi.



74

LA NOURRITURE DE
MON AME

Je vous demande, 6 mon Sauveur,
votre croix pour me consoler dans
votre absence, votre amour pour
soupirer sans cesse apres vous et une
fontaine de larmes pour pleurer nuit
et jour le malheur de vous avoir
offensé. Oui, mon Dieu, il faut que
votre croix, votre amour et mes
larmes soient dans le peu de temps
qui me reste a vivre la nourriture
ordinaire de mon ame.



75

MOURIR
CHRETIENNEMENT

Ceux qui, par devoir ou par charité,
assistent le prochain a la mort ne
peuvent rien faire de mieux que de
I'exhorter, aprés une exacte
confession de ses péchés, a s'oublier
soi-méme et a ne s'occuper ni des
peines qu'il a méritées, ni de 1'état ou
il se trouvera apres la mort, et a
s'abandonner a Dieu de tout son
coeur, pour la santé et pour la
maladie, pour la vie et pour la mort,
pour le temps et pour 1'éternité, sans
demander autre chose sinon que la



76

majeste¢ divine se glorifie de la
manicre qu'il lui plaira dans sa
créature. Il n'y a point de meilleur
moyen de mourir chrétiennement et
d'assurer son salut éternel.

Ainsi, un abandon amoureux de soi-
méme entre les mains de Dieu, joint
a une foi vive et a une humble
confiance aux mérites du Sauveur,
contient ce qui est nécessaire pour
mourir  saintement, et  cette
disposition est toute renfermée dans
les paroles de Jésus-Christ mourant,
« Mon Pere, je remets mon esprit
entre vos mains », car cette parole «
Mon Pere » est une parole d'amour
et de tendresse. « Je remets » en est
une de confiance et de résignation.



77

LE PUR AMOUR

La marque la plus assurée du pur
amour est de conserver dans la
souffrance le désir de souffrir et de
demander, comme le sauveur au
milieu de la désolation, du fiel et du
vinaigre.



78

JESUS NOUS A
RACHETE

Jésus-Christ nous a rachetés en
rapportant a notre salut toutes les
actions de sa vie et toutes les
souffrances de sa mort.



79

LA SATISFACTION DE
DIEU

Je vous offre a vous-mémes, pour
moi, parce que je ne vois que vous
seuls qui puissiez pleinement vous
satisfaire. Je mets au pied de votre
croix mes péchés et mes miseres, qui
sont ma  seule  possession.
J’abandonne entre vos mains le
corps et 1I’ame que vous m’avez
donnés, et je les jette dans ce feu
dont vous brilez pour moi.



80

L’EXIGENCE DE DIEU

Souvenez-vous que la seule chose
que vous exigez de I'homme, c'est
qu'il vous donne son cceur, parce que
ce cceur n'est en streté qu'entre vos
mains.



81

LA VERITABLE
SAGESSE

O Sauveur de mon ame, c'est dans la
croix que consiste la véritable
sagesse.



82

L’EXEMPLE DE
NOTRE-SEIGNEUR EN
CROIX

Ce serait ici le lieu de parler de la
croix et du bonheur de ceux qui la
portent. Mais l'exemple du Sauveur
nous en instruit beaucoup mieux que
ne peuvent faire toutes les paroles.

Je dirais donc seulement que la plus
grande grace que Dieu fasse a un
chrétien en cette vie est de lui donner
le gotit et la sagesse de la croix, et de
le faire vivre et mourir sur la croix.



83

Je sais que cette vérité est sublime et
qu'elle ne peut €tre comprise dans
toute son étendue sans un secours
particulier de la lumiere divine. Mais
le moyen d'attirer sur nous cette
lumicre est de considérer avec une
foi vive que Jésus-Christ a choisi ce
genre de mort, qu'il a porté lui-méme
sa croix sur ses €paules, ce qui était
inoui jusqu'alors, qu'il I'a embrassée
avec amour, que, succombant sous
sa pesanteur, il a ramasse ce qui lui
restait de force pour la soutenir
jusqu'a l'extrémité ; que s'll a
consenti qu'un autre le soulageat,
c'était afin de respirer un moment et
de ne pas mourir avant que d'y étre
attaché ; qu'étant sollicité d'en
descendre, il a voulu y expirer, et



84

qu'il l'a enfin laissée a ses ¢lus
comme un précieux héritage.

De la vient que les hommes
crucifiés, qui sont les plus vives
images de Jésus mourant sur la
croix, sont aussi les plus agréables a
Dieu.

Arrétez-vous ici, 0 mon ame, et
considérez que Pilate ne comprend
pas le sens des paroles qu'il
prononce. Il n'en est que 'organe. Le
Pere éternel parle par sa bouche et
vous dit, Voila I'homme qui n'est pas
moins votre ami que mon fils.
Comme votre ami, 1l est semblable a
vous, et comme mon fils, il a recu de
moil une substance infinie, et c'est
pour cela qu'il vous aime d'un amour
infini. Il est mon fils bien-aimé¢, je



85

vous le donne, et je vous le donne en
I'¢tat ou wvous le voyez. Que
demandez-vous davantage ? Que
puis-je faire de plus pour vous ?
Recevez-le, écoutez-le, aimez-le, et
tachez de l'imiter.

Je vous donne en lui tous les biens
que je possede. Je vous donne un
remede a tous vos maux, un Secours
dans toutes vos nécessités, un
soulagement dans toutes vos peines,
une consolation dans toutes vos
tristesses, le paiement de toutes vos
dettes, un médiateur pour toutes vos
demandes, et parce que vous pouvez
trouver en lui tout ce que j'ai et tout
ce qui vous est nécessaire, je vous
I'abandonne enti¢rement, et je veux
qu'il soit tout a vous. Voyez, 6
homme misérable, combien je vous



86

aime, puisque, pour votre salut, je ne
ménage pas méme mon propre fils.
Mais voyez aussi ce que vous me
devez, la seule chose que je vous
demande est que vous le serviez, que
vous l'aimiez, et que vous l'imitiez.
Que vous rendrais-je, 6 Pere éternel,
pour cette charité infinie ? Je sais
que pour tous ces biens, vous ne
demandez que moi.



87

DEMANDEZ LA
GRACE

Donnez-moi votre loi, Seigneur, et la
grace de l'observer.

La seule grace que je vous demande
est que je ne me retire jamais de
votre conduite.

Confirmez en moi ce que vous y
opérez (Psaume 67, 26). O mon
sauveur, perfectionnez par votre
miséricorde, la volonté que vous
m'inspirez, afin que, persuadé qu'il
ne m'arrive rien que par la douce
disposition de votre providence et



88

que mon bonheur en cette vie
consiste a n'avoir point d'autre
volonté¢ que la votre, je ne veuille
jamais rien que ce que vous voulez.

Le secours divin ne consiste pas a
nous délivrer des peines que Dieu
nous envoie, mais a nous les faire
supporter avec une  humble
soumission et une entiere conformité

a ses desseins, en demeurant
toujours unis a lui par amour.

Car que sera mon ame si pauvre de
sa nature, et encore plus pauvre par
sa faute ? A qui aura-t-elle recours
sinon & vous ? O mon Dieu ! Vous la
supportez quand elle péche, vous
I'amendez quand elle s'égare, vous
lui inspirez la vertu, vous lui



89

enseignez la veérité, vous lui donnez
la volonté pour désirer, la force pour
accomplir, la constance pour
perseverer. Vous lui donnez la foi
pour vous connaitre, l'espérance
pour vous invoquer, la charité pour
vous aimer. Sans vous toutes ses
facultés souffrent une fin insatiable,
parce que vous pouvez seules les
rassasier.

Notre Seigneur me donna encore des
vues de la nécessit¢ de porter sa
croix, car depuis l'incarnation et la
mort de Jésus-Christ, la grace ne se
trouve qu'en la croix.



90

[ UNION A JESUS

Je ne puis €tre uni a vous si je ne
vous suis semblable.



91

L’ENNEMI DE
L’HOMME

L'homme n'a point de plus
redoutable ennemi de son salut que
sa propre libert¢.



92

LE SEUL DESIR DE
DIEU

Aujourdhui  que  par  votre
mis€ricorde je vous reconnais pour
mon souverain bien, que je vous
désire et que je vous invoque de tout
mon cceur, comment pourrez-vous
me refuser ce que je vous demande ?
Je ne vous demande rien de ce qui
regarde le corps ou la vie humaine.
Je vous demande, 6 mon Jésus,
vous-méme, a vous-méme, donnez-
VOUS sans réserve a mon ame.

Cette demande ne peut vous
déplaire, car quelque désir que j'ai de



93

vous posséder, vous en avez encore
plus de vous donner a moi.



94

JESUS, ROI ?

Le Sauveur ne nia pas qu'il fut roi. Il
assura seulement que son royaume
n'était pas de ce monde, et que s'il en
elit éte, ses sujets auraient combattu
pour empécher que le roi ne tombat
entre les mains des Juifs.

Cette  réponse mérite  d'étre
considérée avec attention, parce que
le sens en est caché. Quoi ? Si notre
Seigneur elt éte roi de la terre, ses
sujets de la terre l'auraient défendu
contre ses ennemis, et parce qu'il est
le ro1 du ciel, ses sujets du ciel ne le
défendent pas. Sont-ils donc moins



95

fideles ou moins affectionnés que
seraient ceux de la terre ?

Mais il faut savoir que ces deux
sortes de sujets ont des vues bien
différentes. Ceux de la terre
soutiennent la cause de leur roi, sans
connaitre si elle est juste ou injuste,
utile ou nuisible, si le succes en doit
étre heureux ou malheureux.

Mais ceux du ciel, toujours éclairés
de la lumiére divine, découvrent le
néant des biens terrestres, savent
qu'on gagne plus a les perdre qu'a les
posséder.

Ainsi, ils ne défendent pas I'honneur
et la vie de leur roi, car outre que leur
roi ne le veut pas, ils voient que sa
mort et ses ignominies doivent
remplir le ciel de saints.



96

C'est pour cela encore qu'ils ne
delivrent pas leurs amis qui vivent
sur la terre des maux de cette vie, de
peur de les retirer de la voie du ciel,
en les retirant de la croix. Et comme
les choses sont vues dans le ciel avec
une lumiere beaucoup plus pure que
sur la terre, elles y sont gouvernées
aussi par des regles infiniment plus
justes et plus certaines.



97

JESUS AIME LES BONS
COMME LES
MECHANTS

Jeésus-Christ n'aime les bons que
pour les couronner de gloire, et les
méchants que pour les justifier et
pour les sauver.



98

JE SUIS UN CRIMINEL

Je connais mon iniquité, Seigneur, et
je consens que vous me traitiez en
cette vie comme un criminel.



99

LA PREUVE DU PUR
AMOUR

Plusieurs aiment Jésus-Christ, tandis
qu'il ne leur arrive rien de contraire
a leur désir. Mais 1l y en a bien peu,
qui se voyant en méme temps prives
des graces sensibles, et persécutés
par le monde, perséverent dans la
puret¢ de l'amour. Quoique Dieu
prévienne ordinairement les ames
des bénédictions de sa douceur, afin
de les attirer a lui, 1l veut néanmoins
étre aimeé pour lui-méme et non pas
pour ses dons. De 1a vient qu'il les
cache si souvent, et qu'il nous 6te le



100

sentiment de sa présence, pour nous
eprouver si nous l'aimons purement
et sans intérét. Car si 1'ame ne court
apres le céleste €époux que lorsqu'elle
sent I'odeur de ses parfums, si elle se
croit abandonnée des qu'elle ne les
trouve plus, si elle va chercher alors
du soulagement parmi les creatures,
il est manifeste qu'elle aime plus le
don que celui qui donne, et la
consolation de Dieu que le Dieu de
la consolation.

Aimer Jésus crucifié, méprise,
désolé, et ne le trouver pas moins
beau dans ses opprobres que dans
ses douces communications, est la
preuve du pur amour.



101

NOS DESIRS
CONTRAIRES

O secret de la conduite de Dieu, que
vous €tes peu connu des hommes. Le
monde craint une doctrine si pure et
si contraire a ses désirs.



102

LES PARFAITS
IMITATEURS

Quand vos parfaits imitateurs
s'oublient eux-mémes pour ne se
plus souvenir que de vous, vous €tes
venus a moi parce que je ne pouvais
aller a vous. Vous avez pris sur vous
toutes mes dettes parce que je n'étais
pas capable d'y satisfaire par moi-
méme.



103

L’HOMME INTERIEUR

Ainsi, dans toutes leurs afflictions,
de quelques cotés qu'elles viennent,
malgre les répugnances de la nature,
1ls reconnaissent, ils adorent, 1ils
baisent avec amour et avec respect la
main paternelle qui les frappe, et ils
portent toujours leur pensée au-dela
des instruments dont Dieu se sert
pour chatier ses enfants, parce qu'ils
savent que nul homme ne leur peut
nuire qu'autant que Dieu le lui
permet, que cette permission ne
s'étend point au-dela du corps, et que
Dieu s'est réservé le pouvoir de



104

rendre I'ame heureuse ou
malheureuse.

Dans cette vue de foi, I'homme
intérieur s'offre a Dieu, 1l s'attache a
lui avec un amour pur et une humble
soumission, 1l s'abandonne sans
réserve a sa providence, il recoit de
sa main tout ce qui lui arrive de
facheux. Il regarde la croix comme
le chemin qui conduit a la vie, et,
retranchant séveérement tout ce qui le
retarde ou le détourne, il ne pense
qu'a se rendre semblable a Jésus
souffrant, en qui seul il trouve sa
véritable consolation, car il n'y a
proprement que ceux qui, dégolites
de cette vie, soupirent apres l'autre.



105

Mais l'on n'aime pas tant la vie
intérieure, parce qu'elle est toute
cachée, et on veut paraitre.



106

JUDAS, L’AVARE

Quelques jours avant, Judas, voyant
Madeleine répandre sur la téte du
Sauveur un parfum précieux, avait
murmuré tout haut de ce qu'on ne
vendait pas plutot, ce parfum trente
deniers pour les donner aux pauvres.

Non, qu'il se mit en peine des
pauvres, ajoute l'évangeliste, mais
parce qu'il €tait larron et qu'il gardait
la bourse (Jean 12). Ainsi, pour se
dédommager de la perte qu'il venait
de faire, 1l résolut de vendre Jésus-
Christ aux Juifs, qui le cherchaient
pour le prendre, et sans se soucier si



107

le Sauveur périrait entre leurs mains
ou s'll en sortirait par un miracle, ce
malheureux ne pensa qu'a contenter
son avarice.



108

L’AIGUILLON DE
SAINT PAUL

La parole de Dieu regarde aussi
I'amitié trahie comme une grande
calamité, surtout lorsqu'elle cause a
un ami ce qui n'est que trop
ordinaire, une ignominie publique et
un préjudice considérable en violant
son secret. Parce que mon ami étant
un autre moi-méme pour qui je n'ai
rien de caché et a qui je communique
sans réserve tout ce qui m'arrive de
facheux ou d'agréable ; s'il vient a se
joindre a mes ennemis, s'il leur
découvre ce qu'il connait de moi et



109

s'll se sert de ma propre confiance
pour me perdre, pourrais-je, sans un
secours extraordinaire de la grace
divine, dissimuler une si noire
perfidie ?

Elle est si sensible a la nature que
celui qui la souffre sans se plaindre
et qui la pardonne de bon cceur doit
passer pour un miracle de patience.

Il y a de grands docteurs qui croient
que cette peine est l'ange de Satan,
dont parle saint Paul lorsqu'il dit « Il
m'a ¢t¢ donné un aiguillon de ma
chair, un ange de Satan qui me
tourmente » (2 Corinthiens 12), et
qu'il entend, par-1a, ses faux freres
que le démon suscitait pour le
tourmenter, pour combattre sa
doctrine et pour affaiblir son



110

autorité.  Cette persécution le
touchait si vivement qu'il demanda
plusieurs fois a Dieu d'en étre
delivré. Il ne put obtenir la fin de sa
peine.



111

SUR LA PAROLE DE
JESUS EN CROIX : «
MON PERE, QUE
VOTRE VOLONTE SE
FASSE ET NON LA
MIENNE ».

Vous qui ne pouvez pécher, qui €tes
saint par nature, plein de grace et de
vérité, etes-vous capable de vouloir
ce que votre Pere ne veut pas, ou de
ne pas vouloir ce qu'il veut ? Non,
Seigneur, mais vous ¢étiez alors
occupé¢ de mes besoins, et vous



112

pensiez a y remédier. Vous avez
voulu sentir en vous-méme cette
opposition a la volonté divine, afin
que je ne perde pas courage dans les
répugnances de la nature lorsque ma
raison n'y consent pas, et que je
comprenne que je ne serai juge que
sur une volonté déterminée de vous
chercher ou de vous fuir, de vous
servir ou de vous résister.

Le Sauveur voulut sentir cette peine
extréme afin que nous ne croyions
pas tout perdu lorsque la partie
inférieure fuit ce qui lui est
contraire, et pour nous apprendre
que nous ne Sserons pas juges sur
'infirmité de notre chair, mais sur la
disposition de notre volonté. Il
souffrit a la vérité une tristesse
mortelle ; mais elle était



113

proportionnée a sa vertu, afin de
nous persuader que Dieu, qui
dispense, comme 1l lui plait, les
miseres de cette vie, ne permettra
jamais qu'elles soient au-dessus de
nos forces, et nous laissera toujours
le pouvoir d'en profiter (1 Corinthien

10).

Il nous fit voir clairement en lui-
méme deux volontés opposées ;
I'une corporelle, qui se révoltait
contre la  souffrance, I'autre
raisonnable, qui demeurait soumise
a Dieu ; afin que le chrétien ne se
croit pas ennemi de Dieu parce que
la chair s'¢leéve contre 1'esprit, mais
qu'il tache de la soumettre, et qu'il
comprenne que I'homme animal ne
nuit point a 'homme intérieur, tandis



114

que l'homme intérieur demeure
attaché a la loi de Dieu.

Il descendit un ange du ciel pour
consoler Jésus-Christ, afin de
montrer a tous ceux qui souffrent
que Dieu ne les oublie pas dans la
tribulation, que leurs travaux sont
connus dans le ciel, et que c'est de 1a
qu'ils  doivent  attendre leur
consolation.



115

NOTRE INGRATITUDE

Que je suis ingrat quand j'oublie
I'amour que je vous dois.



116

VEILLEZ ET PRIEZ

Le combat de Jésus au jardin des
olives et sa pricre duraient environ
trois heures, pendant lesquelles ce
bon pasteur, qui, dans ses plus
grandes douleurs, n'oubliait pas son
troupeau, visita trois fois ses
disciples. Les ayant trouvés
endormis la premiere et la seconde
fois, 1l les exhorta a veiller et a prier.
Et la troisiéme, sentant que celui qui
devait le trahir n'était pas loin, il leur
dit, Dormez maintenant, et vous
reposez, et peu apres, levez-vous,
allons, celui qui doit me trahir



117

approche (Matthieu, 26). Il nous
enseignait par ces paroles, selon
l'interprétation de saint Hilaire, que
nous ne devons pas attendre a veiller
et a prier, que l'ennemi soit proche,
qu'il faut €tre sur ses gardes lorsqu'il
est ¢loigné, de peur d'en €tre surpris.
Que la crainte du péril ne permet pas
de gotter le repos, mais que l'heure
¢tant venue ou l'ennemi nous
attaque, nous devons é&tre sans
crainte, et nous reposer sur la valeur
et l'expérience de notre chef, qui
s'est chargé de nos périls et qui
combat pour nous.



118

L’ INFIRMITE N’EST
PAS UN OBSTACLE A
L’AMOUR

Voila une belle instruction pour les
serviteurs de Dieu qui, presseés
intérieurement par son amour
d'entreprendre de grandes choses,
gémissent de se voir arrétés par
lI'infirmité de la nature. Le Seigneur,
qui veut ¢lever un grand édifice sur
un fondement si faible, a ordonné
que l'infirmité naturelle, a laquelle la
volonté ne consent point, ne pit
nuire a la perfection de I'amour, et
qu'elle servit méme quelquefois a



119

I'augmenter, parce que le sentiment
de la misere humaine, les douleurs et
les afflictions, lorsque I'esprit
conserve sa vigueur, nous font
soupirer plus ardemment apres la
liberté des enfants de Dieu, et désirer
a toute heure de pouvoir sans
empéchement, nous donner a lui
comme il s'est donné a nous.

Quand une ame, malgré les craintes
de la chair, a pris la résolution
d'accomplir les desseins de Dieu, et
qu'elle y persévere constamment,
autant que la faiblesse humaine le
peut permettre, les efforts de son
amour en sont plus agréables a
Jésus-Christ, ses combats plus
glorieux, sa fidelité plus méritoire ;
et ’esprit ne remporte jamais de plus



120

grande victoire sous ce divin Chef,
que lorsque la nature est accablée.

Il m'importe peu ce que je souffre,
ou ce que je fasse, pourvu que je
fasse sa volonté.



121

RECONCILIER LES
MECHANTS AVEC
DIEU

C'est ainsi que les serviteurs de
Dieu, lorsqu'ils sont persécutés,
contents du témoignage de leur
conscience, doivent travailler avec
crainte et amour, non a chercher les
moyens de résister aux méchants,
mais a les réconcilier avec Dieu,
persévérant dans la pratique de la
vertu, profitant des occasions de
témoigner a Dieu leur fidélité,
demeurant toujours imitateur de
Jésus-Christ, ennemi de ses



122

ennemis, dépositaire de sa veérite,
défenseur de sa croix, et victorieux
de la malice du monde.



123

TOUT FAIRE EN
JESUS-CHRIST

Notre Seigneur nous a dit aussi que
si on ne demeurait en Lui, on ne
pouvait porter aucun fruit qui fut
agréable a son Pere (Jean 15,4).
Hélas ! qu’il y a d’ames qui ne
plaisent point a Dieu, parce qu’elles
ne sont pas en Jésus-Christ ! ce qui
n’est pas en lui, ne peut plaire au
Pere éternel, qui ne se plait qu’en
son Fils unique, qui n’approuve que
les pensées, les intentions et les
ceuvres qui sont conformes aux
pensées, aux intentions et aux



124

ccuvres de Jésus-Christ ; et qui
rebute toutes celles que Jésus-Christ
a jugees indignes de soi.



125

LA PASSION DE JESUS
DURA TOUTE SA VIE

Il ne faut pas juger de la longueur
des souffrances de Jésus-Christ par
le temps de sa passion, qui ne dura
qu’environ vingt heures. Il n’en
sentit pas seulement alors la douleur
et 1’ignominie ; elles furent
présentes a son esprit pendant tout le
cours de sa vie, et sa sainte humanité
en ¢tait continuellement occupée.



126

LA JUSTICE DE DIEU

Jesus-Christ a mis la faim et la soif
de la justice, dans laquelle vivent les
saints et tous ceux qui ont un
véritable désir de lui plaire, au
nombre de ces grandes vertus
angéliques qui nous conduisent
sirement a la béatitude. 11 faut
entendre, par le mot de justice, la
saintet¢é des vertus chrétienne,
I'observance de la loi divine qui nous
justifie, qui nous ¢€loigne du péche,
qui nous convertit a Dieu ; qui nous
¢claire, nous purifie, nous dispose a
la perfection de son amour, et a la



127

communication de ses dons. Cette
faim et cette soif de la justice, qui
n'est autre chose qu'un désir fervent
de la sainteté.



128

LE BIENFAIT DES
MISERES

O Source de tous les biens, je vous
rends mille actions de grace de
m'avoir fait si pauvre, puisque mes
miseres continuelles me pressent de
recourir a vous.



129

LE VERITABLE ZELE

La seule idée du z¢le, bien comprise,
marque la modération et les autres
qualités qu'il doit avoir. Car le z¢le,
en matiere d'amour, n’est autre
chose que le soin de conserver le
bien qu'on possede et d'¢loigner tout
ce qui peut le détruire ou l'altérer ; et
ce soin nait de l'amour et de 1'estime
qu'on a pour ce qu'on aime. Ainsi le
zele saint a sa source dans le
véritable amour de Dieu et dans
l'estime qu'on fait de sa gloire et de
l'utilité spirituelle du prochain. De la
vient qu'il a les mémes qualités que



130

saint Paul donne a la charité lorsqu'il
dit : « La charité est patiente, elle est
douce, elle n'est ni envieuse, ni mal
intentionnée, ni superbe ; elle n'est
point ambitieuse, elle ne cherche
point son inteérét, elle ne se met point
en colere, elle ne soupgonne point le
mal, elle ne se réouit point de
I'injustice ; mais elle se plait dans la
vérité, elle tolere tout, elle croit tout,
elle espere tout, elle supporte tout. »
(1 Corinthien 13). Voila la peinture
du véritable z¢cle.



131

DE LA REFORME DES
VICES

Attachez-vous surtout au genre
d'austerité qui sera le plus propre a
corriger le vice ou vous tombez le
plus souvent, et auquel vous étes le
plus enclin. Tous les remedes ne sont
pas ¢galement bons pour toutes
sortes de maux. La liberté de parler
se guérit mieux par le silence que par
le jetine ; et I'impureté par la garde
des sens et par l'occupation avec
Dieu, que par le silence. Ceux qui en
usent autrement, sont souvent fort
austeres sans en devenir meilleur.



132

LA DOULEUR DE LA
PENITENCE

La principale partie de la pénitence
est la douleur et la détestation
intérieure des péchés qu’on a
commis, en quoi on ne peut jamais
excéder ; parce qu’elle croit en I’ame
a proportion de la lumiere et de
I’amour que Dieu y répand.



133

UN JESUS PAUVRE

Vous avez voulu étre pauvre, afin de
m’apprendre que vous me suffisez,
et que je puis €tre riche avec vous
seul.

Vous le voyez, Seigneur ; ce que je
possede sur la terre avec affection,
ou que je souhaite avec
emprisonnement, occupe tout mon
esprit, emporte toutes mes pensées et
me fait perdre la paix. Tandis que
j'en suis entéte, je vous oublie ; je ne
puis plus prier, ni vous adorer en
esprit et en verité ; je ne pense plus a
l'obligation que j'ai de vous aimer.



134

Car, a proprement parler, la pauvrete
d'esprit est un détachement intérieur
des choses basses et méprisables.



135

L’OBEISSANCE

Si vous me donniez un supérieur qui
fit injuste, méchant, mon ennemi,
vous tourneriez toute sa malice a
mon avantage ; et tandis qu’il se
perdrait par ses  mauvaises
intentions, je me sauverais par la
simplicit¢ de mon obéissance.

Vous haissez le pécheur parce qu'il
est injuste, et vous voulez que je lui
obéisse ; vous condamnez l'injustice,
et vous voulez que je m'y soumette.
Pourquoi cela, mon Dieu ? si ce n'est
pour me faire comprendre que je ne
dois point regarder en celui qui me



136

commande, d'autres supérieurs que
vous, ni d'autre volonté que la vétre.



137

LA PAUVRETE

De la vient que les saints qui étaient
¢clairés de Dieu, se jugeaient
pauvres au milieu des richesses de ce
monde, et riches dans la plus grande
pauvreté ; parce qu'ils sentaient en
eux-mémes que les biens terrestres,
quand ils seraient tous joints
ensemble, ne sont pas capables de
remplir le cceur de I'homme ; et que
les biens spirituels qu'ils posseédent
en Dieu sont les seuls dont le coeur
humain puisse étre rassasié. Ainsi la
pauvreté évangélique devrait plutot
¢tre appelée abondance, que



138

pauvrete, si le Sauveur, pour se faire
entendre, n'elit parl¢ le langage des
hommes.



139

NOUS SOMMES LA
MAISON DE DIEU

Vous voulez vivre dans mon ame
que vous avez enfermée dans ce
corps terrestre. Vous voulez €tre ma
sagesse et ma lumicre, me découvrir
vos miséricordes, et me faire
connaitre votre volonté ; afin qu'en
tachant d'imiter ce que je vois en
vous, je m'éleve au-dessus de moi-
méme ; et que je ne demeure pas
toujours plongé dans la boue de mon
origine. Vous voulez demeurer en
moi comme dans votre maison, et
n'y rien trouver qui ne soit soumis et



140

qui ne vous plaise. Je vous adore, 6
Maitre divin ; apprenez-moi ce que
vous voulez que je sache, et ne
souffrez pas que je sache autre chose
; conduisez mes pas, mes sens, mes
puissances, mes affections, mes
désirs, ma raison ; et que votre
volont¢ se fasse en moi comme elle
se fait dans le ciel.



141

SERVIR DIEU

Des que je veux vous servir selon
mon sens, je commence a Vvous
déplaire ; parce qu'en suivant mes
lumieres, je m'éloigne des votres ; et
cest ce qui rend mes fautes
inexcusables, mon aveuglement plus
dangereux, et mes plaies plus
incurables ; car plus je compte sur
moi, moins je me connais, et plus je
suis coupable.

Vous voyez, 6 mon Dieu, combien je
suis rempli de présomption et de
vaine estime de moi-méme. De la
vient cette confiance en mes propres



142

lumieres ; cet attachement a ma
volonté, qui m'empéche de me
soumettre a ceux a qui vous
m'ordonnez d'obéir, qui me fait
perdre la paix intérieure, et qui est en
moi la source d'une infinité¢ de
péchés. Car mon propre jugement
me séduit en mille maniéres, tantot
par les affections de mon cceur et par
les sentiments du plaisir, tant6t par le
mouvement de 1humeur, par
I'indignation et par la colere,
quelquefois par le faux éclat de la
vanité, souvent par l'envie et par
I'intérét, et toujours par ce penchant
déréglé qui vient de la corruption de
I'homme charnel.



143

LA DESOBEISSANCE
D’ADAM

Si 'arbre dont Dieu avait défendu le
fruit a Adam, ¢tait appelé I'arbre de
science, ce n'était pas parce
qu'Adam, en mangeant de ce fruit,
devait devenir plus éclaire, selon la
fausse promesse du serpent, mais
peut-étre parce qu'en s'abstenant du
fruit de cet arbre par esprit
d'obéissance, 1l aurait acquis un
nouveau degré de lumicre ; car ce
n'est pas une science que de savoir
pécher, mais une ignorance et un
aveuglement. Celui-la est le mieux



144

instruit, qui connait le bien sans
I'expérience du mal ; et qui ne
connaissant le mal que par
I'opposition qu'il a avec le bien, le
connait sans danger et autant qu'il est
nécessaire pour 'éviter.



145

L’HOMME, CET
IGNORANT

Je suis si aveugle que je crois
pouvoir vivre sans vous, et que je ne
comprends pas le besoin que j'ai de
votre assistance.



146

POURQUOI TANT DE
SOUFFRANCES DANS

LA PASSION DE JESUS
?

Saint Cyprien ajoute que Dieu n'a
pas voulu nous racheter a peu de
frais, de peur que la facilit¢ du
remede n'augmentat en nous la
liberté de pécher ; car nous sommes
si portés au mal que si Jésus-Christ
eut moins souffert pour nous en
délivrer, nous n'eussions pas assez
compris le danger ou le péché nous
engage. Et si apres tout ce que le



147

Sauveur a enduré, nous péchons
encore avec tant de facilité,
qu'eussions-nous fait, s'il ne nous eut
pas montré, par la grandeur de ses
travaux et de ses souffrances,
combien 1l haissait le péché ? Que
chacun examine donc quelle est la
disposition de son cceur a I'égard de
tant de désordres commis sans honte
et sans retenue.



148

LA VALEUR DES
SOUFFRANCES

Jésus-Christ a tellement relevé la
valeur des souffrances, qu'elles sont
devenues plus précieuses que tous
les biens de la terre.



149

EN L’HOMME, POINT
DE BIEN, S’IL NE
VIENT DE DIEU

Je suis faible contre la tentation ;
vaincu au moindre combat ; tiede,
sans ferveur ; lache pour le bien ;
hardi dans le mal ; sans lumiére, sans
charité, sans désir de vous plaire ;
sans application a vous servir ; sans
volonté de souffrir pour vous ; sans
paix intérieure, enfin sans aucun
bien s'il ne vient de vous.



150

LES LARMES

Il est vrai que les larmes sont
ordinairement 'effet ou la fin de la
tristesse ; parce que la tristesse
n'étant autre chose que la douleur
d'avoir perdu un bien qui nous était
cher, on ne pleure que pour la
privation de ce qu'on aime ; et
lorsque nous recouvrons ce bien, la
tristesse finit encore par des larmes.
C'est pour cela que vos serviteurs qui
vous cherchent avec ardeur pleurent
tantot de douleur pour les maux qui
les ¢€loignent de vous, et tantot de



151

joie pour les biens que vous leur
communiquez.



152

JESUS S’EST CHARGE
DE NOS PECHES

Vous haissez le péch¢, mais vous
aimez le pécheur ; et vous voulez
bien souffrir sa peine, quoique vous
n'ayez point de part a sa faute. Vous
vous €tes chargé de mes péchés, afin
d'attirer sur vous le chatiment que je
meritais.



153

[’ORIGINE DES
PECHES DES HOMMES

L'origine des péches des hommes et
de leur attachement a la terre est de
vouloir faire leur patrie de leur exil
et s'établir ici-bas comme s'ils n'en
devaient jamais sortir.



154

LES BIENS
PERISSABLES

les biens périssables, il nous est
permis d'en user, mais non pas d'en
jouir ; et tout occupé du terme de
notre pelerinage, nous ne devons les
prendre qu'en passant, et pour la
seule nécessit¢ ; au lieu que le
fondement de la vie mondaine est de
s'attacher a ce qui passe, comme s'il
devait durer toujours, dans un
profond oubli de Dieu et d'une
meilleure vie.

Que je me trouve ¢loigné de vous, 6
mon Dieu, et que ma conduite est



155

opposée a la votre ! Ce que votre
amour fait en vous pour vous
approcher de moi, I'amour terrestre
le fait en moi pour me séparer de
vous. Je cours avec une ardeur
insatiable apres les biens de ce
monde. Je suis affligé quand je ne les
ai point, ou quand ils ne sont pas tels
que je les souhaite. Je les attends
avec impatience, je les cherche avec
empressement. Je les possede avec
inquiétude, je les perds avec douleur,
et ils me causent justement toutes
ces peines, puisqu'ils me séparent de
vous, qui €tes seul mon repos et mon
souverain bien. Mis€rable que je suis
I quoique je connaisse la vanité de
ces amusements, je ne connais, 0
mon Dieu, ni qui je suis, ni qui vous
¢tes ; car je mourrais de regret de



156

vous avoir moins estim¢ que le
monde et de vous avoir quitté pour
un plaisir d'un moment.



157

A TRAVERS NOUS,
C’EST JESUS QUI
DEMANDE POUR

NOUS

Vous sentez mes maux, comme S'ils
¢taient les votres, et vous demandez
pour moi les biens du ciel, comme
s'ils étaient nécessaires pour vous.

O divin amour, le désir méme que je
sens est votre ouvrage.

C’est Dieu qui nous donne le vouloir
et le moyen de parfaire, qui opére en
nous toutes nos bonnes actions.



158

UN DIEU CACHE

Si je vous cherche quelquefois sans
vous trouver, et si vous différez de
venir a moi, c'est afin que je vous
désire avec plus d'ardeur.



159

LANOBLESSE ET LA
DIGNITE DE ’AME

La noblesse et la dignité de I'ame
consistent a porter 1'image de son
créateur.



160

LES PEINES DE CETTE
VIE

Les peines de cette vie ne viennent
d'ordinaire que des dispositions de
notre cceur qui désirent trop ce qu'il
ne peut posséder, ou qui ne trouve
point son repos en ce qu'il possede,
apres l'avoir tant désire.

Etant plus grand que les biens qu'il
aime, il ne peut jamais en €tre rempli
; ainsi agité sans cesse par ses
propres désirs, il souffre la juste
punition que Dieu a établie contre
ceux qui ne l'aiment pas. Car vous
I'avez ordonn€, Seigneur, dit Saint



161

Augustin ; et il arrive toujours que
tout esprit déréglé devient sa peine a
lui-méme.



162

NOUS TRANSFORMER
EN DIEU

C'est le propre de Dieu de souffrir et
de pardonner toujours. C'est le
propre de la créature de ne vouloir
rien souffrir ni rien pardonner. Pour
nous transformer en Dieu, 1l faut
changer ce procédé et toujours
souffrir et toujours pardonner. Il faut
méme compatir aux miseres des plus
grands pécheurs, prier pour eux, et
les rechercher pour les gagner a Dieu
par douceur, et nous souvenir de ce
que Jésus-Christ nous a dit. Je vous
recommande de vous aimer les uns



163

les autres, ainsi que je vous ai aimes.
Faisons donc avec nos freres
pécheurs, ainsi que nous voyons que
la divine charité fait avec nous, qui
sommes de tres grands peécheurs.



164

[ACTION DE GRACE

Apres la sainte communion, goltant
avec joie de me voir ainsi dépendant
du bon plaisir de Dieu, je 'adorais,
je l'aimais, je m'y abandonnais de
tout mon cceur, et cela m'a servi de
remerciement et d'action de grace.



165

LES FRUITS DE LA
COMMUNION

Un des principaux fruits de la
communion, ou Jésus-Christ se
donne a nous tout anéanti est de
sentir une soif d'étre anéanti aux
yeux de tout le monde, et de n'aimer
rien que l'abjection, les mépris, et
tout ce qui peut faire mourir en nous
la vie d'Adam. Car pourquoi se
donne-t-il a nous sous une forme de
nourriture, si ce n'est point nous faire
vivre de sa propre vie ? et comment
pouvons-nous vivre de sa vie sans
avoir ses meémes sentiments de



166

pauvrete, de  souffrance et
d'abjection, qui sont tous contraires
a ceux de la vie d'Adam, qui ne
respire que richesses, plaisirs et
honneurs ?

En cet état aussi, Jésus-Christ,
résident au Saint-Sacrement, opere
dans le cceur de celui qui le recoit,
les mémes sentiments qu'il a dans le
sien, qui sont tres pures inclinations
vers les croix et les mépris, €tant un
des principaux effets de la sainte
communion, d'anéantir en nous les
inclinations naturelles, pour faire
vivre celles de la grace. Et le fruit
que nous en recueillons se connait,
non par le golt des douceurs
sensibles, ou par la réception de
plusieurs lumiéres en l'entendement
; mais par une détermination forte et



167

vigoureuse de notre  volonté
supé€rieure, a mourir et a se mortifier.
Tant plus on avance en la
mortification, tant plus aussi la
puret¢ de notre amour croit et se
perfectionne. Et plus on communie
souvent, plus il se faut porter a de
grandes et continuelles
mortifications, afin de faire croitre
par-la la pureté de notre amour, pour
réciproquer tant que nous pourrons
le parfait amour que Jésus-Christ
nous fait paraitre dedans ce mystere.



168

LA PHILOSOPHIE
CHRETIENNE

La wvraie philosophie chrétienne
consiste a renoncer a soil-méme, a se
crucifier, a se perdre, a s'ancantir.
Jésus-Christ nous a appris cette
divine philosophie, quand il a dit : «
Si vous aimez votre ame, vous la
perdrez, et si vous la perdez, vous la
sauverez. » Comme s'il disait, si
vous mourrez a vous-méme, vous
vivrez de 'amour de Dieu, et si vous
Vous ruinez vous-méme, vous vous
¢tablirez hautement en lui. Quittons
donc absolument l'amour propre et



169

tous ses intéréts pour n'avoir que le
pur amour de Dieu et les purs
intéréts de Dieu.



170

DEUX SENTIMENTS
CONTRAIRES EN
NOUS

Il me semble que mon ame peut Etre
en méme temps en différentes
dispositions actuelles ; étre en paix
et jouir de Dieu dans la partie
supérieure, et éEtre troublée en
I'inférieure. Cet état est conforme a
celui de Jésus-Christ, qui ¢€tait en
meme temps voyageur et
compréhenseur, et il faut que 1'ame
s'y habitue ; car en cette vallée de
larmes, on ressent toujours quelques
souffrances au corps ou en l'esprit, et



171

il est méme a désirer. Et cependant la
supréme pointe de l'esprit est en paix
avec Dieu, et en joie et consolation.

La sapience cé¢leste se va ¢tablissant
dans la pointe de l'ame, et y
communiquant un goQt tout spirituel
compatible, avec un dégolit qui est
ressenti en 1'homme inférieur, une
paix qui s'accorde avec le trouble,
une joie avec la tristesse et une
jouissance de Dieu au milieu des
peines et des souffrances.



172

« LE MONDE M'EST
CRUCIFIE ET JE SUIS
CRUCIFIE AU MONDE
» DISAIT SAINT PAUL.

C'est-a-dire, le monde est mort pour
moi parce qu'il ne m'est plus rien, et
je suis aussi mort pour le monde,
parce que je ne lui suis plus rien.



173

LE VRAI FOND DE LA
CREATURE HUMAINE

Le vrai fond de la créature humaine
est le néant et le péché. Comme
néant, elle doit toujours s'’humilier
tres profondément, aimer les états
abjects, et vivre dans le mepris
d'elle-méme ; puisqu'elle ne peut
plaire a Dieu que dans cet ¢tat-la.
Mais l'orgueil l'en tire
continuellement, et c'est ce qui fait
qu'elle déplait a Dieu. Comme
pécheresse, elle doit avoir non
seulement du mépris, mais de la
haine d'elle-méme, et se maltraiter



174

pour se punir de ses pechés. Et pour
cela, elle doit aimer les croix et
toutes les infirmités qui lui arrivent,
et se r¢jouir quand elle voit la justice
de Dieu qui se venge d'elle.



175

LE VRATI AMOUR
DANS LA
SOUFFRANCE

Quand Dieu veut faire souffrir, il
rend la sensibilit¢ de notre nature
tres exquise, afin que sentant
beaucoup nos croix, nous souffrions
aussi beaucoup, et lui fassions par ce
moyen paraitre un plus grand amour.



176

ACTION ET (EUVRE

Par le mot d'action ou d'ccuvre, nous
entendons tout mouvement naturel
ou surnaturel d'ame ou de corps.



177

L’ABANDON

L'abandon a la spéciale providence
de Dieu, est élevé au-dessus des sens
et de la raison humaine. Celle-ci ne
s'occupe que dessus les choses
qu'elle voit et possede. Au contraire,
une ame de providence ne met toute
sa confiance qu'en Dieu seul. Dieu
se plait a nous appauvrir des
créatures, et nous Oter l'appui des
biens du monde, pour nous faire
entrer dans sa spéciale providence,
ou il veut que, dégagé des embarras,
et de tous les soins de la terre, nous
ne pensions qu'a le glorifier



178

hautement, par une foi vive en ses
paroles, une ferme constance en ses
promesses.



179

QUAND ET COMMENT
DIEU ACCORDE A
UNE AME LE
PRECIEUX DON DE
SON AMOUR ?

Quand Dieu a dessein de
communiquer le pur amour, il
prépare 1'ame a la réception de cette
grande faveur, par des croix et des
souffrances si grandes, qu'elles la
rendent quelquefois le rebut du
monde. Qui connait les richesses du
pur amour connait celles de la croix,
car elles sont inséparables.



180

JESUS-CHRIST EST LA
PORTE

Jésus est la porte. Il faut entrer par
lui, c'est-a-dire, par la pratique de
tous ses ¢tats et dispositions, a la
parfaite union a son Pere, il faut se
transformer en lui avant que de 1'étre
en Dieu, de la maniere sublime qui
approche de la gloire, et qui n'est
donnée qu'a peu d'ames ici-bas, qui
sont tres fideles a mourir en elles-
mémes et au monde. Il y a une pureté
que l'on acquiert dans les sacrements
; un autre que l'on gagne dans les
croix et souffrances quand on y est



181

fidele, et 'autre dans les lumicres et
jouissances de la  parfaite
contemplation ; celle-ci est tres
grande et plus grande que les deux
autres.



182

LA VUE DE NOS
MISERES

La vue de nos miseres nous donne de
la douceur pour compatir a celle de
nos prochains.



183

DU POURQUOI DES
CROIX ?

Le divin époux réserve des ames
choisies pour établir en elles le regne
de son pur amour. Il ne les nourrit
que de croix et d'amertumes, parce
que les douceurs et les consolations
humaines sont plus propres a nourrir
I'amour propre, que 1'amour divin, il
les tire dans la solitude pour les avoir
a lui seul, et permet que, comme
elles ont du dégotlit du monde, elles
soient aussi a dégolit au monde.



184

SANS LA GRACE DE
DIEU...

La foi m'apprend que je ne suis et
que je ne puis rien de moi-méme
sinon pécher, pécher et toujours
pécher.

Je regarde mes propres miseres et
celles des autres. Je suis tombé en
plusieurs péchés ; donc je puis
tomber en plusieurs autres, et il n'y a
si grand crime ou je ne puisse me
précipiter, si Dieu ne me retenait pas
par ses graces. Un tel a commis des
crimes énormes et abominables,
donc je ferais les mémes, et peut-Etre



185

encore de plus grands, si Dieu ne me
retenait ; car je ne suis pas plus fort
que lui. Je ne dois pas me glorifier
au-dessus du plus méchant homme
du monde, mais glorifier Dieu et le
remercier de I'aide qu'il me donne.

Pour profiter de graces de Dieu, il
faut avoir une grande et continuelle
attention sur son intérieur, autrement
on ne s'apercoit pas des visites du
céleste ¢€poux. Veillez et soyez
attentifs, car vous ne savez pas a
quelle heure votre maitre viendra.
Que de graces nous sont présentées
que nous ne recevons point faute
d'une assez fidele application a notre
intérieur pour les recevoir. Et
combien d'autres nous perdons apres
les avoir recues, pour n'étre pas
assez fideles a opérer selon les



186

divins mouvements qu'elles nous
donnent, ou par lachet¢ quand on
craint les peines et les souffrances
que 1'on rencontre en la pratique des
vertus que Dieu demande de nous ;
ou par légereté, nous divertissant
trop  aisément aux  choses
extérieures, et oubliant ainsi les
miséricordes de Dieu. Ou il n'y a
point d'intérieur, il n'y a point de
perfection, parce qu'il n'y a point de
fidelite a correspondre aux graces de
Dieu.

L'homme intérieur, qui veille avec
attention sur ce qui se passe en lui-
méme, reconnait bien par ses
propres experiences les différentes
lumicres qui I’éclairent ; celles des
sens, celles de la raison et celles de
la grace.



187

LE DESIR DES
BASSESSES

O, quelle ignorance de désirer de
grands talents et de grands emplois
pour glorifier Dieu ! Il est vrai qu'il
est servi par la ; mais il I'est aussi par
les bassesses, les miseres, les
dépouillements. Car qu'est-ce que
Jeésus a fait durant quasi tout le cours
de sa vie, sinon s'anéantir, souffrir et
se dépouiller

? Dans son triomphe méme, il n'a pas
voulu sortir de I'abjection, ne s'étant
voulu servir que d'une anesse. Ou es-
tu, Esprit du monde et de la nature ?



188

Tu ne vois goutte ici, et ne saurais
comprendre que le plus haut point de
I'¢levation d'une ame et son plus
beau lustre, c'est d'étre dans les plus
profonds anéantissements, a
I'exemple de Jésus-Christ ; et que
c'est la le vrai s¢jour de la pureté de
l'amour. O Esprit d'anéantissement
que vous €tes admirable ! donnez-le-
moi, Seigneur, par vos divins
ancéantissements, je ne saurais vous
prier par une chose que vous aimiez
davantage.

Que I'homme demeure dans son
néant, il aura la paix avec Dieu ;
mais voyez quelle cruelle guerre
s'excita entre lui et I'homme, au
moment que, ne se contentant pas de
son rien, il voulut étre quelque
chose. Il écouta la proposition du



189

diable avec complaisance, et voulut
¢tre semblable a Dieu. C'était
usurper un bien qui ne lui
appartenait pas. C'est a vous, mon
Dieu, qu'appartient tout ce qu'on
peut appeler bien ; car je sais que je
n'ai dans mon partage que le
mensonge et le péché.



190

LA PAUVRETE

Quand je ne ferais simplement que
vivre en pauvre par conformite et par
ob¢issance a Jésus pauvre qui me
I'inspire, sans rien profiter au
prochain, je ferai plus, que de faire
beaucoup pour les autres et n'étre pas
si pauvre, parce qu'il y aura plus de
fidelite et plus d'amour. Qu'est-ce
qui est plus a désirer que le pur
amour ? Et partant, qu'y a-t-il de plus
a chérir que ce qui le produit ? La
pauvret¢ abjecte est la racine
¢pineuse qui produit les belles roses
des pures vertus.



191

Vous étes rien, ce n'est donc pas a
vous de vous préférer a personne,
mais il faut vous regarder comme le
dernier de tous dans le secret de
votre intérieur ; encore que pour
l'extérieur 1l faille garder I'ordre qui
est établi dans la vie civile, de peur
de paraitre particulier.



192

NOTRE SEIGNEUR DIT
QUE QUAND IL SERA
EXALTE, IL ATTIRERA

TOUT LE MONDE A
LUI

Notre Seigneur dit que quand il sera
exalté, 1l attirera tout le monde a lui,
c'est-a-dire qu'étant éleve en croix, il
donnerait le désir de I'imiter en ses
souffrances, pour l'imiter aussi en la
pureté de son amour vers Dieu son
Pere. Ce qui ne se peut faire, si l'on
est élevé au-dessus de soi-méme ; et
pour étre ainsi, il faut perdre terre,



193

c'est-a-dire quitter tout appui sur les
créatures, sortir de ses propres
intéréts, pour entrer uniquement en
ceux de Dieu, et ne prétendre plus
d'autre consolation en cette vie, que
celle de se voir attaché en croix avec
Jésus-Christ. En cet état, on n'est
plus en terre, mais on demeure
toujours ¢levé au-dessus de la terre,
comme son sacré corps, tandis qu'il
demeura attaché en croix, et sitot
qu'on s'en detache, c'est pour
retourner en terre, vivant d'une vie
naturelle ou le pur amour ne se
trouve plus.



194

L’ESPRIT, PRISONNIER
DU CORPS

En m'éveillant le matin et me
voulant porter a Dieu, je sentis
d'abord de la tristesse de voir mon
esprit enfermé dans la prison du
corps, et assujetti aux téncbres des
sens, qui ne lui peuvent donner des
connaissances divines. Leur
obscurité me semblait si épaisse, que
je ne m'étonne plus de l'ignorance et
aveuglement des hommes, car hélas
I que peut-on voir par I'extrémité des
sens, qui ne découvre que les
créatures corporelles ? En quelle



195

misere est donc une pauvre ame ; et
de quoi est-elle capable, sinon d'une
vie animale et tant peu raisonnable ?



196

L’ESPRIT QUI REGNE
EN NOUS

Je concois le Saint-Esprit régnant en
nous par le consentement absolu que
nous avons formé au
commencement de notre
conversion, et que nous avons
confirm¢ tant de fois dans les
donations continuelles que nous
faisons de tout nous-mémes, comme
un beau soleil qui nous réchauffe
véritablement, mais aussi qui nous
illumine perpétuellement.



197

LA JOIE SPIRITUELLE
NE SE GOUTE QUE
DANS LES
SOUFFRANCES

Jamais nous ne lui sommes plus
agréables que quand nous lui
chantons ce mot, souffrir et aimer,
aimer et souffrir, accordant bien nos
voix, c'est-a-dire nos souffrances et
notre amour, avec ceux de son Fils
unique, dans lequel il prend toutes
ses complaisances.  Quiconque
connait Jésus-Christ, quiconque
'aime et qui s'attache a lui comme il



198

faut, participe a cette joie
surhumaine, ¢levée au-dessus des
sens et des sentiments de la nature,
qu'il a goutée lui-méme dans les
croix. Et croit fermement cette
vérité, que la raison humaine ne
saurait comprendre, que la joie
spirituelle ne se golite bien que dans
les souffrances. Que I'on ne peut se
ré¢jouir en ce monde d'une vraie et
solide joie que dans les occasions ou
il y a a souffrir, parce qu'elles sont la
porte qui nous fait entrer dans les
joies du Seigneur qui est éternelle.



199

LA SAGESSE DE DIEU
CACHEE

Dieu cache ses justes et adorables
desseins dans les infames et injustes
desseins des hommes qui ont leurs
prétentions et Dieu a les siennes.
L'ame bien instruite dans les voies
du christianisme, ne s'amuse pas aux
desseins de la créature, pour s'en
plaindre, pour syndiquer, pour y
trouver a dire ; mais passe jusqu'aux
desseins du créateur, pour le louer,
I'adorer et s'y accommoder. Le Pere
¢ternel avait son dessein de sacrifier
son fils pour les pécheurs, parce qu'il



200

s'était mis en leur place ; et les juifs
le faisaient mourir par envie. La
charit¢ du Pere €ternel est cachée
sous la haine de ces gens passionnes.



201

LA SOLITUDE

Le désert n'est pas sans €pines et la
solitude n'est pas sans croix. Il faut
se résoudre a souffrir quand on
prend la résolution de s'y retirer. On
n'y trouve point les plaisirs des sens,
ni les honneurs du monde, ni
I'abondance des richesses ; mais c'est
le climat de la pénitence, de la
pauvreteé, de l'abjection et la grande
et générale mortification. Toutes ces
choses qui sont affreuses a la nature
sont les délices de la grace. Une ame
qui veut vivre de la vie de la grace se
baigne la-dedans comme dans son



202

¢levement nonobstant toutes les
oppositions du monde et de la
nature.



203

SANS LA GRACE,
NOUS NE SOMMES
QUE NEANT

Cependant, nous qui nous disons
chrétiens et imitateurs de ce Dieu
ané¢anti, nous avons un aussi grand
fond d'orgueil comme Lucifer. Et si
la grice ne nous soutenait, nous
tomberions plus bas que lui. Nous ne
tenons a Dieu que par un fil de sa
misericorde. Si sa justice le rompait,
nous tomberions dans un abime de
péché et de misere. Nous avons une
si grande pente naturelle a
I'¢lévation, que nous croyons



204

presque toujours de nous ce qui n'est
pas. Et nous voulons €tre estimés des
autres ce que nous ne sommes pas.
Toutes ces choses ne sont que
mensonges qui déplaisent a Dieu
souveraine et infinie vérité. Nous
honorons cette souveraine vérité,
quand nous reconnaissons ce que
nous sommes véritablement, néant
et pur miscre. Connaitre son néant et
son abjection est le commencement
de I'humilité ; mais l'aimer et étre
bien a l'aise d'étre ancanti, c'est le
propre de cette aimable vertu, dont
la solide et continuelle pratique dans
les grandes occasions font la
perfection.



205

NATURE ET GRACE

La vie spirituelle est toute dans la
grace. La nature ne s'en accommode
pas, parce que leurs inclinations sont
toutes contraires. Car premierement
la nature veut avoir toutes ses
commodités, ne souffrir rien et jouir
de ses plaisirs. La grace au contraire
se nourrit de la croix et des
amertumes d'une vie austere.
Secondement, la nature passionne
les honneurs, et ne se plait que dans
ce qui lui donne de la gloire. La
grace au contraire ne désire que les
humiliations et ne prend ses délices



206

que dans l'abjection et dans les
mépris. Troisiemement, la nature ne
s'empresse que pour les biens de la
terre, et ne saurait vivre contente si
elle n'a beaucoup de richesse. La
grace au contraire ne veut étre riche
que des biens du ciel.

Nous voulons sortir pour l'ordinaire
des états abjects ou Dieu nous met,
et ce, disons-nous, pour étre plus
capable de l'aimer et de le servir.
Hélas, ce n'est que nature, car il n'est
jamais aimé plus purement que dans
cet état, que dans un ¢état abject.

La nature donne a I'ame de la crainte
pour la honte et pour le mépris, mais
la grace lui en donne la soif et le
deésir.



207

Il n'y a rien que la nature craigne tant
que de n'étre plus rien.

L'esprit du christianisme est de
tendre a n'étre rien et a n'avoir rien
dans la terre. L'esprit du monde est
de tendre a y étre tout.



208

QU’EST-CE QUE LA
GRACE ?

Il ne faut pas aussi s'é¢tonner s'il ne
donne sa grace qu'aux humbles, car
la grace est proprement I'amour que
Jésus-Christ porte a une ame. Or il
n'aime que ses semblables, c'est-a-
dire ceux qui sont plongés comme
lui dans le profond abime de
I'anéantissement, ou plutdt il ne les
aime que pour se les rendre
semblables. Une ame ne peut étre
vraiment humble pour étre en
quelque fagon semblable a Jésus-
Christ que par sa grace, nous étant



209

impossibles d'étre vraiment humbles
par nature, qui n'est que superbe et
orgueil.



210

CHACUN DOIT
SUIVRE SA VOIE

Il faut que chacun connaisse sa voie
et qu'il la suive avec fidélité. Ceux
que Dieu laisse dans les états
mondains, font bien d'avoir soin des
affaires, et de penser au temporel par
une bonne intention. La providence
qui les fait marcher par ces voies-I1a,
ne demande pas davantage d'eux.
Ceux qu'il attire sans réserve pour
¢étre tous a lui par la voie de I'oraison,
ne peuvent sans infidélité étre dans
les soins des choses de la terre ; mais
ils les doivent éviter, afin de ne se



211

partager point, puisque Dieu les veut
a lui seul.



212

LA GRACE DE DIEU

Je recois de la bonté de Jésus
plusieurs graces, des sentiments et
des vues sur ses divins mysteres ; et
il me semble qu'il me parle
intérieurement par des clartés et
persuasions douces, et des attraits
puissants, pour me convier a la
communion de ses  saintes
dispositions ; et particulicrement a
embrasser sa pauvrete, et ses mepris,
et sa vie cachée, et l'oraison ; et que
mon ame lui répond par des
acquiescements pleins de respect, et
des contentements tres volontaires a



213

ses saintes inspirations ; a quoi elle
s'accorde avec douceur, paix et joie,
quoique la nature y trouve des
répugnances. Elle se confie en sa
grace qu'elle lut donnera des forces,
et ainsi s'abandonne a sa conduite
toute pleine de confiance et d'amour.

Quand Dieu se découvre a un cceur,
0 que de bien il lui donne ! Tout croit
avec cette grace. L'amour de Dieu,
'abandon a la providence, le mépris
du monde, l'attrait a la solitude, la
contemplation, on voudrait passer
toute sa vie seul avec Dieu.

O conduite de la grace que vous étes
opposee a celle de la nature !

Il ne faut pas tant s'arréter a soupirer
apres les graces futures, comme il
faut avoir attention a se rendre fidele



214

aux presentes. Le secret de la grace,
si nous voulons qu'elle nous profite,
c'est de mourir, de se perdre, de
s'anéantir, de se crucifier. C'est bien
suivre la grace, que de persécuter la
nature, car l'une ne s'établit bien que
sur les ruines de l'autre. C'est une des
plus belles maximes de Gerson. Il dit
que tant plus la nature est morte et
bannie, la grace lui est infuse. La vie
du chrétien est un martyr continuel,
mais martyr doux et plein de joie a
l'intérieur, d'autant plus qu'il est rude
et amer a l'extérieur et aux
sentiments de la nature.

Ainsi quand les occasions de souffrir
et d'€tre meéprisé se présentent, il faut
dire : voici le temps de vivre de la
vie de la grace et de la vie divine.
Réjouissons-nous, mon ame, bien



215

que les sens et la nature se plaignent,
car il ne peut jamais nous arriver un
plus grand bonheur.



216

CE QUI PLAIT A DIEU

Si nous faisons quelque chose qui
plaise a Dieu, ce n'est pas parce
qu'elle vient de nous, mais parce que
nous sommes liés aux €tats et aux
opérations de Jésus vers Dieu son
Pere.



217

CETTE VIE
SPIRITUELLE

Cette vie toute spirituelle, c'est-a-
dire toute dans la grace et non dans
la nature.



218

LE
MECONTENTEMENT
DE HOMME

Une ame n'est guere avancée dans
les lumicres de la grace, quand elle
ne vit pas contente en cette vie qui,
avec sa bassesse, est toute parsemeée
de croix.



219

LA PERTE DES
CREATURES

Quelle faiblesse de ressentir tant la
perte des créatures et si peu celle de
Dieu !



220

LE PARFAIT
CHRETIEN

Il faut donc que le parfait chrétien
soit toujours uni a Jésus-Christ,
vivant de sa vie, comme la branche
de la vie du tronc. C'est-a-dire qu'il
faut qu'il soit tout revétu de son
esprit, et animé de ses mémes
sentiments. Et pour lors, il fait de
belles productions, non seulement
parce qu'il pratique hautement toutes
les vertus chrétiennes, mais parce
qu'il rend au Peére éternel, par Jésus-
Christ et en Jésus-Christ, la méme
gloire qu'il lui rend lui-méme. Le



221

tronc et la branche ne faisant qu'une
méme vigne et ne produisant aussi
que le méme fruit.



222

LES OBSTACLES A LA
COMMUNICATION DU
SAINT-ESPRIT

Ce qui empéche la pleine
communication du Saint-Esprit en
nous, qui seul nous peut donner le
vrai esprit du christianisme, c'est que
notre esprit humain et naturel, avec
ses inclinations et attaches, nous
remplissent. Si l'attache a I'humanité
sainte €tait un obstacle aux apotres,
a la perfection du christianisme ou
Dieu les voulait : quelle attache si
innocente pouvons-nous avoir qui ne
nous soit un fort grand obstacle ?



223

Car ce n'est que dans I'amour des
croix et de l'abjection que I'ame
re¢oit les communications de Dieu.



224

LES MAUVAIS DESIRS

Si je désire des emplois, des amis, du
crédit, des talents, des richesses,
sous pretexte de servir au prochain et
d'assister les pauvres, je ne suis pas
ancanti.



225

LE PARFAIT
ABANDON A DIEU

J'ai autant de confiance en Lui au
milieu de mes miseres, comme
quand je suis dans la plus grande
abondance. Ainsi je me trouve, ce
me semble, dans une disposition de
pur et parfait abandon a Dieu.



226

LE SAINT-
SACREMENT

Le désir de se communiquer a nous
a obligé Jésus-Christ d'instituer le
Saint Sacrement.



227

LA VOLONTE

La plus noble de toutes nos
puissances, c'est la volonté. Il faut
beaucoup plus I'employer dans nos
exercices spirituels que les autres.



228

LES CROIX SONT UN
BIEN

Or, il ne saurait vous vouloir que du
bien, puisqu'il est votre Pere céleste
qui vous aime. Si donc il vous
envoie des croix, c'est un bien qu'il
vous fait, quoique par ignorance
nous pensons que ce sont des maux.
Mais il sait mieux que vous ce qui se
doit appeler bien et ce qui vous est
nécessaire.



229

JESUS PENITENT

Que de beauté a voir Jésus-Christ
pénitent, et faisant justice des
hommes sur soi-méme, durant toute
sa vie mortelle ; et cet esprit de
pénitence privait I'humanité sainte
de Jesus, de la gloire qui était due a
son corps, et de tous les plaisirs et
douceurs qu'ill pouvait et devait
méme prendre. Cet esprit lui donnait
une soif insatiable du mépris et des
souffrances, et ne I'a jamais quitté
depuis le premier moment de sa vie
jusqu'a sa mort. Cet esprit contient



230

un amour tres pur de la justice de
Dieu et de ses intéréts.



231

[ UNION A JESUS

L'union fait que I'ame se donne toute
entiere a Jésus, et que Jésus se donne
aussi réciproquement a 1'ame. Il la
met en possession de ses états
mortels et immortels, lur donnant
part a ses souffrances et aux actions
de sa sainte vie, et ensuite a sa gloire
en l'autre vie selon la mesure de
I'amour qui lui porte. Les <¢tats
pénibles et crucifiés sont des
communications amoureuses de
Jésus, peu gotitées de la nature, mais
trés douces aux ames €clairées de la
foi. J'aime beaucoup la joie de la



232

pure foi, par laquelle 1'ame voit les
choses dans la pure vérité, comme
Dieu les connait, et non comme elles
nous paraissent.

Combien I'é¢tat d'une ame tout
ancantie en Dieu est pur et paisible.
Notre Seigneur me donna la lumicre
particuliére pour concevoir que je
dois étre dans un anéantissement
total et continuel des opérations
propres de mon esprit, afin d'entrer
dans l'union parfaite avec Lui, et
qu'ill me soit toute chose, qu'il
régisse et gouverne mon esprit, et
qu'il le possede enticrement en la
manicre, bien que différemment, des
saints qui sont hors d'eux-mémes et
vivent en Dieu seul, leur centre et
I'objet infini de leur béatitude. O que
le parfait anéantissement est rare, et



233

c'est pourtant l'unique voie d'étre
tout a fait a Dieu pour ne vivre que
de son esprit.



234

LA FIDELITE

L'état présent de cette vie corrompue
demande que I'on soit dans une mort
continuelle a toute chose, car la
jouissance des creéatures a tant de
pouvoir sur nous qui sommes
faibles, qu'elle nous detache de
Dieu. C'est pourquoi la fidélité¢ veut
que l'on s'en ¢loigne tant que I'on
peut, et que l'on rebute tout plaisir
qui n'est point de Dieu.



235

LE FONDEMENT DE
LA SAINTETE

Cet abandon sans réserve a l'ordre de
Dieu ¢tant donc le fondement de la
sainteté, et la plus parfaite
préparation aux dons du Saint-
Esprit, il ne faut pas s'étonner si le
démon et la nature corrompue, font
tant d'efforts pour la détruire, et s'il
est combattu de toutes les tentations.
C'est pour cette raison que Dieu, qui
connait nos maux et leurs remedes, a
si sagement ordonné que la croix et
les souffrances fussent le chemin du
ciel. Car d'un cote le sentiment de la



236

peine Otant a I'homme le golt des
plaisirs, le détache peu a peu de la
terre ; et de l'autre, I'expérience de sa
propre misere 1'oblige de recourir a
Dieu. Ainsi la croix produit en méme
temps ces deux effets si salutaires :
elle rompt les chaines qui nous
attachent au monde, et nous
approche de Jesus-Christ.



237

NOUS NE POUVONS
JAMAIS VOIR TOUTE
LA PROFONDEUR DE

NOS MISERES.

Apres avoir commis quelques
imperfections et légerete qui
m'éloignerent un peu de Dieu, la
grace me faisant rentrer en moi-
méme, je fis les réflexions suivantes.
Que l'homme est profondément
misérable, car il est porté a toutes
sortes de défauts et pécheés. S'il n'y
tombe pas, c'est par la pure
miséricorde de Dieu qui le soutient.



238

Le péché originel nous a tellement
renversés que c'est une desolation
comme infinie, et il semble que peu
de personnes connaissent le mal de
cette désolation, qui est une pente
continuelle a nous ¢éloigner de Dieu,
et comme une secrcte aversion de
Dieu, puisque nous y pensons si peu
et que nous ne sommes en lui que par
violence. Notre ame, par de
continuelles légeretés, se détourne
de lui, pour étre dans les créatures, et
c'estici la grande misere de I'homme
en la terre, qui est dans la derniere
consommation par le péché ; car de
I'oubli de Dieu on tombe ais€ément
dans le péché¢, qui est I'abime du mal
infini.



239

LE SECRET DE LA VIE
INTERIEURE

Le grand secret de la vie intérieure,
pour y avancer a grands pas, c'est de
se laisser posseéder a la grace, qui
tantot nous met dans les combats de
nos passions, tantot nous jette dans
les souffrances intérieures et
extérieures, tantot nous laisse dans la
méditation, et apres nous ¢€leve a la
contemplation, et cela en différentes
manicres. Une ame doit €tre toute
abandonnée au bon plaisir de Dieu,
sans attache a aucune voie ni état
particulier, mais indifférente a tout



240

ce qu'il plaira a Dieu lui donner ; et
plus elle sera dans cette parfaite
liberté d'esprit qui ne s'attache a rien
qu'a Dieu seul, plus elle avancera
dans la haute perfection. Pour peu
qu'elle y méle de sa propre conduite,
elle ne fait qu'empécher en elle
I'ouvrage de Dieu.



211

LE DESIR DE LA MORT
POUR MOURIR AU
PECHE

La mort ¢tant l'an¢antissement de
tout péche, est souverainement
désirable et préferable a la vie, car
toutes les graces n'aboutissent qu'a
ne point offenser Dieu, et la mort
nous en garantissant pour jamais, est
plus désirable que toutes les vies.
Saint Thérese, qui allait toujours a la
puret¢ de l'amour, et partant a
I'¢loignement du péché, disait que si
Dieu lui laissait la liberté de mourir,
elle mourrait tout a l'instant, sans



242

différer d'un moment, pour €tre hors
du péche, et en possession du pur
amour sans aucun mélange. O
qu’une ame plait a Dieu dans le désir
de la mort pour mourir au péché.
C'est ici un trés bon principe de la
vie spirituelle et de la conduite de
quelques grands saints. Le désir de
la mort est un effet d'un grand amour
de Dieu puisque, n'ayant rien de plus
cher naturellement que la vie, nous
désirons la perdre, et 'anéantir pour
ancantir le péché en nous. Je sais
bien que la vie des justes est bonne,
parce qu'elle est pleine de bonnes
ceuvres, mais je pense que leur mort
est encore plus précieuse devant
Dieu, et qu'elle leur est plus
désirable, quelque espérance qu'on



243

puisse avoir de rendre de grands
services a Dieu.



244

L’ INDIFFERENCE

Disposez-vous a souffrir, résoudez-
vous méme a mourir a tout ce qui
n'est pas Dieu seul ; car étre
indifférent dit un état ou I'ame n'a
pas la moindre attache a aucune
chose, quoique bonne, non pas
méme a sa perfection, mais a Dieu
seul. Encore va-t-elle jusque-la
qu'elle n'a pas attache a Dieu méme,
sinon en la maniere qui lui plait,
c'est-a-dire qu'elle ne s'attache point
au gott de Dieu, ni aux douceurs de
la jouissance ; mais les douceurs et
les rigueurs, les téncbres et la



245

lumicere, la jouissance et la privation
lui sont €gales, pourvu qu'elle soit
unie a Dieu qu'elle veut lui seul.



246

ENTRER DANS LA
JOIE DU SEIGNEUR

Entrer dans la joie du Seigneur, ce
n'est pas seulement entrer dans les
délices du paradis, mais c'est entrer
dans les croix en cette Vvie,
auxquelles notre Seigneur prend ses
delices et sa joie. Et c'est le paradis,
par lequel Dieu récompense les
ames fideles en cette vie. Dans les
resuites que la nature ressent par les
croix, il faut bien prendre garde que
la volonté n'y adhere. 1l est vrai qu'il
faut quelquefois y apporter du
remede, ou les éviter ; mais c'est



247

seulement quand Dieu le veut, et
parce qu'il le veut, et non pas parce
qu'elles nous sont contraires.



248

LA SAGESSE DE
JESUS-CHRIST

S1nous avions les vraies lumicres de
Jésus-Christ, nous serions tout autre
dans nos vues, dans nos penseées,
affections, joies, tristesses. Comme
il dit aux apodtres, le monde se
réjouira et vous serez triste, mais
votre tristesse sera une vraie joie, et
leur vaine joie sera une vraie
tristesse. Et  nous  croirions
fermement qu'il n'y a point de plus
grand mal au monde que de ne point
souffrir. C'est en ce point que
consiste la sagesse de Jésus-Christ,



249

et c'est ce que le monde fou appelle
folie. Car n'est-ce pas étre hors de
bon sens de ne s'accorder pas avec la
sagesse infinie ? Se réjouir dans les
consolations et dans la prosperité,
c'est suivre le sens naturel et
mondain. La grace donne un autre
sens plus ¢€leve, et qui est surnaturel.
C'est ce qui fait que ceux qui ne
suivent que le raisonnement du sens
naturel, n'y comprennent rien.



250

SUIVRE JESUS-
CHRIST

C'est par les démarches intérieures et
non par les extérieures que l'on suit
Jésus Christ.



251

DE L’ INEFFICACITE
DE NOS
RESOLUTIONS

La plupart de nos résolutions sont
sans effet, parce qu'elles ne sont pas
fondées sur la pure grace de Jésus-
Christ ; mais en quelque facon sur
nos efforts et industries, ou sur les
aides que nous espérons recevoir
d'ailleurs, et souvent Dieu permet
que tout cela nous manque, afin de
nous apprendre a ne nous appuyer
purement que sur Lui et n'avoir en
vue que Lui seul.



252



253

LA VIE INTERIEURE

Ces paroles de Gerson me plaisent
extrémement. « Convertissez-vous,
dit-11 de tout votre cceur, laissez ce
misérable monde, et votre ame,
trouvera le repos. » Il exhorte a la vie
intérieure, de laquelle on it
rarement, faute de se convertir tout a
fait a Dieu dans son intérieur, et pour
cet effet quitter le monde ; c'est-a-
dire de renoncer a voir, a parler, a
goliter ce que le monde estime et
chérit, et dont les hommes
vainement s'entretiennent. L'ame ne
peut trouver son repos, parce qu'elle



254

ne peut rencontrer son centre, qui est
Dieu. Il faut donc apprendre,
poursuit Gerson, a mépriser les
choses extérieures et a se donner a
I'intérieur, et puis le royaume de
Dieu viendra en vous, qui est la joie
et la paix au Saint-Esprit.



255

QUAND LA CREATURE
NE VIT PLUS, MAIS
DIEU VIT EN ELLE.

Demeurer un méme esprit avec
Dieu, et entrer dans ses mémes
sentiments purs et divins, est lorsque
les mouvements de I’ame la portent
a s’occuper des choses comme les
mysteres de la foi, le salut des ames,
les désirs de ma perfection, I'amour
des croix et le reste. Et alors la
créature ne vit plus, mais Dieu vit en
elle.



256



257

PRIERE

Oui, 6 mon bon Jésus, je veux vous
suivre ou vous m'appelez. Je veux
toujours €tre avec vous.

Je veux entrer tout de bon dans les
¢tats de votre vie mortelle ! pour étre
pauvre, solitaire, et abject comme
vous, vous demandant la grace de
mourir tout nu sur la croix, afin de
mourir dans la pureté de votre
amour. O quelle grace, 6 quel
bonheur inestimable !



258

LA DOUCE
SOUFFRANCE

Je ne regarde pas que ma souffrance
deéplait a la nature, mais je regarde
qu'elle plait a Dieu, et c'est assez
pour me la rendre douce. Mon cceur
est aimant et souffrant tout
ensemble. Il aime son Dieu, et ne
peut ni golter ni désirer que lui ;
mais il est souffrant de ne pouvoir
assez aimer actuellement.

Car a la vérité, les souffrances ne
sont pas agréables, sinon a cause
qu'elles produisent la pureté de
I'amour dans 1'ame.



259

LA MORTIFICATION

La mortification consiste
principalement en une résignation
entiere et constante de soi-méme, et
de tous les biens extérieurs,
intérieurs et célestes entre les mains
de Dieu, sans aucune réserve
volontaire. Cela est ais¢ a dire,
agreable a entendre, mais infiniment
difficile a pratiquer, par l'extréme
opposition de la nature. C'est ce
combat, dont parle saint Paul, de la
chair contre l'esprit et de I'esprit
contre la chair. La chair veut étre
libre et l'esprit veut 1’assujettir a lui,



260

et a la volonté de Dieu. Cette victoire
est le but que I'homme spirituel se
propose en tous ses exercices de
piété, afin de devenir un instrument
souple entre les mains de Dieu, qui
ne manque jamais de combler de ses
biens une ame ou il trouve de si
heureuses dispositions. Car plus
I'esprit est libre, dégage des
passions, soumis et abandonné a
Dieu, plus I'amour divin y opere
purement ; et a mesure aussi que
I'amour se purifie, la résignation
devient parfaite.



261

DU POURQUOI DES
CHUTES

Si on ne tombait quelquefois, on
s'oublierait de sa fragilité et de son
néant, et I'on pourrait avoir quelques
petites complaisances, mais les
chutes nous donnent  une
connaissance expérimentale de ce
que nous sommes, et nous humilient
puissamment. Nous supporterions
plus malaisément les défauts des
autres, si nous ne sentions pas les
noétres propres. Il semble qu'il faut
savoir par experience ce que c'est
que la faiblesse et la misere



262

humaine, pour avoir piti¢ de celles
de ses prochains. Jésus-Christ
comme Dieu connaissait bien toutes
nos infirmités ; mais il a voulu se
faire homme pour les expérimenter
lui-méme en personne, et pour nous
donner plus de confiance en sa
mis€ricorde, qu'elle aura toujours
compassion de nous. Et on croit
qu'une des raisons pour lesquelles il
¢tablit Saint-Pierre chef et pasteur de
son église, plutdét que Saint-Jean,
qu'il semblait aimer davantage, c'est
qu'ayant été pécheur, il avait plus de
dispositions pour compatir aux
miseres des pauvres pécheurs.



263

PRIERE

Prends, Seigneur, et regois toute ma
libert¢t, ma  mémoire, mon
intelligence et toute ma

volonté. Tout ce que j'ai et tout ce
que je possede, c'est toi qui me l'as
donné. Tout cela, Seigneur, je te le
rends, tout est a toi, dispose-en selon
ton enticre volonté. Donne-moi
seulement de t'aimer, donne-moi
cette grace, elle seule me suffit.



264

LA GLOIRE DE DIEU

L'intérét de Dieu, qui n'est autre que
sa gloire.



265

LES CROIX

Plus une ame se purifie, par
I'agrément des croix qui lui arrivent,
plus elle devient légere pour s'¢lever
a Dieu.



266

LE PARFAIT
ABANDON

A

O que Jésus fera bien mieux tout
seul, tout ce que je devrais faire ! je
n'ai qu'a me tenir fort humilié et fort
anéantt devant lui, consentant
seulement a ce qu'il fera. S'il faut
imiter, Jésus aimera en moi et pour
moi ; s'il faut prier, adorer, glorifier,
Jésus priera, adorera et glorifiera
Dieu son Pére, bien mieux que je ne
pourrais le faire. Je n'ai qu'a
demeurer dans la complaisance de
lui voir faire si parfaitement toutes
ces opérations admirables. O Jésus,



267

puisque vous €tes mon ame, ma vie
et mon tout, faites donc tout en moi
et pour moi, tandis que demeurant
abimé dans mon  profond
ancantissement, n'étant rien, je ne
saurais rien faire.

L'abandon a la spéciale providence
de Dieu, est élevé au-dessus des sens
et de la raison humaine. Celle-ci ne
s'occupe que dessus les choses
qu'elle voit et possede ; au contraire,
une ame de providence ne met toute
sa confiance qu'en Dieu seul. Dieu
se plait a nous appauvrir des
créatures, et nous Oter l'appui des
biens du monde, pour nous faire
entrer dans sa spéciale providence ;
ou il veut que, dégagé des embarras
et de tous les soins de la terre, nous
ne pensions qu'a le glorifier



268

hautement, par une foi vive en ses
paroles, une ferme constance en ses
promesses, un grand amour de sa
bonté et de sa misericorde ; qui nous
fait tout oublier et tout abandonner
pour lui. Oh ! quelle profonde paix a
une ame qui en est la !



269

JESUS PEUT
SUPPLEER A NOTRE
PAUVRETE

Le ceeur de Jésus-Christ est le riche
trésor de l'ame  chrétienne.
L'intérieur de Jésus est un abime
rempli d'un nombre infini de
dispositions toutes saintes et toutes
pures, avec lesquelles il honore et
glorifie son Pere éternel. La divinité
est la source primitive d'ou
découlent ces divines dispositions en
I'intérieur de Jésus-Christ, et son
coeur adorable est le trésor qui les
regoit et qui les conserve pour les



270

communiquer aux hommes et les
enrichir. C'est 1a qu'ils peuvent
trouver de quoi suppléer a leur
extréme pauvrete ; car ce trésor est
infiniment riche et inépuisable.



271

LA VALEUR DES
PEINES

Quand on nous a fait quelque tort ou
peine, il ne s'en faut jamais plaindre
; 1l s'en faut plutdt réjouir ; parce
qu'on nous donne occasion de
témoigner notre amour a Dieu, et de
pratiquer plusieurs vertus, qui valent
bien mieux que tout le tort qu'on
nous saurait faire. Si nous perdons
du bien ou de I'honneur, ce n'est pas
grande perte ; car par la pratique des
vertus nous en acquérons d'autres
biens plus considérables. Les
créatures, quand elles nous flattent,



272

et que tout nous réussit fort bien,
nous font la plus cruelle de toutes les
perseécutions, parce qu'elles nous
détournent de Dieu, pour nous
attacher a elles par quelques
satisfactions qu'elles nous donnent
ou 1l est mal ais¢ de n'adhérer pas un
peu.



273

JESUS FORME JESUS
EN NOUS

Une des choses qui me donnent plus
d'étonnement, c'est que Jésus-Christ,
tout an€anti et ravissant les yeux de
son Peére éternel en cet état-1a, attire
si peu de monde apres lui. Mais je
suis encore bien plus é¢tonné qu'étant
recu si souvent en nous par la Sainte
Communion, 1l fasse si peu de
changement en nos ames. D'ou vient
que sa présence n'opere pas des
merveilles ? Il doit étre comme un
grain de bonne semence ; il est mort,
ou comme mort et jeté en terre ; il



274

devrait donc faire de grandes
productions. Jésus devrait former en
nous Jésus, et y produire par sa grace
ses mémes sentiments, et remplir
notre vie de tous les états de la
sienne. Cependant rien ne se fait en
moti, je ne me dépouille point de mes
humanités, je n'entre point dans les
sentiments de  son  parfait
anéantissement ; cela me donne de
grandes craintes que je n'y apporte
pas assez de préparation, ou que je
ne sois du nombre de ces
malheureux réprouvés, auxquels les
sacrements ne doivent point profiter,
non plus que le pain aux malades de
la faim canine, qui ¢tant malade a
mort ne les peut nourrir. Cela
m'humilie  puissamment devant
Dieu, et me porte a invoquer



275

incessamment ses divines
miséricordes.



276

CE QUE DIEU AIME

Le mepris que j'aurai pour moi-
méme est la mesure de 1'estime que
Dieu en fera, et plus j'aurai de haine
contre moi, plus Dieu aura d'amour
pour moi, car il n'y a rien qu'il aime
davantage que l'abjection et
'an€antissement de sa créature.



277

LE CHEMIN DU PUR
AMOUR

Mais I'ame n'est point en état d'avoir
cette intime union avec Jésus-Christ,
qui est la sainteté et la pureté méme,
si elle n'est tres pure ; et jamais elle
ne sera parfaitement pure, qu'elle ne
soit tres détachée des créatures et de
soi-méme, et pour en venir 14, il faut
beaucoup souffrir. Car la pureté des
ames ne se trouve que dans le
profond anéantissement, les croix,
les souffrances et la perte de toutes
les créatures. Ces choses sont le
chemin du pur amour.



278

LA DEVOTION AU
SACRE-CEUR

Les deux caracteres fondamentaux
de la dévotion au Sacré-Ceeur sont :
premierement, ce que l'on vénere
comme l'objet premier et principal
dans cette dévotion, c'est 'amour de
Jésus pour son Pere. Deuxiémement,
ce que l'on demande dans la
dévotion, avant tout, c'est la
participation a I'amour de Jésus pour
son Pere, duquel découle tout le
reste. Et I'on désire que cette
participation soit si entiere que du
coeur de Jésus et du cceur de la



279

créature, 1l résulte un seul et méme
coeur consomme dans l'unité. On y
indique encore le troisieme élément
important de la dévotion, I'amour de
Jésus pour les hommes et des
hommes pour Jésus,



280

LA MARQUE DU PUR
AMOUR

La marque la plus assurée du pur
amour, est de conserver dans la
souffrance, le désir de souffrir.



281

LE GRAND CHEMIN
DE LA VIE
SPIRITUELLE

Voila le grand chemin de la vie
spirituelle, qu'il nous ouvre, et dans
lequel il veut étre notre guide, notre
maitre et notre modele. Il nous
propose la régle du pur amour, qui
consiste a se dépouiller de tout, pour
étre seul avec Dieu seul ; a suivre
Jésus-Christ nu, dans une parfaite
nudité d'esprit ; a aimer sans regle et
sans mesure ; a aimer en souffrant, et
a souffrir en aimant, sans craindre
les difficultés, et sans s'excuser sur



282

sa faiblesse, parce que le pur amour
peut tout, et ne craint rien. Il agit
méme dans le repos. Il est libre dans
la servitude, 1l brile sans se
consumer, et il vit au milieu de la
mort, parce que Jésus crucifié est sa
vie.



283

CE QUE JESUS A
VOULU DETRUIRE
SUR LA CROIX

Nous sommes toujours insatiables,
sensuels, superbes, aussi
présomptueux que si nous ¢€tions
quelque chose, quoique nous ne
soyons rien. Nous nous aimons
nous-mémes plus que Dieu, qui est
notre souveraine béatitude, et qui
mérite seul d'étre aimé. Voila ce que
le Fils du Dieu vivant, et le Maitre
de la vérité éternelle, a voulu
détruire sur la croix, par son amour,
par ses souffrances, et par sa mort.



284

Son silence crie, et son exemple seul
condamne, proscrit, maudit la vie
mondaine, avec tout ce qui est ¢tabli
sur ce fondement.



285

PRIERE

O doux Jesus, changez-moi des ce
moment ; faites passer mon cceur de
la chair a I'esprit, de

la vanité a la vérité, et des choses de
la terre a celles du ciel. Que ma vie
ne soit plus déréglée ; ou si elle ne
doit pas cesser de l'étre, qu'elle
finisse tout a fait ; car il vaut
beaucoup mieux mourir que de vous
offenser. O, si vous vouliez,
Seigneur, crucifier mes yeux, ma
langue, tous les sens et tous les
désirs de cet homme terrestre !
Puisque vous seul le pouvez faire,



286

faites-le des maintenant, afin que je
ne vive plus que pour vous et en
vous, que j'aime sincerement vos
verités saintes et que je haisse tout ce
que j'ai aime contre votre loi.



287

LA FAIBLESSE DE
JUDAS

Le traitre Judas, ayant appris que
Jésus avait été condamné a mort,
rentra en lui-méme, reconnu toute
I'horreur de sa faute, et pensant qu'il
n'y avait point de remede pour elle,
et qu'un si grand péché ne pourrait
lui étre pardonné, il reporta l'argent
au prince des prétres en leur disant :
J'ai péche en vous livrant le sang du
juste. En sortant du Temple, il alla,
plein de désespoir, se pendre a un
arbre, de sorte qu'ayant crevé par le
milieu, ses entrailles furent



288

répandues par terre. Premierement,
pesez en cette circonstance, combien
est grande l'astuce de Satan pour
nous tromper. Avant le péché, il ne
nous en laisse voir ni la gravité ni la
malice. Il nous persuade aisément
que ce n'est qu'une faiblesse, qu'une
misere, qu'un rien qui se peut
aisément réparer. Mais la faute est a
peine commise que, changeant de
tactique, il la grossit de telle sorte, il
en inspire une telle honte et une telle
confusion, qu'il jette le pécheur dans
le désespoir. Apprenez de 1a a vous
tenir toujours sur vos gardes, de peur
que le démon ne vous trompe
comme il en a trompé tant d'autres.
Apprenez aussi a correspondre aux
graces du Seigneur et priez-le de
vouloir bien vous soutenir de sa



289

main toute puissante, afin que vous
n'ayez jamais le malheur de tomber.
Mais si cependant ce malheur vous
arrive, quelque énorme que soit
votre faute, quelque honteuse que
vous paraisse votre chute, gardez-
vous de vous laisser entrainer au
désespoir. Loin de 1a, allez sur-le-
champ, vous jetez entre les bras de la
mis€ricorde de Dieu, et soyez
convaincus qu'elle sera toujours
disposée a vous recevoir, si votre
coeur est vraiment contrit et humilié.
Allez ; apres avoir déshonoré Dieu
par votre péché, vous I'honorerez par
votre confiance. Allez ; et quoi que
vous ayez cessé d'€tre son enfant, il
n'en est pas moins resté pour vous un
pere plein de tendresse. Vous avez
¢té méchant, vous, c'est vrai ; mais



290

lui, 11 est essentiellement et
¢ternellement bon. Allez donc a lui,
pauvre peécheur, il vous tend les bras
; allez a lui avec confiance et regret
de vos fautes, i1l vous pardonnera, et
vous reviendra son enfant chéri,
l'objet de toute sa tendresse.



291

LA TENTATION (PAR
SAINT VINCENT DE
PAUL)

M. Vincent dit, que c'était un
heureux ¢état, que celui de Ila
tentation, et quelques jours passés
dans cet état nous acquerraient plus
de mérite qu'un mois sans tentation.
Venez, tentation, venez, soyez les
bienvenus. Mais c'est contre la foi.
N'importe ! il ne faut pas prier Dieu
de nous en délivrer, mais de bien
nous en faire user, et nous empécher
de succomber. C'est un grand bien.
Premiérement, il faut se résoudre a



292

¢tre d'autant plus tenté qu'on avance
en vertu. Deuxiémement, il ne faut
pas s'é¢tonner  d'étre  tenté.
Troisiemement, agréer de I'étre.
Quatriemement, en remercier Dieu.



293

AIMER QUELQU’UN
(PAR SAINT VINCENT
DE PAUL)

Aimer quelqu'un, a proprement
parler, c'est lui vouloir du bien.
Selon cela, aimer notre Seigneur
veut dire, vouloir que son nom soit
connu et manifesté a tout le monde,
qu’il regne sur la terre, que sa
volonté soit faite en la terre comme
au ciel. Considérons que les
infirmités et les afflictions viennent
de la part de Dieu.



294



295

LA SOUFFRANCE (PAR
SAINT VINCENT DE
PAUL)

Considérons que les infirmités et les
afflictions viennent de la part de
Dieu. La mort, la vie, la santé, la
maladie, tout cela vient par 1'ordre de
sa providence, et de quelque manicre
que ce soit, toujours pour le bien et
le salut de I'nomme. Et cependant, il
y en a qui souffrent bien souvent
avec beaucoup d'impatience leurs
afflictions, et c'est une grande faute.
D'autres se laissent aller au désir de
changer de lieu, d'aller ici, d'aller 1a,



296

en cette maison, en cette province,
en son pays, sous prétexte que l'airy
est meilleur. Et qu'est-ce que cela ?
Ce sont des gens attachés a eux-
mémes, esprits de fillettes,
personnes qui ne veulent rien
souffrir, comme si les infirmités
corporelles ¢€taient des maux qu'il
faille fuir. Fuir I'état ou il plait a Dieu
de nous mettre, c'est fuir son
bonheur. Oui, la souffrance est un
¢tat de bonheur et sanctifiant les
ames.



297

LA SIMPLICITE

La simplicité¢, en tant que vertu
chrétienne, est le contraire de la
duplicité, de la ruse. Elle est le
propre de l'innocence, elle est
fréquemment représentée par une
colombe, par référence a la parole de
Jésus-Christ. Soyez simples comme
des colombes (Matthieu 10, 16).



298

PECHE VENIEL ET
PECHE MORTEL

Il y a deux sortes de péchés ; le
mortel et le véniel. Or, savez-vous en
quoi ils consistent ?  Dans
I'¢loignement de Dieu et le
rapprochement de la créature, avec
une différence pourtant, puisqu'ils
sont differents. Celui qui s'attache
aux créatures, ne péche point, par le
seul fait de son attachement. Dieu a
fait les créatures, il est donc permis
d'en user. Mais il y a une regle dans
cet usage. Les créatures ne sont
point la fin derniere de 1'homme, et



299

il est défendu a I'homme de s'y
attacher comme a sa fin derniere. Par
conséquent, si vous vous y attachez
d'une maniére directe et définitive,
comme a votre fin, et que vous
oubliiez Dieu, qui seul est et doit Etre
votre fin, et que vous vous ¢loignez
de lui, alors 1l y a péché mortel. Cette
adhésion, cet attachement qui
produit 1'¢éloignement de Dieu, c'est
le péché mortel. Le péché véniel est
aussi un rapprochement de la
créature et un ¢loignement de Dieu ;
mais ils n'ont pas le méme caractere,
que dans le péché mortel. Celui qui
s'attache a la créature, ou a l'usage
des choses créées, mais non pourtant
comme a sa fin derniere, et qui, par
cet attachement, est ¢loigné de Dieu,
non pas directement et réellement,



300

mais en ce sens qu'l a plus
d'obstacles et de difficultés pour se
rapprocher de lui, celui-la peche
véniellement. Vous pouvez
comprendre par-la, quelle est la
malice et la noirceur du péché
mortel. La religion pour I'homme
consiste a avoir confiance en Dieu, a
I'aimer, a s'attacher a lui. Que fait
I'homme par le péché mortel

? Il retire sa confiance a Dieu comme
s'ill n'en était pas digne, pour la
donner a la créature, comme si elle
le méritait. Il brise les liens si doux
qui ’attachent a Dieu pour se livrer
a la créature avec des liens de fer. Il
dit a Dieu : viens dans mon cceur,
viens frapper a ma porte. La porte de
mon cceur te demeurera fermée, et si
tu es déja entré, je t'¢loignerai. Il dit



301

a la créature, je te donne mon cceeur,
viens en prendre possession, il
t'appartient. Cela est aussi coupable
que l'idolatrie. C'est une idolatrie
véritable. C'est diviniser la créature,
c'est lui rendre les mémes honneurs
qu'a Dieu ; c'est placer en elle sa fin
derniere ; c'est 1''dolatrie du ceeur.



302

LUISA PICCARRETA

Ma fille, quand je sens que mes
pensees et mes paroles sont répétées
en toi, que tu m'aimes avec mon
amour, que tu veux avec ma volonte,
que tu désires avec mes désirs, et
tout le reste, je sens que ma vie se
reproduit en toi.

Ma fille, quand I'ame se donne
completement a moi, j'établis ma
demeure en elle. Souvent, j'aime tout
fermer et demeurer dans I'ombre.
D'autres fois, j'aime dormir et je
place I'ame comme sentinelle afin
qu'elle ne permette a personne de



303

venir me déranger et, si nécessaire,
elle doit s'occuper des intrus et leur
répondre pour moi. Parfois encore,
j'aime tout ouvrir et laisser entrer les
vents, la froideur des créatures, les
dards du péche, et beaucoup d'autres
choses. L'ame doit étre contente de
tout et me laisser faire ce que je
veux. Elle doit faire sienne mes
choses. Si je n'€tais pas libre de faire
en elle tout ce que je veux, je serais
meécontent.

L'ame doit étre contente de tout et
me laisser faire tout ce que je veux.
Elle doit faire sienne mes choses.

L'ame qui fait les heures de la
passion devient co-rédemptrice.
Pendant que, suivant mon habitude,
je faisais les heures de la passion,



304

mon aimable Jésus me dit, « Ma
fille, le monde renouvelle sans cesse
ma passion, et, puisque mon
immensité enveloppe toutes les
créatures, tant  intérieurement
qu'extérieurement, je suis forcé, a
leur contact, de recevoir clous,
¢pines, coups de fouet, mépris,
crachats et tout le reste dont j'étais
accabl¢ pendant ma passion, et
méme plus. Cependant, au contact
des ames qui font les heures de ma
passion, je sens que les clous
s'enlevent, que les ¢épines sont
détruites, que mes blessures sont
soulagées et que les crachats
disparaissent. Je  me sens
dédommagé pour le mal que les
autres créatures me font, et, sentant
que ces ames ne me font aucun mal,



305

mais plutdt du bien, je m'appuie sur
elles. »

Jeésus béni ajouta, « Ma fille, sache
qu'en faisant ces heures, 1'ame
s'empare de mes pensées, de mes
réparations, de mes prieres, de mes
désirs, de mes affections et méme de
mes fibres les plus intimes, et elle les
fait siens. S'¢levant entre le ciel et la
terre, elle remplit la fonction de co-
rédemptrice, et dit a ma suite, Me
voicl, je veux réparer pour tous,
implorer pour tous et répondre pour
tous ».



306

LA MANIERE DE
SOULAGER JESUS

« Je l'ai serré¢ sur moi et, pour le
soulager, je me suis fondue dans son
intelligence, pour pouvoir me rendre
dans toutes les intelligences des
créatures, afin de remplacer par de
bonnes pensées, chacune de leurs
mauvaises pensées. Ensuite, je me
suis fondue dans ses désirs, pour
pouvoir remplacer par de bons
désirs, chacun des mauvais désirs
des créatures, et ainsi de suite. »



307



308

SUR L'EUCHARISTIE

« Si tout se trouvait dans
I'Eucharistie, les prétres qui me font
venir dans leurs mains, a partir du
ciel, et qui, plus que quiconque, sont
en contact avec ma chair
sacramentelle, ne devraient-ils pas
étre les plus saints et les meilleurs ?

Cependant, plusieurs sont les pires.
Pauvre de moi, comment me traite-t-
il dans la sainte Eucharistie ! Et les
nombreuses ames qui me regoivent,
méme tous les jours, ne devraient-
elles pas étre toutes des saintes, si
I'Eucharistie était suffisante ?



309

En réalite, et cela est a faire pleurer,
beaucoup de ces ames restent
toujours au méme point ; vaines,
irascibles, pointilleuses, etc. Pauvre
Eucharistie, comme elle est
déshonorée !

Par contre, on peut voir des meres
qui vivent dans ma volonté, sans
pouvoir me recevoir chaque jour a
cause de leur condition, non pas
qu'elles ne le désirent point, et qui
sont patientes et charitables, et qui
dégagent la fragrance de mes vertus
eucharistiques.

Ame, c'est ma volonté en elles qui
compense pour mon trés Saint-
Sacrement !

En fait, les sacrements produisent
des fruits selon que 1'ame est ajustée



310

a ma volonté. Et si 'ame n'est pas
ajustée a ma volonte, elle peut
recevoir la communion, et rester
I'estomac vide, aller a confesse et
rester sale. Une ame peut venir
devant ma présence sacramentelle,
mais si  nos volontés ne se
rencontrent pas, je serai comme mort
pour elle.

Ma volonté seule produit tous les
biens ; elle donne vie aux sacrements
eux-mémes. Ceux qui  ne
comprennent pas cela montrent
qu'ils sont des bébés en religion.



311

SE FUSIONNER AVEC
JESUS FORME LA
TRES-SAINTE TRINITE
EN L'AME.

Pendant que je priais, j'unissais mes
pensées aux pensées de Jésus, mes
yeux aux yeux de Jésus, et ainsi de
suite, avec l'intention de faire ce que
Jésus fait avec ses pensées, ses yeux,
sa bouche, son cceur, etc. Et comme
il me semblait que les pensées de
Jésus, ses yeux, etc. se diffusaient
pour le bien de tous, il me semblait
¢galement que, moi aussi, unie a



312

Jesus, je me diffusais pour le bien de
tous.

« Bonne a rien quand tu es seule, tu
es bonne a tout quand tu es avec moi.
Tu veux alors le bien de tous, et ton
union a mes pensees donne vie a de
saintes pensées chez les creatures.
Ton union a mes yeux donne vie a de
saints regards chez les créatures. Ton
union a ma bouche donne vie a de
saintes paroles dans les créatures.
Ton union a mon ceeur, a mes désirs,
a mes mains, & mes pas, a mes
battements de cceur, donne plein de
vie. Ce sont de saintes vies, puisque
la puissance créatrice est avec moi,
et que, par conséquent, 1'ame qui est
avec moi crée, et fait tout ce que je
VEUux ».



313

COMMENT SE
CONSUMER EN DIEU ?

J'étais dans mon état habituel quand
mon toujours aimable Jésus me dit «
Ma fille, je veux en toi une véritable
consommation, pas imaginaire, mais
vraie, bien que réalisée d'une
maniere simple.

Supposons qu'une pensée te vient
qui ne soit pas pour moi ; alors tu
dois y renoncer et lui substituer une
pensée divine. De cette maniere, tu
auras consume ta pensée humaine au
profit d'une vie de pensée divine.



314

De la méme manicere, si I'ceil veut
regarder quelque chose qui me
déplait, ou ne se réfere pas a moi, et
que l'ame renonce a cela, elle
ancantit sa vision humaine et
acquiert une vie de vision divine, et
ainsi de suite pour tout le reste.

Oh ! comme je ressens ces vies
divines nouvelles couler en moi,
prenant part a tout ce que je fais.
J'aime tant ces vies que je cede de
tout pour elles. Les ames qui font
ainsi sont premieres devant moi, et si
je les bénis, d'autres sont bénis a
travers elles. Elles sont les premicres
a bénéficier de mes graces et de mon
amour, et a travers elles, d'autres
profitent de mes graces et de mon
amour.



315

Je te veux completement
abandonnée en moi, de sorte que je
ne te reconnaisse plus comme ¢tant
tol-méme, mais comme étant moi-
méme, et que je puisse ainsi te dire
que tu es mon ame, ma chair, mes os.

Ma fille, il arrive souvent pour les
ames ce qui se produit dans l'air. A
cause de la mauvaise odeur qui
s'échappe de la terre, l'air devient
lourd, et un bon vent est nécessaire
pour ¢éliminer cette mauvaise odeur.
Ensuite, apres que l'air ait été purifié,
et qu'une brise bienfaisante se soit
mise a souffler, on a le golt de
garder la bouche ouverte, afin de
mieux profiter de cet air purifié. La
méme chose se produit pour I'ame.
Souvent, la complaisance, l'estime
de soi, I'ego et tout ce qui est humain



316

alourdissent l'air de I'ame, et je suis
forcé d'envoyer les vents de la
froideur, de la tentation, de l'aridité,
de la calomnie, pour qu'ils nettoient
l'air, purifient 1'ame et la replacent
dans son néant. Ce néant ouvre la
porte au Tout, a Dieu, qui fait naitre
des brises parfumeées, de sorte qu'en
gardant la bouche ouverte, 1'ame
puisse mieux profiter de cet air
bienfaisant pour sa sanctification.

Le mécontentement fait partie de la
nature humaine et non de la nature
divine. C'est ma volonté que ce qui
est humain, n'existe plus en toi, mais
seulement ce qui est divin. A force
de penser a ce que Jésus a souffert,
I'ame en vient a €tre compleétement
remplie de lui.



317



318

JESUS S'EMPRESSE DE
NOUS AIDER QUAND
NOUS LUI
DEMANDONS DE
L'AIDE.

S'étant montré brieévement, mon
toujours aimable Jésus me dit, « Ma
fille, comme je suis attristé, quand je
vois une ame repliée sur elle-méme,
et agissant par ses propres moyens.
Je suis pres d'elle et la regarde, et
voyant qu'elle est incapable de bien
faire ce qu'elle fait, j'attends qu'elle
me dise : « Je veux faire cela, mais



319

j'en suis incapable. Viens le faire
avec moi, et je ferai tout
correctement. Par exemple ; « Je
veux aimer, viens aimer avec moi ;
J€ Veux prier, viens prier avec moi ;
je veux faire ce sacrifice, donne-moi
ta force, car je suis faible ; et ainsi de
suite. » Avec plaisir et dans la plus
grande joie, je serai la pour tout. Je
suis comme un professeur qui, ayant
proposé un devoir a son éleve, reste
pres de lui pour voir ce qu'il va faire.
Incapable de bien faire, 1'¢leve
s'inquiete, s'énerve, et va méme
jusqu'a pleurer, mais il ne dit pas :
Maitre, montre-moi comment 1l faut
faire. Quel n'est pas le déplaisir du
professeur, qui se sent ainsi compté
pour rien par son ¢léve ! Telle est ma
condition.



320

Il ajouta : Un proverbe dit : I'homme
propose et Dieu dispose. Aussitot
que l'ame se propose de faire
quelque  bien, d'étre  sainte,
immédiatement, je dispose le
nécessaire autour d'elle : lumiere,
grace, connaissance de moi et
détachement. Et si je n'atteins pas le
but par cela, alors, a force de
mortifications, je vois a ce que rien
ne manque, pour que le but soit
atteint.

Pour en revenir a s'oublier soi-
méme, 1l faut faire ses actions, non
seulement parce que Jésus veut
qu'on les fasse, mais comme si c'était
lui-méme qui le faisait, ce qui leur
donne un mérite divin. Si c'est par sa
passion qu'il nous a rachetés, c'est
par sa vie cachée qu'il a sanctifié et



321

divinisé toutes nos actions
humaines.

Me trouvant dans mon état habituel,
mon toujours aimable Jésus me dit,
« Ma fille, I'ame qui veut s'oublier
elle-méme, doit faire ses actions
comme si c'¢tait moi-méme qui les
faisait. Si elle prie, elle doit dire,
c'est Jésus qui prie, et moi qui prie
avec lui. Si elle s'appréte a travailler,
a marcher, a manger, a dormir, a se
lever, a s'amuser ; c'est Jésus qui va
travailler, marcher, manger, dormir,
se lever, s'amuser, et ainsi de suite.
C'est seulement de cette manicre que
I'ame peut en venir a s'oublier elle-
méme. Faire ses actions, non
seulement parce que je suis d'accord,
mais parce que c'est moi qui les fais.



322

Un jour, pendant que je travaillais, je
me suis dit : Comment est-ce
possible que, quand je travaille, non
seulement Jésus travaille avec moi,
mais que c'est lui-méme qui fait le
travail ? Il me dit : Oui, c'est moi qui
le fais. Mes doigts sont dans les tiens
et ils travaillent. Ma fille, quand
j'étais sur la terre, mes mains ne se
sont-elles pas abaissées a travailler
le bois, a enfoncer des clous, aidant
ainsi mon pere adoptif Joseph ?
Ainsi, avec mes mains et mes doigts,
je créais des ames, et divinisais les
actions humaines en leur donnant un
m¢érite divin. Par le mouvement de
mes doigts, j'appelais le mouvement
de tes doigts et celui des autres
doigts humains, et, en voyant que ce
mouvement était fait pour moi, et



323

que c'était moi-méme qui le faisais,
je prolongeais ma vie de Nazareth en
chaque creature, et je me sentais
comme remercié¢ par elles, pour les
sacrifices et les humiliations de ma
vie cachée. Vois-tu ? quand tu
travailles, et tu travailles parce que
je travaille, mes doigts coulent dans
les tiens et, pendant que je travaille
avec tol, a ce moment méme, mes
mains créatrices répandent
beaucoup de lumiere dans le monde.
Combien d'ames j'interpelle !
combien d'autres je sanctifie,
corrige, chatie, etc. ! Et tu es avec
moi, créant, interpellant, corrigeant,
et ainsi de suite. Tout comme tu n'es
pas seule en cela, moinon plus, je ne
suis pas seul dans mon travail.



324

Chaque pensée centrée sur soi, y
compris sur les vertus, est un gain
pour soi-méme, et ¢loigne de la vie
divine, tandis que si I'ame ne pense
qu'a moi, et a ce qui me regarde, elle
prend en elle la vie divine et, ce
faisant, elle €échappe a I'humain, et
acquiert tous les biens possibles.



325

TOUT REVIENT A SE
DONNER A JESUS ET
A FAIRE SA VOLONTE
EN TOUT ET
TOUJOURS.

Me trouvant dans mon état habituel,
mon toujours aimable Jésus se fit
voir tout triste, et me dit : Ma fille,
ils ne veulent pas comprendre que
tout consiste a se donner a moi, et a
faire ma volonté en tout et toujours.
Quand j’ai obtenu cela, je stimule
I’ame et lui dit : ma fille, prend cette



326

joie, ce réconfort, ce soulagement,
ce rafraichissement.

Cependant, si 1'ame prend ces choses
avant de s'étre donnée completement
a moi et de faire ma volont¢ en tout
et toujours, il s'agit d'actes humains,
tandis qu'apres, ce sont des actes
divins. Comme il s'agit de mes
choses, je ne suis plus jaloux, et je
me dis : si elle prend un plaisir
légitime, c'est que je le veux ; si elle
négocie avec des personnes, si elle
converse légitimement, c'est que je
le veux. Si je ne le voulais pas, elle
serait préte a tout arréter. Aussi, je
mets tout a sa disposition, puisque
tout ce qu'elle fait, est I’effet de ma
volonté, et non de la sienne.



327

La mort est quelque chose de grand,
de sublime ! Les choses se passent
ainsi pour mes propres enfants

durant leur vie, ils sont méprises,
opprimes ; leurs vertus, qui, comme
la lumiere, devraient briller aux yeux
de ceux qui les entourent, restent a
demi voilées. Leur héroisme dans la
souffrance, leur abnégation, et leur
zele pour les ames, projette, a la fois,
de la lumicre et des doutes chez les
personnes qui les entourent. Et c'est
moi-méme qui, permet cela, afin que
soit préservée la vertu de mes chers
enfants, mais, dés qu'ils meurent,
comme ces voiles ne sont plus
nécessaires, je les retire, et les doutes
deviennent des certitudes ; la
lumicre se fait pleine, et fait
apprécier leur héroisme ; on



328

commence alors a tout estimer en
eux, méme les plus petites choses.
Par conséquent, ce qui ne peut étre
fait durant la vie, la mort y suppl¢e.

Pour te rapprocher encore plus de
moi, au point de fondre ton étre dans
le mien, comme le mien est fondu
dans le tien, tu dois, en toutes
choses, prendre ce qui est de moi, et
laisser ce qui est de toi. Si tu en
arrives a ne penser qu'a des choses
saintes, a ne regarder que le bien, et
a ne chercher que la gloire et
I'honneur de Dieu, tu laisseras ton
esprit et épouseras le mien. Si tu ne
parles et n'agis que pour le bien, et
par amour pour Dieu, tu laisseras ta
bouche, et tes mains, en les



329

remplacant par ma bouche et mes
mains. Si tu marches toujours
saintement et dans des sentiers
droits, tu marcheras avec mes pieds.
Si ton cceur n'aime que moi, tu le
remplaceras par mon cceur, pour
n'aimer qu'avec mon amour, et ainsi
de suite pour tout le reste. Ainsi tu
seras enveloppée de toutes mes
choses et moi de toutes les tiennes.
Peut-il exister une union plus étroite
que celle-1a ?



330

LA MANIERE D'ETRE
AVEC JESUS

Ma chere fille, vois-tu dans quelle
union étroite je suis avec toi ? C'est
ainsi que je veux te voir unie a moi.
Néanmoins ne crois pas que tu peux
faire cela seulement quand tu pries
ou que tu souffres. Non, tu peux le
faire toujours. Si tu te déplaces, si tu
respires, si tu travailles, si tu
manges, si tu dors, tout cela tu dois
le faire comme si tu le faisais dans
mon humanité, comme si tout ton
travail ¢était le mien. De cette
maniere, rien ne sera tien. Tout ce



331

que tu fais doit étre comme dépose a
l'intérieur d'une coquille ; en ouvrant
cette coquille, on ne doit trouver que
le fruit du travail divin. Tu dois tout
faire ainsi et en faveur de toutes les
créatures, comme si mon humanité
habitait toutes les créatures. Si tu
fais tout a travers moi, alors méme
les actions les plus indifférentes et
les plus petites acquicrent les
mérites de mon humanité. En
travaillant entierement avec
lI'intention de passer par moi, tu
parviendras a contenir toutes les
créatures en toi. Ton travail sera
diffusé¢ pour le bien de tous. Par
conséquent, méme si les autres ne
me donnent rien, je recevrai tout par
toi.



332

Jésus dit a Luisa : je veux
t’enseigner la maniere d’étre avec
moi. Premierement, tu dois entrer en
moi, te transformer en mo1 et
prendre pour toi ce que tu trouves en
moi. Deuxiemement, quand tu te
seras remplie de moi completement,
sors a l'extérieur et opere en
coopeération avec moi, comme si toi
et moi ne faisions qu'un, de telle
maniere que si je bouge, tu bouges
aussi, et si je pense, tu penses a la
méme chose que moi. En d'autres
mots, tout ce que je fais, tu le fais toi
aussi. Troisiemement, avec ces actes
que nous avons faits ensemble,
retire-toi pendant un instant, rends-
to1l au milieu des créatures, et donne
a tous et a chacun toutes les choses
que nous avons faites ensemble



333

Donne ma vie divine a chacun.
Immédiatement apres, reviens en
moi pour me donner, au nom de tous,
toute la gloire qu'ils doivent me
donner. Prie, excuse-les, répare,
aime, oh oui, aime-moi pour tous,
rassasie-moi d'amour. L'amour est ce
qui ennobli I'ame et la met en
possession de toutes les richesses de
Dieu. Qu'est-ce que le sacrifice ?
C'est se vider soi-méme dans
I'amour et dans I'étre de la personne
aimée. Et plus on se sacrifie, plus on
est consumé¢ dans l'étre de la
personne aimée, perdant son propre
étre et acquérant tous les traits et la
noblesse de 1'étre divin. La croix est
le meilleur moyen pour savoir si I'on
aime vraiment le Seigneur.



334

Me trouvant dans mon état habituel,
je me demandais pourquoi seule la
croix nous permet d'étre slrs que
nous aimons le Seigneur, méme s'il
y a beaucoup d'autres choses, par
exemple les vertus, la priere et les
sacrements, qui pourraient aussi
nous permettre de savoir si nous
aimons vraiment le Seigneur.
Pendant que je pensais ainsi, Jésus
bénit, vint et me dit : Ma fille, 1l en
est bien ainsi. Seule la croix permet
d'étre slirs que nous aimons vraiment
le Seigneur, mais la croix, portée
avec patience et résignation. S'il y a
patience et résignation devant la
croix, c'est que I'amour de Dieu est
présent. En effet, vu que la nature est
trés réfractaire a la souffrance, si la
patience est 1a, cela n'est pas naturel



335

mais divin, c'est-a-dire que l'ame
n'aime pas le Seigneur seulement
avec son propre amour, mais aussi
avec I'amour divin. Alors, comment
douter que cette ame aime vraiment
Dieu, si elle l'aime avec l'amour
divin lui-méme ?

La seule vraie sainteté consiste a
recevoir, comme une manifestation
de 1'amour divin, tout ce qui arrive,
méme les choses les plus
indifférentes, comme par exemple,
recevoir une bonne nourriture ou
une moins bonne. L'amour divin se
manifeste dans la saveur, car c'est
Dieu qui produit le bon gofit. Il aime
assez la créature pour lui donner du
plaisir dans les choses matérielles.
L'amour divin se  manifeste
¢galement dans les déplaisirs. On



336

doit aussi aimer Dieu dans ce cas. Je
veux que 1'ame me ressemble aussi
dans la mortification. L'amour divin
se manifeste, quand la personne est
exaltée ou quand elle est humiliée,
quand elle est en santé ou quand elle
est malade, quand elle est riche ou
quand elle est pauvre. Méme chose
concernant 1’haleine, la wvue, Ia
langue, tout. L'ame doit recevoir
chaque  chose comme  une
manifestation de l'amour divin, et
tout retourner a Dieu, comme une
expression de son amour.

La paix permet de savoir si 1'ame
cherche Dieu pour Dieu ou pour
elle-méme, si elle agit pour Dieu,
pour elle-méme ou pour les



337

créatures. Si c'est pour Dieu, 1'ame
n'est jamais perturbée. On peut dire
que la paix de Dieu et la paix de
I'ame vont ensemble, et que les
frontieres de la paix entourent 1'ame,
de sorte que tout est transform¢ en
paix, méme les guerres elles-mémes.
Au contraire, si I'ame est perturbée,
méme au sujet des choses les plus
saintes, cela montre que ce n'est pas
Dieu que l'ame cherche, mais ses
intéréts personnels ou quelque but
humain. Par conséquent, si tu ne te
sens pas calme, cherche la vraie
raison en ton intérieur. Corrige ce
qui ne tourne pas rond, et tu recevras
la paix.



338

Ma fille, sais-tu ce qu'est le péché ?
C'est un acte de la volont¢ humaine
fait en opposition avec la volonté
divine. Imagine deux amis en
discorde. Méme si leur discorde est
mineure, on peut dire que leur amiti¢
n'est pas aussi parfaite qu'elle devrait
I'étre. Comment peuvent-ils s'aimer
et se contredire en méme temps ? Le
véritable amour demande de vivre
dans la volonté de l'autre, méme au
colt de sacrifices. Si la discorde est
sérieuse, ce ne sont plus des amis
mais des ennemis. Tel est le péché.
S'opposer a la volonté divine, méme
dans les plus petites choses, c'est
comme devenir ennemi de Dieu.
C'est toujours la créature qui est la
cause de tels conflits.



339

Sans la foi, tout est sombre dans
l'intelligence humaine, alors que le
seul fait de croire, allume une
lumiere dans I'esprit. Au moyen de
cette lumiere, on peut percevoir
clairement la vérité et la fausseté des
choses, pour discerner si c'est la
grace qui opere, ou la nature, ou le
diable. Celui qui posseéde un peu de
fo1, voit les choses avec clarté et
découvre la vérité. Celui qui ne croit
pas voit les choses dans Ia
confusion.

La chose principale pour chacun,
c’est que dans toutes ses pensées, ses
paroles et ses ceuvres, il ne cherche
pas son propre confort, ni I’estime



340

de soi, ni le plaisir qui vient d’autrui,
mais uniquement le plaisir de Dieu.

Celui qui se nourrit de la foi,
acquiert la vie divine et, en
acquérant la vie divine, il détruit
I'humain. En d'autres mots, il détruit
en lui les germes, qu'a produit le
péché originel. II acquiert de
nouveau la nature parfaite, telle
qu'elle est sortie des mains de la
divinité, semblable a elle-méme. 1l
en vient a surpasser en noblesse, la
nature angélique elle-méme.

Souffrir les souffrances de Ia
personne aimée, pour pouvoir
s'assurer que la personne qu'on aime



341

est totalement heurcuse, c'est cela le
véritable amour.



342

L’ IMITATION DE LA
VIE DE JESUS

Jésus a Luisa : Sais-tu ce que
j'attends de toi ? Je te veux en tout
semblable a moi, autant dans les
ccuvres que dans les intentions. Je
veux que tu sois respectueuse avec
tous, car respecter tout le monde
donne la paix a soi-méme et aux
autres. Je veux que tu te consideres
la plus petite entre tous, et que toutes
mes Instructions, tu les rumines
toujours dans ton esprit, et les
conserves dans ton cceur, afin que,
quand les occasions se présenteront,



343

tu trouves toujours ton esprit et ton
ceeur, préts a se servir de mes
Instructions, et a les mettre en
pratique. En somme, je veux que ta
vie soit un débordement de la
mienne.

La vraie manicre de souffrir consiste
a ne pas regarder de qui viennent les
souffrances, ni ce que l'on souffre,
mais a regarder le bien qui doit en
résulter.



344

FONDEMENT DU
SAINT ABANDON

Le saint abandon a pour fondement
la charite. Il ne s'agit plus ici d'un
degre inférieur de la conformité a la
volonté divine, comme est la simple
résignation, mais de la remise
amoureuse, confiante et filiale, de la
perte totale de notre volonté en celle
de Dieu. Or, c'est le propre de
I'amour d'unir aussi €troitement les
volontés. Ce degré de conformité est
méme un exercice tres €levé du pur
amour, et ne peut se trouver, d'une
manicre ordinaire, que dans les dames



345

avanceées, qui vivent principalement
du pur amour.

La plus sublime humilité exige de
fuir tout raisonnement, et de
s'abimer dans son néant. Si on fait
ainsi, alors, sans trop s'en rendre
compte, on se fond en Dieu. Cela
amene l'union la plus intime entre
'ame et Dieu, le plus parfait amour
pour Dieu et le plus grand avantage
pour I'ame, parce que, en quittant sa
propre raison, on acquiert la raison
divine. En renongant a tout regard
sur elle-méme, I'ame n'est pas
intéressée a ce qui lui arrive, et elle
parvient a un langage complétement
céleste et divin.



346

Une ame du purgatoire dit a Luisa :
Nous sommes si plongés en Dieu,
que nous ne pouvons pas méme
bouger nos paupicres sans son
consentement. Nous vivons en Dieu
comme des personnes qui vivent
dans un autre corps. Nous pouvons
penser, parler, travailler, marcher,
autant qu'il nous est donné par ce
corps d'appoint. Pour nous, ce n'est
pas comme pour toi, qui a le libre
choix, qui dispose de ta propre
volonté. Pour nous, nos volontés
personnelles ont comme cess¢ de
fonctionner. Notre volonté est
uniquement celle de Dieu. Nous
vivons en elle, et en elle nous
trouvons tout notre contentement,
tout notre bien et toute notre gloire.



347

L’HISTOIRE DE
L’HOMME

Jésus montra a Luisa ce que
I'espérance fait pour I'homme en
choisissant 1'i'mage d'une mere.
Quelle scéne émouvante ! Si tous
pouvaient voir cette mere, méme les
ceeurs les plus endurcis pleureraient
de contrition, et apprendraient a
I'aimer au point de ne plus vouloir
quitter ses genoux maternels. Du
mieux que je peux, je vais tenter
d'expliquer ce que j'ai compris de
cette image.



348

L'homme vivait enchainé, esclave
du démon et condamn¢ a la mort
¢ternelle sans espoir de pouvoir
acceder a la vie ¢eternelle. Tout était
perdu, et sa destinée ¢tait ruinée.
Une mere vivait au ciel, unie au Pére
et a I'Esprit Saint, partageant avec
eux un bonheur exquis. Mais elle
n'était pas pleinement satisfaite. Elle
voulait autour d'elle tous ses enfants,
ses cheres images, les plus belles
créatures sorties des mains de Dieu.
Du haut du ciel, ses yeux étaient
fixés sur 1'humanité¢ perdue. Elle
s'ingéniait a trouver le moyen de
sauver ses enfants bien-aimés et,
consciente qu'ils ne pouvaient en
aucune maniere, donner satisfaction
a la divinité par eux-mémes, méme
au prix des plus grands sacrifices, (a



349

cause de leur petitesse comparee a la
grandeur de Dieu), que fit cette mere
? Voyant que le seul moyen de
sauver ses enfants €tait de donner sa
vie pour eux, en e¢pousant leur
souffrance et leur miscre, et en
faisant tout ce qu'ils auraient dii faire
eux-mémes, elle se présenta en
larmes devant la divinité et, de sa
plus douce voix, et avec les motifs
les plus convaincants, que lui dictait
son cceur magnanime, elle lui dit : Je
demande grice pour mes enfants
perdus. Je ne puis supporter de les
voir séparés de moi. Je veux les
sauver a tout prix. Et puisqu'il n'y a
pas d'autre moyen que de donner ma
vie pour eux, je veux le faire, pourvu
qu'ils retrouvent la leur. Qu'attends-
tu d'eux ? La réparation ? Je ferai



350

réparation pour eux. La gloire et
I'honneur ? Je te rendrai gloire et
honneur en leur nom. Des actions de
grace ? Je te rendrai grace pour eux.
Tout ce que tu attends d'eux, je te le
donnerai, pourvu qu'ils soient admis
a régner a mes cotes.

Emu par les larmes et l'amour de
cette mere compatissante, la divinité
se laissa convaincre et se sentit
portée a aimer ses enfants.
Ensemble, les personnes divines se
pencheérent sur leur malheur, et
accepterent le sacrifice de cette
mere, qui donnera pleine satisfaction
pour les racheter. Des que le décret
fut signé, elle quitta aussitot le ciel,
et se rendit sur la terre. Laissant
derriere elle ses vétements royaux,
elle se revétit des miséres humaines,



351

comme une misérable esclave, et le
vécut dans la plus extréme pauvrete,
dans des souffrances inouies, au
milicu d'étres souvent
insupportables. Elle ne fit que
supplier et intercéder pour ses
enfants. Cependant, 0 stupéfaction,
au lieu d'accueillir a bras ouverts
celle qui venait les sauver, ses
enfants firent tout le contraire.
Personne ne voulut 'accueillir n1 la
reconnaitre. Au contraire, ils la
laisserent errer, la mépriserent et
comploterent pour la faire mourir.

Que fit cette tendre mere en se
voyant ainsi rejetée par ses enfants si
ingrats ? A-t-elle renonce

? Nullement ! au contraire, son
amour pour eux devint plus ardent et



352

elle courut d'un endroit a l'autre pour
les rassembler aupres d'elle. Que
d'efforts elle déploya ! Elle n'arrétait
jamais, toujours préoccupeée par le
salut de ses enfants. Elle pourvoyait
a tous leurs besoins, remédiait a tous
leurs maux passes, présents et futurs.
En somme, elle faisait absolument
tout concourir pour le bien de ses
enfants. Et que firent ceux-ci ? Se
repentirent-ils ? Pas du tout. Ils Ila
regardérent d'un air menacant, la
déshonorerent  par de  viles
calomnies, I’accablérent
d'opprobres, la flagellerent jusqu'a
ce que son corps ne soit plus qu'une
plaie vive. Enfin, ils la firent mourir
de la mort la plus infame, au milieu
de spasmes et de douleurs extrémes.
Et que fit cette mere au milieu de



353

tant de souffrances ? Allait-elle hair
ses enfants, si indisciplinés et
arrogants ? Pas du tout ! Elle les
aima encore plus passionnément,
offrit ses souffrances pour leur salut,
et, en rendant son dernier souffre,
leur murmura un dernier mot de paix
et de pardon. O Mére toute belle, 6
chere Espérance comme tu es
admirable ! je t'aime tant ! je t'en
supplie, garde-moi toujours sur tes
genoux, et je serai la personne la
plus heureuse du monde.

Méme si je suis décidée de ne plus
parler de I'Espérance, une voix
résonne en moi et me dit

L'Espérance contient tous les biens,
présents et futurs, et I'ame qui vit et
grandit sur ses genoux obtiendra
tout. Que désire une ame ? La gloire,



354

les honneurs ? L'Espérance lui
donnera la plus grande gloire et les
plus grands honneurs sur cette terre,
et elle sera glorifiée ¢ternellement au
ciel. Desire-t-elle les richesses ?
Cette mere est extrémement riche,
et, en donnant tous ses biens a ses
enfants, ses richesses ne diminuent
aucunement. De surcroit, ses
richesses sont éternelles et non pas
¢phémeres. Désire-t-elle des
plaisirs, des  satisfactions  ?
L'Espérance possede tous les plaisirs
et toutes les satisfactions qui se
trouvent au ciel et sur la terre. Toute
personne qui se nourrit de son sein
peut s'en délecter a sati¢té. De plus,
comme elle est le maitre des maitres,
toute ame qui se met a son €cole
apprendra la science de la vraie



355

saintete. En somme, I|'Espérance
nous donne tout. Si quelqu'un est
faible, elle le fortifie. Pour ceux qui
sont en ¢tat de peche, elle a institué
les sacrements parmi lesquels se
trouve le bain ou l'on peut laver ses
péchés. Si nous avons faim ou soif,
cette mere compatissante nous
donnera la plus alléchante et
délicieuse nourriture, sa chair
délicate et son sang trés précieux.
Que peut faire de plus cette mere
pacifique ? Qui d'autre lui ressemble
? Ah ! Elle seule a pu réconcilier le
ciel et la terre ! L'Espérance s'est
unie a la foi et a la charité, et a formé
ce lien indissoluble, entre la nature
humaine et la nature divine. Mais
qui est cette mere ? C'est Jésus-
Christ, notre Sauveur.



356

La vraie dévotion qu'on doit avoir
pour le divin sacrement de la
communion consiste, a s'en
approcher avec humilité, confiance
et amour, a désirer d'honorer notre
Seigneur, de s'unir a Lui, de Le faire
régner dans son cceur et d'en recevoir
la vie.



357

LA VISION DE
L’ENFER DE LUISA

J'ai vécu l'enfer pendant plus d'une
heure. En effet, pendant que je
regardais 1''mage de l'enfant Jésus,
une pensee, rapide comme l'éclair,
disait a I'enfant, « Comme tu es laid
' ». Je me suis efforcée d'ignorer
cette pensee, et de ne pas me laisser
troubler par elle, afin d'éviter le
picge du démon. Malgré mes efforts,
cet éclair diabolique pénétra dans
mon cceur, et il me semblait que je
haissais Jésus. Oh ! oui ! Je me
sentais, comme si j'étais en enfer



358

avec les damnés. Je sentais en moi
I'amour transformé en haine ! Oh,
mon Dieu ! Quelle souffrance que de
se sentir incapable de t'aimer.

Ma fille, ne te décourage pas, c'est
ma facon habituelle d'agir : amener
I'ame a la perfection petit a petit, et
non pas d'un seul coup, de maniere a
ce qu'elle ait toujours conscience
qu'il lu1 manque quelque chose, et
qu'elle ait a faire tous les efforts
nécessaires pour obtenir ce qui lui
manque. Ainsi, elle me plait
davantage et se sanctifie encore plus.
Et moi, attiré par ses actes, je me
sens obligé de lui accorder de
nouvelles faveurs célestes. De plus,



359

un échange totalement divin s'établit
entre I'ame et moi.

Tu ne peux comprendre l'influence
qu'une ame, dont l'unique but est de
me plaire, peut avoir sur mon coeur,
et la force d'attraction qu'elle exerce
sur moi. Je me sens tellement li¢ a
cette ame, que je me sens oblige de
faire ce qu'elle désire.

Jésus dit a Luisa : Je vais t'enseigner
la maniere de parler a ton prochain.
Premierement, lorsqu’on te raconte
quelque chose sur ton prochain,
interroge-toi et vois si tu n'es pas toi-
méme coupable de ce défaut, car,
dans ce cas, vouloir corriger ton



360

prochain serait le scandaliser et
m'indigner moi-méme.
Deuxiemement, si tu n'as pas ce
defaut, leve-toi et essaye de parler
comme j'aurais parlé. De cette facon,
tu parleras avec ma propre langue et,
ainsi, tu ne manqueras pas a la
charité. Au contraire, par tes paroles,
tu feras du bien a ton prochain et a
tol-méme, et tu me rendras honneur
et gloire.

Mon bon professeur Jésus-Christ
m'a enseigné que le moyen le plus
efficace pour acquérir le paradis, est
de tout faire, pour ne jamais
I'offenser volontairement, méme au
prix de sa vie, et de ne pas craindre
d'avoir mal agi, quand il n'y a pas en



361

sol la volonté de mal faire. C'est la
tactique des misérables esprits
infernaux, d'essayer de decourager
les personnes naives, en créant en
elles des doutes et des peurs, non
pour les amener a aimer Dieu
davantage, mais pour les amener au
désespoir total.

Essayez de m'imiter, comme quand
j'étais dans la maison de Nazareth.
Ma pensée €tait occupée seulement,
par ce qui concernait la gloire de
mon Pere, et le salut des ames. Ma
bouche s'ouvrait seulement pour dire
des choses saintes, et pour persuader
d'autres personnes de réparer pour
les offenses commises contre mon
Pere.



362



