|_’éducation
de la
volonteé

Stéphane Darbé






Table des matieres

INTRODUCTION

SON OPTIMISME

SON MORALISME

L'AMOUR, TERME ET MOYEN DE LA
PERFECTION

LA CULTURE DE TOUT L'HOMME

L'ORAISON MENTALE

24

42

77

88

LES MOYENS DE CULTURE AUXILIAIRES 125



Par Saint Francois de Sales




PARTIE 1

INTRODUCTION

Par Francis Vincent

Voici ce que nous enseigne Saint
Francois de Sales : I'art d'éduquer la
volonté et de former le caractere.
Tout ici bat, sans parler de l'au-dela,
dépend de la puissance du vouloir.

Le role du directeur spirituel est de
développer une volonté¢ ou de la
conduire de I'enfance a la virilité, de
I'éduquer jusqu'a ce qu'elle adhere au
bien, a Dieu.



5

Voici la jeune femme est enceinte,
elle va enfanter un fils, et elle Iui
donnera le nom d'Emmanuel. Il
mangera du lait caille et du miel
jusqu'a ce qu'il sache rejeter le mal et
choisir le bien. Car avant que
I'enfant sache rejeter le mal et choisir
le bien, elle sera abandonnée, la terre
dont les deux rois te jettent dans
I'épouvante. (Isaie 7, verset 14)



PARTIE 2

SON OPTIMISME

Il faut, disait-il, au dernier jour de sa
vie, suivre les lois du monde
puisqu'on y est, en tout ce qui n'est
pas contraire a la loi de Dieu. Je ne
contredit jamais personne, disait-il
finalement. Je ne veux point, dirait-
il, une dévotion mélancolique,
facheuse, chagrine, mais une piété
douce, agréable, paisible, et en un
mot, une piété toute franche et qui se
fasse aimer de Dieu.



Francois mene a I'amour par I'amour,
a l'amour affectif par ['amour
affectif. Il prétend que l'on doit
aimer Dieu avec sa volonté, mais
aussi avec son cceur. Et pour nous
aider a aimer Dieu de toutes nos
puissances, méme sensibles, il nous
le montre toujours avec ses attributs
d'amour et de bonté. Il nous le
montre a travers la personne
humaine de Jésus.

Que vaut I'homme, est-il aveugle,
debile et pervers, ou bien se porte-t-
il avec aisance a la vertu ?

Est-il spontanément l'ennemi de
Dieu, ou Dbien va-t-il d'un
mouvement naturel vers lui ?



Dieu lui-méme est-il pere ou
justicier, Dieu d'amour ou Dieu
terrible ?

De la réponse a ces questions
découle, a n'en pas douter, toute
I'économie de nos relations avec le
Ciel. Selon que nous inclinerons
vers l'optimisme qui fait confiance a
l'homme et a Dieu, ou vers le
pessimisme qui désespere des deux
a la fois, nous engagerons toute
notre activité religieuse sur des voies
divergentes.

Optimisme et pessimisme sont
comme deux podles entre lesquels
oscille éternellement ['humanité.
Tout homme a son 1insu, ou
consciemment, subit l'attraction de
I'un ou de l'autre et parfois, tout tour



9

a tour, de 1'un et de l'autre. Ils sont a
I'origine de toutes nos démarches
dans I'ceuvre du salut.

La premiere génération chrétienne,
tout au sentiment nouveau de la
paternit¢ de la fraternité divine,
encore ¢blouie des prodiges qui
venaient de s'accomplir,
s'abandonne sensiblement a
'optimisme. Mais bientot, devant la
corruption persistante du monde, les
vues de I'humanité s'assombrissent
et l'accent du pessimisme retentit
avec ¢eclat. L’orage, n¢ de la pensée
et descendu par I'imagination jusque
dans la sensibilité, n'apporte que
l'agitation de 1'étre intérieur.

Nous devenons les maitres de notre
destinée. Nous ne sentons plus peser



10

sur nos ¢paules cette inexorable
fatalité qui nous prédestine au salut
ou a la damnation et dont le naturel
effet est de nous déconseiller I'effort.
Il est en nous d'appartenir a Dieu ici-
bas et dans I'autre monde.

Dieu ne décide sur nous qu'apres
avoir prévu comment  nous
déciderions nous-mémes. Nous
voila prévenus d'avoir a ceindre nos
reins et de ne pas nous endormir
dans l'attente d'une grace qui nous
emporte inerte sur son aile. Il
affirmait la nécessité de la grace et la
liberté humaine.

Bien que ce soit, disait-il, un don de
Dieu d'étre a Dieu, c'est toujours un
don que Dieu ne refuse jamais a
personne, mais l'offre a tous pour le



11

donner a ceux qui, de bon cceur,
consentiront de le recevortr.

Dieu se contente de peu, car il sait
que nous n'avons pas beaucoup.

Sur la crainte de Dieu, 1l dit a
I'impétueuse et versatile abesse du
puits d'orbe a cette terrible madame
bourgeoise qu'il lui faudra bien
parfois gouverner un peu par la
crainte.

L'age précédent avait aimé voir en
Dieu surtout la justice et Ila
puissance. Lui, il met en lumiere de
préfeérence la miséricorde et la bonté.
Dieu reste le Tout-Puissant qu'il faut
craindre, mais qu'il faut craindre
amoureusement.



12

Notre crainte doit s'achever en
amour et I'amour prendre le pas sur
la crainte. Ce n'est pas mal fait,
disait-il, de trembler quelquefois
devant Celui, en la présence duquel
les anges méme trémoussent quand
ils le regardent en sa majeste.

A la charge toutefois que le Saint
Amour, qui prédomine toutes ses
ceuvres, tienne aussi toujours le
dessus, le commencement et la fin
de vos considérations.

En parlant du Sauveur, il dira, il nous
donne en ceci des preuves de la
douceur avec laquelle il traite les
pécheurs, car il a deux bras, 1'un de
sa  justice toute-puissante et
¢quitable et I'autre de sa miséricorde



13

qu'il exalte par-dessus celui de sa
justice.

Le chrétien du Moyen-Age, comme
le peuple juif, inclinait a voir Dieu
au travers des éclairs et des nuces. Il
n'allait généralement a lui qu'avec
une sorte d'hésitation tremblante et
de préférence par des voies
indirectes, notamment par Marie,
considérée a la lettre comme le
refuge des pécheurs.

Le célebre « P. Binet », en qui nous
entendons pour ainsi dire toute la
tradition mariale du Moyen-Age,
exprime bien l'idée fondamentale
sur laquelle cette tradition repose
quand 1l dit : « Jésus veut damner et
Marie veut sauver ».



14

La justice est du cote de Jésus, la
clémence du c6té de Marie.

Ainsi, le Moyen-Age, dominé par
son pessimisme théologique, ne
s'adresse a Dieu que par personne
interposée. Sans cesse, il en appelle
du tribunal de Dieu au tribunal de la
Vierge.

Selon sa croyance, Marie, toujours
accueillante et pitoyable, arrache des
mains de Dieu les plus audacieux
pécheurs et les sauve pour ainsi dire
« malgré lui et malgre eux ».

La theologie de saint Francois de
Sales sera sans tendresse pour ces
petites ruses.

Ainsi, le pessimisme menait a Marie
en ¢loignant de Dieu.



15

L'optimisme de saint Frangois de
Sales rétablit les rapports directs
avec Dieu sans ¢liminer Marie.

Dieu nous est montré si prochain
qu'on peut aller a lui sans détour,
mais on doit revenir a Marie pour
plaire a Dieu. Il dit « la Vierge est
tant aimée et chérie de Dieu, qu'on
ne peut bien aimer le Fils que pour
'amour de lui on aime extrémement
la mere, et que pour 'honneur du Fils
on honore excellemment la mere ».

Ainsi pour saint Frangois de Sales,
I'amour de Dieu, le culte a Dieu ne
sont pas seulement premiers en
dignite, ils sont tels
chronologiquement. C'est de Dieu
que découle la dévotion a Marie.



16

Selon sa formule, nous allons a
Marie par Dieu. De la dévotion de
Notre-Seigneur, dit-il encore, nait
incontinent, celle de sa tres sacrée
mere.

Saint Frangois de Sales continue de
nous mener a Dieu par Marie, et si la
jolie formule « Allons a Jésus par
Marie » apparait sous sa plume, ce
n'est pas parce que dans sa pensee il
nous faut un interprete pour parler a
Dieu, c'est parce qu'il est bon, en
pensant par Marie, d'attendrir et
détremper nos ames dans la
confiance pour porter ensuite cette
confiance jusque dans le rapport
avec Dieu.

La dévotion a Marie fortifie notre
confilance.



17

Nous savons a la vérité que Dieu est
infiniment miséricordieux, mais
souvent nous ne sentons pas cette
mis¢€ricorde.

Une station préparatoire au pied de
Marie nous met en vibration, nous
fait prendre le sentiment d'un Dieu
bon, nous aide a prier a la fois de la
tete et du coeur.

Mais le recours a Marie pour Saint
Francois de Sales doit laisser a Dieu
sa place, et cette place est la
premicre, non seulement en théorie
mais aussi en pratique, ce qui
s'oublie couramment.

Aussi dit-il, bien qu'on doive a la
sacrée Vierge un culte et un honneur
plus grand qu'aux autres saints,



18

néanmoins il ne faut pas qu'il soit
¢gal a celui que I'on rend a Dieu.

Il ajoute « Qui veut plaire a Dieu et
a Notre-Dame fait bien, mais qui
voudrait plaire a Notre-Dame et
¢galement ou plus qu'a Dieu
commettrait un deéreglement
insupportable.

L'heure du chatiment ne vient pour
'ame qu'apres les jours de I'épreuve
terrestre, si 1'on donne tout leur sens
aux divines paraboles du bon pasteur
et de I'enfant prodigue, si 1'on prend
pour une des paroles essentielles de
I'Evangile, et non comme il arrive,
pour une  métaphore sans
conséquence la consigne du Christ,
« n'éteignez pas la meche qui fume
encore », on estime le pécheur plus



19

digne de soin et de pitié a mesure
qu'il s'enfonce dans l'iniquité.

Le directeur salésien demeure aux
aguets  pour  secourir l'ame
pécheresse. Il sait bien que la grace
continue de souffler.

Lorsque les pécheurs sont le plus
endurcis dans leur péché, disait un
jour saint Francois de Sales, qu'ils
sont venus a un tel point qu'ils vivent
comme s'il n'y avait pas de Dieu, de
paradis, ni d'enfer, c'est alors que le
Seigneur leur découvre les entrailles
de sa piti¢ et de douce miséricorde.

Ainsi donc, jusque dans les pires
instants, la grace continue d'abonder.

Mais comme le pécheur ne réagit
plus que mollement sous I'action



20

divine, parce que le péch¢ atrophie
et paralyse la volonte, il faut plus
que jamais l'aider a mettre en valeur
la grace qui s'offre encore.

Le maitre du saint Francois de Sales,
quand il voit 1'ame ainsi précipitée
en l'iniquité, 1l accourt pour
I'ordinaire a son aide, et d'une
miséricorde sans pareil ouvre la
porte du cceur.

Sur cette parole d'évangile, « il y en
a beaucoup d'appelés et peu d'élus »
I’évéque de Belley nous donne la
signification en disant « En
comparaison du reste du monde et
des nations infidéles, le nombre des
chrétiens était fort petit, mais que de
ce petit nombre ils s'en perdaient fort
peu ».



21

S1 le Dieu de saint Francois de Sales
a pour l'homme toutes les
geéncrosités dans le superflu comme
dans le nécessaire, 'homme de son
coté apporte a l'ccuvre du salut une
part l'activit¢ qui fait de lui dans
cette ceuvre un collaborateur utile de
la divinite.

Selon lui, le péché d'Adam nous a
beaucoup plus atteints dans notre
volont¢ que dans notre raison.
L'homme apres sa chute nait
mauvais, mais en un sens purement
relatif, par comparaison avec I'¢tat
meilleur auquel il était destiné, en
fait, a ne regarder que la nature et ses
légitimes exigences, il nait bon.

Nous pouvons donc dire qu'au
sentiment de saint Francois de Sales,



22

le péché originel n'a pas vicié
radicalement notre nature.

Notre activit¢ naturelle n'est pas
corrompue dans sa source, et ce que
nous faisons, méme contre la loi de
Dieu, si nous n'apportons ni
conscience ni consentement, ne peut
nous étre imputé a faute.

Nous portons en nous une tendance
innée, invincible, a 1'amour divin,
tendance qui appartient sans doute a
la grace de mener a son terme.

La perfection absolue dont parle
I'Evangile est un idéal vers lequel
nous devons marcher toujours, ¢tant
indefiniment perfectible.

Ce n'est pas un idéal que nous
puissions réaliser ici-bas. Saint



23

Francois de Sales ne cessera de nous
en avertir.



24

PARTIE 3

SON MORALISME

Parlons a présent de son moralisme.
Si Dieu nous apparait surtout,
comme il apparaissait aux Juifs dans
sa troublante majesté de créateur et
de souverain justifi¢ des hommes, ne
serons-nous  pas  naturellement
portés a nous abimer devant lui, et
par suite a subordonner tous nos
autres devoirs religieux aux devoirs
d'adoration et de louange ?

Si Dieu, au contraire, est considéré
par nous comme un Pere affectueux,



25

comme un confident et un ami,
indulgent et anxieux des
embellissements de notre ame, nous
serons infailliblement conduits a
fixer en nous-mémes le centre de nos
préoccupations.

Dieu apparut tout de suite a saint
Frangois de Sales comme plus avide
de nos progres spirituels que de nos
louanges. La religion lui avait donc
semblé¢ devoir étre une vie
intérieure, une spiritualit¢ au vrai
sens du mot, plutot qu'un
assemblage de rites. Mais I'humanité
ne pouvait pas €tre en un jour
arrachée a ses habitudes millénaires
de  formalisme  rituel.  Trop
longtemps avant la venue de Jésus,
I'homme avait cru satisfaire
pleinement la divinit¢ en lui



26

chantant des hymnes, en lui récitant
des formules, en lui offrant des
sacrifices, en prenant devant elle des
attitudes.

Il fallait de longs efforts et de travail
de plus d'une génération pour
amener les masses chrétiennes a se
pénétrer parfaitement de cette idée
que la vraie piété c'est de reproduire
en soi quelque chose de la perfection
de Dieu méme.

Ce fut le role des saints et des grands
initiateurs religieux de rappeler sans
cesse a la chrétienté, comme les
anciens prophetes aux israélites, que
Dieu veut avant tout nos cceurs et
nos vies. Je hais, je méprise vos fétes
et je ne puis sentir vos réunions
solennelles. Quand vous m'offrez



27

des holocaustes, vos oblations, je ne
les agrée pas. Le sacrifice de vos
bétes grasses, je ne les regarde pas.
Ecarte de moi le bruit de tes
cantiques, que je n'entende pas la
musique de tes harpes, mais que le
droit coule comme de l'eau et la
justice comme un torrent qui ne tarie
pas. (Amos 5, versets 21 a 24.)

L’oraison mentale, c'est se recueillir,
s'examiner, se prendre en main,
méditer, respirer Dieu par le cceur. Il
indique ainsi le reploiement sur soi
comme la principale source de
perfection morale et qui convient a
toute personne, quel que soit leur
age, leur sexe ou leurs conditions.

Il modifie sans doute la durée,
la structure et les circonstances de



28

I'exercice selon le tempérament et la
situation de ses correspondants,
mais a tous, il le conseille.

Il demande donc a tout homme de
méditer pour s'élever et se maitriser.

C'est en [1’oraison que nous
apprenons a bien faire ce que nous
faisons.

Une doctrine se définit souvent plus
nettement par ses contraires que par
I'énoncé de ses propres principes. Ce
que Dieu veut, ce n'est pas de nous
voir faire la fonction des anges, c'est
de nous voir monter en vertu et nous
« angeliser » comme il dit joliment.
La louange n'est agréable a Dieu que
dans la mesure ou elle nous accroit
moralement.



29

D'elle-méme, elle n'est rien si
nous ne la ramenons a sa fonction
instrumentale, s1 nous ne la faisons
moyen de perfection et stimulant
d'amour. Dieu, comblé d'une bonté
qui surmonte toute louange et tout
honneur, ne recoit aucun avantage ni
surcroit de bien pour toutes les
bénédictions que nous lui donnons.
Il n'en est ni plus riche, ni plus grand,
ni plus content, ni plus heureux.

Pourquoi donc alors veut-il nos
louanges ? C'est qu'étant marque et
moyen d'amour, ces louanges sont
aussi  principe d'action. Elles
provoquent en nous un mystérieux
déclenchement de bienveillance qui
nous porte a mieux servir. Elles
¢chauffent les cceurs et font passer a
l'acte nos faibles intentions



30

hésitantes. Il faut en prendre notre
partie, dit-il ; la louange humaine est
impuissante a réjouir le cceur de
Dieu. Mais Dieu la veut pourtant. Il
la veut non pour lui qui n'en a pas
besoin, mais pour nous, pour que
nous en soyons sanctifiés et
divinisés. La fin de ’oraison, dit-il,
est l'union avec Dieu. Clest la
transfiguration de I'ame, car du reste,
Dieu n'a pas besoin de nos prieres.

Il ajoute, les devoirs envers nous-
mémes sont précisément ceux par
lesquels Dieu veut que
premicrement nous I'honorions. Ce
n'est pas son intérét que nous
I'aimions, é&crit-il, c'est le notre.
Notre amour lui est utile, mais il
nous est de grand profit. Et s'il lui est
agréable, c'est parce qu'il nous est



31

profitable. Tout notre malheur,
pense-t-il, vient de ce que nous
sommes trop faiblement conscients
du grand désir qu'a Dieu de nous
voir meilleurs.

La gloire de Dieu signifie notre
perfection.

Nous serions tout a cette ceuvre de
perfectionnement si nous avions le
clair regard des saints. C'est donc
bien, redisons-le, par notre
croissance spirituelle que Dieu sera
glorifié, non par notre louange ou
nos chants. L'office et la priere de
louange sont des moyens, ainsi que
les cérémonies et la partie matérielle
du culte.

Il sait que nos lumicres, notre
encens, nos cortéges sont inutiles a



32

Dieu, comme nos louanges, mais il
sait aussi, et il le dit, qu'ils sont
voulus de Dieu pour nous, parce que
nous sommes un assemblage de
corps et d'ame. Ainsi voudra-t-il
touyjours dans nos églises et
chapelles, non seulement des
parfums, mais aussi des lumicres et
des fleurs. Fleurs et lumicres
éducatrices, destinées a nous
prendre le coeur par les sens et a nous
¢lever vers Dieu.

Nos hommages vont a Dieu, mais
reviennent a nous en effet
bienfaisant. Aussi parfaitement que
nos psychologues modernes, il sait
I'influence du geste, de la parole, des
sensations extérieures sur notre ame,
car 1l existe un certain lien entre les
sens extérieurs et les intérieurs. Les



33

génuflexions, les inclinations, les
prosternations n'ont pas seulement
pour but, dans sa pensée, de
consacrer a Dieu la puissance
motrice qui nous est commune avec
les animaux, elles ont surtout pour
objet de  stimuler Il'amour,
d'alimenter la dévotion. Le Saint-
Amour se nourrit a souhait parmi ces
exercices.

La révérence extérieure aide
beaucoup a l'intérieur. Faites, dit-il,
les actions extérieures de ferveur,
quoique sans golt, embrassant
I'i'mage du crucifix, la serrant sur la
poitrine, lui baisant les pieds et les
mains, levant vos yeux et vos mains
au ciel et langant votre voix en Dieu
par des paroles d'amour et de
confiance.



34

C'est ce qu'il appelait nourrir
I'intérieur par l'extérieur. Saint-
Francois de Sales I'a nettement vu et
c'est toujours sous cet aspect
utilitaire et pratique qu'il considere
le caractere majestueux du culte.
Sachant quelle est leur puissance
d'émotion, il en fait un de ses grands
moyens pédagogiques.

Si Dieu n'est sensible a nos
hommages que dans la mesure ou
ces hommages nous stimulent et
nous ¢levent, il n'est de méme
offens¢ de nos péchés que dans la
mesure ou ces péchés nous blessent,
nous abaissent et nous séparent de
lui. Dieu hait le péché pour le mal
qu'il nous fait a nous, non pour le



35

mal qu'il lui fait a lui. Dieu dans son
essence ¢chappe a nos atteintes,
mais sa volonté sur nous est mise en
echec, son amour meprise, sa gloire
outragee par le peche.

La gloire de Dieu, c'était notre vie
accrue, perfectionnée. L'injure a
Dieu, c'est notre vie altérée. Par le
péché, qui est une rupture d'amour,
nous nous dégradons, nous nous
perdons.

Voila par ou nous blessons Dieu en
le commettant. L'homme se tient
pour offenser si quelqu'un dénigre
ou détériore 1'ceuvre de son esprit ou
de ses mains. Dieu, pareillement, se
tient pour offensé si nous portons
atteinte a son ceuvre en nous.



36

C'est a travers nous-mémes que nous
l'atteignons. Le péché étant la ruine
de cette vie sainte qui seule pouvait
I'honorer. Le péché est I'habitude
vicieuse, commencée ou accrue, qui
pese sur nos volontés de bien, qui
compromet notre mise a I'égard de
Dieu.

Le péché, c'est le suicide spirituel,
c'est la blessure intérieure, l'acte par
lequel nous attentons les yeux
ouverts a notre sant¢ morale, et par
quoi nous commengons ou achevons
de nous perdre. Clest par Ia,
redisons-le, qu'il est haissable et
qu'il blesse Dieu. Mais si d'aventure
il peut €tre utilisé, capté pour le bien,
alors 1l transfigure et devient,
comme notre Saint n'hésite pas a
l'affirmer, honorable et salutaire.



37

Le péche dit-il n'est honteux que
quand nous le faisons, mais ¢tant
converti en confession et pénitence,
il est honorable et salutaire. C'est a
la mesure du dommage causé¢ dans
I'ame par le péché que se mesure la
haine qui lui est due. Le péché
véniel, arrivant dans une ame dévote
et ne s'y arrétant pas longtemps, ne
I'endommage pas beaucoup, mais si
ces mémes péchés demeurent dans
'ame, pour l'affection qu'elle y met,
ils lui font perdre sans doute la sainte
dévotion.

Il ajoute, ce n'est rien de dire
quelques petits mensonges, de se
dérégler un peu en paroles, en
actions, en regards, en habits, en
jeux, en danses, pourvu que tout
aussitot que ces  araignées



38

spirituelles sont entrées en notre
conscience, nous les en rechassions
et bannissions. Au ciel, nous avons
un Pere, toujours prét a oublier nos
infid¢lités, pourvu que nous ayons le
bon propos de les réparer. Il s'écria,
cheres imperfections qui nous font
reconnaitre notre misere.

« Encore que je me sens misérable,
dit-il, je ne m'en trouble point et
quelquefois j'en suis joyeux, pensant
que je suis une vraie bonne besogne
pour la miséricorde de Dieu.
Comment exprimer plus nettement
que tout ici encore se doit juger du

point de vue de l'utile pour 'homme
?

Le péché est le mal de Dieu, parce
qu'il est d'abord le mal de I'homme.



39

Pour peu que ce péché provoque en
nous quelques mouvements
d'humilit¢é féconde, une ferme
volonté de relevement, 1l est traité
sans haine.

Le Christ, prévoyant la pénitence,
dit notre Saint, permit tres
facilement le péché. Avec saint
Frangois de Sales, le péché ne
commence vraiment d'étre exécrable
et pervers que lorsqu'il implique un
propos delibéré, d’¢luder ou de
fronder la volonté de Dieu lorsqu'il
contient une affection au désordre,
par conséquent une  volonté
d'abaissement ou de mort spirituelle
pour nous. C'est uniquement pour
ainsi dire, dans cette volonté
réfléchie de suicide moral, que git la
malice du péché.



40

La religion s'identifie donc pour
saint Francois de Sales avec la
culture de nous-mémes, cette culture
qui commence par le soin de ne pas
nous dégrader dans le péché et qui se
continue par l'effort constant pour
nous purifier et nous élever.

Mais si Dieu est avide avant tout de
recevoir 'hommage de nos progres
individuels, comment ne serait-il pas
¢galement désireux de nous voir
travailler au progres de nos freres ?

Tout d&me qui monte glorifie Dieu.
Elevons-nous donc nous-mémes et
puis efforcons-nous de faire grandir
les autres.

Il n'hésite pas, quand un bien
proportionné est en vue, a engager
de grandes dépenses. Mais ces



41

dépenses, 1l ne les admet qu'en
faveur d'un luxe utile.

Pourquoi s'est-il tant appliquée a
conquérir pour lui-méme la douceur
et pourquoi l'a-t-il si obstinément
cultivée chez les autres ?

C'est parce qu'a ses yeux, la douceur
est la plus captivante de toutes les
vertus, la plus capable de gagner des
ames a Dieu.

Ainsi, de toute part et toujours, avec
saint Francois, nous aboutissons a
l'utile.



42

PARTIE 4

L'AMOUR, TERME ET
MOYEN DE LA
PERFECTION

A ses yeux, nous l'avons vu, notre
destinée terrestre n'est pas tant
d'acquitter envers Dieu un service de
louange et d'adoration que de lui
faire 1'oblation d'une vie chaque jour
plus parfaite. Mais par quels moyens
allons-nous atteindre le plus
sirement a cette noblesse de vie, a



43

cette saintet¢ qui seul sont capables
d'honorer Dieu dignement ?

Saint Francois de Sales nous le dit
d'un mot, par I'amour. Aimer Dieu
est a la fois pour lui le but et le
moyen du progres spirituel.

Saint Francois de Sales va donc
s'employer a construire les ames, si
l'on peut dire, du dedans, a les faire
vivre puissamment, plutot qu'a les
préserver du risque. Nul ne nous a
mieux fait comprendre que si nous
aimons Dieu par la cime de notre
ame, c'est-a-dire par le vouloir, nous
ferons infailliblement a chaque
minute du jour l'acte le meilleur,
l'acte voulu pour la perfection
divine. L'amour-charité¢ a son degré



44

imminent que le saint appelle
dévotion.

C'est en effet l'agilite, la facilité,
I'habitude acquise de conformer
notre vouloir a celui de Dieu. La
charité, c'est-a-dire la vigueur de
notre élan a vouloir ce que Dieu
veut. Ainsi défini, 'amour n'est-il
pas I'état de victoire sur nous-mémes
? La pénitence elle-méme ne trouve
sa raison d'étre que dans son
efficacit¢ a nous accroitre en
charité.

Saint Francgois de Sales commence
par un ¢lan du cceur, par un deésir
d'aimer, et de ce désir il entreprend
la culture, c'est-a-dire la
connaissance, en s’aidant au besoin
des ceuvres qui causent de la peine et



45

de la crainte de Dieu, qu'ils s'y
remettent a leur juste rang de
moyens.

Il ajoute « Je n'ai jamais pu
approuver la méthode de ceux qui,
pour réformer I'hnomme,
commencent par l'extérieur, par les
contenances, par les habits, par les
cheveux. Il me semble, au contraire,
qu'il faut commencer par l'intérieur,
car aussi, le cceur étant la source des
actions, elles sont telles qu'il est.

Etablir 'amour dans les cceurs sera
donc l'alpha et 'oméga de tout son
enseignement spirituel. La
perfection est 1a, redit-il sans cesse,
elle n'est que 1a. Et pour exprimer
cette 1dée de salut, 1l trouve des
formules si1 vives, si fraiches, si



46

fines, qu'il parvient a donner comme
un air de nouveauté a cette doctrine,
vieille comme I'Evangile.

Moins préoccupé¢ de supprimer les
obstacles que de nous mettre en ¢tat
de les franchir, le Saint ne dira pas
volontiers « évitez ceci et cela », 1l
dira « faites ceci et cela ». Le
meilleur moyen pour lui d'abattre un
vice ou une doctrine, ce n'est pas de
l'attaquer, c'est de former une ame
qui spontanément réagisse contre ce
vice ou cette doctrine. Il pensait la-
dessus comme Spinoza ou comme
ce philosophe contemporain qui
disait « la meilleure manicre de
s'empécher de faire une chose est de
se donner un motif positif de ne pas
la faire ou d'en faire une autre ». Un
mal qu'on interdit, c'est une idée



47

mauvaise qui, dans son
cheminement, rencontre un obstacle.
Mais cet obstacle n'est qu'une
puissance d'arrét qui ne supprime
pas 1'idée pernicieuse. Il  faut
substituer une idée bonne a l'idée
perverse. La bonne hygiene de I'ame
est de faire d'abord provision de
force, de se mettre en forme pour
aller au combat. S'évader du champ
de bataille ne résout rien, car la
guerre vient nous saisir en dépit de
nos précautions pour l'esquiver.

Bien souvent, dit-il, il arrive que
nos passions dorment et demeurent
assoupies. Et si, pendant ce temps-
la, nous ne faisions provision de
force pour les combattre et résister,
quand elles viendront a se réveiller,
nous serons vaincus au combat.



48

Au lieu de commencer par dire
comme tant de maitres « Soyez
humbles, pauvres, tempérants,
chastes, mortifiés », il dit d'abord «
Aimez, cultivez l'amour, faites-le
naitre et grandir ». « Avant toute
chose, » dira saint Francois de Sales,
« apprenez a aimer ». Dans l'ordre
littéraire, ce que l'on congoit bien
s'énonce clairement.

De méme, dans I'ordre spirituel, tout
acte de vertu se fait aisément si 1'on
a d'abord mis son cceur d'amour.
Concentrer ses efforts sur un point
fondamental ne signifie pas
renonciation aux ¢léments
secondaires de la perfection,
notamment a la pratique des vertus
particulieres. La culture des vertus



49

doit aller de pair avec celle de
I'amour.

Ne soyons préoccupés capitalement
que de l'amour, puisque de 'amour
comme fleur de leurs tiges sortiront
toutes les vertus. Le catéchisme
déclare que 'homme a été créeé pour
connaitre, aimer et servir Dieu, et
par ce moyen acquérir la vie
éternelle. L'acte en so1 n'est rien, le
motif d'amour est tout.

Pour saint Francois de Sales, la
qualité de nos actes tient au motif
d'amour qui les inspire. Une action
est noble ou vile, non pas selon
qu'elle est éclatante ou modeste,
mais selon qu'elle est informée par
un vif ou par un débile amour.



50

Nos actes prennent donc place dans
I'échelle des valeurs, non pas d'apres
leur importance matérielle, mais
d'apres  l'intention  qui  les
accompagne.

Un acte vulgaire, comme de manger
ou boire, peut I'emporter en valeur
surnaturelle sur un acte retentissant,
s'1l est fait avec beaucoup d'amour. «
Pensez souvent, €crivait-il, que tout
ce que nous faisons a sa vraie valeur
de la conformit¢ que nous avons
avec la volonté de Dieu. Si, comme
en mangeant et buvant, si je le fais
parce que c'est la volonté de Dieu
que je le fasse, je suis plus agréable
a Dieu que si je souffrais la mort
sans cette intention-Ia.



51

La noblesse du motif d'amour
anoblit l'acte vulgaire. En un mot, le
meérite d'une ceuvre ne se mesure ni
a sa hauteur, ni a son étendue, ni a
son volume, ni a son poids. Il tient a
la petite flamme secrete qui I’anime
intérieurement.

Ressaisissons I'esprit qui animait les
saints et, pour le détail des actes,
laissons-nous faire par la vie.
Demandons-nous seulement qu'est-
ce que Dieu veut de moi sur I'ceuvre.
Il se peut que, de tel saint, en telle
circonstance, pour telle raison, il ait
exige tel acte d'héroisme qui mérite
I'admiration.

Mais cet acte, pour moi, est-il en ce

moment le meilleur ? Voila toute la
question. C'est le choix de Dieu qui



52

doit guider le nodtre. Entre deux
actes, l'un difficile et glorieux,
l'autre facile et sans prestige,
j'opterai pour le second s'il est
préfére de Dieu.

Car, de quelque fagon que la sainte
volonté de Dieu se fasse, ou par de
hautes ou par de basses opérations, il
n'importe.

Soupirez souvent a l'union de votre
volont¢ avec celle de Notre-
Seigneur. Ne vous oppressez point et
ne multipliez point vos désirs pour
les actions qui vous sont
impossibles.

La valeur d'un acte de vertu n'est pas
dans son ¢élément matériel, mais
dans son principe spirituel. Ainsi, les



53

actes ont pour dire un corps et une
ame. C'est a I'ame qu'ils se jugent.

Mais de ce que le mérite d'un acte se
mesure au degré d'amour qu'il
implique, non concluons pas,
comme on le fait trop souvent, qu'il
soit strictement li¢ a l'intensité de
notre effort pour 'accomplir.

Toute la prétention de sa discipline
de vie est de nous libérer de la
difficulté proprement dite par un
habile dressage.

Comme la plupart des saints, n'en
va-t-il pas lui-méme a accomplir les
actes en apparence les plus ardus
avec une aisance qui stupéfie ?

Arriver ainsi au maximum de
rendement avec le minimum de



54

difficulté, c'est I''ldéal méme de la vie
spirituelle.

Le saint voulait nous faire libres par
I'habitude qui supprime la difficulte,
nous  pourvoir d'une  sorte
d'automatisme vertueux.

Quand le monde sera mort en vous,
disait-il, vous pourrez €tre un peu
plus libres. Il ne pensait pas qu'il fut
indispensable de pratiquer le bien
dans les larmes et la souffrance.

Pour étre dévot, dit-1l, 1l faut avoir,
outre la charité, une grande vivacité
et promptitude aux actes charitables.

Or, cette agilité, cette vivacité, cette
promptitude sont tout le contraire de
la difficulté. Elles sont le résultat de
cet assouplissement qui tend a



55

¢liminer de l'acte vertueux la
souffrance, l'effort au sens vulgaire,
tout en y maintenant 1'¢lan, c'est-a-
dire  l'ardeur = amoureuse et
volontaire.

On voit des lors comment un acte
sans ¢éclat peut surpasser en valeur
en apparence généreux. Il ne se
contentera pas de dire, en effet,
qu'une action vulgaire, comme le
manger, le dormir ou le boire, peut
devenir par l'amour plus meéritant
que le jeline ou la discipline.

Il n'hésitera pas a enseigner que la
charit¢ peut changer d'aventure
I'essence méme des actes, et de
mauvais ou indifférents les rendre
bons.



56

En vertu de ce principe, la danse et
le jeu peuvent devenir plus
méritoires que des ceuvres austeres
justement estimées, bien que de leur
nature ces divertissements soient,
comme 1l le dit, blamables, périlleux
Oou mauvais.

Sans doute, mettre en balance 'acte
de danser et celui de prier, et méme
prévoir une éventuelle primauté du
premier sur le second, peut au
premier abord surprendre un esprit
non prévenu.

Passer la nuit au bal ou la passer au
chevet des malades, cela peut-il
entrer en parallele ?

Entre cette femme du monde qui
consume son apres-midi en papotage
de salon, en essayage, en



57

promenade, en sauterie, et cette
autre femme qui s'emploie pendant
le méme temps a soigner les
infirmes, a prier ou a enseigner les
enfants, peut-il  s'¢tablir une
comparaison qui soit a l'avantage de

la premiere ?
Un esprit timide hésiterait.

Saint Francois de Sales qui voit le
fond des choses ne balance pas.

La premicre peut étre une sainte et la
seconde un sépulcre blanchi.

Il a connu des femmes du monde
qu'un devoir d'obéissance ou
simplement de condescendance
envers leur mari conduisait au bal,
au diner joyeux, et qui, dans leurs



58

instants les plus mondains, vivaient
par la pensée sur le cceur du Christ.

Il en a connu qui, dans la minute
méme ou elles livraient leur corps a
la danse, s'en arrachaient par le
vouloir, se transportaient
mentalement au  prétoire et
s'unissaient a Jésus flagellé. Il savait
que ces femmes-la, si elles avaient
suivi l'inspiration de leur amour,
auraient pass€¢ sept heures de
frivolité en ceuvre et en priere.

Il savait que, rentrées chez elles,
elles expiaient a huis clos ce qu'elles
considéraient malgré tout comme
une misere et une diminution.

Dans le méme temps, il avait pu
connaitre d'autres femmes qui,
malgré la protection du cloitre,



59

s'é¢taient affadies dans le service de
Dieu qui accomplissait les actes les
plus sacres avec langueur et dégofit,
et il en concluait que I'on peut danser
avec profit et se donner stérilement
la discipline, que 1'on peut donner
plus de gloire a Dieu en mangeant
une friandise, comme saint Francois
d'Assise, qu'en jetinant
orgueilleusement sous les sacs et la
cendre.

Que celles qui jetineront, dit-il a ses
religieuses, ne méprisent point celles
qui mangent ni celles qui mangent
celles qui jelineront, puisque méme
il peut se faire qu'une personne
mange avec un tel renoncement de
sa propre volonté qu'une autre qui
jelinerait.



60

Aimons, et tout ce que nous ferons
tirera de I'amour une valeur infinie.

L'amour, pourtant, s'il est pour notre
saint le principal critere, n'est pas le
seul qui serve a déterminer le mérite
et la valeur de nos actes.

Sans doute, 1l dit, parlant de Dieu, il
faut avoir grand soin de bien le
servir aux choses grandes et hautes,
et aux choses petites et abjectes,
puisque nous pouvons €galement, et
par les unes et par les autres, lui
deérober son cceur par amour.

Mais il est d’évidence que le terme «
¢galement » doit s'entendre sous la
réserve habituelle « toutes choses
¢gales d'ailleurs ».



61

Saint Francois de Sales n'a laissé a
personne le soin de nous apprendre
que de deux actes in€gaux faits avec
un égal amour, le grand I'emporte sur
le médiocre.

Quant a fixer une stricte hiérarchie
de nos actes, quant a leur attribuer un
coefficient de wvaleur, ce sont la
curiosité vaine contre lesquelles le
Saint ne cessera de mettre en garde
ses filles et tous les pénitents.

Il ne s'agit donc pas tant pour nous
de faire grand et de faire beaucoup
que de faire bien. Il importe de
développer sa vie spirituelle en
profondeur plus qu'en étendue.

Il faut s'appliquer a ce que nous
avons a faire selon notre condition.
Vérité tout évidente semble-t-il,



62

mais qu'il faut sans cesse rappeler
aux Aames pieuses méme les
meilleures.

Une faute, pour petite qu'elle puisse
étre, faite avec affection, disait-il, est
plus contraire a la perfection que
cent autres fait par surprise et sans
affection.

Une faute est grave par la défaillance
qu'elle implique. Un acte est bon par
I'¢lan d'amour qui l'accompagne.
C'est au degré de haine comme au
degre d'amour que tout se cote.

C'est pourquoi, dans son systeéme,
toute action, pour mince qu'elle soit,
prend tant d'importance. Elle
exprime la vigueur ou le
fléchissement de 1'organisme.



63

Oh, certes, encore que les choses
sont petites en soi, il ne faut pas pour
cela laisser de les faire avec
beaucoup de soin et d'affection.

Car rien n'est petit en religion, et qui
meéprise les petites observances
viendra bient6t a négliger les
grandes.

Ce n'est pas par la multiplicité¢ des
choses que nous faisons, que nous
acquerons la perfection, mais par la
perfection et pureté¢ d'intention avec
laquelle nous les faisons.

Pour saint Francois de Sales, en
effet, ce qui importe avant tout, ce
n'est pas de pratiquer des dévotions,
c'est d'avoir la dévotion.



64

Ce n'est pas d'entasser ceuvre sur
ccuvre, mérite sur meérite, c'est
d'avoir une piété organique articulée
dont toutes les manifestations sont
ramifiées au centre et reéglées par
I'amour.

L'ame ne sera pas pour lui une
citerne a remplir, mais une source a
faire jaillir, une force motrice a
accroitre et a assouplir. Ce qui
compte, ce n'est pas la masse, c'est la
qualité.

Nous devons nous appliquer a
doubler non nos désirs ni nos
exercices, mais la perfection avec
laquelle nous les faisons, tachant par
ce moyen de gagner plus par un seul
acte, que nous ne ferions pas avec



65

cent autres faits selon notre
propension et affection.

La perfection du chrétien n'est donc
pas li¢e a sa condition extérieure. Le
secret pour €tre un saint tient en
deux lignes.

Si tu n'as pas choisi un genre de vie,
choisis-le. Si tu I'as choisi, applique-
toi aux devoirs de ton Etat.

C'est vraiment la part de saint
Francois de Sales dans I'histoire de
la spiritualité¢ d'avoir restauré cette
notion primordiale que la sainteté
tient a l'humble et quotidienne
pratique du devoir d'Etat.

C'est lui, le devoir d'Etat, qui régle
pour chacun de nous la hiérarchie
des vertus.



66

Chaque vocation a besoin de
pratiquer quelques spéciales vertus.
Autres sont les vertus d'un prélat,
autres celles d'un prince, autres
celles d'un soldat, autres celles d'une
femme mariée, autres celles d'une
veuve.

Qu'est-ce a dire sinon que chacun de
nous doit exceller dans sa profession
? L'ouvrier étre bon ouvrier, le soldat
¢tre bon soldat, le professeur étre
bon professeur.

Si vous aviez dévotion, vous
trouvant devant le Saint-Sacrement
de dire trois fois le Pater en
I'honneur de la Sainte Trinité et que
I'on vous vint appeler pour faire
quelque autre chose, il faudrait se
lever promptement et aller faire cette



67

action en l'honneur de la Sainte
Trinité au lieu de dire votre Trois
Pater.

L'homme du monde, selon le coeur
de Saint-Frangois de Sales, est pareil
a ces aimables saints dont il disait «
[Is ont des ailes pour voler et
s'¢lancent en Dieu par la sainte
oraison, mais ils ont des pieds aussi
pour cheminer avec les hommes par
une sainte et aimable
conversation. »

La dévotion est avant tout
I’accomplissement du devoir d’état,
I’excellent spirituelle est liée a
I’excellence professionnelle.

Si le mérite d'un acte a pour mesure
la volont¢ de Dieu et le degré
d'adhésion que nous donnons en le



68

faisant a cette volonté supérieure, le
blanc de la perfection, comme nous
dit Saint-Francois de Sales, n'est-il
pas d'abandonner en quelque sorte le
choix de nos actes a Dieu ? N’est-il
pas de nous laisser faire par la vie ?
De soumettre notre vouloir aux
circonstances du temps, de lieu, de
personne, par ou se déclare a nous la
volonté Divine ?

Nous touchons la a cette haute
doctrine si méconnue, si injustement
travestie, qui fait de l'indifférence et
de l'acceptation comme le
couronnement de 1’ascese, doctrine
que plusieurs se sont donn¢ le tort de
confondre avec le fatalisme et le
quietisme.



69

Qu'll y ait généralement plus de
vertu dans un acte fait par
obéissance que dans un acte fait par
inclination et par choix, il l'affirme
avec deécision. Les jeunes apprentis
en l'amour de Dieu, dit-il, se
ceignent eux-mémes. Ils prennent
les mortifications que bon leur
semblent, 1ls choisissent leur
pénitence et font leur propre volonté
parmi celle de Dieu.

Un acte agréable fait par obéissance
I'emporte sur un acte ardu fait par
fantaisie. Prendre gaiement une
récréation commandée peut étre plus
m¢éritoire que de s'infliger une dure
pénitence choisie.

L'acceptation reste supérieure au
choix. A une dame que la maladie



70

tient eveillée la nuit, 1l €crit que ses
insomnies peuvent surpasser en
mérite  les  veilles  pratiquées
volontairement par les saints.

Et a ses filles, 1l déclare, avec une
¢trange  vigueur, une vigueur
calculée, au mieux vaut toujours
sans comparaison ce que l'on nous
fait faire que ce que nous faisons et
choisissons a faire nous-mémes.

Allant au fond du probleme, il
marque d'ailleurs la raison de cet
apparent paradoxe. Car, dit-il, quand
nous nous employons nous-mémes
et par le choix de notre propre
volonté ou propre ¢lection, cela nous
donne toujours beaucoup de
satisfaction a notre amour propre.



71

Inspiré par la mode ou la fantaisie,
en effet, le choix est un plaisir qui
émousse la souffrance, la transforme
ou l'abolit.

La chinoise qui se  fait
douloureusement de petits pieds
pour ¢étre  belle, la coquette
européenne qui se plie a des modes
crucifiantes, le chasseur de loutres
qui passe aux aguets des nuits
glaciales, le nageur en eau glacée,
tous ceux-la savent bien que le
plaisir du choix atténue
sensiblement la duret¢ de leurs
eXercices.

Le chef-d'ccuvre de la volonté, c'est
cette acceptation toute nue du
vouloir divin.



72

Croire que la volonté de Dieu se
déclare en chaque moment qu'est-ce
sinon attribuer a Dieu toutes ses
propres inspirations et prendre
toutes choses comme voulu de lui.

Les justes désirs du prochain, voila
par ou, d'ordinaire, Dieu nous fait
connaitre, en effet, sa volonté. Une
ame qui s'est attachée a l'exercice de
la méditation, interrompez-la, vous
la verrez sortir avec du chagrin,
empressée et ¢tonnee. Une ame qui
a la vraie liberté sortira avec un
visage €gal et un coeur gracieux a
I'endroit de l'importun qui l'aura
incommodée, car cela est tout un, ou
de servir Dieu en méditant ou de le
servir en supportant le prochain.



73

Est-il besoin de montrer combien un
tel enseignement peut €tre puissant
pour pacifier les conflits sociaux et
géncralement pour donner le
bonheur ici-bas ?

N'y a-t-il pas la tous les ¢léments
d'un fanatisme redoutable ?

Mais ['acceptation salésienne est
tout le contraire de l'inertie et de la
passivite.

Faire le bon plaisir de Dieu, ce n'est
pas cesser de vouloir, c'est vouloir
comme Dieu. Herbart et Renouvrier
nous remettaient en garde nagucre
contre les facheuses confusions
courantes qui  identifient par
exemple l'absence de volonté et la
volonté négative.



74

A bon droit, ils nous invitaient a
distinguer entre le « ne pas vouloir »
et le « vouloir ne pas ». Or, vouloir
comme Dieu, c'est geénéralement
vouloir deux fois, puisque c'est
vouloir contre notre instinct,
quoique pour notre saint cet instinct
puisse coincider avec le vouloir
divin.

Se renoncer, c'est €étre soi, c'est
arracher son « moi » aux fatalités
inférieures et instinctives qui le
tyrannisent, c'est se libérer du
caprice.

Etouffer ses aveugles fantaisies,
c'est assurer sa personnalité, c'est
¢tablir en soi la magistrature de la
volonté, d'une volonté ajustée a celle
de Dieu.



75

En conclusion, l'acceptation
salaisienne développe au contraire
lI'initiative en faisant un appel
constant a 1'¢lan volontaire.

Dans |'état d'indifférence,
(acceptation, abandon volontaire),
on n'est plus dominé par la vie, on la
domine.

Accepter, ce n'est donc pas
s'abandonner, c'est se prendre en
main, si I'on peut le dire, et par un
effort de virile adhésion s'adapter a
l'ordre fixe par Dieu.

C'est par un constant appel a la
volonté que saint Francois de Sales
nous conduit a la sainte indifférence.
Cette  indifférence  crucifiante
n'implique pourtant pas la mort du
désir. Elle demande seulement qu'on



76

soit assez maitre de soi pour faire
¢ventuellement plier ce désir devant
celui de Dieu.

Désirons la santé, désirons le succes
de telle ou telle affaire, mais si notre
réve est décu, si le succeés nous
¢chappe, soumettons-nous et
rendons grace.

Ayons des désirs, mais sachons les
discipliner. C'est une illusion de
prétendre ¢€touffer en nous les
puissances de sentiments. Laissons-
les s'épanouir sous le controle d'une
volonté soumise a Dieu. Ce n'est pas
la sensibilit¢ qui doit arriver a
'indifférence, c'est le vouloir.



77

PARTIE 5

LA CULTURE DE TOUT
L'HOMME

La perfection est dans l'amour, et
I'amour dans I'accomplissement du
vouloir divin, c'est-a-dire dans
I'accomplissement du devoir d'Etat.

Le vrai chrétien n'étudie plus que
pour servir le prochain et sa propre
ame selon l'intention divine, étudier
pour croitre moralement, étudier
pour faire de soi une offrande plus
grande a la divinité, étudier pour



78

¢clairer les autres et les améliorer.
Voila ce qui non seulement justifie la
science, mais la canonise.

Aussi bien la passion de savoir
comme toutes les autres passions
doit se soumettre a une discipline.
Notre destinée n'est pas de parvenir
a la science, mais a la justice.

En un mot, il éprouve sur lui-méme
et par lui-méme que moyennant une
forte volonté de bien, une certaine
provision d'amour, tout est saint au
saint, et que la science, au lieu d'étre
un poison, est un aliment pour la vie
spirituelle.

Il est de ceux, comme on le voit, qui
prient mieux devant la beaute, telle
une image de la Sainte Vierge.



79

Le surnaturel se construit sur le
naturel et I'amour de la famille est
une vertu naturelle.

C'est une faute que font plusieurs, ils
pensent que le chemin du ciel est
etrangement difficile.

Une autre fois, dans le traité de
I'amour de Dieu, il prenait la défense
du baiser, alléguant qu'ill était
d'usage entre les premiers chrétiens
et que Notre-Seigneur lui-méme
nous avait donné¢ l'exemple
d'embrasser ses disciples quand ils
les rencontraient et de prendre
amoureusement entre ses bras les
petits-enfants de Judée.

Aussi, voyons-nous, saint Francois
de Sales donner sans scrupule a ses
parents et amis ou a leurs sujets des



80

marques de tendresse, de douleur ou
de joie.

Saint Paul reprochait le
détraquement des gentils, les accuse

d'avoir €té gens sans affection, c'est-
a-dire qui n'avaient aucune amitié.

Il a aimé la nature pour elle-méme
parce qu'elle est belle et il I'a aimée
parce qu'elle est I'ccuvre de Dieu, un
reflet de sa beaut¢.

Chez saint Frangois de Sales,
I'amour de Dieu n'est pas l'ennemi
du corps. Le chrétien doit aimer son
corps comme une image vivante de
celui du Sauveur incarné, comme
issu d'une méme tige avec celui-ci et
par conséquent lui appartenant en
parentage et consanguinité.



81

Aimons les étres vivants et méme les
objets inanimes parce que Dieu qui
les a créés les a lui-méme aimés.

Il faut maintenir son corps en forme
pour mieux posséder son ame, pour
avoir plus d'énergiec a mettre au
service de ses freres. Il voit dans
I'ame une associée du corps.

Donner des soins, du sommeil et du
repos a son corps, c'est le revigorer,
c'est le rendre capable de servir
mieux son Dieu apres. Ce motif qui
découle de sa doctrine sur le moyen
de procurer la gloire de Dieu, il le
detaille, 1l y insiste.

Acte tres excellent de charité, dit-il
en parlant du repos, car elle nous
oblige d'aimer  nos corps
convenablement, étant qu'ils sont



82

requis aux bonnes ceuvres, qu'ils
sont une partie de notre personne et
qu'ils seront participants de la
felicite ¢ternelle.

Accabler le corps, c'est accabler
l'esprit, c'est amoindrir sa force
morale, c'est se désarmer pour le
combat, veiller trop tard, c'est se
condamner a ne rien valoir ensuite
tout au long du jour.

Visiblement, 1l est tout orienté vers
l'utile. Obtenir de 1'dme un bon
rendement, la maintenir en état de
vivacité guée, voila sa grande
pensce.

Ma chere sceur, écrivit-il, 1l n'est pas
croyable combien les longues veilles
du soir sont dangereuses et combien
elles débilitent le cerveau. On ne le



83

sent pas en jeunesse, mais on le
ressent tant plus par apres, et
plusieurs se sont rendus inutiles par
ce moyen-la. Il ne faut pas laisser
passer, sans la souligner, cette
réflexion sur les wveilles qui
debilitent le cerveau et tendent a
nous rendre inutiles.

Pour lui, c'est le tout de la vie que
|'étre utile. Avant tout, il faut servir,
il faut durer. Son enseignement sur
ce point rejoint exactement celui du
Christ qui n'a pratiqué le jetine et les
veilles qu'en des circonstances
exceptionnelles.

Enseigner I'Evangile comme il le fit
en Chablais, maison aux portes
disjointes des controverses d'une
efficacité problématique, faire le



84

catéchisme aux enfants d'Annecy,
parcourir chaque année son
immense diocese, recevoir avec un
visage souriant des étrangers, des
importuns, qui oseraient dire que
cela n'est pas aussi rude que de
jetiner volontairement.

L'inutilité, l'inaptitude a la culture
individuelle et collective, voila ce
que notre Saint veut avant tout
préventir. Il faut étre saint pour servir
les autres, 1l faut I'étre aussi pour
exercer la maitrise sur soi-méme.

Son action en matiere de
mortification est presque toujours
modératrice. Assurément, nous le
savons, i1l ne recule pas pour se
diriger devant un jeline raisonnable
ni méme devant quelques bons



85

coups de discipline. Mais s'il lui
arrive de recourir a ses moyens
energiques, c'est seulement quand le
corps  trop  ardent  menace
d'entreprendre sur la liberté de 1'ame,
quand, par exemple dans la
tentation, il y a lieu par une diversion
vigoureuse de calmer sa pétulance.

Alors oui, comme il dit, 30 ou 60
coups de discipline sont une
opportune médication et qui donnent
a I'ame le moyen de se ressaisir, mais
ses conseils sont exceptionnels sous
sa plume.

Nous sommes grandement exposés
aux tentations quand notre corps est
trop nourri et quand il est trop abattu,
car 1'un le rend insolent en son aise
et l'autre le rend désespéré en son



86

malaise. La santé doit €tre protégée
parce qu'elle aide au bon
gouvernement de soi-méme.

Il estime en conséquence que la
récréation joyeuse, la promenade, le
jeu, la chasse et tous ces exercices
physiques auxquels nous donnons
aujourd'hui le nom de sport sont
favorables a la bonne hygiene de
'ame et du corps.

Il voulait a tout prix de la joie autour
de lui parce que la joie lui semble un
bain de jouvence qui restaure les
forces. Il pense que le chagrin nous
ronge et que nulle santé ne résiste
aux humeurs noires.

Réveillez souvent en vous l'esprit de
joie et de suavité et -croyez



87

fermement que c'est le vrai esprit de
dévotion.

Et si parfois vous vous sentez
attaqué¢ du contraire, esprit de
tristesse, sortez vous promener et
ceci vous le devez faire car outre que
cela récrée, Dieu en est servi.

Le sport sert a affermir la santé et
détendre I'esprit.

Il faut suivre les lois du monde
puisqu'on y est, en tout ce qui n'est
pas contraire a la loi de Dieu.



88

PARTIE 6

L'ORAISON MENTALE

Parlons a présent de I'oraison
mentale. L'objectif essentiel de saint
Francois de Sales est d'installer
fortement l'amour dans les coceurs,
I'amour qu'il sait étre a la fois
exterminateur de vices et générateur
de vertus.

Or, parmi les moyens que nous
avons de développer en nous
I'amour, d'en favoriser les premiers
mouvements et d'en assurer la
croissance, il en est un qui lui semble



89

passer de loin tous les autres en
efficacité, c'est I'oraison mentale.

Faire oraison, c'est méditer. Méditer
pour lui, c'est macher une idée, la
considérer sous toutes ses faces, la
retourner de vingt manieres pour la
rendre plus adhérente a l'ame. En
latin, dit-11, méditer n'est autre chose
que macher.

Il n'y a aucune autre différence sinon
que le mot macher est employ¢é pour
les choses temporelles et celui de
meéditer pour les spirituelles. Pour
manger des viandes corporelles, il
faut les mettre dans la bouche, puis
les macher et les avaler.

Ainsi, pour cette manducation
spirituelle, il faut prendre la viande
qui nourrit I'ame, la macher, c'est-a-



90

dire la mediter pour par apres
I'avaler et la convertir en sol-méme.

Comment lire les psaumes avec
attention sans faire a tout instant des
retours sur soi-méme ? Si le
psalmiste parle de sa fidélité a Dieu,
on confesse intérieurement ne 1'avoir
pas imit¢ et on promet de faire
mieux.

S'il parle des défauts, on se reconnait
coupable avec lui.

Tel péché ou tel défaut surgit devant
l'esprit et le cceur crie « Pardon, mon
Dieu ! »

Dans I'oraison, il s'agit de s'attarder
longuement sur une méme idée et de
se la convertir en sang et nourriture.



91

Saint Francois de Sales a pratiqué
ces retours sur soi que provoque
aisément la récitation de 1'Office
chez les ames recueillies. Mais 1l a
connu par maintes experiences
personnelles que cette récitation se
fait rarement dans les conditions
d'attention assez continues pour €tre
completement educative.

Lorsqu'un sentiment favorable passe
dans la conscience, I'empécher de la
traverser rapidement, fixer sur lui
l'attention, l'obliger a aller éveiller
les 1dées et les sentiments qu'il peut
cveiller.

En d'autres termes, 1'obliger a
proliférer, a donner tout ce qu'il peut
donner.



92

C'est exactement de cette maniere
que Saint Francois de Sales a
compris le role de l'oraison mentale.
Il faut macher, remacher 1'idée, la
faire fondre lentement, s’en laisser
imprégner doucement.

Il faut tenir méthode sur toute chose.
I sera méme d'avis que pour
certaines personnes et dans certains
cas, la meilleure méthode est de n'en
pas avoir, et 'on peut constater que
plus il avance dans la vie, plus il
devient sur ce point tolérant et
simplificateur.

Pour lui, 1l n'y a pas de type
universel d'oraison.

Chaque ame est en un point de
croissance qui la différencie de
toutes les autres ames.



93

Il devrait y avoir idéalement autant
de méthodes d'oraison qu'il y a
d'ames.

Ainsi, la méme oraison qui peut faire

monter une ame peut en paralyser
une autre.

C'est a l'experience qu'il faut se
confier. C'est d'elle qu'il faut
apprendre a modifier sans cesse
'économie de sa méditation selon
les besoins changeants de son ame.

Toujours attentif a aider plutot qu'a
contraindre l'activité spontanée des
ames en maticre d'oraison comme en
tout le reste, il permettait tout ce qui,
a l'user, lui apparaissait comme
bienfaisant.



94

A celles, par exemple, qui
difficilement pouvaient voler de
leurs propres ailes et méditer sans le
secours d'un livre, 1l disait « Prenez
un livre, qu'importe, pourvu que
vous arriviez au but qui est I'amour
».

Mais toute liberté étant sauve,
libertés qui peuvent aller d'aventure
jusqu'a la suppression de telle ou
telle picce de Il'exercice, il reste
néanmoins que l'oraison salésienne,
dans sa formule commune et réserve
faite des oraisons supérieures
comporte, peut-on dire, quatre
parties nettement différencices.

Une  partie préliminaire  ou
préparation, une partie intellectuelle



95

ou cognitive, une partie affective et
enfin une partie active ou résolutive.

L'oraison ainsi constituée est un
exercice organiquement distinct de
tous les autres, vivant de sa vie
propre, exercice par lequel, apres
nous étre établis dans une sorte d'état
méditatif, nous introduisons dans
notre  conscience une  1dée
sanctifiante pour la considérer avec
notre entendement, notre
imagination et notre mémoire.

Cette considération doit avoir pour
but de nous émouvoir et de nous
porter a des résolutions, puis a des
actes conformes a 1'idée ou a la vertu
méditée. C'est méme, nous le
verrons, a nous faire produire ces
affections et ces résolutions que va,



96

pour ainsi dire, se reéduire toute
I'oraison. Le vouloir, une fois
déclenché, le but avisé est atteint.

Ainsi, tout orientée vers l'action,
'oraison salésienne telle que nous
allons la décrire doit étre, et elle est,
un merveilleux instrument
d'éducation de la volonté.

Nous arrivons a parler de la
préparation. La préparation que
requiert saint Frangois de Sales
comporte  essentiellement  trois
actes, une mise en présence de Dieu,
une invocation et le choix d'un sujet
d'oraison.

Cette préparation est pour lui de
nécessité habituelle. Son premier
acte est de nous mettre en la
présence de Dieu, rien de plus



97

propre en effet a composer pour
I'idée méditée un milieu favorable
que cette ¢évocation de divins
interlocuteurs auxquels I'ame va
soumettre ses besoins et ses
aspirations.

Tous les chrétiens sans doute ont la
notion d'une omniprésence
perpétuelle de Dieu, mais il en est
peu qui en est la conscience précise,
bien peu surtout qui en est le
sentiment vif.

Il nous faut sans cesse passer comme
Pascal du Dieu abstrait des
philosophes au Dieu vivant
d'Abraham, d'Isaac et de Jacob. Il
nous faut faire descendre en nous la
figure du Dieu vivant. La présence
de Dieu a pour effet en outre de créer



98

dans la conscience tout a la fois la
plénitude et le vide.

Elle la remplie du divin et la vide de
tout ¢lément étranger ou hostile a
I'idée qui tout a l'heure doit y étre
introduite. Tous les psychologues
ont observé cette liaison en la
présence de Dieu et le silence
intérieur qu'on appelle
recueillement. D'apres Pascal, 1'état
de recueillement, c'est l'oubli du
monde et de tout hormis Dieu.

L'ame ainsi mise en présence de
Dieu et désoccupée de toute autre
chose est-elle suffisamment
préparée  pour la  méditation
proprement dite ? Saint Francgois de
Sales ne le pense pas. Il prescrit un
second exercice qu'ill nomme «



99

invocation » et pour lequel il fait
appel non seulement a notre activiteé
spirituelle mais a notre activité
physique.

Saint Ignace avait d¢ja eu cette vue
profonde que le rythme intérieur est
dans la dépendance du rythme
extérieur.

Dans 1'une de ses instructions sur les
modes de prier, il conseille a celui
qui entre en oraison de se tenir
debout, de faire un pas en avant ou,
s'1l le juge meilleur, de se prosterner.

En un mot, de provoquer par une
cadence du corps une cadence
analogue de 1'ame.



100

Saint Frangois de Sales introduit au
second acte de sa préparation des
¢léments physiologiques.

L'invocation qui constitue ce second
acte n'est pas une simple pricre du
ceeur. Elle se fait, dit-il, en cette
maniere. Votre ame se sentant en la
présence de Dieu se prosterne en une
extréme réverence.

Prosternation toute spirituelle, sans
doute, mais qui s'accompagne d'un
mouvement du corps ébauché ou
figuré. Si vous voulez, vous pourrez
user de quelques paroles courtes et
enflammées comme sont celles-ci de
David. « Ne me rejetez point, 6 mon
Dieu, de devant votre face ».

Un ¢lément physique est donc mis
en jeu. Une parole articulée est



101

appelée au secours de 1'ame pour lui
donner plus de tension, plus d'¢lan.

Ces paroles brilantes initiales n'ont
pas surtout pour but d'émouvoir
Dieu qui connait bien nos besoins,
mais de nous émouvoir nous-meémes
et de nous jeter a lui.

Elles ont pour fonction de faire jouer
le désir et de I'appliquer au bien que
nous voulons acquérir. L'amour par
une bonne oraison.

A la faveur du grand silence intérieur
obtenu par la présence de Dieu et
quand I'ame s'est mise en
mouvement par l'invocation, il reste,
avant d'entrer dans l'oraison
proprement dite, a faire ce que notre
saint appelle la proposition du
mystere, c'est-a-dire a introduire



102

dans la conscience désoccupée 1'idée
a méditer.

L'oraison n'est efficace que si elle est
spécialisée. Enfermons, dit-il, notre
esprit dans le mystere que nous
voulons méditer, afin qu'il n'aille pas
courant ¢a et l1a, ni plus ni moins que
I'on enferme un oiseau dans une
cage.

Pour éviter la dispersion et par
conséquent le gaspillage des forces
spirituelles, il faut donc se fixer un
theme bien défini, que ce theme soit
un mystere de la vie du sauveur, une
vérité morale ou une vertu.

Parlons a présent de la partie
cognitive.  Préparée  par les
opérations que nous venons de
décrire, l'ame qui médite doit



103

maintenant exercer son activité sur
I'idée qu'elle a choisie comme sujet.
Il s'agit pour elle de donner vigueur
et croissance a cette idee, ce qui peut
se faire d'abord par le jeu des
facultés cognitives, c'est-a-dire de
l'intelligence, de la mémoire, de
I'imagination.

Ayant donc enfermé votre esprit,
comme j'ai dit, dans 'enclos du sujet
que vous voulez méditer, ou par
I'i'magination si le sujet est sensible,
ou par la simple proposition s'il est
insensible, vous commencerez a
faire sur celle-ci des considérations.

C'est l'exacte application de notre
axiome moderne, 1l faut entretenir en
soi des idées conformes aux actes
qu'on veut produire.



104

Le but de l'oraison est de nous
amener a des volitions fermes, puis
a des actes précis, dans le
prolongement pour ainsi dire de la
vertu ou de la vérite meditée.

Mais pour que la volonté prenne des
résolutions valables, ne faut-il pas
que l'intelligence l'ait lui d'abord
solidement motivée ?

Fournir des motifs a la volonté, tel
est particulicrement le rdle de
l'entendement dans ce que Francois
de Sales appelle la considération.

Prendre conscience de soi-méme, de
ses progres, de ses besoins par
rapport a telle vertu, connaitre sa
température morale, faire le compte
de ses defaillances et prévoir les
mesures a prendre pour l'avenir,



105

voila ce qui ressortit a la
considération.

Pour agir conformément, il faut
avoir fait longtemps la critique
lucide, implacable de nos pauvres
voluptés terrestres et les avoir
¢vacuees l'une apres 1'autre.

Le but de la considération, c'est de
nourrir et de renforcer 1'idée choisie
comme théme, c'est de la croitre en
quantit¢ en attendant que les
affections la croissent en qualité.

Saint Francois de Sales comme Saint
Ignace a encore eu cette belle
intuition de psychologue que pour
donner vie et puissance a une idée, il
faut y penser longuement et que pour
la faire mourir, il faut I'oublier et la
fouir. Sitdét que vous sentez, dit-il,



106

quelques tentations, faites comme
les petits enfants quand ils voient le
loup en campagne. Ne regardez
point au visage de la tentation, ainsi
seulement regardez Notre-Seigneur,
car si vous regardez la tentation,
principalement quand elle est forte,
elle pourrait €branler votre courage.

Ne craignez point les tentations, ne
les touchez point, elles ne vous
offenseront point, passez outre et ne
VOUS y amusez pas.

Regle générale, la lutte directe est
dangereuse contre la sensualit€.

Toute l'attention qu'on lui donne,
méme pour la combattre, la fortifie.
Le courage, ici, c'est de fuir.



107

Divertissez votre esprit, disait-il, par
quelques occupations bonnes et
louables, car ces occupations entrant
dans votre coeur et prenant place,
elles chasseront les tentations et
suggestions malignes.

C'est encore au stade de la
considération que se pose la grosse
question, toujours controversée, de
I'emploi de 1'imagination en vue de
soutenir l'effort de I'entendement.

Saint Francois de Sales ne balancait
pas a le permettre des la phase
préparatoire. Par exemple, disait-il,
si vous voulez mediter Notre-
Seigneur en croix, vous Vvous
imaginerez d'étre au mont de
Calvaire et que vous voyez tout ce
qui se fit au jour de la Passion.



108

C'était revenir au procedé de Saint
Ignace, connu sous le nom de «
Fabrication du lieu » et qui consiste
a se representer par 1'imagination le
cadre et les acteurs du mystere a
méditer.

Mais remarquons-le, malgré le
prestige de I'enseignement ignatien,
Francois de Sales ne recommandera
jamais ces reconstitutions sensibles
qu'avec une sorte d'hésitation et de
timidite.

Quelques-uns vous diront
néanmoins qu'il est mieux d'user de
la simple pensée de la foi et d'une
simple appréhension toute mentale
et spirituelle en la représentation de
ces mysteres.



109

Notons que Saint Francois de Sales
avait fait une distinction entre les
sujets sensibles comme sont les
scenes de I'Evangile et les sujets
abstraits comme sont les vertus ou
les vérités de la foi et que c'est dans
les premiers seulement qu'il permet
encore un usage assez large de
I'imagination.

Les actes cognitifs sont €tablis dans
leur humble rang de moyens.
Simples moyens, ils ne sont pas
méme des moyens nécessaires.

Vous ne devez pas rechercher la
considération puisqu'elle ne se fait
que pour émouvoir l'affection.

Parlons a présent de la partie
affective. Pour Saint Francois de
Sales, en effet, comme d'ailleurs



110

pour Saint Ignace, I'oraison n'est pas
seulement, ni surtout, un exercice
d'introspection et d'exploration de
soi-méme. Elle est une priere, un
¢lan du cceur. Elle met en jeu toutes
nos puissances de sentiments.

En ces affections, notre esprit se doit
epancher et étendre le plus qu'il lui
sera possible. Sinous nous penchons
sur nous-meémes, ce n'est pas pour le
simple plaisir de déméler les fils de
notre trame intérieure, pour nous
regarder penser et nous abimer dans
la contemplation stérile de notre
moi. Nous nous analysons pour
aimer parce qu'on aime d'autant
mieux qu'on sait pourquoi on l'aime.
Aussi bien, nous ne sommes pas
seuls de jeu en cet exercice.



111

La préparation nous a mis en
présence de Dieu et nous sommes
allés devant lui pour lui parler.
L'oraison n'est pas un soliloque, elle
est un entretien et, comme dit saint
Frangois de Sales, un colloque, €émis
des affections et résolutions, dit-il. Il
est bon d'user de colloque et parler
tantot a Notre-Seigneur, tantot aux
anges et aux  personnages
représentés au mystere.

Cette partie affective qui est le fond
solide de l'oraison salésienne, nous
devons tendre a n'en pas faire
seulement une phase de l'exercice,
mais l'exercice tout entier. Ce n'est
que provisoirement que, dans les
débuts, nous greffons péniblement
un acte d'amour sur une vue de
l'esprit. Il doit arriver et il arrive un



112

temps ou, par l'effet de I'habitude et
de la grace, le passage de la
connaissance a l'amour se fait sans
effort et comme spontanément.

Puis les actes d'amour eux-mémes,
d'abord  émis  séparément et
laborieusement réitérés, tendent a
s'unifier, a se simplifier, a n'étre
qu'un seul acte tout puissant dans
son unite. Cet €tat de contemplation
synthétique de simple attention
amoureuse, unissant en un seul
faisceau toutes les forces affectives
de notre ame, est le point idéal vers
lequel doit s'acheminer toute
oraison. Contempler, tendre toute
son ame vers Dieu d'un seul
mouvement affectif, voila ce que
Saint-Francois de Sales propose



113

comme but dernier a tous ceux qui
méditent.

Les 1dées pures, abstraites et froides
n'ont qu'une médiocre vertu d'action.
Pour qu'elles deviennent des forces
et nous fassent passer a l'acte, il faut
qu'elles se chargent de sentiments et
d'émotions.

Les perceptions, les raisonnements,
les réflexions, les souvenirs, en un
mot toutes les opérations cognitives
ou considérations sont par nature des
c¢tats faibles parce que ce sont des
¢tats froids.

Au contraire, les sentiments associés
a des images, les mouvements
d'amour et de haine, les désirs, les
pricres, les regrets, en un mot tous
les états que nous avons appelés les



114

affections, sont de leur nature des
ctats forts, parce que ce sont des
¢tats chauds.

La force de l'idée pour pousser a
l'acte tient non seulement a sa
quantité, c'est-a-dire au nombre, a la
richesse, a la complexité des
¢léments psychologiques qu'elle a
groupé au cours des considérations
présentes ou passé€es, mais a sa
qualité, c'est-a-dire a sa puissance de
vibrations sensibles.

En faisant de l'affection
contemplative I'idéal a atteindre, en
aiguillant les ames vers une oraison
qui tend a se réduire tout entiére en
attente amoureuse, Saint Francois de
Sales professait donc implicitement
que l'essence de I’oraison est dans



115

l'acte affectif, dans l'acte générateur
de I'action.

Les affections mobilisent nos
puissances et les préparent a agir.
Tout n'est que moyen par rapport a
lI'acte qui seul importe car c'est lui
qui honore Dieu.

S'il existait d'autres moyens aussi
puissants que l'oraison et dans
l'oraison d'autres moyens aussi
puissants que les affections pour
nous conduire a l'acte, il n'y aurait
pas lieu de préférer l'oraison et dans
l'oraison les affections a ces autres
moyens ¢galement efficaces.

C'est parce qu'il semble a Saint
Frangois de Sales que l'oraison, et
notamment 1'oraison affective, est la
plus ¢énergique des productrices



116

d'action qu'il la met au premier rang
des moyens ascétiques.

Dans l'office, notre esprit voltige et
butine sur d'admirables pens¢es,
mais multiples et diverses sans
pouvoir s'arréter sur aucune.

Notre volonté ne leur accorde qu'un
assentiment superficiel et é¢phémere
dont la multiplicit¢ compromet la
solidite.

Saint Franc¢ois de Sales demande

donc que notre volonté joue sur un
acte vu, connu, figuré.

Mais une fois le contact établi par la
résolution circonstanciée entre la
volonté et l'acte prévu, il reste a
maintenir la liaison, comme sur les
champs de bataille, entre le poste de



117

commandement et les forces
combattantes.

Si l'on veut qu'au moment de
'action, la transmission des ordres
se fasse avec exactitude, il faut s'étre
prémuni contre la rupture des
commandes.

Dans l'ordre moral, la rupture des
communications entre les forces
d'exécution et la force de
commandement qui a décidé d'acte
se fait de deux manieres, par 1'oubli
et par le contre-ordre. Il peut arriver,
et il arrive qu'au moment d'agir, la
résolution qui fut vive a son heure
n'ait plus dans la conscience qu'une
existence précaire.

A la faveur de l'oubli, des motifs
d'agir en opposition avec elle se sont



118

insensiblement gliss€és en nous. Le
matin, sous la pression de l'amour,
nous avions deécidé d'adresser une
parole de bont¢ a quelques
personnes  antipathiques.  Nous
n'avions alors vu et senti que les
motifs supérieurs de faire cet acte de
charité.

Mais a mesure que nous sommes
¢loignés du foyer de lumiere et de
chaleur qui était I’oraison, ces motifs
se sont effacés. D'autres motifs
contraires se sont substitués a eux.
Le visage, l'attitude, la parole de la
personne haie, nous les ont peut-€tre
suggéreés, et la résolution que nous
avions formée d'étre gracieux, a fini,
par succomber en nous, victime a la
fois d'un oubli et d'un contre-ordre.



119

A ces deux périls qui guettent la
résolution, le Saint oppose une
action preventive d'une sagesse
profonde. Au contre-ordre, il oppose
I'action 1mmédiate, a I'oubli, Ia
réiteération des résolutions.

L'action immeédiate ferme la porte au
contre-ordre en prévenant
l'infiltration des motifs adverses.

C'est pourquoi Saint-Frangois de
Sales veut que nous formions des
résolutions sur le champ réalisable.
I1 faut donc, par tous les moyens, dit-
il, essayer de les pratiquer et en
chercher les occasions petites ou
grandes, par exemple, si j'ai résolu
de gagner par douceur l'esprit de
ceux qui m'offensent, je chercherai
ce jour-la de les rencontrer pour les



120

saluer aimablement, et si je ne les
puis rencontrer, au moins de dire du
bien d'eux et prier Dieu en leur
faveur.

Agir vite, commencer d'agir
n'importe comment dans le sens de
la résolution avant qu'une fissure se
soit produite dans le bloc de notre
décision, poser un acte qui barre la
route au contre-ordre en méme
temps qu'il renforce notre activité
volontaire, tel est le premier
précepte de la tactique salésienne.

Mais ce n'est pas tout.

Pour combattre 1'oubli et maintenir
la résolution vivante dans le champ
d'une conscience claire, il faut la
renouveler sans cesse et faire



121

comme un acte continu dans une
méme ligne.

La fragilit¢ et mauvaise inclination
de notre chair appesantit I'ame et la
tire toujours contrebas si elle ne
s'¢leve souvent en haut a vive force
de résolution, ainsi que les oiseaux
retombent soudain en terre s'ils ne
multiplient les €lancements et traits
d'ailes pour se maintenir au vol.

Pour cela, vous avez besoin de
réitérer et répéter fort souvent les
bons propos que vous avez fait de
servir Dieu, de peur que ne les
faisant pas, vous ne retombiez en
votre premier ¢état.

La résolution est donc, aux yeux de
saint Francois, un organisme
précieux mais fragile qu'il faut



122

entourer de vigilance et de soin si
I'on veut €viter qu'il ne meure.

C'est par l'attention que nous ferons
reverdir nos bons propos.

Entre les moyens par lesquels nous
pouvons ainsi  maintenir  nos
résolutions au premier plan de notre
conscience, il en est un qui fut une
trouvaille de notre saint, c'est le
bouquet spirituel.

C'est une formule memento, un
rappel a lordre, un raccourci
d'oraison.

Ceux qui se sont promenés en un
beau jardin n'en sortent pas
volontiers sans prendre en leurs
mains quatre ou cinq fleurs pour les
odorer et tenir le long de la journée.



123

Ainsi, notre esprit ayant discouru sur
quelques mysteres par la méditation,
nous devons choisir un ou deux ou
trois points que nous aurons trouve
plus a notre gofit et plus propres a
notre avancement pour nous en
ressouvenir le reste de la journée et
les odorer spirituellement.

Or, cela se fait sur le lieu méme
auquel nous avons fait la méditation,
en nous y entretenant ou promenant
solitairement quelques temps apres.

Le bouquet spirituel est donc une
parole émouvante et forte, une
formule vive et dense.

Parlons a présent de la partie active
ou résolutive. Tout n'est que moyen
par rapport a l'acte qui seul importe,
car c'est lui qui honore Dieu. S'il



124

existait d'autres moyens aussi
puissants que l'oraison, et dans
I'oraison d'autres moyens aussi
puissants que les affections, pour
nous conduire a l'acte, il n'y aurait
pas lieu de préferer I'oraison, et dans
I'oraison les affections, a ces autres
moyens également efficaces.

C'est parce qu'il semble a Saint-
Francois de Sales que l'oraison, et
notamment l'oraison affective, est le
plus ¢énergique des producteurs
d'action qui la met au premier rang
des moyens ascétiques.



125

PARTIE 7

LES MOYENS DE
CULTURE
AUXILIAIRES

La priere du cceur est donc le
premier moteur et la source de toute
vie spirituelle. Sans elle, les
sacrements eux-mémes  seraient
inefficaces, agissant sur des
organismes morts. Des ames se sont
clevées a la saintet¢ sans les
sacrements, nul n'y est parvenu sans
la priere.



126

Mais si la pricre intérieure est
I'indispensable moyen de sainteté,
I'oraison mentale dans sa forme
méthodique telle que nous venons de
la décrire n'est pas le seul exercice
qui s'impose pour l'acquérir. Saint
Frangois de Sales a fait une place
imminente a I'examen de conscience
et aux sacrements.

Il a fait également une belle place a
deux formes de pric¢re, qui ne sont a
vrai dire dans sa pensée que des
formes complémentaires de 1'oraison
mentale, mais qui n'en ont pas moins
leur existence propre, l'oraison
jaculatoire et la priere vocale.

Parlons tout d'abord de 1'oraison
jaculatoire. L'oraison jaculatoire est
donc un exercice de maintenance



127

destiné a resserrer 1'union de notre
vouloir avec celui de Dieu, a
redonner de 1'élasticité aux ressorts
intérieurs, a faciliter la pénétration
de I'idée méditée jusqu'au centre
moteur de notre activité.

Ni la maladie, ni l'ignorance, ni les
occupations ne peuvent dispenser
personne de cette priere ¢lémentaire
que le plus pauvre cceur peut
concevoir et formuler.

Il ne s'agit en somme que de rendre
conscients, volontaires, les plaintifs
« mon Dieu » dont nous émaillons
nos conversations et qui sont des
¢bauches ou des vestiges d'oraisons
jaculatoires.



128

Aspirez donc bien souvent en Dieu
par des courts mais ardents
¢lancements de votre coeur.

Admirez sa beauté, invoquez son
aide, jetez-vous en esprit au pied de
la croix, adorez sa bont¢, interrogez-
le souvent de votre salut, donnez-lui
mille fois le jour votre ame, fichez
vos yeux intérieurs sur sa douceur,
tendez-lui la main comme un petit
enfant a son pere afin qu'il vous
conduise.

Ces ¢lans, des mouvements pour se
donner de l'amour, qu'est-ce autre
chose que la mise en ceuvre du grand
axiome bien connu, entretenir en soi
des sentiments et des idées
conformes aux actes qu'on veut
produire.



129

Il y a certains mots qui ont une force
particuliere pour contenter le ceeur,
comme sont les €lancements dans
les psaumes de David, les
invocations diverses du nom de
Jésus et les traits d'amour qui sont
imprimeés aux cantiques  des
cantiques.

Mais elle est avant tout creéation du
ceeur et de Il'esprit, mouvement
profond de notre ame vers Dieu, cris
spontan¢ dont la substance doit étre
notre, c'est-a-dire inventée ou
repensée par nous.

Pour les actes de vertu, 1l est bon
d'arriver a les produire aisément, a
peu prés comme l'on respire, sans
une tension pénible du vouloir.



130

Dans le domaine de la pensée, il n'en
va pas ainsi d'ordinaire.

Pour ’oraison jaculatoire
notamment, la condition de sa valeur
¢ducative est d'étre consciente.

Aussi, saint Francois de Sales se
garde-t-1l d'offrir a ses disciples des
formulaires et bréviaires d'oraisons
jaculatoires. S'il lui arrive de
proposer parfois quelques formules,
c'est a titre d'exemple et non pour
qu'elles soient répétées.

Notons cette expression «sur le
champ » qui marque que dans sa
pensée, nos oraisons jaculatoires
doivent €tre une création spontanée,
un jaillissement de sources.



131

Exception faite pour les psaumes
dont les formules ont une richesse et
vivacité de sens, qui peut les sauver
du déshonneur, de I'abaissement, ne
nous enchainons pas a un texte, ne
récitons pas, livrons-nous hardiment
a notre Inspiration, IMprovisons.
Nos balbutiements eux-mémes, s'ils
viennent du coeur, seront de
merveilleux excitateurs d'amour.

Saint Francois de Sale, d'ailleurs, ne
nous invite pas seulement a trouver,
1l nous montre comment trouver.

Parmi les sources d'inspiration
auxquelles 1l nous voudrait voir
puiser, la principale apres la vie des
saints, c'est la nature. Il a vu dans ces
montagnes et ces vallées, dans leurs
eaux, leurs fleurs, leurs abeilles et



132

leurs olseaux, une source
inépuisable de vives oraisons
jaculatoires.

Il aime la nature pour y prendre
appui et rebondir a Dieu. La
création, est 1’embarcadére de sa
pensée vers le Créateur. II nous
excite a la contempler et a I'admirer.

Par exemple, dit-i, un homme,
voyant des petits poussins ramasseés
sous leur mére, s'écriait, « O
Seigneur, conservez-nous  sous
I'ombre de vos ailes. »

Sainte Thérése nous dit : la vue de la
campagne, de 1’eau, des fleurs, était
pour moi un secours, ils me portaient
a la ferveur, au recueillement, ils me
servaient de livre. Contempler la
nature, observer le ruisseau, la fleur,



133

I’étoile, I’oiseau, les ¢lever a la
dignité de symbole, voila le moyen
d’obtenir abondance et vari¢té¢ dans
ses conceptions devotes. Tout est
matiere a pieuses réflexions pour un
disciple de saint Francgois de Sales ;
tout I’¢leve, tout I’inspire. Les milles
chemins fleuris que d’autres
fréquentent par volupté pure, il les
prends pour aller a Dieu.

Nous avons dit que I'oraison
jaculatoire était une petite oraison
substantiellement identique a la
grande, une oraison en miniature.

Elle peut donc, comme l'autre,
prendre la forme discursive, c'est-a-
dire s'exprimer dans une formule, ou
la forme contemplative, c'est-a-dire



134

se réduire a un simple ¢lan du cceur
sans parole.

Quand notre saint écrit a une dame,
« Jetez I'ceil intérieur sur le sauveur
crucifié », il lui prescrit, en somme,
une oraison jaculatoire sans parole,
une oraison de simple regard,
pareille a l'oraison contemplative,
dont nous avons dit qu'elle était son
idéale.

Nous parlons par le seul regard,
disait-il encore. Les mots articulés
n'ont pour lui qu'un but, déterminer
le mouvement du cceur et de la
penseée, seul essentiel.

Mais ils ne sont pas nécessaires.
Nous ne recevons de lui aucune
prescription sur le nombre, la forme
et le moment de ses invocations



135

essentiellement spontanées. Tout ici
releve de 1'initiative personnelle.

Il dit seulement, rappelez votre
esprit le plus souvent que vous le
pourrez en la présence de Dieu, ou
encore, faites toujours plusieurs
retraites en la solitude de votre cceur
pendant que corporellement vous
¢tes dans les conversations et les
affaires.

Dans les minutes les plus dissipées
de la vie, au bal, a la récréation, en
visite, on peut regarder au-dedans de
soi, y contempler Dieu et lui offrir
son cceur.

A présent, parlons des prieres
vocales.



136

Faire jaillir un cri du ceeur, tendre le
ressort intérieur, voila ce que notre
Saint poursuit d'abord en toutes
choses. Aime et toute pricre que tu
feras sera bonne. Un cceur aimant
trouve toujours la bonne formule
pour exprimer son amour.

Avec ou sans formule, la seule chose
nécessaire, c'est un mouvement du
cceur vers Dieu. La meilleure pricre,
ce n'est ni la plus longue, ni la plus
savamment tournée, mais la plus
cordiale et la plus ardente. C'est une
clameur aux oreilles de Dieu qu'un
désir, qu'un ardent désir.

Et il ajoute, aupres de Dieu le cri ne
vaut pas autant que [I'amour,
signifiant par la qu'une véritable
pricre n'est pas un exercice des



137

levres, mais un ¢lan du cceeur. Guerre
donc au verbalisme, guerre a la pure
formule. Prenons garde d'étouffer le
cri du cceur sous l'abondance des
mots.

Logiquement, dans la vie chrétienne,
la priere vocale précede la pricre
mentale. Si nous renversons ici
I'ordre habituel, c'est que les
diverses sortes de pricres sont
considérées dans ce travail selon la
valeur éducative que leur attribue
Saint Francois de Sales pour une
ame adulte. La meilleure maniere de
prier, c'est de le faire en peu de mots,
mais avec ardeur.

Ce n'est pas, en tout cas, au nombre
des prieres que s'évalue la sainteté.
Ou l'amour régne, on n'a pas besoin



138

du bruit des paroles exterieures.
L'ame suffit a cette opération
mystérieuse qui n'a pour but que
d'unir et joindre notre volonté a celle
de Dieu.

La priere vocale n'est retenue par
Saint Francois de Sales que dans la
mesure ou elle nous aide a atteindre
cette fin d'union qui se réalise par la
fine pointe de l'esprit. Le saint
n'ignore pourtant pas que pour
certaines ames et pour nous tous a
certaines heures, la priere articulée,
la formule, est le stimulant
nécessaire, le véhicule aussi de la
pricre intérieure.

Il s'agit que le geste, l'attitude, le
mouvement des lévres  sont



139

génerateurs de pensées, excitateurs
de sentiments.

La priecre vocale n'est pas
recommand¢e pour elle-méme, mais
en considération de sa puissance a
émouvoir le cceur, a éveiller la
pens¢e.

La priere vocale n'est qu'un point de
départ, un moyen d'accéder a la
mentale. A mesure que ses principes
miurissent et développent leurs
conséquences, a mesure qu'il
apercoit mieux les abus ou versent
certains gagneurs d'indulgences, il
tend a observer davantage la pricre
vocale dans la mentale.

Rien n'échappera bientot a cette
mutation, a cette fusion du vocal
dans le mental. Méme les prieres



140

saintes qui nous viennent en droite
ligne de I'évangile et de la tradition
apostolique, méme le Pater, I’ Ave et
le Credo sont ¢leves par lui a la
dignité de pricres intérieures.

Venons maintenant, dit-il, a I'oraison
vocale.

Ce n'est pas faire oraison que de
marmotter quelque chose entre ses
leévres si l'attention du coeur n'y est
jointe. Car pour parler, il faut avoir
premicrement congu en son intérieur
ce qu'on veut dire. Il y a la parole
intérieure et la parole vocale,
laquelle fait entendre ce que
l'intérieur a premicrement
prononceé.

La priere n'est autre chose que parler
a Dieu. Or, 1l est certain que parler a



141

Dieu sans étre attentif a lui et a ce
qu'on lui dit est une chose qui lui est
fort desagréable. 11 faut méme
méditer en récitant 1'Office.

Et pour que toute priere, méme
vocale, devienne ainsi pricre
mentale, il faut, comme 1'oraison
proprement dite, 1'envelopper d'une
atmosphere  favorable, 1l faut
l'entourer de silence.

Commencez toutes sortes
d'oraisons, soit mentales, soit
vocales, par la présence de Dieu et
tenez cette régle sans exception.

Une priere ainsi préparée par la
présence de Dieu, par une reprise de
conscience, s'achéve en soi, en coeur
a ceeur, en colloque intime, en pricre
intérieure.



142

Il n'y a de priere véritable que la
mentale. La vocale doit se dépasser,
se hausser a la priere intérieure. La
fin de tout, dans la spiritualité
salésienne, ce n'est pas en effet de
payer a Dieu un tribut de parole, c'est
de nous ¢€lever moralement.

Et comment pourrions-nous étre
perfectionnés par notre priere, si
cette priere n'était que mouvement
de levres, si elle ne mettait en
activite et l'esprit et le cceur.

A présent, parlons de l'examen de
conscience.

Comme la plupart des grands
directeurs d'ames, Saint Francois de
Sales a fait dans son plan d'éducation
spirituelle une place importante a
I'examen de conscience.



143

L'antiquite paienne avait
parfaitement connu que, pour se
conquérir et se posseder, il fallait
d'abord se connaitre et pour se
connaitre, s'examiner.

Son examen de conscience, plus
encore qu'un inventaire  des
imperfections et des fautes, est
comme un corollaire de l'oraison
mentale. Il n'a pas tant pour but de
retenir nos regards sur le passé que
de les diriger sur l'avenir et de
resserrer notre union avec Dieu.

L'examen, pour lui, se ramene
sensiblement encore a la priere. 1l
n'y faut considérer un instant le mal
que pour y trouver l'occasion d'un
nouvel ¢élan vers Dieu.



144

Quant a I'examen de conscience, qui
doit toujours se faire avant d'aller se
coucher, voici comment 1l faut le
pratiquer.

Tout d'abord, on remercie Dieu de la
conservation qu'il a faite de nous en
la journée passée.

Ensuite, on examine comment on
s'est comporté en toutes les heures
du jour et pour faire cela plus
aisément, on considérera avec qui et
en quelle occupation on a éte.

Ensuite, si l'on trouve avoir fait
quelque bien, on en fait action de
grace a Dieu.

Si au contraire, on a fait quelque
mal, en pensée, en parole ou en
ceuvre, on en demande pardon a sa



145

divine majesté avec résolution de
s'en confesser a la premicre occasion
et de s'en amender soigneusement.

Enfin, apres cela, on recommande a
la providence divine, son corps, son
ame, l'église, les parents, les amis,
on prie Notre-Dame, l'ange gardien
et les saints de veiller sur nous et
pour nous. Et avec la bénédiction de
Dieu, on va prendre le repos qu'il a
voulu nous étre requis.

Comment on sent bien a lire cette
breve description de I'examen
salésien que le passé n'intéresse le
saint que par rapport a I’avenir ?

Précis et méticuleux, quand il s'agit
de prévoir et de préparer les
e¢vénements de la journée, il ne
considére brievement les faits



146

accomplis que pour en faire le point
de départ d'une priere et d'une
résolution.

Ce qui l'intéresse, c'est I'¢tat de
I'ame, sa température, son potentiel,
ses dispositions pour un proche
avenir.

Sept fois de suite, il pose la question
caractéristique : quel est I'¢tat de
votre coeur par rapport a tel ou tel
point du programme spirituel et
notamment a I'égard de I'amour
divin ? Quel est, dit-il, votre coeur
contre le péché mortel ? Quel est
votre cceur a l'endroit  des
commandements de Dieu ? Quel est
votre cceur a l'endroit des péchés
véniels ? Quel est votre coeur a
I'endroit de Dieu-méme ? Sentez-



147

vous en votre cceur une certaine
facilit¢ a l'aimer et un goult
particulier a savourer cet amour ?

L'examen de conscience salésien
nous met face a l'avenir. Il est un
diagnostic de l'amour en vue des
prochaines opérations.

Cependant, il est vain de se
connaitre si I'on ne veut s'améliorer.
Aussi ne consent-il pas a ce que
I'examen se limite a la connaissance
et notamment a la connaissance des
vices.

En spiritualit¢ comme en littérature,
la simple critique des défauts n'est
pas un bon instrument de progres. 1l
faut y joindre I'examen des qualités.



148

Il faut faire le bilan de ses ressources
en méme temps que celui de ses
défaillances.

Plus encore qu'un froid exercice de
l'esprit, I'examen est un coup de
sonde dans les dispositions de la
volonté.

Dieu ne nous a pas ordonné de
vaincre, mais de combattre.

L'examen de conscience n'est pour
lui qu'un proces de tendance. Faire le
compte de nos defaites et de nos
victoires n'est pas son vrai but.

Sa mission est de mesurer et
d'accroitre notre ardeur combative.
Il ne semble pas d'ailleurs avoir
concu l'examen de conscience
comme un exercice trés différencié,



149

tres specialise en vue de la
correction des défauts.

Il prescrit 1'examen de conscience
une fois le jour en ne lui consacrant
que quelques minutes le soir avant le
sommeil.

I faut convenir que cette
impitoyable poursuite des moindres
défaillances sur un point donné est
en soi-méme un moyen de culture
incomparable. Seulement a trop
méticuleusement dénombrer ces
actes, on peut négliger de remonter a
leurs sources.

Saint Frangois de Sales a cru que
cette recherche anxieuse de
I'imperfection serait a la longue un
accablant fardeau pour les ames.



150

Son instinct d'éducateur le pousse a
donner toujours aux choses de la
dévotion, un aspect simple et
attrayant. Chiffrer ses fautes comme
le faisait Saint Ignace, se plier
chaque jour a de lourds mécanismes
d'addition et de soustraction, cela lui
semble bon peut-étre pour certains
athlétes ou vétérans de la vertu, mais
propre a effrayer les pauvres ames
encore novices.

Malgré son opposition, le saint
permit un jour a Angélique Arnault
de noter ses péchés comme cela
ressort d'une lettre.

Si vous voulez faire quelques
marques sur le papier, je
I'approuverai, mais sans anxiété.

Parlons a présent des sacrements.



151

Le sacrement l'intéresse surtout
comme source d'énergie spirituelle.

C'est en tant qu'il peut donner a 1'ame
¢lasticité, courage, endurance, que le
sacrement sollicite I'attention de
Saint Frangois de Sales.

Il recommandait la communion
spirituelle, c'est-a-dire la
communion en esprit, en
imagination et en désir, comme un
exercice pouvant suppléer a la
communion véritable.

Tant il est vrai que le sacrement pour
lui est moyen d'assouplissement plus
encore que moyen
d'enrichissement.

Ainsi congu, le sacrement n'est pas
un moyen de sanctification, mais un



152

signe de la sanctification acquise,
c'est une consécration.

Le sacrement, et particulicrement
I'Eucharistie, n'est pas pour lui le
point d'arrivée, mais le point de
départ. C'est un des grands moyens
dont nous disposons pour tremper
nos volontés et les unir a celles de
Dieu.

Le sacrement est ainsi placé au
méme rang que 1’oraison, parmi les
moyens d'éducation spirituelle.

Et son efficacité¢ pédagogique, il la
tient particulicrement de ce qu'il est
une source de force et de grace, une
nourriture de l'ame.

Deuxiémement, un stimulant
psychologique, un aiguillon du désir



153

d'aimer, qui s'avive en nous du
sentiment de la présence divine.

Communier pour apprendre a aimer
Dieu, pour nous purifier de nos
imperfections, pour nous délivrer de
nos miseres, pour nous consoler de
nos affections, pour nous appuyer de
nos faiblesses.

Il emploie souvent le terme de
viande dans le sens de nourriture
appliquée a la communion.

Il institua, dit-il, parlant de Notre-
Seigneur, le sacrement de la tres
sainte Eucharistie auquel chacun
peut participer pour unir son
Sauveur a soi-méme réellement et
par maniere de viande.



154

Une autre fois, Madame de Ila
Fléchere, s'étant rendue coupable
d'une légere faute, avait encore jugé
bon pour se punir de se priver de
communion. Le saint lui rappelle a
nouveau le bon principe. La
communion n'est pas seulement
aliment d'entretien, mais aliment de
réparation.

I a vu, comme nous, dans la
communion, une nourriture de
I'ame, une force de réparation, de
conservation, de progres.

Le Sauveur a institu¢ ce sacrement
tres auguste de I'Eucharistie, qui
contient réellement sa chair et son
sang, afin que quiconque le mange
vive ¢éternellement. C'est pourquoi
quiconque en use souvent avec



155

dévotion affermi tellement la santé
et la vie de son ame, qu'il est presque
impossible qu'il soit empoisonné
d'aucune sorte de  mauvaise
affection.

Ainsi la communion, nourriture
spirituelle, agit sur l'ame a Ia
maniere dont la nourriture matérielle
agit sur le corps. Son efficacité,
comme celle de 1'aliment corporel,
est d'autant plus grande qu'elle est
prise dans les meilleures conditions.
Il voit dans le sacrement le principe
et I'instrument d'un reploiement sur
soi, d'une pricre intérieure, d'une
oraison.

Voila ce qu'est pour lui la
communion, un moyen de reprendre
haleine en Notre-Seigneur pour le



156

support des charges de leur vocation,
d'acquérir en vue une vue plus nette
et plus consciente de Dieu en nous.

Le sentiment de cette présence vide
la conscience des pensées profanes,
la met en état de réceptivite et tout
ensemble d'activité par rapport aux
pensees pieuses.

Or, la communion installe en nous
non seulement ['idée, mais la
personne méme de Dieu.

Le Sauveur ne peut étre considéré en
une action ni plus amoureuse ni plus
tendre que celle-ci en laquelle il
s'anéantit, par maniere de dire, et se
réduit en viande, afin de pénétrer nos
ames et s'unir intimement au cceur et
au corps de ses fideles.



157

C'est de méme en sa qualité de
stimulant psychologique, bien plus
que comme accumulateur de graces,
qu'il tient la messe pour le soleil des
exercices spirituels. Il veut que notre
assistance a la messe soit encore et
toujours une sorte d'oraison.

Or, dit-il, pour entendre ou
réellement ou mentalement la sainte
messe comme 1l est convenable de,
tout d'abord, dés le commencement
jusqu'a ce que le prétre se soit mis a
l'autel, faire avec lui la préparation,
laquelle consiste a se mettre en la
présence de Dieu, reconnaitre votre
indignité et demander pardon de vos
fautes.

Ensuite, depuis que le prétre est a
l'autel jusqu'a I'évangile, considérer



158

la venue et la vie de Notre-Seigneur
en ce monde par une simple et
génerale considération.

Et enfin, depuis I'évangile jusqu'au
crédo, considérer la prédication de
Notre-Seigneur, etc.

Nous allons ainsi jusqu'a la fin de la
messe de  considération  en
considération, de méditation en
meéditation. C'est une premicre
méthode pour amener a l'oraison. On
peut méme réciter son chapelet a la
seule condition que cette récitation
soit méditée.

La messe comme la communion,
comme le chapelet, comme toute
priere vocale, comme I'examen de
conscience, comme la vie spirituelle
tout entiere, est ainsi pour saint



159

Francois de Sales une perpétuelle
oraison mentale.

C'est encore comme moyen
d'éducation et par les cotés qu'il
apparente a l'oraison que le
sacrement de pénitence est considéré
par lui.

Au chapitre de la confession, il
définit en quelques lignes rapides
son role purgatif et justificatif pour
bien vite s'étendre avec
complaisance sur son rdle éducateur
et roboratif.

Par la confession, dit-i1l, vous ne
recevez pas seulement l'absolution
des péchés véniels que vous
confessez, mais aussi une grande
force pour les éviter a I'avenir, une
grande lumiere pour bien les



160

discerner, et une grace abondante
pour réparer toute la perte qu'il vous
avait apportée.

La confession nous procure donc
deux bienfaits d'ordre différents.
Elle est une force et une lumieére.

Le saint réagit vigoureusement
contre la tendance néfaste qui porte
tant de pécheurs a ne voir dans la
confession que I'éponge qui efface et
non cette force et lumiere qui
fortifie.

Elle est instituée pour guérir, au vrai
sens de guérir, c'est-a-dire pour nous
refaire un tempérament et non pour
faire disparaitre un mal local.

Soucieux de purifier les sources, il
nous invite a ne pas accuser



161

seulement le fait, mais le motif du
péché, et en définir la qualité, a dire
le sujet que nous avons eu de le
commettre.

Ainsi, par zele d'éducateur, il va bien
au-dela du strict obligatoire dans la
poursuite des origines du peéche. 1l
ne pousse pas seulement jusqu'au
volontaire de la faute, mais
jusqu'aux racines de ce volontaire
pour les anéantir.

Il fait de la confession un exercice
d'introspection aigué€, capable de
nous éclairer sur les petits mysteres
de notre ame, de nous rendre
conscient ce fameux inconscient
dont le champ n'est aussi vaste que
par la négligence que nous mettons
d'ordinaire a 1'explorer.



162

Mais la confession, telle que la
congoit saint Francois de Sales, doit
nous mener a plus encore qu'a
prendre conscience de nous-mémes.
Elle n'est pas un simple exercice de
connaissance, elle est surtout un
exercice de volonté. La confession
n'est lumiere que pour étre force,
force de délivrance et de progres.

Dans la vie d'une ame pieuse, la
confession lui semblait devoir étre
un instrument de culture autant
qu'un instrument de pardon.



