
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

L’éducation 

de la 

volonté 
      

Stéphane Darbé 
      



1 
 

 
  



2 
 

Table des matières 
 

 

 

 

INTRODUCTION _________________________ 4 

SON OPTIMISME _________________________ 6 

SON MORALISME _______________________ 24 

L'AMOUR, TERME ET MOYEN DE LA 

PERFECTION ___________________________ 42 

LA CULTURE DE TOUT L'HOMME _________ 77 

L'ORAISON MENTALE ___________________ 88 

LES MOYENS DE CULTURE AUXILIAIRES 125 

 

 

 

 



3 
 

Par Saint François de Sales 

 

 

 



4 
 

PARTIE 1 

INTRODUCTION 

 

 

 

Par Francis Vincent 

Voici ce que nous enseigne Saint 

François de Sales : l'art d'éduquer la 

volonté et de former le caractère. 

Tout ici bat, sans parler de l'au-delà, 

dépend de la puissance du vouloir.  

Le rôle du directeur spirituel est de 

développer une volonté ou de la 

conduire de l'enfance à la virilité, de 

l'éduquer jusqu'à ce qu'elle adhère au 

bien, à Dieu. 



5 
 

Voici la jeune femme est enceinte, 

elle va enfanter un fils, et elle lui 

donnera le nom d'Emmanuel. Il 

mangera du lait caillé et du miel 

jusqu'à ce qu'il sache rejeter le mal et 

choisir le bien. Car avant que 

l'enfant sache rejeter le mal et choisir 

le bien, elle sera abandonnée, la terre 

dont les deux rois te jettent dans 

l'épouvante. (Isaïe 7, verset 14) 

 

  



6 
 

PARTIE 2  

SON OPTIMISME 

 

 

 

Il faut, disait-il, au dernier jour de sa 

vie, suivre les lois du monde 

puisqu'on y est, en tout ce qui n'est 

pas contraire à la loi de Dieu. Je ne 

contredit jamais personne, disait-il 

finalement. Je ne veux point, dirait-

il, une dévotion mélancolique, 

fâcheuse, chagrine, mais une piété 

douce, agréable, paisible, et en un 

mot, une piété toute franche et qui se 

fasse aimer de Dieu. 



7 
 

François mène à l'amour par l'amour, 

à l'amour affectif par l'amour 

affectif. Il prétend que l'on doit 

aimer Dieu avec sa volonté, mais 

aussi avec son cœur. Et pour nous 

aider à aimer Dieu de toutes nos 

puissances, même sensibles, il nous 

le montre toujours avec ses attributs 

d'amour et de bonté. Il nous le 

montre à travers la personne 

humaine de Jésus.  

Que vaut l'homme, est-il aveugle, 

débile et pervers, ou bien se porte-t-

il avec aisance à la vertu ?  

Est-il spontanément l'ennemi de 

Dieu, ou bien va-t-il d'un 

mouvement naturel vers lui ?  



8 
 

Dieu lui-même est-il père ou 

justicier, Dieu d'amour ou Dieu 

terrible ?  

De la réponse à ces questions 

découle, à n'en pas douter, toute 

l'économie de nos relations avec le 

Ciel. Selon que nous inclinerons 

vers l'optimisme qui fait confiance à 

l'homme et à Dieu, ou vers le 

pessimisme qui désespère des deux 

à la fois, nous engagerons toute 

notre activité religieuse sur des voies 

divergentes. 

Optimisme et pessimisme sont 

comme deux pôles entre lesquels 

oscille éternellement l'humanité. 

Tout homme à son insu, ou 

consciemment, subit l'attraction de 

l'un ou de l'autre et parfois, tout tour 



9 
 

à tour, de l'un et de l'autre. Ils sont à 

l'origine de toutes nos démarches 

dans l'œuvre du salut. 

La première génération chrétienne, 

tout au sentiment nouveau de la 

paternité de la fraternité divine, 

encore éblouie des prodiges qui 

venaient de s'accomplir, 

s'abandonne sensiblement à 

l'optimisme. Mais bientôt, devant la 

corruption persistante du monde, les 

vues de l'humanité s'assombrissent 

et l'accent du pessimisme retentit 

avec éclat. L’orage, né de la pensée 

et descendu par l'imagination jusque 

dans la sensibilité, n'apporte que 

l'agitation de l'être intérieur. 

Nous devenons les maîtres de notre 

destinée. Nous ne sentons plus peser 



10 
 

sur nos épaules cette inexorable 

fatalité qui nous prédestine au salut 

ou à la damnation et dont le naturel 

effet est de nous déconseiller l'effort. 

Il est en nous d'appartenir à Dieu ici-

bas et dans l'autre monde. 

Dieu ne décide sur nous qu'après 

avoir prévu comment nous 

déciderions nous-mêmes. Nous 

voilà prévenus d'avoir à ceindre nos 

reins et de ne pas nous endormir 

dans l'attente d'une grâce qui nous 

emporte inerte sur son aile. Il 

affirmait la nécessité de la grâce et la 

liberté humaine. 

Bien que ce soit, disait-il, un don de 

Dieu d'être à Dieu, c'est toujours un 

don que Dieu ne refuse jamais à 

personne, mais l'offre à tous pour le 



11 
 

donner à ceux qui, de bon cœur, 

consentiront de le recevoir.  

Dieu se contente de peu, car il sait 

que nous n'avons pas beaucoup.  

Sur la crainte de Dieu, il dit à 

l'impétueuse et versatile abesse du 

puits d'orbe à cette terrible madame 

bourgeoise qu'il lui faudra bien 

parfois gouverner un peu par la 

crainte. 

L'âge précédent avait aimé voir en 

Dieu surtout la justice et la 

puissance. Lui, il met en lumière de 

préférence la miséricorde et la bonté. 

Dieu reste le Tout-Puissant qu'il faut 

craindre, mais qu'il faut craindre 

amoureusement. 



12 
 

Notre crainte doit s'achever en 

amour et l'amour prendre le pas sur 

la crainte. Ce n'est pas mal fait, 

disait-il, de trembler quelquefois 

devant Celui, en la présence duquel 

les anges même trémoussent quand 

ils le regardent en sa majesté.  

À la charge toutefois que le Saint 

Amour, qui prédomine toutes ses 

œuvres, tienne aussi toujours le 

dessus, le commencement et la fin 

de vos considérations. 

En parlant du Sauveur, il dira, il nous 

donne en ceci des preuves de la 

douceur avec laquelle il traite les 

pécheurs, car il a deux bras, l'un de 

sa justice toute-puissante et 

équitable et l'autre de sa miséricorde 



13 
 

qu'il exalte par-dessus celui de sa 

justice.  

Le chrétien du Moyen-Âge, comme 

le peuple juif, inclinait à voir Dieu 

au travers des éclairs et des nuées. Il 

n'allait généralement à lui qu'avec 

une sorte d'hésitation tremblante et 

de préférence par des voies 

indirectes, notamment par Marie, 

considérée à la lettre comme le 

refuge des pécheurs. 

Le célèbre « P. Binet », en qui nous 

entendons pour ainsi dire toute la 

tradition mariale du Moyen-Âge, 

exprime bien l'idée fondamentale 

sur laquelle cette tradition repose 

quand il dit : « Jésus veut damner et 

Marie veut sauver ».  



14 
 

La justice est du côté de Jésus, la 

clémence du côté de Marie.  

Ainsi, le Moyen-Âge, dominé par 

son pessimisme théologique, ne 

s'adresse à Dieu que par personne 

interposée. Sans cesse, il en appelle 

du tribunal de Dieu au tribunal de la 

Vierge. 

Selon sa croyance, Marie, toujours 

accueillante et pitoyable, arrache des 

mains de Dieu les plus audacieux 

pécheurs et les sauve pour ainsi dire 

« malgré lui et malgré eux ».  

La théologie de saint François de 

Sales sera sans tendresse pour ces 

petites ruses.  

Ainsi, le pessimisme menait à Marie 

en éloignant de Dieu.  



15 
 

L'optimisme de saint François de 

Sales rétablit les rapports directs 

avec Dieu sans éliminer Marie. 

Dieu nous est montré si prochain 

qu'on peut aller à lui sans détour, 

mais on doit revenir à Marie pour 

plaire à Dieu. Il dit « la Vierge est 

tant aimée et chérie de Dieu, qu'on 

ne peut bien aimer le Fils que pour 

l'amour de lui on aime extrêmement 

la mère, et que pour l'honneur du Fils 

on honore excellemment la mère ».  

Ainsi pour saint François de Sales, 

l'amour de Dieu, le culte à Dieu ne 

sont pas seulement premiers en 

dignité, ils sont tels 

chronologiquement. C'est de Dieu 

que découle la dévotion à Marie. 



16 
 

Selon sa formule, nous allons à 

Marie par Dieu. De la dévotion de 

Notre-Seigneur, dit-il encore, naît 

incontinent, celle de sa très sacrée 

mère.  

Saint François de Sales continue de 

nous mener à Dieu par Marie, et si la 

jolie formule « Allons à Jésus par 

Marie » apparaît sous sa plume, ce 

n'est pas parce que dans sa pensée il 

nous faut un interprète pour parler à 

Dieu, c'est parce qu'il est bon, en 

pensant par Marie, d'attendrir et 

détremper nos âmes dans la 

confiance pour porter ensuite cette 

confiance jusque dans le rapport 

avec Dieu. 

La dévotion à Marie fortifie notre 

confiance.  



17 
 

Nous savons à la vérité que Dieu est 

infiniment miséricordieux, mais 

souvent nous ne sentons pas cette 

miséricorde.  

Une station préparatoire au pied de 

Marie nous met en vibration, nous 

fait prendre le sentiment d'un Dieu 

bon, nous aide à prier à la fois de la 

tête et du cœur. 

Mais le recours à Marie pour Saint 

François de Sales doit laisser à Dieu 

sa place, et cette place est la 

première, non seulement en théorie 

mais aussi en pratique, ce qui 

s'oublie couramment.  

Aussi dit-il, bien qu'on doive à la 

sacrée Vierge un culte et un honneur 

plus grand qu'aux autres saints, 



18 
 

néanmoins il ne faut pas qu'il soit 

égal à celui que l'on rend à Dieu.  

Il ajoute « Qui veut plaire à Dieu et 

à Notre-Dame fait bien, mais qui 

voudrait plaire à Notre-Dame et 

également ou plus qu'à Dieu 

commettrait un dérèglement 

insupportable. 

L'heure du châtiment ne vient pour 

l'âme qu'après les jours de l'épreuve 

terrestre, si l'on donne tout leur sens 

aux divines paraboles du bon pasteur 

et de l'enfant prodigue, si l'on prend 

pour une des paroles essentielles de 

l'Évangile, et non comme il arrive, 

pour une métaphore sans 

conséquence la consigne du Christ, 

« n'éteignez pas la mèche qui fume 

encore », on estime le pécheur plus 



19 
 

digne de soin et de pitié à mesure 

qu'il s'enfonce dans l'iniquité.  

Le directeur salésien demeure aux 

aguets pour secourir l'âme 

pécheresse. Il sait bien que la grâce 

continue de souffler. 

Lorsque les pécheurs sont le plus 

endurcis dans leur péché, disait un 

jour saint François de Sales, qu'ils 

sont venus à un tel point qu'ils vivent 

comme s'il n'y avait pas de Dieu, de 

paradis, ni d'enfer, c'est alors que le 

Seigneur leur découvre les entrailles 

de sa pitié et de douce miséricorde. 

 Ainsi donc, jusque dans les pires 

instants, la grâce continue d'abonder.  

Mais comme le pécheur ne réagit 

plus que mollement sous l'action 



20 
 

divine, parce que le péché atrophie 

et paralyse la volonté, il faut plus 

que jamais l'aider à mettre en valeur 

la grâce qui s'offre encore. 

Le maître du saint François de Sales, 

quand il voit l'âme ainsi précipitée 

en l'iniquité, il accourt pour 

l'ordinaire à son aide, et d'une 

miséricorde sans pareil ouvre la 

porte du cœur.  

Sur cette parole d'évangile, « il y en 

a beaucoup d'appelés et peu d'élus » 

l’évêque de Belley nous donne la 

signification en disant « En 

comparaison du reste du monde et 

des nations infidèles, le nombre des 

chrétiens était fort petit, mais que de 

ce petit nombre ils s'en perdaient fort 

peu ».  



21 
 

Si le Dieu de saint François de Sales 

a pour l'homme toutes les 

générosités dans le superflu comme 

dans le nécessaire, l'homme de son 

côté apporte à l'œuvre du salut une 

part l'activité qui fait de lui dans 

cette œuvre un collaborateur utile de 

la divinité. 

Selon lui, le péché d'Adam nous a 

beaucoup plus atteints dans notre 

volonté que dans notre raison. 

L'homme après sa chute naît 

mauvais, mais en un sens purement 

relatif, par comparaison avec l'état 

meilleur auquel il était destiné, en 

fait, à ne regarder que la nature et ses 

légitimes exigences, il naît bon.  

Nous pouvons donc dire qu'au 

sentiment de saint François de Sales, 



22 
 

le péché originel n'a pas vicié 

radicalement notre nature. 

Notre activité naturelle n'est pas 

corrompue dans sa source, et ce que 

nous faisons, même contre la loi de 

Dieu, si nous n'apportons ni 

conscience ni consentement, ne peut 

nous être imputé à faute.  

Nous portons en nous une tendance 

innée, invincible, à l'amour divin, 

tendance qui appartient sans doute à 

la grâce de mener à son terme.  

La perfection absolue dont parle 

l'Évangile est un idéal vers lequel 

nous devons marcher toujours, étant 

indéfiniment perfectible. 

Ce n'est pas un idéal que nous 

puissions réaliser ici-bas. Saint 



23 
 

François de Sales ne cessera de nous 

en avertir. 

 

 

  



24 
 

PARTIE 3 

SON MORALISME 

 

 

 

Parlons à présent de son moralisme. 

Si Dieu nous apparaît surtout, 

comme il apparaissait aux Juifs dans 

sa troublante majesté de créateur et 

de souverain justifié des hommes, ne 

serons-nous pas naturellement 

portés à nous abîmer devant lui, et 

par suite à subordonner tous nos 

autres devoirs religieux aux devoirs 

d'adoration et de louange ?  

Si Dieu, au contraire, est considéré 

par nous comme un Père affectueux, 



25 
 

comme un confident et un ami, 

indulgent et anxieux des 

embellissements de notre âme, nous 

serons infailliblement conduits à 

fixer en nous-mêmes le centre de nos 

préoccupations.  

Dieu apparut tout de suite à saint 

François de Sales comme plus avide 

de nos progrès spirituels que de nos 

louanges. La religion lui avait donc 

semblé devoir être une vie 

intérieure, une spiritualité au vrai 

sens du mot, plutôt qu'un 

assemblage de rites. Mais l'humanité 

ne pouvait pas être en un jour 

arrachée à ses habitudes millénaires 

de formalisme rituel. Trop 

longtemps avant la venue de Jésus, 

l'homme avait cru satisfaire 

pleinement la divinité en lui 



26 
 

chantant des hymnes, en lui récitant 

des formules, en lui offrant des 

sacrifices, en prenant devant elle des 

attitudes.  

Il fallait de longs efforts et de travail 

de plus d'une génération pour 

amener les masses chrétiennes à se 

pénétrer parfaitement de cette idée 

que la vraie piété c'est de reproduire 

en soi quelque chose de la perfection 

de Dieu même.  

Ce fut le rôle des saints et des grands 

initiateurs religieux de rappeler sans 

cesse à la chrétienté, comme les 

anciens prophètes aux israélites, que 

Dieu veut avant tout nos cœurs et 

nos vies. Je hais, je méprise vos fêtes 

et je ne puis sentir vos réunions 

solennelles. Quand vous m'offrez 



27 
 

des holocaustes, vos oblations, je ne 

les agrée pas. Le sacrifice de vos 

bêtes grasses, je ne les regarde pas. 

Écarte de moi le bruit de tes 

cantiques, que je n'entende pas la 

musique de tes harpes, mais que le 

droit coule comme de l'eau et la 

justice comme un torrent qui ne tarie 

pas. (Amos 5, versets 21 à 24.)  

L’oraison mentale, c'est se recueillir, 

s'examiner, se prendre en main, 

méditer, respirer Dieu par le cœur. Il 

indique ainsi le reploiement sur soi 

comme la principale source de 

perfection morale et qui convient à 

toute personne, quel que soit leur 

âge, leur sexe ou leurs conditions.  

  Il modifie sans doute la durée, 

la structure et les circonstances de 



28 
 

l'exercice selon le tempérament et la 

situation de ses correspondants, 

mais à tous, il le conseille.  

Il demande donc à tout homme de 

méditer pour s'élever et se maîtriser.  

C'est en l’oraison que nous 

apprenons à bien faire ce que nous 

faisons.  

Une doctrine se définit souvent plus 

nettement par ses contraires que par 

l'énoncé de ses propres principes. Ce 

que Dieu veut, ce n'est pas de nous 

voir faire la fonction des anges, c'est 

de nous voir monter en vertu et nous 

« angéliser » comme il dit joliment. 

La louange n'est agréable à Dieu que 

dans la mesure où elle nous accroît 

moralement.  



29 
 

  D'elle-même, elle n'est rien si 

nous ne la ramenons à sa fonction 

instrumentale, si nous ne la faisons 

moyen de perfection et stimulant 

d'amour. Dieu, comblé d'une bonté 

qui surmonte toute louange et tout 

honneur, ne reçoit aucun avantage ni 

surcroît de bien pour toutes les 

bénédictions que nous lui donnons. 

Il n'en est ni plus riche, ni plus grand, 

ni plus content, ni plus heureux.  

Pourquoi donc alors veut-il nos 

louanges ? C'est qu'étant marque et 

moyen d'amour, ces louanges sont 

aussi principe d'action. Elles 

provoquent en nous un mystérieux 

déclenchement de bienveillance qui 

nous porte à mieux servir. Elles 

échauffent les cœurs et font passer à 

l'acte nos faibles intentions 



30 
 

hésitantes. Il faut en prendre notre 

partie, dit-il ; la louange humaine est 

impuissante à réjouir le cœur de 

Dieu. Mais Dieu la veut pourtant. Il 

la veut non pour lui qui n'en a pas 

besoin, mais pour nous, pour que 

nous en soyons sanctifiés et 

divinisés. La fin de l’oraison, dit-il, 

est l'union avec Dieu. C'est la 

transfiguration de l'âme, car du reste, 

Dieu n'a pas besoin de nos prières.  

Il ajoute, les devoirs envers nous-

mêmes sont précisément ceux par 

lesquels Dieu veut que 

premièrement nous l'honorions. Ce 

n'est pas son intérêt que nous 

l'aimions, écrit-il, c'est le nôtre. 

Notre amour lui est utile, mais il 

nous est de grand profit. Et s'il lui est 

agréable, c'est parce qu'il nous est 



31 
 

profitable. Tout notre malheur, 

pense-t-il, vient de ce que nous 

sommes trop faiblement conscients 

du grand désir qu'à Dieu de nous 

voir meilleurs.  

La gloire de Dieu signifie notre 

perfection.  

Nous serions tout à cette œuvre de 

perfectionnement si nous avions le 

clair regard des saints. C'est donc 

bien, redisons-le, par notre 

croissance spirituelle que Dieu sera 

glorifié, non par notre louange ou 

nos chants. L'office et la prière de 

louange sont des moyens, ainsi que 

les cérémonies et la partie matérielle 

du culte.  

Il sait que nos lumières, notre 

encens, nos cortèges sont inutiles à 



32 
 

Dieu, comme nos louanges, mais il 

sait aussi, et il le dit, qu'ils sont 

voulus de Dieu pour nous, parce que 

nous sommes un assemblage de 

corps et d'âme. Ainsi voudra-t-il 

toujours dans nos églises et 

chapelles, non seulement des 

parfums, mais aussi des lumières et 

des fleurs. Fleurs et lumières 

éducatrices, destinées à nous 

prendre le cœur par les sens et à nous 

élever vers Dieu.  

Nos hommages vont à Dieu, mais 

reviennent à nous en effet 

bienfaisant. Aussi parfaitement que 

nos psychologues modernes, il sait 

l'influence du geste, de la parole, des 

sensations extérieures sur notre âme, 

car il existe un certain lien entre les 

sens extérieurs et les intérieurs. Les 



33 
 

génuflexions, les inclinations, les 

prosternations n'ont pas seulement 

pour but, dans sa pensée, de 

consacrer à Dieu la puissance 

motrice qui nous est commune avec 

les animaux, elles ont surtout pour 

objet de stimuler l'amour, 

d'alimenter la dévotion. Le Saint-

Amour se nourrit à souhait parmi ces 

exercices.  

La révérence extérieure aide 

beaucoup à l'intérieur. Faites, dit-il, 

les actions extérieures de ferveur, 

quoique sans goût, embrassant 

l'image du crucifix, la serrant sur la 

poitrine, lui baisant les pieds et les 

mains, levant vos yeux et vos mains 

au ciel et lançant votre voix en Dieu 

par des paroles d'amour et de 

confiance.  



34 
 

C'est ce qu'il appelait nourrir 

l'intérieur par l'extérieur. Saint-

François de Sales l'a nettement vu et 

c'est toujours sous cet aspect 

utilitaire et pratique qu'il considère 

le caractère majestueux du culte. 

Sachant quelle est leur puissance 

d'émotion, il en fait un de ses grands 

moyens pédagogiques.  

  

Si Dieu n'est sensible à nos 

hommages que dans la mesure où 

ces hommages nous stimulent et 

nous élèvent, il n'est de même 

offensé de nos péchés que dans la 

mesure où ces péchés nous blessent, 

nous abaissent et nous séparent de 

lui. Dieu hait le péché pour le mal 

qu'il nous fait à nous, non pour le 



35 
 

mal qu'il lui fait à lui. Dieu dans son 

essence échappe à nos atteintes, 

mais sa volonté sur nous est mise en 

échec, son amour méprisé, sa gloire 

outragée par le péché.  

La gloire de Dieu, c'était notre vie 

accrue, perfectionnée. L'injure à 

Dieu, c'est notre vie altérée. Par le 

péché, qui est une rupture d'amour, 

nous nous dégradons, nous nous 

perdons.  

Voilà par où nous blessons Dieu en 

le commettant. L'homme se tient 

pour offenser si quelqu'un dénigre 

ou détériore l'œuvre de son esprit ou 

de ses mains. Dieu, pareillement, se 

tient pour offensé si nous portons 

atteinte à son œuvre en nous.  



36 
 

C'est à travers nous-mêmes que nous 

l'atteignons. Le péché étant la ruine 

de cette vie sainte qui seule pouvait 

l'honorer. Le péché est l'habitude 

vicieuse, commencée ou accrue, qui 

pèse sur nos volontés de bien, qui 

compromet notre mise à l'égard de 

Dieu.  

Le péché, c'est le suicide spirituel, 

c'est la blessure intérieure, l'acte par 

lequel nous attentons les yeux 

ouverts à notre santé morale, et par 

quoi nous commençons ou achevons 

de nous perdre. C'est par là, 

redisons-le, qu'il est haïssable et 

qu'il blesse Dieu. Mais si d'aventure 

il peut être utilisé, capté pour le bien, 

alors il transfigure et devient, 

comme notre Saint n'hésite pas à 

l'affirmer, honorable et salutaire.  



37 
 

Le péché dit-il n'est honteux que 

quand nous le faisons, mais étant 

converti en confession et pénitence, 

il est honorable et salutaire. C'est à 

la mesure du dommage causé dans 

l'âme par le péché que se mesure la 

haine qui lui est due. Le péché 

véniel, arrivant dans une âme dévote 

et ne s'y arrêtant pas longtemps, ne 

l'endommage pas beaucoup, mais si 

ces mêmes péchés demeurent dans 

l'âme, pour l'affection qu'elle y met, 

ils lui font perdre sans doute la sainte 

dévotion.  

Il ajoute, ce n'est rien de dire 

quelques petits mensonges, de se 

dérégler un peu en paroles, en 

actions, en regards, en habits, en 

jeux, en danses, pourvu que tout 

aussitôt que ces araignées 



38 
 

spirituelles sont entrées en notre 

conscience, nous les en rechassions 

et bannissions. Au ciel, nous avons 

un Père, toujours prêt à oublier nos 

infidélités, pourvu que nous ayons le 

bon propos de les réparer. Il s'écria, 

chères imperfections qui nous font 

reconnaître notre misère.  

« Encore que je me sens misérable, 

dit-il, je ne m'en trouble point et 

quelquefois j'en suis joyeux, pensant 

que je suis une vraie bonne besogne 

pour la miséricorde de Dieu. 

Comment exprimer plus nettement 

que tout ici encore se doit juger du 

point de vue de l'utile pour l'homme 

?  

Le péché est le mal de Dieu, parce 

qu'il est d'abord le mal de l'homme. 



39 
 

Pour peu que ce péché provoque en 

nous quelques mouvements 

d'humilité féconde, une ferme 

volonté de relèvement, il est traité 

sans haine.  

Le Christ, prévoyant la pénitence, 

dit notre Saint, permit très 

facilement le péché. Avec saint 

François de Sales, le péché ne 

commence vraiment d'être exécrable 

et pervers que lorsqu'il implique un 

propos délibéré, d’éluder ou de 

fronder la volonté de Dieu lorsqu'il 

contient une affection au désordre, 

par conséquent une volonté 

d'abaissement ou de mort spirituelle 

pour nous. C'est uniquement pour 

ainsi dire, dans cette volonté 

réfléchie de suicide moral, que gît la 

malice du péché.  



40 
 

La religion s'identifie donc pour 

saint François de Sales avec la 

culture de nous-mêmes, cette culture 

qui commence par le soin de ne pas 

nous dégrader dans le péché et qui se 

continue par l'effort constant pour 

nous purifier et nous élever.  

Mais si Dieu est avide avant tout de 

recevoir l'hommage de nos progrès 

individuels, comment ne serait-il pas 

également désireux de nous voir 

travailler au progrès de nos frères ?  

Tout âme qui monte glorifie Dieu. 

Élevons-nous donc nous-mêmes et 

puis efforçons-nous de faire grandir 

les autres.  

Il n'hésite pas, quand un bien 

proportionné est en vue, à engager 

de grandes dépenses. Mais ces 



41 
 

dépenses, il ne les admet qu'en 

faveur d'un luxe utile.  

Pourquoi s'est-il tant appliqué à 

conquérir pour lui-même la douceur 

et pourquoi l'a-t-il si obstinément 

cultivée chez les autres ?  

C'est parce qu'à ses yeux, la douceur 

est la plus captivante de toutes les 

vertus, la plus capable de gagner des 

âmes à Dieu.  

Ainsi, de toute part et toujours, avec 

saint François, nous aboutissons à 

l'utile.  

 

  



42 
 

PARTIE 4  

L'AMOUR, TERME ET 

MOYEN DE LA 

PERFECTION 

 

 

 

À ses yeux, nous l'avons vu, notre 

destinée terrestre n'est pas tant 

d'acquitter envers Dieu un service de 

louange et d'adoration que de lui 

faire l'oblation d'une vie chaque jour 

plus parfaite. Mais par quels moyens 

allons-nous atteindre le plus 

sûrement à cette noblesse de vie, à 



43 
 

cette sainteté qui seul sont capables 

d'honorer Dieu dignement ?  

Saint François de Sales nous le dit 

d'un mot, par l'amour. Aimer Dieu 

est à la fois pour lui le but et le 

moyen du progrès spirituel.  

Saint François de Sales va donc 

s'employer à construire les âmes, si 

l'on peut dire, du dedans, à les faire 

vivre puissamment, plutôt qu'à les 

préserver du risque. Nul ne nous a 

mieux fait comprendre que si nous 

aimons Dieu par la cime de notre 

âme, c'est-à-dire par le vouloir, nous 

ferons infailliblement à chaque 

minute du jour l'acte le meilleur, 

l'acte voulu pour la perfection 

divine. L'amour-charité a son degré 



44 
 

imminent que le saint appelle 

dévotion.  

C'est en effet l'agilité, la facilité, 

l'habitude acquise de conformer 

notre vouloir à celui de Dieu. La 

charité, c'est-à-dire la vigueur de 

notre élan à vouloir ce que Dieu 

veut. Ainsi défini, l'amour n'est-il 

pas l'état de victoire sur nous-mêmes 

? La pénitence elle-même ne trouve 

sa raison d'être que dans son 

efficacité à nous accroître en 

charité.  

Saint François de Sales commence 

par un élan du cœur, par un désir 

d'aimer, et de ce désir il entreprend 

la culture, c'est-à-dire la 

connaissance, en s’aidant au besoin 

des œuvres qui causent de la peine et 



45 
 

de la crainte de Dieu, qu'ils s'y 

remettent à leur juste rang de 

moyens.  

Il ajoute « Je n'ai jamais pu 

approuver la méthode de ceux qui, 

pour réformer l'homme, 

commencent par l'extérieur, par les 

contenances, par les habits, par les 

cheveux. Il me semble, au contraire, 

qu'il faut commencer par l'intérieur, 

car aussi, le cœur étant la source des 

actions, elles sont telles qu'il est.  

Établir l'amour dans les cœurs sera 

donc l'alpha et l'oméga de tout son 

enseignement spirituel. La 

perfection est là, redit-il sans cesse, 

elle n'est que là. Et pour exprimer 

cette idée de salut, il trouve des 

formules si vives, si fraîches, si 



46 
 

fines, qu'il parvient à donner comme 

un air de nouveauté à cette doctrine, 

vieille comme l'Évangile.  

Moins préoccupé de supprimer les 

obstacles que de nous mettre en état 

de les franchir, le Saint ne dira pas 

volontiers « évitez ceci et cela », il 

dira « faites ceci et cela ». Le 

meilleur moyen pour lui d'abattre un 

vice ou une doctrine, ce n'est pas de 

l'attaquer, c'est de former une âme 

qui spontanément réagisse contre ce 

vice ou cette doctrine. Il pensait là-

dessus comme Spinoza ou comme 

ce philosophe contemporain qui 

disait « la meilleure manière de 

s'empêcher de faire une chose est de 

se donner un motif positif de ne pas 

la faire ou d'en faire une autre ». Un 

mal qu'on interdit, c'est une idée 



47 
 

mauvaise qui, dans son 

cheminement, rencontre un obstacle. 

Mais cet obstacle n'est qu'une 

puissance d'arrêt qui ne supprime 

pas l'idée pernicieuse. Il faut 

substituer une idée bonne à l'idée 

perverse. La bonne hygiène de l'âme 

est de faire d'abord provision de 

force, de se mettre en forme pour 

aller au combat. S'évader du champ 

de bataille ne résout rien, car la 

guerre vient nous saisir en dépit de 

nos précautions pour l'esquiver.  

 Bien souvent, dit-il, il arrive que 

nos passions dorment et demeurent 

assoupies. Et si, pendant ce temps-

là, nous ne faisions provision de 

force pour les combattre et résister, 

quand elles viendront à se réveiller, 

nous serons vaincus au combat.  



48 
 

Au lieu de commencer par dire 

comme tant de maîtres « Soyez 

humbles, pauvres, tempérants, 

chastes, mortifiés », il dit d'abord « 

Aimez, cultivez l'amour, faites-le 

naître et grandir ». « Avant toute 

chose, » dira saint François de Sales, 

« apprenez à aimer ». Dans l'ordre 

littéraire, ce que l'on conçoit bien 

s'énonce clairement.  

De même, dans l'ordre spirituel, tout 

acte de vertu se fait aisément si l'on 

a d'abord mis son cœur d'amour. 

Concentrer ses efforts sur un point 

fondamental ne signifie pas 

renonciation aux éléments 

secondaires de la perfection, 

notamment à la pratique des vertus 

particulières. La culture des vertus 



49 
 

doit aller de pair avec celle de 

l'amour.  

Ne soyons préoccupés capitalement 

que de l'amour, puisque de l'amour 

comme fleur de leurs tiges sortiront 

toutes les vertus. Le catéchisme 

déclare que l'homme a été créé pour 

connaître, aimer et servir Dieu, et 

par ce moyen acquérir la vie 

éternelle. L'acte en soi n'est rien, le 

motif d'amour est tout.  

Pour saint François de Sales, la 

qualité de nos actes tient au motif 

d'amour qui les inspire. Une action 

est noble ou vile, non pas selon 

qu'elle est éclatante ou modeste, 

mais selon qu'elle est informée par 

un vif ou par un débile amour.  



50 
 

Nos actes prennent donc place dans 

l'échelle des valeurs, non pas d'après 

leur importance matérielle, mais 

d'après l'intention qui les 

accompagne.  

Un acte vulgaire, comme de manger 

ou boire, peut l'emporter en valeur 

surnaturelle sur un acte retentissant, 

s'il est fait avec beaucoup d'amour. « 

Pensez souvent, écrivait-il, que tout 

ce que nous faisons a sa vraie valeur 

de la conformité que nous avons 

avec la volonté de Dieu. Si, comme 

en mangeant et buvant, si je le fais 

parce que c'est la volonté de Dieu 

que je le fasse, je suis plus agréable 

à Dieu que si je souffrais la mort 

sans cette intention-là.  



51 
 

La noblesse du motif d'amour 

anoblit l'acte vulgaire. En un mot, le 

mérite d'une œuvre ne se mesure ni 

à sa hauteur, ni à son étendue, ni à 

son volume, ni à son poids. Il tient à 

la petite flamme secrète qui l’anime 

intérieurement.  

Ressaisissons l'esprit qui animait les 

saints et, pour le détail des actes, 

laissons-nous faire par la vie. 

Demandons-nous seulement qu'est-

ce que Dieu veut de moi sur l'œuvre. 

Il se peut que, de tel saint, en telle 

circonstance, pour telle raison, il ait 

exigé tel acte d'héroïsme qui mérite 

l'admiration.  

Mais cet acte, pour moi, est-il en ce 

moment le meilleur ? Voilà toute la 

question. C'est le choix de Dieu qui 



52 
 

doit guider le nôtre. Entre deux 

actes, l'un difficile et glorieux, 

l'autre facile et sans prestige, 

j'opterai pour le second s'il est 

préféré de Dieu.  

Car, de quelque façon que la sainte 

volonté de Dieu se fasse, ou par de 

hautes ou par de basses opérations, il 

n'importe.  

Soupirez souvent à l'union de votre 

volonté avec celle de Notre-

Seigneur. Ne vous oppressez point et 

ne multipliez point vos désirs pour 

les actions qui vous sont 

impossibles.  

La valeur d'un acte de vertu n'est pas 

dans son élément matériel, mais 

dans son principe spirituel. Ainsi, les 



53 
 

actes ont pour dire un corps et une 

âme. C'est à l'âme qu'ils se jugent.  

Mais de ce que le mérite d'un acte se 

mesure au degré d'amour qu'il 

implique, non concluons pas, 

comme on le fait trop souvent, qu'il 

soit strictement lié à l'intensité de 

notre effort pour l'accomplir.  

Toute la prétention de sa discipline 

de vie est de nous libérer de la 

difficulté proprement dite par un 

habile dressage.  

Comme la plupart des saints, n'en 

va-t-il pas lui-même à accomplir les 

actes en apparence les plus ardus 

avec une aisance qui stupéfie ?  

Arriver ainsi au maximum de 

rendement avec le minimum de 



54 
 

difficulté, c'est l'idéal même de la vie 

spirituelle.  

Le saint voulait nous faire libres par 

l'habitude qui supprime la difficulté, 

nous pourvoir d'une sorte 

d'automatisme vertueux.  

Quand le monde sera mort en vous, 

disait-il, vous pourrez être un peu 

plus libres. Il ne pensait pas qu'il fut 

indispensable de pratiquer le bien 

dans les larmes et la souffrance.  

Pour être dévot, dit-il, il faut avoir, 

outre la charité, une grande vivacité 

et promptitude aux actes charitables.  

Or, cette agilité, cette vivacité, cette 

promptitude sont tout le contraire de 

la difficulté. Elles sont le résultat de 

cet assouplissement qui tend à 



55 
 

éliminer de l'acte vertueux la 

souffrance, l'effort au sens vulgaire, 

tout en y maintenant l'élan, c'est-à-

dire l'ardeur amoureuse et 

volontaire.  

 On voit dès lors comment un acte 

sans éclat peut surpasser en valeur 

en apparence généreux. Il ne se 

contentera pas de dire, en effet, 

qu'une action vulgaire, comme le 

manger, le dormir ou le boire, peut 

devenir par l'amour plus méritant 

que le jeûne ou la discipline.  

Il n'hésitera pas à enseigner que la 

charité peut changer d'aventure 

l'essence même des actes, et de 

mauvais ou indifférents les rendre 

bons.  



56 
 

En vertu de ce principe, la danse et 

le jeu peuvent devenir plus 

méritoires que des œuvres austères 

justement estimées, bien que de leur 

nature ces divertissements soient, 

comme il le dit, blâmables, périlleux 

ou mauvais.  

Sans doute, mettre en balance l'acte 

de danser et celui de prier, et même 

prévoir une éventuelle primauté du 

premier sur le second, peut au 

premier abord surprendre un esprit 

non prévenu.  

Passer la nuit au bal ou la passer au 

chevet des malades, cela peut-il 

entrer en parallèle ?  

Entre cette femme du monde qui 

consume son après-midi en papotage 

de salon, en essayage, en 



57 
 

promenade, en sauterie, et cette 

autre femme qui s'emploie pendant 

le même temps à soigner les 

infirmes, à prier ou à enseigner les 

enfants, peut-il s'établir une 

comparaison qui soit à l'avantage de 

la première ?  

Un esprit timide hésiterait.  

Saint François de Sales qui voit le 

fond des choses ne balance pas.  

La première peut être une sainte et la 

seconde un sépulcre blanchi.  

Il a connu des femmes du monde 

qu'un devoir d'obéissance ou 

simplement de condescendance 

envers leur mari conduisait au bal, 

au dîner joyeux, et qui, dans leurs 



58 
 

instants les plus mondains, vivaient 

par la pensée sur le cœur du Christ.  

Il en a connu qui, dans la minute 

même où elles livraient leur corps à 

la danse, s'en arrachaient par le 

vouloir, se transportaient 

mentalement au prétoire et 

s'unissaient à Jésus flagellé. Il savait 

que ces femmes-là, si elles avaient 

suivi l'inspiration de leur amour, 

auraient passé sept heures de 

frivolité en œuvre et en prière.  

Il savait que, rentrées chez elles, 

elles expiaient à huis clos ce qu'elles 

considéraient malgré tout comme 

une misère et une diminution. 

Dans le même temps, il avait pu 

connaître d'autres femmes qui, 

malgré la protection du cloître, 



59 
 

s'étaient affadies dans le service de 

Dieu qui accomplissait les actes les 

plus sacrés avec langueur et dégoût, 

et il en concluait que l'on peut danser 

avec profit et se donner stérilement 

la discipline, que l'on peut donner 

plus de gloire à Dieu en mangeant 

une friandise, comme saint François 

d'Assise, qu'en jeûnant 

orgueilleusement sous les sacs et la 

cendre.  

Que celles qui jeûneront, dit-il à ses 

religieuses, ne méprisent point celles 

qui mangent ni celles qui mangent 

celles qui jeûneront, puisque même 

il peut se faire qu'une personne 

mange avec un tel renoncement de 

sa propre volonté qu'une autre qui 

jeûnerait.  



60 
 

Aimons, et tout ce que nous ferons 

tirera de l'amour une valeur infinie.  

L'amour, pourtant, s'il est pour notre 

saint le principal critère, n'est pas le 

seul qui serve à déterminer le mérite 

et la valeur de nos actes.  

Sans doute, il dit, parlant de Dieu, il 

faut avoir grand soin de bien le 

servir aux choses grandes et hautes, 

et aux choses petites et abjectes, 

puisque nous pouvons également, et 

par les unes et par les autres, lui 

dérober son cœur par amour.  

Mais il est d’évidence que le terme « 

également » doit s'entendre sous la 

réserve habituelle « toutes choses 

égales d'ailleurs ».  



61 
 

Saint François de Sales n'a laissé à 

personne le soin de nous apprendre 

que de deux actes inégaux faits avec 

un égal amour, le grand l'emporte sur 

le médiocre.  

Quant à fixer une stricte hiérarchie 

de nos actes, quant à leur attribuer un 

coefficient de valeur, ce sont là 

curiosité vaine contre lesquelles le 

Saint ne cessera de mettre en garde 

ses filles et tous les pénitents.  

Il ne s'agit donc pas tant pour nous 

de faire grand et de faire beaucoup 

que de faire bien. Il importe de 

développer sa vie spirituelle en 

profondeur plus qu'en étendue.  

Il faut s'appliquer à ce que nous 

avons à faire selon notre condition. 

Vérité tout évidente semble-t-il, 



62 
 

mais qu'il faut sans cesse rappeler 

aux âmes pieuses même les 

meilleures.  

Une faute, pour petite qu'elle puisse 

être, faite avec affection, disait-il, est 

plus contraire à la perfection que 

cent autres fait par surprise et sans 

affection.  

Une faute est grave par la défaillance 

qu'elle implique. Un acte est bon par 

l'élan d'amour qui l'accompagne. 

C'est au degré de haine comme au 

degré d'amour que tout se côte.   

C'est pourquoi, dans son système, 

toute action, pour mince qu'elle soit, 

prend tant d'importance. Elle 

exprime la vigueur ou le 

fléchissement de l'organisme.  



63 
 

Oh, certes, encore que les choses 

sont petites en soi, il ne faut pas pour 

cela laisser de les faire avec 

beaucoup de soin et d'affection.  

Car rien n'est petit en religion, et qui 

méprise les petites observances 

viendra bientôt à négliger les 

grandes.  

Ce n'est pas par la multiplicité des 

choses que nous faisons, que nous 

acquérons la perfection, mais par la 

perfection et pureté d'intention avec 

laquelle nous les faisons.  

Pour saint François de Sales, en 

effet, ce qui importe avant tout, ce 

n'est pas de pratiquer des dévotions, 

c'est d'avoir la dévotion.  



64 
 

Ce n'est pas d'entasser œuvre sur 

œuvre, mérite sur mérite, c'est 

d'avoir une piété organique articulée 

dont toutes les manifestations sont 

ramifiées au centre et réglées par 

l'amour.  

L'âme ne sera pas pour lui une 

citerne à remplir, mais une source à 

faire jaillir, une force motrice à 

accroître et à assouplir. Ce qui 

compte, ce n'est pas la masse, c'est la 

qualité.  

Nous devons nous appliquer à 

doubler non nos désirs ni nos 

exercices, mais la perfection avec 

laquelle nous les faisons, tâchant par 

ce moyen de gagner plus par un seul 

acte, que nous ne ferions pas avec 



65 
 

cent autres faits selon notre 

propension et affection.  

La perfection du chrétien n'est donc 

pas liée à sa condition extérieure. Le 

secret pour être un saint tient en 

deux lignes.  

Si tu n'as pas choisi un genre de vie, 

choisis-le. Si tu l'as choisi, applique-

toi aux devoirs de ton État.  

C'est vraiment la part de saint 

François de Sales dans l'histoire de 

la spiritualité d'avoir restauré cette 

notion primordiale que la sainteté 

tient à l'humble et quotidienne 

pratique du devoir d'État.  

C'est lui, le devoir d'État, qui règle 

pour chacun de nous la hiérarchie 

des vertus.  



66 
 

Chaque vocation a besoin de 

pratiquer quelques spéciales vertus. 

Autres sont les vertus d'un prélat, 

autres celles d'un prince, autres 

celles d'un soldat, autres celles d'une 

femme mariée, autres celles d'une 

veuve.  

Qu'est-ce à dire sinon que chacun de 

nous doit exceller dans sa profession 

? L'ouvrier être bon ouvrier, le soldat 

être bon soldat, le professeur être 

bon professeur.  

Si vous aviez dévotion, vous 

trouvant devant le Saint-Sacrement 

de dire trois fois le Pater en 

l'honneur de la Sainte Trinité et que 

l'on vous vint appeler pour faire 

quelque autre chose, il faudrait se 

lever promptement et aller faire cette 



67 
 

action en l'honneur de la Sainte 

Trinité au lieu de dire votre Trois 

Pater.  

L'homme du monde, selon le cœur 

de Saint-François de Sales, est pareil 

à ces aimables saints dont il disait « 

Ils ont des ailes pour voler et 

s'élancent en Dieu par la sainte 

oraison, mais ils ont des pieds aussi 

pour cheminer avec les hommes par 

une sainte et aimable 

conversation. »  

La dévotion est avant tout 

l’accomplissement du devoir d’état, 

l’excellent spirituelle est liée à 

l’excellence professionnelle. 

Si le mérite d'un acte a pour mesure 

la volonté de Dieu et le degré 

d'adhésion que nous donnons en le 



68 
 

faisant à cette volonté supérieure, le 

blanc de la perfection, comme nous 

dit Saint-François de Sales, n'est-il 

pas d'abandonner en quelque sorte le 

choix de nos actes à Dieu ? N’est-il 

pas de nous laisser faire par la vie ? 

De soumettre notre vouloir aux 

circonstances du temps, de lieu, de 

personne, par où se déclare à nous la 

volonté Divine ? 

Nous touchons là à cette haute 

doctrine si méconnue, si injustement 

travestie, qui fait de l'indifférence et 

de l'acceptation comme le 

couronnement de l’ascèse, doctrine 

que plusieurs se sont donné le tort de 

confondre avec le fatalisme et le 

quiétisme.  



69 
 

Qu'il y ait généralement plus de 

vertu dans un acte fait par 

obéissance que dans un acte fait par 

inclination et par choix, il l'affirme 

avec décision. Les jeunes apprentis 

en l'amour de Dieu, dit-il, se 

ceignent eux-mêmes. Ils prennent 

les mortifications que bon leur 

semblent, ils choisissent leur 

pénitence et font leur propre volonté 

parmi celle de Dieu.  

Un acte agréable fait par obéissance 

l'emporte sur un acte ardu fait par 

fantaisie. Prendre gaiement une 

récréation commandée peut être plus 

méritoire que de s'infliger une dure 

pénitence choisie.  

L'acceptation reste supérieure au 

choix. À une dame que la maladie 



70 
 

tient éveillée la nuit, il écrit que ses 

insomnies peuvent surpasser en 

mérite les veilles pratiquées 

volontairement par les saints. 

Et à ses filles, il déclare, avec une 

étrange vigueur, une vigueur 

calculée, au mieux vaut toujours 

sans comparaison ce que l'on nous 

fait faire que ce que nous faisons et 

choisissons à faire nous-mêmes.  

Allant au fond du problème, il 

marque d'ailleurs la raison de cet 

apparent paradoxe. Car, dit-il, quand 

nous nous employons nous-mêmes 

et par le choix de notre propre 

volonté ou propre élection, cela nous 

donne toujours beaucoup de 

satisfaction à notre amour propre.  



71 
 

Inspiré par la mode ou la fantaisie, 

en effet, le choix est un plaisir qui 

émousse la souffrance, la transforme 

ou l'abolit.  

La chinoise qui se fait 

douloureusement de petits pieds 

pour être belle, la coquette 

européenne qui se plie à des modes 

crucifiantes, le chasseur de loutres 

qui passe aux aguets des nuits 

glaciales, le nageur en eau glacée, 

tous ceux-là savent bien que le 

plaisir du choix atténue 

sensiblement la dureté de leurs 

exercices.  

Le chef-d'œuvre de la volonté, c'est 

cette acceptation toute nue du 

vouloir divin.  



72 
 

Croire que la volonté de Dieu se 

déclare en chaque moment qu'est-ce 

sinon attribuer à Dieu toutes ses 

propres inspirations et prendre 

toutes choses comme voulu de lui.  

Les justes désirs du prochain, voilà 

par où, d'ordinaire, Dieu nous fait 

connaître, en effet, sa volonté. Une 

âme qui s'est attachée à l'exercice de 

la méditation, interrompez-la, vous 

la verrez sortir avec du chagrin, 

empressée et étonnée. Une âme qui 

a la vraie liberté sortira avec un 

visage égal et un cœur gracieux à 

l'endroit de l'importun qui l'aura 

incommodée, car cela est tout un, ou 

de servir Dieu en méditant ou de le 

servir en supportant le prochain.  



73 
 

Est-il besoin de montrer combien un 

tel enseignement peut être puissant 

pour pacifier les conflits sociaux et 

généralement pour donner le 

bonheur ici-bas ?  

N'y a-t-il pas là tous les éléments 

d'un fanatisme redoutable ?  

Mais l'acceptation salésienne est 

tout le contraire de l'inertie et de la 

passivité.  

Faire le bon plaisir de Dieu, ce n'est 

pas cesser de vouloir, c'est vouloir 

comme Dieu. Herbart et Renouvrier 

nous remettaient en garde naguère 

contre les fâcheuses confusions 

courantes qui identifient par 

exemple l'absence de volonté et la 

volonté négative.  



74 
 

À bon droit, ils nous invitaient à 

distinguer entre le « ne pas vouloir » 

et le « vouloir ne pas ». Or, vouloir 

comme Dieu, c'est généralement 

vouloir deux fois, puisque c'est 

vouloir contre notre instinct, 

quoique pour notre saint cet instinct 

puisse coïncider avec le vouloir 

divin.  

Se renoncer, c'est être soi, c'est 

arracher son « moi » aux fatalités 

inférieures et instinctives qui le 

tyrannisent, c'est se libérer du 

caprice.  

Étouffer ses aveugles fantaisies, 

c'est assurer sa personnalité, c'est 

établir en soi la magistrature de la 

volonté, d'une volonté ajustée à celle 

de Dieu.  



75 
 

En conclusion, l'acceptation 

salaisienne développe au contraire 

l'initiative en faisant un appel 

constant à l'élan volontaire.  

Dans l'état d'indifférence, 

(acceptation, abandon volontaire), 

on n'est plus dominé par la vie, on la 

domine.  

Accepter, ce n'est donc pas 

s'abandonner, c'est se prendre en 

main, si l'on peut le dire, et par un 

effort de virile adhésion s'adapter à 

l'ordre fixé par Dieu.  

C'est par un constant appel à la 

volonté que saint François de Sales 

nous conduit à la sainte indifférence. 

Cette indifférence crucifiante 

n'implique pourtant pas la mort du 

désir. Elle demande seulement qu'on 



76 
 

soit assez maître de soi pour faire 

éventuellement plier ce désir devant 

celui de Dieu.  

Désirons la santé, désirons le succès 

de telle ou telle affaire, mais si notre 

rêve est déçu, si le succès nous 

échappe, soumettons-nous et 

rendons grâce.  

Ayons des désirs, mais sachons les 

discipliner. C'est une illusion de 

prétendre étouffer en nous les 

puissances de sentiments. Laissons-

les s'épanouir sous le contrôle d'une 

volonté soumise à Dieu. Ce n'est pas 

la sensibilité qui doit arriver à 

l'indifférence, c'est le vouloir.  

 

  



77 
 

PARTIE 5  

LA CULTURE DE TOUT 

L'HOMME 

 

 

 

La perfection est dans l'amour, et 

l'amour dans l'accomplissement du 

vouloir divin, c'est-à-dire dans 

l'accomplissement du devoir d'État.  

Le vrai chrétien n'étudie plus que 

pour servir le prochain et sa propre 

âme selon l'intention divine, étudier 

pour croître moralement, étudier 

pour faire de soi une offrande plus 

grande à la divinité, étudier pour 



78 
 

éclairer les autres et les améliorer. 

Voilà ce qui non seulement justifie la 

science, mais la canonise.  

Aussi bien la passion de savoir 

comme toutes les autres passions 

doit se soumettre à une discipline. 

Notre destinée n'est pas de parvenir 

à la science, mais à la justice.  

En un mot, il éprouve sur lui-même 

et par lui-même que moyennant une 

forte volonté de bien, une certaine 

provision d'amour, tout est saint au 

saint, et que la science, au lieu d'être 

un poison, est un aliment pour la vie 

spirituelle.  

Il est de ceux, comme on le voit, qui 

prient mieux devant la beauté, telle 

une image de la Sainte Vierge.  



79 
 

Le surnaturel se construit sur le 

naturel et l'amour de la famille est 

une vertu naturelle.  

C'est une faute que font plusieurs, ils 

pensent que le chemin du ciel est 

étrangement difficile.  

Une autre fois, dans le traité de 

l'amour de Dieu, il prenait la défense 

du baiser, alléguant qu'il était 

d'usage entre les premiers chrétiens 

et que Notre-Seigneur lui-même 

nous avait donné l'exemple 

d'embrasser ses disciples quand ils 

les rencontraient et de prendre 

amoureusement entre ses bras les 

petits-enfants de Judée.  

Aussi, voyons-nous, saint François 

de Sales donner sans scrupule à ses 

parents et amis ou à leurs sujets des 



80 
 

marques de tendresse, de douleur ou 

de joie.  

Saint Paul reprochait le 

détraquement des gentils, les accuse 

d'avoir été gens sans affection, c'est-

à-dire qui n'avaient aucune amitié.  

Il a aimé la nature pour elle-même 

parce qu'elle est belle et il l'a aimée 

parce qu'elle est l'œuvre de Dieu, un 

reflet de sa beauté.  

Chez saint François de Sales, 

l'amour de Dieu n'est pas l'ennemi 

du corps. Le chrétien doit aimer son 

corps comme une image vivante de 

celui du Sauveur incarné, comme 

issu d'une même tige avec celui-ci et 

par conséquent lui appartenant en 

parentage et consanguinité.  



81 
 

Aimons les êtres vivants et même les 

objets inanimés parce que Dieu qui 

les a créés les a lui-même aimés.  

Il faut maintenir son corps en forme 

pour mieux posséder son âme, pour 

avoir plus d'énergie à mettre au 

service de ses frères. Il voit dans 

l'âme une associée du corps.  

Donner des soins, du sommeil et du 

repos à son corps, c'est le revigorer, 

c'est le rendre capable de servir 

mieux son Dieu après. Ce motif qui 

découle de sa doctrine sur le moyen 

de procurer la gloire de Dieu, il le 

détaille, il y insiste.  

Acte très excellent de charité, dit-il 

en parlant du repos, car elle nous 

oblige d'aimer nos corps 

convenablement, étant qu'ils sont 



82 
 

requis aux bonnes œuvres, qu'ils 

sont une partie de notre personne et 

qu'ils seront participants de la 

félicité éternelle.  

Accabler le corps, c'est accabler 

l'esprit, c'est amoindrir sa force 

morale, c'est se désarmer pour le 

combat, veiller trop tard, c'est se 

condamner à ne rien valoir ensuite 

tout au long du jour. 

Visiblement, il est tout orienté vers 

l'utile. Obtenir de l'âme un bon 

rendement, la maintenir en état de 

vivacité guée, voilà sa grande 

pensée.  

Ma chère sœur, écrivit-il, il n'est pas 

croyable combien les longues veilles 

du soir sont dangereuses et combien 

elles débilitent le cerveau. On ne le 



83 
 

sent pas en jeunesse, mais on le 

ressent tant plus par après, et 

plusieurs se sont rendus inutiles par 

ce moyen-là. Il ne faut pas laisser 

passer, sans la souligner, cette 

réflexion sur les veilles qui 

débilitent le cerveau et tendent à 

nous rendre inutiles.  

Pour lui, c'est le tout de la vie que 

l'être utile. Avant tout, il faut servir, 

il faut durer. Son enseignement sur 

ce point rejoint exactement celui du 

Christ qui n'a pratiqué le jeûne et les 

veilles qu'en des circonstances 

exceptionnelles.  

Enseigner l'Évangile comme il le fit 

en Chablais, maison aux portes 

disjointes des controverses d'une 

efficacité problématique, faire le 



84 
 

catéchisme aux enfants d'Annecy, 

parcourir chaque année son 

immense diocèse, recevoir avec un 

visage souriant des étrangers, des 

importuns, qui oseraient dire que 

cela n'est pas aussi rude que de 

jeûner volontairement.  

L'inutilité, l'inaptitude à la culture 

individuelle et collective, voilà ce 

que notre Saint veut avant tout 

prévenir. Il faut être saint pour servir 

les autres, il faut l'être aussi pour 

exercer la maîtrise sur soi-même.  

Son action en matière de 

mortification est presque toujours 

modératrice. Assurément, nous le 

savons, il ne recule pas pour se 

diriger devant un jeûne raisonnable 

ni même devant quelques bons 



85 
 

coups de discipline. Mais s'il lui 

arrive de recourir à ses moyens 

énergiques, c'est seulement quand le 

corps trop ardent menace 

d'entreprendre sur la liberté de l'âme, 

quand, par exemple dans la 

tentation, il y a lieu par une diversion 

vigoureuse de calmer sa pétulance.  

Alors oui, comme il dit, 30 ou 60 

coups de discipline sont une 

opportune médication et qui donnent 

à l'âme le moyen de se ressaisir, mais 

ses conseils sont exceptionnels sous 

sa plume.  

Nous sommes grandement exposés 

aux tentations quand notre corps est 

trop nourri et quand il est trop abattu, 

car l'un le rend insolent en son aise 

et l'autre le rend désespéré en son 



86 
 

malaise. La santé doit être protégée 

parce qu'elle aide au bon 

gouvernement de soi-même.  

Il estime en conséquence que la 

récréation joyeuse, la promenade, le 

jeu, la chasse et tous ces exercices 

physiques auxquels nous donnons 

aujourd'hui le nom de sport sont 

favorables à la bonne hygiène de 

l'âme et du corps.  

Il voulait à tout prix de la joie autour 

de lui parce que la joie lui semble un 

bain de jouvence qui restaure les 

forces. Il pense que le chagrin nous 

ronge et que nulle santé ne résiste 

aux humeurs noires.  

Réveillez souvent en vous l'esprit de 

joie et de suavité et croyez 



87 
 

fermement que c'est le vrai esprit de 

dévotion.  

Et si parfois vous vous sentez 

attaqué du contraire, esprit de 

tristesse, sortez vous promener et 

ceci vous le devez faire car outre que 

cela récrée, Dieu en est servi.  

Le sport sert à affermir la santé et 

détendre l'esprit.  

  Il faut suivre les lois du monde 

puisqu'on y est, en tout ce qui n'est 

pas contraire à la loi de Dieu.  

 

  



88 
 

PARTIE 6  

L'ORAISON MENTALE  

 

 

 

Parlons à présent de l'oraison 

mentale. L'objectif essentiel de saint 

François de Sales est d'installer 

fortement l'amour dans les cœurs, 

l'amour qu'il sait être à la fois 

exterminateur de vices et générateur 

de vertus.  

Or, parmi les moyens que nous 

avons de développer en nous 

l'amour, d'en favoriser les premiers 

mouvements et d'en assurer la 

croissance, il en est un qui lui semble 



89 
 

passer de loin tous les autres en 

efficacité, c'est l'oraison mentale.  

Faire oraison, c'est méditer. Méditer 

pour lui, c'est mâcher une idée, la 

considérer sous toutes ses faces, la 

retourner de vingt manières pour la 

rendre plus adhérente à l'âme. En 

latin, dit-il, méditer n'est autre chose 

que mâcher.  

Il n'y a aucune autre différence sinon 

que le mot mâcher est employé pour 

les choses temporelles et celui de 

méditer pour les spirituelles. Pour 

manger des viandes corporelles, il 

faut les mettre dans la bouche, puis 

les mâcher et les avaler.  

Ainsi, pour cette manducation 

spirituelle, il faut prendre la viande 

qui nourrit l'âme, la mâcher, c'est-à-



90 
 

dire la méditer pour par après 

l'avaler et la convertir en soi-même.  

Comment lire les psaumes avec 

attention sans faire à tout instant des 

retours sur soi-même ? Si le 

psalmiste parle de sa fidélité à Dieu, 

on confesse intérieurement ne l'avoir 

pas imité et on promet de faire 

mieux.  

S'il parle des défauts, on se reconnaît 

coupable avec lui.  

Tel péché ou tel défaut surgit devant 

l'esprit et le cœur crie « Pardon, mon 

Dieu ! »  

Dans l'oraison, il s'agit de s'attarder 

longuement sur une même idée et de 

se la convertir en sang et nourriture.  



91 
 

Saint François de Sales a pratiqué 

ces retours sur soi que provoque 

aisément la récitation de l'Office 

chez les âmes recueillies. Mais il a 

connu par maintes expériences 

personnelles que cette récitation se 

fait rarement dans les conditions 

d'attention assez continues pour être 

complètement éducative.  

Lorsqu'un sentiment favorable passe 

dans la conscience, l'empêcher de la 

traverser rapidement, fixer sur lui 

l'attention, l'obliger à aller éveiller 

les idées et les sentiments qu'il peut 

éveiller.  

En d'autres termes, l'obliger à 

proliférer, à donner tout ce qu'il peut 

donner.  



92 
 

C'est exactement de cette manière 

que Saint François de Sales a 

compris le rôle de l'oraison mentale. 

Il faut mâcher, remâcher l'idée, la 

faire fondre lentement, s’en laisser 

imprégner doucement.  

Il faut tenir méthode sur toute chose. 

Il sera même d'avis que pour 

certaines personnes et dans certains 

cas, la meilleure méthode est de n'en 

pas avoir, et l'on peut constater que 

plus il avance dans la vie, plus il 

devient sur ce point tolérant et 

simplificateur.  

Pour lui, il n'y a pas de type 

universel d'oraison.  

Chaque âme est en un point de 

croissance qui la différencie de 

toutes les autres âmes.  



93 
 

Il devrait y avoir idéalement autant 

de méthodes d'oraison qu'il y a 

d'âmes.  

Ainsi, la même oraison qui peut faire 

monter une âme peut en paralyser 

une autre.  

C'est à l'expérience qu'il faut se 

confier. C'est d'elle qu'il faut 

apprendre à modifier sans cesse 

l'économie de sa méditation selon 

les besoins changeants de son âme.  

Toujours attentif à aider plutôt qu'à 

contraindre l'activité spontanée des 

âmes en matière d'oraison comme en 

tout le reste, il permettait tout ce qui, 

à l'user, lui apparaissait comme 

bienfaisant.  



94 
 

A celles, par exemple, qui 

difficilement pouvaient voler de 

leurs propres ailes et méditer sans le 

secours d'un livre, il disait « Prenez 

un livre, qu'importe, pourvu que 

vous arriviez au but qui est l'amour 

».  

Mais toute liberté étant sauve, 

libertés qui peuvent aller d'aventure 

jusqu'à la suppression de telle ou 

telle pièce de l'exercice, il reste 

néanmoins que l'oraison salésienne, 

dans sa formule commune et réserve 

faite des oraisons supérieures 

comporte, peut-on dire, quatre 

parties nettement différenciées. 

Une partie préliminaire ou 

préparation, une partie intellectuelle 



95 
 

ou cognitive, une partie affective et 

enfin une partie active ou résolutive.  

L'oraison ainsi constituée est un 

exercice organiquement distinct de 

tous les autres, vivant de sa vie 

propre, exercice par lequel, après 

nous être établis dans une sorte d'état 

méditatif, nous introduisons dans 

notre conscience une idée 

sanctifiante pour la considérer avec 

notre entendement, notre 

imagination et notre mémoire.  

Cette considération doit avoir pour 

but de nous émouvoir et de nous 

porter à des résolutions, puis à des 

actes conformes à l'idée ou à la vertu 

méditée. C'est même, nous le 

verrons, à nous faire produire ces 

affections et ces résolutions que va, 



96 
 

pour ainsi dire, se réduire toute 

l'oraison. Le vouloir, une fois 

déclenché, le but avisé est atteint.  

Ainsi, tout orientée vers l'action, 

l'oraison salésienne telle que nous 

allons la décrire doit être, et elle est, 

un merveilleux instrument 

d'éducation de la volonté.  

Nous arrivons à parler de la 

préparation. La préparation que 

requiert saint François de Sales 

comporte essentiellement trois 

actes, une mise en présence de Dieu, 

une invocation et le choix d'un sujet 

d'oraison.  

Cette préparation est pour lui de 

nécessité habituelle. Son premier 

acte est de nous mettre en la 

présence de Dieu, rien de plus 



97 
 

propre en effet à composer pour 

l'idée méditée un milieu favorable 

que cette évocation de divins 

interlocuteurs auxquels l'âme va 

soumettre ses besoins et ses 

aspirations. 

Tous les chrétiens sans doute ont la 

notion d'une omniprésence 

perpétuelle de Dieu, mais il en est 

peu qui en est la conscience précise, 

bien peu surtout qui en est le 

sentiment vif.  

Il nous faut sans cesse passer comme 

Pascal du Dieu abstrait des 

philosophes au Dieu vivant 

d'Abraham, d'Isaac et de Jacob. Il 

nous faut faire descendre en nous la 

figure du Dieu vivant. La présence 

de Dieu a pour effet en outre de créer 



98 
 

dans la conscience tout à la fois la 

plénitude et le vide.  

Elle la remplie du divin et la vide de 

tout élément étranger ou hostile à 

l'idée qui tout à l'heure doit y être 

introduite. Tous les psychologues 

ont observé cette liaison en la 

présence de Dieu et le silence 

intérieur qu'on appelle 

recueillement. D'après Pascal, l'état 

de recueillement, c'est l'oubli du 

monde et de tout hormis Dieu.  

L'âme ainsi mise en présence de 

Dieu et désoccupée de toute autre 

chose est-elle suffisamment 

préparée pour la méditation 

proprement dite ? Saint François de 

Sales ne le pense pas. Il prescrit un 

second exercice qu'il nomme « 



99 
 

invocation » et pour lequel il fait 

appel non seulement à notre activité 

spirituelle mais à notre activité 

physique.  

Saint Ignace avait déjà eu cette vue 

profonde que le rythme intérieur est 

dans la dépendance du rythme 

extérieur.  

Dans l'une de ses instructions sur les 

modes de prier, il conseille à celui 

qui entre en oraison de se tenir 

debout, de faire un pas en avant ou, 

s'il le juge meilleur, de se prosterner.  

En un mot, de provoquer par une 

cadence du corps une cadence 

analogue de l'âme.  



100 
 

Saint François de Sales introduit au 

second acte de sa préparation des 

éléments physiologiques.  

L'invocation qui constitue ce second 

acte n'est pas une simple prière du 

cœur. Elle se fait, dit-il, en cette 

manière. Votre âme se sentant en la 

présence de Dieu se prosterne en une 

extrême révérence.  

Prosternation toute spirituelle, sans 

doute, mais qui s'accompagne d'un 

mouvement du corps ébauché ou 

figuré. Si vous voulez, vous pourrez 

user de quelques paroles courtes et 

enflammées comme sont celles-ci de 

David. « Ne me rejetez point, ô mon 

Dieu, de devant votre face ».  

Un élément physique est donc mis 

en jeu. Une parole articulée est 



101 
 

appelée au secours de l'âme pour lui 

donner plus de tension, plus d'élan.  

Ces paroles brûlantes initiales n'ont 

pas surtout pour but d'émouvoir 

Dieu qui connaît bien nos besoins, 

mais de nous émouvoir nous-mêmes 

et de nous jeter à lui.  

Elles ont pour fonction de faire jouer 

le désir et de l'appliquer au bien que 

nous voulons acquérir. L'amour par 

une bonne oraison.  

A la faveur du grand silence intérieur 

obtenu par la présence de Dieu et 

quand l'âme s'est mise en 

mouvement par l'invocation, il reste, 

avant d'entrer dans l'oraison 

proprement dite, à faire ce que notre 

saint appelle la proposition du 

mystère, c'est-à-dire à introduire 



102 
 

dans la conscience désoccupée l'idée 

à méditer.  

L'oraison n'est efficace que si elle est 

spécialisée. Enfermons, dit-il, notre 

esprit dans le mystère que nous 

voulons méditer, afin qu'il n'aille pas 

courant çà et là, ni plus ni moins que 

l'on enferme un oiseau dans une 

cage.  

Pour éviter la dispersion et par 

conséquent le gaspillage des forces 

spirituelles, il faut donc se fixer un 

thème bien défini, que ce thème soit 

un mystère de la vie du sauveur, une 

vérité morale ou une vertu.  

Parlons à présent de la partie 

cognitive. Préparée par les 

opérations que nous venons de 

décrire, l'âme qui médite doit 



103 
 

maintenant exercer son activité sur 

l'idée qu'elle a choisie comme sujet. 

Il s'agit pour elle de donner vigueur 

et croissance à cette idée, ce qui peut 

se faire d'abord par le jeu des 

facultés cognitives, c'est-à-dire de 

l'intelligence, de la mémoire, de 

l'imagination.  

Ayant donc enfermé votre esprit, 

comme j'ai dit, dans l'enclos du sujet 

que vous voulez méditer, ou par 

l'imagination si le sujet est sensible, 

ou par la simple proposition s'il est 

insensible, vous commencerez à 

faire sur celle-ci des considérations.  

C'est l'exacte application de notre 

axiome moderne, il faut entretenir en 

soi des idées conformes aux actes 

qu'on veut produire.  



104 
 

Le but de l'oraison est de nous 

amener à des volitions fermes, puis 

à des actes précis, dans le 

prolongement pour ainsi dire de la 

vertu ou de la vérité méditée.  

Mais pour que la volonté prenne des 

résolutions valables, ne faut-il pas 

que l'intelligence l'ait lui d'abord 

solidement motivée ?  

Fournir des motifs à la volonté, tel 

est particulièrement le rôle de 

l'entendement dans ce que François 

de Sales appelle la considération.  

Prendre conscience de soi-même, de 

ses progrès, de ses besoins par 

rapport à telle vertu, connaître sa 

température morale, faire le compte 

de ses défaillances et prévoir les 

mesures à prendre pour l'avenir, 



105 
 

voilà ce qui ressortit à la 

considération.  

Pour agir conformément, il faut 

avoir fait longtemps la critique 

lucide, implacable de nos pauvres 

voluptés terrestres et les avoir 

évacuées l'une après l'autre.  

Le but de la considération, c'est de 

nourrir et de renforcer l'idée choisie 

comme thème, c'est de la croître en 

quantité en attendant que les 

affections la croissent en qualité.  

Saint François de Sales comme Saint 

Ignace a encore eu cette belle 

intuition de psychologue que pour 

donner vie et puissance à une idée, il 

faut y penser longuement et que pour 

la faire mourir, il faut l'oublier et la 

fouir. Sitôt que vous sentez, dit-il, 



106 
 

quelques tentations, faites comme 

les petits enfants quand ils voient le 

loup en campagne. Ne regardez 

point au visage de la tentation, ainsi 

seulement regardez Notre-Seigneur, 

car si vous regardez la tentation, 

principalement quand elle est forte, 

elle pourrait ébranler votre courage.  

Ne craignez point les tentations, ne 

les touchez point, elles ne vous 

offenseront point, passez outre et ne 

vous y amusez pas.  

Règle générale, la lutte directe est 

dangereuse contre la sensualité.  

Toute l'attention qu'on lui donne, 

même pour la combattre, la fortifie. 

Le courage, ici, c'est de fuir.  



107 
 

Divertissez votre esprit, disait-il, par 

quelques occupations bonnes et 

louables, car ces occupations entrant 

dans votre cœur et prenant place, 

elles chasseront les tentations et 

suggestions malignes.  

C'est encore au stade de la 

considération que se pose la grosse 

question, toujours controversée, de 

l'emploi de l'imagination en vue de 

soutenir l'effort de l'entendement.  

Saint François de Sales ne balançait 

pas à le permettre dès la phase 

préparatoire. Par exemple, disait-il, 

si vous voulez méditer Notre-

Seigneur en croix, vous vous 

imaginerez d'être au mont de 

Calvaire et que vous voyez tout ce 

qui se fit au jour de la Passion.  



108 
 

C'était revenir au procédé de Saint 

Ignace, connu sous le nom de « 

Fabrication du lieu » et qui consiste 

à se représenter par l'imagination le 

cadre et les acteurs du mystère à 

méditer.  

Mais remarquons-le, malgré le 

prestige de l'enseignement ignatien, 

François de Sales ne recommandera 

jamais ces reconstitutions sensibles 

qu'avec une sorte d'hésitation et de 

timidité. 

Quelques-uns vous diront 

néanmoins qu'il est mieux d'user de 

la simple pensée de la foi et d'une 

simple appréhension toute mentale 

et spirituelle en la représentation de 

ces mystères.  



109 
 

Notons que Saint François de Sales 

avait fait une distinction entre les 

sujets sensibles comme sont les 

scènes de l'Evangile et les sujets 

abstraits comme sont les vertus ou 

les vérités de la foi et que c'est dans 

les premiers seulement qu'il permet 

encore un usage assez large de 

l'imagination.  

Les actes cognitifs sont établis dans 

leur humble rang de moyens. 

Simples moyens, ils ne sont pas 

même des moyens nécessaires.  

Vous ne devez pas rechercher la 

considération puisqu'elle ne se fait 

que pour émouvoir l'affection.  

Parlons à présent de la partie 

affective. Pour Saint François de 

Sales, en effet, comme d'ailleurs 



110 
 

pour Saint Ignace, l'oraison n'est pas 

seulement, ni surtout, un exercice 

d'introspection et d'exploration de 

soi-même. Elle est une prière, un 

élan du cœur. Elle met en jeu toutes 

nos puissances de sentiments.  

En ces affections, notre esprit se doit 

épancher et étendre le plus qu'il lui 

sera possible. Si nous nous penchons 

sur nous-mêmes, ce n'est pas pour le 

simple plaisir de démêler les fils de 

notre trame intérieure, pour nous 

regarder penser et nous abîmer dans 

la contemplation stérile de notre 

moi. Nous nous analysons pour 

aimer parce qu'on aime d'autant 

mieux qu'on sait pourquoi on l'aime. 

Aussi bien, nous ne sommes pas 

seuls de jeu en cet exercice.  



111 
 

La préparation nous a mis en 

présence de Dieu et nous sommes 

allés devant lui pour lui parler. 

L'oraison n'est pas un soliloque, elle 

est un entretien et, comme dit saint 

François de Sales, un colloque, émis 

des affections et résolutions, dit-il. Il 

est bon d'user de colloque et parler 

tantôt à Notre-Seigneur, tantôt aux 

anges et aux personnages 

représentés au mystère.  

Cette partie affective qui est le fond 

solide de l'oraison salésienne, nous 

devons tendre à n'en pas faire 

seulement une phase de l'exercice, 

mais l'exercice tout entier. Ce n'est 

que provisoirement que, dans les 

débuts, nous greffons péniblement 

un acte d'amour sur une vue de 

l'esprit. Il doit arriver et il arrive un 



112 
 

temps où, par l'effet de l'habitude et 

de la grâce, le passage de la 

connaissance à l'amour se fait sans 

effort et comme spontanément.  

Puis les actes d'amour eux-mêmes, 

d'abord émis séparément et 

laborieusement réitérés, tendent à 

s'unifier, à se simplifier, à n'être 

qu'un seul acte tout puissant dans 

son unité. Cet état de contemplation 

synthétique de simple attention 

amoureuse, unissant en un seul 

faisceau toutes les forces affectives 

de notre âme, est le point idéal vers 

lequel doit s'acheminer toute 

oraison. Contempler, tendre toute 

son âme vers Dieu d'un seul 

mouvement affectif, voilà ce que 

Saint-François de Sales propose 



113 
 

comme but dernier à tous ceux qui 

méditent.  

Les idées pures, abstraites et froides 

n'ont qu'une médiocre vertu d'action. 

Pour qu'elles deviennent des forces 

et nous fassent passer à l'acte, il faut 

qu'elles se chargent de sentiments et 

d'émotions.  

Les perceptions, les raisonnements, 

les réflexions, les souvenirs, en un 

mot toutes les opérations cognitives 

ou considérations sont par nature des 

états faibles parce que ce sont des 

états froids.  

Au contraire, les sentiments associés 

à des images, les mouvements 

d'amour et de haine, les désirs, les 

prières, les regrets, en un mot tous 

les états que nous avons appelés les 



114 
 

affections, sont de leur nature des 

états forts, parce que ce sont des 

états chauds.  

La force de l'idée pour pousser à 

l'acte tient non seulement à sa 

quantité, c'est-à-dire au nombre, à la 

richesse, à la complexité des 

éléments psychologiques qu'elle a 

groupé au cours des considérations 

présentes ou passées, mais à sa 

qualité, c'est-à-dire à sa puissance de 

vibrations sensibles.  

En faisant de l'affection 

contemplative l'idéal à atteindre, en 

aiguillant les âmes vers une oraison 

qui tend à se réduire tout entière en 

attente amoureuse, Saint François de 

Sales professait donc implicitement 

que l'essence de l’oraison est dans 



115 
 

l'acte affectif, dans l'acte générateur 

de l'action. 

Les affections mobilisent nos 

puissances et les préparent à agir. 

Tout n'est que moyen par rapport à 

l'acte qui seul importe car c'est lui 

qui honore Dieu.  

S'il existait d'autres moyens aussi 

puissants que l'oraison et dans 

l'oraison d'autres moyens aussi 

puissants que les affections pour 

nous conduire à l'acte, il n'y aurait 

pas lieu de préférer l'oraison et dans 

l'oraison les affections à ces autres 

moyens également efficaces.  

C'est parce qu'il semble à Saint 

François de Sales que l'oraison, et 

notamment l'oraison affective, est la 

plus énergique des productrices 



116 
 

d'action qu'il la met au premier rang 

des moyens ascétiques.  

Dans l'office, notre esprit voltige et 

butine sur d'admirables pensées, 

mais multiples et diverses sans 

pouvoir s'arrêter sur aucune.  

Notre volonté ne leur accorde qu'un 

assentiment superficiel et éphémère 

dont la multiplicité compromet la 

solidité.  

Saint François de Sales demande 

donc que notre volonté joue sur un 

acte vu, connu, figuré. 

Mais une fois le contact établi par la 

résolution circonstanciée entre la 

volonté et l'acte prévu, il reste à 

maintenir la liaison, comme sur les 

champs de bataille, entre le poste de 



117 
 

commandement et les forces 

combattantes.  

Si l'on veut qu'au moment de 

l'action, la transmission des ordres 

se fasse avec exactitude, il faut s'être 

prémuni contre la rupture des 

commandes.  

Dans l'ordre moral, la rupture des 

communications entre les forces 

d'exécution et la force de 

commandement qui a décidé d'acte 

se fait de deux manières, par l'oubli 

et par le contre-ordre. Il peut arriver, 

et il arrive qu'au moment d'agir, la 

résolution qui fut vive à son heure 

n'ait plus dans la conscience qu'une 

existence précaire.  

A la faveur de l'oubli, des motifs 

d'agir en opposition avec elle se sont 



118 
 

insensiblement glissés en nous. Le 

matin, sous la pression de l'amour, 

nous avions décidé d'adresser une 

parole de bonté à quelques 

personnes antipathiques. Nous 

n'avions alors vu et senti que les 

motifs supérieurs de faire cet acte de 

charité.  

Mais à mesure que nous sommes 

éloignés du foyer de lumière et de 

chaleur qui était l’oraison, ces motifs 

se sont effacés. D'autres motifs 

contraires se sont substitués à eux. 

Le visage, l'attitude, la parole de la 

personne haïe, nous les ont peut-être 

suggérés, et la résolution que nous 

avions formée d'être gracieux, a fini, 

par succomber en nous, victime à la 

fois d'un oubli et d'un contre-ordre.  



119 
 

A ces deux périls qui guettent la 

résolution, le Saint oppose une 

action préventive d'une sagesse 

profonde. Au contre-ordre, il oppose 

l'action immédiate, à l'oubli, la 

réitération des résolutions.  

L'action immédiate ferme la porte au 

contre-ordre en prévenant 

l'infiltration des motifs adverses.  

C'est pourquoi Saint-François de 

Sales veut que nous formions des 

résolutions sur le champ réalisable. 

Il faut donc, par tous les moyens, dit-

il, essayer de les pratiquer et en 

chercher les occasions petites ou 

grandes, par exemple, si j'ai résolu 

de gagner par douceur l'esprit de 

ceux qui m'offensent, je chercherai 

ce jour-là de les rencontrer pour les 



120 
 

saluer aimablement, et si je ne les 

puis rencontrer, au moins de dire du 

bien d'eux et prier Dieu en leur 

faveur.  

Agir vite, commencer d'agir 

n'importe comment dans le sens de 

la résolution avant qu'une fissure se 

soit produite dans le bloc de notre 

décision, poser un acte qui barre la 

route au contre-ordre en même 

temps qu'il renforce notre activité 

volontaire, tel est le premier 

précepte de la tactique salésienne.  

Mais ce n'est pas tout.  

Pour combattre l'oubli et maintenir 

la résolution vivante dans le champ 

d'une conscience claire, il faut la 

renouveler sans cesse et faire 



121 
 

comme un acte continu dans une 

même ligne.  

La fragilité et mauvaise inclination 

de notre chair appesantit l'âme et la 

tire toujours contrebas si elle ne 

s'élève souvent en haut à vive force 

de résolution, ainsi que les oiseaux 

retombent soudain en terre s'ils ne 

multiplient les élancements et traits 

d'ailes pour se maintenir au vol.  

Pour cela, vous avez besoin de 

réitérer et répéter fort souvent les 

bons propos que vous avez fait de 

servir Dieu, de peur que ne les 

faisant pas, vous ne retombiez en 

votre premier état.  

La résolution est donc, aux yeux de 

saint François, un organisme 

précieux mais fragile qu'il faut 



122 
 

entourer de vigilance et de soin si 

l'on veut éviter qu'il ne meure.  

C'est par l'attention que nous ferons 

reverdir nos bons propos.  

Entre les moyens par lesquels nous 

pouvons ainsi maintenir nos 

résolutions au premier plan de notre 

conscience, il en est un qui fut une 

trouvaille de notre saint, c'est le 

bouquet spirituel.  

C'est une formule memento, un 

rappel à l'ordre, un raccourci 

d'oraison.  

Ceux qui se sont promenés en un 

beau jardin n'en sortent pas 

volontiers sans prendre en leurs 

mains quatre ou cinq fleurs pour les 

odorer et tenir le long de la journée.  



123 
 

Ainsi, notre esprit ayant discouru sur 

quelques mystères par la méditation, 

nous devons choisir un ou deux ou 

trois points que nous aurons trouvé 

plus à notre goût et plus propres à 

notre avancement pour nous en 

ressouvenir le reste de la journée et 

les odorer spirituellement.  

Or, cela se fait sur le lieu même 

auquel nous avons fait la méditation, 

en nous y entretenant ou promenant 

solitairement quelques temps après.  

Le bouquet spirituel est donc une 

parole émouvante et forte, une 

formule vive et dense.  

Parlons à présent de la partie active 

ou résolutive. Tout n'est que moyen 

par rapport à l'acte qui seul importe, 

car c'est lui qui honore Dieu. S'il 



124 
 

existait d'autres moyens aussi 

puissants que l'oraison, et dans 

l'oraison d'autres moyens aussi 

puissants que les affections, pour 

nous conduire à l'acte, il n'y aurait 

pas lieu de préférer l'oraison, et dans 

l'oraison les affections, à ces autres 

moyens également efficaces.  

C'est parce qu'il semble à Saint-

François de Sales que l'oraison, et 

notamment l'oraison affective, est le 

plus énergique des producteurs 

d'action qui la met au premier rang 

des moyens ascétiques.  

 

  



125 
 

PARTIE 7  

LES MOYENS DE 

CULTURE 

AUXILIAIRES  

 

 

 

La prière du cœur est donc le 

premier moteur et la source de toute 

vie spirituelle. Sans elle, les 

sacrements eux-mêmes seraient 

inefficaces, agissant sur des 

organismes morts. Des âmes se sont 

élevées à la sainteté sans les 

sacrements, nul n'y est parvenu sans 

la prière.  



126 
 

Mais si la prière intérieure est 

l'indispensable moyen de sainteté, 

l'oraison mentale dans sa forme 

méthodique telle que nous venons de 

la décrire n'est pas le seul exercice 

qui s'impose pour l'acquérir. Saint 

François de Sales a fait une place 

imminente à l'examen de conscience 

et aux sacrements.  

Il a fait également une belle place à 

deux formes de prière, qui ne sont à 

vrai dire dans sa pensée que des 

formes complémentaires de l'oraison 

mentale, mais qui n'en ont pas moins 

leur existence propre, l'oraison 

jaculatoire et la prière vocale.  

Parlons tout d'abord de l'oraison 

jaculatoire. L'oraison jaculatoire est 

donc un exercice de maintenance 



127 
 

destiné à resserrer l'union de notre 

vouloir avec celui de Dieu, à 

redonner de l'élasticité aux ressorts 

intérieurs, à faciliter la pénétration 

de l'idée méditée jusqu'au centre 

moteur de notre activité.  

Ni la maladie, ni l'ignorance, ni les 

occupations ne peuvent dispenser 

personne de cette prière élémentaire 

que le plus pauvre cœur peut 

concevoir et formuler.  

Il ne s'agit en somme que de rendre 

conscients, volontaires, les plaintifs 

« mon Dieu » dont nous émaillons 

nos conversations et qui sont des 

ébauches ou des vestiges d'oraisons 

jaculatoires. 



128 
 

Aspirez donc bien souvent en Dieu 

par des courts mais ardents 

élancements de votre cœur.  

Admirez sa beauté, invoquez son 

aide, jetez-vous en esprit au pied de 

la croix, adorez sa bonté, interrogez-

le souvent de votre salut, donnez-lui 

mille fois le jour votre âme, fichez 

vos yeux intérieurs sur sa douceur, 

tendez-lui la main comme un petit 

enfant à son père afin qu'il vous 

conduise.  

Ces élans, des mouvements pour se 

donner de l'amour, qu'est-ce autre 

chose que la mise en œuvre du grand 

axiome bien connu, entretenir en soi 

des sentiments et des idées 

conformes aux actes qu'on veut 

produire.  



129 
 

Il y a certains mots qui ont une force 

particulière pour contenter le cœur, 

comme sont les élancements dans 

les psaumes de David, les 

invocations diverses du nom de 

Jésus et les traits d'amour qui sont 

imprimés aux cantiques des 

cantiques.  

Mais elle est avant tout création du 

cœur et de l'esprit, mouvement 

profond de notre âme vers Dieu, cris 

spontané dont la substance doit être 

nôtre, c'est-à-dire inventée ou 

repensée par nous.  

Pour les actes de vertu, il est bon 

d'arriver à les produire aisément, à 

peu près comme l'on respire, sans 

une tension pénible du vouloir.  



130 
 

Dans le domaine de la pensée, il n'en 

va pas ainsi d'ordinaire.  

Pour l’oraison jaculatoire 

notamment, la condition de sa valeur 

éducative est d'être consciente. 

Aussi, saint François de Sales se 

garde-t-il d'offrir à ses disciples des 

formulaires et bréviaires d'oraisons 

jaculatoires. S'il lui arrive de 

proposer parfois quelques formules, 

c'est à titre d'exemple et non pour 

qu'elles soient répétées.  

Notons cette expression « sur le 

champ » qui marque que dans sa 

pensée, nos oraisons jaculatoires 

doivent être une création spontanée, 

un jaillissement de sources.  



131 
 

Exception faite pour les psaumes 

dont les formules ont une richesse et 

vivacité de sens, qui peut les sauver 

du déshonneur, de l'abaissement, ne 

nous enchaînons pas à un texte, ne 

récitons pas, livrons-nous hardiment 

à notre inspiration, improvisons. 

Nos balbutiements eux-mêmes, s'ils 

viennent du cœur, seront de 

merveilleux excitateurs d'amour.  

Saint François de Sale, d'ailleurs, ne 

nous invite pas seulement à trouver, 

il nous montre comment trouver.  

Parmi les sources d'inspiration 

auxquelles il nous voudrait voir 

puiser, la principale après la vie des 

saints, c'est la nature. Il a vu dans ces 

montagnes et ces vallées, dans leurs 

eaux, leurs fleurs, leurs abeilles et 



132 
 

leurs oiseaux, une source 

inépuisable de vives oraisons 

jaculatoires.  

Il aime la nature pour y prendre 

appui et rebondir à Dieu. La 

création, est l’embarcadère de sa 

pensée vers le Créateur. Il nous 

excite à la contempler et à l'admirer.  

Par exemple, dit-il, un homme, 

voyant des petits poussins ramassés 

sous leur mère, s'écriait, « Ô 

Seigneur, conservez-nous sous 

l'ombre de vos ailes. »  

Sainte Thérèse nous dit : la vue de la 

campagne, de l’eau, des fleurs, était 

pour moi un secours, ils me portaient 

à la ferveur, au recueillement, ils me 

servaient de livre. Contempler la 

nature, observer le ruisseau, la fleur, 



133 
 

l’étoile, l’oiseau, les élever à la 

dignité de symbole, voilà le moyen 

d’obtenir abondance et variété dans 

ses conceptions dévotes. Tout est 

matière à pieuses réflexions pour un 

disciple de saint François de Sales ; 

tout l’élève, tout l’inspire. Les milles 

chemins fleuris que d’autres 

fréquentent par volupté pure, il les 

prends pour aller à Dieu.  

Nous avons dit que l'oraison 

jaculatoire était une petite oraison 

substantiellement identique à la 

grande, une oraison en miniature.  

Elle peut donc, comme l'autre, 

prendre la forme discursive, c'est-à-

dire s'exprimer dans une formule, ou 

la forme contemplative, c'est-à-dire 



134 
 

se réduire à un simple élan du cœur 

sans parole.  

Quand notre saint écrit à une dame, 

« Jetez l'œil intérieur sur le sauveur 

crucifié », il lui prescrit, en somme, 

une oraison jaculatoire sans parole, 

une oraison de simple regard, 

pareille à l'oraison contemplative, 

dont nous avons dit qu'elle était son 

idéale.  

Nous parlons par le seul regard, 

disait-il encore. Les mots articulés 

n'ont pour lui qu'un but, déterminer 

le mouvement du cœur et de la 

pensée, seul essentiel.  

Mais ils ne sont pas nécessaires. 

Nous ne recevons de lui aucune 

prescription sur le nombre, la forme 

et le moment de ses invocations 



135 
 

essentiellement spontanées. Tout ici 

relève de l'initiative personnelle.  

Il dit seulement, rappelez votre 

esprit le plus souvent que vous le 

pourrez en la présence de Dieu, ou 

encore, faites toujours plusieurs 

retraites en la solitude de votre cœur 

pendant que corporellement vous 

êtes dans les conversations et les 

affaires.  

Dans les minutes les plus dissipées 

de la vie, au bal, à la récréation, en 

visite, on peut regarder au-dedans de 

soi, y contempler Dieu et lui offrir 

son cœur.  

À présent, parlons des prières 

vocales.  



136 
 

Faire jaillir un cri du cœur, tendre le 

ressort intérieur, voilà ce que notre 

Saint poursuit d'abord en toutes 

choses. Aime et toute prière que tu 

feras sera bonne. Un cœur aimant 

trouve toujours la bonne formule 

pour exprimer son amour.  

Avec ou sans formule, la seule chose 

nécessaire, c'est un mouvement du 

cœur vers Dieu. La meilleure prière, 

ce n'est ni la plus longue, ni la plus 

savamment tournée, mais la plus 

cordiale et la plus ardente. C'est une 

clameur aux oreilles de Dieu qu'un 

désir, qu'un ardent désir.  

Et il ajoute, auprès de Dieu le cri ne 

vaut pas autant que l'amour, 

signifiant par là qu'une véritable 

prière n'est pas un exercice des 



137 
 

lèvres, mais un élan du cœur. Guerre 

donc au verbalisme, guerre à la pure 

formule. Prenons garde d'étouffer le 

cri du cœur sous l'abondance des 

mots.  

Logiquement, dans la vie chrétienne, 

la prière vocale précède la prière 

mentale. Si nous renversons ici 

l'ordre habituel, c'est que les 

diverses sortes de prières sont 

considérées dans ce travail selon la 

valeur éducative que leur attribue 

Saint François de Sales pour une 

âme adulte. La meilleure manière de 

prier, c'est de le faire en peu de mots, 

mais avec ardeur.  

Ce n'est pas, en tout cas, au nombre 

des prières que s'évalue la sainteté. 

Où l'amour règne, on n'a pas besoin 



138 
 

du bruit des paroles extérieures. 

L'âme suffit à cette opération 

mystérieuse qui n'a pour but que 

d'unir et joindre notre volonté à celle 

de Dieu.  

La prière vocale n'est retenue par 

Saint François de Sales que dans la 

mesure où elle nous aide à atteindre 

cette fin d'union qui se réalise par la 

fine pointe de l'esprit. Le saint 

n'ignore pourtant pas que pour 

certaines âmes et pour nous tous à 

certaines heures, la prière articulée, 

la formule, est le stimulant 

nécessaire, le véhicule aussi de la 

prière intérieure.  

Il s'agit que le geste, l'attitude, le 

mouvement des lèvres sont 



139 
 

générateurs de pensées, excitateurs 

de sentiments.  

La prière vocale n'est pas 

recommandée pour elle-même, mais 

en considération de sa puissance à 

émouvoir le cœur, à éveiller la 

pensée.  

La prière vocale n'est qu'un point de 

départ, un moyen d'accéder à la 

mentale. À mesure que ses principes 

mûrissent et développent leurs 

conséquences, à mesure qu'il 

aperçoit mieux les abus où versent 

certains gagneurs d'indulgences, il 

tend à observer davantage la prière 

vocale dans la mentale.  

Rien n'échappera bientôt à cette 

mutation, à cette fusion du vocal 

dans le mental. Même les prières 



140 
 

saintes qui nous viennent en droite 

ligne de l'évangile et de la tradition 

apostolique, même le Pater, l’Ave et 

le Credo sont élevés par lui à la 

dignité de prières intérieures.  

Venons maintenant, dit-il, à l'oraison 

vocale.  

Ce n'est pas faire oraison que de 

marmotter quelque chose entre ses 

lèvres si l'attention du cœur n'y est 

jointe. Car pour parler, il faut avoir 

premièrement conçu en son intérieur 

ce qu'on veut dire. Il y a la parole 

intérieure et la parole vocale, 

laquelle fait entendre ce que 

l'intérieur a premièrement 

prononcé.  

La prière n'est autre chose que parler 

à Dieu. Or, il est certain que parler à 



141 
 

Dieu sans être attentif à lui et à ce 

qu'on lui dit est une chose qui lui est 

fort désagréable. Il faut même 

méditer en récitant l'Office.  

Et pour que toute prière, même 

vocale, devienne ainsi prière 

mentale, il faut, comme l'oraison 

proprement dite, l'envelopper d'une 

atmosphère favorable, il faut 

l'entourer de silence.  

Commencez toutes sortes 

d'oraisons, soit mentales, soit 

vocales, par la présence de Dieu et 

tenez cette règle sans exception.  

Une prière ainsi préparée par la 

présence de Dieu, par une reprise de 

conscience, s'achève en soi, en cœur 

à cœur, en colloque intime, en prière 

intérieure.  



142 
 

Il n'y a de prière véritable que la 

mentale. La vocale doit se dépasser, 

se hausser à la prière intérieure. La 

fin de tout, dans la spiritualité 

salésienne, ce n'est pas en effet de 

payer à Dieu un tribut de parole, c'est 

de nous élever moralement.  

Et comment pourrions-nous être 

perfectionnés par notre prière, si 

cette prière n'était que mouvement 

de lèvres, si elle ne mettait en 

activité et l'esprit et le cœur.  

A présent, parlons de l'examen de 

conscience.  

Comme la plupart des grands 

directeurs d'âmes, Saint François de 

Sales a fait dans son plan d'éducation 

spirituelle une place importante à 

l'examen de conscience.  



143 
 

L'antiquité païenne avait 

parfaitement connu que, pour se 

conquérir et se posséder, il fallait 

d'abord se connaître et pour se 

connaître, s'examiner.  

Son examen de conscience, plus 

encore qu'un inventaire des 

imperfections et des fautes, est 

comme un corollaire de l'oraison 

mentale. Il n'a pas tant pour but de 

retenir nos regards sur le passé que 

de les diriger sur l'avenir et de 

resserrer notre union avec Dieu.  

L'examen, pour lui, se ramène 

sensiblement encore à la prière. Il 

n'y faut considérer un instant le mal 

que pour y trouver l'occasion d'un 

nouvel élan vers Dieu.  



144 
 

Quant à l'examen de conscience, qui 

doit toujours se faire avant d'aller se 

coucher, voici comment il faut le 

pratiquer.  

Tout d'abord, on remercie Dieu de la 

conservation qu'il a faite de nous en 

la journée passée. 

Ensuite, on examine comment on 

s'est comporté en toutes les heures 

du jour et pour faire cela plus 

aisément, on considérera avec qui et 

en quelle occupation on a été.  

Ensuite, si l'on trouve avoir fait 

quelque bien, on en fait action de 

grâce à Dieu.  

Si au contraire, on a fait quelque 

mal, en pensée, en parole ou en 

œuvre, on en demande pardon à sa 



145 
 

divine majesté avec résolution de 

s'en confesser à la première occasion 

et de s'en amender soigneusement.  

Enfin, après cela, on recommande à 

la providence divine, son corps, son 

âme, l'église, les parents, les amis, 

on prie Notre-Dame, l'ange gardien 

et les saints de veiller sur nous et 

pour nous. Et avec la bénédiction de 

Dieu, on va prendre le repos qu'il a 

voulu nous être requis.  

Comment on sent bien à lire cette 

brève description de l'examen 

salésien que le passé n'intéresse le 

saint que par rapport à l’avenir ?  

Précis et méticuleux, quand il s'agit 

de prévoir et de préparer les 

événements de la journée, il ne 

considère brièvement les faits 



146 
 

accomplis que pour en faire le point 

de départ d'une prière et d'une 

résolution.  

Ce qui l'intéresse, c'est l'état de 

l'âme, sa température, son potentiel, 

ses dispositions pour un proche 

avenir.  

Sept fois de suite, il pose la question 

caractéristique : quel est l'état de 

votre cœur par rapport à tel ou tel 

point du programme spirituel et 

notamment à l'égard de l'amour 

divin ? Quel est, dit-il, votre cœur 

contre le péché mortel ? Quel est 

votre cœur à l'endroit des 

commandements de Dieu ? Quel est 

votre cœur à l'endroit des péchés 

véniels ? Quel est votre cœur à 

l'endroit de Dieu-même ? Sentez-



147 
 

vous en votre cœur une certaine 

facilité à l'aimer et un goût 

particulier à savourer cet amour ?  

L'examen de conscience salésien 

nous met face à l'avenir. Il est un 

diagnostic de l'amour en vue des 

prochaines opérations.  

Cependant, il est vain de se 

connaître si l'on ne veut s'améliorer. 

Aussi ne consent-il pas à ce que 

l'examen se limite à la connaissance 

et notamment à la connaissance des 

vices.  

En spiritualité comme en littérature, 

la simple critique des défauts n'est 

pas un bon instrument de progrès. Il 

faut y joindre l'examen des qualités.  



148 
 

Il faut faire le bilan de ses ressources 

en même temps que celui de ses 

défaillances.  

Plus encore qu'un froid exercice de 

l'esprit, l'examen est un coup de 

sonde dans les dispositions de la 

volonté.  

Dieu ne nous a pas ordonné de 

vaincre, mais de combattre.  

L'examen de conscience n'est pour 

lui qu'un procès de tendance. Faire le 

compte de nos défaites et de nos 

victoires n'est pas son vrai but.  

Sa mission est de mesurer et 

d'accroître notre ardeur combative. 

Il ne semble pas d'ailleurs avoir 

conçu l'examen de conscience 

comme un exercice très différencié, 



149 
 

très spécialisé en vue de la 

correction des défauts.  

Il prescrit l'examen de conscience 

une fois le jour en ne lui consacrant 

que quelques minutes le soir avant le 

sommeil.  

Il faut convenir que cette 

impitoyable poursuite des moindres 

défaillances sur un point donné est 

en soi-même un moyen de culture 

incomparable. Seulement à trop 

méticuleusement dénombrer ces 

actes, on peut négliger de remonter à 

leurs sources.  

Saint François de Sales a cru que 

cette recherche anxieuse de 

l'imperfection serait à la longue un 

accablant fardeau pour les âmes.  



150 
 

Son instinct d'éducateur le pousse à 

donner toujours aux choses de la 

dévotion, un aspect simple et 

attrayant. Chiffrer ses fautes comme 

le faisait Saint Ignace, se plier 

chaque jour à de lourds mécanismes 

d'addition et de soustraction, cela lui 

semble bon peut-être pour certains 

athlètes ou vétérans de la vertu, mais 

propre à effrayer les pauvres âmes 

encore novices.  

Malgré son opposition, le saint 

permit un jour à Angélique Arnault 

de noter ses péchés comme cela 

ressort d'une lettre.  

Si vous voulez faire quelques 

marques sur le papier, je 

l'approuverai, mais sans anxiété. 

Parlons à présent des sacrements.  



151 
 

Le sacrement l'intéresse surtout 

comme source d'énergie spirituelle.  

C'est en tant qu'il peut donner à l'âme 

élasticité, courage, endurance, que le 

sacrement sollicite l'attention de 

Saint François de Sales.  

Il recommandait la communion 

spirituelle, c'est-à-dire la 

communion en esprit, en 

imagination et en désir, comme un 

exercice pouvant suppléer à la 

communion véritable.  

Tant il est vrai que le sacrement pour 

lui est moyen d'assouplissement plus 

encore que moyen 

d'enrichissement.  

Ainsi conçu, le sacrement n'est pas 

un moyen de sanctification, mais un 



152 
 

signe de la sanctification acquise, 

c'est une consécration.  

Le sacrement, et particulièrement 

l'Eucharistie, n'est pas pour lui le 

point d'arrivée, mais le point de 

départ. C'est un des grands moyens 

dont nous disposons pour tremper 

nos volontés et les unir à celles de 

Dieu.  

Le sacrement est ainsi placé au 

même rang que l’oraison, parmi les 

moyens d'éducation spirituelle.  

Et son efficacité pédagogique, il la 

tient particulièrement de ce qu'il est 

une source de force et de grâce, une 

nourriture de l'âme.  

Deuxièmement, un stimulant 

psychologique, un aiguillon du désir 



153 
 

d'aimer, qui s'avive en nous du 

sentiment de la présence divine.  

Communier pour apprendre à aimer 

Dieu, pour nous purifier de nos 

imperfections, pour nous délivrer de 

nos misères, pour nous consoler de 

nos affections, pour nous appuyer de 

nos faiblesses.  

Il emploie souvent le terme de 

viande dans le sens de nourriture 

appliquée à la communion. 

Il institua, dit-il, parlant de Notre-

Seigneur, le sacrement de la très 

sainte Eucharistie auquel chacun 

peut participer pour unir son 

Sauveur à soi-même réellement et 

par manière de viande.  



154 
 

Une autre fois, Madame de la 

Fléchère, s'étant rendue coupable 

d'une légère faute, avait encore jugé 

bon pour se punir de se priver de 

communion. Le saint lui rappelle à 

nouveau le bon principe. La 

communion n'est pas seulement 

aliment d'entretien, mais aliment de 

réparation.  

Il a vu, comme nous, dans la 

communion, une nourriture de 

l'âme, une force de réparation, de 

conservation, de progrès.  

Le Sauveur a institué ce sacrement 

très auguste de l'Eucharistie, qui 

contient réellement sa chair et son 

sang, afin que quiconque le mange 

vive éternellement. C'est pourquoi 

quiconque en use souvent avec 



155 
 

dévotion affermi tellement la santé 

et la vie de son âme, qu'il est presque 

impossible qu'il soit empoisonné 

d'aucune sorte de mauvaise 

affection.  

Ainsi la communion, nourriture 

spirituelle, agit sur l'âme à la 

manière dont la nourriture matérielle 

agit sur le corps. Son efficacité, 

comme celle de l'aliment corporel, 

est d'autant plus grande qu'elle est 

prise dans les meilleures conditions. 

Il voit dans le sacrement le principe 

et l'instrument d'un reploiement sur 

soi, d'une prière intérieure, d'une 

oraison.  

Voilà ce qu'est pour lui la 

communion, un moyen de reprendre 

haleine en Notre-Seigneur pour le 



156 
 

support des charges de leur vocation, 

d'acquérir en vue une vue plus nette 

et plus consciente de Dieu en nous.  

Le sentiment de cette présence vide 

la conscience des pensées profanes, 

la met en état de réceptivité et tout 

ensemble d'activité par rapport aux 

pensées pieuses.  

Or, la communion installe en nous 

non seulement l'idée, mais la 

personne même de Dieu.  

Le Sauveur ne peut être considéré en 

une action ni plus amoureuse ni plus 

tendre que celle-ci en laquelle il 

s'anéantit, par manière de dire, et se 

réduit en viande, afin de pénétrer nos 

âmes et s'unir intimement au cœur et 

au corps de ses fidèles.  



157 
 

C'est de même en sa qualité de 

stimulant psychologique, bien plus 

que comme accumulateur de grâces, 

qu'il tient la messe pour le soleil des 

exercices spirituels. Il veut que notre 

assistance à la messe soit encore et 

toujours une sorte d'oraison.  

Or, dit-il, pour entendre ou 

réellement ou mentalement la sainte 

messe comme il est convenable de, 

tout d'abord, dès le commencement 

jusqu'à ce que le prêtre se soit mis à 

l'autel, faire avec lui la préparation, 

laquelle consiste à se mettre en la 

présence de Dieu, reconnaître votre 

indignité et demander pardon de vos 

fautes.  

Ensuite, depuis que le prêtre est à 

l'autel jusqu'à l'évangile, considérer 



158 
 

la venue et la vie de Notre-Seigneur 

en ce monde par une simple et 

générale considération.  

Et enfin, depuis l'évangile jusqu'au 

crédo, considérer la prédication de 

Notre-Seigneur, etc.  

Nous allons ainsi jusqu'à la fin de la 

messe de considération en 

considération, de méditation en 

méditation. C'est une première 

méthode pour amener à l'oraison. On 

peut même réciter son chapelet à la 

seule condition que cette récitation 

soit méditée.  

La messe comme la communion, 

comme le chapelet, comme toute 

prière vocale, comme l'examen de 

conscience, comme la vie spirituelle 

tout entière, est ainsi pour saint 



159 
 

François de Sales une perpétuelle 

oraison mentale.  

C'est encore comme moyen 

d'éducation et par les côtés qu'il 

apparente à l'oraison que le 

sacrement de pénitence est considéré 

par lui.  

Au chapitre de la confession, il 

définit en quelques lignes rapides 

son rôle purgatif et justificatif pour 

bien vite s'étendre avec 

complaisance sur son rôle éducateur 

et roboratif.  

Par la confession, dit-il, vous ne 

recevez pas seulement l'absolution 

des péchés véniels que vous 

confessez, mais aussi une grande 

force pour les éviter à l'avenir, une 

grande lumière pour bien les 



160 
 

discerner, et une grâce abondante 

pour réparer toute la perte qu'il vous 

avait apportée.  

La confession nous procure donc 

deux bienfaits d'ordre différents. 

Elle est une force et une lumière.  

Le saint réagit vigoureusement 

contre la tendance néfaste qui porte 

tant de pécheurs à ne voir dans la 

confession que l'éponge qui efface et 

non cette force et lumière qui 

fortifie.  

Elle est instituée pour guérir, au vrai 

sens de guérir, c'est-à-dire pour nous 

refaire un tempérament et non pour 

faire disparaître un mal local.  

Soucieux de purifier les sources, il 

nous invite à ne pas accuser 



161 
 

seulement le fait, mais le motif du 

péché, et en définir la qualité, à dire 

le sujet que nous avons eu de le 

commettre.  

Ainsi, par zèle d'éducateur, il va bien 

au-delà du strict obligatoire dans la 

poursuite des origines du péché. Il 

ne pousse pas seulement jusqu'au 

volontaire de la faute, mais 

jusqu'aux racines de ce volontaire 

pour les anéantir.  

Il fait de la confession un exercice 

d'introspection aiguë, capable de 

nous éclairer sur les petits mystères 

de notre âme, de nous rendre 

conscient ce fameux inconscient 

dont le champ n'est aussi vaste que 

par la négligence que nous mettons 

d'ordinaire à l'explorer.  



162 
 

Mais la confession, telle que la 

conçoit saint François de Sales, doit 

nous mener à plus encore qu'à 

prendre conscience de nous-mêmes. 

Elle n'est pas un simple exercice de 

connaissance, elle est surtout un 

exercice de volonté. La confession 

n'est lumière que pour être force, 

force de délivrance et de progrès.  

Dans la vie d'une âme pieuse, la 

confession lui semblait devoir être 

un instrument de culture autant 

qu'un instrument de pardon.  

 

 

 


