
A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothèque avant d’être numérisé avec
précaution par Google dans le cadre d’un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l’ensemble du patrimoine littéraire mondial en
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient à présent au domaine public. L’expression
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’un pays à l’autre. Les livres libres de droit sont
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir
du long chemin parcouru par l’ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

Consignes d’utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre
ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine.
Il s’agit toutefois d’un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des
contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers à des fins commercialesNous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l’usage des particuliers.
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder à des requêtes automatiséesN’envoyez aucune requête automatisée quelle qu’elle soit au système Google. Si vous effectuez
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer
d’importantes quantités de texte, n’hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l’utilisation des
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.

+ Ne pas supprimer l’attributionLe filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet
et leur permettre d’accéder à davantage de documents par l’intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en
aucun cas.

+ Rester dans la légalitéQuelle que soit l’utilisation que vous comptez faire des fichiers, n’oubliez pas qu’il est de votre responsabilité de
veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu’il en va de même dans
les autres pays. La durée légale des droits d’auteur d’un livre varie d’un pays à l’autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier
les ouvrages dont l’utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l’est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur Google
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous
vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut être sévère.

À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l’accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frano̧ais, Google souhaite
contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l’adressehttp://books.google.com

1

https://books.google.be/books?id=QnB7voYEZfEC&hl=fr


PETITE BIBLIOTHÈQUE CHRÉTIENNE

LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ

PAR

L'ORAISON DOMINICALE

E
G
E
T



TOUS DROITS RÉSERVÉS



PETITE BIBLIOTHÈQUE CHRÉTIENNE

LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ

PAR

L'ORAISON DOMINICALE

PAR

le père Jean-Nicolas GROU

de la Compagnie de Jésus

P

TOUJO

B

BRUXELLES

ALFRED VROMANT, IMPRIMEUR-ÉDITEUR

3, rue de la Chapelle, 3.

1886



IHS

SOUS LES AUSPICES

DE

L'ÉPISCOPAT DE BELGIQUE

† PIERRE-LAMBERT,Archev. de Malines .

† JEAN-JOSEPH, Év. de Bruges.

† HENRI-FRANÇOIS, Év. deGand.

† VICTOR-JOSEPH, Év. de Liège.

† ISIDORE-JOSEPH, Év. de Tournai.

† ÉDOUARD-JOSEPH, Év. de Namur.

776894-20



LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ

PAR

L'ORAISON DOMINICALE
1

•

INTRODUCTION

L'Oraison dominicale est sans comparaison

la plus sainte et la plus excellente des prières ;

puisque c'est Jésus-Christ lui-même qui en est

l'auteur , et qui nous l'a enseignée . Elle contient

toutes les dispositions où le chrétien doit être ,

tant à l'égard de Dieu qu'à l'égard du prochain;

tout ce qu'il doit demander pour ses besoins,

soit spirituels , soit corporels ; et en particulier

le moyen assuré d'obtenir le pardon de ses pé-

chés .

Elle est à la portée des ignorants et des

simples ; et en même temps d'une sublimité

à laquelle les plus grands génies ne sauraient

1 Voir,pour la courte notice biographique sur l'au-

teur, les Caractères de la vraie dévotion que la Petite

bibliothèque chrétienne a réédités aux mois de mars

et d'avril 1880. [Note de l'éditeur . ]



6 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

atteindre , d'une profondeur que toutes leurs

réflexions ne sauraient épuiser . Elle convient à

tous les âges , à tous les états, à toutes les con-

ditions : aux pécheurs qui veulent revenir à

Dieu , aux pénitents, aux âmes pures et inno-

centes, aux justes les plus parfaits . Elle est

propre à réchauffer la tiédeur, à soutenir et à

augmenter la ferveur ; à inspirer aux âmes

craintives la confiance et l'amour, à celles qui

sont mercenaires et intéressées des vues déga-

gées d'amour-propre, aux grandes âmes les

sentiments les plus élevés .

L'intention de Jésus-Christ, marquée dans

cette prière même, est que chaque chrétien la

fasse tous les jours, et qu'il commence par là

la journée. Il en est peu qui y manquent ;

mais quel profit en retirent-ils ? De touttemps

et dans toutes les liturgies elle a fait partie du

saint sacrifice de la Messe ; et l'Église la met

à la tête de chaque partie de l'office divin .

On ne peut douter que Jésus n'ait renfermé

dans cette divine prière, si courte et si simple ,

tous les points nécessaires à la sanctification

du chrétien . Mais afin qu'elle produise cet

effet , il ne suffit pas de la réciter de bouche ,

même avec attention ; il faut de plus en bien

comprendre le sens, et avoir dans le cœur les



L'ORAISON DOMINICALE. 7

sentiments qu'elle exprime . Ce n'est pas assez;

il faut la mettre en pratique, et y conformer

ses pensées, ses paroles , ses actions. Autre-

ment, au lieu de nous sanctifier, elle servira à

notre condamnation , lorsqu'au dernier jour

Jésus -Christ nous demandera si nous avons

vécu conformément à la prière qu'il nous a

prescrite.

Depuis combien d'années la récitons-nous

tous les jours, et plusieurs fois le jour ? Nous

sommes-nous appliqués jusqu'ici à la méditer

et à la bien comprendre ? Sommes-nous inti-

mement pénétrés des sentiments qui y sont

contenus ? Ce point est essentiel : car Dieu ne

fait point attention à ce qui sort de la bouche,

mais à ce que nous avons dans le cœur. Enfin,

vivons-nous de telle sorte , qu'on puisse dire

que notre vie est une pratique exacte et con-

stante de l'Oraison dominicale ? C'est à quoi

bien des chrétiens ne font pas assez réflexion ;

il semblerait que tout leur devoir consiste uni-

quement à prononcer le Pater comme une for-

mule qu'on leur a apprise dès l'enfance ; et ils

ne songent pas que cette prière doit être pour

eux d'un usage continueldans le coursde la vie .

Quoiqu'il y en ait plusieurs expositions dans

toutes les langues, j'ai cru pouvoir y ajouter



8 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

celle-ci ; évitant également de la faire trop

longue ou trop courte . Elle est générale , et

telle que le commun des chrétiens peut s'en

accommoder . Car pour l'adapter à l'état inté-

rieur et aux besoins personnels de chacun, il

faudrait autant d'expositions particulières qu'il

y a de classes différentes de chrétiens . Mais

ceci est l'ouvrage du Saint-Esprit , à qui seul il

appartient de proportionner les lumières et

les affections aux dispositions intérieures des

fidèles . Iraplorons pour cela sa grâce , qu'il est

prêt à nous accorder ; et lisons ce petit écrit

dans le desseind'en profiter .

Notre Père .

Dans les diverses prières que Jésus- Christ

adresse à Dieu son Père dans l'Évangile, il lui

donne toujours le nom de Père : parce qu'il est

son Fils par nature, engendré dans son sein

avant tous les siècles. Dieu nous a tous adoptés

dans son Fils ; nous sommes par grâce les

enfants de Dieu, et les frères de Jésus-Christ.

Avant que le mystère de cette adoption fût

accompli , et pleinement révélé,les patriarches,

les prophètes et les justes de l'Ancienne Al-

liance n'employaient guère en parlant à Dieu



L'ORAISON DOMINICALE . 9

d'autre nom que celui de « Dieu>> ou de « Sei-

gneur » ; et ils prononçaient les noms terribles

de << Jehovah » ou d'Adonaï » avec plus de

frayeur que d'amour. Depuis l'Évangile nous

pouvons et nous devons appeler Dieu du nom

de Père ; Jésus-Christ nous y autorise, et même

il nous le commande . « Voici donc, nous dit- il ,

comment vous prierez : Notre Père, etc. >>>

(S. Matth . vI. 9.) En toute occasion il se sert

de cette expression « Votre Père céleste » ; et

nous mettant en quelque sorte de niveau avec

lui, il dit : « Mon Dieu et votre Dieu, mon Père

et votre Père . » (S. Jean, xx, 17.)

De tous les noms celui de «Père» est le plus

tendre et le plus doux ; c'est celui qui inspire

à la fois le plus de respect et de soumission, le

plus d'amour et de confiance . Ces sentiments

sont fondés sur la nature ; et nous serions des

monstres si nous ne les avions pas à l'égard

de nos pères selon la chair. Combien est-il plus

juste que nous les ayons à l'égard de notre

Père céleste, maître et seigneur souverain et

unique de toute créature, infiniment adorable,

infiniment bon, infiniment aimable ? A com-

bien de titres, qui ne peuvent convenir qu'à

lui seul , n'est- il pas notre père !

Nous tenons l'être de lui, et pour le corps ,



10 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

et pour l'âme, et pour toutes les qualités de

l'un et de l'autre ; il nous a faits tels qu'il lui a

plu, par une volonté parfaitement libre, et par

pure bonté , n'ayant aucun besoin de nous,

étant par lui -même infiniment heureux sans

nous . Il nous conserve à tous les instants ;

notre vie est un don continuel de sa bienfai-

sance , et s'il retirait sa main qui nous soutient,

au moment même nous retomberions dans le

néant d'où il nous a tirés . Pouvons-nous en

douter, nous qui ne saurions répondre de notre

existence pour un seul instant ? Mais comment

ne pas aimer, comment ne pas craindre d'of-

fenser l'auteur et le conservateur de notre

être, qui n'a pu nous créer que pour sa gloire,

en nous rendant capables de la procurer ?

Non seulement il nous a donné la vie ; mais

c'est lui qui l'entretient , et qui fournit à tous

nos besoins . Le reste de l'univers n'existe que

pour nous, et est destiné à notre service . Tout

ce qui nous rend agréable le séjour de la

terre, tous les plaisirs que nous y goûtons sont

un présent de sa main . Il nous permet d'en

user, mais selon sa volonté qui nous est con-

nue, et avec la reconnaissance qui lui est due.

Enfants ingrats et rebelles,de quel front osons-

nous tourner contre notre Père ses propres



L'ORAISON DOMINICALE. 11

bienfaits, l'oublier, l'abandonner pour de viles

créatures , l'irriter par le mauvais usage que

nous en faisons ? Vous l'aviez prévu , ô mon

Dieu ; et cela n'a pas arrêté les effusions de

votre libéralité . Quel autre père que vous en

userait de la sorte ? Et c'est cet excès de

bonté qui me rend plus coupable. Continue-

rai -je encore , malgré les vifs reproches que

vous me faites intérieurement ? Ah ! reprenez

tous vos dons ; ôtez-moi la vie même, plutôt

que de permettre que je vous offense .

Vous êtes mon Père selon la nature ; mais

vous l'êtes bien plus selon la grâce. Cette vie

temporelle dont jejouis pour quelques instants

n'est rien auprès de la vie éternelle que vous

m'avez destinée, et qui est ma véritable fin . Et

quelle vie encore ? Une vie où je vous verrai

face à face, où je vous connaîtrai comme je

suis connu de vous (I Cor. XII, 12) ; où je

vous posséderai , vous le souverain bien , où

je partagerai avec vous votre ineffable félicité .

Oui , l'héritage que vous me réservez comme à

votre enfant n'est autre que vous-même ; ma

récompense infiniment grande pour vous avoir

aimé sur la terre ce qui est déjà le solide, l'uni-

que bonheur de mon état présent, sera de vous

aimer à jamais dans le ciel,et d'être enivré par



12 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

cet amour < du torrent de votre volupté» . Je

crois ceci sur votre parole ; maisje ne le con-

çois pas ; et il est essentiel à mon bonheur

d'être si grand que je ne le puisse concevoir .

Ce bonheur n'est pas seulement pour mon âme ;

il est aussi destiné à mon corps, à cette masse

de terre qui lui est unie, et qui participera , à sa

manière, aux qualités glorieuses dont mon âme

sera revêtue .

Voilà , mon Père, ce que de toute éternité

vous avez eu dessein de faire pour moi . Voilà

ce que vous auriez accompli , en me sous-

trayant à tous les maux de la vie présente , et

même à la mort, si la désobéissance de mes

premiers parents n'y avait mis obstacle . Mais

cet obstacle, insurmontable à tout autre qu'à

vous, comment votre amour paternel l'a-t- il

levé ? Ce tort inappréciable qu'ils m'ont fait,

comment l'avez -vous réparé ? Ah ! qui pour-

rait le penser, qui pourrait le croire, si vous

ne l'aviez révélé vous-même ? Vous m'avez

donné votre propre Fils, votre Fils unique, en

tout égal à vous . Sans cesser d'être ce qu'il est

par nature , ce Fils, parce que vous l'avez

voulu et qu'il l'a voulu lui-même, s'est abaissé

jusqu'à se faire homme, jusqu'à prendre une

chair mortelle, afin de se mettre en état de



L'ORAISON DOMINICALE. 13

souffrir et de mourir. Et pour qui ? Pour le

genre humain, pour moi, à ma place, pour

expier mes péchés, pour me réconcilier avec

son Père ; pour me rendre avec avantage le

titre d'enfant de Dieu, dont j'étais devenu

indigne ; pour me rétablir dans mes droits à

l'héritage céleste, dont j'étais déchu !

De là cette vie surnaturelle que je tiens de

vous par Jésus-Christ ; de là ces grâces et ces

moyens de salut que vous me prodiguez ; de

là cette attention paternelle, cette tendresse,

cette familiarité que vous me témoignez ; de

là cette inconcevable bonté, toujours prête à

me pardonner, lorsque je reviens à vous,après

les plus grièves offenses mille fois réitérées ;

de là ces « entrailles de miséricorde » qui

vous pressent de courir après moi, quand je

m'égare , de me rappeler, de me tendre la

main pour me relever, de me porter avec joie

sur vos épaules, de vous féliciter après m'a-

voir retrouvé, comme si c'était un gain pour

vous , et comme si vous étiez plus intéressé

que moi à mon salut.

Si Dieu se montre un Père si bon envers

les pécheurs qui reviennent sincèrement à lui,

comme l'attestent tant d'illustres pénitents et

comme nous l'avons peut-être éprouvé nous



14 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

mêmes ; qu'est-il donc à l'égard des âmes

pures et innocentes, qui se sont toujours main-

tenues dans ses bonnes grâces, et qui n'ont

jamais eu d'autre soin que de lui plaire !

Ame chrétienne, ne vous bornez pas ici à

la considération des bienfaits généraux , soit

naturels, soit surnaturels . Rappelez-vous , au-

tant que vous le pouvez, tout ce que Dieu a

fait pour vous en particulier. Peut-être n'est- il

pas un seul instant de votre vie, qui ne soit

marqué par quelque trait de bienveillance de

sa part ; grâces de préservation , grâces de

protection , grâces d'invitations et de repro-

ches, grâces de consolation et d'encouragement,

grâces de visites et d'entretiens familiers . Que

n'a- t- il pas mis en œuvre pour vous éloigner

ou vous retirer du mal, pour vous porter au

bien, vous y soutenir, vous y faire avancer et

persévérer ! Lui seul connaît en détail ce qu'il

a fait pour vous ; une bonne partie est échap-

pée dans le temps à votre attention, ou depuis

à votre mémoire ; et combien de grâces se-

crètes qui ne sont jamais venues à votre con-

naissance ! Mais vous en savez assez pour être

pénétré envers Dieu d'amour et de gratitude .

Que serait-ce si vous eussiez toujours été

fidèle aux grâces reçues ? Qui peut savoir à



L'ORAISON DOMINICALE. 15

quel point ses dons se seraient accumulés sur

vous ? Lui devez-vous moins pour les biens

qu'il voulait vous faire, et qu'il ne vous a pas

faits par votre faute, que pour ceux qu'il vous

a faits ? S'il vous montrait en ce moment cette

suite de grâces qui vous étaient préparées , et

le haut degré de gloire et de bonheur où elles

devaient vous élever, quelles seraient votre sur-

prise, votre confusion, votre reconnaissance !

Faites à présent un retour sur vous-même,

et dites-vous : Si Dieu est mon Père, autant

qu'il est possible de l'être ; et selon la nature,

parce qu'il m'a créé, qu'il me conserve , et

qu'il pourvoit à tous mes besoins ; et selon la

grâce, parce qu'il m'a adopté en son Fils , par

l'union de la nature divine et de la nature hu-

maine en la personne de ce Fils, l'unique objet

de sa complaisance ; en sorte qu'il me voit et

qu'il m'aime en son Fils, qu'il me destine le

même héritage, la même gloire, la même félicité ;

si d'ailleurs ce Père est infiniment aimable en

lui-même ; s'il réunit toutes les perfections ,

s'il est le souverain bien de toute créature intel-

ligente ; si enfin, sous quelque aspect que je

l'envisage , il a un droit incontestable à toutes

les affections de mon cœur ; pourquoi suis-je

si indifférent, si froid, lorsque je prononce ces



16 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

mots << Notre Pére » ? D'où vient que trop sou-

vent ils ne réveillent aucune idée dans mon

esprit, comme s'ils étaient vides de sens, et

qu'ils n'excitent aucun sentiment dans mon

âme ? Ah ! c'est que je n'ai pas réfléchi assez

profondément sur tout ce qui est renfermé

dans ce nom de Père ; sur l'amour qu'il sup-

pose en Dieu pour moi, et dont il m'a donné

des marques inconcevables ; sur la loi aussi

douce que juste qu'il m'impose de lui consacrer

toutes mes affections, et de ne connaître pour

moi d'autre félicité que celle de l'aimer ; comme

en effet il n'y en a point, et il ne peut y en

avoir d'autre .

J'en suis convaincu en ce moment par le

peu que je viens de lire . Je le serais bien da-

vantage si de cette matière inépuisable je fai-

sais le sujet ordinaire de mes méditations ; si

je demandais sans cesse à Dieu là-dessus de

nouvelles lumières , si je les cherchais dans les

principes de la foi, dans les mystères de la

religion, dans la morale de l'Évangile, qui se

réduit toute à l'amour du Père céleste ; dans

les bons livres de piété, dont le but est de

m'inspirer , de nourrir en moi l'amour de

Dieu ; dans les exemples des saints , qui n'ont

été tels que parce qu'ils ont aimé Dieu de tout



L'ORAISON DOMINICALE. 17

leur esprit, de tout leur cœur, de toutes leurs

forces . Était- il plus leur Père qu'il n'est le

mien ? A- t- il plus fait pour eux qu'il n'a fait

pour moi ? Avait-il droit d'exiger et d'attendre

d'eux plus qu'il n'exige et qu'il n'attend de moi?

Mes lumières sur ce grand objet croîtraient

encore plus, si j'y joignais la pratique ; si

dans mes exercices de piété, et mes commu-

nions surtout, si dans mes bonnes œuvres,

dans l'accomplissement des devoirs de mon

état, dans les actions mêmes les plus communes

de la vie , qui me rapprochent des animaux,

telles que le manger et le boire, je n'avais

d'autre intention, je ne me proposais d'autre

fin que d'entretenir et d'augmenter en moi l'a-

mour que je dois à mon Père . Suis -je donc

ici-bas pour autre chose que pour l'aimer ?

Le temps que je n'emploie pas à l'aimer n'est-

il pas un temps perdu pour moi ? La vie éter-

nelle , à laquelle j'aspire , que sera-t-elle sinon.

une vie d'amour ? Et mon bonheur sur la terre

comme dans le ciel peut-il se trouver ailleurs

que dans l'exercice de l'amour ?

Ah ! insensé et aveugle que j'ai été jus

qu'ici ! Que j'ai mal connu et pratiqué le pre-

mier, le plus grand de mes devoirs, celui de

l'amour filial, du dévouement entier et absolu

2



18 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

à mon Père , de l'obéissance à sa sainte volonté,

du désir de lui plaire en tout, de la crainte de

l'offenser en la moindre chose ! Pardonnez-moi

le passé, ô le plus tendre et le meilleur des

péres ! Je suis résolu avec votre grâce de

l'expier et de le réparer, de n'avoir plus

d'autre pensée, d'autre dessein, d'autre occu-

pation que de vous aimer, de vous obéir, de

vous complaire . Et comme je ne puis rien de

moi-même, je me livre à vous avec toutes les

puissances de mon âme et toutes les facultés

de mon corps, afin que vous appliquiez et que

vous consacriez à votre saint amour ma per-

sonne, ce qui est à moi, et ce qui dépend de

moi . Accordez-moi ponr toute grâce que je ne

perde jamais de vue ce don que je vous fais de

moi-même, et que je ne prononce jamais

l'Oraison dominicale sans le renouveler inté-

rieurement . C'est mon intention, ô mon Dieu !

ne perinettez pas que je m'en écarte, ni que je

la révoque par aucun péché, par aucune infi-

délité volontaire .

Notre Père .

Nous n'avons insisté sur le nom de « Père » ,

qu'en le considérant en Dieu par rapport à

chaque chrétien en particulier, et comme motif



L'ORAISON DOMINICALE. 19

pour lui d'aimer Dieu . Considérons à présent

ce titre par rapport aux chrétiens pris en com-

mun, comme ne composant qu'une seule

famille dont Dieu est le Père, et devant par

cette raison s'aimer les uns les autres .

Remarquons en effet que dans la prière que

Notre-Seigneur nous a enseignée, nous ne disons

pas << Mon Père » , mais « Notre Père » , que

nous ne l'adressons pas à Dieu en notre privé

nom , mais au nom de tous les chrétiens ; ne

demandant rien pour nous, que nous ne le

demandions en même temps pour eux, avec

la même ardeur, le même désir de l'obtenir

pour eux comme pour nous de notre Père

commun. Ce qui suppose que nous leur vou-

lons les mêmes biens spirituels et temporels

qu'à nous, que nous les aimons comme nos

frères, et que nous leur sommes unis par les

liens d'une pure et sincère charité .

Cette charité fraternelle est donc pour les

chretiens un devoir qui prend sa source dans

la paternité divine, et dans notre adoption

commune en Jésus-Christ. Par le baptême tout

chrétien est enfant de Dieu ainsi que moi ; il

a ainsi que moi Jésus-Christ pour frère ; il a le

même droit que moi à l'héritage céleste . Je

dois donc l'aimer par la raison qu'il appartient



20 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

comme moi à Dieu le Père et à Jésus-Christ,

et qu'il en est aimé comme je le suis moi-

même . Nous sommes séparés sur la terre par

la distance des temps et des lieux ; nous

sommes pour la plupart inconnus les uns aux

autres . Mais nous avons la même foi, le même

culte, les mêmes motifs d'aimer Dieu ; nous

avons la même destination : et si nous la rem-

plissons, nous serons réunis pour toujours dans

la céleste patrie, où tous se connaîtront, s'ai-

meront mutuellement, seront heureux, non

seulement de leur bonheur personnel, mais de

celui des autres ; où il n'y aura plus de

<<mien >> ni de « tien », plus rien de propre,

parce que « Dieu y sera toutes choses en tous» .

(I Cor. xv, 28.) C'est l'expression de saint

Paul, dont le sens nous est incompréhensible ,

tant il est sublime, et tant sera intime l'union

entre les élus ! Dieu veut que nous fassions ici-

bas l'apprentissage de cet amour ; et que la

charité qui doit régner entre nous éternelle-

ment dans le ciel, prenne naissance sur la

terre, qu'elle en fasse un paradis anticipé et

qu'elle s'accroisse en nous jusqu'au dernier

soupir.

Ai -je bien compris, jusqu'à ce jour, quel est

l'amour que je dois au prochain, surtout aux



L'ORAISON DOMINICALE. 21

chrétiens mes frères, sur quel fondement il

porte , et jusqu'où il doit aller ? Ai-je compris

que, supposé même que je ne le haïsse pas.

si je n'ai nulle affection pour lui ; si je ne

m'intéresse point à lui comme à moi-même ;

si le salut de son âme m'est indifférent, et si

je n'y contribue point par les moyens qui

dépendent de moi, je ne puis dire avec vérité ,

<< Notre Père » ,ni reciter l'Oraison dominicale ,

sans y trouver ma condamnation ?

Je dois à tous les hommes, parce qu'ils sont

mes semblables , et faits comme moi à l'image

de Dieu , de me mettre à leur place, et de les

mettre à la mienne ; de les traiter, selon les

occurrences , comme je voudrais, en pareil cas ,

qu'ils me traitassent ; de ne point leur faire ce

ce que je trouverais mauvais qu'ils me fissent,

et au contraire de leur faire tout le bien que je

désirerais qu'on me fit à moi-même . Telle est

la loi naturelle , gravée dans tous les cœurs,

que la justice et l'humanité nous obligent d'ob-

server, et qu'on ne peut violer sans une secrète

réclamation de la conscience . Elle s'étend loin

cette loi ; il est rare, même parmi les chrétiens,

qu'elle soit fidèlement pratiquée, et qu'on ne

l'enfreigne, sinon à l'extérieur, du moins par la

disposition du cœur .



22 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

Cependant ce n'est pas encore là la charité

chrétienne . Celle- ci embrasse toutes les obli-

gations de la loi naturelle ; mais elle ne s'y

borne pas . Elle doit être surnaturelle dans son

principe, qui n'est autre que l'habitude justi-

fiante, infuse en nous par le Saint-Esprit, et

par laquelle nous sommes mis en état d'aimer

Dieu pour lui-même , et le prochain pour

l'amour de Dieu . Ainsi, dès que je perds cette

habitude justifiante, je suis incapable d'exercer

la charité envers Dieu et envers le prochain,

jusqu'à ce que je l'aie recouvrée . Elle doit être

surnaturelle dans son motif. Si je n'aime le pro-

chain qu'à cause de ses bonnes qualités, du

rapport de son caractère avec le mien, des ser-

vices que j'en ai reçus ou que j'en attends ;

cet amour n'a rien de commun avec la charité

chrétienne ; il n'est ni agréable à Dieu ,ni mé-

ritoire pour moi. Il faut que je l'aime par les

motifs que Dieu me propose, parce qu'il est ou

qu'il peut devenir l'enfant de Dieu et mon

frère en Jésus-Christ ; parce que Dieu et Jésus-

Christ l'aiment et m'ordonnent de l'aimer.Elle

doit être surnaturelle dans son exercice ; c'est-

à-dire que la grâce doit en exciter et en accom-

pagner les actes, en sorte que ma volonté

concoure avec la motion divine .



L'ORAISON DOMINICALE. 23

Le fondement de la charité chrétienne est la

paternité même de Dieu . Le Père, parce qu'il

est père , aime son Fils , et nous aime tous dans

ce Fils, en qui il nous a adoptés. Il veut que

nous nous aimions réciproquement du même

amour dont il nous aime ; de sorte que, si nous

n'aimons pas nos frères, Dieu ne nous aime

pas, et nous ne l'aimons pas non plus . Jugeons

par là combien l'amour de Dieu pour nous et

notre amour pour lui sont inséparables de notre

amour pour nos frères ; puisque, à parler vrai ,

c'est un même et unique amour envisagé diffé-

remment suivant le sujet en qui il réside, et

l'objet auquel il s'applique .

De même le Fils de Dieu, depuis qu'il s'est

uni à la nature humaine, nous aime tous dans

la nature individuelle qu'il a prise, et par

laquelle il a daigné nous resressembler . C'est

pourquoi il nous ordonne de nous entr'aimer,

comme il nous aime, et comme il veut que

nous l'aimions lui-même , non seulement en

tant que Dieu , mais en tant qu'homme. Et si

nous n'aimons pas nos frères, il nous est im-

possible de l'aimer, ni selon son humanité, ni

selon sa divinité, ni comme Fils de Dieu, ni

comme notre frère . Ainsi , l'amour de Jésus-

Christ pour les hommes et notre amour pour



24 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

lui sont pareillement inséparables de notre

amour pour le prochain, ou plutôt ce n'est

qu'un seul et même amour .

Je trouve un troisième fondement de la cha-

rité fraternelle dans le Saint-Esprit qui est

l'amour éternellement subsistant du Père et du

Fils . C'est par son habitation dans nos cœurs

que nous sommes véritablement enfants du

Père céleste et frères de Jésus-Christ. Et com-

ment pourrions-nous ne pas nous entr'aimer

si nous sommes tous animés du même Esprit,

c'est-à-dire du même amour ? C'est par le .

Saint-Esprit que « Dieu est charité » , et que

le Père et le Fils sont un dans l'amour qu'ils

se portent mutuellement. C'est par lui aussi

que tous les chrétiens ne doivent faire et ne

feraient en effet qu'un cœur et qu'une âme

s'il les possédait tous . L'amour du prochain

n'est donc pas moins que l'amour de Dieu

l'effet nécessaire de la demeure du Saint-Esprit

en nous ; et nous chassons ce divin Esprit de

notre âme lorsque nous n'aimons pas nos

frères .

Jusqu'où doit aller cet amour ? Jusqu'à imi-

ter et exprimer en nous, autant qu'il se peut,

l'amour du Père éternel pour nous . Lorsque

nous étions tous pécheurs et ses ennemis, il



L'ORAISON DOMINICALE . 25

nous a donné son Fils unique ; don qui ren-

ferme et qui surpasse tout ce qu'un Dieu infi-

niment riche pouvait nous donner ; il l'a sacrifié

aux intérêts de notre salut ; il a voulu que sa

mort fût le gage et le prix de notre récon-

ciliation , il a assuré de sa part notre bonheur

aux dépens de ce qu'il avait de plus cher .

Voilà un des modèles de la manière dont nous

devons aimer le prochain .

En voici un autre . Notre amour pour le

prochain doit aller jusqu'à la ressemblance de

celui que Jésus-Christ nous a témoigné . « C'est

mon précepte, nous dit-il expressément, que

vous vous aimiez les uns les autres, comme je

vous ai aimés . » (S. Jean, IV, 12.) Le com-

mandement que je vous en fais est un « com-

mandement nouveau » .(Ib. xum , 34.) L'exemple

d'amour que je vous propose à imiter n'exis-

tait pas avant moi . Ma loi est une loi d'amour

porté à l'excès , s'il peut y avoir de l'excès

dans l'amour qu'un Dieu vous commande,

après vous en avoir donné l'exemple . Aussi

saint Jean n'hésite-t-il pas à conclure que ce

précepte nous oblige à donner notre vie pour

le prochain . << Nous connaissons , dit-il, la

charité de Dieu, en ce qu'il a donné sa vie

pour nous . Ainsi nous devons donner notre vie



26 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

pour nos frères . » (tre Ép. de S. Jean 111 , 16.)

Faites attention à ces mots : Nous devons ; ce

n'est pas un conseil, mais un devoir en de cer-

taines circonstances, surtout lorsqu'il s'agit de

procurer son salut éternel .

Enfin , cet amour pour nos frères doit être

l'expression fidèle de l'amour réciproque de

Dieu le Père et de son Fils . Jésus-Christ nous

déclare son intention là-dessus dans la dernière

prière qu'il adressa à son Père avant sa Pas-

sion, et qu'on peut regarder comme son testa-

ment. « Je vous prie aussi, lui dit-il , pour ceux

qui doivent croire en moi par la prédication>>>

de mes apôtres, «afin que tous soient un ; que ,

comme vous, mon Père, êtes en moi et moi en

vous , de même ils soient aussi un en nous . »

(S. Jean xvII, 20 et 21.) Et encore : « Qu'ils

soient un , comme nous sommes un ; qu'ils

soient consommés en unité ; que l'amour dont

vous m'avez aimé soit en eux . » ( S. Jean xvii ,

22 et 26.) Pesons ces paroles, et implorons la

lumière divine pour en comprendre le sens

selon notre capacité ; car toute explication qu'on

essaierait d'en donner ne ferait que les affaiblir .

Ce que je dois conclure de tout ceci, c'est

que l'amour du prochain n'est pas moins

compris que l'amour de Dieu dans ces deux



L'ORAISON DOMINICALE. 27

mots : Notre Père ; que j'y trouve les plus

pressants motifs et les plus parfaits modèles de

l'un et de l'autre ; que je ne saurais jamais les

porter trop loin ; que je demeurerai toujours

au- dessous de ce que le Père et le Fils atten-

dent de moi et m'ordonnent à cet égard ; et qu

la parfaite consommation de cette charité , une

dans son principe et double dans son objet, est

réservée pour le ciel, après que j'aurai fait ici-

bas tous mes efforts pour y atteindre .

En suis-je là ? Puis-je me répondre avec

quelque vraisemblance que je veux aimer,que

je tâche d'aimer, et que j'aime en effet Dieu

mon Père, et le prochain mon frère, comme je

le dois, désirant toujours de les aimer davan-

tage ? Au reste,ce n'est point par les paroles,ni

même par les sentiments, que j'en dois juger ;

mais par les effets, qui sont les vrais garants

de la disposition intime de la volonté. Nul exa-

men n'est plus intéressant pour moi, ni ne

doit se faire avec plus de maturité et de droi -

ture ; puisque toute la loi chrétienne est con-

tenue en ces deux préceptes . J'aurai donc soin,

afin de pouvoir réciter l'Oraison dominicale

avec plus de confiance, de sonder de temps en

temps mon cœur sur ces deux points ; je prie-

rai Dieu de le mettre, et je le mettrai moi



28 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

même avec sa grâce dans la disposition où il

doit être . Sans cette précaution , il m'arriverait

souvent de n'avoir pas dans l'âme des senti-

ments conformes à ceux que ma bouche expri-

merait, et je m'exposerais à être rejeté par

mon Père céleste .

Qui ètes aux cieux .

Le ciel, qui est la demeure de Dieu , n'est

point ce ciel matériel et visible où brillent les

astres . Celui- ci a été créé pour notre usage ; et

avant qu'il existât, comme après qu'il sera dé-

truit, Dieu était et sera éternellement dans le

ciel qui lui convient, c'est-à-dire dans sa

propre immensité . Il n'a point d'autre lieu que

lui-même ; il n'existe nulle part, ni à la ma-

nière des corps , ni même à celle des autres

esprits . C'est pour s'accommoder à notre ma-

nière imparfaite de concevoir que l'Écriture

nons représente le ciel comme le séjour de

Dieu ; pour nous donner à entendre que ce

séjour est celui où règnent la lumière, l'ordre ,

la pureté ; mais une lumière, un ordre, une

pureté qui passent toutes nos imaginations et

nos conceptions .

Quelle que soit la notion du ciel véritable,



L'ORAISON DOMINICALE . 29

où nous espérons avoir place un jour, mon

Père est dans le ciel, et moi je suis sur la terre .

Le ciel est donc ma véritable patrie, c'est-à-

dire la région qu'habite mon Père , et la terre

est pour moi un lieu d'exil, un séjour étran-

ger, où je ne suis qu'en passant, et où je n'ai

point de demeure fixe. Mon Père ne s'y montre

pas à mes regards, je ne l'y connais que par

ses ouvrages , et par ce que la foi m'en dé-

couvre ; je ne saurais, par conséquent, y être

heureux, puisque je ne le serai que quand je

le verrai tel qu'il est .

Le ciel, séjour de mon Père, est l'assem-

blage de tous les biens vrais, solides , immua-

bles, éternels . Les biens que m'offre la terre

n'ont rien de réel que par rapport à la vie pré-

sente, qui n'est elle-même qu'un songe , une

vapeur aussitôt dissipée qu'on l'a aperçue. Ces

biens n'ont qu'une vaine apparence ; ils n'ont

nulle consistance ; ils passent avec le temps ;

un jour ils seront détruits ; et, dès l'instant de

notre mort, ils n'existent plus pour nous .

Cela étant, comme je n'en puis douter si je

suis chrétien , quelle folie de m'attacher à la

terre, pour laquelle je ne suis pas fait, et qui

n'est faite elle-même que pourmes besoins cor-

porels durant le temps de mon exil ; d'y cher



30 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

cher un établissement, une fortune durable, de

vraies jouissances , comme si je pouvais les y

trouver; de me passionner pourcela,de me don-

ner des mouvements et des inquiétudes,de for-

mer des projets ,dont la réussite même n'aboutit

souvent qu'à me tourmenter ! Quelle folie bien

plus grande de sacrifier à l'acquisition et à la

possession de ces faux biens ma conscience et

le salut éternel de mon âme ! A quel point ne

faut-il pas que je sois aveuglé par mes pas-

sions ! Où est donc ma raison ? où est ma foi ?

Quand même tout devrait finir pour moi avec

la vie, quand même je mourrais tout entier

et que je n'aurais point de ciel à espérer, ne

devrais -je pas , pour mon propre repos, être

modéré dans le désir et dans l'usage des biens

terrestres ? Ah ! mon Dieu, faut-il que je me

dégrade et que je m'avilisse ainsi moi-même !

que j'oublie, que je dédaigne, que je foule aux

pieds mahaute destination !

Mon Père ne m'a créé que pour lui et pour

le ciel . Tout ce qui n'est pas Dieu est trop petit

pour la vaste capacité de mon cœur. Je porte

au fond de mon être un désir d'immortalité ;

l'idée seule de mon anéantissement me fait

horreur ; mon vœu intime et continuel est

d'être, toujours et toujours, heureux . La foi me



L'ORAISON DOMINICALE . 31

montre le ciel comme le lieu de mon éternelle

félicité , elle me le. montre comme l'héritage

quemon Père m'a promis , que son Fils unique

m'a acquis au prix de son sang , auquel j'ai

droit par mon titre de chrétien et d'enfant de

Dieu , dont je ne serai privé que par ma faute .

Et je ne tourne pas toutes mes pensées et mes

affections vers le ciel ! etje ne soupire pas sans

cesse après lui ! et je ne inarche pas vers ma

patrie par la voie que m'a tracée Jésus - Christ !

et je n'écarte pas tous les obstacles , et je ne

surmonte pas toutes les difficultés qui se ren-

contrent sur mes pas ! et je m'arrête , je me

détourne , je recule ! Je fais bien peu d'efforts

pour rappeler mon esprit à la pensée du ciel ;

trop souvent , hélas ! je ne m'occupe que de la

terre , je me penche vers elle comme les ani-

maux, je m'y attache, je m'y enfonce . Je serais

même tenté parfois de sacrifier le ciel pour

demeurer toujours dans ce monde, quoique

je n'y sois point et que je n'y puisse être heu-

reux, assuré que je suis du contraire par une

continuelle expérience . Cela est-il concevable?

Voilà pourtant ce que sont beaucoup de

chrétiens ; voilà peut-être ce que j'ai été, et

ce que je suis encore moi-même. Et si je n'ai

pas porté la chose aux derniers excès, n'ai -je



32 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

pas, du moins, à me reprocher d'estimer trop ,

d'aimer trop les choses d'ici-bas ; de m'enor-

gueillir de mes richesses , ou de rougir, de me

désoler de ma pauvreté; de me préférer à ceux

qui ont moins de naissance, moins de biens,

moins d'honneurs, de pouvoir, de considé-

ration que moi ; ou de porter envie à ceux

qui l'emportent sur moi par ces vains avan-

tages ; de songer plus à les conserver et à les

augmenter, qu'à amasser un trésor de mérites

et de gloire pour le ciel ?

Cependant je dis tous les jours : ‹ Notre Père

qui êtes aux cieux » mais en le disant j'ai bien

de la peine à élever vers le ciel mes pensées

et mes désirs ; je n'aspire que faiblement au

bonheur de voir mon Père et de le posséder ; je

ne languis pas , comme les saints, dans l'attente

du moment qui me réunira à lui ; au contraire,

je serais tenté de craindre ce moment et d'en

écarter le souvenir. Ah ! c'est que je n'aime

pas assez mon Père ; c'est que je me sens bien

éloigné de la sainteté nécessaire pour jouir de

sa présence ; c'est que je ne fais pas assez

d'efforts pour acquérir cette sainteté . J'ai bien

de quoi m'humilier et me confondre . Mais , ô

mon Dieu ! que je ne m'en tienne pas là , et

que je change au plus tôt de sentiments et de



L'ORAISON DOMINICALE. 33

conduite ! Je le veux, et c'est vous qui me le

faites vouloir ; poursuivez , et achevez en moi

l'ouvrage de votre grâce ; et, s'il le faut, semez

tant de dégoûts et d'amertumes sur le peu de

jours que j'ai encore à passer sur la terre, que,

malgré la nature, je sois comme forcé de sou-

pirer sans cesse après l'heureux séjour de

l'éternité .

Que votre nom soit sanctifié .

Par l'ordre que Jésus-Christ met entre les

demandes qui composent sa prière, il est évi-

dent que le premier devoir du chrétien est de

désirer et de demander avant tout la sanctifi-

cation du nom de Dieu son Père . Ce nom, infi-

niment saint en lui-même, est sanctifié par les

chrétiens, lorsqu'ils en reconnaissent et qu'ils

en adorent la sainteté ; lorsqu'ils le glorifient

par le culte qu'ils lui rendent, et par le tribut

de leurs louanges ; lorsque, non seulement ils

évitent avec un soin extrême de le profaner et

de le déshonorer, mais que toutes leurs pen-

sées , leurs paroles, leurs actions tendent à sa

gloire, et qu'en toute leur conduite cette inten-

tion est, comme elle doit l'être, à la tête de

toutes les autres .

Quelle est en effet ma principale fin. C'est

3



34 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

de procurer la gloire de Dieu . Pourquoi m'a-

t- il créé, et a-t-il fait toutes choses ? Pour sa

gloire . De quoi est-il infinimentjaloux ? De sa

gloire. Lui qui nous prodigue toutes ses ri-

chesses , jusqu'à vouloir partager un jour avec

nous sa propre félicité, quel est le bien qu'il

ne veut, qu'il ne peut pas même nous commu-

niquer, et qu'il revendique nécessairement

pour lui seul ? Sa gloire. Il n'approuve, il ne

récompense en nous que ce qui est fait pour

sa gloire, et ce qui y a quelque rapport, du

moins indirect . Ce qui ne contribue en rien à

sa gloire, est perdu pour nous,et n'est d'aucun

mérite devant lui. Ce qui blesse plus ou moins

sa gloire , lui déplaît, l'offense, l'irrite, et ne

peut nous attirer que des châtiments de sa

part , s'il n'est réparé par un sincère repentir .

Suis -je bien persuadé de cette grande vérité,

qui est la base de la religion et de la morale, et

en même temps la source et le principe de

mon bonheur ? Car mon premier intérêt est

l'intérêt de Dieu ; je m'assure tous les biens,

en travaillant à le glorifier. La vue de sa gloire

est d'un ordre si relevé, qu'elle comprend émi-

nemment tout ce qui m'est avantageux pour

cette vie et pour l'autre ; en m'occupant de ce

qui regarde Dieu , je l'oblige à prendre le soin



L'ORAISON DOMINICALE.
35

le plus spécial de ce qui me regarde. Qe fais-je

donc, lorsque dans le service de Dieu je suis si

occupé de moi-même ? Si je ne nuis pas abso-

lument à mon salut, du moins est-il certain

queje nuis à ma perfection ; de plus, je ne

goûte qu'imparfaitement le bonheur attaché

ici-bas à la sainteté ; et enfin la récompense

qui m'est promise là-haut en souffrira une no-

table diminution .

Ceci mérite bien que tant d'âmes dominées

par leur intérêt propre, et qui s'en occupent

beaucoup trop dans leurs exercices de piété et

dans leurs bonnes œuvres, y fassent la plus

sérieuse réflexion . Mais, sans me mêler ici des

autres, ne suis-je pas de ce nombre ? Ai-je

cherché jusqu'à présent avant tout et en tout la

gloire du Père céleste ? Est-ce l'objet qui me

revient le plus souvent et le plus facilement à

l'esprit ? Dans les péchés que j'ai commis, ce

qui m'afflige le plus, ce qui excite en moi un

plus vif repentir, est-ce d'avoir déshonoré la

sainteté de Dieu,et porté préjudice à sa gloire ?

Lorsque je lui adresse mes prières, mon pre-

mier soin est-il de le louer, de le féliciter sur

ses adorables perfections, de reconnaître ses

bienfaits, de m'offrir à lui, pour qu'il tire de

moi sa gloire ; enfin de m'anéantir devant lui ?



36 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

Suis -je occupé en sa présence d'autre chose

que de moi et de mes besoins ? Ne suis-je pas

tenté de craindre qu'il ne m'oublie, si je m'ou-

blie moi-même pour ne penser qu'à lui ? M'ar-

rive-t- il souvent de le conjurer qu'il s'intéresse

à la sanctification de son nom , qu'il le fasse

connaître à tant d'infidèles qui l'ignorent, qu'il

lui fasse rendre par tout l'univers le respect et

les hommages qui lui sont dus ? Ce désir est-il

celui que j'ai le plus avant dans le cœur ? Suis-

je desséché et dévoré de zèle, comme David,

à la vue des scandales publics, et des progrès

de l'impiété et du libertinage ? Le sujet de ma

plus grande joie est-il de voir ou d'apprendre

des événements qui contribuent à la gloire de

Dieu, à la propagation de la foi , à la réforma-

tion des mœurs, au renouvellement de la piété,

à l'édification publique ? S'il est vrai que la

gloire du père est celle des enfants, puis-je me

dissimuler que je suis bien éloigné des senti-

ments qui caractérisent un enfant de Dieu, que

j'ai peu d'amour pour lui, que je m'intéresse

peu à lui ?

Omon Père, changez , je vous en supplie,

mes dispositions intérieures à l'égard de ce

grand objet . Inspirez-moi dès ce moment pour

toute la suite de ma vie, la ferme et inviolable



L'ORAISON DOMINICALE. 37

résolution de sanctifier votre nom en toute

chose sans exception, par mes pensées et mes

intentions, par mes affections et mes désirs ,

par mes discours et mes actions ; de le sancti-

fier de jour en jour d'une manière plus excel-

lente et plus digne de vous ; de faire en sorte

qu'il soit sanctifié par tous ceux qui dépendent

de moi , et sur qui j'ai autorité ; de m'opposer ,

autant qu'il est en mon pouvoir, et du moins

par mes prières, mes gémissements , et mes

larmes répandues devant vous, à ce torrent

d'impiété , d'irréligion et de licence qui menace

de tout envahir. Jamais peut-être vos enfants

n'ont eu sujet de vous demander avec plus

d'instance, « que votrenom soit sanctifié » ; et

le mal est à tel point, que vous seul pouvez y

remédier . Je me joins, et je me joindrai le

reste de mes jours aux âmes saintes qui ne ces-

sent de vous offrir, en réparation de tant d'ou-

trages, leurs oraisons, leurs communions,leurs

jeûnes et leurs austérités , leurs souffrances, et

leur vie même .

La sanctification du nom de Dieu est pour

chaque chrétien une affaire de la plus vaste

étendue ; ou , pour mieux dire, elle embrasse

en un certain sens tous les moments et toutes

les circonstances de notre vie, et l'emploi de



38 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

toutes nos facultés et de tous nos talents . Elle

exige de ceux qui la prennent véritablement à

cœur,une vigilance habituelle sur eux-mêmes,

une grandé pureté d'intention, une fidélité con-

stante à la grâce . Ame chrétienne, si vous vous

proposez sincèrement d'y obtenir un plein suc-

cès, le meilleur moyen, à mon avis , est de vous

livrer entièrement à Dieu, afin que lui-même

sanctifie son nom en vous et par vous, selon

le dessein qu'il en a formé, et qu'il ne mani-

festera qu'autant que vous le laisserez disposer

de vous-même. Cette consécration est déjà en

soi lamanière la plus parfaite dont vous puis-

siez sanctifier ce nom adorable ; et, de plus,en

rendant Dieu le maître absolu de votre liberté,

vous le mettez à portée, vous lui demandez,

vous l'obligez de vous employer tout entier à sa

gloire. Il sait seul en quoi, comment, et jusqu'à

quel point il veut être glorifié par vous ; il

en a seul les moyens à sa disposition ; il ne

demande que votre coopération,qui sera pleine

et entière , s'il vous tient en sa main comme

un instrument souple et maniable à son gré .

Tout ce que vous mêleriez à son travail de vos

propres vues, de votre propre activité ; tout

mouvement de votre part en quoi vous pré-

viendriez sa grâce , au lieu de la suivre , ne



L'ORAISON DOMINICALE. 39

ferait que gåter l'ouvrage. Par cette dépen-

dance vous vous exemptez de toute inquiétude,

de toute crainte, de toute méprise, de toute

illusion ; vous vous garantissez du double

écueil de la pusillanimité et de la présomption;

et vous avez l'assurance morale la plus entière

de sanctifier le nom de Dieu aussi parfaitement

que vous en êtes capable : puisque alors c'est

lui proprement qui le sanctifie, et que vous ne

faites que le seconder .

Que votre règne arrive .

Le règne que nous souhaitons ici à Dieu,

n'est pas celui qu'il exerce nécessairement avec

une suprême autorité et une indépendance ab-

solue sur la nature, comme créateur et maître

unique de l'univers. Personne ne peut lui ra-

vir ce règue, ni l'affaiblir, ni le partager avec

lui, ni en troubler, ou en suspendre tant soit

peu l'exercice. Nous y sommes soumis, ainsi

que le reste des créatures ; et nous ne saurions

nous y soustraire, quelque désir que nous en

ayons , quelque effort que nous fassions .

Dans cette demande de l'Oraison dominicale

il s'agit d'un règne moral, que Dieu n'exerce

sur nos volontés que de notre consentement ;



40 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

auquel il nous est libre de nous soumettre ,

quoique nous n'ayons pas le droit d'y résister,

et qui ne va jamais plus loin que notre obéis-

sance . Ce règne est glorieux pour Dieu, parce

qu'il n'a rien de forcé de notre part, mais

qu'il est l'effet de notre choix . Dieu nous pro-

pose de l'accepter pour roi ; il nous y invite,

il nous en presse ; il nous intime ses comman-

dements ; il y joint des récompenses et des

menaces ; mais il n'use point de contrainte.Et,

en effet, de quel usage la contrainte serait-elle ,

lorsqu'il est question de gagner notre cœur,

sur qui la violence ne peut rien , et qui est

toujours le maître, dans ce lieu d'épreuve , de

dire : « Je veux » ou « je ne veux pas que Dieu

règne sur moi. »

Il est souverainement juste sans doute qu'un

Père tel que Dieu règne sur ses enfants :

l'amour qu'ils lui doivent leur impose la loi

d'une soumission et d'une obéissance sans

bornes ; et cette loi ne peut avoir rien de dur

ni de gênant pour de vrais enfants de Dieu ; au

contraire, ils doivent mettre leur gloire et leur

bonheur à l'observer et faire de plein gré tous

les sacrifices qu'elle exige . D'ailleurs, la do-

mination de Dieu n'a rien dans son objet qui

ne nous porte à nous y soumettre, étant toute



L'ORAISON DOMINICALE. 41

pour notre avantage ; et il l'exerce avec tant

de douceur, tant de ménagements et tant d'é-

gards pour notre liberté, qu'il nous la rend in-

fiment aimable .

Je dis tous les jours à Dieu : « Que votre

règne arrive ! » Mais si ce ne sont pas de vaines

paroles que la bouche prononce sans que le

cœur y ait presque aucune part, il est évident

que je m'engage par là à le faire régner avant

tout sur moi-même ; ensuite à désirer qu'il

règne sur les autres, et ày contribuer autant

qu'il est en moi , selon mon état, et le rang

queje tiens dans le monde. Voyons si je rem-

plis ces devoirs .

Dieu règne-t-il sur mon esprit ? en gou-

verne-t- il les pensées ? en règle-t-il les juge-

ments ? Au lieu de suivre en toute rencontre

l'Esprit de Dieu , n'est-ce pas plutôt mon pro-

pre esprit que j'écoute ? N'ai-je aucun égard à

lamanière de penser du monde, que je sais

être en tout contraire à celle de Dieu ? Si je ne

passe pas légèrement sur cet examen, je trou-

verai bien des choses à réformer dans mes

idées . <<Ceux, dit saint Paul, qui sont con-

duits par l'Esprit de Dieu, sont enfants de

Dieu . » (Rom . VIII , 14.)

Ainsi, ceux qui se conduisent par un autre



42 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

esprit, ne sont pas du nombre de ses enfants .

Cette sentence de l'apôtre, qui est absolue, et

qui ne souffre ni exception, ni restriction, à

bien de quoi m'effrayer .

Dirai-je, pour me rassurer, que je me con-

duis suivant l'Esprit de Dieu dans les choses

essentielles ; et que je ne suis mon propre es-

prit du monde que dans celles qui sont de

moindre conséquence ? Mais il est clair d'abord

quedans ces dernières choses je neme comporte

pas en enfant de Dieu, et qu'à cet égard je me

rends indigne de ce titre. De plus, il n'est pas

moins clair qu'en suivant soit l'esprit du

monde, soit le mien propredans les points qui

ne me paraissent pas essentiels, je m'expose à

le suivre, et à m'écarter de l'Esprit de Dieu,

même en ceux qui le sont.

Mais allons au fait. Quelles sont ces choses

où je me crois permis de juger selon les idées

dumonde et les miennes, et non selon les idées

de Dieu ? Le monde et le propre esprit ré-

prouvent toutes les maximes de l'Évangile

dictées par l'Esprit de Dieu, touchant le déta-

chement des richesses, des grandeurs et des

plaisirs de la terre ; touchant le renoncement à

soi-même, et la nécessité de porter sa croix ;

touchant l'amour de Dieu et du prochain,



L'ORAISON DOMINICALE. 43

porté, s'il se peut, jusqu'à l'extinction de

l'amour-propre ; touchant la douceur, la pa-

tience, l'humilité, la pureté d'intention ; tou-

chant la concupiscence de la chair, la concu-

piscence des yeux, et l'orgueil de la vie .

Oserais-je dire qu'en tous ces points, et en

plusieurs autres semblables, je juge suivant

l'Esprit de Dieu , sans égard à mon propre

jugement, ni à celui du monde ? Oserais-je

dire d'un seul de ces points qu'il est de légère

conséquence pour un chrétien, et qu'on peut

sans danger en juger autrement que Dieu ?

Oserais-je enfin assigner par rapport à chacun

de ses points ce qui est essentiel et ce qui ne

l'est pas, et marquer les bornes précises où l'on

peut cesser sans danger pour le salut d'en por-

ter le même jugement que Dieu, et commencer

d'en juger suivant ses propres idées et celle

du monde ?

Quant aux personnes mêmes qui ont em-

brassé le parti de la dévotion , il s'en trouve

malheureusement beaucoup qui ne permettent

pas à Dieu de régner sans obstacle sur leur

esprit , de régler leurs idées et leur plan de

conduite dans les matièresde piété. Si l'on était

dirigé uniquement par l'Esprit de Dieu, les

fausses dévotions, les dévotions imparfaites et



44 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

prises de travers ne seraient pas si communes ;

ou prierait plus de cœur que de bouche, on

s'attacherait plus à réformer l'intérieur qu'à

composer l'extérieur ; on s'appliquerait à bien

remplir les devoirs de son état plutôt qu'à

s'accabler de pratiques de piété, et à les multi-

plier au point de ne pouvoir plus y suffire ; à

être docile plutôt que raisonneur entêté et opi-

niâtre ; à se laisser juger par ceux qui nous

conduisent plutôt qu'à vouloir se juger soi-

même, et peut-être juger ses guides ; à cacher

ses bonnes œuvres plutôt qu'à accommoder la

grâce à son caractère ; enfin car ce détail

serait infini == on aurait soin de s'examiner, de

se condamner, de se corriger, bien plus que

d'observer , de censurer,de réformer les autres .

On prendrait une idée plus juste, plus noble,

plus étendue de la perfection chrétienne ; et

l'on ne donnerait point dans la minutie, la

petitesse, les scrupules ; ni dans la sévérité

outrée , ou dans des relâchements, et des accom-

modements de toute espèce avec la nature .

Le règne de Dieu établi sur notre esprit ne

nous permettrait point de changer de plan de

conduite, et de passer sans cesse d'une mé-

thode à une autre ; il nous maintiendrait dans

l'uniformiié, dans une parfaite égalité d'hu-



L'ORAISON DOMINICALE . 45

meur, dans une paix et une joie spirituelles

que rien ne pourrait ni troubler ni altérer.

Dieu règne-t-il sur mon cœur ? Est - il le

maître de ses mouvements et de ses affections ?

Est-ce lui qui les excite, qui les modère, qui

les ordonne ? M'appliqué-je , sous la direction

de Dieu, à me purifier, autant qu'il se peut,

du levain de l'amour-propre, cet ennemi de

toute charité, et même de l'amour légitime, et

bien entendu, que je me dois ? C'est princi-

palement par mon attention à découvrir l'a-

mour-propre, si habile à se déguiser, par mon

courage à l'attaquer et mon ardeur à le pour-

suivre, par ma détermination à ne l'épargner

en rien, queje puis juger si le règne de Dieu

est établi dans mon cœur .

Peut-être n'ai -je point d'affections crimi-

nelles , mais n'en ai-je point de dangereuses ?

N'en ai -je pas de vaines et d'inutiles ? N'en

ai-je pas d'excessives,quoique légitimes ? N'en

ai -je pas de purement naturelles, que mon

devoir est de sanctifier, et que Dieu sanctifie-

rait infailliblement, s'il me gouvernait ?

La principale étude du chrétien doit être

celle de son cœur . Mais en est-il capable, s'il

n'est éclairé de la lumière divine ? Et Dieu

communique-t-il cette lumière avec abon-



46 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

dance, en tous temps, sur tous les objets,même

les plus délicats et les plus imperceptibles, à

d'autres qu'à ceux sur qui il règne absolument ?

La principale affaire dont le chrétien doit s'oc-

cuper est la réformation de son cœur. Mais

aura-t- il la volonté de l'entreprendre , aura-t-il

la force de l'exécuter, si Dieu ne lui donne

l'une et l'autre à tous les moments où il en a

besoin ? Et à qui les accorde-t-il dans le degré

nécessaire pour consommer ce grand ouvrage,

sinon à ceux qui se sont donnés à lui, afin qu'il

règne sur eux, et qu'il en fasse des honımes

selon son cœur ? Le succès de cette œuvre

dépend de nous sans doute ; mais il dépend

encore plus de Dieu ; et Dieu n'y travaille

avec une affection et un soin marqués, qu'en

faveur de ceux qui ne lui opposent aucune

résistance, je ne dis pas de nature, mais de vo-

lonté . Oh ! quelle différence pour la pureté du

cœur entre celui qui a rendu Dieu le maître de

sa liberté, et celui qui prétend encore disposer

de soi en de certaines choses, et jusqu'à un

certain point, qu'il ne saurait fixer, et auquel,

quand il le fixerait, il lui serait bien difficile,

pour ne pas dire impossible, de se tenir !

Dieu régnant une fois sur l'esprit et sur le

cœur, il ne tardera pas à régner sur tout le



L'ORAISON DOMINICALE .
47

reste . Tout lui obéira ; rien ne lui résistera ;

ou il triomphera sans peine des oppositions de

lanature corrompue,des passions , et des habi-

tudes même les plus invétérées. Quel ordre !

quelle harmonie ! quelle sainteté dans la con-

duite intérieure et extérieure d'un chrétien

que Dieu gouverne de la sorte ! Tout est sur-

naturel en lui, et en même temps si aisé, si

uniforme, si peu affecté, qu'il paraît agir de

lui-même, quoique ce soit la grâce qui donne

le mouvement à tout.

1

Voilà ce que je demande à Dieu pour sa

gloire et pour ma sanctification, lorsque je lui

dis : <<< Que votre règne arrive ! » Ai-je bien

l'intelligence de cette demande ? Est-elle sin-

cère de ma part ? Non, je ne veux pas son en-

tier accomplissement, si je ne me donne pas à

Dieu sans réserve ¹. Son empire sur moi doit

être l'effet de ma pleine et entière volonté ; et

je semble dans bien des cas ne m'y soumettre

que malgré moi, comme à unjoug pénible, que

je secoue autant que je puis. Il ne doit point

avotr de bornes ; et je le resserre, je le limite

1 On peut à ce sujet relire le petit traité du même

auteur, intitulé : Du don de soi-méme à Dieu et pu-

blié par la Petite bibliothèque chrétienne au mois de

juillet 1882 .



48 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

en mille choses, où je veux conserver quelque

droit sur moi-même .

Mais je ne fais pas cette demande pour moi

seul. Il faut queje la fasse pour tous les chré-

tiens et pour tous les hommes . Je dois désirer

que le règne de Dieu s'étende partout, qu'il

n'y ait aucune créature raisonnable sur la

terre, qui ne lui soit soumise ; que la vraie

religion avec ses dogmes et sa morale soit con-

nue, embrassée , pratiquée dans tous les siècles

à venir, dans tous les pays , avec toute la per-

fection qu'elle mérite et dont les hommes sont

capables ; que l'univers , en un mot, ne soit

qu'un assemblage de saints , dépendant en tout

de la grâce . Et je dois, selon mon état, selon

mes talents, selon les circonstances où je suis

placé par la Providence , travailler de tout mon

pouvoir à l'établissement de ce règne . C'est à

ce but que doit tendre l'exercice de l'autorité

d'un souverain sur ses sujets , d'un magistrat

sur ceux qui sont soumis à son inspection ,

d'un père sur ses enfants, d'un maître sur

ses domestiques , des instituteurs sur la jeu-

nesse de l'un et de l'autre sexe qui leur est con-

fiée . Établir le règne de Dieu dans les âmes est

spécialement l'objet du ministère des prêtres ,

et ils doivent s'y dévouer tout entiers. C'est à



L'ORAISON DOMINICALE. 49

moi de voir quelles sont à cet égard mes obli-

gations ,comment je les remplis, pourquoi je ne

m'en acquitte pas ou je m'en acquitte mal :

et de penser avec frayeur au compte rigou-

reux que j'en rendrai unjour.

Mon Père me promet de me faire régner

avec lui éternellement dans le ciel, si je le fais

régner ici -bas sur moi, et sur les autres en ce

qui dépend de moi. Jésus-Christ, assis à ce titre

sur le trône de son Père, est engagé à partager

avec moi le sien (Apoc. 1, 24) ; sa parole y est

expresse . Ce règne de Dieu et des élus avec

Dieu dans l'éternité est le grand objet où se

termine la demandé de l'Oraison dominicale ;

c'est le règne auquel, pour la gloire de Dieu et

pour mon bonheur, je dois aspirer de toute

ma force ; remplissant soigneusement la con-

dition qui m'en assure la jouissance, et mé-

prisant les grandeurs, les richesses, les plaisirs

de la terre, qui ne sont rien en comparaison .

Que votre volonté soit faite sur la terre

comme au ciel.

Celui qui nous enseigne ici à demander pour

nous et pour nos frères l'accomplissement de

la volonté du Père céleste, est le Fils même de

Dieu, qui est descendu du ciel pour faire la
4



50 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

volonté de son Père, dont la nourriture a été

d'accomplir cette sainte volonté, qui s'y est

dévoué dès le premier moment de son entrée

en ce monde, et qui a fait toujours et en tout

ce qui était agréable à son Père . Si Jésus-

Christ, tout Dieu qu'il était , a dû , à raison de

son humanité, se soumettre aux volontés de son

Père ; et si en effet il a porté la soumission et

l'obéissance jusqu'à la mort, et à la mort de la

croix ; combien plus devons-nous être soumis

à Dieu , nous qui ne sommes que de pures

créatures, nous à qui celui qui est « Dieu de

Dieu » en a donné l'exemple, et ne l'a donné

que parce qu'il s'était rendu semblable à nous,

et qu'il nous représentait ?

Et comment devons-nous accomplir la vo-

lonté divine ? Comme les esprits bienheureux

et les saints l'accomplissent dans le ciel, avec

la même fidélité, la même promptitude, le

même amour, le même dégagement de toute

vue et de tout intérêt propres . Le bon plaisir de

Dieu est la souveraine règle des habitants du

ciel . Dès qu'il leur est signifié, ils s'y confor-

ment avec une parfaite exactitude ; ils n'omet .

tent rien : ils ne se dispensent de rien ; ils

n'allèguent aucune excuse ; la pensée mêmene

leur en vient pas. Ils ne s'arrêtent point à



L'ORAISON DOMINICALE . 51

raisonner sur l'ordre qu'ils ont reçu , mais ils

l'exécutent ; ils ne délibèrent point, ils agis-

sent ; ils ne diffèrent point, mais ils quittent

tout, et sont à l'instant où Dieu les envoie. Non

senlement ils n'ont aucune répugnance, mais

ils montrent un empressement, un zèle, une

joie inexprimables; ils obéissent parce qu'ils ai-

ment et autant qu'ils aiment ; et ils mettent

toute leur félicité à obéir. Leur désintéresse-

ment est si pnr qu'ils ne songent point du tout

à eux-mêmes ; et qu'au moindre signe du bon

plaisir de Dieu, ils seraient prêts à faire le

sacrifice de leur bonheur. Tel est le modèle

que Jésus-Christ nous propose dans sa prière ,

et qu'il a lui-même infiniment surpassé.

S'il est juste que la volonté de Dieu soit l'a-

nique loi du ciel , n'est-il pas juste qu'elle soit

l'unique loi de la terre ? Sommes-nous moins

ses créatures que les esprits célestes et les bien-

heureux ? Son domaine ne s'étend-il pas aussi

loin sur nous que sur eux ? Avons-nous des

droits et des privilègés qu'ils n'ont pas ? Et

si la conformité à la volonté divine est la prin-

cipale source de leur félicité, pourquoi ne le

serait-elle pas ici-bas de la nôtre ? Toute la

différence entre eux et nous c'est que nous

sommes encore dans la carrière, laissés par



52 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

conséquent à notre libre arbitre pour obéir, ou

n'obéir pas ; au lieu qu'eux sont arrivés au

terme, que leur état est fixe et invariable, et

qu'ils sont déterminés par la vue et la posses-

sion de Dieu à ne s'écarter jamais de sa vo-

lonté . Mais cette différence est en plus d'un

sens à notre avantage . Là-haut l'obéissance est

une récompense ; ici-bas elle est un mérite .

La nôtre est proprement la seule qui soit glo-

rieuse pour Dieu, parce qu'elle est libre de

notre part ; au lieu que la leur, quoique très

volontaire , est une suite nécessaire de leur état .

Il est vrai que notre obéissance est pénible,

qu'elle exige des combats, qu'elle nous coûte

des sacrifices ; mais c'est cela même qui la rend

agréable à Dieu et précieuse à ses yeux . Nous

voudrions qu'elle ne nous coûtât pas plus

qu'aux bienheureux . Mais ce souhait est- il rai-

sonnable ? s'accorde-t-il avec notre condition

présente ?

Au reste, nous avons un moyen de nous

rendre l'obéissance douce et facile. Rien ne

nous empèche d'en user, ou plutôt tout nous y

invite . Donnons-nous à Dieu, afin que lui-

même nous fasse accomplir sa volonté, en y

pliant la nôtre par la douceur et l'efficace de sa

grâce. Ce qui y met obstacle, c'est que nous



L'ORAISON DOMINICALE . 53

prétendons toujours demeurer maîtres de nous-

mêmes en je ne sais combien de rencontres ;

d'où il arrive que ce que Dieu veut nous ne le

voulons pas . Renonçons à ce funeste droit,qui

est une véritable usurpation. Reconnaissons

que nous ne tenons de Dieu notre libre arbitre

qu'afin de le lui consacrer, et de n'en faire

usage que suivant son bon plaisir. Dès que

nous le lui aurons consacré, l'amour nous ap-

prendra, comme il l'a appris aux saints , à

mettre ici-bas notre gloire et notre bonheur

dans la soumission et la conformité à la vo-

lonté de Dieu . Par là nous parviendrons à toute

la ressemblance avec les bienheureux à la-

quelle nous puissions aspirer sur la terre .Nous

ne regarderons plus si l'obéissance nous est

pénible ; mais nous serons bien aises de nous

faire quelque violence pour Dieu . Dans les di-

vers événements de la vie qui nous contrarient,

qui nous humilient, qui nous crucifient, nous

envisagerons le bon plaisir de Dieu ; et cette

vue sera notre soutien et notre consolation . Si

nous éprouvons des répugnances du côté de la

nature, ce sera pour nous une occasion de

combattre et de vaincre . Enfin, quelque sacri-

fice qu'il faille faire à la volonté divine, nous

le ferons de bon cœur, dans la pensée que



54 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

l'amour vit de sacrifices . D'un côté, notre cou-

rage et notre générosité croîtront par degrés ;

de l'autre, les difficultés s'aplaniront ; et ce

qui semblait impraticable au commencement,

nous deviendra aisé dans la suite. A la fin la

volonté de Dieu sera l'aliment de notre âme,

au point qu'elle ne pourra plus vivre hors de

cette volonté, à proportion comme les anges et

les bienheureux , avec la différence de leur état

etdu nôtre .

Combien de saints sont parvenus à ce degré

de perfection ! Nous disons tous les jours à Dieu

comme eux : « Que votre volonté soit faite !>>>

Mais ce que nous nous bornons souvent à

dire de bouche avec bien peu d'attention , et

comme machinalement, ils le disaient de cœur,

avec réflexion , et par le mouvement de la

grâce. Ce que nous nous contentons souvent

de réciter, sans en faire la règle de notre

conduite, ils s'appliquaient sans cesse à le

mettre en pratique. Nous avons pourtant les

mêmes raisons qu'eux ; nous sommes dans les

mêmes occasions ; il n'y a pas de jour qu'il ne

se présente quelque sujet de nous conformer

à la volonté divine qui nous contrarie et nous

exerce , soit en nous châtiant, soit en nous

éprouvant. Mais ces diverses épreuves, nous



L'ORAISON DOMINICALE. 55

n'en faisons pas le même usage que les saints ;

nous nous révoltons intérieurement , nous mur-

murons, nous nous laissons aller à l'impa-

tience, au dépit, au découragement, à la tris-

tesse, quelquefois au blasphème et au déses-

poir . Et qu'y gagnons-nous ? Nous augmen-

tons nos peines ; et la volonté de Dieu ne s'en

accomplit pas moins malgré nous, sans con-

solation et sans mérite pour nous .

Est- il possible qu'une voie de sainteté nous

étant ouverte, si sûre , si abrégée, si simple, si

conforme non seulement aux principes de la

foi , mais à la lumière de la raison ; si facile en

même temps, si douce et si consolante, nous

refusions d'y marcher ? De quoi s'agit-il ? De

vouloir à chaque instant ce que Dieu veut, et

de ne pas vouloir ce qu'il ne veut pas. Notre

perfection et notre bonheur, même présent,

sont attachés à ce point unique. Nous ne pou-

vons pas en douter. Mettons donc une bonne

fois notre volonté dans cette sainte disposition ;

et faisons avec la grâce tous nos efforts pour

l'y maintenir. A coup sûr nous y trouverons la

paix , que nous chercherions en vain partout

ailleurs ; mais une paix intime, solide,durable,

quelquefois même délicieuse, au milieu des

plus grandes afflictions, et des croix les plus

désolantes pour la nature.



56 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

Après sa gloire , qu'est-ce que Dieu veut

uniquement ? Notre bonheur. Dans les arran-

gements de sa providence à notre égard , son

but est de concilier ces deux choses , et de les

faire toujours marcher de front. Il en a pris les

moyens infaillibles ; il ne s'agit pour nous que

de le laisser faire, et d'acquiescer à tout ce qui

nous arrive de sa part, soit immédiatement,

soit par l'entremise des créatures. En voulant

ce qu'il veut , nous voulons donc notre bon-

heur ; en voulant les moyens qu'il emploie,

nous voulons ce qui ne peut manquer de nous

y conduire. Réfléchissons en effet sur ce que

Dieu ordonne par rapport à nous : nous ver-

rons que tous les événements, jusqu'aux plus

petits, ont pour objet de nous faire pratiquer

quelque vertu , ou de nous corriger de quelque

vice, surtout d'humilier notre orgueil, et de

mortifier notre amour-propre . Or, nous savons

par expérience que ce sont là les deux sources

de toutes les peines qui ne nous laissent goûter

aucun bonheur solide sur la terre . Ainsi , en

nous conformant en tout à la volonté de Dieu ,

nous tarissons peu à peu l'une et l'autre source,

et nous assurons, autant qu'il est possible,

notre félicité pour cette vie et pour l'autre .

Demandons donc, mais sincèrement et de



L'ORAISON DOMINICALE. 57

toute l'affection de notre âme, que pour la

gloire de Dieu , pour notre bonheur et celui de

nos frères , la volonté divine s'accomplisse par

nous et par eux, en nous et en eux . Deman-

dons qu'elle ne rencontre jamais aucun ob-

stacle de notre part ; et comme ceci est d'une

pratique journalière, accoutumons-nous à nous

humilier, à plier sous la puissante main de

Dieu , à accepter tout ce qui nous vient de sa

part , persuadés qu'il n'a en vue que notre bien .

Dans toutes les circonstances pénibles qui peu-

vent se présenter, ayons à la bouche, et sur-

tout dans le cœur, cette admirable parole de

Jésus-Christ : « Que votre volonté se fasse , et

non pas la mienne. » (S. Luc xxu, 42.)

Il est bon d'observer ici que ces trois pre-

mières demandes sont les plus excellents actes

d'amour que nous puissions faire ; et que par

conséquent la fidélité à les réduire en pratique

est un exercice continuel d'amour . Je dis de

l'amour le plus pur, puisque Dieu en est di-

rectement l'objet ; ce qui n'exclut pas notre

bonheur, mais nous l'assure . Nous adressons

à Dieu ces demandes, parce que lui seul peut

mettre en nous la disposition d'amour qu'elles

supposent ; parce que nous ne pouvons coo-

pérer à leur effet, comme nous le devons de



58 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

notre côté, sans la grâce ; et parce que tout

bien vient de lui, à commencer par la prière,

qui nous obtient tous les autres .

Donnez-nous aujourd'hui notre pain

quotidien .

Ce n'est qu'après avoir demandé à Dieu ce

qui l'intéresse lui-même,qu'il nous est ordonné

de penser à nous, et de le solliciter pour nos

besoins de toute espèce . Il est dans l'ordre de

la nature que les enfants s'adressent à leurs

pères pour avoir leur nourriture journalière .

Dieu est à cet égard incomparablement plus

notre père, que ne le sout les pères ordinaires .

C'est lui qui , en qualité de cause première et

universelle , pourvoit aux besoins de notre

corps . Sous le nom de pain est compris ici tout

ce qui est nécessaire à l'entretien de la vie pré-

sente . Tous les hommes, jeunes et vieux, riches

et pauvres , grands et petits, sont, sous le rap-

port des nécessités corporelles, dans le cas des

enfants : ils sont absolument hors d'état d'y sa-

tisfaire par eux-mêmes, si Dieu ne leur en four-

nit les moyens . Nous y contribuons, il est vrai ,

par nos soins , par notre travail et par notre in-

dustrie ; car depuis le péché nous sommes



L'ORAISON DOMINICALE . 59

condamnés à manger notre pain à la sueur de

notre visage . Mais nos travaux et notre indus-

trie ne produisent rien d'eux-mêmes ; ils ne

font que venir en aide à la Providence, qui est

la vraie nourrice du genre humain, qui mérite

à ce titre toute notre gratitude, et à qui

nous témoignons notre dépendance en ce qui

regarde la nourriture, en la lui demandant

chaquejour.

Puisque depuis la chute du premier homme

lui et toute sa postérité ont été assujettis au

travail pour subsister, il s'ensuit que quiconque

étant en état de travailler ne travaille point

n'a pas droit à sa subsistance ; qu'il n'a nul

titre pour la demander à Dieu, et qu'il ne peut

se plaindre si elle lui est refusée . Mais aussi,

s'il ne néglige rien pour se la procurer par son

travail, et par l'emploi de ses talents suivant

l'ordre de Dieu ; ou si l'âge, les infirmités , des

raisons légitimes quelconques ne lui permet-

tent pas de travailler, il doit espérer avec la

plus ferme confiance que Celui qui nourrit les

oiseaux du ciel ne lui manquera pas .

Au reste, c'est le pain, c'est le nécessaire

que nous demandons à Dieu ; ce qui nourrit

le corps, et non ce qui flatte la sensualité ; ce

qui le garantit des injures de l'air, et non ce



60 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

qui entretient la mollesse, le luxe et la vanité .

Nos besoins satisfaits, nous devons être con-

tents , en rester là, et éviter tout excès, qui

n'est pas moins nuisible au corps qu'à l'âme .

Usons des dons de Dieu suivant son intention,

et ne nous en servons pas pour l'offenser .

Bornons -nous au simple usage , et n'y cher-

chons pas des jouissances indignes d'une âme

immortelle , et que Dieu nous défend. Souve-

nons-nous toujours que la vie présente n'est

elle-mêmequ'un moyen de mériter la vie éter-

nelle ; et que si elle ne doit pas être notrefin ,

à plus forte raison ce qui n'est destiné qu'à

l'entretenir . Si Dieu refusait les biens tempo-

rels à quiconque en abuse, on n'en abuserait

jamais ,Devons-nous être moins sobres et moins

réservés , parce que le châtiment de cet abus

est différé jusqu'à l'autre vie ? Mangeons donc

en sa présence avec action de grâces le pain

qu'il nous donne ; mangeons-le dans la vue

d'employer à son service nos forces corporelles

qu'il entretient .

Ne soyons pas inquiets pour le lendemain ;

c'est le pain d'aujourd'hui que nous deman-

dons ; qu'il nous suffise de l'obtenir, et n'éten-

dons pas nos vues plus loin. Demain nous re-

nouvellerons notre demande pour de nouveaux



L'ORAISON DOMINICALE . 61

besoins . Que sert-il d'acquérir et d'amasser,

comme si l'on se défiast de la Providence ?

A-t-on jamais vu manquer de pain celui qui ,

après avoir pris les mesures qu'elle prescrit,

s'en estdu reste reposé sur elle ? Pourquoi ces

craintes , ces prévoyances , ces précautions in-

jurieuses à la bonté de notre Père ? Que n'imi-

tons-nous les enfants , qui s'attachent à obéir

et à complaire à leurs parents, et qui vivent

sans souci pour ce qui concerne leur subsis-

tance ?

L'avarice donc, déguisée sous le nom d'éco-

nomie, la défiance, l'inquiétude, et toutes les

peines d'esprit dont les besoins corporels de-

viennent l'occasion, sont condamnés par cette

demande de l'Oraison dominicale, qui,bien en-

tendue et mise en pratique, réglerait admirable-

ments nos sentiments et notre conduite à l'égard

des biens de la terre, en détacherait notre affec-

tion, modérerait nos soins pour les acquérir et

les conserver, et nous élèverait à une noble

indépendance dans l'usage que nos besoins nous

obligent d'en faire .

Nous ne disons pas : << Donnez-moi mon

pain » , mais : « Donnez-nous notre pain » , le

demandant au Père commun pour tous ses

enfants, par un principe de charité universelle.



62 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

Si donc quelques-uns de nos frères en man-

quent, et que Dieu nous le donne avec sura-

bondance, c'est une preuve qu'il veut que nous

venions au secours de leur indigence, en leur

faisant part de notre superflu . Car il est clair

que son intention est d'accorder la nourriture

à tous, puisqu'il nous la fait demander pour

tous. Mais cette intention serait frustrée, si les

riches n'étaient pas établis les ministres ordi-

naires de sa providence à l'égard des pauvres,

et s'ils ne devaient pas entrer dans ses arrange-

ments, qui sont ainsi réglés pour donner lieu

tant aux riches qu'aux pauvres d'exercer bien

des vertus ; d'autant plus qu'il ne s'est pas

engagé à pourvoir aux besoins de ceux-ci par

des miracles . Ainsi , nous allons directement

contre les vues de Dieu, et contre la demande

qu'il nous met à la bouche, lorsque nous ne

suppléons pas de notre abondance à l'indigence

de nos frères ; et nous méritons d'être privés

nous-mêmes du nécessaire que nous avons la

dureté de leur refuser . Si Dieu ne nous prive

pas, c'est qu'il nous réserve à de plus grandes

peines .D'ailleurs, ce pain que Dieu vous donne,

vous ne le devez pas moins aux prières du

pauvre qu'aux vôtres, puisqu'il le demande

pour vous comme pour lui. Vous lui devez



L'ORAISON DOMINICALE . 63

donc sa part sur ce que vous avez de trop ; et

il y a un droit acquis.

Au lieu de « notre pain quotidien », le

texte de saint Matthieu porte, « notre pain qui

est au -dessus de toute substance >> panem

nostrum supersubstantialem . (S. Math . vi , 11. )

Quel est ce pain, selon l'explication des saints

Pères, sinon le pain eucharistique, qui est

la nourriture surnaturelle de nos âmes, qui

ne devrait pas être moins quotidien pour nous

que le pain ordinaire, et que notre Père serait

disposé à nous distribuer tous les jours, si nous

nous mettions en état de le manger tous les

jours ? Nous ne saurions douter de son inten-

tion à cet égard, ni de celle de Jésus-Christ, qui

nous présente sa chair adorable sous les appa-

rences du pain, pour nous donner à entendre

que, comme le pain commun est notre aliment

journalier, ainsi son corps est destiné à être la

nourriture journalière de nos âmes . C'est aussi

le vœu de l'Église notre mère, qui témoigne

dans son dernier concile qu'elle souhaiterait

que les fidèles communiassent chaque fois qu'ils

assistent au saint sacrifice, suivant la pratique

des premiers siècles ; et il est certain que, sui-

vant la réflexion de saint Ambroise, nous de-

vrions tous vivre de manière à mériter de par-



64 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

t

iciper tous les jours à ce céleste banquet. Il est

du moinsà désirerquenous ne nous contentions

pas de la communion annuelle, dont l'Église

nous fait une obligation rigoureuse, et que

nous ne laissions jamais passer un long espace

de temps sans nous approcher de la sainte

table ; car la communion fréquente faite en de

bonnes dispositions le moyen le plus efficace

de parvenir à la perfection chrétienne .

Les saints Pères entendent aussi par ce « pain

au-dessus de toute substance » , la parole de

Dieu , soit qu'on nous l'annonce dans les chaires

chrétiennes, soit qu'elle nous soit offerte dans

les livres de piété. Ayons donc soin d'entendre

cette divine parole aussi souvent que nous le

pourrons, dans la disposition sincère d'en pro-

fiter ; et prenons la sainte habitude de faire

chaque jour une lecture spirituelle . Nous tire-

rons de l'une et de l'autre pratique les plus

grands avantages pour notre salut ; et nous

nous rendons très coupables de ne pas faire

usage des aliments surnaturels que Dieu nous

donne avec profusion, et qu'il nous oblige

même à lui demander.



L'ORAISON DOMINICALE. 65

Et pardonnez-nous nos offonses comme

nous pardonnons

à ceux qui nous ont offensés .

C'est le sens de la cinquième demande, qui

est conçue en ces termes : « Et remettez-nous

nos dettes , comme nous les remettons à ceux

qui nous doivent. » Qui de nous n'est pas re-

devable à la justice divine pour ses péchés ?

Non seulement nous sommes débiteurs à l'égard

de Dieu , mais débiteurs insolvables. S'il ne

nous remettait pas nos dettes, il nous serait

impossible de les acquitter, Sa bonté le porte à

nous en faire la remise, pourvu que nousle

lui demandions ; mais dans la prière même

qu'il nous a dictée, il nous impose une condi-

tion, si équitable que nous ne pouvons nous y

refuser .

De même que nous offensons Dieu, il arrive

aussi quelquefois que le prochain nous offense,

et qu'il devient notre débiteur, comme nous le

sommes envers Dieu . Si nous pardonnons au

prochain ses torts. si nous lui remettons sa

dette à la prière qu'il nous en fait ; si nous ne

conservons dans le cœur aucun ressentiment,

aucune mauvaise disposition contre lui ; Dieu ,

5



66 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

de son côté, s'engage à nous accorder le pardon

de nos offenses , à nous remettre les dettes que

nous avons contractées envers lui, et à les ou-

blier tellement qu'il n'en conserve plus aucun

souvenir . Mais aussi il ne s'engage qu'à cette

condition ; et il exige si rigoureusement que

nous la remplissions, qu'il nous fait une loi de

ne lui demander la rémission de nos fautes

que de la manière dont nous remettons au pro-

chain les siennes . <<< Pardonnez-nous comme

nous pardonnons . » Cela veut dire évidem-

ment : Ne nous pardonnez point, si nous ne

pardonnons pas ; exigez de nous vos droits en

toute rigueur, si nous exigeons de même les

nôtres . Mais si nous sommes indulgents et dis-

posés à pardonner ; si dès que le prochain nous

témoigne son repentir, et nous prie d'oublier

le tort ou la peine qu'il nous a causée, nous

renonçons à tout dessein de vengeance, à toute

rancune même, et nous nous réconcilions sin-

cèrement avec lui , usez-en de la même manière

à notre égard ; montrez-vous un père indul-

gent pour vos enfant coupables , et rendez-nous

vos bonnes grâces .

La condition n'est-elle pas équitable ? n'est-

elle pas même infiniment avantageuse pour

nous ? Nos frères , après tout, sont nos égaux



L'ORAISON DOMINICALE . 67

par nature, quelque distance qu'il y ait d'ail-

leurs entre eux et nous . Mais qui sommes- nous

comparés à Dieu ? Un pur néant vis-à- vis de

l'Étre infini . Quelque grande que soit l'offense.

qu'ils ont commise envers nous, qu'est-elle

cette offense auprèsde celles dont nous sommes

coupables envers la majesté divine ? Jésus-

Christ evalue la dette de notre frère à cent

deniers , et la nôtre à dix mille talents . Et en-

core ne fait -il cette évaluation que pour frapper

notre imagination ; car du reste il n'y a absolu-

ment aucune comparaison entre les deux dettes .

La vengeance que nous prétendons tirer du

prochain, quand même elle serait juste , a-t-elle

quelque proportion avec la vengeance que

Dieu a le droit d'exercer sur nous ? Le prochain

est- il en toute manière aussi impuissant à nous

donner satisfaction, que nous le sommes à

satisfaire la justice divine ? Quel bien enfin ne

résulte-t-il pas pour nous, si Dieu nous par-

donne ; et quel mal, s'il ne nous pardonne pas ?

Pesez bien toutes ces raisons ; et vous en con-

clurez que Dieu ne pouvait mettre à meilleur

marché notre réconciliatien avec lui . Ne comp-

tez - vous aussi pour rien la consolation de pou-

voir dire à la mort : J'ai pardenné, Seigneur ;

j'espère , sur votre parole expresse, que vous

me pardonnerez ?



68 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

-

Mais les lois du monde, mon intérêt même

s'oppose à ce que je pardonne . Votre intérêt !

En avez - vous un plus grand que d'obtenir mi-

séricorde de Dieu ? Fallût-il pour cela sacrifier

vos biens , votre honneur, votre vie, pouvez-

vous balancer ? L'arrêt est prononcé : « Un ju-

gement sans miséricorde attend celui qui ne

fait pas miséricorde . » (S. Jacq . 1, 13. ) Vou-

lez -vous vivre et mourir avec l'assurance d'é-

prouver un pareil jugement ?
Les lois du

monde ! Et que sont les lois du monde pour

un chrétien, qui n'en doit pas connaître d'autres

que celles de l'Évangile ? Voici les deux lois

de Jésus - Christ, qui suivent immédiatement la

prière qu'il nous a enseignée : « Si vous remet-

tez aux hommes leurs péchés, votre Père cé-

leste vous remettra aussi vos péchés » ; pre-

mière loi, infiniment favorable pour vous ,

<< Mais si vous ne pardonnez pas aux hommes ,

votre Père ne vous pardonnera pas non plus vos

péchés : » (S. Math . v1, 14, 15) ; seconde loi ,

infiniment terrible pour vous .

N'alléguez donc ni le monde, ni votre intérêt ;

l'obstacle qui vous arrête est votre orgueil . Mais

c'est ce vice qui est la source de tous vos crimes

envers Dieu ; c'est lui que Dieu veut écraser,

en vous ordonnant de pardonner à vos frères ;



L'ORAISON DOMINICALE . 69

c'est lui qui ferme votre cœur au repentir ; et

c'est pour l'amollir, pour l'ouvrir à la grâce du

repentir, que Dieu vous prescrit la douceuret

l'indulgence envers le prochain .

Il ne faut point se le dissimuler ; le pardon

sincère des injures,et l'amour cordial des enne-

mis est un des points les plus difficiles de la

morale chrétienne . Mais cette difficulté ne vient

pas du fond même de la chose ; elle vient du

peu de soin que nous prenons de nous unir à

Dieu notre Père, et de lui ressembler . Dieu ,

quoique infiniment grand, n'a nulle peine, tout

offensé qu'il est, à nous pardonner, à se relâ-

cher de ses droits, à nous prévenir même, et à

faire les premières démarches. Hélas ! pense-

rions- nous de nous-mêmes à revenir à lui, et

en serions -nous capables, si sa grâce ne nous

y excitait ? Et nous qui ne sommes rien, nous

à qui au fond on ne doit rien, nous qui , à la

rigueur , ne pouvons nous plaindre d'aucune

offense, nous avons quelquefois une peine

extrême à pardonner au prochain , lorsqu'il

revient de lui-même , qu'il avoue ses torts, et

qu'il s'en humilie devant nous. Il nous en

coûte encore bien plus de lui faire des avances ,

de l'inviter à la réconciliation . C'est de quoi

il ne faut pas nous parler. Si nous lui avons



70 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

pardonné une fois, ce nous est une raison de

ne lui point pardonner une seconde fois : mar-

que certaine que nous n'oublions pas tout à fait

les injures , et qu'il nous reste toujours un levain

de haine dans le cœur.

Dieu nous traite-t-il de la sorte ? et ne retrou-

vons-nous pas en lui la même clémence, après

en avoir souvent et longtemps abusé ? Ah !

soyons << parfaits , comme notre Père céleste est

parfait » . (S. Math . v , 48.) C'est au sujet de

l'amour des ennemis que Jésus-Chrit nous

donne cette règle . Pardonnons comme lui sans

borne et sans mesure. Ne fixons point de terme ,

après lequel il n'y ait plus de grâce à espérer

de nous . Soyons à l'égard de nos frères dans la

même disposition où Dieu est à notre égard .

Souvenons-nous encore de ce que l'expérience

nous a peut-être appris, qu'il n'est point de

tourment égal à celui qu'éprouve l'âme hautaine

et vindicative : comme il n'est point de joie

aussi pure que celle qu'on goûte à pardonner ;

ni de paix pareille à celle d'un cœur doux et

humble,qui ne s'irrite d'aucune offense ; ni en-

fin de moyen plus efficace pour les pécheurs

comme pour les justes , d'avoir un facile accès

auprès de Dieu , de lui demander avec confiance

et d'en obtenir les grâces qui nous sont les plus

nécessaires .



L'ORAISON DOMINICALE . 71

Et ne nous laissez pas succomber

à la tentation .

Tout est piège pour nous dans la vie ; tout

est matière ou occasion de tentation . Nul âge

n'en est exempt ; nul temps, nul lieu,nul genre

de vie, nulle occupation ne nous en garantit.

Tentations du côté des objets extérieurs, qui

flattent les sens , gagnent l'imagination , attirent

et séduisent l'âme . Tentations du côté du monde

au milieu duquel il faut vivre, et dont les

maximes, les discours , les exemples, l'autorité

même et la tyrannie nous entraînent vers le

vice , et nous arrachent à la vertu . Tentations

de la part du démon, qui ne dort point ; qui

rôde sans cesse autour de nous, comme unlion

rugissant, pour nous dévorer ; qui ne respecte

ni la solitude , ni les lieux de prière, ni les

exercices les plus saints ; qui remue vivement

les passions, qui répand un nuage épais sur

l'esprit, qui jette le trouble dans l'âme, qui

ébranle fortementla volonté, et y excite de telles

délectations, qu'il nous est presque impossible

de discerner si nous y avons consenti ou non .

Tentations plus dangereuses encore de la part

de notre orgueil, de notre amour-propre, de



72 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

notre concupiscence, de notre curiosité : tous

vices que nous apportons en naissant, et que

l'âge ne fait que développer et fortifier . Ainsi ,

bien loin de trouver en nous aucune ressource

contre les ennemis du dehors, nous sommes

à nous -mêmes les plus redoutables ennemis ;

et nous n'aurions rien à craindre des autres,

si nous n'étions pas secrètement d'intelligence

avec eux .

Même avec une bonne volonté, après les plus

fermes résolutions, quelle faiblesse dans l'occa-

sion ! Nous en sommes étonnés ; et nous ne

pouvions nous croire si fragiles . Si la main de

Dieu ne nous soutient, nous faisons autant de

chutes que de pas .

Néanmoins, malgré tous leurs dangers les

tentations nous sont utiles,et même nécessaires .

« Que sait celui qui n'a pas été tenté ?>> dit l'É-

criture . Qui non est tentatus , quid scit ? (Eccli .

XXXIV, 9. ) Il ne connaît pas le fond de sa mi-

sère et de sa corruption ; il présume follement

de ses forces ; il n'a point la vraie, la solide

humilité. Il ne connaît pas Dieu, ni l'œuvre de

sa grâce dans la conduite des âmes, ni la par-

faite confiance qu'on doit avoir en lui , nisa

fidélité à secourir au besoin ceux qui l'invo-

quent, ni l'invincible puissance de sa protec



L'ORAISON DOMINICALE . 73

tion. Plus on lui est dévoué, plus on est agréable

à ses yeux , plus aussi on doit s'attendre à être

éprouvé par la tentation ; vouloir en être exempt,

c'est renoncer à ce que la pratique de la vertu

a de plus excellent .

Que faire donc, et quel parti prendre entre

la nécessité d'être tenté pour notre avancement

et le péril d'être vaincu ? Nul autre que celui

de nous jeter entre les bras de notre Père, et de

le prier qu'il nous préserve de succomber. In-

voquons-le sans cesse ; nous n'avons point à

craindre de n'être pas exaucés, ni secourus à

propos ; tenons-nous toujours près de lui ; et

le mal n'approchera pas de nous . Sa sainte pré-

sence, si nous la conservons précieusement au

fond de notre cœur, repoussera tous les traits

de l'ennemi, et l'empêchera, malgré tous ses

efforts , de pénétrer jusqu'à ce centre où Dieu

fait sa résidence .

Mais pour être assurés que Dieu ne nous

laissera pas succomber à la tentation , il faut, en

premier lieu,nejamais nous y exposer témérai-

rement , n'en pas chercher les occasions , les

prévoir même et les fuir autant qu'il est en

nous . Car le Saint-Esprit a déclaré que « celui

qui aime le péril y périra . » (Eccli . m, 27.)

Et pour que nous soyons dans l'obligation de



74 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

les éviter, il n'est pas nécessaire qu'elles soient

évidemment dangereuses ; il suffit qu'elles

soient suspectes et que nous ayons un juste

sujet de nous en défier .

En second lieu , si ce sont des occasions iné-

vitables , ou de pure surprise,ne nous alarinons

pas ; recourons promptement à Dieu, afin qu'il

nous soutienne dans les circonstances délicates

où sa providence nous a engagés, ou qu'il nous

retire du mauvais pas où nous a jetés notre im-

prudence ; et ne doutons point qu'il ne vienne

à notre aide.

Il faut, en troisième lieu , avoir une horreur

habituelle du péché, sans distinction de grief

ou de léger ; en sorte que cette impression soit

la première qui nous frappe, au moindre dan-

ger qui nous y expose. Il faut de plus s'être assez

familiarisé avec la prière, pour que le recours

à Dieu , en ces occasions critiques , soit le pre-

mier mouvement qui s'élève en notre âme,

presque avant toute délibération . En général,

la défiance de nons-mêmes et la confiance en

Dieu, la vigilance, le recueillement, l'esprit de

prière, la fidélité à la grâce même dans les

petites choses,nous mettront à l'abri d'un grand

nombre de tentations, ou nous soutiendront

dans celles que Dieu permettra pour notre bien

spirituel .



L'ORAISON DOMINICALE . 75

Ajoutons que si la tentation n'est point pas-

sagère,et qu'elle revienne à plusieurs reprises ,

nous devons la découvrir à notre père spirituel ,

prendre conseil de lui, suivre exactement ce

qu'il aura prescrit, et nous en rapporter à sa dé-

cision sur nos craintes,nos doutes,et même nos

prétendues persuasions d'y avoir consenti.Sans

cette docilité et cette soumission nous n'aurions

jamais la paix du cœur ; le démon abuserait de

notre silence , ou de notre défaut d'obéissance,

et nous précipiterait dans le crime ou dans le

désespoir .

Mais délivrez -nous du mal . Ainsi soit-il,

Il faut entendre ici par mal ce que Jésus-

Christ entendait, et ce qu'il veut que ses dis-

ciples entendent. Dans les idées de Dieu , qui

doivent être la règle des nôtres, il n'y a que

deux maux véritables, le péché et l'enfer, peine

éternelle du péché . Tels sont les maux que le

chrétien doit craindre, et dont il doit demander

à Dieu pour lui et pour les autres d'être déli-

vré . Tant que nous vivons , nous avons toujours

à appréhender de tomber dans le péché, et de là

dans l'enfer . Notre parfaite délivrance n'aura

lieu qu'à la mort, si la mort nous trouve en état



76 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

de grâce . Il dépend de nous , avec le secours

divin, qui nous est toujours offert , de conserver

la grâce sanctifiante, ou de la recouvrer. Mais

il ne dépend que de Dieu de nous fixer à jamais

dans cet heureux état par le coup de la mort ,

qu'il frappe quand il lui plaît. C'est là ce qu'on

appelle la persévérance finale, le plus précieux

de tous les dons de Dieu, parce qu'il assure

notre bonheur éternel . C'est un pur don, que

nous ne pouvons mériter que par d'humbles

supplications, comme dit saint Augustin, et que

nous devons toujours demander absolument et

sans condition, sans qu'il nous soit permis d'être

indifférents à cet égard, sous quelque prétexte

de désintéressement que ce puisse être . Nul fi-

dèle ne peut ni ne doit dire à Dieu : « Délivrez-

nous du péché et de la mort éternelle , si c'est

votre bon plaisir >> ; mais : « Délivrez- nous de

l'un et de l'autre, parce que c'est votre bon

plaisır .>>>

Cependant, comme ce qui mérite l'enfer, ce

que les supplices de l'enfer ne punissent suffi-

samment qu'à cause qu'ils sont éternels , ce qui

attaque directement la majesté et la sainteté in-

finies de Dieu , est en soi un mal plus grand et

plus à craindre que l'enfer ; il s'ensuit que le

péché est le mal que tout chrétien doit craindre



L'ORAISON DOMINICALE . 77

au- dessus de tout autre, qu'il doit détester sou-

verainement , et éviter de préférence dans sa

concurrence avec quelque mal que ce soit,

même le feu éternel, s'il ne supposait pas le pé-

ché, et qu'il pût en être séparé . La raison en est

que le péché est l'offense de Dieu ; et qu'il n'est

rien que la créature ne doive choisir, rien à quoi

elle ne doive s'exposer, plutôt que d'offenser

Dieu . Qui ne conçoit pas cela n'a pas l'idée du

péché et de sa malice .

Nous demandons à Dieu qu'il nous en délivre

par la mort, et qu'il nous en préserve durant

cette vie ; parce que notre corruption et notre

faiblesse sont si grandes, qu'il nous est impos-

sible de nous en garantir sans sa protection

spéciale ; parce que les circonstances et les oc-

casions qui nous y exposent dépendent trèssou-

vent de sa providence seule, et qu'il ne tient

qu'à lui de les écarter ou de les détourner ;

parce qu'il est le maître de changer les dispo-

sitions intérieures qui nous portent au péché,

et qu'il est toujours prêt à exaucer là -dessus nos

prières , et à seconder nos efforts .

Mais cette demande n'est pas sincère de notre

part, si par la méditation et la lecture nous ne

nous pénétrons pas des grandes vérités propres

à nous inspirer la plus vive horreur du péché ;



78 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

si connaissant notre fragilité par des expériences

réitérées, nous n'évitons pas soigneusement

toutes les occasions du péché, et qu'au con-

traire souvent nous les recherchions, et nous

nous y jetions de gaieté de cœur ; si nous pré-

sumons de nous- mêmes, ou du secours de Dieu ,

qui ne nous est pas dû dans les cas où nous

nous exposons volontairement ; si nous vivons

dans une dissipation et un oubli de Dieu qui

laissent nos sens et notre imagination ouverts

aux objets extérieurs ; si de plus nous n'usons

pas des moyens que Dieu nous met entre les

mains pour nous préserver du péché, tels que

la vigilance, la prière, le jeûne, la fréquenta-

tion des sacrements . Ajoutons enfin que, pour

nous garantir plus sûrement des péchés griefs,

nous devons être déterminés à ne commettre

avec vue aucune faute légère, et à correspondre

à la grâce avec une extrême fidélité. Pour cela

il est important de nous convaincre une bonne

ois qu'après le péché mortel, le plus grand de

tous les maux est le péché véniel en lui-même,

encore plus dans ses suites, quand on le commet

avec délibération ; que toute résistance volon-

taire à la grâce n'est jamais exempte de faute ;

qu'elle contriste le Saint- Esprit, et qu'elle con-

duit l'âme par degrés au précipice .



L'ORAISON DOMINICALE. 79

Ainsi , afin de pouvoir demander à Dieu avec

une entière confiance qu'il nous délivre du mal ,

et compter dans le besoin sur son assistance ,

commençons par nous en délivrer nous-mêmes

avec le secours de la grâce actuelle . Le bon

usage de cette grâce nous en attirera d'autres .

Prenons toutes les précautions et les mesures

que nous suggère la prudence chrétienne. Veil-

¡ons sur tous les mouvements de notre cœur ;

étouffons nos passions dès leur naissance ; ne

leur donnons point d'aliments ; et ne leur lais-

sons point prendre assez de forces, pour que

nous n'en soyons plus les maîtres .Ne nous man-

quons pas à nous -mêmes ; et Dieu ne nous man-

quera jamais . Mais d'espérer qu'il nous déli-

vrera du mal, tandis que de notre côté nous ne

ferons rien pour notre délivrance, c'est une

grossière illusion . Dieu nous demande des

efforts ; il nous met en état de les faire; il a pro-

mis de les seconder ; et si nous sommes coura-

geux et fidèles , il couronnera notre fidélité par

la persévérance finale .

Pour ce qui est des maux temporels, soit pu-

blics, tels que les guerres, les famines, les pestes

et autres calamités semblables ; soit particu-

liers , qui attaquent nos biens, notre santé, notre

repos , notre vie même ; ce ne sont pas propre



80 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

ment des maux pour le chrétien ; mais plutôt

des épreuves, qui deviennent pour lui un bien

ou un mal, selon la manière dont il les envisage,

et l'usage qu'il en fait. Les maladies, les infir-

mités , la mort sont une juste punition de la

désobéissance de nos premiers parents. En les

considérant ainsi par rapport à lajustice divine,

soumettons- nous-y tant pour nous-mêmes que

pour les personnes qui nous sont chères ; ac-

ceptons-les sans murmure et sans plainte, et ti-

rons -en le parti que Dieu veut que nous en

tirions pour notre salut.

Il est d'autres maux qui nous sont causés par

l'injustice des hommes . Dieu ne les veut pas ,

mais il les permet ; il saura les faire servir à sa

gloire ; et son intention est que nous les fas-

sions servir à notre sanctification.Envisageons-

les sous cet aspect dans l'ordre de sa providence .

Souffrons -les ,parce que tel est son bon plaisir ;

pardonnons de bon cœur à ceux qui en sont

les auteurs ; et prions, comme nous l'ordonne

Notre-Seigneur , « pour ceux qui nous persécu-

tent et nous calomnient » . (S. Math . v , 44.) Ne

perdons jamais de vue que le plus grand des

biens, la rédemption du genre humain, s'est

opéré par de semblables maux que Jésus-

Christ a endurés pour nous ; et que le plus



L'ORAISON DOMINICALE . 81

énorme des crimes a donné lieu au plus excel-

lent des sacrifices . En unissant notre croix à la

sienne,nous nous assurons le bonheur éternel ;

et nous en sommes redevables à ce qui passe

pour de grands mauxdans l'estime des hommes .

Enfin , il est des maux que nous ne pouvons

imputer qu'à nous-mêmes, qu'à nos passions,

et à nos excès de tout genre ; qui altèrent notre

santé, qui dérangentnotre fortune, qui nous sus-

citent de fâcheuses affaires , et qui ruinent notre

réputation. Ces maux sont une ressource que

Dieu nous ménage dans sa miséricorde, pour

nous les faire expier, pour nous ouvrir le che-

min du ciel . Ils produiront ce bon effet, si après

avoir détesté et corrigé notre mauvaise con-

duite, qui en été la source, nous les acceptons

en esprit de pénitence, et nous bénissons Dieu

de nous avoir affligés et humiliés .

C'est l'esprit de l'Église de prier Dieu qu'il

détourne, ou qu'il fasse cesser les fléaux pu-

blics , afin que le peuple chrétien, moins occupé

de ses misères, puisse le servir avec plus de

piété, de tranquilité et de joie spirituelle . Il est

du devoir des fidèles de s'unir à l'Église et à

ses intentions ; et néanmoins, tant que ces fléaux

durent, de les supporter avec patience . Dieu

nous permet aussi de lui demander la déli

6



82 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

vrance de nos maux temporels, et de ceux des

personnes qui nous intéressent . Mais il faut que

cette demande soit humble, paisible, soumise ,

et surbordonnée à son bon plaisir, ainsi qu'à

notre bien spirituel, et à celui du prochain .Les

fidèles ne sont que trop portés d'eux - mêmes à

prier en ces rencontres ; il n'est pas besoin de

les y exhorter. Mais il est rare qu'ils le fassent

dans des vues pures et chrétiennes ; la nature

a souvent plus de part à ces prières que la

grâce ; il s'en faut bien que la plupart deman-

dent avec autant d'ardeur et d'empressement la

délivrance de leurs maux spirituels et leur

avanceinent dans la vertu .

La vie présente même, à la regarder en un

certain sens, est un mal, à cause des tentations

qui l'obsèdent, et du danger continuel où nous

sommes d'offenser Dieu et de nous perdre .

Elle est un mal, en ce qu'elle est un exil ,

et qu'elle nous tient éloignés de la céleste

patrie et de la vue de Dieu . Sous ce point

de vue, il est louable de lui demander qu'il

l'abrége et la termine ; mais en consentant à

rester sur la terre aussi longtemps qu'il lui

plaira . Ce désir de la mort est dans les bons

chrétiens une suite du désir de mettre leur sa-

lut en sûreté ; et dans les saintes àmes, un effet



L'ORAISON DOMINICALE . 83

de l'amour divin , qui les fait soupirer après le

moment où elles seront réunies pour toujours à

l'objet aimé . Puisse ce désir être un jour le

nôtre !

Pratique .

Le court exposé qu'on vient de lire , suffit

pour nous convaincre que l'Oraison dominicale

renferme ou suppose les principaux points

de la morale chrétienne et de nos devoirs en-

vers Dieu ,le prochain et nous-mêmes . Chacun,

selon son état et ses besoins, y découvrira, en

l'approfondissant, une source inépuisable de

lumières et d'affections . Mais il faut en venir à

la pratique . Il est inutile de lire, de réfléchir et

de méditer, si l'on ne veut pas se résoudre à

pratiquer . On doit même s'attendre à rendre à

Dieu un compte rigoureux des lumières qui

nous auront éclairés sans nous réformer .

Je conviens qu'il n'est pas possible, chaque

fois qu'on récite cette prière, d'avoir distincte-

ment présent à l'esprit le détail des choses qui

y sont contenues. Ce n'est pas non plus ce que

Dieu demande . Mais il veut que chaque fidèle

soit instruit suffisamment, selon sa capacité,du

sens de cette divine prière, qu'il ait dans le



84 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

cœur les sentiments qui doivent en résulter, et

qu'il en fasse la règle de sa conduite .

Pour cet effet , il est bon de lire posément,

attentivement, et à plusieurs reprises l'exposi-

tion précédente, ou quelque autre semblable,

laissant agir la grâce sur notre âme , et nous li-

vrant aux bonnes pensées et aux pieuses affec-

tions qu'elle nous inspirera.Il est encore meil-

leur de prendre chacun des articles dont cette

prière est composée pour sujet de sa méditation

journalière, les appliquant à son état et à sa dis-

position actuelle , et de continuer cet exercice

tant que l'âme y trouvera de la nourriture . Si

l'on n'a pas la facilité de méditer, il suffira de

se mettre en la présence de Dieu,le suppliant

de nous instruire par lui-même et de nous don-

ner l'intelligence et le goût de chaque demande,

avec la grâce nécessaire pour la pratiquer .Cette

oraison où l'on ne fera qu'écouter Dieu en si-

lence , avec humilité, simplicité , et docilité sera

aussi instructive et utile pour nous que les

lives et les réflexions, que l'on ne doit pourtant

jamais négliger, quand on est à portée de s'en

servir .

Il faut ensuite examiner sérieusement si l'on

a vécu jusqu'ici , et si l'on est résolu de vivre

désormais suivant l'esprit de cette prière : par



L'ORAISON DOMINICALE . 85

exemple, si l'on regarde Dieu comme un père,

et si l'on est à son égard dans les dispositions

qn'il a droit d'attendre de ses enfants ; si l'on

aime les autres chrétiens comme ses frères en

Jésus - Christ , et si on leur veut et leur fait tout

le bien temporel et spirituel qu'on désire pour

soi-même, et qu'on est en état de leur faire ; en

quoi l'on sanctifie le nom de Dieu ; en quoil'on

y manque ; ce qu'on pourrait faire de plus ,

tant pour soi que pour les autres, et ainsi du

reste . Un pareil examen fait avec soin sous les

yeux de Dieu, serait d'une extrême utilité pour

nous, et nous mettrait sur la voie d'une entière

réformation de nos principes, de nossentiments,

et de notre conduite . Il ne s'agirait plus que de

former sur chaque point de bonnes résolu-

tions, de les suivre ,et de s'en rendre un compte

fidèle : ce qui est l'affaire d'une bonne volonté.

En rapportant ainsi tout le plan de sa vie à

l'Oraison dominicale,on aurait toujours devant

les yeux un objet simple, qui ne fatiguerait pas

l'attention de l'esprit ; les forces de la volonté

se trouveraient ramassées pour tendre à ce but

unique ; et l'on serait à même de juger si l'on

fait du progrès ou si l'on reste en arrière . Cette

prière serait la matière de notre examen jour-

nalier et de l'examen pour la confession ; elle



86 LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR

fournirait les motifs les plus propres à s'exci-

ter à la contrition ; elle tiendrait lieu d'exercice

pour entendre la messe dévotement et pour

communier saintement. On y puiserait des su-

jets de méditation ou d'oraison , et une foule de

bonnes pensées et de saintes aspirations durant

la journée . Tout invite à embrasser une mé-

thode si simple, fondée sur l'autorité même de

Jésus- Christ , et l'on parviendrait à coup sûr,

en la suivant, à une très haute perfection .

Combien de bonnes âmes , dans les campagnes

surtout, se sont sanctifiées ne sachant que le

Pater, et n'ayant d'autre maître que le Saint-

Esprit !

Quand on ne retirerait d'autre avantage que

celui de réciter cette divine prière avec un es-

prit recueilli et un cœur pénétré d'affection ,

c'en serait un très grand,qui attirerait sur nous

les bénédictions du Père céleste. Mais, en outre ,

saint Augustin dit formellement dans plusieurs

endroits que l'Oraison dominicale, récitée

comme il faut, « efface entièrement les fautes

quotidiennes » . N'est- ce pas là une raison d'ap-

prendre à la bien dire ?

Pour terminer ce petit écrit par une excel-

lente pratique, que j'y ai insinuée plus d'une

fois, donnez-vous à Jésus-Christ de tout votre



L'ORAISON DOMINICALE. 87

cœur, afin qu'il vous instruise lui-même des

vérités qu'il a prétendu renfermer dans sa

prière, qu'il vous en inspire le goût , et qu'il

vous accorde les grâces nécessaires pour les

pratiquer aussi parfaitement qu'il le désire .

Vous serez certainement exaucé si vous dé-

sirez l'être .

FIN.



TABLE DES MATIÈRES .

Pages.

Introduction

Notre Père

Notre Père

5

8
•

18

Qui êtes aux cieux 28

Que votre nom soit sanctifié 33

Que votre règne arrive 39

Que votre volonté soit faite sur la terre

comme au ciel 49

58

Donnez-nous aujourd'hui notre pain quo-

tidien.

Et pardonnez - nous nos offenses comme

nous pardonnons à ceux qui nous ont

offensés

Et ne nous laissez pas succomber à la

tentation.

Mais délivrez-nous du mal. Ainsi soit-il.

Pratique

65

71

75

83

Bruxelles. A. VROMANT, imp . , 3, rue de la Chapelle.





TABLE DES MATIÈRES.

Pages .

Introduction 5

Notre Père 8

Notre Père 18

Qui êtes aux cieux 28

Que votre nom soit sanctifié 33

Que votre règne arrive
39

Que votre volonté soit faite sur la terre

comme au ciel 49

58

Donnez-nous aujourd'hui notre pain quo-

tidien.

Et pardonnez-nous nos offenses comme

nous pardonnons à ceux qui nous ont

offensés

Et ne nous laissez pas succomber à la

tentation. ..

Mais délivrez -nous du mal. Ainsi soit- il.

Pratique

Bruxelles. A. VROMANT, imp . , 3, rue de la Chapelle.

65

71

75

83


	Front Cover
	Introduction 
	Notre Père 
	Qui êtes aux cieux 
	Que votre règne arrive 
	Que votre volonté soit faite sur la terre 
	tidien 
	Donnez-nous aujourd'hui notre pain quo- 
	Et ne nous laissez pas succomber à 
	Pratique 

