
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Le 

cantique 

spirituel 
      

Stéphane Darbé 
      



1 
 

 

  



2 
 

Table des matières 
 

 

 

 

AVANT-PROPOS _________________ 6 

UN DIEU CACHÉ ________________ 8 

LES INTERMÉDIAIRES ENTRE DIEU 

ET LES HOMMES _______________ 12 

L'ÂME GUIDÉE PAR L'ESPRIT DE 

DIEU __________________________ 16 

LES DEUX PARTIES DE L'ÂME ___ 19 

CHERCHER DIEU ______________ 22 

CONNAISSANCE DE SOI ET 

CONNAISSANCE DE DIEU ______ 33 



3 
 
LA BEAUTÉ DIVINE DE L'HOMME

 ______________________________ 37 

L'UNION À DIEU PAR LA FOI ____ 41 

AIMER DIEU ___________________ 48 

DIVINE ET HUMAINE ; UNE SEULE 

VOLONTÉ _____________________ 56 

LE CORPS, PRISON DE L'ÂME ___ 64 

LES VERTUS DE L'ÂME _________ 68 

DES IMPERFECTIONS DE L'ÂME _ 70 

LES AFFECTIONS DE L'ÂME _____ 73 

LES DONS DE DIEU ET LA 

COMPLICITÉ DE L'ÂME _________ 77 

LEXIQUE ______________________ 79 

CONCLUSION _________________ 81 



4 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

Par Saint Jean de la Croix 

 

 

 

 



6 
 

AVANT-PROPOS 

 

 

 

L'âme nous expose la méthode à 
suivre pour commencer ce chemin 

de la vie spirituelle. Elle doit avoir 

du courage pour ne pas s'égarer au 
milieu des plaisirs et des 

satisfactions, de la force pour 

triompher des tentations et des 
obstacles. En cela consiste l'exercice 

de la connaissance de soi-même, qui 
est la première notion à avoir pour 

arriver à la connaissance de Dieu. 

Une fois cette étape dépassée, l'âme 
commence à marcher par la voie de 

la considération et de la 

connaissance des créatures, pour 



7 
 

s'élever à la connaissance de son 

Bien-Aimé leur Créateur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

CHAPITRE I 

UN DIEU CACHÉ 

 

 

 

Le lieu où le fils de Dieu est caché 

est, d'après saint Jean 1 v 18, le sein 

du Père, c'est-à-dire l'Essence divine 
inaccessible au regard mortel et 

caché à toute intelligence humaine. 

C'est là ce que dit Isaïe en ces termes 
: " vous êtes vraiment un Dieu caché. 

" Aussi il faut bien le remarquer, 

quelque grandes que soient les 
communications et manifestations 

de Dieu, quelque élevées et sublimes 

que soient les connaissances qu'une 
âme en reçoive ici-bas, elles ne sont 



9 
 

jamais son essence et n'ont rien à 

voir avec elle. En fait Dieu est 
encore pour l'âme un Dieu caché. 

Malgré toutes les perfections qu'elle 

découvre en lui, elle doit le regarder 
comme caché, et se mettre à sa 

recherche, en disant : où vous êtes-

vous caché ? et en effet les plus 
hautes communications de Dieu et le 

sentiment de sa présence sensible ne 

sont pas un témoignage plus certain 
qu'il est là que les aridités et la 

privation de toutes ces faveurs ne 

prouvent son absence. Voilà 
pourquoi le prophète Job a dit en ch. 

9 v 11 : " s'il vient à moi, c'est-à-dire 

Dieu, je ne le verrai pas ; s'il 
s'éloigne, je ne comprendrai pas. " 

Ces paroles nous laissent entendre 

que l'âme, malgré les 
communications, connaissances ou 

sentiments qu'elle reçoit de Dieu, ne 



10 
 

doit pas s'imaginer qu'elle le possède 

pour cela davantage ou qu'elle lui est 
unie plus intimement, ou que ce 

qu'elle peut sentir et entendre est 

essentiellement Dieu. D'un autre 
côté, si toutes ces communications 

sensibles et spirituelles venaient à 

lui manquer, elle ne doit pas pour 
cela croire que Dieu lui manque ; 

car, en réalité, il lui est impossible 

dans le premier cas de savoir avec 
certitude si elle est en état de grâce, 

et dans le second de savoir si elle n'y 

est pas. Le sage a dit en Eccl. 9 v 1 : 
" aucun homme ne sait s'il est digne 

d'amour ou de haine. " 

Il faut remarquer, pour trouver Jésus 

autant qu'on le peut en cette vie, que 
le Verbe, en union avec le Père et le 

Saint-Esprit, réside essentiellement 

au plus intime de l'âme où il se 



11 
 

cache. Aussi l'âme qui doit le trouver 

par union d'amour doit détacher sa 
volonté de toutes les choses créées, 

entrer dans un profond recueillement 

au-dedans d'elle-même, et là, 
entretenir des rapports pleins 

d'affection et d'amour avec Dieu, en 

considérant le monde entier comme 
s'il n'existait pas. Voilà pourquoi 

saint Augustin, s'adressant à Dieu 

dans ses Soliloques, lui dit : " 
Seigneur, je ne vous ai point trouvé 

en dehors de moi ; c'est que je vous 

cherchais mal au dehors, puisque 
vous êtes en moi ". Dieu est donc 

caché dans l'âme, et c'est là que le 

vrai contemplatif doit le chercher. 

 

  



12 
 

CHAPITRE II 

LES INTERMÉDIAIRES 

ENTRE DIEU ET LES 

HOMMES 

 

 

 

Il est naturel que l'amante, ne 
pouvant communiquer en personne 

avec le Bien-Aimé, le fasse par le 

meilleur moyen possible. Aussi elle 
veut se servir de ses désirs, de ses 

affections et de ses gémissements 

comme de messagers qui sauront 
bien manifester à l'Epoux les secrets 

de son cœur ; voilà pourquoi elle dit 

; " pasteurs, vous qui passez " ; on 



13 
 

peut également entendre par ces 

pasteurs dont l'âme parle ici les 
anges eux-mêmes ; non seulement 

ils portent à Dieu nos messages, 

mais ils apportent aussi ceux de Dieu 
à nos âmes ; comme de bons 

pasteurs ils nourrissent en outre nos 

âmes des douces communications et 
inspirations de Dieu qui utilise leur 

ministère ; en bons pasteurs ils nous 

protègent encore contre les loups, 
c'est-à-dire les démons, et ils nous 

défendent contre eux.  

Elle ajoute ; " si par bonheur vous 

voyez ", ce qui veut dire : si par 
bonheur pour moi vous arrivez à 

jouir de sa présence, à le voir et à 

l'entendre. Remarquons bien ici que 
sans doute Dieu sait et entend tout, 

qu'il voit et connaît jusqu'à nos 

moindres pensées ; mais on dit qu'il 



14 
 

voit nos nécessités lorsqu'il y 

remédie, ou qu'il entend nos prières 
quand il les exauce. Toutes les 

nécessités de l'âme et toutes ses 

suppliques n'atteignent pas ce degré 
où Dieu les exauce ; c'est quand il 

voit dans sa sagesse qu'on y a mis 

assez de temps, de ferveur et de 
persévérance, qu'il exauce nos 

prières et remédie à nos maux, et 

alors nous disons qu'il nous voit et 
nous écoute. Nous le constatons 

dans l'Exode : il y avait quatre cents 

ans que les enfants d'Israël 
subissaient la servitude d'Egypte, 

quand Dieu dit à Moïse : " j'ai vu 

l'affliction de mon peuple ; j'ai 
entendu ses plaintes et je suis 

descendu pour le délivrer " Exode 3 

v 7. Or il avait toujours vu cette 
affliction ; mais il dit alors qu'il la 

voit, parce qu'il voulut alors y mettre 



15 
 

fin. De même saint Gabriel dit à 

Zacharie : " ne crains pas, Zacharie, 
parce que ta prière a été entendue " 

Luc 1 v 13. Cela signifiait qu'on lui 

accordait le fils qu'il demandait 
depuis de longues années ; et 

cependant Dieu avait toujours 

entendu sa prière. 

Ainsi donc toute âme doit 
comprendre que si Dieu ne lui 

accorde pas un secours immédiat 

dans la nécessité ou n'exauce pas ses 
prières, ce n'est pas là un motif pour 

que Dieu, si elle n'a pas démérité, 

manque de la protéger au temps 
voulu et opportun ; car il est, comme 

dit David : " un secours au moment 

opportun dans la tribulation " Ps. 9 v 

10. 

 



16 
 

CHAPITRE III 

L'ÂME GUIDÉE PAR 

L'ESPRIT DE DIEU 

 

 

 

Dans cette solitude où l'âme est 

détachée de tout créé et seule avec 
Dieu, c'est lui qui la guide, la dirige 

et l'élève aux choses célestes. Il 

élève aux connaissances divines son 
entendement, qui est désormais dans 

la solitude et séparé de toutes les 

connaissances opposées et 
étrangères. Il meut d'une manière 

libre sa volonté à l'amour de Dieu, 

parce que sa volonté est désormais 
dans la solitude, elle aussi, et 



17 
 

affranchie de toutes les autres 

affections. Il remplit sa mémoire de 
connaissances divines, parce qu'elle 

est également dans la solitude et 

dégagée de toutes les autres 
imaginations ou représentations. 

Dès que l'âme, en effet, a purifié 

ainsi ses puissances et les a dégagées 
de tout ce qui lui est inférieur et de 

toute attache à ce qui lui est 

supérieur, pour les laisser dans 
l'isolement complet, Dieu les remplit 

immédiatement de ce qui est 

invisible et céleste. C'est Dieu qui 
est son guide dans cette solitude. 

C'est là ce qui dit saint Paul en 

parlant de ceux qui sont parfaits : " 
ils sont guidés par l'Esprit de Dieu… 

" Rom. 8 v 14. Dieu agit donc lui-

même, sans le secours d'aucun 
intermédiaire. Il se la donne à lui-

même et comble tous ses désirs, ce 



18 
 

qu'il n'aurait pas fait s'il ne l'avait pas 

trouvée en solitude. Aussi l'Epoux a-
t-il dit de l'âme par la voix du 

prophète Osée : " je la guiderai dans 

la solitude et je parlerai à son cœur " 
Os. 2 v 14. Quand il dit qu'il parlera 

à son cœur, il promet de se donner 

lui-même à elle, car parler au cœur 
c'est contenter le cœur, et le cœur ne 

peut se satisfaire de rien moins que 

de Dieu. 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

CHAPITRE IV 

LES DEUX PARTIES DE 

L'ÂME 

 

 

 

L'âme peut être troublée soit par sa 

partie inférieure qui est la partie 
sensitive de l'homme, soit par sa 

partie supérieure ou raisonnable. 

Ces deux parties renferment en 
elles-mêmes toute l'harmonie des 

puissances et des sens de l'homme. Il 

faut que l'âme ne voit aucun objet 
concernant l'une des puissances ou 

l'un des sens ; que dans toutes les 

puissances spirituelles, 
entendement, mémoire et volonté, il 



20 
 

n'y ait pas d'autres considérations, 

affections ou digressions ; et que 
dans tous les sens et dans toutes les 

puissances corporelles, qu'on 

appelle imagination ou fantaisie, il 
en soit de même ; quant aux cinq 

sens externes, qu'ils ne représentent 

pas d'autres formes, images ou 
représentations d'un objet 

quelconque ou d'actes naturels quels 

qu'ils soient. Voilà ce que dit l'âme ; 
durant le temps de cette 

communication intime avec Dieu, il 

convient que tous les sens, tant 
intérieurs qu'extérieurs, soient dans 

le repos et interrompent leurs 

opérations personnelles, car plus ils 
agissent à ce moment-là, et plus ils 

portent de trouble. Dès que l'âme, en 

effet, arrive à l'union intime avec 
Dieu, ses puissances spirituelles 

n'ont plus à agir, et à plus forte raison 



21 
 

ses puissances corporelles ; l'union à 

Dieu par l'amour étant accomplie, le 
travail des puissances est terminé : 

l'âme est arrivée au terme et n'a plus 

besoin de ces intermédiaires pour y 

parvenir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



22 
 

CHAPITRE V 

CHERCHER DIEU 

 

 

 

Il ne suffit pas à l'âme de prier, 

d'exprimer des désirs et de se servir 

d'intermédiaire pour parler au Bien-
Aimé, elle doit encore aller elle-

même à sa recherche. Pour aller à la 

recherche du Bien-Aimé, elle doit 
s'exercer à pratiquer les vertus et les 

mortifications propres à la vie 

contemplative et à la vie active ; 
dans ce but elle renoncera à tous les 

biens et à tous les plaisirs ; aussi tous 

les efforts et toutes les ruses de ses 
trois ennemis : le monde, le démon 



23 
 

et la chair, sont incapable de la 

retenir ou d'entraver sa marche. 

Pour l'âme donc, dire qu'elle va à la 
recherche du Bien-Aimé, c'est 

penser : je vais pratiquer les vertus à 

leur plus haut degré, et m'abaisser 
par la mortification et les pratiques 

d'humilité. En un mot, se diriger vers 

Dieu, c'est accomplir le bien en 

Dieu, et mortifier le mal en nous. 

La substance spirituelle ne peut en 

effet se communiquer aux sens, et 

ainsi ce que le sens reçoit n'est pas 

essentiellement Dieu. 

L'âme dit : " je ne cueillerai pas les 

fleurs ". Pour aller à la recherche de 

Dieu, il faut un cœur dégagé, fort, 
libre de tous les maux et même de 

tous les biens qui ne sont pas 

purement Dieu lui-même. Aussi 



24 
 

l'âme, comme elle le déclare dans ce 

vers, dit quelle force et quelle liberté 
elle doit avoir pour réaliser son 

projet. Dans le présent vers, elle 

annonce qu'elle ne cueillera pas les 
fleurs au long de son chemin ; ces 

fleurs, symboles des joies, des 

contentements d'ici-bas, pourraient 
entraver sa marche si elle voulait les 

cueillir et les garder ; elles sont de 

trois sortes : les biens temporels, les 
biens sensuels et les biens spirituels. 

Les uns et les autres, dès lors qu'on 

s'y arrête et qu'on y cherche son 
repos, occupent le cœur et sont un 

obstacle au dénuement spirituel 

requis pour marcher droit dans la 
voie du Christ. L'âme qui va à sa 

recherche déclare qu'elle ne 

cueillera aucune de ces fleurs dont 
nous avons parlé. Elle pense ainsi : 

je n'attacherai point mon cœur aux 



25 
 

richesses et aux biens que peut offrir 

le monde ; je ne veux point des 
contentements et des délices de la 

chair ; je refuse les joies et les 

consolations de l'esprit qui 
pourraient m'empêcher de chercher 

mes amours sur les montagnes ou les 

rivages des vertus et des souffrances. 
Elle s'exprime de la sorte pour suivre 

le conseil donné par David à ceux 

qui suivent cette voie : " si les 
richesses abondent, veuillez ne pas y 

attacher votre cœur ". Ce conseil 

s'entend aussi bien des plaisirs 
sensuels que des biens temporels et 

des consolations spirituelles. Il faut 

remarquer en effet : ce ne sont pas 
seulement les biens temporels et les 

plaisirs sensuels qui empêchent la 

marche vers Dieu et s'y opposent, 
mais les consolations et les 

délectations spirituelles, reçues avec 



26 
 

esprit de propriété et recherche, 

sont-elles aussi un obstacle à ce 
chemin de la Croix qui est celui du 

Christ.  

L'âme ajoute : " je ne redouterai 

point les bêtes féroces, et je passerai 
les forts et les frontières. " Dans ces 

vers l'âme parle de ses trois ennemis 

: le monde, le démon et la chair, qui 
lui font la guerre et rendent sa 

marche difficile. Par bêtes féroces 

elle désigne le monde, par forts le 

démon, et par frontières la chair.  

Le monde est semblable aux bêtes 

féroces, car l'âme qui entre dans ce 

chemin se représente en imagination 
le monde comme rempli de fauves 

cruels qui la menacent et 

l'épouvantent, et cela surtout de trois 
manières. La première, c'est qu'elle 

va perdre les faveurs du monde, ses 



27 
 

amis, son crédit, son prestige et 

même sa fortune. La seconde, qui 
n'est pas moins redoutable, c'est 

qu'elle se demande comment elle 

pourra endurer ses souffrances, ou 
supporter d'être à jamais privée des 

joies, des délices et de tous les 

plaisirs du monde. La troisième, qui 
est plus pénible encore, c'est que les 

langues vont se déchaîner contre elle 

; elle sera un objet de moquerie, de 
sarcasmes, de mépris ; ces épreuves 

paraissent si douloureuses 

d'ordinaire à certaines âmes qu'il 
leur devient extrêmement difficile 

non seulement de résister à ces bêtes 

féroces, mais même d'entrer dans ce 

chemin spirituel. 

Mais il y a d'autres âmes généreuses 

qui rencontrent d'ordinaire d'autres 

bêtes féroces plus intérieures et plus 



28 
 

spirituelles ; ce sont des difficultés, 

des tentations, des tribulations et des 
épreuves de toutes sortes qu'elles 

doivent endurer. Dieu les envoie aux 

âmes qu'il destine à une haute 
perfection ; il les éprouve et les 

épure comme l'or dans la fournaise, 

selon cette parole de David : " 
nombreuses sont les tribulations des 

justes, mais le Seigneur les délivrera 

de toutes " Ps.33 v 20. Quant à l'âme 
qui est tout embrasée d'amour, elle 

estime son Bien-Aimé au-dessus de 

toutes les créatures ; elle met en lui 
tout son amour et toute sa confiance 

; aussi est-ce peu pour elle de dire : " 

Je passerai les forts et les frontières. 

" 

Les démons qui forment la seconde 

classe de ses ennemis, elle les 

appelle les forts, parce qu'ils 



29 
 

déploient une grande puissance pour 

lui barrer son chemin ; leurs 
tentations en effet sont plus 

violentes, et leurs artifices plus 

difficiles à surmonter et à découvrir 
que ceux du monde et de la chair ; 

ces deux ennemis d'ailleurs viennent 

à son secours pour faire à l'âme une 
guerre à outrance. Aussi David, 

parlant d'eux, les appelle forts quand 

il dit : " les forts en ont voulu à mon 
âme " Ps. 53 v 5. Le prophète Job 

proclame aussi leur force, quand il a 

dit qu' " il n'y a pas sur la terre de 
pouvoir comparable à celui du 

démon, qui a été créé pour ne 

craindre personne ", c'est-à-dire 
qu'aucun pouvoir humain ne peut 

être comparé au sien ; seul le 

pouvoir divin peut en triompher, et 
seule la lumière divine est capable 

de découvrir ses artifices. Voilà 



30 
 

pourquoi l'âme qui devra surmonter 

sa force ne le pourra que par 
l'oraison ; il lui sera également 

impossible de déjouer ses tromperies 

sinon à l'aide de l'humilité et de la 
mortification. Aussi saint Paul, afin 

de prémunir les fidèles leur adresse 

ces paroles : " revêtez-vous de 
l'armure de Dieu, afin que vous 

puissiez triompher des embûches du 

démon, parce qu'il ne s'agit pas d'un 
combat contre la chair et le sang " 

Eph. 6 v 11. Par le sang il signifie le 

monde, et par l'armure de Dieu il 
signifie l'oraison et la Croix du 

Christ ; c'est là que se trouvent 

l'humilité et la mortification dont 

nous avons parlé. 

L'âme dit encore qu'elle franchira les 

frontières ; par-là elle entend les 

répugnances et les rébellions que la 



31 
 

chair a naturellement contre l'esprit. 

C'est ce que dit saint Paul : " la chair 
par ses désirs lutte contre l'esprit " 

Gal.5 v 17, et s'oppose comme une 

barrière à son avancement dans la 
perfection. Or, ces frontières, l'âme 

doit les franchir en brisant les 

obstacles, et en jetant par terre par la 
force et la générosité de son esprit 

toutes les convoitises sensuelles et 

les affections naturelles. Tant que 
ces passions seront encore en elle, 

l'âme en subira tellement l'empire 

qu'elle ne pourra passer à la vie 
véritable ni goûter les délices 

spirituelles. Saint Paul nous fait 

comprendre cela quand il dit : " si, à 
l'aide de l'esprit, vous mortifiez les 

œuvres de la chair, vous vivrez " 

Rom. 8 v 13. Telle est donc la 
méthode que l'âme expose dans cette 

strophe et qu'il lui faut suivre pour 



32 
 

aller à la recherche du Bien-Aimé. 

En résumé, il s'agit d'avoir de la 
constance et de l'énergie pour ne 

point s'abaisser à cueillir des fleurs, 

du courge pour ne pas redouter les 
bêtes féroces, de la force pour 

franchir les forts et les frontières, en 

ne s'occupant que de passer par les 
monts et les rivages des vertus de la 

manière que nous avons expliquée. 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 
 

CHAPITRE VI 

CONNAISSANCE DE 

SOI ET 

CONNAISSANCE DE 

DIEU 

 

 

 

L'âme nous a exposé la méthode à 
suivre pour commencer ce chemin 

de la vie spirituelle. Elle doit avoir 

du courage pour ne pas s'égarer au 
milieu des plaisirs et des 

satisfactions, de la force pour 

triompher des tentations et des 
obstacles. En cela consiste l'exercice 

de la connaissance de soi-même, qui 



34 
 

est la première notion à avoir pour 

arriver à la connaissance de Dieu. 
Une fois cette étape dépassée, l'âme 

commence à marcher par la voie de 

la considération et de la 
connaissance des créatures, pour 

s'élever à la connaissance de son 

Bien-Aimé leur Créateur. Car, après 
l'exercice de la connaissance de soi, 

cette considération des créatures est 

la première qui se présente dans ce 
chemin spirituel pour que nous 

arrivions à la connaissance de Dieu. 

Les créatures en effet nous 
découvrent sa grandeur et son 

excellence, selon cette parole de 

l'Apôtre : " les choses invisibles de 
Dieu nous sont connues par les 

choses visibles créées et invisibles " 

Rom : 1 v 20. 



35 
 

L'âme s'entretient donc à présent 

avec les créatures, et elle leur 
demande des nouvelles de son Bien-

Aimé. Mais il faut remarquer avec 

saint Augustin, que l'âme, en 
interrogeant les créatures, ne 

considère en elles que leur Créateur. 

Elle considère les éléments et toutes 
les créatures inférieures, les cieux 

avec les créatures supérieures et 

toutes les choses matérielles et enfin 

les esprits célestes. 

Dieu a créé toutes choses avec la 

plus grande facilité et en un moment. 

Il a déposé en elles quelque vestige 
de ce qu'il est, car non seulement il 

les a créées de rien, mais encore il les 

a dotées de grâces et de propriétés 
innombrables, il a augmenté leur 

beauté par une hiérarchie admirable 

et une harmonie mutuelle qui ne se 



36 
 

dément jamais. Toutes choses 

viennent de sa Sagesse ; par elle il 
les a créées ; et sa Sagesse, c'est le 

Verbe Eternel, son Fils Unique. 

En effet, tout ce que l'on peut savoir 

de Dieu en cette vie, si élevé qu'il 
soit, n'est pas encore la connaissance 

parfaite, mais une connaissance 

partielle et très éloignée de la réalité. 
Connaître Dieu dans son Essence est 

la seule connaissance véritable ; telle 

est celle que demande l'âme, qui ne 

peut se contenter des autres.  

 

  



37 
 

CHAPITRE VII 

LA BEAUTÉ DIVINE 

DE L'HOMME 

 

 

 

L'âme dit : " il est passé à la hâte par 

ces bocages ".  

Elle dit qu'il est passé, car toutes les 
créatures sont un vestige du passage 

de Dieu où l'on entrevoit sa 

grandeur, sa puissance, sa sagesse et 
autres vertus divines. Il est passé à la 

hâte, car les créatures sont les 

œuvres inférieures de Dieu ; il les a 
créées comme en passant : car les 

grandes œuvres de sa main celles où 



38 
 

il se montre davantage et où il a 

apporté plus d'attention, sont 
l'Incarnation du Verbe et les 

mystères de la foi chrétienne ; si on 

les compare, toutes les autres œuvres 
ont été créées comme en passant et à 

la hâte.  

Saint Paul nous dit que le Fils de 

Dieu est la splendeur de sa gloire et 
la figure de sa substance (Héb. 1 v 

3). Or nous devons remarquer que 

c'est seulement par la figure de son 
Fils que Dieu a regardé toutes les 

créatures, et que cela a suffi pour 

leur donner l'être naturel et leur 
communiquer une foule de grâces et 

de dons naturels ; il les faisait 

accomplies et parfaites, selon ces 
paroles de la Genèse : " Dieu a 

regardé tout ce qu'il avait créé, et 

tout était très bon " Gen. 1 v 31. Les 



39 
 

voir toutes très bonnes, c'était les 

créer toutes très bonnes dans le 
Verbe, son Fils. Non seulement il 

leur donna l'être et les dons naturels 

en les regardant, comme nous 
l'avons dit, mais encore par la figure 

de son Fils il les laissa revêtues d'une 

beauté supérieure, en leur 
communiquant l'être surnaturel ; 

cela s'est réalisé lorsqu'il créa 

l'homme qu'il éleva à une beauté 
divine et par conséquent toutes les 

créatures en se faisant homme. Voilà 

pourquoi ce même Fils de Dieu a dit 
: " lorsque je serai élevé de terre, 

j'attirerai tout à moi " Jean 12 v 32. 

Ainsi le Père, par le mystère de 
l'Incarnation de son Fils et de sa 

glorieuse résurrection selon la chair, 

non seulement a embelli en partie les 
créatures, mais nous pouvons 

affirmer qu'il les a laissées 



40 
 

complètement revêtues de beauté et 

de dignité. 

Il y a plus ; et, pour parler 
conformément à l'état de 

contemplation, il faut savoir qu'à la 

lumière vive de la contemplation et 
des connaissances des créatures qui 

en découle, l'âme les sait dotées 

d'une telle abondance de grâces, de 
vertus et de beauté, qu'elles lui 

semblent toutes revêtues d'une 

admirable beauté naturelle qui 
dérive de l'infinie beauté 

surnaturelle de la figure de Dieu 

dont le regard revêt de charme et 
d'allégresse le monde et les cieux. 

Dans le même sens David dit au 

Seigneur qu'il n'a eu qu'à ouvrir la 
main et : " et il a rempli de 

bénédiction tous les êtres animés ".  

 



41 
 

CHAPITRE VIII 

L'UNION À DIEU PAR 

LA FOI 

 

 

 

L'âme est embrasée du plus ardent 

désir de s'unir à son divin Epoux. 
Comme elle ne trouve dans aucune 

créature le moyen de le réaliser, elle 

se tourne de nouveau vers la foi, qui 
lui donnera les lumières les plus 

vives sur le Bien-Aimé, et sera son 

intermédiaire. En réalité elle n'a pas 
d'autre moyen d'arriver à la véritable 

union avec Dieu. L'Epoux nous le 

donne à entendre dans cette parole 



42 
 

d'Osée : " je t'épouserai dans la foi " 

Os. 2 v 20. 

Si nous fermons les yeux de 
l'entendement à toutes les choses du 

ciel et de la terre, ou d'après David, 

si nous dormons entre ceux camps, 
nous nous trouverons fixés 

uniquement dans la foi. 

Ainsi donc la foi nous donne Dieu 

lui-même et nous le fait connaître ; 
sans doute il est voilé sous les 

surfaces argentées de la foi, ou 

article de la foi, car sur la terre la foi 
nous propose ces vérités obscures et 

recouvertes, mais ce n'est pas là un 

motif pour qu'il ne nous soit pas 

donné en réalité. 

De même qu'une esquisse n'est pas 

une peinture parfaite, de même la 

connaissance de la foi n'est pas une 



43 
 

connaissance parfaite. Aussi les 

connaissances infusées dans l'âme 
par la foi y sont comme une ébauche. 

Lorsqu'elles seront dans la claire 

vision, elles se trouveront dans l'âme 
comme une peinture parfaite et 

complètement achevée. C'est la 

pensée de l'Apôtre : " quand arrivera 
ce qui est parfait ", " alors sera 

achevé ce qui est imparfait " (1 Cor. 

13 v 10), c'est-à-dire la connaissance 

de la foi. 

Au-dessus de cette ébauche de la foi, 

il y a une autre ébauche, celle de 

l'amour dans l'âme de celui qui aime 
; elle s'opère par la volonté ; le 

portrait du Bien-Aimé s'y représente 

d'une manière tellement parfaite, 
tellement intime et vive, lorsqu'il y a 

union d'amour, qu'on peut dire en 

vérité que le Bien-Aimé vit en elle et 



44 
 

elle en lui. L'amour, en transformant 

ceux qui s'aiment, établit entre eux 
une telle ressemblance qu'on peut 

dire que chacun d'eux est l'autre et 

que tous les deux ne sont qu'un. La 
raison en est que dans l'union et la 

transformation d'amour chacun 

d'eux donne la possession de lui-
même à l'autre, chacun s'abandonne, 

se livre et s'échange pour l'autre ; 

chacun d'eux vit dans l'autre, et est 
pour ainsi dire l'autre, et tous les 

deux ne sont qu'un par la 

transformation de l'amour. C'est là 
ce que saint Paul a voulu faire 

comprendre quand il a dit : " je vis, 

mais ce n'est plus moi qui vis, c'est 
le Christ qui vit en moi " (Gal. 2 v 

20). Quand il dit : je vis, mais ce 

n'est plus moi qui vis, il a voulu nous 
faire comprendre que s'il vivait, ce 

n'était plus de sa vie propre, car il 



45 
 

était transformé dans le Christ, et 

que sa vie était plus divine 
qu'humaine ; aussi il a ajouté que ce 

n'était plus lui qui vivait, mais le 

Christ en lui. Après cette 
transformation, la ressemblance 

était telle, nous pouvons bien le dire, 

que sa vie et la vie du Christ n'étaient 
plus qu'une seule vie par l'union 

d'amour. Mais c'est au ciel que se 

réalisera parfaitement cette union 
dans la vie divine pour tous ceux qui 

auront mérité de se voir en Dieu. 

Transformés en Dieu, ils vivront de 
la vie de Dieu et non de leur vie 

propre ; bien qu'on puisse dire qu'ils 

vivront de leur vie, dès lors que la 
vie de Dieu sera la leur. Alors ils 

diront en toute vérité : nous vivons, 

mais non pas nous, car c'est Dieu qui 
vit en nous. Cet état est possible sur 

cette terre, comme il le fut pour saint 



46 
 

Paul ; mais jamais il n'est parfait ni 

absolu, même si l'âme parvient à la 
transformation d'amour du mariage 

spirituel, état le plus élevé auquel on 

puisse arriver en cette vie. On peut 
appeler cela une esquisse d'amour en 

comparaison de cette transformation 

parfaite qui ne s'accomplit que dans 
la gloire. Pourtant cette esquisse de 

transformation réalisée sur la terre 

est déjà un bonheur excellent car 
l'âme contente ainsi grandement le 

Bien-Aimé. Aussi désirant voir 

l'Epouse le placer dans son âme 
comme un portrait, l'Epoux lui dit 

dans les Cantiques : " mettez-moi 

comme un sceau sur votre cœur, 
comme un sceau sur votre bras " 

(Cant. 8 v 6). Le cœur figure ici 

l'âme où Dieu habite ici-bas comme 
sceau de l'esquisse de foi, ainsi que 

nous l'avons dit. Le bras symbolise 



47 
 

la volonté forte où il demeure 

comme sceau de l'esquisse d'amour. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



48 
 

CHAPITRE IX 

AIMER DIEU 

 

 

 

Il faut savoir, en effet, que toute âme 

qui aime vraiment Dieu ne peut 

vouloir ni satisfactions ni 
contentement jusqu'à ce qu'elle le 

possède en vérité. Tout le reste ne la 

satisfait pas, mais au contraire, ne 
fait qu'exciter en elle la faim et le 

désir de le voir tel qu'il est.  

Celui qui aime n'est plus le maître de 

son cœur, il en a fait don au Bien-

Aimé.  



49 
 

" Ravir, ce n'est pas autre chose que 

d'enlever à quelqu'un l'objet qui lui 
appartient et de s'en constituer le 

propriétaire. " 

D'une âme éprise d'amour on dit 

communément qu'on a ravi son 
cœur, et que ce cœur lui a été ravi par 

celui qu'elle aime ; il est hors d'elle 

et se trouve dans l'objet aimé ; elle 
n'a plus donc de cœur pour elle-

même, mais seulement pour celui 

qu'elle aime. Cette considération est 
de nature a nous faire reconnaître 

aisément si une âme aime Dieu ou 

non. Car si elle l'aime, elle n'a plus 
de cœur pour elle-même, elle l'a 

donné tout entier à Dieu ; tandis que 

plus le cœur se recherche lui-même, 
moins il est à Dieu. L'âme verra donc 

que son cœur a vraiment été ravi, si 

elle est tout embrasée d'amour pour 



50 
 

le Bien-Aimé, ou si elle ne met sa 

joie dans aucune des créatures d'ici-
bas, comme le montre l'âme dont 

nous parlons. La raison en est que le 

cœur ne peut goûter ni paix ni repos, 
s'il ne possède son objet. Or quand il 

s'affectionne à quelque objet, il ne se 

possède déjà plus lui-même et il ne 
possède rien ; et s'il ne possède pas 

vraiment ce qu'il aime, il ne peut 

manquer de souffrir jusqu'à ce qu'il 
le possède, parce qu'il est jusqu'alors 

comme le vase vide qui attend qu'on 

le remplisse, ou comme le famélique 
qui aspire à satisfaire sa faim, ou 

comme le malade qui soupire après 

la santé, ou comme celui qui est 
suspendu en l'air et qui n'a pas de 

point d'appui pour ses pieds. Tel est 

l'état du cœur qui est épris d'amour.  



51 
 

L'âme ajoute, en parlant au Bien-

Aimé : " pourquoi ne pas remplir le 
vide de ce cœur, le rassasier, lui tenir 

compagnie, le guérir, lui donner en 

vous un point d'appui et un repos 
parfait ? " l'âme éprise d'amour ne 

peut pas manquer de désirer la 

récompense et le salaire de son 
amour. N'est-ce pas pour cela qu'elle 

s'est mise au service du Bien-Aimé ? 

sans cela, elle n'aurait pas d'amour 
véritable ; ce salaire et cette 

récompense ne sont que l'amour 

même ; l'âme ne peut pas en désirer 
d'autre si ce n'est d'aimer toujours 

davantage jusqu'à ce qu'elle arrive 

enfin à la perfection de l'amour ; 
l'amour n'est payé que par lui-même, 

comme le fit comprendre le prophète 

Job par ces paroles : " comme le 
serviteur désire l'ombre et le 

mercenaire attend la fin de son 



52 
 

travail, ainsi j'ai eu en partage des 

mois vides et des nuits de 
souffrances qui se prolongeaient. 

Lorsque je vais prendre mon repos, 

je me dit : quand me lèverai-je ? 
J'attends de nouveau le soir, et les 

chagrins m'accompagnent jusqu'à 

l'heure des ténèbres " Job 7 v 2 à 4. 
C'est ainsi que l'âme embrasée 

d'amour de Dieu désire 

l'accomplissement et la perfection 
de son amour pour y trouver le 

rafraîchissement parfait. Semblable 

au serviteur fatigué des chaleurs de 
l'été, elle aspire à la fraîcheur de 

l'ombre, et comme le mercenaire, 

elle attend, elle aussi, la fin de son 
œuvre. Qu'on le remarque bien, le 

prophète Job n'a pas dit que le 

mercenaire attendait la fin de son 
travail, mais la fin de son œuvre, 

pour bien faire comprendre ce dont 



53 
 

nous parlons : l'âme qui aime 

n'attend pas la fin de son travail, 
mais la fin de son œuvre, parce que 

son œuvre c'est d'aimer ; elle en 

attend donc la fin et le couronnement 
qui consiste dans la perfection et 

l'accomplissement de l'amour de 

Dieu. Tant qu'elle n'y est pas arrivée, 
l'âme se trouve toujours dans l'état 

qui nous est dépeint par Job. Les 

jours et les mois lui semblent vides ; 
ses nuits sont longues et pleines de 

fatigues. Tout cet exposé nous fait 

comprendre comment l'âme qui 
aime Dieu ne doit pas désirer ou 

attendre de lui autre chose que la 

perfection de l'amour.  

L'amour parfait a pour propriété de 
ne vouloir rien accepter ou prendre 

pour soi-même, et de ne rien 

s'attribuer ; il rapporte tout à celui 



54 
 

qu'il aime. Telle est la loi de l'amour 

humain ; à plus forte raison doit-il en 
être ainsi de l'amour de Dieu, 

puisque la simple raison nous en fait 

tant d'obligation. 

Aimer avec tendresse, c'est plus 
qu'aimer, c'est aimer beaucoup, c'est 

pour ainsi dire aimer doublement. 

Lorsque l'âme est toute à Dieu, elle 

peut en toute vérité l'appeler Bien-
Aimé car son cœur est absolument 

détaché de tout ce qui n'est pas lui. 

Mais quelques-uns l'appellent 
l'Epoux Bien-Aimé quand il n'est 

pas réellement leur Bien-Aimé 

puisqu'ils ne lui ont pas donné 
complètement leur cœur ; voilà 

pourquoi leur demande n'est pas d'un 

si haut prix au regard de l'Epoux. 
Comme elle n'aime rien en dehors de 

lui, elle ne trouve en rien le repos et 



55 
 

le soulagement qu'elle cherche. A 

cela, on peut reconnaître si 
quelqu'un aime Dieu en vérité, ou s'il 

se contente de quelque chose qui soit 

moindre que Dieu. 

 

 

 

 

 

 

 

  



56 
 

CHAPITRE X 

DIVINE ET HUMAINE ; 

UNE SEULE VOLONTÉ 

 

 

 

Le but de l'âme est d'arriver à 

l'égalité d'amour qu'elle a toujours 
désirée naturellement et 

surnaturellement : l'amant ne peut 

être satisfait s'il ne sent pas qu'il 
aime autant qu'il est aimé. Or l'âme 

voit d'une façon très certaine 

l'immensité de l'amour que Dieu lui 
porte ; elle ne veut pas l'aimer d'une 

manière moins élevée et moins 

parfaite ; (s'il est vrai que la gloire 
consiste dans l'entendement, la fin 



57 
 

de l'âme est d'aimer Dieu). D'où son 

désir d'être transformée 
actuellement en lui, car elle ne peut 

arriver à cette égalité que par une 

transformation totale de sa volonté 
en celle de Dieu ; ces volontés alors 

s'unissent de telle sorte que les deux 

sont unifiées et ainsi il y a égalité 
d'amour. En effet la volonté de l'âme, 

transformée en celle de Dieu, est 

toute désormais volonté de Dieu ; la 
volonté de l'âme n'est pas détruite 

pour cela, mais elle est devenue 

volonté de Dieu. Ainsi donc l'âme 
aime Dieu avec la volonté de Dieu, 

qui est aussi sa volonté à elle ; de la 

sorte elle l'aime autant qu'elle en est 
aimée, puisqu'elle l'aime avec la 

volonté de Dieu même, c'est-à-dire 

par le Saint-Esprit, et lui portera un 
amour égal à celui qu'il a pour elle. 

Le Saint-Esprit en effet est donné à 



58 
 

l'âme, comme le dit l'Apôtre : " la 

grâce de Dieu a été répandue dans 
nos cœurs par l'Esprit-Saint qui nous 

a été donné " Rom. 5 v 5. (Ainsi 

donc elle aime Dieu et le Saint-
Esprit ; toutefois le Saint-Esprit n'est 

pas un instrument de son amour, 

mais elle l'aime comme Dieu par 
suite de la transformation où elle a 

été élevée. C'est lui qui supplée ce 

qui manque en elle, parce qu'elle a 

été transformée d'amour en lui. 

L'âme dit : " là vous me montreriez 

ce que mon âme désire ". 

Or, notons-le bien, l'âme ne dit pas : 

là, il me donnera ; mais : là, il me 
montrera. Sans doute il est vrai que 

Dieu donne son amour, mais, pour 

parler d'une manière plus précise, 
elle dit qu'il lui montre son amour ; 

ce qui veut dire qu'il lui montre à 



59 
 

l'aimer comme il s'aime. Car Dieu en 

nous aimant le premier nous montre 
à l'aimer purement et complètement 

comme il nous aime. Or dans cette 

transformation où il se communique 
à elle, il lui montre un amour total, 

généreux et pur ; il se communique 

à elle tout entier avec une tendresse 
ineffable, et il la transforme en lui-

même ; il lui donne donc son amour 

afin qu'elle s'en serve pour l'aimer ; 
c'est là ce qu'elle appelle, à 

proprement parler, lui montrer à 

aimer ; Dieu lui met pour ainsi dire 
l'instrument entre les mains ; il lui 

indique comment elle doit s'en 

servir, (et il l'aide peu à peu en 
agissant avec elle) ; voilà pourquoi 

elle aime Dieu autant qu'elle en est 

aimée. (Je ne veux pas dire qu'elle 
aime Dieu autant qu'il s'aime, cela 

est impossible, mais autant qu'elle 



60 
 

en est aimée, de même qu'elle doit 

connaître Dieu autant qu'elle en est 
connue) ; car cet amour, (qui est la 

Sagesse), est commun à eux deux. 

Par conséquent non seulement elle 
apprend alors à aimer, mais elle est 

devenue maîtresse en amour, 

puisqu'elle est unie au Maître même 
de l'amour ; de ce chef, elle est 

pleinement satisfaite ; jusqu'à ce 

qu'elle parvienne à cet amour, son 
cœur ne pouvait l'être. Elle aime 

donc Dieu d'une manière parfaite et 

du même amour dont il s'aime. Ceci 
est un état que l'on ne peut acquérir 

complètement sur la terre ; du moins 

quand l'âme arrive à cet état de 
perfection, le Mariage spirituel dont 

nous parlons, cela est possible d'une 

certaine manière. 



61 
 

De ce degré d'amour parfait il 

s'ensuit immédiatement comme un 
état de gloire où l'âme éprouve une 

jubilation intime, substantielle, toute 

divine. Il semble, en effet, et c'est 
exact, que toute la substance de 

l'âme est inondée de gloire ; elle 

exalte Dieu et éprouve, comme si 
elle le possédait, une suavité intime 

qui la porte à le louer, à lui 

témoigner son respect, son estime, à 
l'exalter dans la jubilation la plus 

vive et la plus embrasée d'amour. 

Mais ces dispositions ne peuvent 
exister tant que Dieu n'a pas donné à 

l'âme en ce même état de 

transformation une grande pureté 
pareille à celle de l'état d'innocence 

ou à celle du baptême. 

Car de même que l'amour est l'union 

du Père et du Fils, il est de même 



62 
 

l'union de l'âme et de Dieu. De là 

vient que l'âme aurait beau posséder 
les connaissances de Dieu les plus 

élevées, la contemplation la plus 

haute, et connaître tous les mystères, 
si elle ne possède pas l'amour, tout 

cela ne lui servira de rien, dit saint 

Paul en 1 Cor. 13 v 2 : " ayez cette 
charité qui est le lien de la perfection 

". 

Dieu ne met sa grâce et son amour 

dans une âme que d'après les désirs 

et l'amour de cette âme. 

Pour arriver à cette charité, il faut 

mettre en pratique les 

recommandations de l'apôtre : " la 
charité est patiente ; elle est bonne ; 

elle n'est pas envieuse ; elle ne fait 

pas le mal ; elle n'est pas superbe ; 
elle n'est pas ambitieuse ; elle ne 

recherche point son propre intérêt ; 



63 
 

elle ne s'irrite pas ; elle ne pense pas 

mal des autres ; elle ne se réjouit pas 
de l'injustice ; elle se complaît dans 

la vérité ; elle souffre tout ce qui se 

présente ; elle croit tout, c'est-à-dire 
tout ce qu'il faut croire ; elle espère 

tout ; elle supporte tout, c'est-à-dire 

tout ce que demande la charité " (1 

Cor. 13 v 4 à 7).  

 

 

 

 

 

  



64 
 

CHAPITRE XI 

LE CORPS, PRISON DE 

L'ÂME 

 

 

 

L'âme dit : " détournez-les, mon 

Bien-Aimé ". 

Comme nous l'avons dit, c'est en 
conformité avec ses immenses désirs 

de voir ces yeux divins que l'âme a 

reçu intérieurement du Bien-Aimé 
une communication et connaissance 

de Dieu si haute qu'elle a dit : 

détournez-les, mon Bien-Aimé. 
Voilà donc quelle est la misère de 

notre nature ici-bas. Ce qui est par-



65 
 

dessus tout vie pour l'âme, ce après 

quoi elle soupire le plus, à savoir la 
communication et la connaissance 

de son Bien-Aimé, elle ne peut le 

recevoir au moment voulu sans qu'il 
lui en coûte presque l'existence. 

Aussi, de ces yeux qu'elle cherchait 

avec tant de sollicitude, tant 
d'anxiété, et de tant de manières, elle 

dit, au moment où elle va enfin les 

contempler : détournez-les, mon 
Bien-Aimé. Parfois en effet elle 

éprouve de ces visites et ces 

ravissements un tourment si vif 
qu'aucun autre ne peut briser les os à 

ce point. Son existence même se 

trouve dans un tel danger, que si 
Dieu n'y pourvoyant, elle y perdrait 

la vie. De fait, il en est ainsi, semble-

t-il en cet état : l'âme a l'impression 
qu'elle se détache de son corps et 

s'en sépare. La cause vient de ce que 



66 
 

de telles faveurs ne peuvent pas être 

supportées par notre être physique ; 
l'esprit est élevé pour s'unir à l'esprit 

divin qui vient à lui ; aussi l'âme doit 

par force abandonner son corps de 
quelque manière. De là vient que la 

chair doit souffrir dans son corps, à 

cause de leur union dans un même 
individu. Le grand tourment dont 

l'âme souffre à l'heure où elle reçoit 

une visite de cette sorte, la frayeur 
qu'elle éprouve en se voyant traitée 

par voie surnaturelle l'obligent à dire 

: détournez-les vos yeux, mon Bien-
Aimé. Il ne faudrait pas croire 

néanmoins que, si l'âme s'exprime 

ainsi, elle veut en réalité que le Bien-
Aimé les écarte ; cette parole, en 

effet, exprime une frayeur naturelle. 

Aussi, malgré tout ce qui pourrait lui 
en coûter, elle ne voudrait rien 

perdre de ces visites et faveurs du 



67 
 

Bien-Aimé. Malgré les douleurs 

naturelles, son esprit prend son vol 
dans un recueillement surnaturel où 

il jouit de l'esprit du Bien-Aimé ; et 

c'est là ce qu'elle désirait et 
demandait. Elle ne demande pas 

néanmoins de recevoir ces faveurs 

tant qu'elle vit dans une chair fragile 
où elle ne peut en jouir que très peu 

et avec peine, mais elle les demande 

pour le moment où son esprit, ayant 
pris son vol et étant séparée de son 

corps, pourra en jouir librement. 

Aussi elle dit : " détournez-les, mon 
Bien-Aimé ; ne me les montrez pas 

tant que je suis unie à mon corps.  

La contemplation, en effet, est un 

lieu élevé d'où Dieu commence à se 
communiquer et à se montrer en 

cette vie. 

 



68 
 

CHAPITRE XII 

LES VERTUS DE 

L'ÂME 

 

 

 

Chaque vertu est par elle-même 

paisible, douce et forte ; par 
conséquent elle produit dans l'âme 

qui la possède ces trois effets : la 

paix, la douceur et la force. 

Les vertus acquises au milieu des 
difficultés et des épreuves sont 

d'ordinaire plus précieuses, plus 

achevées et plus solides que celle qui 
ne s'acquièrent au milieu des 

jouissances et des consolations 



69 
 

spirituelles ; car en effet la vertu 

prend racine dans l'âme, au temps de 
la sécheresse, des difficultés, des 

épreuves ou des tentations. Dieu 

nous l'affirme par l'organe de saint 
Paul : " la vertu se perfectionne dans 

l'infirmité " (2 Cor. 12 v 9). 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



70 
 

CHAPITRE XIII 

DES IMPERFECTIONS 

DE L'ÂME 

 

 

 

Remarquons-le bien, tant que l'âme 

n'est pas arrivée à cet état de 
perfection, et quelque élevée qu'elle 

soit dans la spiritualité, elle conserve 

toujours quelque petit troupeau à la 
suite duquel elle marche. Ce sont des 

désirs, des goûts ou autres 

imperfections naturelles ou 
spirituelles ; elle les suit, elle 

cherche à les entretenir et à les 

satisfaire. L'entendement se laisse 
aller habituellement à certaines 



71 
 

imperfections dans le désir de savoir. 

La volonté se laisse entraîner par 
quelques petits attraits et sentiments 

d'amour-propre. Dans l'ordre 

temporel elle désire posséder 
certaines petites choses ; elle 

s'attache plus à un objet qu'à un autre 

; elle tombe dans certaines 
présomptions, dans l'estime d'elle-

même, dans les petits points 

d'honneur auxquels elle est très 
sensibles, et dans une foule de 

bagatelles qui rappellent l'esprit et le 

goût du monde. Dans l'ordre naturel, 
elle se préoccupe du manger et du 

boire, elle préfère une chose à une 

autre ; elle choisit et elle veut ce qu'il 
y a de meilleur. Dans l'ordre 

spirituel, elle recherche les 

consolations de Dieu et toutes ces 
autres imperfections que l'on ne 

finirait plus d'énumérer et qui se 



72 
 

trouvent d'ordinaire chez les 

spirituels, tant qu'ils ne sont pas 
encore parfaits. Quant à la mémoire, 

elle est envahie par une foule de 

vicissitudes et de préoccupations 
comme aussi par toutes sortes de 

désirs inutiles qui entraînent l'âme à 

leur suite. 

Il en est de même des quatre 
passions de l'âme. Ce sont parfois 

une foule d'espérances, de joies de 

douleurs et de craintes inutiles, 

auxquelles elle se laisse aller. 

Lorsque l'âme est consacrée 

entièrement au service de Dieu, elle 

n'a plus de joie et d'espérance qu'en 
lui ; elle n'a de crainte que de lui, elle 

ne s'attriste que selon lui. 

 



73 
 

CHAPITRE XIV 

LES AFFECTIONS DE 

L'ÂME 

 

 

 

Les quatre passions sont la douleur, 

l'espérance, la joie et la crainte. 

 

Les affections de douleur affligent 

l'âme et la pénètrent. 

Les affections de l'espérance volent 

comme le vent vers l'objet absent 

qu'elles convoitent et espèrent. 

Les affections de la passion de la joie 

enflamment le cœur comme le feu. 



74 
 

Les affections de la crainte tiennent 

éveillé la nuit. 

 

Ces affection, chez les personnes 
adonnées à la spiritualité qui ne sont 

pas encore parvenues à cet état de 

mariage spirituel sont ordinairement 
très vives. Elles viennent parfois de 

Dieu, au moment où il veut leur 

accorder certaines faveurs. 
D'ordinaire l'esprit est en proie à la 

crainte et à la peur, tandis que la 

chair et les sens sont émus, parce que 
leur nature n'est pas encore fortifiée, 

perfectionnée, ni habituée à de 

pareilles faveurs. D'autres fois ces 
craintes viennent du démon ; lorsque 

l'âme est appelée par Dieu à se 

recueillir en lui et à y goûter sa 
suavité, le démon est tellement 

jaloux et vexé du bien et de cette 



75 
 

paix dont l'âme possède la 

jouissance, qu'il cherche à lui 
inspirer de l'horreur et de la crainte 

dans l'esprit pour l'empêcher de jouir 

de cette grâce ; il la menace même 
dans sa partie spirituelles ; quand il 

voit qu'il ne peut pénétrer jusqu'à 

l'intérieur de l'âme, parce qu'elle est 
très recueillie et toute unie à Dieu, il 

cherche du moins à l'attaquer par le 

dehors dans sa partie sensitive ; il lui 
suggère des distractions, toutes 

sortes d'angoisses, de douleurs, 

d'horreur ; il voudrait par ce moyen 
arrive à troubler l'Epouse dans sa 

chambre nuptiale. Ces craintes sont 

appelées craintes nocturnes parce 
qu'elles viennent du démon, et que le 

démon s'en sert pour répandre ses 

ténèbres dans l'âme et obscurcir la 

lumière divine dont elle jouit. 



76 
 

 On appelle encore ces craintes 

des " veilles ", car leur but est de 
tenir l'âme éveillée et de la tirer du 

doux sommeil intérieur où elle est ; 

d'autre part le démon, cause de ces 
craintes, ne cesse de veiller pour les 

inspirer. Telles sont les craintes 

intimes que reçoivent passivement 
de Dieu les personnes vraiment 

spirituelles, ou qui leur viennent du 

démon. Je ne parle pas ici des autres 
craintes temporelles ou naturelles ; 

les personnes spirituelles dont nous 

parlons ne les ont pas, mais les 
craintes spirituelles susdites leur 

appartiennent. 

 

 

  



77 
 

CHAPITRE XV 

LES DONS DE DIEU ET 

LA COMPLICITÉ DE 

L'ÂME 

 

 

 

Saint Jacques a dit que " tout don 
excellent, tout don parfait vient d'en 

haut et descend du Père des lumières 

" (Jac. 1 v 17) ; néanmoins, pour 
recevoir ces grâces, l'âme doit s'y 

préparer et apporter sa coopération. 

Aussi l'Epouse dit-elle à l'Epoux au 
livre des Cantiques : attirez-moi à 

votre suite, et nous courrons " (Cant. 

1 v 3). Cela signifie que le 



78 
 

mouvement vers le bien doit venir de 

Dieu seul, comme on le donne à 
entendre ici ; mais, dit l'Epouse, 

l'action de courir vient ni de lui seul, 

ni d'elle seule ; elle est commune à 
tous les deux ; elle est l'œuvre de 

Dieu et l'œuvre de l'âme tout à la 

fois.  

On sait que Dieu est la lumière 
surnaturelle des yeux de l'âme. Sans 

cette lumière elle est dans les 

ténèbres.  

 

  



79 
 

LEXIQUE 

 

 

 

Le mot " considérer " signifie 
regarder d'une manière toute 

particulière. 

Digression : développement 

étranger au sujet. 

Ebaucher : premier stade 

d'exécution d'un objet, d'un ouvrage. 

Essence : ce qui constitue le 

caractère fondamental, la réalité 
permanente d'une chose ; nature d'un 

être, indépendamment de son 

existence. 

Infuser : communiquer à quelqu'un 

(du courage, …). 



80 
 

Vicissitude : évènements heureux ou 

malheureux. 

 

  



81 
 

CONCLUSION 

 

 

 

La contemplation est obscure ; c'est 
pour ce motif qu'on lui donne un 

autre nom, celui de théologie 

mystique, expression qui signifie 
sagesse cachée et secrète de Dieu ; 

là, sans bruit de paroles, sans le 

concours ni l'aide d'un sens corporel 
ou spirituel, comme dans le silence 

et la quiétude de la nuit, à l'insu de 
tout ce qui est sensitif ou naturel, 

Dieu enseigne l'âme d'une manière 

très cachée et très secrète, sans 
qu'elle sache comment. Pour 

quelques auteurs spirituels, c'est : 

entendre sans entendre. Cette 
opération n'est pas l'œuvre de 



82 
 

l'entendement que les philosophes 

appellent actif, qui opère sur des 
formes, des images et des données 

venues des objets ; mais de 

l'entendement en tant qu'il est 
possible ou passif, incapable de 

telles formes et images, mais qui 

reçoit d'une manière passive une 
connaissance substantielle 

communiquée sans le moindre effort 

ni travail de sa part. Pour ce motif on 
appelle cette contemplation non 

seulement une nuit, mais une nuit 

sereine, car la nuit se dit sereine 
quand elle est pure et sans nuage ou 

vapeurs dans l'aie, de même cette 

nuit de la contemplation est pour le 
regard de l'entendement, pure, 

exempte de tous les nuages des 

formes, des images ou 
connaissances particulières qui 

peuvent entrer par les sens ; elle est 



83 
 

pure encore de toutes les vapeurs des 

affections ou des tendances de la 
nature ; aussi la contemplation est 

alors une nuit sereine pour le sens et 

l'entendement naturel, comme 
l'enseigne le philosophe quand il dit 

: " si le rayon de soleil est obscur et 

plein de ténèbres pour la chauve-
souris, les connaissances les plus 

profondes et les plus claires de Dieu 

sont obscures pour notre 

entendement ". 

 

 

 


