Le

cantique

spirituel

Stéphane Darbé






Table des matieres

AVANT-PROPOS 6

UN DIEU CACHE 8

LES INTERMEDIAIRES ENTRE DIEU
ET LES HOMMES 12

L'AME GUIDEE PAR L'ESPRIT DE
DIEU 16

LES DEUX PARTIES DE L'AME___ 19

CHERCHER DIEU 22

CONNAISSANCE DE SOI ET
CONNAISSANCE DE DIEU 33



LA BEAUTE DIVINE DE L'HOMME
37

L'UNION A DIEU PAR LA FOI 41

AIMER DIEU 48

DIVINE ET HUMAINE ; UNE SEULE
VOLONTE 56

LE CORPS, PRISON DE L'AME 64
LES VERTUS DE L'AME 68

DES IMPERFECTIONS DE L'AME _ 70

LES AFFECTIONS DE L'AME 73
LES DONS DE DIEU ET LA

COMPLICITE DE L'AME 77
LEXIQUE 79

CONCLUSION 81







Par Saint Jean de la Croix




AVANT-PROPOS

L'ame nous expose la méthode a
suivre pour commencer ce chemin
de la vie spirituelle. Elle doit avoir
du courage pour ne pas s'égarer au
milieu des plaisirs et des
satisfactions, de la force pour
triompher des tentations et des
obstacles. En cela consiste 1'exercice
de la connaissance de soi-méme, qui
est la premicre notion a avoir pour
arriver a la connaissance de Dieu.
Une fois cette ¢tape dépassée, 1'ame
commence a marcher par la voie de
la  considération et de la
connaissance des créatures, pour



s'élever a la connaissance de son
Bien-Aimé leur Créateur.



CHAPITRE I

UN DIEU CACHE

Le lieu ou le fils de Dieu est caché
est, d'apres saint Jean 1 v 18, le sein
du Peére, c'est-a-dire I'Essence divine
inaccessible au regard mortel et
cach¢ a toute intelligence humaine.
C'est 1a ce que dit Isaie en ces termes
: " vous €tes vraiment un Dieu caché.
" Aussi 1l faut bien le remarquer,
quelque grandes que soient les
communications et manifestations
de Dieu, quelque €levées et sublimes
que soient les connaissances qu'une
ame en regoive ici-bas, elles ne sont



9

jamais son essence et n'ont rien a
voir avec elle. En fait Dieu est
encore pour I'ame un Dieu caché.
Malgré toutes les perfections qu'elle
découvre en lui, elle doit le regarder
comme caché, et se mettre a sa
recherche, en disant : ou vous étes-
vous caché ? et en effet les plus
hautes communications de Dieu et le
sentiment de sa présence sensible ne
sont pas un témoignage plus certain
qu'il est 1a que les aridités et la
privation de toutes ces faveurs ne
prouvent son absence. Voila
pourquoi le prophéte Job a dit en ch.
9 v 11 :"s'1 vient a moi, c'est-a-dire
Dieu, je ne le verrai pas ; s'il
s'¢loigne, je ne comprendrai pas. "
Ces paroles nous laissent entendre
que 'ame, malgré les
communications, connaissances ou
sentiments qu'elle recoit de Dieu, ne



10

doit pas s'imaginer qu'elle le possede
pour cela davantage ou qu'elle lui est
unie plus intimement, ou que ce
qu'elle peut sentir et entendre est
essentiellement Dieu. D'un autre
cOté, si toutes ces communications
sensibles et spirituelles venaient a
lui manquer, elle ne doit pas pour
cela croire que Dieu lui manque ;
car, en réalité, il lui est impossible
dans le premier cas de savoir avec
certitude si elle est en état de grace,
et dans le second de savoir si elle n'y
est pas. Le sage aditen Eccl.9v 1 :
" aucun homme ne sait s'il est digne
d'amour ou de haine. "

Il faut remarquer, pour trouver Jésus
autant qu'on le peut en cette vie, que
le Verbe, en union avec le Pére et le
Saint-Esprit, réside essentiellement
au plus intime de I'ame ou il se



11

cache. Aussi 1'ame qui doit le trouver
par union d'amour doit détacher sa
volonté de toutes les choses créées,
entrer dans un profond recueillement
au-dedans d'elle-méme, et 1a,
entretenir des rapports pleins
d'affection et d'amour avec Dieu, en
considérant le monde entier comme
s'll n'existait pas. Voila pourquoi
saint Augustin, s'adressant a Dieu
dans ses Soliloques, lui dit : "
Seigneur, je ne vous ai point trouve
en dehors de moi ; c'est que je vous
cherchais mal au dehors, puisque
vous €tes en moi ". Dieu est donc
caché dans l'ame, et c'est 1a que le
vrai contemplatif doit le chercher.



12

CHAPITRE II

LES INTERMEDIAIRES
ENTRE DIEU ET LES
HOMMES

Il est naturel que I'amante, ne
pouvant communiquer en personne
avec le Bien-Aime, le fasse par le
meilleur moyen possible. Aussi elle
veut se servir de ses désirs, de ses
affections et de ses gémissements
comme de messagers qui sauront
bien manifester a I'Epoux les secrets
de son cceur ; voila pourquoi elle dit
; "' pasteurs, vous qui passez " ; on



13

peut ¢galement entendre par ces
pasteurs dont 1'ame parle ici les
anges eux-mémes ; non seulement
ils portent a Dieu nos messages,
mais ils apportent aussi ceux de Dieu
a nos ames ; comme de bons
pasteurs ils nourrissent en outre nos
ames des douces communications et
inspirations de Dieu qui utilise leur
ministére ; en bons pasteurs ils nous
protegent encore contre les loups,
c'est-a-dire les démons, et ils nous
défendent contre eux.

"

Elle ajoute ; " si par bonheur vous
voyez ", ce qui veut dire : si par
bonheur pour moi vous arrivez a
jouir de sa présence, a le voir et a
I'entendre. Remarquons bien ici que
sans doute Dieu sait et entend tout,
qu'ill voit et connait jusqu'a nos
moindres pensées ; mais on dit qu'il



14

voit nos nécessites lorsqu'il y
remédie, ou qu'il entend nos prieres
quand il les exauce. Toutes les
nécessités de 1'ame et toutes ses
suppliques n'atteignent pas ce degré
ou Dieu les exauce ; c'est quand il
voit dans sa sagesse qu'on y a mis
assez de temps, de ferveur et de
persévérance, qu'ill exauce nos
pricres et remédie a nos maux, et
alors nous disons qu'il nous voit et
nous ¢coute. Nous le constatons
dans I'Exode : il y avait quatre cents
ans que les enfants d'Israél
subissaient la servitude d'Egypte,
quand Dieu dit a Moise : " j'ai vu
l'affliction de mon peuple ; j'ai
entendu ses plaintes et je suis
descendu pour le délivrer " Exode 3
v 7. Or il avait toujours vu cette
affliction ; mais il dit alors qu'il la
voit, parce qu'il voulut alors y mettre



15

fin. De méme saint Gabriel dit a
Zacharie : " ne crains pas, Zacharie,
parce que ta priere a ¢té entendue "
Luc 1 v 13. Cela signifiait qu'on lui
accordait le fils qu'ill demandait
depuis de longues annces ; et
cependant Dieu avait toujours
entendu sa pricre.

Ainsi donc toute ame doit
comprendre que si Dieu ne lui
accorde pas un secours immediat
dans la nécessité ou n'exauce pas ses
pricres, ce n'est pas la un motif pour
que Dieu, si elle n'a pas démeérite,
manque de la protéger au temps
voulu et opportun ; car il est, comme
dit David : " un secours au moment
opportun dans la tribulation " Ps. 9 v
10.



16

CHAPITRE III

L'AME GUIDEE PAR
L'ESPRIT DE DIEU

Dans cette solitude ou I'ame est
détachée de tout créé et seule avec
Dieu, c'est lui qui la guide, la dirige
et 1'éleve aux choses célestes. 1l
¢léve aux connaissances divines son
entendement, qui est désormais dans
la solitude et séparé¢ de toutes les
connaissances opposeées ct
¢trangeres. Il meut d'une maniere
libre sa volonté a I'amour de Dieu,
parce que sa volonté est désormais
dans la solitude, elle aussi, et



17

affranchie de toutes les autres
affections. Il remplit sa mémoire de
connaissances divines, parce qu'elle
est également dans la solitude et
dégagée de toutes les autres
imaginations ou représentations.
Des que 1'ame, en effet, a purifié
ainsi ses puissances et les a dégagées
de tout ce qui lui est inférieur et de
toute attache a ce qui lui est
supérieur, pour les laisser dans
l'isolement complet, Dieu les remplit
immédiatement de ce qui est
invisible et céleste. C'est Dieu qui
est son guide dans cette solitude.
C'est 1a ce qui dit saint Paul en
parlant de ceux qui sont parfaits : "
ils sont guidés par 'Esprit de Dieu...
" Rom. 8 v 14. Dieu agit donc lui-
méme, sans le secours d'aucun
intermédiaire. Il se la donne a lui-
méme et comble tous ses désirs, ce



18

qu'il n'aurait pas fait s'il ne 1'avait pas
trouvée en solitude. Aussi 1'Epoux a-
t-11 dit de l'ame par la voix du
prophete Osee : " je la guiderai dans
la solitude et je parlerai a son coeur "
Os. 2 v 14. Quand il dit qu'il parlera
a son cceur, i1l promet de se donner
lui-méme a elle, car parler au cceur
c'est contenter le coeur, et le coeur ne
peut se satisfaire de rien moins que
de Dieu.



19

CHAPITRE IV

LES DEUX PARTIES DE
L'AME

L'ame peut étre troublée soit par sa
partie inférieure qui est la partie
sensitive de I'homme, soit par sa
partie supérieure ou raisonnable.
Ces deux parties renferment en
elles-mémes toute 1'harmonie des
puissances et des sens de I'homme. 11
faut que I'ame ne voit aucun objet
concernant 1'une des puissances ou
I'un des sens ; que dans toutes les
puissances spirituelles,
entendement, mémoire et volonté, 1l



20

n'y ait pas d'autres considérations,
affections ou digressions ; et que
dans tous les sens et dans toutes les
puissances  corporelles,  qu'on
appelle imagination ou fantaisie, il
en soit de méme ; quant aux cing
sens externes, qu'ils ne représentent
pas d'autres formes, images ou
représentations d'un objet
quelconque ou d'actes naturels quels
qu'ils soient. Voila ce que dit I'ame ;
durant le temps de cette
communication intime avec Dieu, il
convient que tous les sens, tant
intérieurs qu'extérieurs, soient dans
le repos et interrompent leurs
opérations personnelles, car plus ils
agissent a ce moment-la, et plus ils
portent de trouble. Des que 1'ame, en
effet, arrive a l'union intime avec
Dieu, ses puissances spirituelles
n'ont plus a agir, et a plus forte raison



21

ses puissances corporelles ; 1'union a
Dieu par I'amour étant accomplie, le
travail des puissances est termin¢ :
I'ame est arrivée au terme et n'a plus
besoin de ces intermédiaires pour y
parventr.



22

CHAPITRE V

CHERCHER DIEU

Il ne suffit pas a lI'ame de prier,
d'exprimer des désirs et de se servir
d'intermédiaire pour parler au Bien-
Aimé, elle doit encore aller elle-
méme a sa recherche. Pour aller a la
recherche du Bien-Aimé, elle doit
s'exercer a pratiquer les vertus et les
mortifications propres a la vie
contemplative et a la vie active ;
dans ce but elle renoncera a tous les
biens et a tous les plaisirs ; aussi tous
les efforts et toutes les ruses de ses
trois ennemis : le monde, le démon



23

et la chair, sont incapable de la
retenir ou d'entraver sa marche.

Pour I'ame donc, dire qu'elle va a la
recherche du Bien-Aimé, c'est
penser : je vais pratiquer les vertus a
leur plus haut degre, et m'abaisser
par la mortification et les pratiques
d'humilité. En un mot, se diriger vers
Dieu, c'est accomplir le bien en
Dieu, et mortifier le mal en nous.

La substance spirituelle ne peut en
effet se communiquer aux sens, et
ainsi ce que le sens recoit n'est pas
essentiellement Dieu.

L'ame dit : " je ne cueillerai pas les
fleurs ". Pour aller a la recherche de
Dieu, il faut un cceur dégagé, fort,
libre de tous les maux et méme de
tous les biens qui ne sont pas
purement Dieu lui-méme. Aussi



24

I'ame, comme elle le déclare dans ce
vers, dit quelle force et quelle liberté
elle doit avoir pour réaliser son
projet. Dans le présent vers, elle
annonce qu'elle ne cueillera pas les
fleurs au long de son chemin ; ces
fleurs, symboles des joies, des
contentements d'ici-bas, pourraient
entraver sa marche si elle voulait les
cueillir et les garder ; elles sont de
trois sortes : les biens temporels, les
biens sensuels et les biens spirituels.
Les uns et les autres, des lors qu'on
s'y arréte et qu'on y cherche son
repos, occupent le cceur et sont un
obstacle au dénuement spirituel
requis pour marcher droit dans la
voie du Christ. L'ame qui va a sa
recherche déclare qu'elle ne
cueillera aucune de ces fleurs dont
nous avons parlé. Elle pense ainsi :
je n'attacherai point mon cceur aux



25

richesses et aux biens que peut offrir
le monde ; je ne veux point des
contentements et des délices de la
chair ; je refuse les joies et les
consolations de l'esprit qui
pourraient m'empécher de chercher
mes amours sur les montagnes ou les
rivages des vertus et des souffrances.
Elle s'exprime de la sorte pour suivre
le conseil donné par David a ceux
qui suivent cette voie : " si les
richesses abondent, veuillez ne pas 'y
attacher votre cceur ". Ce conseil
s'entend aussi bien des plaisirs
sensuels que des biens temporels et
des consolations spirituelles. Il faut
remarquer en effet : ce ne sont pas
seulement les biens temporels et les
plaisirs sensuels qui empéchent la
marche vers Dieu et s'y opposent,
mais les consolations et les
délectations spirituelles, recues avec



26

esprit de propriété et recherche,
sont-elles aussi un obstacle a ce
chemin de la Croix qui est celui du
Christ.

L'ame ajoute : " je ne redouterai
point les bétes féroces, et je passerai
les forts et les frontieres. " Dans ces
vers I'ame parle de ses trois ennemis
: le monde, le démon et la chair, qui
lui font la guerre et rendent sa
marche difficile. Par bétes féroces
elle désigne le monde, par forts le
démon, et par fronticres la chair.

Le monde est semblable aux bétes
féroces, car I'ame qui entre dans ce
chemin se représente en imagination
le monde comme rempli de fauves
cruels qui la menacent et
I'épouvantent, et cela surtout de trois
manicres. La premicre, c'est qu'elle
va perdre les faveurs du monde, ses



27

amis, son credit, son prestige et
méme sa fortune. La seconde, qui
n'est pas moins redoutable, c'est
qu'elle se demande comment elle
pourra endurer ses souffrances, ou
supporter d'étre a jamais privée des
joies, des délices et de tous les
plaisirs du monde. La troisieme, qui
est plus pénible encore, c'est que les
langues vont se déchainer contre elle
; elle sera un objet de moquerie, de
sarcasmes, de mepris ; ces épreuves
paraissent si douloureuses
d'ordinaire a certaines ames qu'il
leur devient extrémement difficile
non seulement de résister a ces bétes
féroces, mais méme d'entrer dans ce
chemin spirituel.

Mais il y a d'autres ames généreuses
qui rencontrent d'ordinaire d'autres
bétes feéroces plus intérieures et plus



28

spirituelles ; ce sont des difficultes,
des tentations, des tribulations et des
¢preuves de toutes sortes qu'elles
doivent endurer. Dieu les envoie aux
ames qu'il destine a une haute
perfection ; il les éprouve et les
¢pure comme l'or dans la fournaise,
selon cette parole de David : "
nombreuses sont les tribulations des
justes, mais le Seigneur les délivrera
de toutes " Ps.33 v 20. Quant a I'ame
qui est tout embrasée d'amour, elle
estime son Bien-Aimé au-dessus de
toutes les créatures ; elle met en lui
tout son amour et toute sa confiance
; aussi est-ce peu pour elle de dire : "
Je passerai les forts et les fronticres.

"

Les démons qui forment la seconde
classe de ses ennemis, elle les
appelle les forts, parce qu'ils



29

déploient une grande puissance pour
lui barrer son chemin ; leurs
tentations en effet sont plus
violentes, et leurs artifices plus
difficiles a surmonter et a découvrir
que ceux du monde et de la chair ;
ces deux ennemis d'ailleurs viennent
a son secours pour faire a I'ame une
guerre a outrance. Aussi David,
parlant d'eux, les appelle forts quand
il dit : " les forts en ont voulu a mon
ame " Ps. 53 v 5. Le prophéete Job
proclame aussi leur force, quand il a
dit qu' " il n'y a pas sur la terre de
pouvoir comparable a celui du
démon, qui a €té créé pour ne
craindre personne ", c'est-a-dire
qu'aucun pouvoir humain ne peut
étre comparé au sien ; seul le
pouvoir divin peut en triompher, et
seule la lumiere divine est capable
de découvrir ses artifices. Voila



30

pourquoi I'ame qui devra surmonter
sa force ne le pourra que par
l'oraison ; il lui sera ¢galement
impossible de dé¢jouer ses tromperies
sinon a l'aide de I'humilité et de la
mortification. Aussi saint Paul, afin
de prémunir les fideles leur adresse
ces paroles : " revétez-vous de
I'armure de Dieu, afin que vous
puissiez triompher des embiiches du
démon, parce qu'il ne s'agit pas d'un
combat contre la chair et le sang "
Eph. 6 v 11. Par le sang il signifie le
monde, et par I'armure de Dieu il
signifie l'oraison et la Croix du
Christ ; c'est 1a que se trouvent
I'humilité et la mortification dont
nous avons parlé.

L'ame dit encore qu'elle franchira les
frontieres ; par-la elle entend les
répugnances et les rébellions que la



31

chair a naturellement contre 1'esprit.
C'est ce que dit saint Paul : " la chair
par ses désirs lutte contre l'esprit "
Gal.5 v 17, et s'oppose comme une
barriere a son avancement dans la
perfection. Or, ces fronticres, 1'ame
doit les franchir en brisant les
obstacles, et en jetant par terre par la
force et la générosité de son esprit
toutes les convoitises sensuelles et
les affections naturelles. Tant que
ces passions seront encore en elle,
I'ame en subira tellement 1'empire
qu'elle ne pourra passer a la vie
véritable ni golter les délices
spirituelles. Saint Paul nous fait
comprendre cela quand il dit : " s1, a
I'aide de l'esprit, vous mortifiez les
ccuvres de la chair, vous vivrez "
Rom. 8 v 13. Telle est donc la
méthode que I'ame expose dans cette
strophe et qu'il lui faut suivre pour



32

aller a la recherche du Bien-Aime.
En résume, il s'agit d'avoir de la
constance et de I'énergie pour ne
point s'abaisser a cueillir des fleurs,
du courge pour ne pas redouter les
bétes féroces, de la force pour
franchir les forts et les frontieres, en
ne s'occupant que de passer par les
monts et les rivages des vertus de la
maniere que nous avons expliquée.



33

CHAPITRE VI

CONNAISSANCE DE
SOI ET
CONNAISSANCE DE
DIEU

L'ame nous a exposé¢ la méthode a
suivre pour commencer ce chemin
de la vie spirituelle. Elle doit avoir
du courage pour ne pas s'égarer au
milieu des plaisirs et des
satisfactions, de la force pour
triompher des tentations et des
obstacles. En cela consiste 1'exercice
de la connaissance de soi-méme, qui



34

est la premiere notion a avoir pour
arriver a la connaissance de Dieu.
Une fois cette ¢tape dépassée, I'ame
commence a marcher par la voie de
la  considération et de la
connaissance des créatures, pour
s'¢lever a la connaissance de son
Bien-Aime leur Créateur. Car, apres
'exercice de la connaissance de soi,
cette considération des créatures est
la premiere qui se présente dans ce
chemin spirituel pour que nous
arrivions a la connaissance de Dieu.
Les créatures en effet nous
découvrent sa grandeur et son
excellence, selon cette parole de
I'Apotre : " les choses invisibles de
Dieu nous sont connues par les
choses visibles créées et invisibles "
Rom : 1 v 20.



35

L'ame s'entretient donc a présent
avec les créatures, et elle leur
demande des nouvelles de son Bien-
Aimé¢. Mais 1l faut remarquer avec
saint Augustin, que l'ame, en
interrogeant les créatures, ne
considere en elles que leur Créateur.
Elle considere les ¢léments et toutes
les créatures inférieures, les cieux
avec les créatures supérieures et
toutes les choses matérielles et enfin
les esprits célestes.

Dieu a créé toutes choses avec la
plus grande facilité et en un moment.
Il a dépose en elles quelque vestige
de ce qu'il est, car non seulement il
les a créées de rien, mais encore 1l les
a dotées de graces et de propriétés
innombrables, i1l a augmenté leur
beauté par une hiérarchie admirable
et une harmonie mutuelle qui ne se



36

dément jamais. Toutes choses
viennent de sa Sagesse ; par elle il
les a créées ; et sa Sagesse, c'est le
Verbe Eternel, son Fils Unique.

En effet, tout ce que l'on peut savoir
de Dieu en cette vie, si ¢levé qu'il
soit, n'est pas encore la connaissance
parfaite, mais une connaissance
partielle et tres €loignée de la réalite.
Connaitre Dieu dans son Essence est
la seule connaissance véritable ; telle
est celle que demande 1'ame, qui ne
peut se contenter des autres.



37

CHAPITRE VII

LA BEAUTE DIVINE
DE L'HOMME

L'ame dit : " il est pass¢ a la hate par
ces bocages ".

Elle dit qu'il est pass¢, car toutes les
créatures sont un vestige du passage
de Dieu ou l'on entrevoit sa
grandeur, sa puissance, sa sagesse et
autres vertus divines. Il est passe a la
hate, car les créatures sont les
ccuvres inférieures de Dieu ; il les a
créées comme en passant : car les
grandes ceuvres de sa main celles ou



38

il se montre davantage et ou il a
apport¢  plus d'attention, sont
I'Incarnation du Verbe et les
mysteres de la foi chrétienne ; si on
les compare, toutes les autres ccuvres
ont €t¢ créées comme en passant et a
la hate.

Saint Paul nous dit que le Fils de
Dieu est la splendeur de sa gloire et
la figure de sa substance (Héb. 1 v
3). Or nous devons remarquer que
c'est seulement par la figure de son
Fils que Dieu a regarde toutes les
créatures, et que cela a suffi pour
leur donner 1'étre naturel et leur
communiquer une foule de graces et
de dons naturels ; il les faisait
accomplies et parfaites, selon ces
paroles de la Genese : " Dieu a
regardé tout ce qu'il avait crée, et
tout ¢€tait tres bon " Gen. 1 v 31. Les



39

voir toutes tres bonnes, c'était les
créer toutes tres bonnes dans le
Verbe, son Fils. Non seulement il
leur donna 1'étre et les dons naturels
en les regardant, comme nous
'avons dit, mais encore par la figure
de son Fils il les laissa revétues d'une
beaut¢  supérieure, en  leur
communiquant ['étre surnaturel ;
cela s'est realis€ lorsqu'il créa
I'homme qu'il ¢leva a une beauté
divine et par conséquent toutes les
créatures en se faisant homme. Voila
pourquoi ce méme Fils de Dieu a dit
: " lorsque je serai ¢levé de terre,
j'attirerai tout a moi " Jean 12 v 32.
Ainsi le Pere, par le mystere de
I'Incarnation de son Fils et de sa
glorieuse résurrection selon la chair,
non seulement a embelli en partie les
créatures, mais nous pouvons
affirmer qu'il les a laissées



40

completement revétues de beauté et
de dignité.

I y a plus ; et, pour parler
conformément a |'état de
contemplation, il faut savoir qu'a la
lumiere vive de la contemplation et
des connaissances des créatures qui
en découle, 1'ame les sait dotées
d'une telle abondance de graces, de
vertus et de beauté, qu'elles lui
semblent toutes revétues d'une
admirable beauté naturelle qui
dérive de l'infinie beauté
surnaturelle de la figure de Dieu
dont le regard revét de charme et
d'allégresse le monde et les cieux.
Dans le méme sens David dit au
Seigneur qu'il n'a eu qu'a ouvrir la
main et " et il a rempli de
bénédiction tous les étres animés ".



41

CHAPITRE VIII

L'UNION A DIEU PAR
LA FOI

L'ame est embrasée du plus ardent
désir de s'unir a son divin Epoux.
Comme elle ne trouve dans aucune
créature le moyen de le réaliser, elle
se tourne de nouveau vers la foi, qui
lui donnera les lumicres les plus
vives sur le Bien-Aimé, et sera son
intermédiaire. En réalité elle n'a pas
d'autre moyen d'arriver a la véritable
union avec Dieu. L'Epoux nous le
donne a entendre dans cette parole



42

d'Osee : " je t'épouserai dans la fo1 "
Os. 2 v 20.

Si nous fermons les yeux de
I'entendement a toutes les choses du
ciel et de la terre, ou d'apres David,
si nous dormons entre ceux camps,
nous nous trouverons  fixés
uniquement dans la foi.

Ainsi donc la foi nous donne Dieu
lui-méme et nous le fait connaitre ;
sans doute 1l est voilé sous les
surfaces argentées de la foi, ou
article de la foi, car sur la terre la foi
nous propose ces verités obscures et
recouvertes, mais ce n'est pas la un
motif pour qu'il ne nous soit pas
donné en réalité.

De méme qu'une esquisse n'est pas
une peinture parfaite, de méme la
connaissance de la foi n'est pas une



43

connaissance parfaite. Aussi les
connaissances infusées dans 1'ame
par la foi y sont comme une €bauche.
Lorsqu'elles seront dans la claire
vision, elles se trouveront dans 1'ame
comme une peinture parfaite et
completement achevée. Clest la
pensee de I'Apdtre : " quand arrivera
ce qui est parfait ", " alors sera
achevé ce qui est imparfait " (1 Cor.

13 v 10), c'est-a-dire la connaissance
de la fou.

Au-dessus de cette ébauche de la foi,
il y a une autre ¢bauche, celle de
'amour dans 1'ame de celui qui aime
; elle s'opere par la volonté ; le
portrait du Bien-Aime s'y représente
d'une manicre tellement parfaite,
tellement intime et vive, lorsqu'il y a
union d'amour, qu'on peut dire en
vérité que le Bien-Aimé vit en elle et



44

elle en lui. L'amour, en transformant
ceux qui s'aiment, ¢tablit entre eux
une telle ressemblance qu'on peut
dire que chacun d'eux est l'autre et
que tous les deux ne sont qu'un. La
raison en est que dans l'union et la
transformation  d'amour chacun
d'eux donne la possession de lui-
méme a l'autre, chacun s'abandonne,
se livre et s'échange pour l'autre ;
chacun d'eux vit dans l'autre, et est
pour ainsi dire l'autre, et tous les
deux ne sont quun par la
transformation de I'amour. C'est la
ce que saint Paul a voulu faire
comprendre quand il a dit : " je vis,
mais ce n'est plus moi qui vis, c'est
le Christ qui vit en moi " (Gal. 2 v
20). Quand 1l dit : je vis, mais ce
n'est plus moi qui vis, il a voulu nous
faire comprendre que s'il vivait, ce
n'était plus de sa vie propre, car il



45

¢tait transformé dans le Christ, et
que sa vie ¢tait plus divine
qu'humaine ; aussi il a ajouté que ce
n'était plus lui qui vivait, mais le
Christ en lui. Apres cette
transformation, la ressemblance
ctait telle, nous pouvons bien le dire,
que sa vie et la vie du Christ n'étaient
plus qu'une seule vie par Il'union
d'amour. Mais c'est au ciel que se
réalisera parfaitement cette union
dans la vie divine pour tous ceux qui
auront mérit¢ de se voir en Dieu.
Transformés en Dieu, ils vivront de
la vie de Dieu et non de leur vie
propre ; bien qu'on puisse dire qu'ils
vivront de leur vie, des lors que la
vie de Dieu sera la leur. Alors ils
diront en toute vérité : nous vivons,
mais non pas nous, car c'est Dieu qui
vit en nous. Cet état est possible sur
cette terre, comme il le fut pour saint



46

Paul ; mais jamais il n'est parfait ni
absolu, méme si I'ame parvient a la
transformation d'amour du mariage
spirituel, état le plus ¢levé auquel on
puisse arriver en cette vie. On peut
appeler cela une esquisse d'amour en
comparaison de cette transformation
parfaite qui ne s'accomplit que dans
la gloire. Pourtant cette esquisse de
transformation réalisée sur la terre
est déja un bonheur excellent car
I'ame contente ainsi grandement le
Bien-Aime. Aussi désirant voir
I'Epouse le placer dans son ame
comme un portrait, I'Epoux lui dit
dans les Cantiques : " mettez-moi
comme un sceau sur votre cceur,
comme un sceau sur votre bras "
(Cant. 8 v 6). Le cceur figure ici
I'ame ou Dieu habite ici-bas comme
sceau de l'esquisse de foi, ainsi que
nous l'avons dit. Le bras symbolise



47

la volont¢ forte ou i1l demeure
comme sceau de l'esquisse d'amour.



48

CHAPITRE IX

AIMER DIEU

Il faut savoir, en effet, que toute ame
qui aime vraiment Dieu ne peut
vouloir  ni  satisfactions  ni
contentement jusqu'a ce qu'elle le
possede en verité. Tout le reste ne la
satisfait pas, mais au contraire, ne
fait qu'exciter en elle la faim et le
désir de le voir tel qu'il est.

Celui qui aime n'est plus le maitre de
son ceeur, 1l en a fait don au Bien-
Aimé.



49

" Ravir, ce n'est pas autre chose que
d'enlever a quelqu'un l'objet qui lui
appartient et de s'en constituer le
propri¢taire. "

D'une ame ¢prise d'amour on dit
communément qu'on a ravi son
coeur, et que ce ceeur lui a €té ravi par
celui qu'elle aime ; il est hors d'elle
et se trouve dans I'objet aimé ; elle
n'a plus donc de coeur pour elle-
méme, mais seulement pour celui
qu'elle aime. Cette considération est
de nature a nous faire reconnaitre
aisément si une ame aime Dieu ou
non. Car si elle l'aime, elle n'a plus
de cceur pour elle-méme, elle I'a
donné¢ tout entier a Dieu ; tandis que
plus le cceur se recherche lui-méme,
moins il est a Dieu. L'ame verra donc
que son coeur a vraiment ¢té ravi, si
elle est tout embrasée d'amour pour



50

le Bien-Aimé, ou si elle ne met sa
joie dans aucune des créatures d'ici-
bas, comme le montre 1'ame dont
nous parlons. La raison en est que le
ceeur ne peut goliter ni paix ni repos,
s'1l ne possede son objet. Or quand il
s'affectionne a quelque objet, il ne se
possede dé¢ja plus lui-méme et il ne
possede rien ; et s'il ne possede pas
vraiment ce qu'il aime, il ne peut
manquer de souffrir jusqu'a ce qu'il
le possede, parce qu'il est jusqu'alors
comme le vase vide qui attend qu'on
le remplisse, ou comme le famelique
qui aspire a satisfaire sa faim, ou
comme le malade qui soupire apres
la santé, ou comme celui qui est
suspendu en l'air et qui n'a pas de
point d'appui pour ses pieds. Tel est
I'état du coeur qui est épris d'amour.



51

L'ame ajoute, en parlant au Bien-
Aimé : " pourquoi ne pas remplir le
vide de ce cceur, le rassasier, lui tenir
compagnie, le guérir, lui donner en
vous un point d'appui et un repos
parfait ? " 'ame éprise d'amour ne
peut pas manquer de désirer la
récompense et le salaire de son
amour. N'est-ce pas pour cela qu'elle
s'est mise au service du Bien-Aimé ?
sans cela, elle n'aurait pas d'amour
véritable ; ce salaire et cette
récompense ne sont que l'amour
méme ; 1'ame ne peut pas en deésirer
d'autre si ce n'est d'aimer toujours
davantage jusqu'a ce qu'elle arrive
enfin a la perfection de I'amour ;
I'amour n'est pay¢ que par lui-méme,
comme le fit comprendre le prophete
Job par ces paroles : " comme le
serviteur désire l'ombre et le
mercenaire attend la fin de son



52

travail, ainsi j'ai eu en partage des
mois vides et des nuits de
souffrances qui se prolongeaient.
Lorsque je vais prendre mon repos,
je me dit : quand me leverai-je ?
J'attends de nouveau le soir, et les
chagrins m'accompagnent jusqu'a
I'heure des ténebres " Job 7 v 2 a 4.
C'est ainsi que Il'ame embrasée
d'amour de Dieu desire
I'accomplissement et la perfection
de son amour pour y trouver le
rafraichissement parfait. Semblable
au serviteur fatigué¢ des chaleurs de
1'été, elle aspire a la fraicheur de
I'ombre, et comme le mercenaire,
elle attend, elle aussi, la fin de son
ceuvre. Qu'on le remarque bien, le
prophete Job n'a pas dit que le
mercenaire attendait la fin de son
travail, mais la fin de son ceuvre,
pour bien faire comprendre ce dont



53

nous parlons : 1'dme qui aime
n'attend pas la fin de son travail,
mais la fin de son ceuvre, parce que
son ceuvre c'est d'aimer ; elle en
attend donc la fin et le couronnement
qui consiste dans la perfection et
I'accomplissement de I'amour de
Dieu. Tant qu'elle n'y est pas arrivée,
I'ame se trouve toujours dans I'état
qui nous est dépeint par Job. Les
jours et les mois lui semblent vides ;
ses nuits sont longues et pleines de
fatigues. Tout cet exposé nous fait
comprendre comment I'dme qui
aime Dieu ne doit pas désirer ou
attendre de lui autre chose que la
perfection de l'amour.

L'amour parfait a pour propriété de
ne vouloir rien accepter ou prendre
pour soi-méme, et de ne rien
s'attribuer ; 1l rapporte tout a celui



54

qu'il aime. Telle est la loi de I'amour
humain ; a plus forte raison doit-il en
étre ainsi de l'amour de Dieu,
puisque la simple raison nous en fait
tant d'obligation.

Aimer avec tendresse, c'est plus
qu'aimer, c'est aimer beaucoup, c'est
pour ainsi dire aimer doublement.

Lorsque I'ame est toute a Dieu, elle
peut en toute vérité l'appeler Bien-
Aimé¢ car son cceur est absolument
détaché de tout ce qui n'est pas lui.
Mais  quelques-uns  l'appellent
I'Epoux Bien-Aimé quand il n'est
pas réellement leur Bien-Aimé
puisqu'ils ne lui ont pas donné
completement leur cceur ; voila
pourquoi leur demande n'est pas d'un
si haut prix au regard de I'Epoux.
Comme elle n'aime rien en dehors de
lui, elle ne trouve en rien le repos et



55

le soulagement qu'elle cherche. A
cela, on peut reconnaitre si
quelqu'un aime Dieu en vérité, ou s'il
se contente de quelque chose qui soit
moindre que Dieu.



56

CHAPITRE X

DIVINE ET HUMAINE :
UNE SEULE VOLONTE

Le but de 1'ame est d'arriver a
I'égalité¢ d'amour qu'elle a toujours
désirée naturellement et
surnaturellement : I'amant ne peut
étre satisfait s'il ne sent pas qu'il
aime autant qu'il est aimé. Or I'ame
voit d'une fagon trés certaine
I'immensité de 1'amour que Dieu lui
porte ; elle ne veut pas 'aimer d'une
manicre moins ¢€levée et moins
parfaite ; (s'il est vrai que la gloire
consiste dans I'entendement, la fin



57

de I'ame est d'aimer Dieu). D'ou son
desir d'étre transformée
actuellement en lui, car elle ne peut
arriver a cette €galité que par une
transformation totale de sa volonté
en celle de Dieu ; ces volontés alors
s'unissent de telle sorte que les deux
sont unifiées et ainsi il y a égalité
d'amour. En effet la volonté de I'ame,
transformée en celle de Dieu, est
toute désormais volonté de Dieu ; la
volonté¢ de I'ame n'est pas détruite
pour cela, mais elle est devenue
volonté de Dieu. Ainsi donc 1'ame
aime Dieu avec la volonté de Dieu,
qui est aussi sa volont¢ a elle ; de la
sorte elle 1'aime autant qu'elle en est
aimée, puisqu'elle l'aime avec la
volonté de Dieu méme, c'est-a-dire
par le Saint-Esprit, et lui portera un
amour ¢égal a celui qu'il a pour elle.
Le Saint-Esprit en effet est donné a



58

I'ame, comme le dit I'Apotre : " la
grace de Dieu a ¢té répandue dans
nos cceurs par I'Esprit-Saint qui nous
a ¢t¢ donn¢ " Rom. 5 v 5. (Ainsi
donc elle aime Dieu et le Saint-
Esprit ; toutefois le Saint-Esprit n'est
pas un instrument de son amour,
mais elle I'aime comme Dieu par
suite de la transformation ou elle a
¢té ¢levée. C'est lui qui supplée ce
qui manque en elle, parce qu'elle a
¢té transformée d'amour en lui.

L'ame dit : " 1a vous me montreriez
ce que mon ame désire ".

Or, notons-le bien, I'ame ne dit pas :
la, 11 me donnera ; mais : 1a, il me
montrera. Sans doute il est vrai que
Dieu donne son amour, mais, pour
parler d'une maniere plus précise,
elle dit qu'il lui montre son amour ;
ce qui veut dire qu'il lui montre a



59

I'aimer comme il s'aime. Car Dieu en
nous aimant le premier nous montre
a l'aimer purement et completement
comme il nous aime. Or dans cette
transformation ou il se communique
a elle, 1l lu1 montre un amour total,
généreux et pur ; il se communique
a elle tout entier avec une tendresse
ineffable, et i1l la transforme en lui-
méme ; il lui donne donc son amour
afin qu'elle s'en serve pour l'aimer ;
cest la ce qu'elle appelle, a
proprement parler, lui montrer a
aimer ; Dieu lui met pour ainsi dire
'instrument entre les mains ; 1l lui
indique comment elle doit s'en
servir, (et 1l I'aide peu a peu en
agissant avec elle) ; voila pourquoi
elle aime Dieu autant qu'elle en est
aimée. (Je ne veux pas dire qu'elle
aime Dieu autant qu'il s'aime, cela
est impossible, mais autant qu'elle



60

en est aimee, de méme qu'elle doit
connaitre Dieu autant qu'elle en est
connue) ; car cet amour, (qui est la
Sagesse), est commun a eux deux.
Par conséquent non seulement elle
apprend alors a aimer, mais elle est
devenue maitresse en amour,
puisqu'elle est unie au Maitre méme
de l'amour ; de ce chef, elle est
pleinement satisfaite ; jusqu'a ce
qu'elle parvienne a cet amour, son
ceeur ne pouvait I'étre. Elle aime
donc Dieu d'une maniere parfaite et
du méme amour dont il s'aime. Ceci
est un ¢tat que 1'on ne peut acquérir
completement sur la terre ; du moins
quand l'ame arrive a cet ¢tat de
perfection, le Mariage spirituel dont
nous parlons, cela est possible d'une
certaine maniere.



61

De ce degré d'amour parfait il
s'ensuit immeédiatement comme un
¢tat de gloire ou I'ame éprouve une
jubilation intime, substantielle, toute
divine. Il semble, en effet, et c'est
exact, que toute la substance de
I'ame est inondée de gloire ; elle
exalte Dieu et éprouve, comme si
elle le possédait, une suavité intime
qui la porte a le louer, a lui
témoigner son respect, son estime, a
l'exalter dans la jubilation la plus
vive et la plus embrasée d'amour.
Mais ces dispositions ne peuvent
exister tant que Dieu n'a pas donné a
I'ame en ce méme ¢état de
transformation une grande pureté
pareille a celle de 1'état d'innocence
ou a celle du baptéme.

Car de méme que I'amour est 1'union
du Peére et du Fils, 1l est de méme



62

I'union de 1'ame et de Dieu. De la
vient que I'ame aurait beau posséder
les connaissances de Dieu les plus
¢levées, la contemplation la plus
haute, et connaitre tous les mysteres,
si elle ne possede pas 1'amour, tout
cela ne lui servira de rien, dit saint
Paul en 1 Cor. 13 v 2 : " ayez cette
charité qui est le lien de la perfection

n

Dieu ne met sa grace et son amour
dans une ame que d'apres les désirs
et 'amour de cette ame.

Pour arriver a cette charité, il faut
mettre en pratique les
recommandations de l'apdtre : " la
charité est patiente ; elle est bonne ;
elle n'est pas envieuse ; elle ne fait
pas le mal ; elle n'est pas superbe ;
elle n'est pas ambitieuse ; elle ne
recherche point son propre intérét ;



63

elle ne s'irrite pas ; elle ne pense pas
mal des autres ; elle ne se réjouit pas
de l'injustice ; elle se complait dans
la verité ; elle souffre tout ce qui se
présente ; elle croit tout, c'est-a-dire
tout ce qu'il faut croire ; elle espere
tout ; elle supporte tout, c'est-a-dire
tout ce que demande la charité " (1
Cor.13v4a7).



64

CHAPITRE XI

LE CORPS, PRISON DE
L'AME

9
B len_Almé " .

Comme nous l'avons dit, c'est en
conformité avec ses immenses désirs
de voir ces yeux divins que 1'ame a
recu intérieurement du Bien-Aimé
une communication et connaissance
de Dieu si haute qu'elle a dit :
détournez-les, mon Bien-Aimé.
Voila donc quelle est la misere de
notre nature ici-bas. Ce qui est par-



65

dessus tout vie pour l'ame, ce apres
quoi elle soupire le plus, a savoir la
communication et la connaissance
de son Bien-Aimé¢, elle ne peut le
recevoir au moment voulu sans qu'il
lui en colite presque l'existence.
Aussi, de ces yeux qu'elle cherchait
avec tant de sollicitude, tant
d'anxiété, et de tant de manieres, elle
dit, au moment ou elle va enfin les
contempler : détournez-les, mon
Bien-Aime¢. Parfois en effet elle
¢prouve de ces visites et ces
ravissements un tourment si vif
qu'aucun autre ne peut briser les os a
ce point. Son existence méme se
trouve dans un tel danger, que si
Dieu n'y pourvoyant, elle y perdrait
la vie. De fait, 1l en est ainsi, semble-
t-1l en cet ¢état : I'ame a I'impression
qu'elle se deétache de son corps et
s'en sépare. La cause vient de ce que



66

de telles faveurs ne peuvent pas étre
supportees par notre €tre physique ;
I'esprit est ¢leve pour s'unir a l'esprit
divin qui vient a lui ; aussi I'ame doit
par force abandonner son corps de
quelque maniere. De 1a vient que la
chair doit souffrir dans son corps, a
cause de leur union dans un méme
individu. Le grand tourment dont
I'ame souffre a 1'heure ou elle regoit
une visite de cette sorte, la frayeur
qu'elle éprouve en se voyant traitée
par voie surnaturelle I'obligent a dire
: détournez-les vos yeux, mon Bien-
Aimé. Il ne faudrait pas croire
néanmoins que, si l'ame s'exprime
ainsi, elle veut en réalité que le Bien-
Aimé les écarte ; cette parole, en
effet, exprime une frayeur naturelle.
Aussi, malgré tout ce qui pourrait lui
en couter, elle ne voudrait rien
perdre de ces visites et faveurs du



67

Bien-Aime. Malgré les douleurs
naturelles, son esprit prend son vol
dans un recueillement surnaturel ou
il jouit de l'esprit du Bien-Aime ; et
cest la ce qu'elle désirait et
demandait. Elle ne demande pas
néanmoins de recevoir ces faveurs
tant qu'elle vit dans une chair fragile
ou elle ne peut en jouir que treés peu
et avec peine, mais elle les demande
pour le moment ou son esprit, ayant
pris son vol et ¢tant séparée de son
corps, pourra en jouir librement.
Aussi elle dit : " détournez-les, mon
Bien-Aimé¢ ; ne me les montrez pas
tant que je suis unie a mon corps.

La contemplation, en effet, est un
lieu élevé d'ou Dieu commence a se
communiquer et a se montrer en
cette vie.



68

CHAPITRE XII

LES VERTUS DE
L'AME

Chaque vertu est par elle-méme
paisible, douce et forte ; par
conséquent elle produit dans 1'ame
qui la possede ces trois effets : la
paix, la douceur et la force.

Les vertus acquises au milieu des
difficultés et des épreuves sont
d'ordinaire plus précieuses, plus
achevées et plus solides que celle qui
ne s'acquierent au milieu des
jouissances et des consolations



69

spirituelles ; car en effet la vertu
prend racine dans 1'ame, au temps de
la sécheresse, des difficultés, des
¢preuves ou des tentations. Dieu
nous l'affirme par l'organe de saint
Paul : " la vertu se perfectionne dans
I'infirmité " (2 Cor. 12 v 9).



70

CHAPITRE XIII

DES IMPERFECTIONS
DE L'AME

Remarquons-le bien, tant que I'ame
n'est pas arrivée a cet ¢état de
perfection, et quelque élevee qu'elle
soit dans la spiritualité, elle conserve
toujours quelque petit troupeau a la
suite duquel elle marche. Ce sont des
désirs, des golts ou autres
imperfections naturelles ou
spirituelles ; elle les suit, elle
cherche a les entretenir et a les
satisfaire. L'entendement se laisse
aller habituellement a certaines



71

imperfections dans le désir de savoir.
La volonté se laisse entrainer par
quelques petits attraits et sentiments

d'amour-propre. Dans  l'ordre
temporel elle désire posséder
certaines petites choses ; elle

s'attache plus a un objet qu'a un autre
; elle tombe dans certaines
présomptions, dans l'estime d'elle-
méme, dans les petits points
d'honneur auxquels elle est tres
sensibles, et dans une foule de
bagatelles qui rappellent 1'esprit et le
golit du monde. Dans I'ordre naturel,
elle se préoccupe du manger et du
boire, elle préfere une chose a une
autre ; elle choisit et elle veut ce qu'il
y a de meilleur. Dans 1'ordre
spirituel, elle  recherche les
consolations de Dieu et toutes ces
autres imperfections que l'on ne
finirait plus d'énumérer et qui se



72

trouvent  d'ordinaire chez les
spirituels, tant qu'ils ne sont pas
encore parfaits. Quant a la mémoire,
elle est envahie par une foule de
vicissitudes et de préoccupations
comme aussi par toutes sortes de
désirs inutiles qui entrainent I'ame a
leur suite.

Il en est de méme des quatre
passions de l'ame. Ce sont parfois
une foule d'espérances, de joies de
douleurs et de craintes inutiles,
auxquelles elle se laisse aller.

Lorsque 1'ame est consacrée
entierement au service de Dieu, elle
n'a plus de joie et d'espérance qu'en
lui ; elle n'a de crainte que de lui, elle
ne s'attriste que selon lui.



73

CHAPITRE XIV

[ES AFFECTIONS DE
L'AME

Les quatre passions sont la douleur,
l'espérance, la joie et la crainte.

Les affections de douleur affligent
I'ame et la pénetrent.

Les affections de l'espérance volent
comme le vent vers l'objet absent
qu'elles convoitent et esperent.

Les affections de la passion de la joie
enflamment le coeur comme le feu.



74

Les affections de la crainte tiennent
éveillé la nuit.

Ces affection, chez les personnes
adonnées a la spiritualité qui ne sont
pas encore parvenues a cet ¢tat de
mariage spirituel sont ordinairement
tres vives. Elles viennent parfois de
Dieu, au moment ou 1l veut leur
accorder certaines faveurs.
D'ordinaire 1'esprit est en proie a la
crainte et a la peur, tandis que la
chair et les sens sont émus, parce que
leur nature n'est pas encore fortifiée,
perfectionnée, ni habituée a de
pareilles faveurs. D'autres fois ces
craintes viennent du démon ; lorsque
I'ame est appelée par Dieu a se
recueillir en lui et a y golter sa
suavité, le démon est tellement
jaloux et vexé du bien et de cette



75

paix dont l'ame possede la
jouissance, qu'il cherche a lu
inspirer de I'horreur et de la crainte
dans l'esprit pour I'empécher de jouir
de cette grace ; il la menace méme
dans sa partie spirituelles ; quand il
voit qu'il ne peut pénétrer jusqu'a
l'intérieur de I'ame, parce qu'elle est
tres recueillie et toute unie a Dieu, il
cherche du moins a l'attaquer par le
dehors dans sa partie sensitive ; il lui
suggere des distractions, toutes
sortes d'angoisses, de douleurs,
d'horreur ; il voudrait par ce moyen
arrive a troubler I'Epouse dans sa
chambre nuptiale. Ces craintes sont
appel€es craintes nocturnes parce
qu'elles viennent du démon, et que le
démon s'en sert pour répandre ses
ténebres dans 1'ame et obscurcir la
lumiere divine dont elle jouit.



76

On appelle encore ces craintes
des " veilles ", car leur but est de
tenir I'ame éveillée et de la tirer du
doux sommeil intérieur ou elle est ;
d'autre part le démon, cause de ces
craintes, ne cesse de veiller pour les
inspirer. Telles sont les craintes
intimes que regoivent passivement
de Dieu les personnes vraiment
spirituelles, ou qui leur viennent du
démon. Je ne parle pas ici des autres
craintes temporelles ou naturelles ;
les personnes spirituelles dont nous
parlons ne les ont pas, mais les
craintes spirituelles susdites leur
appartiennent.

n



77

CHAPITRE XV

LES DONS DE DIEU ET
LA COMPLICITE DE
L'AME

Saint Jacques a dit que " tout don
excellent, tout don parfait vient d'en
haut et descend du Pere des lumieres
" (Jac. 1 v 17) ; néanmoins, pour
recevoir ces graces, I'ame doit s'y
préparer et apporter sa coopération.
Aussi 1'Epouse dit-elle a 1'Epoux au
livre des Cantiques : attirez-moi a
votre suite, et nous courrons " (Cant.
1 v 3). Cela signifie que le



78

mouvement vers le bien doit venir de
Dieu seul, comme on le donne a
entendre ici ; mais, dit 1'Epouse,
l'action de courir vient ni de lui seul,
ni d'elle seule ; elle est commune a
tous les deux ; elle est 1'ceuvre de
Dieu et I'ccuvre de I'ame tout a la
fois.

On sait que Dieu est la lumicre
surnaturelle des yeux de 1'ame. Sans
cette lumiere elle est dans les
ténebres.



79

LEXIQUE

n "

Le mot considérer signifie
regarder d'une maniere toute
particulicre.

Digression : développement
¢tranger au sujet.

Ebaucher ; premier  stade
d'exécution d'un objet, d'un ouvrage.

Essence : ce qui constitue le
caractere fondamental, la réalité
permanente d'une chose ; nature d'un
¢tre, indépendamment de son
existence.

Infuser : communiquer a quelqu'un
(du courage, ...).



80

Vicissitude : évéenements heureux ou
malheureux.



81

CONCLUSION

La contemplation est obscure ; c'est
pour ce motif qu'on lui donne un
autre nom, celui de théologie
mystique, expression qui signifie
sagesse cachée et secrete de Dieu ;
la, sans bruit de paroles, sans le
concours ni l'aide d'un sens corporel
ou spirituel, comme dans le silence
et la quiétude de la nuit, a 1'insu de
tout ce qui est sensitif ou naturel,
Dieu enseigne I'ame d'une manicre
trés cachée et trés secréte, sans
qu'elle sache comment. Pour
quelques auteurs spirituels, c'est :
entendre sans entendre. Cette
opération n'est pas I'ceuvre de



82

I'entendement que les philosophes
appellent actif, qui opere sur des
formes, des images et des données
venues des objets ; mais de
I'entendement en tant qu'il est
possible ou passif, incapable de
telles formes et images, mais qui
re¢oit d'une manicre passive une
connaissance substantielle
communiquée sans le moindre effort
ni travail de sa part. Pour ce motif on
appelle cette contemplation non
seulement une nuit, mais une nuit
sereine, car la nuit se dit sereine
quand elle est pure et sans nuage ou
vapeurs dans l'aie, de méme cette
nuit de la contemplation est pour le
regard de I'entendement, pure,
exempte de tous les nuages des
formes, des images ou
connaissances  particulicres  qui
peuvent entrer par les sens ; elle est



83

pure encore de toutes les vapeurs des
affections ou des tendances de la
nature ; aussi la contemplation est
alors une nuit sereine pour le sens et
I'entendement  naturel, comme
l'enseigne le philosophe quand il dit
: " s1 le rayon de soleil est obscur et
plein de ténebres pour la chauve-
souris, les connaissances les plus
profondes et les plus claires de Dieu
sont obscures pour notre
entendement ".



