LA NUIT OBSCURE

| STEPHANEDARBE =




LA NUIT OBSCURE

STEPHANE DARBE




SPIRITUALITE

foREkkRRkk

LA NUIT OBSCURE

PAR

STEPHANE DARBE

RERRRRREE

PREMIERE EDITION

kKR REERE

BRUXELLES

2002

Touy droity de veproduction, de traduction,
dadaptotion, réservéy pousr tous pays




TABLE DES MATIERES 1

TABLE DES MATIERES

PROLOGUE. ... 11

LIVRE PREMIER
LA NUIT DES SENS

CHAPITRE 1

Pourquot cet état s’appelle-t-il nuit 2........................... ... 16
CHAPITRE II

Pourquoi le passage par cette nuit des sens est-il nécessaire 2............. 19
CHAPITRE III

Les dommages principaux causés & I’ame par nos tendances............... 26
CHAPITRE 1V

Les trois puissances de '8me....................ccoioiieii i 29
CHAPITRE V

La mortification de nostendances........................ccoovveiiiiinnn . 30
CHAPITRE VI

L’entrée dans lanuit des Sens...........ooo 34

————— it P P A —————




TABLE DES MATIERES . _ 2
CHAPITRE VII
Les manicres de vaincre nos tendances. ...................................... 34
1
La mortification de la concupiscence en général............................ 36
I
Avis nécessaires & I'union parfaite...................................... 36
1]
Les moyens pour ne pas empécher cet état de mortification............... 37
LA NUIT DES SENS
ANNEXE
CHAPITRE 1
Les imperfections des commengants qui proviennent de 'orgueil.........39
CHAPITRE 1T
Les imperfections des commengants qui proviennent de Pavarice. . ...... 43
CHAPITRE 111
Les imperfections des commengants qui proviennent de la luxure. ... 45
CHAPITRE 1V
Les imperfections des commengants qui proviennent de la colére. ... ... 48




TABLE DES MATIERES 3

CHAPITRE V
Les imperfections des commengants qui proviennent de la gourmandise
spirituelle. ... 50

CHAPITRE VI
Les imperfection des commengants qui proviennent de I’envie et de la
paresse spirituelle...................c 53

CHAPITRE VII
L’introduction dans la nuit obscure des sens, état des commengants. . ....55

CHAPITRE VIII

Les trois signes qui montrent que le spirituel est dans cette nuit obscure et

la purification des sens......................... 58
CHAPITRE IX

Voici la maniére de se conduire dans cette nuit obscure.................... 62
CHAPITRE X

La guérison de I"ame a travers cette nuit obscure............................ 65
CHAPITRE XI

Les avantages que I’dme trouve dans cette nuit.............................. 67




TABLE DES MATIERES 4

LIVRE DEUXIEME
LA NUIT DE L’ESPRIT

CHAPITRE 1
Lanuitdelafoi.................c.oo 80
I
Dieu présent dans chacunde nous......................ccccooiiiii i 83
CHAPITRE 1T
Le moyen de perfectionner les trois puissances de '8me................... 86
CHAPITRE I1I
Lerenoncement absolu............................ 88
CHAPITRE 1V
LavoleduChrist.............ooi 92
CHAPITRE V
Lanuit de entendement...............................oii 93
|
Les visions imaginaires et naturelles.......................................... 97
11
L’abandon de la méditation discursive....................................... 101




TABLE DES MATIERES 5

11
Quel but Dieu se donne-t-il quand il confére 4 'ame les biens spirituels
parlemoyendessens 2. 109
v
Le sens spirituel des parolesde Dieu......................................... 115
A%
A propos des visions surnaturelles, le saint ajoute......................... 124
Vi
Origine de ces VISIONS. ... 125
CHAPITRE VI
Lanuitdelamémoire...................c...ooii 127
1
Les trois inconvénients de 'exercice de la mémoire....................... 132
I
Les avantages de ’exercice de lamémoire.................................. 137
CHAPITRE vl
Lanuitdelavolonté...........................oo L, 141
I
La joie, premiére affection de lavolonté.................................... 144




TABLE DES MATIERES 6

(premiére partie)
La joie dans les objets ou les biens temporels.............................. 145

I
Les dommages de I’ame si elle met sa joie dans les biens temporels. ... 149

I
Les avantages de I’dme dans le renoncement a Ia joie des biens
teMPOTEls. ... 152

(deuxiéme partie)

La joie dans les objets ou les biens naturels................................. 156
1

Les dommages causés 4 I’ame quand la volonté se porte avec joie aux

biensnaturels.................... 158
H

Les avantages de I'dme lorsqu’elle ne met pas sa joie dans les biens

naturels. .. ... 161

(troisiéme partie)

La joie dans les biens sensuels............................. 164
|

Les dommages que I’me éprouve quand elle veut mettre la joie de sa

volonté dans les biens sensibles.............................................. 167




TABLE DES MATIERES 7

I
Les avantages spirituels et temporels dont I’ime s’enrichit par le
renoncement a la joie qui provient des choses sensibles.................. 169

(quatriéme partie)

La joie dans les biens moraux...................coccovuiviiiiiiiiiieenn 172
I

Les sept dommages ol peut tomber la volonté quand elle met sa joie dans

lesbiens de Pordremoral................................................... 175
T

Les avantages qu’il y a pour I’4me 4 renoncer aux joies qui viennent des

biens temporels. ... 180

(cinquiéme partie)

La joie dans les objets ou les biens surnaturels............................. 182
1

Les dommages ou I’4me tombe quand elle met la joie de la volonté dans

les biens surnaturels...................co 184
iI

Les deux avantages que I’on se procure quand on renonce & la joie qui

vient des graces surnaturelles. ... 186

(sixiéme partie)
La joie dans les biens ou les objets spirituels............................... 187




'TABLE DES MATIERES 8

I
Les quatre genres de biens spirituels agréables qui peuvent étre I’objet
distinctdelavolonté.................... ... 188
CHAPITRE IX
Oratoires et temples, un moyen d’élever 'esprit vers Dieu............... 198
I
Les inconvéntents ou tombent ceux qui se laissent aller a leur goiit pour
les choses sensibles et les lieux de dévotion................................. 201
I
Les trois sortes de lieux de dévotion....................coeiiii 202
CHAPITRE X
Les biens provocatifS................coooveiiioiii 209
CHAPITRE X1
La joie, premiére passionde Vdme........................o 211
CHAPITRE XII

Le détachement de la volonté de ses tendances naturelles afin d’arriver a
Punion diVIBE. .. ..o 213




TABLE DES MATIERES 9

LA NUIT DE UESPRIT

ANNEXE
CHAPITRE 1
A quelle époque commence-t-elle ?.......................................... 216
CHAPITRE I
Les imperfections de ceux qui sont dans 1’état de progeés................ 218
CHAPITRE 1II
La maniére dont I’esprit doit se comporter dans cette nuit................ 224
CHAPITRE 1V
Les effets merveilleux produits dans I’4me par cette nuit obscure de la
contemplation. ...........oo.ov i 231
CHAPITRE V
L’ame, pourtant dans les ténébres, s’avance avec sireté.................. 235
CHAPITRE VI
Le chemin secret de "obscurité...........................coco 241
CHAPITRE VII
L’escalier de la sagesse secréte ou 1’échelle de la contemplation. .. ......241




TABLE DES MATIERES 10

CHAPITRE VIII
Rappelons quelque peu les trois puissances de 1’ame : la mémoire,
Pentendement et la volonté................................................ 243
CHAPITRE 1X
L’anéantissement du pouvoir du démon dans cette nuit obscure. .. ...... 243
CONCLUSION. ... 248
BIBLIOGRAPHIET. ..., 249




PROLOGUE 11

Ce livre traite de la maniére dont I’8me pourra se disposer pour
arriver promptement & son union avec Dieu. On y donne des avis et des
enseignements trés utiles 4 ceux qui commencent aussi bien qu’a ceux qui
ont déja réalisé beaucoup de progrés, afin qu’ils sachent se débarrasser de
tout ce qui n’est pas spirituel, ne point s’embarrasser de ce qui est
spirituel et demeurer dans cette profonde nudité et liberté d’esprit que
requiert I’union divine.

Elles sont si nombreuses et si profondes les ténébres et les
épreuves tant spirituelles que temporelles par lesquelles ont coutume de
passer ces bienheureuses 4mes pour pouvoir arriver & cet état de
perfection, que ni la science humaine ne suffit pour le comprendre, ni
Iexpérience pour I'exposer. Cet état s’appelle nuit obscure.

Ce n’est point parce que je découvre en moi des aptitudes pour
une entreprise si haute et si ardue que je me suis déterminé & traiter ce
sujet, mais parce que j’al confiance que Notre-Seigneur m’aidera a
subvenir 4 I’extréme nécessité ol se trouvent un grand nombre d’imes.
Elles ont commencé & marcher dans la vertu ; Notre-Seigneur voudrait les
placer dans la nuit obscure, afin de les amener par 14 4 la divine union ; et
elles ne vont pas plus loin, soit parce qu’elles ne veulent pas entrer dans
cette nuit, ou qu’elles ne s’y laissent pas introduire, soit parce qu’elles ne
comprennent pas leur état, et qu’elles manquent de guides expérimentés et
capables de les conduire au sommet de la perfection.

Aussi est-il vraiment déplorable’ de voir beaucoup d’ames a qui
Dieu confére des qualités et des faveurs spéciales pour monter plus haut
et qui parviendraient au sublime état dont nous parlons, si elles voulaient
s'en donner la peine, mais qui restent dans leurs maniéres vulgaires de
traiter avec Dieu ; elles manquent de volonté ou de lumiére, ou bien il n’y
a personne pour les guider et leur enseigner 4 quitter le sentier des
commengants,

Si cependant Notre-Seigneur leur accorde tant de grices que sans
ces moyens et ces secours il les fasse monter, elles arriveront beaucoup

! Déplorer : regretter vivement,




PROLOGUE 12

plus tard ; elles éprouveront plus de difficulté ; enfin elles auront moins
de mérite, parce qu’elles ne se sont pas remises entre les mains de Dieu et
ne 'ont pas laissé les introduire librement dans le chemin pur et véritable
qui condutt a 'union.

Sans doute, Dieu, qui les éléve, n’a pas besoin de pareils secours.
Toutefois, si elles ne se laissent pas porter par lui, elles font moins de
chemin parce qu’elles résistent 4 celui qui les éléve ; elles méritent moins
parce qu’elles ne iui abandonnent pas leur volonté ; et par le fait méme
elles souffrent davantage,

Il faut donc savoir se laisser conduire par Dieu quand Sa Majesté
veut nous élever. Voila pourquoi nous donnerons, avec son secours, aux
commengants et a4 ceux qui sont déja en voie de progrés, des
enseignements et des conseils pour qu’ils sachent se comprendre ou du
moins se laissent conduire par Iui. Il y a, en effet, des confesseurs et des
Péres spirituels qui n’ont point la lumiére nécessaire ni 1’expérience de
ces voies ; au lieu de venir en aide 4 ces dmes, ils ont coutume plutét de
les empécher d’avancer et de leur étre nuisibles ; ils ressemblent aux
batisseurs de Babel qui, au lieu de fournir des matériaux convenables, en
apportaient d’autres tout différents, parce qu’ils ne comprenaient plus le
langage qu’on leur parlait ; aussi I’édifice ne s’élevait pas. Voila pourquoi
c’est une épreuve trés rude et trés pénible pour dme qui, dans des
circonstances analogues, ne comprend pas son état et ne trouve personne
qui la comprenne. Il lui arrivera peut-étre que Dieu I’éléve & la voie trés
haute d’une contemplation pleine d’obscurité et de sécheresse, et elle se
croira perdue. Au milieu de ces téndbres, de ces épreuves, angoisses et
tentations, elle rencontrera quelqu’un qui lui tiendra le langage des
consolateurs de Job. On lui dira que c’est de la mélancolie, du chagrin, ou
affaire de nature, ou peut-étre le chitiment de quelque faute secréte pour
laquelle Dieu I’a délaissée. Généralement, on juge tout de suite que cette
dme doit étre bien coupable ou qu’elle I'a été, dés lors qu’elle éprouve de
pareils tourments. D’autres lui diront qu’elle recule, puisqu’elle ne trouve
ni gofits ni consolations comme précédemment dans les choses de Dieu.
Aussi la pauvre dme voit redoubler ses souffrances ; ou il lui arrivera que
sa plus grande peine viendra de la vue de sa propre misére. Il lui semblera
voir plus clair que la lumiére du jour qu’elle est remplie de maux et de




PROLOGUE 13

péchés ; c’est 13, en effet, la lumiére et la connaissance que Dieu lui donne
dans cette nuit de contemplation, comme nous le dirons plus loin. Comme
elle trouve quelqu’'un qui partage sa maniére de voir et lui dit qu’elle
souffre par sa faute, sa peine et ses angoisses grandissent démesurément
et arrivent d’ordinaire & un état pire que la mort. Ce n’est pas assez pour
de pareils confesseurs. Comme ils s’imaginent que cet état est la
conséquence de leurs péches, il les obligent & repasser leur vie et a faire
une foule de confessions générales. C’est les crucifier de nouveau et ne
pas comprendre que ce n’est plus le temps d’employer de tels moyens,
mais de laisser ces dmes dans I’état de purification ot Dieu les a placées,
de les consoler, de les encourager 4 vouloir cette épreuve tout le temps
qu’il plaira a Dieu. Jusqu’alors, en effet, il n’y a pas de reméde, quoi que
fassent ces dmes, et quoi que disent leurs confesseurs.

Telle est la question que nous traiterons, avec la grice de Dieu.
Nous monterons comment I’ame doit se comporter dans cet état, quel doit
étre le role de son confesseur, et quelles sont les marques auxquelles on
reconnaitra si cette épreuve est une purification de 1"dme ; et alors, dans
ce cas, §'il s’agit d’une purification des sens ou de celle de I’esprit que
nous appelons nuit obscure. Nous dirons aussi comment on pourra
reconnaiire que cet état provient de la mélancolie ou d’une autre
imperfection des sens ou de I’esprit.

Il peut arriver aussi que certaines Ames ou leurs confesseurs
s’imaginent que Dieu les conduit par cette voie de la nuit obscure de la
purification de D'esprit, et ce ne sera peut-étre que I'une de ces
imperfections dont nous avons parlé. D’un autre cbté, il y a aussi
beaucoup d’dmes qui s’imaginent étre dépourvues de I’esprit d’oraison et
qui le possédent & un trés haut degré, tandis que d’autres, au contraire,
§’imaginent en avoir beaucoup et n’en ont presque point.

11y en a qui font pitié a voir, tant elles souffrent et se fatiguent, et
qui néanmoins reculent ; elles recherchent leur avancement dans ce qui,
loin de le procurer, ne peut que I’empécher. Il y en a encore qui, au
contraire, sans fatigue ni agitation, réalisent de grand progrés. On pourra
énumérer encore beaucoup d’obstacles qui se trouvent dans cette vie et
découlent des joies, des peines, des espérances ou des chagrins qu’on




PROLOGUE 14

éprouve ; les uns proviennent de Iesprit de perfection, les autres de
I'imperfection.

Telle est la maniére dont nous ticherons, avec I’aide de Dieu, de
dire quelques mots. Celui qui lira cet écrit pourra se rendre compte
quelque peu de la voie ol il se trouve et de celle qu’il doit suivre.




LIVRE PREMIER

LA NUIT DES SENS




LA NUIT DES SENS 16

CHAPITRE 1
Pourquoi cet état s’appelle-t-il nuit ?

Nous pouvons pour trois motifs appeler nuit I’état par lequel passe
I’4me pour arriver 4 I'union divine.

Le premier vient du point de départ de I’ame, car elle doit priver
peu a pen ses tendances du goGt qu’elles éprouvaient dans toutes les
choses du monde et le leur refuser ; or ce refus, cette absence de toutes
Jjouissances, est comme une nuit pour toutes les tendances et les sens de
homme,

Le second motif vient du moyen que Pon emploie ou du chemin
par lequel 1’dme doit passer pour arriver & Punion, Ce moyen est la foi,
qui, obscure elle aussi, est pour Pentendement comme une nuit.

Le troisiéme vient du terme ol I’dme tend, ¢’est-a-dire de Dieu :
comme il est incompréhensible et infiniment parfait, on peut bien
I’appeler une nuit obscure pour ’me en cette vie. Ces trois nuits doivent
passer par I'dme, ou plutdt I'dme doit passer par ces nuits avant
d’atteindre 'union avec Dieu.

Nous en avons une image au livre de Tobie 6 v 18, dans ces trois
nuits que, sur I’ordre de I'ange, le jeune Tobie devait passer avant de
s’unir a son épouse. La premiére nuit, il devait consumer par le feu le foie
du poisson, qui est le symbole du coeur affectionné et attaché aux choses
de ce monde ; de méme, si Pon veut marcher dans cette voie qui méne &
Dieu, il faut que le ceeur soit consumé par "amour de Dieu et purifié de
tout ce qui est créature. C’est dans cette purification que I’on met en fuite
le démon qui exerce son pouvoir sur ’4me & cause de son attachement
aux choses temporelles et corporelles.

L’ange dit 4 Tobie que dans Ia seconde nuit il serait admis &
partager la société des saints patriarches qui sont nos Péres dans la foi ;
cela signifie que ’ime en passant par la premiére nuit, ¢’est-a-dire en se
privant de tous les objets qui flattent les sens, entre immédiatement dans
la seconde nuit, ou elle reste dans la solitude et la nudité de la foi, qui
seule la dirige et qui ne tombe pas sous les sens.

L’ange dit & Tobie que la troisiéme nuit il obtiendra la bénédiction, qui
signifie Dieu lui-méme ; a la faveur de la seconde nuit qui figure la foi, il




LA NUIT DES SENS 17

se communique en effet peu 4 peu 4 dme d’une maniére si secréte et si
intime qu’il est comme une autre nuit pour elle, car cette communication
est beaucoup plus obscure que les autres.

Une fois passée cette troisilme nuit, et achevée cette
communication de Dieu a I'esprit qui a lieu ordinairement lorsque I’ame
est plongée dans de profondes ténébres, s’accomplit aussitdt I"union avec
’Epouse, c’est-a-dire la Sagesse de Dieu.

L’ange, en effet, a dit & Tobie quw’aprés la troisiéme nuit il s’unirait
a son €pouse dans la crainte de Dieu ce qui signifie que si la crainte est
parfaite, Pamour de Dieu est parfait, et c’est alors que s’opére par I’'amour
la transformation de I’dme en Dieu,

Ces trois parties de la nuit ne sont en somme qu’une muit, qui a
trois parties comme la nuit naturelle. La premiére, celle des sens,
correspond a la premiére partie de la nuit naturelle, alors que nous
finissons par perdre de vue les choses qui nous entourent ; la seconde,
celle de la foi, correspond au milieu de la nuit, alors que tout est
profondément obscur ; et la troisiéme, qui est Dieu, correspond 3 Paurore,
qui est déja proche de la lumiére du jour.

Pour mieux comprendre cette doctrine, nous parlerons de chacune
de ces nuits en particulier.

Par nuit nous entendons ici la mortification du gofit sous tous les
rapports. De méme que la nuit n’est qu’une privation de la lumiére et par
suite, de tous les objets qu’elle peut nous montrer, de telle sorte que notre
puissance visuelle est dans une obscurité compléte et ne voit rien, de
méme on peut dire que la mortification de nos tendances! est une nuit
pour I'8me. Car '4me en mortifiant ses tendances sous tous les rapports
est comme dans les ténébres et ne voit rien. La puissance visuelle s’exerce
par le moyen de la lumiére et se nourrit des objets visibles, Mais quand la
lumiére disparait, elle ne les voit plus. Ainsi I’dme qui se sert de ses
tendances se nourrit de tous les objets dont ses tendances lui offrent le
goiit. Si ce golit est éteint, ou mieux, il est mortifié, I’4me ne trouve plus
d’aliment dans les créatures et, par suite, ses tendances sont dans

% ! Tendance : force qui oriente quelqu’un vers certaines fins, inclination, penchant.




LA NUIT DES SENS 18

Pobscurité et sans rien. Prenons un exemple dans chacune de nos
puissances.

Quand I’dme se prive de tout ce qui pourrait satisfaire le sens de
I’oufe, elle reste dans I’obscurité et sans rien par rapport a ce sens.

Si elle se prive de tout ce qui pourrait réjouir le sens de la vue, elle
reste également dans I’obscurité et sans rien par rapport 4 ce sens.

Si elle se prive de toute la suavité des parfums qui peuvent affecter
le sens de I'odorat, elle sera aussi forcément dans 1’obscurité et sans rien
par rapport a ce sens.

Si elle se prive du gofit que son palais trouverait dans les aliments,
elle mortifie ce sens et se trouve dans ’obscurité et sans rien par rapport 4
ce sens.

Enfin, en se privant de toute délectation et de tous les plaisirs
qu’elle pourrait trouver dans le sens du tact, elle se mortifie par rapport &
ce sens dans ’obscurité et sans rien par rapport 4 ce sens.

Ainsi donc I’me qui aurait repoussé et rejeté le gofit de toutes les
choses créées, et mortifié toutes ses tendances, serait, nous pouvons le
dire, comme dans la nuit et dans I’obscurité ; ce ne serait en quelque sorte
qu’un vide complet par rapport a tous les objets créés.

La cause de cela, c’est que I"dme selon les philosophes, est, au
moment ou Dieu 'unit au corps, comme une table rase ou lisse sur
laquelle il n’y a rien de peint ; et, & part les connaissances qu’elle acquiert
peu a peu par les sens, il ne Iui en vient naturellement aucune autre
d’ailleurs. Tant qu’elle est dans le corps, elle ressemble & celui qui se
trouve dans une prison obscure et qui ne connait rien, si ce n’est ce qu’il
parvient & voir par les fenétres de sa prison ; si ce moyen lui manque, il ne
verra absolument rien autrement. Il en est de méme de I’dme. Otez-lui ce
qu’elle peut apprendre par les sens qui sont comme les fenétres de sa
prison, elle ne peut naturellement rien connaitre par un autre moyen,
Quand donc elle rejette les connaissances qu’elle peut recevoir par les
sens et s’en prive, nous pouvons bien dire qu’elle se trouve comme dans
’obscurité et le vide ; car, ainsi qu’il résulte de ce que nous avons vu, la
lumi¢re ne peut lui arriver par d’autres voies que celles dont nous avons
parlé.




LA NUIT DES SENS 19

Sans doute elie ne peut pas ne plus exercer les sens de I’ouie, de la
vue, de 'odorat, du gofit, du toucher, mais cela n’a pour ainsi dire
aucune importance pour elle et ne la trouble pas plus, si elle n’y
adhere pas et le rejette, que si elle ne jouissait point de I'ouie, de la vue. ..
Tel ’'homme qui voudrait fermer les yeux et serait dans 1’obscurité
comme I"aveugle qui a perdu la faculté de voir. David a dit 4 ce sujet en
Psaume 87 v 16 : « je suis pauvre et dans les travaux dés ma jeunesse. » 11
s’appelle pauvre, tout riche qu’il est évidemment, parce qu’il n’a aucun
attachement aux richesses : voild pourquoi il était aussi pauvre que s'il
n’avait rien possédé en réalité. Si, au contraire, il n’avait rien possédé en
fait, sans étre pauvre par Ia volonté, il n’efit par été vraiment pauvre, car
son ame elit été riche et pleine de désirs. Voila pourquoi nous appelons ce
détachement une muit pour I’ame. Nous ne nous occupons pas ici de la
privation des biens; cette privation n’en détache pas P'dme qui
continue A les désirer ; nous parlons du détachement de Pime par
rapport a ses tendances vers ces biens et les plaisirs qu’elle y trouve.
C’est ce détachement qui fait I’Ame libre et vide de tous les biens
qu’elle pourrait posséder. Or les biens de ce monde n’occupent pas

Pame et ne lui nuisent pas, puisqu’ils ne pénétrent pas en elle ; ce qui

lui est nuisible, ¢’est ’attachement a ces biens et le désir qu’elle en a,
Cette premiére sorte de nuit, concerne la partie sensitive de I’ame ;

¢’est 'une des deux dont nous avons déja parlé et par lesquelles ’aime

doit passer.

CHAPITRE 1I
Pourquot le passage par cette nuit des sens est-il nécessaire ?

It est nécessaire que I'dme qui veut arriver & I'union divine passe
par cette nuit obscure de la mortification des biens sensibles. En voici la
cause. Toutes les affections qu’elle porte aux créatures sont devant Dieu
comme de pures ténébres ; tant qu’elle y est plongée, elle est incapable
d’étre pénétrée de la pure et simple lumiére de Dieu. Elle doit donc tout




LA NUIT DES SENS 20

d’abord les rejeter ; car la lumiére est incompatible avec les ténébres. La
raison, c’est que, d’aprés DPenseignement de la philosophie, deux
contraires ne peuvent &tre contenus dans un méme sujet, Or, les ténébres,
¢’est-a-dire U'affection que I'on porte aux créatures, et la lumiére qui est
Dieu, sont contraires et il n’y a entre elles ni ressemblance, ni rapport. 11
suit de 1a que la Iumiére de I’union divine ne peut pas s’établir dans une
éme, si tout d’abord ses affection aux créatures n’en ont pas été chassées.

Pour donner plus de clarté a cette doctrine, nous devons savoir que
I’affection et ['attachement que 1'dme porte & la créature la rend
semblable & cette créature, et plus est grande I'affection qu’elle lui porte,
plus aussi elle lui est égale et semblable, car ’amour établit la
ressemblance entre celui qui aime et I'objet aimé. Voila pourquoi le
psalmiste, parlant de ceux qui placent leurs affections dans les idoles, dit
en psaume 113 v 8 : « qu’ils leur deviennent semblables ceux qui les font,
et tous ceux qui mettent en elles leur confiance. » Donc, celui qui aime la
créature se place au niveau de cette créature, et méme plus bas en quelque
sorte car 'amour non seulement rend semblables mais encore assujettit!
celui qui aime 4 'objet aimé. Aussi quand 1’Ame aime quelque chose en
dehors de Dieu, elle est incapable de la pure union avec Dieu et de sa
transformation en lui. La bassesse de la créature est, en effet plus éloignée
de la grandeur du Créateur que les ténébres ne le sont de la lumiére.
Toutes les créatures du ciel et de la terre comparées 4 Dieu ne sont rien,
dit Jérémie en 4 v 23 : « jai regardé la terre, elle était vide et néant {’al
considéré les cieux, et ils étaient sans lumiére. » Quand il dit qu’il a vu la
terre vide, il donne 4 entendre que toutes les créatures de la terre n’étaient
rien, et que la terre elle-méme n’était rien ; quand il dit qu’il a considéré
les cieux et qu’il les a vus sans Iumiére, il veut dire que toutes les
lumiéres du ciel, comparées 4 Dieu, ne sont que pures ténébres,

Par conséquent, st toutes les créatures considérées sous ce rapport
ne sont rien, et I’affection qu’on leur porte moins que rien, nous pouvons
dire qu’elles sont un obstacle et un empéchement a notre transformation
en Dieu. Car les ténébres ne sont rien, et moins que rien, puisqu’elles sont
une privation de la vue. De méme que celui qui est dans les ténébres ne
comprend pas la lumiére, de méme I’dme qui est attachée a la créature ne

! Assujettir : placer sous une domination, une dépendance plus ou moins totale,




LA NUIT DES SENS 21

peut comprendre Dieu ; et tant qu’elle n’en sera pas détachée, elle ne
pourra pas posséder Dieu ici-bas par la pure transformation de I’amour, ni
la-haut dans la claire vision du ciel.

It faut expliquer davantage cette doctrine. Tout I’étre des créatures
comparé a I’étre infini de Dieu n’est que néant. Dés lors, ’8me qui met
son affection dans I’étre des créatures est néant, elle aussi, devant Dieu, et
méme moins que néant; car 'amour rend celui qui aime égal et
ressemblant a Pobjet aimé ; il le met méme au-dessous. Aussi cette dme
ne pourra nullement s’unir & ’étre infini de Dieu, car ce qui n’est pas n’a
pas de rapport avec ce qui est.

De méme, toute la beauté des créatures comparée a la beauté
infinie de Dieu n’est que souveraine laideur, comme le dit Salomon au
livre des Proverbes 31 v 30: « trompeurs sont les charmes et vaine la
beauté. » Ainsi I'dme qui est attachée & la beauté d’une créature
quelconque participe devant Dieu & sa laideur. Voild pourquoi cette dme
qui est laide ne pourra se transformer dans la beauté divine, car la laideur
est incompatible avec la beauté.

De méme encore, toutes les grices et les atiraits des créatures
comparés avec la grice de Dieu ne sont que disgrice souveraine et
souverain' déplaisir. Aussi ’4me qui se laisse prendre aux bonnes grices
et aux attraits des créatures est souverainement disgracieuse et
désagréable aux yeux de Dieu ; elle n’est pas capable de la grice infinie
de Dieu et de ses attraits, car ce qui est souverainement disgracieux est
infiniment distant de Celui qui est la grice méme.

Toute la bonté des créatures du monde comparée a la bonté infinie
de Dieu n’est que souveraine malice. Il n’y a de bon que Dieu seul (Luc
18 v 19). Aussi 'dme qui s’attache aux biens de ce monde est
souverainement mauvaise devant Dieu. De méme que la malice n’est pas
capable de comprendre la bonté, de méme I’dme dont nous parfons ne
pourra s’unir parfaitement & Dieu, qui est la souveraine bonté.

Toute la sagesse du monde et I’habileté des hommes comparée 2 la
sagesse infinie de Dieu n’est qu’une pure et souveraine ignorance, comme
le dit saint Paul en s’adressant aux Corinthiens : « la sagesse de ce monde
est folie devant Dieu» (1 Corinthiens 3 v 18). Aussi toute dme qui

! Souverain ; qui atteint l¢ plus haut degré.




LA NUIT DES SENS 22

s’appuie sur sa science et son habileté pour arriver a s’unir 4 la sagesse de
Dieu est souverainement ignorante devant Dieu et en restera bien loin, car
I'ignorance ne connait pas ce qu "est la sagesse. Ceux qui s’imaginent
posséder quelque connaissance sont trés ignorants, comme le dit saint
Paul en Romains 1 v 22: «ils ont dit qu’ils étaient sages, et ils sont
devenus des insensés. » Ceux-la_possédent la sagesse de Dieu qui_se
font petits et ignorants, renoncent a leur science et marchent avec
amour dans la voie du service de Dieu. Saint Paul enseigne encore cette
sorte de sagesse quand il dit en 1 Corinthiens 3 v 18 et 19 : « si quelqu’un
croit étre sage parmi vous, qu’il se fasse ignorant pour étre sage. car la
sagesse du monde est folie devant Dieu. » Aussi ’ime qui veut s’unir
Ia sagesse de Dieu doit passer par le non-saveir, et non par le savoir,

Toute la souveraine et la liberté du monde, comparées a la liberté
et & la souveraineté de 'esprit de Dieu, ne sont que servitude profonde,
angoisse et esclavage Aussi dme qui est éprise des grandeurs et des
dignités ou qui recherche la liberté de ses tendances est regardée et traitée
devant Dieu non comme Ienfant libre, mais comme une personne basse,
captive de ses passions; elle n’a pas voulu suivre la sainte doctrine du
Sauveur, qui nous dit en Luc 22 v 26 : « celui qui veut étre le plus grand
sera le plus petit ; et celui qui veut étre le plus petit sera le plus grand. ».
Voila pourquoi elle ne pourra pas arriver a la liberté royale de I’esprit, qui
s'acquiert dans la divine union, car Iesclavage est absolument
mcompatlble avec la liberté ; et celle-ci ne peut habiter un cceur assujetti
aux caprices’ dont il est l’esclave elle habite le coeur libre, le coeur du
fils. Tel est le motif pour lequel Sara dit 4 son mari Abraham de chasser
de la maison I’esclave et son fils, par ce que e fils de Pesclave ne devait
pas partager I’héritage du fils de la femme libre (Genése 21 v 10).

Toutes les délices et douceurs que la volonté trouve dans les
choses du monde ne sont que peines, tourments et amertumes si on les
compare aux délices et aux douceurs de Dieu. Celui qui s’y attache ne
mérite devant Dieu que peine extreme tourment et amertume ; aussi ne
pourra-t-il pas parvenir aux suavités> de I'union avec Dieu.

! Capncc désir, exigences soudains et irréfléchis,
@ * Suave : d’une douceur agréable,




LA NUIT DES SENS 23

Toutes les richesses et la gloire des créatures, comparées a la
richesses souveraine qui est Dieu, ne sont que pauvreté absolue ef misére
profonde, I’dme qui s’attache & leur possession est souverainement
pauvre et misérable devant Dien. Aussi n’arrivera-t-efle pas au
bienhevreux état de la richesse et de la gloire qui est celui de la
transformation en Dieu. Car par sa pauvreté et sa misére elle est & une
distance infinie de Celui qui est souverainement riche et glorieux. Aussi
la divine Sagesse se plaint de ces mortels qui se dégradent, s’avilissent, se
rendent misérables et pauvres parce qu’ils recherchent ce qui est beau,
grand et riche aux regards du monde, et Elle leur adresse cette apostrophe
dans les Proverbes 8 v 4 4 6 et 18 4 21 : « O hommes, je crie vers vous ;
ma voix s’adresse aux enfants des hommes. Comprenez, petits enfants, ce
quest la sagesse ; et vous, insensés, soyez attentifs. Ecoutez, car jai a
vous parler de grandes choses... Avec moi sont les richesses et la gloire,
la magnificence et la justice. Les fruits que vous acquérez en me
possédant valent plus que I'or et les pierres précieuses, et mes productions
plus que ’argent le plus pur. Je marche dans les voies de la justice, dans
les sentiers de la prudence, pour enrichir ceux qui m’aiment et remplir
leurs trésors. »

Par ces paroles, la Sagesse divine s’adresse & tous ceux qui
mettent leur coeur et leurs affections dans une créature quelconque d’ici-
bas, selon que nous I'avons expliqué. Elle les appelle petits, parce qu’ils
se rendent semblables a ce qu’ils aiment et qui est tout petit. C’est pour ce
motif qu’elle leur dit d’&tre prudents et de considérer les grandes choses
dont elle traite, et non ce qui est petit comme eux. Elle leur représente que
les grandes richesses et la gloire qu’ils aiment sont avec elle et en elle, et
non la ou ils s’imaginent. Elle ajoute que I"opulence’ et la justice sont en
elle. Et si les trésors de ce monde leur paraissent précieux, elle les engage
a bien considérer que ses trésors sont au-dessus de tout. Car le fruit qu’on
en tire vaut plus que I'or et les pierres précieuses ; de méme, les effets qui
en découlent sont plus estimables que ’argent pur qu’ils ambitionnent et
qui est I'image de tous les genres d’affections que P’on peut avoir en celle
vie.

! Opulence : grande richesse.




LA NUIT DES SENS 24

Ce que nous avons dit peut nous donner quelque idée de la
distance qui sépare tout ce que les créatures sont en elles-mémes de ce
que Dieu est en lui-méme.

Saint Augustin Pavait bien compris, quand, s’adressant a Dieu
dans ses « Soliloques », il disait : « infortuné que je suis | quand donc ma
petitesse et mon imperfection pourront-elles &tre en rapport avec votre
rectitude ? vous étes essentiellement bon, et moi je suis mauvais ; vous
étes miséricordieux, et moi sans miséricorde ; vous étes saints, et moi
misérable ; vous étes juste, et moi injuste ; vous étes la lumiére, et moi je
suis aveugle ; vous étes la vie, et moi la mort ; vous étes le reméde, et moi
le malade ; vous étes la souveraine vérité, et moi je ne suis que vanité. »
Ces paroles, le saint les pronongait pour montrer sa tendance vers les
créatures.

Voici pourquoi le Seigneur Jésus-Christ nous enseigne cette voie
du renoncement, lorsqu’il nous dit dans saint Luc: «celui qui ne
renonce pas a tout ce qu’il posséde ne peut &tre mon disciple. » Voila
qui est clair. La doctrine que le Fils de Dieu est venu enseigner en ce
monde est celle du mépris de toutes les choses créées, qui nous dispose
a recevoir I'Esprit de Dieu. Tant que I’dme ne s’est pas détachée des
créatures, elle est incapable de recevoir ce divin Esprit et d’arriver 3 la
pure transformation en lui.

Nous avons une figure de cette vérité au livre de I'Exode 16 v 3,
ou il est dit que la Majesté divine n’a pas donné aliment céleste, ¢’est-a-
dire la manne, aux enfants d’Israél, tant qu’ils n’avaient pas épuisé la
farine qu’ils avaient apportée d’Egypte. Cela nous fait comprendre que
Fame doit tout d’abord se détacher de tous les biens créés avant de
parvenir a 'union divine, car cette nourriture des anges n’est pas pour le
palais qui se plait encore dans la nourriture des hommes. Seulement les
Hébreux ne se contentérent pas de cette nourtiture si simple qu’était la
manne ; mais ils désirérent de la chair et en demandérent ; et le Seigneur
s’irrita profondément de les voir allier un aliment si vil et si grossier 4 un
aliment si élevé et si simple qui renfermait cependant la saveur et la
substance de tous les aliments. (Nomb. 11 v 4) Aussi ces viandes étaient




LA NUIT DES SENS 25

encore dans leurs bouches, lorsque, nous dit David, la colére de Dieu
fondit sur eux, et le feu du ciel en dévora des milliers. (Ps. 77 v 31) 1!
regardait comme indignes de recevoir le pain du ciel ceux qui en
voulaient un autre. Oh ! si les 4mes adonnées a la spiritualité savaient de
quels biens et de quelle abondance de faveurs spirituelles elfles se privent
en ne voulant pas se détacher entiérement des bagatelles de ce monde !
comme elles trouveraient dans cette simple nourriture le gotit de tous les
biens, a la condition de se détacher de toute jouissance sensible ! mais
elles ne le trouvent pas parce qu’elles ne veulent pas ce renoncement.
Pourquoi les Israélites n’ont-ils pas trouvé le goiit de tous les aliments qui
¢taient renfermé dans la manne ? c’est parce qu’ils ne se contentaient pas
d’elle seule. Si donc ils n’y trouvaient pas le goiit et la force qu’ils
auraient voulus, ce n’est point parce que la manne ne les avait point, mais
¢’est parce qu’ils désiraient autre chose.

Celui qui veut aimer autre chose avec Dieu montre clairement
qu’il fait de Dieu bien peu de cas ; il met dans une méme balance avec
Dieu ce qui en est infiniment éloigné. L’ expérience nous apprend que
la volonté, en s’affectionnant & un objet, le met dans son estime au-
dessus de tout autre qui serait méme bien plus excellent, mais qui ne
lui plait pas autant.

Ainsi donc, la voie et le moyen nécessaires pour monter consistent
dans un soin habituel que I’on porte a mortifier les tendances. On arrivera
d’autant plus vite au sommet que I'on s’empressera davantage a ce
détachement. Tant qu’on ne I'a pas obtenu, on ne parviendra pas au
sommet, quelles que soient d’ailleurs les vertus que I’on pratique ; et on
ne les pratique pas parfaitement si ’8me n’est pas dans la nudité, le
dépouillement et le détachement de toutes les tendances.

Nous en avons une image tres vive dans la Genése 35 v 2. Nous y
lisons que le patriarche Jacob voulut aller sur le mont Béthel pour y élever
un autel a Dieu et lui offiir un sacrifice. Mais il imposa tout d’abord trois
conditions aux gens de sa suite : la premiére, de rejeter loin d’eux tous les
dieux étrangers ; la seconde, de se purifier ; la troisiéme, de changer de
vétements. Ces trois conditions nous donnent 4 comprendre ce que




LA NUIT DES SENS 26

I’ame qui veut gravir cette montagne de la perfection deit accomplir
pour y faire d’elle-méme un autel ot elle offrira a4 Dieu un sacrifice
&’amour pur, de louange et d’adoration profonde. Avant de monter,
elle doit accomplir parfaitement les conditions analogues a celles que
nous avons rapportées ; la premiére consiste a rejeter tous les dieux
étrangers, c’est-A-dire toutes ses affections étrangéres et toutes ses
attaches ; la seconde consiste & se purifier par la nuit obscure des sens
des restes provenant de ses tendances : elle doit les mortifier et se
repentir sincérement ; enfin la troisiéme condition nécessaire pour
arriver a cette montagne élevée consiste dans le changement de
vétements. Ces vétements, une fois les deux premiéres conditions
accomplies, Dieu méme les remplace par des vétements nouveaux, Il
dote Pime d’une nouvelle faculté de connaitre et d’aimer Dieu et lui-
méme ; mais tout d’abord il a dégagé sa volonté de tous ses anciens

vouloirs et de tous les attraits du vieil homme, il a donc établi 'ame dans
de nouvelles connaissances et un abimes de délices ; il a relégué' bien
loin toutes ses autres connaissances et les souvenirs du passé; il a fait
cesser tout ce qui restait du vieil homme, c’est-a-dire ses aptitudes®
naturelles, et a revétu toutes ses facultés d’une nouvelle aptitude
complétement surnaturelle, de telle sorte que ses opérations, d’humaines
qu’elles étaient, sont devenues divines.

CHAPITRE IIT
Les dommages principaux causés a I’Ame par nos tendances

1 est bon de donner un exposé plus clair et plus détaillé de ce que
nous avons dit. Nous allons donc montrer comment nos tendances causent
a 'dme deux dommages principaux. Le premier la prive de I'Esprit de
Dieu ; Vautre la fatigue, la tourmente, 1’obscurcit, la souille, 1’affaiblit.

! Reléguer : éloigner, mettre A P'écart.
% Apte : capable de.




LA NUIT DES SENS 27

Voici le premier dommage : dans Pordre naturel des choses,
une forme ne peut pas s’introduire dans un sujet si elle n’en a pas
tout d’abord chassé Ia forme contraire ; car celle-ci, tant qu’elle dure,
lui est un obstacle ; il y a incompatibilité entre les deux ; de méme, tant
que 'dme est assujettie 4 I'esprit sensible et animal, elle est incapable de
recevoir I'esprit purement spirituel. Aussi Notre-Seigneur a dit dans saint
Matthieu : « il n’est pas juste de prendre le pain des enfants pour le
donner aux chiens » ; et dans un autre endroit : « veillez & ne pas donner
aux chiens ce qui est saint, »

Dans ces textes, Notre-Seigneur Jésus-Christ appelle enfants de
Dieu ceux qui renoncent & toutes leurs tendances vers les créatures, pour
se disposer & recevoir purement I'Esprit de Dieu ; et il compare 3 des
chiens ceux qui veulent trouver pour leurs tendances un aliment dans les
créatures. Aux enfants il est donné de manger avec leur pére et 4 sa table,
C’est-a-dire 4 se nourrir de son esprit ; tandis que les miettes qui tombent
de la table sont pour les chiens. 1l faut savoir ici que toutes les créatures
ne sont que des miettes qui sont tombées de la table de Dieu. C’est donc a
bon droit que P'on appelle chien celui qui cherche son aliment dans les
créatures ; on lui enléve le pain des enfants, parce qu’il ne veut pas
s’élever au-dessus des créatures, qui ne sont que de vraies miettes, jusqu’a
la table de I’Esprit incréé de son Pére. Aussi ils sont justement comme des
chiens toujours affamés, car les miettes servent plutdt & exciter leur faim
qu’a Papaiser. David a dit d’eux : « ils souffriront de la faim comme des
chiens, et roderont autour de la cité; et s’ils ne sont pas rassasiés, ils
murmureront. » Tel est le propre de celui_qui_est esclave de ses

tendances ; il est toujours mécontent et inquiet comme un faméligue’,
Or quel rapport peut-on établir entre la faim que provoquent toutes les
créatures, et le rassasiement” que donne Esprit de Dieu ? tant que Pime
n’aura pas rejeté cette faim du créé, elle ne pourra recevoir le
rassasiement de Pincréé. Ainsi qu’il a déja été dit, deux contraires,
comme le sont la faim et le rassasiement, ne peuvent pas se
rencontrer  la fois dans le méme sujet.

' Faméligue : amaigri par le manque de nourriture.
* Rassasier : apaiser la faim de.




LA NUIT DES SENS 28

Parlons maintenant du second dommage qu’elles produisent. Il se
manifeste de beaucoup de maniéres; car les tendances de I'ame la
fatiguent, la troublent, I’obscurcissent, la souillent et I’affaiblissent.

Tout d’abord, il est clair que ces tendances lassent et fatiguent
Pame. Elles ressemblent A de petits enfants inquiets et mécontents,
qui ne cessent de demander tantdt une chose, tantot une autre a leur
mére, et ne sont jamais satisfaits. De méme que se lasse et se fatigue
celui qui creuse la terre avec le désir d’y trouver un trésor, ainsi se lasse et
se fatigue I"dme qui veut acquérir ce que réclament ses tendances ; alors
méme qu’elle réussit enfin & I’obtenir, elle se fatigue toujours, car elle
n’est jamats satisfaisante,

Nos tendances, qui sont de véritables épines, activent le feu de nos
angoisses et de nos tourments.

Nous en avons un exemple bien frappant dans ce désir qu’avait
Dalila de savoir quel était le secret de la force extraordinaire de Samson.
La sainte Ecriture nous raconte qu’elle en était tellement fatiguée et
tourmentée qu’elle tomba dans une défaillance pour ainsi dire mortelle
(Jug. 16 v 16).

Le troisiéme dommage : Ia mémoire obscurcie par les ténébres de ses
tendances est encore moins apte a se pénétrer avec sérénité du souvenir de
Dieu.

La mortification de nos tendances est donc nécessaire pour le
progres de Péme. Sans cela, je ne crains pas de le dire, elle n’acquerra pas
de perfection et ne grandira pas dans la connaissance de Dieu et d’elle-
méme. '

Dieu consumera dans sa colére ceux dont les tendances toujours
vives empéchent de le connaitre, ou bien il les chatie dans ’autre vie par
les peines ou I'expiation du Purgatoire, ou il les chatie ici-bas soit par des
souffrances et des épreuves pour les détacher de leurs tendances, soit par
la mortification elle-méme de leurs tendances. I fait ainsi disparafire cette
fausse lumiére qui s’interpose entre lui et nous, qui nous éblouit et nous
empéche de le connaitre. La vue de 'entendement s’éclaircit alors, et les
dommages occasionnés par nos tendances sont réparés.




LA NUIT DES SENS 29

Le quatriéme dommage : il est nécessaire de parler d’un autre dommage
que les tendances causent 4 I’8me, et qui consiste a I’affaiblir et Pattiédir
de telle sorte qu’elle n’a pas la force de suivre le sentier de la vertu et d’y
persévérer, Par le fait méme que la force de ses tendances se divise vers
plusieurs objets, elle devient moins puissante que si elle était concentrée
tout entiere vers un seul; plus elle se divise, plus elle s’affaiblit pour
chaque objet ; aussi les philosophes disent que la force qui est une & plus
de puissance que celle qui est divisée. Voila pourquoi si la tendance de la
volonté se porte vers quelque chose en dehors de la vertu, il est clair
qu’elle deviendra plus faible pour pratiquer la vertu elle-méme.

David avait compris cette vérité quand, s’adressant a Dieu, il lui
dit : « je conserverai ma force pour vous », ¢’est-a-dire : je concentrerai la
force de mes tendances pour vous seul

Mais alors méme que les tendances n’arriveraient pas a cette
extrémité, c’est une chose digne de pitié que de voir dans quel état elles
mettent la pauvre dme, et combien elles la rendent insupportable & elle-
méme, inutile au prochain, paresseuse et languissante au service de Dieu.

LR

CHAPITRE 1V
Les trois puissances de ’ame

La premiére puissance de I’dme, qui est son premier appartement,
est son entendement,

La seconde puissance de I’ame est 1a volonté.

La troisiéme puissance de I’ame est la mémoire.




LA NUIT DES SENS | 30

CHAPITRE V
La mortification de nos tendances

Il y a longtemps, ce me semble, que le lecteur désire me demander
si, pour arriver & ce haut état de perfection, il est absolument nécessaire de
commencer tout d’abord par la mortification compléte de toutes nos
tendances petites et grandes, ou §’il ne suffirait pas d’en mortifier
quelques-unes et de laisser les autres, celles du moins qui paraitraient de
peu d’importance. 1l semble dur, en effet, et trés difficile d’arriver 3 une
telle pureté et 4 un tel dépouillement, que 1’on n’ait plus de volonté ni
d’affection pour quoi que ce soit.

A cette question nous répondons tout d’abord que sans doute nos
tendances ne sont pas aussi préjudiciables’ les unes que les autres, et ne
nuisent pas au méme degré. Je parle des tendances volontaires, car les
tendances naturelles n’empéchent que trés peu I'union divine, ou méme
ne I'empéchent pas quand on n’y consent pas et qu’elles ne sont que es
premiers mouvements. Jappelle tendances de la nature et de premiers
mouvements toutes celles ou la volonté, éclairée par la raison, n’a eu
aucune part ni avant ni aprés les actes. Il est impossible de les faire
disparaitre et de les mortifier complétement en cette vie. Alors méme
quelles ne seraient pas mortifiées d’une fagon absolue, elles ne
constituent pas un obstacle & I'union divine. Elles peuvent fort bien
exister dans notre nature, tandis que I’ame, dans sa partie raisonnable en
sera complétement maitresse.

Il peut méme arriver parfois que 1’Ame soit par sa volonté élevée &
une haute union de quiétude, tandis que les tendances se manifestent dans
la partie sensitive ; P'4me qui est en oraison n’en est nullement troublée
dans sa partie supérieure. Quant aux tendances volontaires, qu’il s’agisse
des plus graves qui portent aux péchés mortel, ou des moins graves qui
portent aux péchés véniel, ou de celles moindres encore qui portent aux
imperfections, si petites qu’elles soient, il faut les faire disparaitre
complétement ; sans quoi I’dme est incapable d’arriver A 'union parfaite
avec Dieu. En voici la raison, L’état de cette union divine consiste en ce
que la_volonté de I’dme est complétement en la volonté divine : il n'y a

! Préjudice : tort, dommage.




LA NUIT DES SENS 31

plus rien en elle qui soit opposé 4 la volonté divine ; aussi elle ne se meut
en tout et pour tout que d’aprés la volonté divine. Voila pourquoi nous
disons que, dans cet état les deux volontés, celle de I’Ame et celle de Dieu,
n’en font plus qu’une, et que cette volonté de Dieu est bien celle de I’ame.
Or si Pame s’attache & quelque imperfection que Dieu ne veut pas,
elle n’est pas encore arrivée A avoir une seule volonté avec celle de
Dieu. Elle voudrait, en effet, une chose que Dien ne voudrait pas. Il
est donc clair que, pour s’unir 3 Dien par Pamour et par la volonté,
Pdme doit maitriser toutes ses tendances volontaires, si petites
qu’elles soient. Il ne faut pas qu’elle donne jamais sciemment’ son
consentement & une imperfection, mais qu’elle ait assez de possession
d’elle-méme et de libéralité pour le refuser dés qu’elle en est prévenue. 1l
est écrit de ces tendances qui ne sont pas absolument volontaires, que le
juste tombera sept fois le jour et se relévera. Quant & nos tendances
volontaires, il suffit, je le répéte, qu’il y en ait méme vers des choses trés
minimes, pour empécher 'union divine. Je patle de habitude qui n’a pas
éte mortifice, et non de quelques actes concernant des objets différents qui
ne procédent pas d’une habitude déterminée et produisent moins
d’inconvénients. L’ame cependant doit s’appliquer 4 les faire disparaitre
eux aussi, parce qu’ils procedent également d’une habitude imparfaite.
S’il ¢’agit de certaines habitudes d’imperfections volontaires que 1’on
n’achéve jamais de surmonter, non seulement elles empéchent ’union
divine, mais encore le progrés dans la perfection.

Ces_imperfections habituelles sont, par exemple, la coutume de
parler beaucoup, une petite attache, dont on ne veut jamais se défaire,
a_un objet quelconque, une personne, un vétement. un livre, une
cellule, tel genre de nourriture, certains petits entretiens, certains petits
désirs: de chercher la_sensualité, de savoir, d’entendre, ou choses
semblables.

Une seule de ces imperfections, si ’me y est attachée ou en a
habitude, lni cause autant de dommage pour son avancement et son

! Sciemment : en pleine connaissance de cause.




LA NUIT DES SENS 32

progrés dans la vertu que si elle tombait chaque jour dans une foule
d’imperfections et de péchés véniels, qui ne procéderaient pas de
I’habitude d’une passion vicieuse. Elles lui sont moins nuisibles que ses
attaches a un objet quelconque. Tant qu’elles les aura, elle ne pourra, si
petite que soit I'imperfection, réaliser de progrés. Qu’importe que Ioiseau
soit retenu par un fil léger ou une corde ? le fil qui le retient a beau étre
léger, 'oiseau y reste attaché comme a la corde, et tant qu’il ne Paura pas
rompu, il ne pourra voler. Sans doute ce fil Ieger est plus facile a rompre ;
mais si facile a rompre que soit ce fil, 'oiseau ne peut, tant qu’il ne I’a
pas rompu, prendre son essor.

Ainsi en est-il de I’dme qui est attachée & un objet quelconque.
Quelle que soit sa vertu, elle n’arrivera pas a la liberié de ’union divine,

C’est ce que Notre-Seigneur a voulu nous signifier quand il a
dit : « celui qui n’est pas avec moi est contre moi. » Celui qui n’a pas soin
de réparer la petite fente d’un vase verra toute sa liqueur s’en échapper.
L Ecclésiastique nous dit : « celui qui méprise les petites choses tombera
peu & peu dans les grandes. » De méme une imperfection suffit pour en
attirer une autre, et celle-ci d’autres encore.

L’ame n’a qu’une volonté. Si elle 'engage ou P’applique & quelque
chose de crég, elle perd sa liberté, sa force, son détachement et sa puretd,
toutes choses qui sont requises pour arriver & la transformation en Dieu.

Le livre de Josué 6 v 21, nous fournit une figure de cette vérité :
au_moment ou les Israélites allaient entrer en possession de la Terre
promise, Dieu leur commanda de détruire si bien tout ce qu’il v avait dans
la ville de Jéricho qu’ils ne devaient pas v laisser Ame qui vive, ni
homme, ni femme, ni enfant, nt vieillard, et de metire 4 mort tous les
animaux ; quant au butin, on ne devait ni le prendre ni méme le désirer.
ol L comprendre que, pour entrer dans la divine union, ce
gul est dans I'a e que ce smt peu ou beaucoup, petit ou grand doit tout
d’abord mourir, et que P’Ame n’en: const : A
tellement détachée qu "elle smt comme une etrangéwg -pour. tgut Cest ce ||
que nous enseigne saint Paul aux Corinthiens 7 v 29 : « je vous le dis, mes
fieres, le temps est court; ce qui nous reste i faire et ce qui nous
convient, c’est que ceux qui ont des femmes soient comme s’ils n’en
avaient pas ; que ceux qui pleurent la perte des biens de ce monde soient




LA NUIT DES SENS 33

comme §’ils ne pleuraient pas ; que ceux qui se réjouissent soient comme
g'ils ne se réjouissaient pas;, ceux qui achétent, comme s’ils ne
possédaient pas; ceux qui usent de ce monde, comme §’ils n’en usaient
pas ». Voila ce que dit 'apbtre. 1l nous enseigne combien ’Ame doit étre |
libre de toute attache pour s’élever A Dieu.

Un acte de vertu, en effet, produit et engendre en méme temps la
suavité, la paix, la consolation, la lumiére, la pureté et la force ; et la
tendance déréglée cause le tourment, la fatigue, la lassitude,
Paveuglement et la faiblesse. La pratique d’une vertu fait grandir
toutes les autres ; et de méme un seul vice suffit pour faire grandir tous
les autres et leurs effets. Tous ces préjudices ne se manifestent pas au
moment méme ou la passion exerce son activité, car son attrait nous
aveugle, mais, soit avant soit aprés, ses tristes effets se font sentir. La
passion, au moment ol elle s’exerce est pleine de douceur et parait
bonne ; c’est ensuite que I’Ame ressent son amertume’ et ses tristes
effets. Je n’ignore pas cependant qu’il y a des personnes tellement
aveugles et insensibles qu’elles n’éprouvent point cette amertume.
Elles ne songent pas 4 aller vers Dieu et, par suite, ne se préoccupent
pas des obstacles qui les en séparent.

H est bon de savoir que les autres tendances de la nature qui ne
sont_pas volontaires, ni des pensées qui ne sont que des premiers
mouvements, ni des autres tentations auxquelles on ne consent pas, car
tout cela ne cause aucun préjudice grave,

! Amertume : ressentiment mélé de tristesse et de déception,




LA NUIT DES SENS 34

CHAPITRE VI
L’entrée dans la nuit des sens

Il reste maintenant & donner quelques avis pour que I'ame puisse
entrer dans cette nuit des sens. Pour cela il faut savoir que I'dme y entre
ordinairement de deux maniéres: ['une est active, et Pautre passtve.
L’active comprend ce que I’dme peut, aidée de la grice, faire en fait et en
réalité par elle-méme pour y entrer.

La passive comprend ce que I'4me ne fait pas par elle-méme ni par
sa propre industrie, mais ce que Dieu fait en elle, et alors elle est comme
passive.

CHAPITRE VI
Les maniéres de vaincre nos tendances

Tout d’abord, il faut avoir le désir habituel d’imiter le Christ en
tout, de se conformer & sa vie qu’il faut bien considérer afin de savoir
I'imiter et d’agir en tout comme lui-méme I’aurait fait.

En second lieu, si on veut bien se conformer a cet avis, et il
s’offre aux sens quelque plaisir qui ne soit purement pour ’honneur et la
gloire de Dieu, it faut se mortifier et se renoncer par amour pour Jésus-
Christ, qui, durant sa vie sur la terre, n’a jamais eu d’autre golit ni d’autre
désir que de faire la volonté de son Pére; c’est 12 ce qu’il appelait sa
nourriture et son aliment.

Voict un exemple : ’il se présente une occasion d’entendre avec
plaisir des choses qui n’intéressent pas le service de Dieu, je refuserai d’y
chercher mon plaisir et méme de les entendre.

Si p’éprouve du plaisir 4 regarder des choses qui ne me portent pas
directement vers Dieu, je ne rechercherai point ce plaisir et je ne
regarderai méme pas ces objets.

Il en sera de méme pour les conversations, ou toutes les autres
satisfactions qui se présenteraient. Nous devons donc mortifier tous nos




LA NUIT DES SENS 35

sens, quand nous le pouvons bonnement, et si nous ne le pouvons pas, il
suffit de ne pas se complaire dans I’attrait naturel que I’on éprouve et le
désavouer’. De la sorte, on arrive bientSt 4 rendre les sens mortifiés et 4
renoncer a ses goits ; on vit comme dans la nuit, et, en peu de temps on
peut réaliser de grands progrés.

Si nous voulons mortifier et apaiser les quatre passions de notre.
nature ; la joie, P'espérance, la crainte et la douleur, puisque de leur
concorde? et pacification découlent les biens dont nous avons parlé, il faut
emplover ce qui est un reméde total 3 tous les maux, la source du yrai
mérite et des grandes vertus.

Que I"ame donc s’applique sans cesse non & ce qui est le plus
facile, mais & ce qui est plus difficile ;
Non & ce qui est plus savoureux, mais & ce qui est plus insipide® ;
Non a ce qui plait, mais 4 ce qui déplait ;
Non & ce qui console, mais a ce qui est un sujet de désolation ;
Non a ce qui est un repos, mais & ce qui donne du travail ;
Non 4 ce qui est plus, mais 4 ce qui est moins ;
Non 4 ce qui est plus élevé et plus précieux, mais 4 ce qui est plus
bas et de moindre prix ;
Non a vouloir quelque chose, mais a ne rien vouloir ;
Non a rechercher ce qu’il y a de meilleur dans les choses, mais ce
qu’il y a de pire, et & désirer entrer pour I’amour du Christ dans un
dénuement” total, un parfait détachement et une pauvreté absolue
par rapport a tout ce qu’il y a en ce monde.
11 suffit de se conformer fidélement a ces pratiques pour entrer
dans la nuit des sens.

S h LN

&~

! Désavouer : refuser de reconnaitre comme sien.
? Concorde : bon accord, entente entre les personnes,
* Insipide : qui n’a pas de saveur, de goit,

@ " Dénuement : état de privation, de dépouillement.




LA NUIT DES SENS _ 36

1
Voici un ensemble de pratiques qui apprennent a mortifier la
concupiscence? de la chair, Ia concupiscence des yeux et la superbe de
la vie, trois choses qui occupent le monde et d’oit procédent toutes les
autres tendances.

La premiére consiste a travailler au mépris de sof et & désirer que
les autres nous méprisent ; cette pratique est contre la concupiscence de la
chair.

La seconde consiste & parler de soi-méme avec mépris et a
travailler & ce que les autres en parlent de méme ; cette pratique est contre
la concupiscence des yeux.

La troisicme consiste 4 avoir de bas sentiments de soi, & se
mépriser et & désirer que les autres fassent de méme ; et cette pratique est
contre la superbe de la vie. (Orgueil)

I
Voici encore quelques avis qui s’adressent 2 Ia partie spirituelle et
intérieure de I’ ime et qui sont nécessaire pour arriver A I'union
parfaite avec Dieu.

Pour arriver & golter tout, veillez a n’avoir goiit pour rien.

Pour arriver & savoir tout, veillez 4 ne rien savoir de rien.

Pour arriver 4 posséder tout, veillez & ne rien posséder.

Pour arriver a étre tout, veillez 4 n’étre rien,

Pour arriver & ce que vous ne goiitez pas, vous devez passer par ce

que vous ne goiitez pas.

6. Pour arriver & ce que vous ne savez pas, vous devez passer par ol
VOUS ne savez pas.

7. Pour arriver & ce que vous ne possédez pas, vous devez passer par

ou vous ne possédez pas.

BB e

! Concupiscence : désir des plaisirs sensuels.




LA NUIT DES SENS 37

8. Pour arriver 4 ce que vous n'étes pas, vous devez passer par ce
que vous n’étes pas.

I
Les moyen de ne pas empécher cet état de mortification

1. Quand vous vous arrétez & quelque chose, vous cessez de vous
abandonner au tout.
2. Car pour venir du tout au tout, il faut se renoncer du tout au tout.
Et quand vous viendrez a avoir tout, il faut 'avoir sans rien
_vouloir,
4. Car si vous voulez avoir quelque chose en tout, vous n’avez pas

purement en Dieu votre trésor,

bad

C’est dans ce dénuement que ’esprit trouve sa paix et son repos.
Comme il ne désire rien, rien d’en haut ne le fatipue, rien d’en bas ne
P'opprime’, car il est dans le centre de son humilité ; si au contraire il
désire quelque chose, ¢’est cela méme qui est pour lui fatigue et tourment.

Par suite en effet du péché originel, ’4me est vraiment captive
dans ce corps mortel, et y est assujettie a ses passions et aux tendances de
sa nature.

En effet, tant que nos tendances ne sont pas endormies par la
mortification des sens et que les sens ne sont pas en paix et n’ont pas
cessé leur guerre a P'esprit, '4me ne parviendra pas 4 cette véritable
liberté qui lui permettrait de jouir de I’union avec Dieu.

* ok %

@ ' Opprimer : enchainer, soumettre, dominer.




LA NUIT DES SENS

ANNEXE




LA NUIT DES SENS 39

Voici donc comment I’dme doit se diriger dans ce chemin de
Punton d’amour avec Dieu.

CHAPITRE 1
Les imperfections spirituelles des commencants qui proviennent de
Porgueil

Les commengants dont nous parlons se sentent remplis de ferveur
et d’entrain’ pour ce qui concerne les choses spirituelles et les exercices
de piété. Et, s’il est vrai que les choses saintes portent par elles-mémes 3
Phumilité, cette heureuse disposition, par suite de son imperfection,
engendre souvent un certain orgueil secret qui porte les commengants 4
avoir quelque satisfaction de leurs ceuvres et d’eux-mémes. De 13 leur
vient une certaine vanité, parfois trés grande, de parler des choses
spirituelles en présence des autres, et méme quelquefois de vouloir les
enseigner plutét que de les apprendre. Voild pourquoi, en outre, on
condamne intérieurement les autres quand on ne les voit pas entendre la
dévotion de la méme maniére. Il arrive méme qu’on les bldme de vive
voix, comme le pharisien qui, tout en louant Dieu, se vantait de ses
bonnes ceuvres et méprisait le publicain (Luc,18 v 11). Mais bien souvent
c’est le démon qui suggére ce zéle et ce désir d’entreprendre ces ceuvres
et d’autres encore dans le but d’augmenter en nous I'orgueil et la
présomption. Le démon, en effet, sait fort bien que toutes ces ceuvres et
tous ces actes de vertus que les commengants accomplissent alors, non
seulement ne leur sont d’aucun mérite, mais qu’ils se transforment plutdt
en vices. Quelques-uns méme en viennent 4 tel point qu’ils ne veulent pas
que personne paraisse bon en dehors d’eux; aussi les voit-on, a
occasion, parfer et agir pour condamner et rabaisser le prochain ; ils
voient la paille qui est dans I'ceil de leur frére, mais ils ne voient pas la
poutre qui est dans le leur ; ils chassent des autres un moucheron, et ils
avalent un chameau (Mat., 7v 3 ; 23 v 24).

! Entrain : gaieté, enthousiasme.




LA NUIT DES SENS 40

Parfois aussi, quand le muaitre spirituel, ¢’est-a-dire le confesseur
ou supérieur, n’approuve pas leur esprit et leur maniére d’agir, car ils
veulent qu’on estime et qu’on loue leurs ceuvres, ils déclarent qu’ils ne
sont pas compris. D’aprés eux ce directeur n’est pas un homme spirituel,
dés lors qu’il n’approuve pas leur conduite et ne se préte pas a leur
maniere de voir. Voila pourquoi ils congoivent aussitot le désir d’avoir un
autre guide ; ils s’appliquent 4 en trouver un qui s’accommode a leur
golt ; d’ordinaire, en effet, ils recherchent celui qu’ils croient disposé i
donner des louanges et de l'estime & leurs ceuvres. Ils fuient comme la
mort celui qui s’oppose & de telles ceuvres, pour les remettre eux-mémes
dans le droit chemin: et ils le prennent méme parfois en aversion'
Comme ils présument beaucoup d’eux-mémes, ils font d’ordinaire
beaucoup de projets et agissent peu. Quelquefois ils désirent que les
autres connaissent leur genre de spiritualité et leur dévotion, et dans ce
but ils se donnent beaucoup de mouvement, ils poussent des soupirs, ils
prennent des attitudes étranges. Ils ont I'habitude d’avoir de temps en
temps quelques ravissements, mais en public plutét qu’en secret, parce
que c’est le démon qui leur préte la main ; ils se complaisent lorsque ces
effets extraordinaires, qu’ils convoitent tant, sont connus autour d’eux.
Beaucoup cherchent a capter les bonnes grices et la faveur du
confesseur ; et de 12 naissent mille sentiments d’envie et sujets de
troubles. 1ls éprouvent de la répugnance & confesser clairement leurs
péchés, dans la crainte d’8tre moins estimés du confesseur; ils les
colorent pour en atténuer la malice et s’ingénient” a s’excuser, au lieu de
s"accuser ? Parfois méme ils iront trouver un autre confesseur pour lui
déclarer ce qu’ils ont de grave, et que le confesseur ordinaire ne trouve en
eux rien de mauvais ou ne connaisse que ce qu’il y a de bon, Aussi sont-
ils trés contents de lui raconter fréquemment ce qu’ils font de bien ; ils le
font méme en termes exagérés, ou du moins avec lintention que leur
ceuvre paraisse bonne. En tout cas il serait plus humble, comme nous le
dirons bientdt, de les passer sous silence et de souhaiter que ni le
confesseur ni personne n’en fasse cas.

! Aversion : dégofit extréme.
? Ingénier : mettre en ceuvre toutes les ressources de son esprit pour parvenir 4 son buf,




LA NUIT DES SENS 41

Quelques-uns de ces commengants considérent parfois leurs
fautes, comme peu de chose, et dans d’autres circonstances ils se laissent
aller 4 une trop grande tristesse a la vue de leurs chutes. Ils s’imaginent
qu’ils devraient étre déja des saints ; et ils se fichent contre eux-mémes
ou s’impatientent, ce qui est encore une imperfection. Ils supplient Dieu
avec les plus vives instances de les délivrer de leurs imperfections et de
leurs fautes, plutdt pour n’en étre plus ennuyés et vivre en paix que par
amour pour lui. IIs ne considérent pas que si Dieu les exaugait, ils n’en
seraient peut-&tre que plus orgueilleux. Ils se gardent bien de louer les
autres, tandis qu’ils aiment & étre loués et que parfois méme ils le
prétendent ; ils sont semblables & ces vierges folles qui tenaient a la main
des lampes éteintes et demandaient de I'huile au dehors (Mat., 25 v 8 et
9).

Quelques-uns tombent de 1i dans des imperfections plus
nombreuses et trés graves ; ils arrivent méme & commettre beaucoup de
mal. Pour les uns le mal est plus ou moins grand ; d’autres n’en subissent
que les premiers mouvements ou un peu plus ; mais c’est 4 peine s’il y en
a qui en soient exempts au temps de la premiére ferveur. Ceux qui alors
suivent le chemin de la perfection agissent d’une tout autre maniére et
avec une trempe' d’esprit toute différente. 1ls font des progres dans
Ihumilité et s’y affermissent profondément. Non seulement ils comptent
pour rien leurs ceuvres, mais ils sont trés peu satisfaits d’eux-mémes ; ils
regardent tous les autres comme bien meilleurs, et d’ordinaire ils leur
portent une sainte envie qui leur fait concevoir le désir de servir Dieu
comme eux. Plus leur ferveur est grande, plus ils accomplissent de bonnes
ceuvres et y trouvent de joie, pourvu qu’ils se tiennent dans I’humilité,
plus aussi ils reconnaissent combien Dieu est digne de tous nos
hommages, combien est peu de chose tout ce qu’ils font pour lui, voila
pourquoi ils ont beau travailler 4 sa gloire, ils ne sont jamais satisfaits.
Leur charité et leur amour pour Dieu sont si intenses que tout ce qu’ils
font pour lui ne leur parait rien en considération de ce qu’ils voudraient
faire. Cet amour les presse, les préoccupe, les enivre 2 tel point, qu’ils ne
remarquent point ce que les autres font ou ne font pas, ou, s’ils le
remarquent, ils s’imaginent toujours que tous les autres sont meilleurs

! Trempe : fermeté morale, intellectuelle ; énergie en face des épreuves.




LA NUIT DES SENS 42

qu'eux. Des lors qu’ils ont peu d’estime d’eux-mémes ils désirent &tre
peu estimés des autres et méme en étre blimés et méprisés. Ce n’est pas
tout. Viendrait-on a louer leurs ceuvres et 3 en faire Péloge, ils ne
pourraient y croire ; car il leur parait étrange qu’on les félicite du bien
qu’ils ont accompli.

Ces ames sont dans une grande paix et une humilité profonde.
Elles ont un vif désir qu’on leur enseigne tout ce qui peut leur étre utile.
C’est 1a une disposition bien différente de celle des commengants dont
nous avons parlé. Ceux-ci, en effet, prétendent faire Ia legon a tout le
monde : dés qu’ils s’apergoivent qu’on va leur enseigner quelque chose,
ils s’empressent de prendre eux-mémes la parole, comme s'ils savaient
déja ce qu’on va dire. Les humbles, au contraire, sont bien loin de
chercher & s’ériger® en maitres de personnes. Iis sont tout disposés a
suivre leur voie ou & en prendre une autre au moindre commandement, car
la pensée ne leur vient jamais qu’ils ont raison. Ils se réjouissent quand on
loue les autres, et leur seule peine, ¢’est de ne pas servir Dieu comme eux.
Ils ne sont point portés 4 patler de leurs ceuvres personnelles, parce qu’ils
en ont si peu d’estime qu’ils sont méme confus de les exposer a leur
directeur ; d’aprés eux, elles ne méritent pas qu’on en parle. Ils sont
portés a parler de leurs fautes et de leurs péchés, plutdét qu’a faire
connaitre leurs vertus. Aussi recherchent-ils de préférence le directeur qui
estime le moins leurs ceuvres et leur maniére d’agir. C’est 13 le propre
d’un esprit simple, pur, droit et trés agréable a Dieu. Comme, en effet,
Dieu a infusé I'esprit de sagesse dans ces dmes humbles, il les meut et les
porte a garder leurs trésors dans le secret du cceur et 4 manifester leurs
miseres. Dieu donne aux humbles cette grice, en méme temps que les
autres vertus, mais il la refuse aux superbes.

Les humbles de cette trempe donneraient le sang de leur coeur 2
celui qui sert Dieu et qui les aiderait de tout son pouvoir 2 le servir. Quant
aux imperfections dans lesquelles ils se voient tombés, elles sont pour eux
'occasion de se supporter avec humilité, avec douceur d’esprit comme
aussi avec une crainte amoureuse de Dieu et une pleine confiance en lui,
Mais les dmes qui, dés le début, marchent par cette voie de perfection
sont, & mon avis, comme je I’ai dit, le petit nombre, et encore nous nous

? Eriger : élever au rang de ; s’attribuer un droit.




LA NUIT DES SENS 43

contenterions qu’il y en efit trés peu 4 ne point tomber dans les défauts
contraires. Voila pourquoi, comme nous le dirons plus loin, Dieu introduit
dans la nuit obscure ceux qu’il veut purifier de toutes ces imperfections
pour les faire monter.

CHAPITRE 1T
Les imperfections spirituelles des commencants qui proviennent de
Pavarice

1l y a beaucoup de ces commengants qui tombent aussi parfois
dans une grande avarice spirituelle. C’est 4 peine si vous les verrez
contents de la vie spirituelle que Dieu leur donne ; ils se laissent aller  la
plus grande tristesse et ils gémissent parce qu’ils ne trouvent pas la
consolation qu’ils attendaient dans les pratiques de piété. Iis n’en finissent
plus de demander des conseils, des régles de vie spirituelle, ou de garder
et de lire des quantités de livres qui traitent de ces matiéres ; ils passent
plus de temps 4 cela qu’a pratiquer la mortification et la pauvreté d’esprit
intérieure. Outre cela, ils se chargent d’images, de chapelets, de croix trés
belles et fort coliteuses ; ils prennent les uns, laissent les autres, les
changent et les rechangent de nouvean, les veulent de telle sorte, puis
d’une autre, préférent celui-ci ou celui-la, parce qu’il est plus beau et plus
riche. On en voit qui sont parés de listes de saints, de reliques, comme des
enfants de leurs jouets.

En tout cela, je condamne I’esprit de propriété ; car I’attachement
que on porte a la forme, & la multiplicité et 4 la richesse de ces objets, est
trés oppose a la pauvreté spirituelle : celle-ci ne regarde en effet que la
substance de la dévotion et ne se sert que de ce qui suffit pour la
favoriser ; au contraire, la multiplicité et la richesse de ces objets n’est
qu’un ennui pour elle,

La vraie dévotion doit partir du ceeur et n’avoir en vue que la
vérité et la substance de ce que représentent les objets de dévotion ; tout
le reste n’est qu’attachement et esprit de propriété imparfait ; aussi pour




LA NUIT DES SENS 44

arriver a I’état de perfection est-il nécessaire d’en finir avec cette
tendance.

Yai connu une personne qui durant plus de dix ans s’est servie
d’une croix fabriquée grossiérement avec le bois d’un rameau bénit et
dont les deux morceaux étaient fixés par une épingle tordue autour ; elle
ne 'avait jamais laissée et elle Pavait sur elle jusqu’au jour ou je la lui ai
enlevée ; or ce n’était pas une personne de peu de jugement et de bon
sens. J’en ai vu une autre qui se servait d’un chapelet fabriqué avec les os
d’arétes de poisson, et, & coup siir, sa dévotion n’avait pas pour cela
moins de valeur devant Dieu ; il est certain que ces deux personnes
n’étaient pas arrétées dans leur dévotion par la forme et la valeur de ces
objets. Ceux-1a donc qui sont bien dirigés par ces principes ne s’attachent
pas a tous ces instruments visibles et ne s’en chargent pas: ils ne se
préoccupent nullement de savoir plus qu’il ne faut pour se diriger ; ils ne
visent qu’a se procurer 'amitié de Dieu et 2 lui étre agréable. Telle est
leur senle ambition. Tout ce qu’ils possédent, ils le donnent de grand
ceeur ; leur joie est de s’en priver par amour pour Dieu et par charité pour
le prochain, qu’il s’agisse de choses spirituelles ou de choses temporelles.
Ceux-1a, je le répéte n’on véritablement en vue que la perfection de I’ame
qui consiste & plaire & Dieu et 4 se refuser & soi-méme toute satisfaction.
Evidemment I'dme ne peut pas se purifier complétement de ces
imperfection dont nous parlons ni des autres d’ailleurs, jusqu’a ce que
Dieu la place dans la purification passive de la nuit obscure dont nous
allons parler sous peu. Mais il lui convient de faire, de son c6té, tout ce
qu’elle peut pour s’en purifier et se perfectionner, afin de mériter que
Dieu lui applique ce traitement qui la guérit de toutes les miséres
auxquelles il lui est impossible de remédier par elle-méme. Malgré toute
son industrie elle ne peut, par ses propres ressources, atteindre cette
pureté qui la dispose tant soit peu 4 I'union a Dieu dans la perfection et
I’amour. 1l faut que Dieu y mette la main et la purifie dans ce feu qui est
obscur pour elle, et cela de la maniére dont nous parlerons plus loin.




LA NUIT DES SENS 45

CHAPITRE 1
Les imperfections spirituelles des commengants qui proviennent de la
luxure

Outre les imperfections qui découlent de chacun des péchés
capitaux dont je parle, un grand nombre de commengants en ont encore
beaucoup d’autres ; je les laisse de cOté pour éviter des longueurs, et je
me contente de toucher a quelques-unes des plus importantes qui sont
comme la cause et Porigine des autres. Jarrive au péché capital qui
s’appelle la luxure ; mon intention n’est pas de parler des péchés dans
lesquels les personnes spirituelles tombent sur ce point, mais de
m’occuper des imperfection qui doivent disparaitre dans la nuit obscure.
Or les imperfections des commengants sur ce point sont nombreuses ; et
on peut trés bien leur donner le nom de luxure spirituelle, non parce
qu'elles le sont en réalité, mais parce qu’elles procédent’ de choses
spirituelles. Il arrive souvent en effet que, au milieu des exercices
spirituels eux-mémes, s’élévent et arrivent, malgré nous, des mouvements
de sensualité et des actes désordonnés. Cela se produit méme parfois
quand Pesprit est plongé dans une profonde oraison, ou que I’on regoit les
sacrements de Pénitence et d’Eucharistie. Ces sensations, je le répéte, ne
dépendent pas de nous : elles viennent de ’une des trois causes suivantes.

Tout d’abord, elles ont souvent pour cause le plaisir que Ja nature
goiite dans les choses spirituelles. Comme Pesprit et le sens le goltent,
chacune de ces deux parties de I"homme se porte vers la satisfaction qui
lui est propre et spéciale. L’esprit ou partie supérieure se porte 4 se réjouir
en Dieu et 4 le goiiter, mais la sensualité, ou partie inférieure, recherche le
plaisir et la satisfaction des sens, car elle est incapable d’en posséder ou
d’en goiiter d’autres ; elle prend le plaisir qui lui est le plus proportionné,
¢’est-a~dire le plaisir désordonné des sens. I arrive donc que 1’ame, tout
en ayant esprit plongé dans une profonde oraison devant Dieu, éprouve
dans les sens des rébellions, des révoltes et des actes de sensualité, et cela
passivement’, malgré tout sa répugnance. Cela lui arrive souvent quand

! Procéder : tirer son origine de.
? Passive : qui n’agit pas de soi-méme, qui n’accomplit pas d’action ; qui manque
d’énergie,




LA NUIT DES SENS 46

elle regoit la communion. Comme en effet elle éprouve de la joie et de la
safisfaction 4 accomplir cet acte d’amour parce que le Seigneur lui fait
cette grice et se donne dans ce but, la sensualité veut avoir elle aussi sa
faveur comme nous I’avons dit, et en jouir & sa maniére. En effet, ces
deux parties ne forment qu’un tout, et d’ordinaire chacune d’elles
participe & sa maniére 4 ce que I’autre regoit. Car, a dit le philosophe, tout
ce qui est requ, est regu selon le mode de celui qui regoit. Voild pourquoi,
dans les commencements et méme lorsque 'ame est déja avancée, la
sensualité étant imparfaite, elle regoit souvent 1’esprit de Dieu selon ce
degré d’imperfection ou elle est. Mais lorsque la partie sensitive a été
réformée par la purification de la nuit obscure dont nous parlerons, elle
n’a plus ces faiblesses ; car alors ce n’est plus elle qui regoit ’esprit divin,
mais plut6t elle est déja regue dans Pesprit divin ; aussi tout ce qu’elle
posseéde alors, elle le posséde 4 la fagon de cet esprit divin.

La seconde cause d’ou procédent parfois ces révoltes vient du
démon. Il cherche a inquiéter et a troubler I’ame a I’heure ot elle est en
oraison ou se dispose & la faire ; aussi souléve-t-il dans la nature ces
mouvements désordonnés, et porte-t-il & ’dme un trés grand tort, quand il
réussit 4 la troubler quelque peu. Non seulement par la crainte qu’il lui
suggeére il la porte a se relicher dans I'oraison, et c’est Ia le but qu’il
poursuit afin de lutter contre elle, mais encore il en pousse quelques-unes
a abandonner complétement cet exercice. Ces ames se figurent que ces
révoltes leurs arrivent plus & I’oraison qu’ailleurs, et c’est la vérité ; car le
démon les provoque plus & ce moment qu’d un autre, pour leur faire
abandonner cet exercice spirituel. Ce n’est pas tout. Il leur représente au
vif les images les plus grossiéres et les plus honteuses ; parfois méme il y
joint I'image d’un objet spirituel ou de personnes qui leur font du bien,
pour les terroriser et les rendre pusillanimes. Aussi les personnes qui
subissent son influence n’osent méme plus rien regarder ni penser & quoi
que ce soit, car elles se heurtent partout & des tentations. Les personnes
mélancoliques en particulier en sont harcelées d’une fagon si forte et si
véhémente qu’elles font pitié ; leur vie est triste ; 'épreuve est telle quand
elles souffrent de cette humeur qu’il leur semble évident qu’elles sont
possédées du démon, et qu’elles sont dans P'impossibilité de le furr :
quelques-unes pourraient néanmoins le repousser en s’armant de courage




LA NUIT DES SENS 47

et d’énergie. Quand ces épreuves arrivent & ces personnes a cause de la
mélancolie, elles ne s’en délivrent pas d’ordinaire jusqu’a ce qu’elles se
guérissent de cette humeur en entrant dans la nuit obscure qui les guérit
peu a peu de tous leurs maux.

La troisitme source d’ou procédent ordinairement ces
mouvements désordonnés qui leur font la guerre est en général la crainte
elle-méme d’éprouver encore ces sensations et représentations grossiéres.
Cette crainte, en effet, se réveille subitement parce qu’elles voient, ce
qu’elles disent ou ce qu’elles imaginent, et elles subissent ces impressions
sans qu’il y ait faute de leur part.

Il'y a aussi des &mes d’une nature tendre et délicate qui ont & peine
eéprouvé quelque gofit de piété ou de pridre, qu’elles se voient envahies
par 'esprit de luxure ; c’est & tel point que leur sensualité en est enivrée,
réjouie ; elles sont comme submergées par Pattrait et les douceurs de ce
vice. Ces deux impressions persévérent en méme temps d’une maniére
passive, parfois méme on constate qu’il y a eu des effets honteux et des
actes humiliants. La cause en vient, je le répéte, de ce que cette nature est
tendre et délicate ; & la moindre émotion, les humeurs et le sang s’agitent
et provogquent ces bouleversements. D’ailleurs il en est de méme pour les
personnes de cette sorte quand elles sont sous le coup de la colére, d’un
chagrin ou d’une peine.

Quelquefois ces personnes adonnées A la spiritualité, tout en
parlant de sujets de dévotion ou en accomplissant des actes de piété, se
laissent afler 4 une certaine jactance et emphase’ ; elles songent a ceux qui
sont présents, et agissent avec quelque vaine complaisance ; et d’ordinaire
la volonté y consent; ce sentiment vient aussi de la luxure spirituelle,
telle que nous I’entendons ici.

Quelques-unes de ces personnes contractent de Iaffection avec d’autres
sous prctexte de spiritualité. Mais bien souvent ces amitiés proviennent de la
sensualité plut6t que de Pesprit de foi. On e reconnait quand leur souvenir, au
lieu de rappeler la pensée de Dieu et d’augmenter son amour, ne produit que ke
remords” de la conscience, Car Pamitié, si elle est vraiment spirituelle, peut
grandir, elle fera grandir aussi 'amour de Dien ; plus on se souviendra de cette

! Emphase : exagération pompeuse dans le ton,
? Remords : douleur morale causée par la conscience d’avoir mal agi.




LA NUIT DES SENS 48

amitié, plus aussi on se souvient de celle de Dieu ct on se porte vers lui ; ainsi,
au fur et & mesure qu’une amiti¢ grandit, I"autre grandit aussi. L’esprit de Dieu a
ceci de particulier qu’il augmente un bien par un autre bien, 4 cause de la
similitude et de la ressemblance qu’il y a entre I'un et Pautre. Quand au contraire
Paffection vient de ce vice de la sensualité dont nous parlons, elle a des effets
tout opposés : car plus I'un grandit, plus I’autre diminuc et éteint en méme temps
le souvenir de Dieu. Si en effet 'amour sensuel grandit on voit aussitdt 1’ame se
refroidir dans I’amour de Dieu, Poublicr peu 4 peu et tomber dans le remords de
conscience. Au contraire, si 'amour de Dieu grandit dans une ame, elle se
refroidit dans 1’amour sensuel et ’oublie, parce que ce sont 13 deux amours
opposés ; non seulement I'un n’aide pas I’autre, mais cclui qui domine éteint
Pautre et Iétouffe pour se fortifier Ini-méme, comme Ienseignent les
philosophes. Aussi notre Sauveur a dit dans I’Evangile : «ce qui est né de la
chair est chair ; et ce qui est né de I"esprit est esprit » (Jean, 3 v 6). Cela signifie
que Pamour qui nait de la sensualité aboutit 3 la sensualité, et celui qui nait de
Dieu aboutit & I’esprit de Dicu et le fait grandir en nous. Telle est la différence
qu’il y a entre ces deux amours et qui nous sert 4 les connaitre. Lorsque "dme
entre dans la nuit obscure, tous ces amours sont soumis 4 la raison. Le premier,
elle le fortifie et purifie parce qu’il est selon Dieu ; Pautre, elle le fait disparaftre
ou le détruit, ou le mortifie. Mais dés le principe elle Ies fait perdre de vue I’un
et Pautre.

CHAPITRE 1V
Les imperfections spirituelles des commencants qui proviennent de la
colére

Beaucoup de commengants sont portés & rechercher les goiits
spirituels ; cela est cause qu’ils commettent d’ordinaire beaucoup
d’imperfection en se laissant aller au vice de la colére. Quand, en effet, ils
n’éprouvent plus de suavités ni de délices dans les choses spirituelles, ils
se trouvent désorientés ; ils sont triste, ils agissent de mauvaise grace ; ils
se fachent facilement & la moindre occasion ; et parfois méme ils sont
insupportables. Ces dispositions se manifestent souvent quand ils ont eu &
Poraison quelque recueillement sensible plein de suavité. Dés qu’ils n’ont




LA NUIT DES SENS 49

plus cette jouissance et cette suavité, ils se trouvent naturellement dans
Paridité et la sécheresse. Ils ressemblent au petit enfant que I'on a ¢loigné
du sein maternel ot il trouvait son gofit et ses délices. Si la nature ne se
laisse pas entrainer alors par le dégodit, il n’y a pas de faute; ce n’est
qu’une imperfection dont I’8me sera purifiée par les aridités et les
tourments de la nuit obscure.

Il'y a encore de ces commengants qui tombent dans une autre sorte
de colere spirituelle ; ils s’animent d’un zéle hors de propos et se fichent
contre les défants du prochain ; ils observent les autres et parfois ils se
sentent portés a les reprendre violemment ; ils le font méme comme ’ils
étaient les maitres de la vertu. Or, une telle conduite est bien contraire a Ia
mansuétude’ spirituelle.

Iy en a d’autres qui, a la vue de leurs imperfections,
s’impatientent parce qu’ils manquent d’humilité, et se fichent contre eux-
mémes. La patience leur fait tellement défaut, qu’ils voudraient &tre saints
dans un jour. Un grand nombre d’entre eux font force projets et prennent
d’énergiques résolutions. Mais comme ils ne sont pas humbles et qu’ils
sont pleins de confiance en eux-mémes, ils ont beau faire des projets, ils
ne font que tomber, ils s’irritent ; ils n’ont pas la patience d’attendre le
moment ou il plaira 4 Dieu de les exaucer. Cette disposition est également
opposée a la mansuétude spirituelle dont nous avons parlé. On ne peut y
remédier completement que par la purification de la nuit obscure. Il y en a
d’autres néanmoins qui ont tant de calme et montrent tant de lenteur dans
la recherche de leur avancement que Dieu ne voudrait pas qu’ils fussent si
patients,

! Mansuétude : disposition d’esprit qui incline A une bonté indulgente.




LA NUIT DES SENS 50

CHAPITRE V
Les imperfections spirituelles des commencants qui proviennent de la
gourmandise spirituelle

le quatrieme vice s’appelle la gourmandise spirituelle, sur
laquelle il y a beaucoup a dire. A peine si parmi les commencants on en
trouve un qui, malgré sa vertu, ne tombe pas dans quelqu’une des
nombreuses imperfections dont ce vice est la source, vu la saveur qu’ils
golitent des le début dans les exercices spirituels. Beaucoup d’entre eux,
attirés par le gofit et les suavités de ces exercices, recherchent plutdt cette
saveur elle-méme que la pureté du coeur et la discrétion requise, que Dieu
pourtant a en vue et a pour agréable dans tout le parcours de la voie
spirituelle. Aussi, outre P'imperfection qu’ils commettent en recherchant
ces suavités, la gourmandise les fait déja passer d’un extréme 2 Iautre,
sans s’arréter au juste milieu, 12 ou réside et se perfectionne Ia vertu.

Attirés par le golt qu’ils y trouvent, ils se tuent & force de
pénitences, ou s’exténuent’ dans les jefines, se livrent 4 des pratiques au-
dessus de leurs forces, sans attendre I’ordre et le conseil de personne : ils
se cachent méme de ceux & qui ils devraient obéir sur ce point. Quelques-
uns ne craignent méme pas d’aller & ’encontre de ce qui leur a été
commandé. Ce sont des personnes trés imparfaites, des gens sans raison,
Ils laissent de coté la soumission et 'obéissance, qui sont pourtant la
pénitence de la raison et de la discrétion. Ce serait 14 le sacrifice le plus
agréable & Dieu et le plus méritoire 4 ses yeux. Mais, au lieu de ce
sacrifice, on recherche la pénitence corporelle, qui n’est plus qu’une
pénitence animale vers laquelle on est porté comme les animaux 3 cause
du golit qu’on y trouve : comme tous les extrémes sont mauvais, et que
dans cette maniére d’agir tous font leur volonté propre, ils progressent
dans la voie du vice plutdt que dans celle de la vertu. Ils acquiérent pour
le moins de la gourmandise spirituelle et de Porgueil, car ils ne suivent
pas la voie de I’obéissance,

D’un autre c6té, le démon en séduit si bien un grand nombre qu’il
les porte 4 la gourmandise en excitant leurs golts et leurs appétits. Aussi
ces débutants sont impuissants a lui résister. Ils changent I’ordre qui leur

! Exténuer : se fatiguer extrémement,




LA NUIT DES SENS 51

est donné ; ils y ajoutent, ou ils le modifient, parce que I’obéissance sur ce
point leur est un joug trop dur et trop étroit ; quelques-uns méme arrivent
a une telle extrémité que, par le fait méme qu’ils vont par obéissance 3
certains exercices de piété, ils perdent le golit et la dévotion de les
accomplir. Ils n’ont d’autre goit et d’autre désir que de suivre leur propre
penchant. Voila pourquoi il serait peut-étre mieux pour eux de ne pas
accomplir de semblables exercices de piété.

Vous verrez beaucoup d’entre eux insister prés de leurs maitres
spirituels pour en obtenir ce qui leur plait, et, moitié par force, ils leur
arrachent le consentement. Quand ils n’y réussissent pas, ils se laissent
aller a la tristesse comme des enfants, ils se montrent de mauvaise
humeur, et ils s’imaginent qu’ils ne servent pas Dieu quand on ne les
laisse pas suivre leurs caprices. Comme ils sont attachés  leurs gofits et a
leur volonté propre qu’ils considérent comme leur dieu, dés qu’on les en
sépare et qu’on veut les contraindre & accomplir la volonté de Dieu, ils
deviennent tristes ; ils sont abattus et découragés. Tls s’imaginent que s’ils
sont contents et satisfaits, Dieu sera glorifié et satisfait.

Il'y en a encore d’autres qui par suite de cette passion de la
gourmandise ont si peu conscience de leur bassesse et de leur misére, et
ont si bien mis de c6té la crainte amoureuse et le respect que I’on doit 4 la
majesté divine, qu’ils ne craignent pas d’importuner leurs confesseurs
pour en obtenir I'autorisation de se confesser et de communier souvent.
Le pire c’est que bien souvent ils osent communier sans la permission ou
le conseil du ministre du Christ et du dispensateur de ses dons. Ils veillent
a ne point lui dire la vérité et agissent d’aprés leur propre maniére de voir,
Voila pourquoi, avec cette idée d’aller communier, ils font une confession
quelconque et songent plus 4 la communion elleméme qu’a la
communion faite avec une conscience pure et bien préparée. En tout cas,
il serait plus raisonnable et plus parfait d’avoir une tout autre disposition
et de prier le confesseur de ne pas les laisser s’approcher si souvent des
sacrements ; cependant le mieux pour eux, entre ces deux extrémes, serait
de se tenir dans une humble résignation. Quant & ces audaces excessives
dont nous avons parlé, elles sont pour eux la cause des plus grands maux ;
ausst peut-on redouter les chitiments que leur attirera une telle témérité.




LA NUIT DES SENS 52

Lorsqu’ils vont communier, ils songent beaucoup plus & se
procurer quelque goiit sensible qu’a adorer et & louer en toute humilité ce
grand Dieu qu’ils viennent de recevoir. C’est tellement leur idée que s’ils
1’y trouvent pas quelque golit ou consolation sensible, ils croient n’avoir
rien fait. C’est 14 une maniére trés basse de juger de Dien. Ils ne
comprennent pas que le moindre des avantages que procure le Saint-
Sacrement est la délectation sensible, tandis que le plus grand, celui qui
ne se voit pas, c¢’est la grice ; voild pourquoi Dieu leur enléve souvent ces
goits et ces faveurs sensibles pour qu’ils les considérent avec les yeux de
la foi. Ils veulent sentir Dieu et le gofiter comme §’il était compréhensible
et accessible & nos sens, non seulement quand il s’agit du point qui nous
occupe, mais encore quand il s’agit des autres exercices spirituels. Tout
cela dénote une trés grande imperfection et une opposition compléte 4 la
nature de Dieu ; parce que la foi n’est pas pure.

Ceux dont nous parlons agissent de méme a I'oraison. Iis
s’imaginent qu’elle consiste tout entiére & y trouver du gofit et de la
dévotion sensible. Ils s’appliquent & en avoir, comme on dit, 4 force des
bras; ils se fatiguent et se cassent la téte inutilement. Quand ils n’ont
point réussi, ils sont complétement abattus ; ils s’imaginent qu’ils n’ont
rien fait. Leur prétention leur a fait perdre la véritable dévotion, et I’esprit
d’oraison surnaturel qui con51ste a y persévérer dans la patience et
Ihumilité, dans la défiance’ de soi et le désir seul de plaire 4 Dieu. Aussi
quand une fois ils ne trouvent pas de saveur & tel ou tel exercice de piéts,
ils en éprouvent un extréme dégodt ; ils ont de la répugnance & s’y livrer
de nouveau et parfois méme vont jusqu’d I’abandonner. Ils sont donc
semblables & de petits enfants ; ils ne se meuvent pas et n’agissent pas
d’aprés la raison, mais d’aprés la sensualité. Pour eux tout le temps se
passe a rechercher la joie et les consolations spirituelles. Ils ne sont jamais
rassasiés de lire ; ils choissent une méditation, puis une autre ; ils sont en
un mot a la poursuite de leurs propre golits dans les choses de Dieu. Aussi
dans sa providence pleine de justice, de discrétion et d’amour, Dieu les
leur refuse, car sans cela leur gourmandise et leur intempérance' les
entraineraient & des maux sans fin. Il leur est trés nécessaire d’entrer dans

! Deﬁance crainte d’étre trompé, manque de confiance.
! Intempérance : manque de retenue, de modération dans un domaine quelconque.




LA NUIT DES SENS 53

la nuit obscure dont nous devons parler, afin de s’y purifier de fous ces
enfantillages.

Ceux qui sont portés de la sorte & la recherche de leurs gofits
tombent encore dans une autre trés grande imperfection : ¢’est une lacheté
et une tiédeur excessive & marcher par ’dpre’ chemin de la croix. Car
I’dme qui recherche les suavités repousse naturellement toute I’amertume
du renoncement personnel. Ils ont encore beaucoup d’autres
imperfections qui découlent de 13 ; mais le Seigneur y remédie 4 temps
par les tentations, les aridités et les épreuves qui font partie de la nuit
obscure. Je n’en parlerai pas ici pour éviter les longueurs. Je me contente
de dire seulement que la sobriété® et la tempérance spirituelle ont un
caractére tout différent : elles suivent la voie de la mortification, de la
crainte et de la soumission. Nous devons constater que la perfection et la
valeur de nos actes ne viennent pas de leur grand nombre ni du plaisir
qu’on y trouve, mais du renoncement & soi-méme avec lequel on sait les
pratiquer. Aussi les commencants doivent-ils faire tout ce qui est en leur
pouvoir, jusqu’d ce que Dieu daigne les purifier lui-méme en les
introduisant dans la nuit obscure.

CHAPITRE VI
Les imperfections spirituelles des commencants qui proviennent de
Penvie et de la paresse spirituelle

Il y a encore deux autres vices, qui sont I’envie et la paresse, et ou
les commengants commettent de grandes imperfections. Quant a FPenvie,
elle porte d’ordinaire un grand nombre d’entre eux a étre jaloux du bien
spirituel des autres ; ils éprouvent une peine sensible en voyant qu’ils sont
plus avancés qu’eux dans la voie spirituelle ; ils ne voudraient pas qu’on
en fasse 1’éloge, parce que leurs vertus les attristent ; parfois méme ils ne

2 Apre : désagréable, pénible 4 supporter.
? Sobre : qui n’a pas recours aux surcharges, aux ornements inutiles ; qui mange ou boit
avec modération.




LA NUIT DES SENS | 54

le peuvent souffrir sans dire le contraire, pour paralyser autant que
possible ’effet de ces louanges. Comme on dit, teur ceil grossit tout. Leur
chagrin est extréme de ce qu’ils ne sont pas félicités comme les autres, car
ils voudratent étre préférés en tout. De tels sentiments sont trés opposés a
la charité, qui comme dit saint Paul, se réjouit de la bonté (1 Cor., 13 v 6).
Si elle éprouve de I'envie, il s’agit d’une sainte envie ; elle est peinée de
ne pas avoir les mémes vertus que les autres ; mais elle est heureuse de ce
que les autres les possédent ; et dés qu’elle en est si dépourvue, elle se
réjouit de ce que tous les autres servent Dieu beaucoup mieux qu’elle.

Farrive & la tristesse spirituelle. Les commengants éprouvent
d’ordinaire de Pennui dans les exercices spirituels qui sont les plus
élevés, et ils les fuient parce qu’ils les trouvent en opposition avec les
consolations sensibles. Comme ils sont attirés aux choses spirituelles, par
leur douceur, si celle-ci fait défaut, les choses spirituelles leur causent de
Pennui. Dés qu’ils ne trouvent pas & loraison la satisfaction que
demandait leur goiit, car enfin, il convient que Dieu les en prive pour les
éprouver, ils ne voudraient plus y retourner; d’autres fois méme ils
I’abandonnent ou n’y vont que de mauvaise grice. Cette paresse leur fait
laisser le chemin de la perfection, qui est celui du renoncement & la
volonté propre et du bon plaisir de Dieu, pour suivre celui de la joie et de
la satisfaction de la volonté elle-méme. C’est ainsi qu’ils cherchent leur
propre satisfaction plut6t que le bon plaisir de Dieu.

Un grand nombre d’enfre eux ne demandent qu’une chose, c’est
que Dieu veuille ce qu’ils veulent eux-mémes; ils s attristent d’étre
obligés de se plier 4 sa volonté et c’est avec répugnance qu’ils s’y
conforment. Bien souvent ils s’imaginent que ce qui ne répond pas a leurs
golts et a leurs désirs ne doit pas étre conforme a la volonté de Dieu ; au
contraire, la ol ils sont satisfaits, ils sont persuadés que Dieu Iest aussi.
Ils abaissent Dieu & leur mesure, au liecu de se conformer & Iui. Dieu ne
nous dit-il pas, au contraire, dans ’Evangile : « celui qui perdra sa vie
pour moi la retrouvera ; celui qui voudra la sauver la perdra » (Mat., 16 v
25).




LA NUIT DES SENS 55

Ces commengants éprouvent encore de la répugnance quand on
leur commande ce qui leur déplait. Comme ils sont portés aux jouissances
et aux délices spirituelles, ils sont pleins de mollesse en présence de tout
ce que la perfection exige de force et de souffrance. Semblables & ceux
qui sont élevés dans les plaisirs, ils fuient avec tristesse tout ce qui est
austére’ ; ils se scandalisent de la croix ou se trouvent toutes les délices
spirituelies, et les choses les plus spirituelles ne leur donnent que du
dégolit. Comme leur prétention est de marcher & leur guise dans ce
chemin de la vie spirituelle et de suivre les caprices de leur volonté, ils
éprouvent une tristesse profonde et une vive répugnance a entrer dans ce
sentier étroit de la vie, dont parle le Christ (Mat., 7 v 14).

Il suffit d’avoir parlé ici de ces imperfections entre beaucoup
d’autres ou se trouvent les commengants dans ce premier état. On peut
voir par [a combien il leur est nécessaire que Dieu les place dans I’état des
avancés, Cette transformation s’opére lorsqu’ils sont introduits dans la
nuit obscure dont nous alflons parler maintenant. Dieu alors les sévre de
tous les gofits et de tout les délices pour les plonger dans la sécheresse
pure et les ténébres intérieures ; il leur enléve toutes leurs imperfections et
tous leurs enfantillages, it leur fait acquérir la vertu par de moyens tout
différents. Car les commencgants auront beau s’exercer a la mortification
dan toutes leurs actions et passions, ils ne sauraient y réussir ni
complétement ni dans une partie notable, jusqu’a ce que Dieu opére cette
transformation d’une maniére passive et purifie 'dme dans la nuit
obscure.

CHAPITRE VII
Introduction dans la nuit obscure des sens, état des commencants

Cette nuit que nous appelons contemplation produit deux sortes de
ténébres ou de purifications chez les spirituels, selon les deux parties de

! Austére : sévére ; absence de tout ornement, de toute fantaisie ; rigorisme de meeurs, de
comportement,




LA NUIT DES SENS 56

’homme, la sensitive et la spirituelle. C’est ainsi que la premiére nuit ou
purification sera sensitive, si elle purific ou dépouille ’ame dans sa partie
sensitive qu’elle accommode a la partie spirituelle. La seconde nuit ou
purification sera spirituelle, si elle purifie et dépouille 'dme dans sa partie
spirituelle en la préparant et disposant 4 I'union d’amour avec Dieu. La
premiére est commune et elle se produit chez une foule de commengants
dont nous allons nous occuper tout d’abord. La nuit spirituelle est le
partage du petit nombre, c’est-a-dire de ceux qui sont déja exercés et
avancés dans la vertu, et nous en parlerons en second lieu.

La premiére nuit ou purification est amére et terrible pour les sens,
comme nous allons le voir sous peu. La seconde est incomparablement
plus horrible et épouvantable pour I’esprit, comme nous le dirons aussi.
Pour procéder avec ordre, nous traiterons tout d’abord de la purification
des sens, qui est la premiére. Nous n’en donnoss rapidement que quelques
mots, parce que c’est une chose commune dont on parle assez
fréquemment dans les livres. Nous nous arréterons plus spécialement
I'exposé de la nuit spirituelle dont il est trés peu question soit dans les
conversations, soit dans les livres, et dont méme trés peu de personnes ont
I'expérience. Mais comme la conduite des commengants dans ce chemin
de la perfection est vulgaire, elle frise beaucoup leur amour-propre et
leurs goiits sensibles, ainsi que nous ’avons déja donné &4 entendre ; aussi
Dieu veut-il les élever peu a peu ; il les sort de cette maniére grossiére de
'aimer ; il les délivre de ce bas exercice des sens et du discours par
lequel, avons-nous dit ; ils le recherchent d’une maniére si mesquine' et si
pleine d’inconvénients ; ils les place dans I’exercice de l'esprit ou ils
pourront s’entretenir avec lui d’une fagon plus fructueuse et ou ils seront
plus dégagés de leurs imperfections. Déja ils se sont exercés quelque
temps dans le chemin de la vertu ; ils ont persévéré dans la méditation et
I'oraison ; la saveur et les délices qu’ils y ont goiitées les ont détachés des
choses du monde ; ils ont obtenu de Dieu quelques forces spirituelles pour
mettre un frein a leurs tendances vers les créatures ; ils pourront donc
supporter par amour pour Dieu quelque fardeau, quelque sécheresse, sans
retourner en arriére au moment le plus opportun.

! Mesquin : qui est petit, médiocre.




LA NUIT DES SENS 57

Mais le jour ot ils goditent le plus de saveur et de joie dans ces
exercices spirituels et ou ils s’imaginent que le soleil des divines faveurs
les illumine davantage, le Seigneur les prive de toute cette splendeur ; il
leur ferme la porte de ses délices ; il tarit la source des eaux spirituelles
dont ils goftaient en lui la suavité, chaque fois et tout le temps qu’ils le
désiraient ; car ils étaient faibles et, comme le dit saint Jean dans
I’Apocalypse, il 0’y avait jamais de porte fermée pour eux (Apoc., 3 v 8).
Le Seigneur les laisse donc dans des ténébres si profondes qu’ils ne
savent plus comment se diriger a I'aide du sens de I'imagination et du
discours. Ils sont incapables de méditer comme précédemment ; leur sens
intérieur est plongé dans cette nuit et en proie & une telle aridité que non
seulement ils ne goftent plus dans les choses spirituelles et les exercices
de piété cette douceur et cette consolation ot ils mettaient d’ordinaire
leurs délices et leurs joies, mais au contraire ils n’y trouvent que dégofit et
amertume. La raison en est qu’ils ont déja grandit quelque peu, et Dieu,
pour les fortifier et les sortir de leurs langes, les sévre du lait de ses
consolations, ils les pose 4 terre et leur enseigne & marcher par eux-
mémes. Voila pourquoi ils sont extrémement sensibles 4 une telle
nouveaute qui est tout opposée a leur maniére de traiter avec Dieu.

Ce changement arrive d’ordinaire aux personnes retirées du
monde plutdt qu’aux autres et peu aprés leur entrée dans la voie
spirituelle, car elles sont plus éloignées des occasions de retourner en
arriére et réforment plus promptement leur attrait pour les biens d’ici-bas :
et c’est la précisément ce qui est requis pour commencer a entrer dans
cette bienheureuse nuit des sens. D’ordinaire il ne se passe pas beaucoup
de temps pour elles aprés leurs débuts, sans qu’elles entrent dans cette
nuit des sens; or la plupart d’entre elles y entrent, car on les voit
généralement tomber dans ces aridités. Or cette sorte de purification des
sens est tellement commune que nous pourrions en donner la preuve en
citant une foule de textes de la sainte Ecriture, ot 'on en trouve & chaque
pas, spécialement dans les livres des Psaumes et des Prophétes.




LA NUIT DES SENS 58

CHAPITRE VIII
Les trois signes qui montrent que le spirituel est dans cette nuit
obscure et la purification des sens

11 arrive souvent que ces sécheresses proviennent non de cette nuit
obscure ou de la purification des sens, mais de nos péchés, imperfections,
faiblesses, tiédeur ou de quelque humeur maligne et indisposition
corporelle. Voild pourquoi je veux donner quelques signes a I’aide
desquels on reconnaitra si cette sécheresse a pour cause la purification des
sens ou plutdt quelqu’un des vices dont nous avons parlé. A mon avis, il y
en a trois principaux.

Premier signe
Le premier consiste & ne trouver de joie et de consolation ni dans

les choses de Dieu, ni dans les choses créées. Lorsque Dieu, en effet,
introduit I’4me dans cette nuit obscure, pour 'amener a Iaridité et 3 la
purification de Iappétit sensitif, il ne lui permet en aucune fagcon de
rechercher et de trouver des consolations. C’est le signe probable ot ’on
reconnait que cette sécheresse et ce dégoiit ne proviennent pas de fautes
ou d’imperfections que I’on aurait commises récemment. Car, s’il en était
ainsi, la nature éprouverait quelque attrait ou inclination vers des choses
différentes de celles de Dieu ; dés lors en effet que la volonté tombe dans
quelque imperfection, aussitot elle se sent inclinée plus ou moins vers
cette imperfection d’aprés [attrait et le plaisir qu'elle y trouve.
Néanmoins, comme cette répugnance des choses du ciel ou de la terre
peut provenir de quelque indisposition physique ou de la mélancolie qui
ne nous permettent pas bien souvent de prendre goit a rien, il faut aussi le
second signe ou la seconde condition.

Second signe
Le second signe ou la seconde condition qui est nécessaire pour

reconnaitre s’il s’agit de la purification des sens consiste 3 se souvenir
ordinairement de Dieu avec sollicitude’ : et a se préoccuper de ce qu’on

a
ne le sert pas, mais qu’on recule plutdt & ses yeux, dés lors qu’on

! Sollicitude : soins attentifs, affectueusx.




LA NUIT DES SENS 59

n’éprouve plus de goiit comme précédemment dans les choses divines.
Cette disposition est une marque que ce dégolt et cette sécheresse n’ont
pas pour cause le relichement et la tiédeur. La tiédeur, en effet, ne se
préoccupe pas des choses de Dieu et n’a pour elles aucune sollicitude. On
voit donc toute la différence qu’il y a entre la sécheresse et Ia tiédeur. Le
propre de la tiédeur est d’engendrer une grande licheté et une grande
faiblesse dans la volonté et I’intelligence ; et alors on ne se préoccupe
plus de servir Dieu. La sécheresse purificative seule apporte avec elle une
sollicitude constante pour sa gloire, mais en méme temps, elle se
préoccupe et s’afflige de ce qu’elle ne le sert pas. Sans doute, il $'y
mélera quelquefois de la mélancolie ou une autre humeur maligne ; mais
la sécheresse ne manquera pas pour cela d’avoir son effet purificatif dans
la volonté, puisque I’dme est privée de toute consolation et n’a d’autre
désir que celui de Dieu. Quand la sécheresse provient seulement d’une
humeur maligne, il 0’y a pour la nature que dégoiit et prostration®. L’ame
n’éprouve pas alors ces désirs de servir Dieu que lni donne la sécheresse
purificative. Quand celle-ci existe, la partie sensitive a beau étre abattue,
faible et languissante’ & cause du peu de goit qu’elle trouve A agir,
I"esprit néanmoins demeure prompt et plein de vigueur.

La cause de cette sécheresse vient de ce que Dieu transfére a
esprit les biens et les forces des sens, et comme les sens et la nature ne
sont pas capables par eux-mémes de biens spirituels, ils restent privés de
nourriture, dans la sécheresse et dans le vide. La partie sensitive en effet
n'est pas apte a ce qui est pur esprit. Aussi quand I’esprit est dans la joie,
la chair est-elle mécontente et paresseuse pour agir. Quant a Iesprit, qui
recoit peu 4 peu la nourriture, il se fortifie, il devient plus vigilant et plus
attentif que précédemment 4 ne point offenser Dieu. S’il ne gofite pas dés
le début les saveurs et les délices divines, mais n’éprouve plutdt que
sécheresse et répugnance, il faut en attribuer la cause a la nouveauté du
changement. Son palais était habitué aux gofits sensibles et ¢’est encore
vers eux qu’il a le regard fixé. Par ailleurs, son palais spirituel n’est pas
habitué & ces faveurs et n’est pas purifié pour recevoir progressivement

? Prostration : état de profond abattement,
* Languir : attendre impatiemment quelgu’un ou quelque chose et souffrir de cette
aftente.




LA NUIT DES SENS 60

par le moyen de cette muit obscure et pleine d’aridité, i ne pourra sentir
les gofits et les biens spirituels ; la sécheresse et la répugnance auront fait
place a cette suavité qu’il goitait précédemment avec tant de facilité.
Ceux-la en effet que Dieu commence & introduire dans ces solitudes du
désert sont semblables aux enfants d’Israél. Dés que Dieu les eut amenés
au désert, il se mit a leur donner la manne qui tombait du ciel, qui par
elle-méme avait tous les gofits et qui, comme il est dit dans 1’Ecriture,
prenait le goit que chacun désirait. Malgré cela les Israélites regrettaient
le gofit et la saveur des viandes et des oignons d’Egypte auxquels leur
palais était fait et habitué ; ils méprisaient la douceur et la délicatesse de
cette nourriture angélique ; ils pleuraient et se lamentaient d’avoir perdu
leurs viandes, quand ils avaient en abondance un aliment céleste (Nomb.,
11 v 4 et 5). Voild jusqu’a quel point arrive la bassesse de nos appétits ;
ils nous font rechercher nos miséres et concevoir de I'aversion pour les
biens incomparables du ciel.

Toutefois, lorsque les sécheresses proviennent de ce que I’appétit
sensitif est dans la voie purgative, bien que I’esprit, au début, ne gofite pas
de saveur pour les motifs dont nous venons de parler, il sent la force et
'entrain pour agir que lui donne la substance de cet aliment intérieur. Or
cet aliment est le principe de la contemplation obscure et aride pour les
sens, et cette contemplation est cachée et secréte pour celui-ld méme qui
la posséde. D’ordinaire 1’8me qui éprouve cette sécheresse et ce vide dans
les sens porte en méme temps ses inclinations et ses désirs vers la solitude
et le repos, sans pouvoir penser a quelque choses de spécial ni en avoir
méme ’envie. Si du moins les dmes qui sont en cet état savaient rester
dans le calme, négliger alors toutes les opérations intérieures et
extérieures, sans se préoccuper de rien faire, aussitot elles sentiraient dans
cet oubli de tout et ce calme la délicatesse de cette nourriture intérieure.
Elle est telle, en effet, que d’ordinaire, si I’dme a I’envie ou le désir de la
sentir, elle ne la sent pas ; car elle opére quand I’4me est dans le repos le
plus complet et oubli de tout ; elle est comme Iair qui s’échappe de la
main quand on la ferme.

Nous pouvons a ce propos considérer ce que 'Epoux dit a
I’Epouse dans les Cantiques : « détournez de moi vos yeux, parce qu’ils
m’on fait m’envoler » {(Cant., 6 v 4). Dieu, en effet, met ’ame dans un tel




I.LANUIT DES SENS 61

état, et la dirige par une voie si différente de ce qu’elle était
précédemment, qui si elle veut se servir de ses puissances, elle trouble
{’action de Dieu, au lieu de Iaider. C’est donc le contraire de ce qui avait
lieu précédemment. Le motif, ¢’est que ’dme est déji dans Pétat de
contemplation ; elle est sortie de la voie ou elle discourait pour entrer
dans I’état de ceux qui sont avancés ; c’est Dieu qui désormais agit en
elle; aussi semble-t-il lui lier les puissances intérieures, en Otant tout
appui 4 Pentendement, toute suavité 4 la volonté, et tout raisonnement 3 la
mémoire. Ce que I’8me peut faire alors par elle-méme ne sert qu’a
troubler la paix intérieure et 'ceuvre que Dieu accomplit dans U'esprit par
le moyen de la sécheresse ou il tient les sens. Or comme cette opération
est spirituelle et délicate, 'ceuvre s’accomplit avec calme et délicatesse ;
elle est secréte, satisfactoire, paisible et trés étrangére aux jouissances
antérieures qui étaient palpables et sensibles. Telle est la paix que Dieu
adresse 4 I’ame, dit David en Psaume 84 v 9, pour la rendre spirituelle. De
1 vient le troisiéme signe.

Troisiéme signe

Le troisiéme signe que nous avons pour reconnaitre cette
purification des sens dont nous parlons consiste 4 ne pouvoir ni méditer ni
discourir comme auparavant 3 P'aide du sens de P'imagination, quelque
effort qu’on fasse. Dieu, en effet, commence ici 4 se communiquer 4
I’ame, non plus par le moyen des sens, comme il le faisait précédemment,
ou par le moyen d’un discours qui compose et ordonne les matiéres, mais
par le moyen de I’esprit pur ou il n’y a pas de discours successifs. 1l se
communique a elle par I'acte de simple contemplation, od ne peuvent
arriver les sens intérieurs et extérieurs de la partie inférieure. Aussi
P’imagination et la fantaisic ne peuvent-elles y trouver un point d’appui
pour y faire une considération quelconque, ni 8’y fixer alors ou apres.

1l faut comprendre que dans ce troisiéme signe, I’empéchement ol
se trouvent les puissances et les petits dégofits qu’elles éprouvent ne
provient pas de quelque humeur maligne. Car lorsqu’il en est ainsi,
’humeur, qui est changeante par nature, venant a disparaitre, I'ame peut
aussitdt avec un peu d’effort retourner 4 ses opérations précédentes, et les
puissances retrouvent leur appui. Mais il n’en est pas ainsi dans la




LA NUIT DES SENS 62

purification de Pappétit sensitif; car elle est a peine commencée que
Pimpuissance de discourir avec la faculté va toujours en augmentant. 1l
est vrai cependant que, dans les commencements, il 0’y a pas parfois chez
quelques-uns une telle continuation ; car ils ne laissent pas d’éprouver
quelque douceur ou consolation sensible ; vu leur faiblesse peut-étre, il ne
convenait pas de les en sevrer tout d’un coup. Malgré tout elles penétrent
toujours plus avant dans cette nuit et en finissent avec I'ceuvre de la
purification sensitive si elles sont appelées a une perfection plus haute.
Quant & ceux qui ne suivent pas ce chemin de la contemplation, ils
suivent une tout autre méthode, parce que cette nuit des sécheresses dans
la partie sensitive n’est pas continuelle d’ordinaire ; quelquefois elle
existe, quelquefois non ; parfois on ne peut discourir, d’autres fois on le
peut comme auparavant. Dieu, en effet, ne les introduit dans cette nuit que
pour les éprouver, les humilier, réformer leurs tendances et les empécher
de favoriser une gourmandise vicieuse dans les choses spirituelles, et non
pour les élever & la voie de Pesprit ; ¢’est-d-dire 4 la contemplation dont
nous parlons. Ceux qui s’adonnent de propos délibéré a la vie spirituelle
ne sont pas tous élevés par Dieu jusqu’a la contemplation ; il n’y en a pas
méme la moitié ; pourquoi cela ? Dien seul le sait. Mais de la vient que
ceux-la ne finissent jamais de se détacher complétement de la faculté de
faire des considérations et des discours ; ils ne le peuvent que pour un
temps et par intervalles, comme nous U"avons dit.

CHAPITRE IX
Voici Ia maniére de se conduire dans cette nuit obscure

Quand Pame est arrivée & I'époque ou se font sentir les
sécheresses de la nuit sensitive, Dieu accomplit le changement dont nous
avons parlé plus haut ; il tire I'dme de la vie des sens pour I'élever 4 Ia vie
de Vesprit, c’est-a-dire qu’il la fait passer de la méditation a la
contemplation, ou il lui est impossible d’agir avec ses puissances et de
discourir sur les choses célestes. C’est alors que les spirituels éprouvent




LA NUIT DES SENS 63

de grandes souffrances, non pas tant & cause des sécheresses qu’ils
endurent qu’a cause de la crainte ol ils sont de se voir égarés dans ce
chemin, & la pensée que tous les biens spirituels, sont perdus pour eux, ou
que Dieu les a abandonnés, parce qu’ils ne trouvent i secours m
consolations dans les exercices de piété. Leur fatigue est alors extréme ;
ils cherchent comme de coutume a fixer avec un certain plaisir leurs
puissances sur quelque discours ; ils s’imaginent que §’ils ne font pas cela
ot sils ne se sentent pas agir, ils ne font rien, Bt cependant I’'dme
n’éprouve en cela quun dégott profond et la plus grande répugnance
intérieure, quand elle se plaisait & se trouver dans le calme, la tranquillite
et repos de ses puissances. Ainsi donc d’un coté elle se fatigue, et de
Pautre elle ne profite pas. En voulant se servir de son propre esprit, elie
perd cet esprit de paix et de tranquillité ou elle se trouvait. Ainsi elle
ressemble a celui qui abandonne ce qui est fait pour le refaire de nouveau,
a celui qui sort de la ville pour y rentrer, a celui qui lache la proie pour la
poursuivre de nouveau. Une telle conduite est absolument inutile, car,
I’ime ne gagnera rien, en revenant 4 sa premiere méthode.

Si les spirituels n’ont pas alors un directeur qui les comprenne, ils
reculent, ils abandonnent leur voie ou tombent dans la tiédeur, ou du
moins ils empéchent leur marche en avant, par Jes efforts multiples qu’ils
font pour suivre comme précédemment le chemin de la méditation et du
raisonnement ; ils se fatiguent et se tourmentent a I’excés, en 8’imaginant
que cet état vient de leurs négligences ou de leurs péchés. Or tout ce
travail est inutile. Dieu, en effet, les conduit désormais par une auire voie,
celle de la contemplation, qui est toute différente de la précédente ; cette
derniére est celle de la méditation et du raisonnement ; tandis que la
premiére ne reléve nullement de Pimagination et du raisonnement.

Ce qui convient 4 ceux qui sont en oet état, ¢’est de se consoler en
persévérant dans la patience, de ne pas se laisser aller & la peine, et de se
confier en Dieu, car il n’abandonne pas ceux qui le cherchent avec
simplicité et un coeur droit ; il ne manque pas de donner le viatique
nécessaire au pauvre voyageur, jusqu’a ce quil ait élevé a la pure et

claire lumiére d’amour qu’il lui communiquera dans I"autre nuit obscure,
celle de Pesprit, si toutefois sont dme a mérité d’y étre introduite.




I.A NUIT DES SENS 64

La conduite que les spirituels doivent suivre dans cette nuit
consiste & ne se préoccuper nullement du raisonnement et de la
méditation, car le temps en est passé. L’dme doit rester dans la paix et
dans le calme, alors méme qu’il lui semblerait qu’elle ne fait rien, ou
qu’elle perd son temps, ou que c’est 4 cause de sa tiédeur qu’elle n’a nulle
envie alors de s’occuper de quoi que ce soit. Ce sera beaucoup qu’elle
garde la patience et persévére dans Poraison sans y rien faire : I'unique
chose qu’on doit faire alors, c’est de laisser P’ame libre, débarrassée et
détachée de toutes connaissances et de toutes pensées, sans le moindre
souci au sujet de ce qu’elle pensera ou méditera; elle se contentera
seulement d’une considération pleine d’amour et de paix en Dieu, mais
sans apporter de préoccupation, de désir ardent ou méme de simple envie
de le sentir ou de le gofiter. Toutes ces prétentions, en effet, ont pour but
de troubler 'ame et de la distraire de ce repos, de cette quiétude, de ce
calme si suave de la contemplation ou elle est élevée. Malgré tous les
scrupules qu’elle a qu’elle perd son temps et qu’il serait bien de s’occuper
3 autre chose, dés lors qu’elle ne peut rien faire & ’oraison, ni penser a
rien, qu’elle patiente, qu’elle soit tranquille, car on ne va pas a I’oraison
pour y rechercher un plaisir personnel ou la liberté d’esprit. Si elle veut
par elle-méme agir quelque peu avec ses facultés intérieures, elle mettra le
trouble et perdra les biens que Dieu par le moyen de cette paix et de ce
calme voulait graver et imprimer en elle. Il en est de méme quand un
peintre veut dessiner et représenter un portrait : si la personne tourne sans
cesse la tate pour faire quelque chose, il sera troublé dans son travail et ne
pourra rien faire. C’est ce qui arrive & 'ame quand elle est dans la paix et
le repos intérieur, et qu’elle veut alors accomplir quelque acte d’amour ou
de curiosité * elle est distraite, tombe dans le trouble, elle éprouve de la
sécheresse et du vide dans la partie sensitive. Plus elle cherche a avoir
quelque appui dans ses affections et ses connaissances, plus aussi elle en
sentira I’absence, que rien ne peut combler par ce moyen.

Par conséquent ce qui convient A cette Ame, ¢’est de ne point se
préoccuper si les opérations de ses puissances se perdent ; elle doit au
contraire se réjouir qu’elle se perdent au plus tdt. En effet, elles ne
troubleront point alors la contemplation infuse ol Dieu Vintroduit ; Dieu
fui accordera une plus grande abondance de paix; il la préparera a




LA NUIT DES SENS 63

s’enflammer et s’embraser de 1'esprit d’amour que cette contemplation
obscure et secréte apporte avec elle et qui envahit ’dme, parce que la
contemplation n’est pas autre chose qu’une infusion secréte, paisible et
amoureuse de Dieu, qui 4 ’occasion embrase 1’dme de 1’esprit d’amour.

Ce n’est pas un sacrifice peu agréable a Dieu que celui d’une dme
qui souffre et est pleine de sollicitude par amour pour lui. Cette sollicitude
et cette application viennent de cette secréte contemplation.

CHAPITRE X
La guérison de PAme a travers cette nuit obscure

Mais, en attendant, 'dme est semblable au malade qui suit un
traitement : tout est souffrance dans cette nuit obscure, dans cette rude
purification des sens ou elle se guérit d’une foule d’imperfections, et
s’exerce A la pratique de toutes les vertus pour se rendre digne de I’'amour
divin, comme nous allons le dire maintenant.

De méme que Dieu introduit ’dme dans la nuit sensitive afin de
purifier les sens de la partie inférieure, de I'accommoder, de I'assujettir et
de Tunir a Iesprit en le plongeant dans les ténébres et en mettant fin & ses
discours, de méme pour purifier ensuite Pesprit et 'unir a lui, Dieu
P’introduit dans les nuit spirituelle. L’ame y acquiert tant de profits, bien
qu’elle ne le voie pas, qu’elle regarde comme une heureuse fortune d’étre
délivrée des liens et des entraves ol la tenaient les sens de la partie
inférieure et d’étre entrée dans cette heureuse nuit.

Anciennement, I’dme était tenue dans sa partie sensitive qui
Iobligeait & chercher Dien par des moyens si faibles, si limités et
dangereux comme ceux de la parie inférieure, car a chaque pas elle se
heurtait 3 mille imperfections ou ignorances, ainsi que nous I’avons dit
plus haut en parlant des sept péchés capitaux. Mais elle en est délivrée




LLANUIT DES SENS 66

lorsque cette nuit obscure éteint toutes ses satisfactions temporelles et
spirituelles, plonge dans les ténébres tous ses raisonnements et lui procure
d’autres biens sans nombre, en I’enrichissant de vertus, comme nous
allons le dire maintenant. Ce sera un récit plein de charmes et trés
consolant pour celui qui marche par cette voie quand il constatera que ce
qui semblait & Pame si dur, si amer et si contraire a ses goiits spirituels est
devenu la source de tant de biens. Or, ces biens, nous le répétons, ’ame
les acquiert quand, a la faveur de la nuit obscure, elle s’éloigne par ses
affections et ses ceuvres de toutes les choses créées et s’éléve vers les
biens éternels: c’est 1d un grand bonheur et une heureuse fortune.
D’abord parce que ¢’est un grand bien d’avoir éteint 1a passion et I’amour
qui la portent vers toutes les choses créées, et ensuite parce que l’on est
du trés petit nombre de ceux qui souffrent et persévérent pour passer par
la porte étroite et suivre le chemin resserré qui méne 2 la vie, comme dit
notre Sauveur (Mat., 7 v 14). La porte étroite est cette nuit des sens ;
I’ame se débarrasse et se dépouille des sens pour entrer dans cette nuit en
s’appuyant sur la foi, qui est complétement étrangere aux sens, afin de
marcher ensuite par la voie étroite, ou I'autre nuit, celle de Uesprit. C’est
par 13 que désormais I’ime s’avance vers Dieu, ayant pour guide la foi
pure qui est le moyen par lequel elle s'unit & Dieu. Mais comme ce
chemin est si étroit, si obscur et si terrible, car il n’y a pas de comparaison
entre cette nuit des sens dont nous parlons et I’obscurité et les épreuves de
la nuit de Pesprit, comme nous le dirons, il en résulte que ceux-1a qui le
suivent sont beaucoup moins nombreux, mais en revanche les avantages
qu’ils y trouvent sont beaucoup plus considérables. Nous allons exposer
quelques avantages de la nuit des sens avec toute la briéveté possible, afin
de parler ensuite de la nuit de 1esprit.




LA NUIT DES SENS 67

CHAPITRE XI
Les avantages que I’ime trouve dans cette nuit

Cette muit ou purification des sens est extrémement avantageuse
pour I’4me & cause des grand biens et des profits qu’elle en retire, bien
qu’il lui semble plutdt qu’on les lui enléve. De méme qu’Abraham
célébra une grande féte quand il sevra son fils Isaac (Gen., 21 v 8), de
méme on se réjouit au ciel quand Dieu tire enfin une dme des langes de
enfance, qu’il la dépose & terre pour la faire marcher par elle-méme,
qu’il la sévre et lui dte le lait et la nourriture délicate et suave des enfants,
pour lui donner & manger le pain des forts et I'y faire prendre goiit. C’est
en effet dans les sécheresses et les ténébres de la nuit sensitive que ce pain
commence 3 se donner a Desprit libre et dégagé des conmsolations
sensibles ; et ce pain, ¢’est la contemplation infuse dont nous avons parlé.
Tel est le premier et principale avantage que I’4me retire ici, et c’est de Jui
que dérivent presque tous les autres.

Le premier qui en découle est la connaissance de nous-méme et de
notre propre misére, Sans doute toutes les grices que Dieu accorde &
I’ame se trouvent d’ordinaire comprises dans cette connaissance ; mais la
sécheresse et le vide ou se trouvent les puissances comparés a
I’abondance dont elles jouissaient précédemment, ainsi que la difficulté
que I'dme éprouve a faire le bien, Iui font découvrir en elle-méme une
bassesse et une misére qu’elle ne voyait pas au temps de sa prospérité.
Nous en avons une figure frappante dans I'Exode. Dieu, voulant humilier
les enfants d’Isragl et leur apprendre & se connaitre, leur ordonna de
quitter leur costume et leurs habits de féte dont ils étaient vétus
d’ordinaire dans le désert, et il leur dit : « désormais vous ne porterez plus
ces ornement de féte ; vous porterez les vétements ordinaires du travail,
afin que vous sachiez le traitement que vous méritez » (Ex., 33 v 5). Cest
comme s’il avait dit : le costume que vous portez est un costume de féte et
dallégresse : il est pour vous I'occasion d’avoir des sentiments de vous-
mémes qui ne sont pas conformes & votre bassesse ; quittez-le, afin que
désormais, en vous voyant revétus d’un habit vil, vous compreniez que
vous ne méritez pas davantage et que vous sachiez qui vous étes. Cet
exemple montre & I'dme la réalité de sa misére qu'elle ignorait




LA NUIT DES SENS 68

précédemment. A ’époque ou elle était pour ainsi dire en féte, elle
trouvait en Dieu beaucoup de joie, de consolation et de soutien ; elle était
un peu plus satisfaite et contente; il lui semblait qu’elle travaillait
quelque peu a la gloire de Dieu. Sans doute elle ne formait pas d’une
maniére formelle de pareils sentiments, mais du moins elle y était portée
par la satisfaction qu’elle goiitait & cette joie. Mais maintenant qu’elle a
pris un vétement de travail, qu’elle est dans les sécheresses et Pabandon,
que ses premiéres lumiéres se sont éteintes, elle a et elle possede plus
véritablement cette vertu si excellente et si nécessaire de la connaissance
de soi, elle n’a plus aucune estime ou satisfaction d’elle-méme, car elle
voit que d’elle-méme elle ne fait rien et ne peut rien. Or Dieu estime
davantage ce peu de satisfaction qu’elle a d’elle-méme et la désolation o0
elle est de ne pas le servir, que toutes ses ceuvres et ses joies antérieures
quelque élevées qu’elles fussent. Il y avait 1 en effet Poccasion de
beaucoup d’imperfections et d’ignorances. Or c’est de la sécheresse, qui
la couvre comme d’un vétement, que naissent non seulement les biens
dont nous avons parlé, mais encore ceux dont nous traiterons maintenant
sans parler de beaucoup d’autres que nous passerons sous silence. Tous
ces biens découlent de la connaissance de soi, comme de leur origine et de
leur source.

Le premier de ces bienfaits, c’est un peu plus de respect et de
retenue dans les rapports de ’ame avec Dieu, comme il est toujours requis
quand on s’approche du Trés-Haut. Or c’est 14 ce que I'dme ne faisait pas
quand elle jouissant avec abondance des gofits spirituels et des
consolations. Cette faveur des goits lui inspirait & I’égard de Dieu plus de
hardiesse qu’il ne fallait ; elle avait moins de retenue et moins d’égards’.
C’est ce qui arriva 3 Moise quand il comprit que Dieu lui parlait du sein
du buisson ardent ; emporté par ses joies et son attrait, il ne songeait pas a
autre chose qu’a s’en approcher, si Dieu ne Iavait retenu en lui ordonnant
d’6ter ses chaussures (Bx., 3 v 5). Par la nous voyons avec quel respect,
quelle discrétion, quel dénuement® d’esprit il faut traiter avec Dieu. Aussi,
aprés avoir obéi, Moise devint-il si prudent et si modeste que non
seulement, nous dit la sainte Ecriture, il craignait de s’approcher, mais

' Egard : considération, estime que I’on a pour quelqu’un.
2 Dénuement : état de quelquun qui manque des choses nécessaires, miscre.




LA NUIT DES SENS 69

qu’il n’osait méme plus regarder (Ex., 3 v 6). Aprés avoir 6té ses
chaussures, ce qui signifie la mortification des tendances et des golits, il
reconnut la profondeur de sa misére devant Dieu, comme il convenait
pour entendre la parole de Dieu.

Telle est également la disposition que le Seigneur mit en Job,
quand il voulut lui parler. Ce n’est point en effet quand il était au sein de
ces délices et de cette gloire dont il nous parle et dont il avait coutume de
jouir, mais ¢’est quand il fut placé tout nu sur le fumier, délaissé et méme
persécuté par ses amis, en proie a I’angoisse et a I’amertume, et rempli de
vers, ¢’est alors que le Trés-Haut, qui reléve le pauvre du fumier, se fit
gloire de descendre pour lui parler face a face, et lui découvrit les
profondeurs de sa Sagesse comme il ne ’avait jamais fait au temps de sa
prospérité (Job, 2, 29, 30 et 38).

Il convient de rappeler maintenant un avantage précieux qui
provient de cette nuit ou sécheresse de la partie sensitive, puisque nous
sommes arrivés 4 en parler. C’est dans cette nuit obscure de la partie
sensitive que se vérifie la parole du prophéte . « votre lumiere brillera au
sein de ténébres» (Isaie 58 v10). Dieu éclaire I’dme, et alors non
seulement elle connait sa misére et sa bassesse, comme nous ’avons dit,
mais elle découvre aussi la grandeur et I'excellence de son Dieu. Non
seulement ses tendances, ses goiits et ses appuis sensibles ont disparu,
mais ’entendement a acquis la liberté et la pureté nécessaire pour

comprendre la vérité. Car les goflits sensibles et les tendances, alors meme
qu’ils ne se portent que vers les choses spirituelles, offusquent’ et
embarrassent I’esprit, tandis qu’au contraire 1’angoisse et la sécheresse du
sens éclairent et vivifient P'entendement, comme le dit Isaie; la
tribulation nous améne 3 la connaissance de Dieu. Une fois I’ame libre et
détachée comme il le faut pour recevoir I'influence d’en haut, elle passe
par la nuit obscure et aride de la contemplation ; et Dieu, lui communique
peu a peu par un moyen surnaturel les lumiéres de sa Sagesse, ce qu’il ne
faisait pas quand I'dme gotait les joies et les satisfactions précédentes.
C’est ce que le méme prophéte Isaie nous donne fort bien a entendre
quand il dit: «a qui Dieu enseignera-t-il sa science? a qui fera-t-il
comprendre sa parole ? & ceux qui sont sevrés du lait des enfants, 4 ceux

! Offusquer : choquer, déplaire 3.




LA NUIT DES SENS 70

que P'on a éloigné du sein maternel » (Is.,, 28 v 9). Ces paroles nous font
comprendre que la disposition nécessaire pour recevoir cette
communication divine n’est pas le premier lait de la suavité spirituelle, ni
Pappui de ces discours savoureux des puissances sensitives ou I’dme se
complait, mais plutdt la privation de {"un et le détachement de Iautre.
Aussi convient-il 4 ’ame qui doit écouter le Roi des rois de se bien tenir
sur pied, sans appui aucun du cdté des sens et de ses affections. C’est ce
que le prophéte Habacuc dit de lui-méme : « je me tiendrai debout sur
mes gardes, ¢’est-a-dire détaché de mes affections sensitives ; je fixerai
mes pas sur les remparts, c’est-a-dire je ne laisserai pas discourir la partie
sensitive ; pour contempler, ¢’est-a-dire pour comprendre ce qui me sera
dit de la part de Dieu » (Hab., 2 v 1), Ainsi donc nous savons maintenant
que de cette nuit aride découle d’abord la connaissance de soi, et celle-ci a
son tour est le fondement de la connaissance de Dieu. C’est pour cela que
saint Augustin disait a Dieu : que je me connaisse, Seigneur, et je vous
connaitrai. Car, disent les philosophes, un extréme fait connaitre ’autre.
Afin de mieux prouver I’efficacité que posséde la nuit des sens par
ses aridités et son détachement pour attirer abondamment la lumiére
divine 4 1’ame, comme nous I'avons dit, nous apporterons I’autorité de
David. Il donne fort bien a entendre quelle est la puissance de cette nuit
pour procurer cette profonde connaissance de Dieu par ces paroles :
« c’est dans une terre déserte, sans chemin et sans eau, gue je me suis
présenté devant vous, pour contempler votre puissance et votre gloire »
(Ps., 62 v 3). Ce qui est extraordinaire, ¢’est que David ne nous dit pas
que les délices spirituelles et les suavités qu’il avait éprouvées souvent
aient été pour lui une disposition et un moyen pour arriver a connaitre la
gloire de Dieu ; il indique au contraire la sécheresse et I'abandon de la
partie sensitive qui est signifié ici par la terre aride et desséchée. II
n’indique pas, non plus, que les pensées et les discours célestes dont i
s’est fréquemment servi aient été pour lui une voie pour connaitre et
contempler la gloire de Dieu; mais plutét I'impuissance ou il était de
fixer sa pensée en Dieu, ou de se servir du raisonnement et des
considérations de I'imagination, signifiée ici par la terre sans chemin,
Ainsi donc le moyen que nous avons d’arriver & la connaissance de Dieu
et de nous-mémes, c’est la nuit obscure avec ses sécheresses et son




LA NUIT DES SENS 71

aridité. Mais la plénitude et I’abondance de cette connaissance est
moindre que dans I'autre nuit, ou nuit de Iesprit; elle n’en est que le
commencement.

L’ame tire encore un autre profit des sécheresses et de I'aridité de
cette nuit des sens ; ¢’est Vhumilité de I’esprit, vertu qui est opposée au
premier des péchés capitaux ou & I'orgueil de 'esprit dont nous avons
parlé. Cette humilité, qui provient de la connaissance de nous-mémes,
purifie 'dme de toutes ces imperfections d’orgueil ou elle tombait au
temps de sa prospérité. Comme elle se voit dans une telle aridité et une si
profonde misére, elle n’a pas, méme par un premier mouvement, la
pensée qu’elle soit plus parfaite que les autres ou qu’elle Pemporte sur
eux, comme cela lui arrivait précédemment ; au contraire, elle voit que les
autres lui sont supérieurs. Cette considération engendre en elle 'amour du
prochain ; elle Pestime ; elle ne porte plus de jugement sur lui comme
précédemment, quand elle voyait qu’elle était remplie de ferveur et les
autres non. Elle ne considére que sa propre misére, qui est sans cesse
présente & ses yeux, et ne la laisse par regarder les défauts des autres.
C’est ce que David, lorsqu’il était dans cette nuit obscure, exprime
admirablement en ces termes ; « je me suis tu et je me suis humilié, i’ ai
gardé le silence sur les biens, et ma douleur s’est renouvelée » (Ps., 38 v
3). Il s’exprime ainsi, parce qu’il lui semble que les biens de son dme sont
tellement taris, que non seulement il n’en peut rien dire et qu’il n’y a pas
lieu d’en parler, mais qu’a la vue de la vertu des autres la connaissance de
sa propre misére le rend muet de douleur.

L’ame avait encore des imperfections se rattachant a I’avarice
spirituelle ; elle désirait tant6t une chose tantSt une autre ; elle n’était
jamais satisfaite, ni d’un exercice de piété, ni d’un autre, a cause du désir
des douceurs et des satisfactions qu’elle y trouvait, et la voila maintenant
complétement transformée dans cette nuit si profonde et si pleine
d’aridités. Comme elle n’a plus les suavités et les douceurs auxquelles
elle était habituée, mais bien du dégoiit et des épreuves, elle continue ses
dévotions avec tant de calme qu’elle pourrait peut-étre pécher par défaut,
12 ou précédemment elle péchait par excés. Néanmoins, ’dme qui est
introduite dans cette nuit regoit ordinairement de Dieu I'humilité et




LA NUIT DES SENS 72

esprit de promptitude dans P'accomplissement de 1’obéissance par pur
amour pour Dieu, et sans consolation. Aussi elle se détache d’une foule
de choses ou elle mettait précédemment ses complaisances.

De plus, les sécheresses et le dégolit de la partie sensitive, que
I’ame éprouve pour les pratiques spirituelles, la délivrent des impuretés
dont nous avons parlé en traitant de la luxure spirituelle ; car ces miséres,
avons-nous dit, procédent d’ordinaire des complaisances de I’esprit qui
rejaillissent sur les sens.

Quant aux imperfections qui se rattachent a la gourmandise
spirituelle, le quatriéme des péchés capitaux, et dont I’4me se délivre dans
cette nuit obscure, on peut voir plus haut ce que nous en avons dit ; mais
nous ne les avons pas toutes rapportées, car elles sont innombrables. Je
n’en dirai donc rien ici ; mon désir, en effet, est d’en finir avec cette nuit,
pour arriver & ’autre nuit qui renferme de graves enseignements et une
doctrine profonde. Pour comprendre que, sans parler des avantages dont il
a été question, il y en a d’incomparables que I’dme acquiert dans cette
nuit contre ce vice de la gourmandises spirituelle, il suffit d’ajouter
qu’elle v est délivrée de toutes les imperfections dont il a été question,
ainsi que de beaucoup d’autres maux plus graves encore et de vices
abominables, dont nous n’avons rien dit, mais ou beaucoup sont tombes,
comme ’expérience me I’a prouvé, parce qu’ils n’ont pas réformé le vice
de la gourmandises spirituelle. En effet, dans cette nuit obscure et pleine
d’aridité o Dieu introduit I’dme, il met un frein & sa concupiscence et a
ses penchants, Aussi ne peut-elle plus se nourrir de quelque gofit ou
faveur sensible du ciel ou de la terre. Dieu la retient de telle sorte dans cet
état qu’elle est soumise, transformée, et maitresse de sa concupiscence et
de ses penchants. Sa concupiscence, en effet, et ses penchants, ont perdu
leur force ; leur activité n’étant plus alimentée par les plaisirs précédents
est devenue sans vigueur ; de méme que le sein se desseche lorsqu’on
n’en tire plus le lait, de méme 1’dme, une fois ses passions subjuguées’,
réalise non seulement des progrés a I'aide de cette admirable sobriété
spirituelle dont nous avons parlé, mais elle en acquiert ici encore d’autres,
parce que ses passions sont apaisées ; elle vit dans la paix et la tranquillité

! Subjuguer : soumettre.




LA NUIT DES SENS 73

spirituelle ; car la ou ne régnent plus les passions ni la concupiscence, il
n’y a plus de trouble, mais la paix et les consolations divines.

De la résulte un second avantage, c’est le sentiment constant de la
présence de Dieu, qui est accompagné de la crainte de reculer dans ce
chemin de la vie spirituelle, comme nous 1’avons dit. Cet avantage est trés
précieux, et non des moindres au milieu de cette sécheresse et de cette
purification des sens; car 1’dme se libére des imperfections qui
s’attachaient & elle par suite de ses passions et de ses affections dont le
propre est d’arréter son élan et de lui cacher la lumiére.

I y a encore un autre avantage trés grand dans cette nuit, ¢’est que
I’d4me s’exerce 4 la pratique de toutes les vertus a la fois. Elle s’exerce a la
patience et a la longanimité’ au milieu des sécheresses et des abandons,
quand il faut persévérer dans les pratiques de piété o 1’on ne trouve ni
consolation ni gofit. Elle s’exerce & la charité envers Dieu, car elle agit
non par suite de ’attrait ou de la saveur qu’elle trouve dans ses ceuvres,
mais uniquement dans les but de plaire a Dien. Elle pratique également la
vertu de force; car au milieu des difficultés et des répugnances qui
contrarient son activité, elle tire des forces de sa faiblesse méme et
devient plus vaillante. Finalement, toutes les vertus théologales,
cardinales et morales, agissent alors sur le corps et Pesprit.

Cette nuit produit donc les quatre avantages dont nous avons
parlé : la délectation® de la paix, le souvenir habituel de Dieu avec le désir
de lui plaire, la pureté et la chastet¢ de 'dme, et enfin la pratique des
vertus dont il vient d’étre question. C’est 12 ce que David a constaté lui-
méme quand il était dans cette nuit. I a dit en effet : « mon dme a refusé
toute consolation ; je mes suis souvenu de Dieu et je me suis réjoui ; je
me suis exercé dans la méditation et mon esprit est tombé en défaillance »
(Ps., 76 v 3 et 4). 1l a ajouté aussitdt : « j’ai médité pendant Ia nuit dans
mon cceur ; je me suis exercé & mettre la limpidité dans mon esprit et 4 le
purifier » (Ps., 76 v 7), ¢’est-a-dire & en chasser toutes les affections.

Quant aux imperfections des trois autres vices spirituels dont il a
été question, P’envie, la colére et la paresse, ’4me en est alors purifiée, et

? Longanimité : patience & supporter ses propres maux ; indulgence qui porte 4 pardonner
¢e qu’on pourrait punir.
' Délecter : prendre un plaisir extréme.




LA NUIT DES SENS 74

elle acquiert les vertus qui leur sont contraires. Assouplie et humiliée par
ces aridités et ces difficultés, ainsi que par d’autres tentations ou épreuves
par lesquelles Dien la fait passer dans cette nuit, elle devient douce 2
’égard de Dieu, d’elle-méme et du prochain. Elle ne se fache plus contre
elle-méme ni contre le prochain, et ne se trouble plus de ses propres
fautes ni de celles des autres; elle n’a plus de dégoiits de Dieu ni de
plaintes déplacées 4 son égard, parce qu’il ne la rend pas bonne
immédiatement.

Elle ne se laisse plus aller a I'envie ; elle pratique maintenant la
charité envers le prochain. S’il y a en elle quelque envie, c’est une envie
qui n’a rien de vicieux comme la précédente, alors qu’elle était peinée de
voir que les autres lui étaient préférés et avaient plus de vertu; car
désormais elle leur céde volontiers la palme, quand elle se voit si
misérable ; ’envie qui P'anime, si elle en a quelqu’une, est une envie
vertueuse, qui consiste & vouloir les imiter ; et c’est 1a le signe d’une vertu
profonde.

Quant 3 la paresse et aux tristesses que I’ame éprouve ici dans les
choses spirituelles, elle n’ont rien de vicieux comme précédemment, car
ces sentiments provenaient des gofits spirituels qu’elle avait parfois et
dont elle désirait le retour ; mais actuellement ils ne procédent plus de ce
golt imparfait dés lors que Dieu le lui a enlevé par rapport a tout le créé
dans cette purification des sens.

Outre ces avantages dont nous venons de parler ; il y en a d’autres
en grand nombre que I’8me acquiert par cette contemplation aride. Quand
elle est au milieu de ces sécheresse et de ces angoisses, il arrive souvent
qu’au moment ou elle y pense le moins Dieu lui communique une suavité
spirituelle, un amour pur, des lumiéres spirituelles méme trés élevées,
dont chacune est plus profitable et plus précieuse que tout ce dont elle
faisait précédemment ses délices. Mais, je ’avoue, I'dme au début ne le
juge pas de la sorte; la cause en vient de ce que la communication
spirituelle qui lui est faite est d’une nature trés délicate et n’est pas percue
par les sens.

Enfin, plus I’dme se purifie de ses affections et désirs sensitifs,
plus aussi elle acquiert cette liberté d’esprit qui ’enrichit peu a peu des
douze fruits de I'Esprit saint. Par la encore elle se délivre d’une maniére




LA NUIT DES SENS 75

admirable des mains de ses trois ennemis qui sont le démon, le monde et
la chair; dés lors, en effet, que s’amortissent la saveur et les goilts
sensitifs par rapport aux objets créés, le démon, le monde et la sensualité
n’ont plus ni armes ni force contre I’esprit.

Ce sont donc les sécheresses qui font avancer I’dme dans la voie
du pur amour de Dieu. Elle ne se porte plus désormais & agir sous
I'influence du gotlit et de la saveur qu’elle trouvait dans ses actions ; elle
ne se meut que pour plaire & Dieu. Elle n’a plus de présomption ni de
satisfaction personnelle, comme elle en avait peut-8tre I’habitude au
temps de la prospérité; elle est devenue craintive et défiante d’elle-
méme ; elle ne cherche plus de satisfaction en elle-méme ; aussi vit-elle
dans cette crainte salutaire qui conserve et augmente les vertus.

Les sécheresses éteignent encore les convoitises et les élans de la
nature, comme il a été dit ; car, si Dieu ne lui donnait parfois quelque
jouissance, ce serait une merveille qu’elle procurit par ses propres efforts
une douceur ou une consolation sensible dans ses ceuvres ou exercices
spirituels.

C’est au sein de cette nuit aride que I’"ame grandit dans I’amour de
Dien et le désir ardent de le glorifier. Les sources de sa sensualité
diminuant peu a peu elle ne donne plus d’aliment a la convoitise qui
Pattirait ; il lui reste seulement, dans le dénuement de tout créé, un désir
ardent de glorifier Dieu; et cette disposition est trés agréable 4 sa
Majesté. David a dit en effet : « I"esprit brisé de douleur est le sacrifice
agréable a Dieu » (Ps., 50 v 19).

Enfin, les tendances et les vains plaisirs sont pour les sens somme
autant de liens dont ils enserrent I"dme, afin de Pempécher de sortir
d’elle-méme et d’arriver & aimer Dieu librement ; une fois privés de ce
moyen ; ils sont impuissants a combattre 1’dme.

Ainsi donc une continuelle mortification a apaisé les quatre
passions de I’8me qui sont la joie, la douleur, 'espérance et la crainte ; les
sécheresses habituelles ont endormi les convoitises naturelles de la
sensualité ; les sens et les puissances intérieures se sont établis dans une
harmonie parfaite, en cessant leurs opérations discursives, qui comme
nous |’avons dit, constituaient tout le peuple habitant la partie inférieure
de ’dme.




LA NUIT DES SENS 76

La demeure de la sensualité est déja dans la paix; les passions
sont mortifiées, les convoitises sont apaisées, les tendances calmées et
endormies par le moyen de cette bienheureuse nuit de la purification des
sens. Aussi I’dme est-elle sortie ; elle commence a entrer dans cette voie
de I’esprit qui est celle de ceux qui avancent ou sont déja avancés et qu’on
appelle encore voie illuminative, ou voie de contemplation infuse ; c’est
14 que Dieu nourrit dme de lui-méme et la sustente’ sans qu’elle y
contribue par des raisonnements, une coopération active ou une industrie
quelconque. Telle est, comme nous ’avons dit, la nuit et la purification
des sens. Cette nuit n’est pas atfeinte par le grand nombre : ce n’est
ordinairement que le petit nombre qui y entre, et qui doit arriver plus tard
a la nuit plus profonde encore de P’esprit, afin de parvenir jusqu’a "union
d’amour avec Dien. Ceux qui 5’y trouvent ont d’ordinaire de terribles
tribulations et tentations dans les sens; cette épreuve dure longtemps,
mais elle se prolonge plus chez les uns que chez les autres. Quelques-uns
sont assaillis par ’ange de Satan qui est un esprit de fornication, qui
trouble leurs sens par de fortes et abominables tentations, tourmente leur
esprit par de vilaines pensées ou leur imagination par des représentations
tellement vives que leur tourment est pire que celui de la mort.

D’autres fois ceux qui sont dans cette nuit sont tentés par 1’esprit
de blasphéme : toutes leurs pensées sont traversées d’épouvantables
blasphémes ; leur imagination en est tellement frappée a certains
moments qu’ils semblent presque les prononcer : et ils en éprouvent un
cruel tourment.

D’autres fois ils sont assaillis d’'un autre esprit abominable gu’on
appelle esprit de vertige et dont le but n’est pas de porter au mal, mais de
mettre a I’épreuve. Leur sens en est tellement obscurci qu’il est rempli de
mille scrupules et de troubles paraissant indéfinissables. Aussi rien ne les
satisfait, et ils sont impuissants, d’aprés leur jugement, a suivre le conseil
ou ’avis des autres. Cette épreuve est 'une des plus terribles épines et
P'une des plus grandes horreurs de cette nuit des sens ; elle se rapproche
beaucoup des tourments de la nuit de Fesprit.

Telles sont les tempétes et les épreuves que Dieu envoie
d’ordinaire dans cette nuit et purification des sens a ceux qu’il doit

! Sustenter : nourrir, entretenir les forces par des aliments.




LA NUIT DES SENS 77

introduire plus tard dans I’autre nuit, bien que tous n’y arrivent pas. C’est
quand ils sont éprouvés, souffletés’, qu’ils exercent, se préparent, et
fagonnent les sens et les puissances a 'union de la divine Sagesse ou ils
seront admis. Car si 'dme n’est pas tentée, éprouvée par les peines et les
chagrins, ses sens n’arriveront pas a cette Sagesse. Voila pourquoi
I’Ecclésiastique a dit : « celui qui n’a pas été tenté, que sait-il ? celui qui
n’a point d’expérience connait peu de chose » (Eccli., 34 v 9 et 10). Cette
vérité nous est encore bien démontrée par Jérémie quand il nous dit :
« vous m’avez chatié, Seigneur, et j’ai été instruit » (Jér., 31 v 18). Or le
chatiment le plus propre & nous introduire dans la divine Sagesse consiste
dans les épreuves intérieures dont nous parlons. Elles sont de celles qui
ont le plus d’efficacité pour purifier les sens de toutes les satisfactions et
de toutes les consolations auxquelles ils étaient attachés par leur faiblesse
naturelle ; si ’dme est alors vraiment humiliée, c’est en vue de
'exaltation qui lui est réservée.

Quant a la durée de ce jeline et de cette pénitence des sens, on ne
saurait la déterminer. Tous ne sont pas soumis aux mémes tentations ni
aux mémes épreuves. Dieu les mesure d’aprés sa volonté, en conformité
aux imperfections plus ou moins grandes qu’il y a & déraciner ; ¢’est aussi
d’aprés le degré d’amour ou il les veut élever qu’il leur envoie des
humiliations plus ou moins profondes et les éprouve plus ou moins
longtemps. Neéanmoins, la purification de ceux qui sont forts et plus
capables de souffrir est plus intense et plus rapide. Quant a ceux qui sont
d’un naturel trés faibles, ils sont beaucoup moins éprouvés et tentés :
aussi restent-ils trés longtemps dans cette nuit des sens. S’ils recoivent
d’ordinaire quelques consolations sensibles pour qu’ils ne retournent pas
en arriére, ils arrivent tard & la pureté parfaite ; quelques-uns méme n’y
arrivent jamais. Ils ne sont complétement ni dans cette nuit, ni en dehors
d’elle. Voila des &mes qui ne monteront pas plus haut ; mais pour qu’elles
se maintiennent dans 1’humilité et la connaissance d’elles-mémes, Dieu
les exerce durant queique temps ou quelques jours au milieu des
sécheresses et des tentations, tout en les soutenant de temps en temps pour
qu’elles ne perdent pas courage et ne retournent pas aux plaisirs du
monde. 11 y a d’autres 4mes plus faibles encore, que Dieu semble comme

! Souffleter : donner une gifle.




LA NUIT DES SENS 78

abandonner ou délaisser pour les stimuler a I’aimer, car sans ces marques
de froideur elles n’apprendraient jamais a se rapprocher de lui.

Quant aux dmes qui doivent passer a ce bienheureux et sublime
état de I'union d’amour, si rapidement que Dieu les éléve, elles restent
d’ordinaire trés longtemps dans les sécheresses et les épreuves, comme
Iexpérience le démontre.

Mais il est déja temps de commencer & parler de la seconde nuit.




LIVRE DEUXIEME

LA NUIT DE U'ESPRIT




LA NUIT DE L’ESPRIT 80

CHAPITRE 1
La nuit de la foi

On appelle nuit, les ténébres intérieures qui consistent dans le
détachement spirituel par rapport a toutes les choses sensuelles et
spirituelles ; ’ime n’a alors d’autre appui que le foi pure pour aller A
Dieu. Aussi cette voie s appelle escalier secret, et en effet tous les degrés
et articles de la foi que 1’dme suit sont secrets et cachés aux sens et 4
I’entendement. Voild pourquoi I'dme est dans les ténébres par rapport a la
lumiére naturelle des sens et de Ientendement ; elle passe au-deld des
limites de la nature et de la raison pour gravir ce divin escalier de la foi.

Par le chemin de la foi, ces trois ennemis qui sont ; les choses de
la nature, de la raison ou du démon ne peuvent nuire & I’ame.

Pour arriver a la transformation sumaturelle, il est clair que I’ime
doit étre dans les ténebres et se soustraire & tout ce qui concerne sa vie
naturelle tant sensitive que raisonnable. Le mot surnaturel signifie ce
qui est au-dessus de la nature ; par conséquent ce qui est naturel reste en
bas. Mais comme la transformation en Dieu ne dépend ni des sens ni
de Phabileté humaine, Pime doit se dépouiller complétement et
volontairement de tout ce qu’elle peut contenir d’affection aux choses
d’en haut ou d’en bas; elle le fera dans toute la mesure ou cela
dépend d’elle ; et alors qui empéchera Dieu d’agir en toute liberté
dans cette Ame soumise, dépouillée, anéantie ?

Le dépouillement devra étre complet et s’étendre & tout ce qu’elle
pourrait contenir. Voila pourquoi, alors méme qu’elle acquerrait peu a peu
des faveurs surnaturelles, elle devrait toujours veiller & se considérer
comme si elle en était dénuée, & se tenir dans les ténébres comme
’aveugle, en s’appuyant sur la foi obscure, qui est sa lumiére et son
guide, et nullement sur ce qu’elle peut entendre, goliter, sentir ou
imaginer, car tout cela n’est que ténébres capables de Pégarer ou de la
retarder ; mais la foi est au-dessus de nos connaissances, de nos gofits, de
nos sentiments et de nos imaginations. Si elle ne devient pas aveugle par
rapport & ces choses, et cela d’une fagon totale, elle n’arrivera jamais a ce
bien surnaturel que nous enseigne la foi. Celui qui n’est pas
complétement aveugle ne se laisse pas conduire facilement par son guide.




LA NUIT DE 1ESPRIT 81

Si I’dme s’appuie sur quelqu’une de ses connaissances, elle ne se
conforme pas aveuglément a la foi qui est son vrai guide. C’est 13 ce que
saint Paul veut nous dire en Hébreux 11 v 6 par ces termes : « celui qui
veut s’approcher de Dieu doit croire qu’il est, qu’il existe. » C’est comme
s’il disait : que celui qui aspire A s’unir a Dieu ne s’appuie pas sur ses
connaissances, qu’il ne s’attache pas a ses goiits, ni A ses sentiments,
ni 4 son imagination, mais qu’il croie que Dieu est, ce qui ne peut étre
saisi ni par I’entendement, ni par ses tendances, ni par Pimagination,
ni par un sens quelconque, ni étre connu ici-bas tel qu’il est, car tout
ce qu’il peut y avoir de plus élevé sur cette terre dans nos sentiments,
dans nos connaissances, dans nos attraits, est 3 une distance infinie de
ce que Dieu est en lui-méme, et de ce que sera pour nous la pure
possession de Dieu. Saint Paul dit en 1 corinthiens 2 v 9: «ce que
Dieu a préparé a ceux qui I’aiment, I’ceil de Phomme ne ’a point vu,
son oreille ne ’'a point entendu, son ceur ne I’a point goiité, et son
intelligence ne saurait le concevoir.» il est donc clair, que pour
arriver ici-bas A s’unir parfaitement A lui par la grice et amour,
Pime doit &tre dans Pobscurité par rapport a tout ce que I’eeil peut
voir, ’ouiie entendre, ’imagination représenter et le coeur percevoir,
Elle se met donc dans un grand embarras, quand, pour arriver a cet état
élevé d’union avec Dieu, elle s’attache a quelque pensée, & un gofit ou
imagination, & son jugement, a ses désirs, 4 sa maniére d’agir ou a toute
ceuvre ou chose personnelle, et qu’elle ne sait pas s’en délivrer et
dépouiller complétement. Le terme ol elle tend est au-dessus de tout cela
et dépasse tout ce qu’elle pourrait connaitre et goiiter de plus sublime.
Voila pourquoi, passant par-dessus tout, elle doit s’appliquer & ne rien
savoir. Aussi dans cette voie, quitter son chemin, ¢’est trouver le chemin
véritable, ou mieux, passer au terme et laisser le moyen, ¢’est pénétrer
dans le terme qui est sans mesure, je veux dire en Dieu lui-méme, Car
Pdme qui arrive & cet état n’a plus ni modes ni maniéres d’agir qui lui
soient propres ; elle ne s’y attache pas et ne peut s’y attacher. Je veux
dire qu’elle ne s’attache plus & ses maniéres d’entendre, de goliter et de
sentir, bien qu’elle les posséde toutes ; elle est comme celui qui, n’ayant
rien, posséde tout éminemment’. Elle a le courage de franchir les limites

! Eminemment : au plus haut point, extrémement.




LA NUIT DE L’ESPRIT 82

naturelles de ses facultés intérieures et extérieures, aussi entre-t-elle
pleinement dans le surnaturel qui n’a ni limite ni mesure, mais qui
renferme tout en substance’. Pour en arriver 13, il faut sortir de I’état
naturel, sortir de soi, s’éloigner de ce qui est bas pour arriver a ce qui
dépasse toutes les hauteurs. Aussi, se transportant au-dela de tout ce
qu’elle peut savoir ou comprendre spirituellement ou naturellement, elle
doit désirer ardemment parvenir & ce qu’elle ne peut connaitre en cette vie
ni gotiter dans son coeur. Elle laisse derriére elle tout ce quelle goiite et
ressent ou peut golter et ressentir ici-bas dans sa partie spirituelle et
sensitive, et brille d’arriver & ce qui surpasse tout sentiment et toute joie.
Si elle veut demeurer libre et dégagée de toute créature pour parvenir & un
tel but, elle ne doit point s’éprendre des impressions qu’elle recevra dans
sa partie spirituelle et sensitive.

Plus elle pense & ce qu’elle entend, & ce qu’elle goiite ou imagine,
plus elle I’estime, que ce soit spirituel ou non ; et plus par conséquent elle
eniéve de son estime pour le souverain Bien, plus aussi elle retarde sa
marche vers lui. Au contraire, moins elle se préoccupe de tout ce qu’elle
peut avoir, si précieux que ce soit, et plus elle s’approche du souverain
Bien et Iui réserve son estime; plus aussi par conséquent elle s’en
rapproche.

Marchant ainsi dans la nuit, elle s’avance & grands pas vers I"union
avec Dieu par la foi, qui, tout obscure qu’elle est, lui donne son admirable
lumiére. Il est évident que si elle voulait voir Dieu par ses forces
naturelles, elle tomberait dans un aveuglement plus profond que celui qui
ouvre les yeux pour contempler le splendeur du soleil.

Voild pourquoi celui qui suit ce chemin ne verra la lumiére qu’en
aveuglant ses puissances, comme Notre-Seigneur nous I'enseigne dans
I’Evangile en Jean 9 v 39, en ces termes : « je suis venu en ce monde afin
que par un juste jugement ceux qui ne voient pas, voient, et que ceux qui
voient deviennent aveugles. » Ces paroles doivent s’entendre & la lettre de
ce chemin spirituel dont nous parlons. I faut donc savoir que I'ame qui
est dans les ténébres, et s’aveugle par rapport a toutes ses lumiéres
propres et naturelles, sera éclairée surnatureliement. Celle au contraire qui

% En substance : en ne retenant que ’essentiel.




LA NUIT DE L’ESPRIT 83

voudra s’appuyer sur quelque lumiére personnelle se mettra dans les
ténebres toujours plus profondes et se retardera dans le chemin de PPunion,

CHAPITRE 11
Dieu présent dans chacun d’entre-nous

Et d’abord pour comprendre quelle est cette union dont nous
parlons, il faut savoir que Dieu se trouve dans chaque 4me, serait-ce du
plus grand pécheur du monde, qu’il y demeure, et qu’il Iassiste
substantiellement. Cette sorte d’union existe toujours entre Dieu et toutes
les créatures, puisqu’il leur conserve 1’étre qu’elles possédent ; et s’il ne
leur était pas présent de cette maniére-1a, elles tomberaient dans le néant,
et cesseraient d’exister. Quand donc nous parlons de I'union de Pame
avec Dieu, nous n’avons pas en vue cette union qui existe en fait avec
toutes les créatures, mais Punion de ’dme avec Dieu et sa transformation
en lui par amour, qui n’existe pas toujours, mais seulement quand il y a
ressemblance par amour ; voild pourquoi cette union s’appelle union de
ressemblance. Celle-14 s’appelle union substantielle, essentielle ou
naturelle ; celle-ci au contraire s’appelle surnaturelle ; elle a lieu quand les
deux volontés, celle de I’dme et celle de Dieu, sont d’accord entre elles et
que l'une n’a rien qui répugne l'autre. Quand donc Pime rejeite
complétement ce qui en elle répugne ou n’est pas conforme a Ia
volonté de Dieu, elle est transformée en Dieu par amour.,

Ce dépouillement doit s’entendre non seulement des actes qui
répugnent a Dien, mais encore des tendances habituelles ; aussi I’dme
doit-elle repousser non seulement les actes volontaires des imperfections,
mais elle doit réduire a néant les tendances de toutes ses imperfections.
Toutes les créatures, toutes leurs actions, leurs habiletés, ne peuvent
atteindre Dieu ni s’élever jusqu’a lui ; aussi 'ame doit-elle se dépouiller
de tout créé, de ses actions et habiletés, c’est-a-dire de sa maniére de
juger, de gofter, de sentir; c’est dégagée de tout ce qui n’est pas




LA NUIT DE LESPRIT 84

semblable ou conforme & Dieu ; il 0’y a plus rien en elle qui ne soit la
volonté de Dieu, et elle est transformée en lui.

Sans doute, Dieu est toujours présent dans ’ame pour lui donner
et lui conserver son étre naturel par la vertu de sa puissance, mais il ne lui
communique pas toujours 1’étre surnaturel.

Celui-ci ne se donne que par I’amour et la grice, et toutes les Ames
ne sont pas en état de grice ; celles qui y sont ne la possédent pas au
méme degré : les unes ont moins d’amour, les autres en ont plus. Une dme
est d’autant plus unie & Diev qu’elle est plus élevée en amour, ou qu’elle
conforme mieux sa volonté avec celle de Dieu. Celle dont la volonté est
totalement conforme et semblable & celle de Dieu est aussi celle qui est
totalement unie & Dieu et transformée surnaturellement en lui.

D’on il suit, que plus I’4me se tourne vers la créature ou ses
qualités personnelies par attrait et par affection, moins elle a de
dispositions a Punion divine, parce qu’elle ne donne pas entiérement
Dieu le moyen de la transformer surpaturellement. L’dme n’a besoin que
de se dépouiller de ces oppositions et dissemblances naturelles pour que
Dieu, qui se communique déja naturellement 3 elle par la nature, se
communique a elle surnaturellement par la grice. C’est 12 ce que saint
Jean a voulu nous faire comprendre quand il a dit : « il a donné le pouvoir
de devenir ses enfants, c’est-a-dire de pouvoir étre transformés en lui,
seulement a4 ceux qui ne sont pas nés du sang, ni des dispositions
naturelles et corporelles, ni de la volonté de la chair, ¢’est-a-dire de la
liberté, ou de la capacité ou aptitude naturelle, ni surtout de la volonté de
’homme ; et par I on entend toutes les maniéres humaines de juger et de
comprendre d’aprés la raison seule ; & aucun de ces derniers, il n’a donné
le pouvoir de devenir enfants de Dieu parfaits, mais & ceux qui sont nés de
Dieu, c’est-d-dire a ceux qui ont pris une nouvelle naissance dans la
gréce, aprés €tre morts tout d’abord a tout ce qui constitue le vieil homme,
s’élevant au-dessus d’eux-mémes Iiusqu’au surnaturel, en recevant de
Dieu cette régénération et filiation' qui surpasse tout ce que ’on peut
concevoir. » Aussi saint Jean dit ailleurs : « celui qui ne recoit pas de
I’Esprit saint une nouvelle naissance ne pourra pas voir le royaume de
Dieu, qui est I’état de perfection. » Recevoir parfaitement du Saint

! Filiation : Tien qui unit un individu 4 son pére ou a sa mére.




LA NUIT DE L’ESPRIT 85

Esprit une nouvelle naissance ici-bas, ¢’est posséder une dme semblable &
Dieu par la pureté, sans qu’il y ait le plus petit mélange d’imperfection ;
c’est ainsi que peut s’accomplir la pure transformation de I’ime en Dieu ;
elle participe a la nature de Dieu par son union avec Iui, bien que cette
union ne soit pas essentielle.

Alors, si I'dme se met dans les dispositions voulues, ¢’est-a-dire
si elle se purifie de toutes les taches ou souillures formées par les
créatures, si par consequent elie met sa volonté en accord parfait avec
celle de Dieu, car Pamour que Pon a pour Dieu consiste i se
dépouiller de tout ce qui n’est pas lui, 'ime devient immédiatement
toute illuminée et transformée en Dieu.

Dieu lui communique si bien son étre surnaturel qu’elle semble
Dieu lui-méme ; elle posséde ce que Dieu posséde ; I'union provenant de
cette souveraine faveur est telle que toutes les choses de I’4me ne font
qu’un avec les choses de Dieu, I'4me est transformée ; elle participe & ce
qu'est Dieu, elle parait étre Dieu plutdt qu’dme; elle est Dieu par
participation. Sans doute, elle conserve son é&tre naturel, aussi distinct de
Dieu qu’auparavant malgré sa transformation.

De la il suit clairement quze le moyen pour Pame de parvenir A
Punion divine, comme nous ’avons dit, ne consiste pas dans ses
pensees, dans ses goiits, dans ses sentiments, ou son imagination qui
cherche a se représenter Dieu d’aprés un mode naturel ou dans un
procédé quelconque, mais il consiste dans la pureté et I’amour, ¢’est-
a-dire dans le dépouillement et ’abnégation’ de tout en vue de Dieu
seul. Mais comme il ne peut y avoir de transformation parfaite 8’il n’y a
pas une pureté parfaite, P'illumination et 'union de I'Sme avec Dieu
seront plus ou moins grandes et en rapport avec sa pureté. Or, cette union
ne sera pas absolument parfaite, tant que 1’dme ne sera pas complétement
purifiée et limpide.

! Abnégation : renoncement, sacrifice de soi.




LA NUIT DE L’ESPRIT 86

Sans doute une dme arrive & 'union divine d’aprés le degré plus
ou moins grand de ses aptitudes, et ce degré n’est pas le méme pour
toutes. Il dépend de la gréce que Dieu accorde & chacune | et il est
semblable a celui des saints qui voient Dieu dans le ciel. Les uns le
voient d’une mani¢re plus parfaite que les autres ; mais tous le voient
tous sont contents et heureux, parce que leur capacité dépend des
mérites plus ou moins grands qu’ils ont acquis durant leur vie mortelle.

L

CHAPITRE III
Le moyen de perfectionner les trois puissances de I’Ame

Nous allons traiter maintenant du moyen d’introduire les trois
puissances de ’dme ; I’entendement, la mémoire et la volonté, dans la
nuit obscure spirituelle qui méne & I'union divine. Mais il faut tout
d’abord montrer, comment les trois vertus théologales ; fa foi, Pespérance
et la charité, qui ont rapport aux trois facultés susdites comme étant leur
propre objet surnaturel et par lesquelles 'dme s’unit 4 Dieu dans ses
puissances, font, chacune dans la puissance qui lui correspond, le méme
vide et la méme obscurité : la foi dans I’entendement, I’espérance dans Ia
mémoire, et la charité dans la volonté. Nous verrons ensuite comment
Ientendement doit se perfectionner dans les ténébres de la foi, la mémoire
par le vide de I’espérance, et la volonté par la privation et le dénuement
de toute affection pour s’unir a Dieu.

Cela fait, on verra clairement combien il est nécessaire 4 I’ime,
pour qu’elle marche avec sécurité dans ce chemin spirituel, de passer par
cette nuit obscure en s’appuyant sur ces trois vertus qui la dégagent de
toutes les choses créées et la mettent dans la nuit & leur sujet. Nous
I’avons dit, I'dme ne s’unit pas & Dieu sur cette terre par ce qu’elle peut
entendre, goQter, imaginer ou sentir de quelque maniére que ce soit, mais
seulement par la foi qui correspond & P’entendement, par I’espérance qui




LA NUIT DE L’ESPRIT 87

correspond 2 la mémoire, et par la charité qui correspond 4 la volonté. Ces
trois vertus font le vide dans nos puissances ; la foi fait le vide dans
I"entendement pour I’obscurcir et I'empécher de comprendre ; ’espérance
opére dans la mémoire pour la priver de la possession de tout objet créé ;
et la charité fait le vide dans la volonté pour la dépouiller de toute
affection et de tout attrait & ce qui n’est pas Dieu. La foi, nous le savons,
en effet, nous parle des choses que nous ne pouvons comprendre & I’aide
de la raison et de la lumiére naturelle. Aussi saint Paul a dit : « la foi est la
substance des choses que nous espérons », et bien que ’entendement y
adhére avec fermeté et certitude, elles ne sont pas dans le champ de celles
qu’il découvre, parce que, s’il les découvrait, ce ne serait plus la foi. Car
bien que la foi donne la certitude & I'entendement, elle ne lui rend pas
objet manifeste, elle le laisse au contraire dans I'obscurité. Quant &
I’espérance, il n’y a pas de doute qu’elle ne mette aussi la mémoire dans
le vide et les téncbres par rapport aux choses de la terre et du ciel ; car
Pespérance se porte toujours vers les objets qu’elle ne posséde pas et si
elle les possédait, ce ne serait plus espérance. Aussi saint Paul dit : «
Pespérance d’un bien qui se voit n’est plus I'espérance, car ce que I'on
voit, ce que I’on posséde, comment I’espére-t-on ? » cette vertu fait donc
aussi le vide dans la mémoire, car elle a pour objet ce que ’on ne posséde
pas et non ce que I'on posséde. La charité 4 son tour fait dans la volonté le
vide par rapport & toutes les choses créées, puisqu’elle nous oblige a
aimer Dieu au-dessus de tout. Cela n’a lieu qu’en arrachant notre
affection a toutes les créatures pour la reporter complétement sur Dieu.
Voild pourquoi Notre-Seigneur Jésus-Christ nous dit dans saint Luc :
« celui qui ne renonce pas & toutes les choses qu’il posséde par la volonté,
ne peut étre mon disciple. » C’est ainsi que ces trois vertus théologales
mettent I’dme dans I’obscurité et le vide par rapport a toutes les choses
créées.

1l est bon de rappeler ici cette parabole que notre Rédempteur
nous donne dans saint Luc, d’un ami qui devait aller au milieu de la nuit
demander trois pains & son amis. Ces trois pains signifient les trois vertus
théologales ; or il nous dit que I’ami demanda les trois pains au milieu de
la nuit : cela signifie que c’est par ’obscurité et par la nuit ou elle mettra




LA NUIT DE L’ESPRIT 88

ses puissances que I'dme doit acquérir ces trois vertus et s’y
perfectionner.

Au chapitre 6 d’Isaie nous lisons que les deux séraphins que le
prophéte vit de chaque c6té du tréne de Dieu avaient chacun six ailes.
Avec deux d’entre elles ils se couvraient les pieds, ce qui signifie
l'aveuglement et 'abnégation ou il faut mettre les affections de la
volonté par rapport a tout le créé pour la porter vers Dieu ; avec deux
autres ailes, ils se couvraient le visage, pour signifier les ténébres de
’entendement en présence de Dieu, et enfin avec les deux autres ils
volaient, ce qui signifie le vol de I'espérance qui se dirige vers les biens
qu’elle ne posséde pas, et s’éléve au-dessus de tout ce que I'on peut
posséder ici-bas et 1a-haut en dehors de Dieu,

Les trois puissances de I’dme doivent donc tendre a ces trois
vertus, et chacune d’elles a sa vertu respective ; il faut les mettre dans le
dénuement’ et I’obscurité par rapport a tout ce qui serait étranger 4 ces
vertus.

CHAPITRE 1V
Le renoncement absola

On le voit clairement, non seulement ’4me doit étre débarrassée
de toute affection vers les créatures, mais elle doit étre dégagée et
détachée de tout obstacle qui lui viendrait de sa partie spirituelle. Aussi
Notre-Seigneur, pour nous enseigner ce chemin, nous expose dans saint
Marc une doctrine admirable qui est d’autant moins mise en pratique par
les personnes spirituelies qu’elle leur est plus nécessaire. Elle est, en effet,
si nécessaire et convient si bien & notre sujet que je la rapporterai ici et en
donnerai le sens vrai et spirituel. Voici cette doctrine : Marc 8 v 34 a 35
nous dit ; « si quelqu’un veut suivre mon chemin, qu’il se renonce, qu’il

! Dénuement : état de quelqu’un qui manque des choses nécessaires.




LA NUIT DE L’ESPRIT 89

prenne sa croix et qu’il me suive. Parce que celui qui veut sauver son dme
la perdra, et celui qui la perdra par amour pour moi... la sauvera. »

Oh ! que ne puis-je en ce moment faire comprendre, pratiquer et
goliter ce que renferme cette doctrine si profonde de Notre-Seigneur | il
nous dit de nous renoncer, pour que les personnes adonnées & la
spiritualité voient combien la conduite qu’il leur convient d’avoir dans ce
chemin est différente de celle que beaucoup s’imaginent. Les uns se
figurent qu’il leur suffit de garder une certaine solitude et d’opérer
quelques réformes dans leur vie;, d’avtres se contentent de quelques
exercices de vertus; ils persévérent dans Poraison, s’adonnent i Ia
mortification ; mais ils n’arrivent pas & ce dénuement, a cette pauvreté, a
cette abnégation, a cette pureté spirituelle, ce qui est tout un, que nous
demande ici Notre-Seigneur. Car ils cherchent encore a entretenir leur
nature dans les consolations et les sentiments spirituels, au lieu de se
renoncer et de se dépouiller en tout par amour pour Dieu. IIs pensent qu’il
suffit de la retirer des biens du monde, sans la jeter dans I’annihilation’ et
la tenir a I’abri de toute propriété spirituelle.

11 en résulte de 14 que si se présente ’occasion d’accomplir un acte
de vertu solide et parfait, qui consiste dans le renoncement absolu 3 toute
suavité au service de Dieu, dans la sécheresse, le dégoiit, les travaux, en
un mot tout ce qui constitue la croix purement spirituelle, le dénuement et
la pauvreté d’esprit du Sauveur, ces personnes s’en détournent comme de
la mort. Ce qu’elles cherchent uniquement, ce sont les douceurs au
service de Dieu, ses communications suaves et pleines d’attraits ; cela
n’est pas le renoncement 4 soi-méme, ni la nudité d’esprit, mais plutdt la
gourmandise spirituelle,

Par la elles se rendent ennemies de la croix du Chnst car Pdme
vraiment spirituelle cherche en Dieu ce qu’il y a d’insipide? plutot que ce
qu’il y a de savoureux pour sa nature ; elle se porte vers la souffrance
plutdt que vers les consolations, plutét vers la privation de tout bien par
amour pour Dieu, qu’a la possession d’un bien quelconque ; vers les
aridités’ et les afffictions®, plutdt que vers les suaves communications.

! Anmhller réduire 4 rien, détruire, paralyser.
Insxplde qui n’a pas de saveur, de goiit, ennuyeux.
* Aride : insensible, sans générosité ni imagination.




LA NUIT DE L’ESPRIT 90

Elle sait que de la sorte elle suit le Christ et renonce i elle-méme, tandis
que si on agit différemment on se recherche peut-étre soi-méme en Dieu,
ce qui est trés contraire & ’amour : car se rechercher soi-méme en Dieu,
¢’est rechercher les joies et les délices de Dieu ; au contraire, rechercher
Dieu pour lui-méme, c’est n’est pas seulement vouloir manquer de tout
par amour pour Dieu, mais ¢’est, par amour pour le Christ, choisir tout ce
qu’il y a de plus insipide soit de la part de Dieu, soit de la part du monde,
et ¢’est en cela que consiste le véritable amour de Dieu,

Oh! qui pourrait faire comprendre jusqu’a quel degré Notre-
Seigneur veut que ce renoncement parvienne | il faut certainement qu’il
soit comme une mort, un anéantissement volontaire par rapport a tout ce
qui est du temps, de nature et de I’esprit : et 13 est la source de tous les
biens, comme Notre-Seigneur le déclare en Jean 12 v 25 par ces paroles ;
« celut qui voudra posséder ou rechercher quelque chose pour lui-méme,
le perdra. Mais celui qui perdra son 4me par amour pour moi, la
sauvera », ¢’est-d-dire celui gni par amour pour le christ renonce i
tout ce que sa volonté peut désirer ou goiiter, et choisit de préférence
ce qui se rapproche Ie plus de la croix (ce que Notre-Seigneur appelle,
dans saint Jean, hair son Ame), celui-Ia la trouvera.

Tel est I’enseignement en Matthieu 20 v 22 que le Sauveur donna
& ces deux disciples qui lui demandaient d’étre assis 4 sa droite et & sa
gauche : il ne leur donne aucun espoir de parvenir a la gloire qu’ils
convoitent ; il leur offre le calice qu’il doit boire lui-méme comme un
bien plus précieux et plus siir ici-bas que toutes les jouissances. Ce calice
¢’est la mort 4 la nature que I'on dépouille et mortifie afin de pouvoir
marcher par ce chemin étroit, en tout ce qui concerne la partie sensitive,
comme nous Pavons dit, et en tout ce qui concerne I’esprit, c’est-a-dire
ses pensees, ses goiits, ses sentiments spirituels.

De la sorte, Pdme est dégagée sous les deux rapports, mais méme
sous le second rapport, le spirituel, elie ne trouve plus d’obstacles a suivre
le chemin étroit car, ainsi que le dit le Sauveur, il n’y a plus que le
renoncement avec la Croix qui est le biton sur lequel elle s’appuie et avec
lequel sa marche devient merveilleusement facile et aisée. Aussi Notre-

* Affliction : grand chagrin, douleur profonde,




LA NUIT DE L’ESPRIT 91

Seigneur a dit dans saint Matthieu 20 v 22 ; « mon joug est suave et mon
fardeau léger », ¢’est-a-dire ma Croix est douce a porter.

Si I’homme, en effet, se détermine & prendre ce joug et 4 porter
cette Croix, §’ill se décide résolument & vouloir trouver et supporter par
amour pour Dieu toutes sortes de travaux, il trouvera en tout une facilité
et une suavité merveilleuse pour suivre ce chemin, dés fors qu’il est dénué
de tout et ne désire rien. Mais §’il prétend avoir la moindre propriété dans
une chose qui ait rapport a Dieu ou a la créature, il n’est pas dans le
dénuement et le renoncement absolu ; dés lors il ne peut entrer dans le
sentter étroit ni le gravir. Voila pourquoi je voudrais convaincre les
personnes adonnées a la spiritualité que le chemin qui méne a Dieu ne
consiste pas dans la multiplicité des considérations, ni dans les méthodes,
les exercices ou les gotits, bien que cela soit, d’une certaine maniére,
nécessaire aux commencgants ; mais dans une seule chose indispensable,
celle de savoir se renoncer véritablement a 'intérieur et & I'extérieur, et
de se dévouer & la souffrance par amour pour le Christ et a la mort
compléte de soi-méme. En étant fidéle 4 cet exercice, on acquiert tous les
autres biens. Si on le néglige, quand il est le fondement et la racine des
vertus, et si I’on prend d’autres moyens, on ne s’attache qu’a ce qui est
accessoire et ’on n’avance pas, alors méme que I'on serait favorisé des
plus hautes lumiéres et que I’on serait en communication avec les anges.
On ne réalise de progrés qu’en imitant le Christ; il est la voie, la
vérité, Ia vie ; personne ne va au Pére si ce n’est par lui, comme il le
proclame lui-méme. 11 dit aussi ailleurs: «je suis la porte; si
quelqu’un entre par moi, il sera sauvé ». Voild pourquoi je ne regarde
pas comme bon Pesprit qui veut marcher par la voie douce et facile ou
refuse d’imiter le Christ.




LA NUIT DE L’ESPRIT 92

CHAPITRE V
La voie du Christ

Jai dit que le Christ est la voie et que cette voie est la mort a notre
nature tant spirituelle que sensible. Je veux I'expliquer maintenant 2
I’exemple du Christ, qui est notre modéle et notre lumiere.

Tout d’abord, il est certain qu’il mourut aux sens d’une maniére
morale pendant sa vie et d’une maniére naturelle 4 la fin de sa vie.
Comme il Vaffirme, il n’a pas eu, dans le cours de sa vie, ou reposer sa
téte. A sa mort ce fut de méme,; il est certain qu’alors il fut aussi
abandonné et comme anéanti dans son &me. Son Pére le laissa sans
aucune consolation et sans nul secours ; il ’abandonna a la sécheresse la
plus profonde ; voila pourquoi il ne put s’empécher de s’écrier a la Croix :
«mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’avez-vous abandonné?» ce fut
I’abandon le plus grand et le plus sensible qu’il efit jamais éprouvé dans
sa vie, Mais c’est alors aussi qu’il opérait la plus grande ceuvre de sa vie,
celle qui surpassait tous les miracles et les prodiges qu’il avait jamais
accomplis sur la terre et au ciel, je veux dire la réconciliation du genre
humain et son union a Dieu par la grace. Cette ceuvre s’accomplissait au
temps et au moment ot le Sauveur était le plus complétement anéanti. I1
I’était, en effet, dans sa réputation vis-a-vis des hommes, qui, le voyant
expirer sur le bois de la Croix, non seulement ne lui donnaient pas la
moindre marque d’estime, mais I’accablaient de leurs moqueries ; il P'était
dans sa nature, puisque par elle il s’anéantissait dans la mort ; il 1’était
vis-3-vis de son Pére, qui, loin de lui accorder un secours, un consolation,
le délaissa et I’obligea a payer intégralement la dette de ’homme pour le
réconcilier 4 Dieu. Il resta ainsi comme détruit et réduit 4 néant.

L’homme spirituel doit comprendre par 13 le mystére de la porte et
du chemin, ¢’est-a-dire du Christ par qui il faut passer pour s’unir & Dieu ;
il soit savoir que plus il s’anéantit’ par amour pour Dieu, dans ses deux
parties sensitive et spirituelle, plus aussi il s’'unira & Dieu et plus son
ceuvre sera grande. Quand il arrivera a ce degré ou il sera réduit a rien, et
dans la supréme humiliation, son dme alors achévera son union spirituelle
avec Dieu. C’est 1a I’état le plus glorieux et le plus élevé auquel on puisse

! Anéantir : 6ter les forces physiques ou morales 4.




LA NUIT DE L’ESPRIT 93

parvenir en cette vie. L’union ne consiste donc point dans les jouissances,
dans les consolations, dans les sentiments spirituels, mais dans la mort
réelle de la Croix au point de vue sensitif et spirituel, intérieur et
extérieur.

Je ne veux pas parler plus longuement de ce sujet, malgré mon
désir de le contmuer, car je vois que Jésus-Christ est trés peu connu de
ceux qui se croient ses amis. On les voit, en effet, rechercher en lui les
douceurs et les consolation et s’aimer beaucoup eux-mémes, au lieu de
rechercher ses amertumes et ses anéantissements, ce qui serait la marque
de I'amour qu’ils lui portent ; je dis cela de ceux qui se croient ses amis.
Quant a ceux qui vivent loin de lui et sont séparés de lui, & ces grands, &
ces savants, & ces potentats’, et aux autres qui vivent au milien du monde,
préoccupés de satisfaire leurs ambitions et leurs désirs de grandeurs,
comment pourrions-nous dire qu’ils connaissent le Christ ? leur fin, si
bonne qu’elle soit, sera remplie d’amertume. 1! n’est pas question d’eux
dans cet écrit ; mais au jour du jugement il en sera parlé. Car c’est 3 eux
tout d’abord qu’il convenait d’adresser cette parole de Dieu, puisque leur
science et leur haute situation les mettaient en évidence.

CHAPITRE VI
La nuit de Pentendement

Dans les objets créés ainsi que dans nos pensées, il n’y a rien qui
puisse servir 4 ’entendement de moyen propre pour s’unir & Dieu. Tout
ce 4 quoi ’entendement peut atteindre ne peut que lui créer des obstacles
au lieu de Paider, s’il veut s’y attacher,

Notre entendement, tant qu’il est dans la prison du corps, n’a ni
disposition ni capacité pour recevoir la claire connaissance de Dieu, car
cette connaissance n’est pas de la condition présente ; il faut mourir ou en

2 Potentat : souverain absolu d’un &tat puissant.




LA NUIT DE L’ESPRIT 94

étre privé. Aussi, quand Moise demanda & Dieu cette claire connaissance,
il lui fut répondu en ces termes qu’il ne pourrait I’avoir ; « aucun homme
ne me verra et vivra». Voild pourguoi saint Jean dit : « personne n’a
jamais vu Dieu. » Saint Paul et Isaie disent: « ['eil ne I’a point wu,
I'oreille ne I'a point entendu, et le coeur de 'homme ne I'a point
pressenti. » Tel est le motif pour lequel Moise n’osait regarder le buisson
ardent, ou Dieu manifestait sa présence. 1l savait que, malgré le profond
sentiment de respect qui I’animait pour Dien, son entendement était
incapable de contempler Dieu comme il convenait.

It est raconté d’Elie qu’étant au sommet de la montagne, il se
couvrit le visage en présence de Dieu ; cela signifie qu’il mettait son
entendement dans les ténebres, parce qu’il n’osait pas employer un moyen
si bas pour contempler un objet si élevé. Il comprenait parfaitement que
tout ce qu’il pouvait considérer ou comprendre était trés éloigné et trés
différent de Dieu.

Aussi 'entendement, pour s’unir & Dieu, doit se dépouiller de
toutes les lumiéres qu’il peut acquérir par lui-méme. Aristote nous dit que
les yeux des chauves-souris en présence du soleil sont complétement
aveuglés ; or il en est de méme de notre entendement : quand il se frouve
en présence de cette trés haute lumiére divine, il est complétement
aveuglé ; il ajoute méme que plus les choses de Dieu sont élevées, et
lumineuses en elles-mémes, plus elles sont inconnues et obscures pour
nous. C’est 1a aussi ce que I’apdtre assure quand il dit : « ce qu’il v a de
plus élevé en Dieu est ce qui est moins connu des hommes. »

Nous n’en finirions plus sur ce sujet, si nous voulions rapporter
toutes les autorités et toutes les raisons par lesquelles on prouve
clairement qu’il n’y a aucune chose créée, ni aucune pensée humaine, qui
puisse aider I’entendement a s’élever jusqu’a ce haut Seigneur. Il faut
savoir, au contraire, que si ’entendement veut profiter de toutes les
choses créées, ou de quelques-unes d’entre elles comme d’un moyen
prochain a I'union divine, il y trouvera non seulement un obstacle pour
gravir cette haute montagne, mais encore ’occasion de tomber dans une
foule d’erreurs et d’illusions.

D’aprés ce qui précéde, ’entendement doit, pour se préparer &
'union divine, étre dégagée et purifié de tout ce qui peut lui venir par les




LA NUIT DE L’ESPRIT 95

sens, dépouillé de tout ce qu’il pourrait connaitre clairement, placé dans
un calme profond, exempt de toute activité naturelle, en un mot établi
dans la foi. Elle seule est le moyen prochain et proportionné pour Iunion
de P'dme & Dieu, car la ressemblance qu’il v a entre elle et Dieu est si
grande qu’il n’y a pas d’autre différence qu’entre voir Dieu et croire en
Dieu. Dieu est infini, elle nous le propose infini; Dieu est Trinité en
personnes et Unité en nature, et c’est ainsi que la foi nous le propose.
Dieu est ténébres pour notre entendement, la foi elle aussi est ténébres et
obscurité pour notre entendement. La foi est le seul moyen par lequel
Dieu se manifeste 4 ’dme dans cette divine lumiére qui surpasse tout
entendement. Aussi, plus une dme & de la foi, plus elle est unie 3 Dieu.

Telle est la vérité qu'exprimait saint Paul dans le texte déja
cité (Hébreux 11 v 6) : « celui qui veut s’unir 4 Dieu doit commencer par
croire qu’il est», c’est-a-dire par cheminer vers lui par la foi.
L’entendement doit donc étre dans les ténébres et I’obscurité, pour se
conduire uniquement par la foi, car ¢’est 4 la faveur de ces ténébres qu’il
s’unit & Dieu, et c’est dans I’obscurité de la foi que Dieu se trouve caché,
David a dit de méme en Psaume 17 v 10 : « Pobscurité était sous ses
pieds ; il s’est élevé au-dessus des chérubins, et il a volé sur les ailes des
vents. Il a pris les ténébres pour sa retraite ; autour de lui il a placé comme
une tente 'eau ténébreuse des nuées du ciel. » Or cette obscurité qu’il a
placée sous ses pieds, ces ténébres qu’il a choisies pour retraite, cette nuée
ténébreuse qui I’entoure comme une tente, tout cela indique I’obscurité de
la foi ot il se trouve renfermé. Quand on dit qu’il s’éléve au-dessus des
chérubins et qu’il vole sur les ailes des vents, on donne a entendre qu’il
plane au-dessus de tout entendement. Les chérubins, en effet, signifient
les esprits qui voient et qui contemplent' ; les ailes des vents signifient les
connaissances subtiles et €levées, ainsi que les conceptions des esprits.
Comme P'Etre divin les domine toutes, il n’est aucune créature qui par
elle-méme puisse I’ atteindre.

Nous avons une figure de cette vérité dans la sainte Ecriture.
Quand Salomon eut achevé de batir le Temple, Dieu y descendit dans une
nuée et remplit le lieu saint d’une telle obscurité que les enfants d’Israél
ne pouvaient rien voir. Salomon dit alors en 3 Rois 8 v 12 : « le Seigneur

! Contempler : regarder longuement, attentivement et avec admiration.




LA NUIT DE L’ESPRIT 96

a promis de demeurer dans la nuée. » C’est également au milieu d’une
nuée ot il se dérobait que Dieu apparut 4 Moise sur la montagne. Toutes
les fois que Dieu a fait des apparitions solennelles, il s’est montré dans la
nuée, comme on le voit encore au livre de Job 38 v 1 et 70 v 1, qui nous
raconte que Dieun lui parla au sein d’une nuée obscure. Ces ténébres
signifient toutes Pobscurité de la foi sous laquelle s’enveloppe la Divinité
pour se communiquer & 'dme. Cette obscurité cessera lorsque, comme dit
saint Paul en 1 Corinthiens 13 v 10, sera achevé ce qui est imparfait,
quand les ténebres de la foi disparaitront, et que viendra ce qui est parfait,
¢’est-a-dire la lumiere de Dieu. Nous avons une image de cette vérité dans
Parmée de Gédéon. Tous les soldats portaient des torches enflammées a
la main, et ils ne les voyaient pas parce qu’ils les tenaient cachées dans
des vases ; mais dés que les vases furent brisés, la lumiére apparut. Ainsi
en est-il de la foi, dont ces vases sont la figure. Elle contient en elle-méme
la divine lumiére, c’est-a-dire la vérité essentielle qui est Dieu ; mais dés
que le vase de la foi sera brisé au terme de cette vie mortelle, alors
apparaitra la lumiére et la gloire de la Divinité qu’elle renferme en soi.

Il est donc clair que I’8me qui veut sur cette terre s’unir 4 Dieu et
s’entretenir immédiatement avec lui doit nécessairement entrer dans ces
ténebres ou Dieu avait promis & Salomon de demeurer ; elle doit se tenir
pres de ce nuage ténébreux oul il daigna révéler ses secrets & Job ; elle doit
porter dans ses mains les vases mystérieux de Gédéon. Cela signifie qu’il
faut agir & la lumiére obscure de la foi, dans I'union 4 Dieu par amour, et
quand le vase de cette vie qui recouvre la lumiére de la foi sera brisé, on
verra Dieu face & face dans la gloire.

LI




LA NUIT DE L’ESPRIT 97

I
Les visions imaginaires et naturelles

L’objet qui se présente 4 nous tout d’abord, c’est le sens intérieur
corporel, ¢’est-a-dire I'imagination et la fantaisie, Nous devons également
dépouiller ce sens de toutes les formes et conceptions imaginaires qu’il
peut naturellement avoir ; nous devons prouver, en outre, comment il est
impossible a I’dme d’arriver a I'union divine tant qu’elle ne cessera pas
d’agir d’aprés ces connaissances, car elles ne peuvent lui servir de moyen
proportionné et immédiat pour ’amener & Iunion.

It faut donc savoir que les sens dont nous nous occupons ici en
particulier sont les deux sens corporels intérieurs, qu’on appelle
I'imagination et la fantaisie. Ils sont ordonnés 'un 4 I’autre et se prétent
un mutuel concours.

L’un produit une sorte de raisonnement imparfait, ’autre forme
I'image conforme 3 I'objet représenté. Mais pour le but que nous nous
proposons, parler de 'un c’est parler de 1’autre. Aussi, quand nous ne les
nommerons pas en particulier, il est convenu que ce que nous dirons de
Pun s’entend aussi de Pautre, et que nous parlons indifféremment des
deux. ,

Cela posé, nous disons que tout ce que les sens peuvent recevoir
ou fabriquer s’appelle imagination ou fantaisie ; ce sont des formes qui,
sous 'image ou la figure d’un corps, se représentent aux sens. Ces formes
peuvent étre de deux sortes. Les unes sont surnaturelles ; elles n’ont pas
besoin du concours des sens pour étre représentées et sont représentées en
eux passivement ; nous les appelons visions imaginaires qui viennent par
la voie surnaturelle, nous en parlerons plus tard. Les autres sont
naturelles ; ce sont celles que les sens peuvent produire 4 Paide de leur
activité personnelle par des formes, figures ou images. C’est a ces deux
puissances que se référe la méditation, qui est un acte discursif' aidé par
les images, formes et figures qui sont fabriquées et formées dans les sens.
Il en est ainsi quand nous nous représentons Notre-Seigneur Jésus-Christ
crucifié, attaché a la colonne ou souffrant dans une autre scéne de la
Passion, quand nous considérons Dieu assis sur son trdne et environné

! Discursif ; qui repose sur le raisonnement, qui concerne le discours.




LA NUIT DE L’ESPRIT 08

d’une grande majesté, ou encore quand nous nous imaginons la gloire du
ciel comme une lumiére incomparable, ou quoi que ce soit d’humain ou
de divin,

Or Pime deit rejeter toutes ces imaginations ou
représentations et demeurer dans I’obscurité par rapport a ce sens
intérieur si elle veut parvenir A Punion divine. Elles n’ont en effet
aucune proportion, aucun rapport immédiat avec Dieu, et n’ont pas plus
de puissance que les représentation corporelles qui proviennent des cing
sens extérieurs. La raison, la voici ; Pimagination ne peut rien produire ou
représenter en dehors de ce que les sens extérieurs, par exemple la vue,
Pouie..., ont expérimenté. Tout au plus peut-elle former une
ressemblance des choses vues, entendues ou senties, et encore cette
ressemblance ne s’éléve pas 4 une entité plus grande et plus importante
que celle regue par les sens. On a beau, en effet, imaginer des palais de
diamants ou des montagnes d’or, parce que 1’on aura vu de 'or et des
diamants, tout cela est en réalité inférieur 4 ’essence d’un peu d’or et de
diamant, malgré la quantité¢ et la splendeur de la chose imaginée. Et
comme toutes les choses créées, ainsi que nous Pavons dit, ne peuvent
avoir la moindre proportion avec I’étre de Dieu, il s’ensuit que toutes les
images qu’on en formera ne peuvent servir de moyen proche a I'union
divine ; nous le répétons, elles seraient plut6t un obstacle. Ceux donc qui
se représentent Dieu sous quelqu’une de ces images, ou celle d’un feu
dévorant, d’une lumiére éclatante ou de quelque autre forme, et qui
croient par la acquérir quelque ressemblance avec Iui, s’en éloignent au
contraire beaucoup. Sans doute les commencants ont besoin de ces
considérations, de ces représentations et de ces sortes de méditations
pour enflammer peu 4 peu leur amour et donner & ’dme un aliment par le
moyen des sens. Elles leur servent donc comme d’un moyen éloigné de
s’unir a4 Dieu ; c’est par 1a que passent d’ordinaire les dmes pour arriver
au terme et 4 la demeure du repos spirituel. Mais elles doivent se
contenter d’y passer et de veiller 4 ne pas s’y fixer, parce qu’alors elles
narriveraient jamais au terme qui n’a rien a voir avec eux. Ces moyens
sont comme les degrés de I'escalier : ils n’ont rien qui ressemble au
terme, & la demeure qui est au sommet ; ils ne sont que des moyens pour
y monter ; si celui qui monte ne les laisse pas derriére Iui, les uns aprés




LA NUIT DE L’ESPRIT 99

les autres jusqu’au dernter, il n’arrivera pas, il ne parviendra pas a cette
demeure ou il n’y a plus & monter et ol tout est paisible. De méme, I’ame
qui, dés cette vie veut parvenir & I'union avec Celui qui est notre repos
souverain et notre Bien supréme, doit passer par tous les degrés des
considérations, des représentations et des connaissances, et s’en défaire,
car elles n’ont aucune ressemblance ou proportion avec le terme avec
lequel elles conduisent, ¢’est-a-dire avec Dieu. Aussi saint Paul dit-il dans
les Actes des apdtres 17 v 2 « nous ne devons pas penser que I'Etre
divin est semblable 4 I'or, 4 I'argent ou a la pierre précieuse bien
travaillée, ou a I'imagination de ’homme. » Voild pourquoi beaucoup de
personnes qui sont adonnées a la spiritualité se trompent étrangement.
Elles se sont exercées a s’approcher de Dieu par le moyen des images, des
représentations et des méditations, comme il convient & des
commengcants ; or Dieu veut les appeler a des biens plus élevés qui sont
intérieurs et invisibles ; dans ce but, il les prive du goit et de la saveur
qu’elles trouvaient dans la méditation discursive ; et elles n’en finissent
plus; elles n’ont ni courage ni savoir-faire pour se dégager de ces
maniéres grossiéres et palpables auxquelles elles sont habituédes ; elles
travaillent méme a les conserver ; elles veulent comme précédemment se
servir encore des considérations et de la méditation, et s’imaginent qu’il
en doit étre toujours ainsi. Cette méthode leur donne beaucoup de peine,
mais leur procure trés peu de suavité et méme ne leur en procure aucune ;
par la, au contraire, elles augmentent d’autant plus la sécheresse, la
fatigue et I'inquiétude, qu’elles recherchent davantage la suavité premiére
qu’il n’y a plus espoir de recouvrer. Comme nous I’avons dit, 'dme ne
goiite plus cette nourriture si sensible; il lui en faut une autre plus
délicate, plus intérieure, moins sensible, qui ne consiste plus dans le
travail de I'imagination mais dans le repos et la quiétude, et cette
nourriture est plus spirituelle. Plus I’ime, en effet, se spiritualise, plus
elle diminue les actes particuliers de ses puissances. Elle se concentre
dans un seul acte général et pur, et alors ses puissances abandonnent la
voie qui I’avait amenée a4 cet état. C’est ainsi que cessent de marcher et
s’arrétent les pieds 4 la fin de la course ; car si le voyageur devait toujours
marcher, il n’arriverait jamais. Si tout n’était que moyen, ou et quand
jouirait-on de la fin du terme ?




LA NUIT DE LESPRIT 100

C’est donc une chose digne de piété d’en voir un grand nombre
qui, voulant le repos et le calme de la quiétude intérieure pour y goiiter la
paix et s’y nourrir de Dieu, troublent leur 4me, la raménent dehors & ce
qui est plus extérieur, 1’obligent & recommencer sans motif le chemin déja
parcouru, quittent ce but, ce terme ou elle se reposait déja, et reprennent le
chemin des considérations qui I’y avaient amenée. Ce n’est pas sans
dégoiit et sans répugnance qu’efle s’y résigne. Elle préférerait rester dans
cette paix inexprimable comme dans son centre ; et elle gémit comme cet
homme qui, 4 force de travail, est parvenu au lieu de son repos et qu’on
oblige a4 reprendre le travail Malheureusement ces personnes ne
comprennent pas le mystére de cette nouveauté; elles s’imaginent
qu’elles sont dans Ioisiveté' et qu’elles ne font rien ; elles ne consentent
pas & laisser leur 4me tranquille, des considérations et de la méditation
discursive. Elles ne font que tomber dans une sécheresse plus grande, et
c’est en vain qu’elles s’efforcent de trouver de la suavité dans un aliment
qui n’en a plus pour elles. On peut bien leur appliquer le proverbe : plus il
géle, plus on souffre du froid. Plus elles persévérent dans cette conduite,
et plus leur état empire, parce qu’elles sortent leur 4me de la paix de
'esprit ; elles laissent le plus pour le moins; elles recommencent le
chemin déja parcouru et veulent refaire ce qui état déja fait.

A ces personnes il faut dire qu’elles apprennent & garder la
quiétude de I’esprit dans une considération et contemplation pleine
d’amour pour Dieu, et 4 ne se préoccuper ni de leur imagination ni de ce
qu’elle fait. C’est ici, nous le répétons, que les puissances de I’3me sont
dans le repos; elles n’agissent pas; si parfois elles montrent quelque
activité, ce n’est pas avec effort, ni & I'aide de discours préparés, mais
avec la suavité de Pamour et sous 'impulsion de Dieu plutdt que de leur
propre habileté.

Pour que cette doctrine ne reste pas confuse, il convient de
montrer a quel temps, & quelle époque, I’homme, adonné a la spiritualité,
doit abandonner [Ioraison discursive qu’il fait au moyen des
représentations, images, formes et figures dont nous avons parlé ; car il
ne doit pas les abandonner ni plus tét, ni plus tard que ne le
demandent les dispositions de son dme. S’il convient de les quitter &

! Qisif : qui n’a pas d’occupation, ou qui dispose de beaucoup de loisirs.




LA NUIT DE L’ESPRIT 101

temps pour qu’elles n’empéchent pas I’4me d’aller 4 Dieu, il est
également nécessaire de ne pas abandonner avant le temps la méditation
imaginaire, sous peine de retourner en arriére. Sans doute, les opérations
de ces puissances ne sont pas un moyen proche d’union 2 Dieu pour ceux
qui sont déja avancés, elles servent cependant aux commencgants de
moyens éloignés pour disposer et préparer leur esprit par les sens aux
choses spirituelles ; elles servent également a écarter en passant toutes les
autres formes ou images grossiéres, matérielles, mondaines, naturelles.

Nous donnerons donc ici quelques signes ou marques que
’homme adonné 4 la spiritualité doit découvrir en soi pour juger s’il
convient ou non de laisser ces formes 3 un moment donné.

I
L’abandon de la méditation discursive

Les signes que 'homme adonné 3 la spiritualité doit découvrir en
soi pour abandonner la méditation discursive sont au nombre de trois.

Premier signe. 1.”ame découvre qu’il lui est désormais impossible
de méditer et de se servir de I'imagination ; elle n’y puise aucun goiit
comme précédemment. Elle trouve, au contraire, de la sécheresse dans ce
qui auparavant captivait habituellement ses sens et lui procurait de la
suavité. Mais tant qu’elle y trouvera du goiit et qu’elle pourra se servir de
la méditation discursive, elle ne doit pas s’en éloigner, et elle y restera
jusqu’a ce que sont dme soit placée dans la paix et la quiétude dont nous
parlerons quand il sera question du troisiéme signe,

Second signe. L’8me n’éprouve aucune envie d’appliquer son
imagination et ses sens & d’autres objets particuliers, soit extérieurs, soit
intérieurs. Je ne dis pas qu’elle doive constater alors que son imagination
ne va plus ici ou Ia, car cette faculté a coutume d’étre vagabonde, méme
quand 1’dme jouit d’un profond recueillement ; mais je dis qu’il s’agit du




LA NUIT DE L"’ESPRIT 102

moment ot I’dme n’a plus envie d’appliquer a dessein son imagination
sur ces objets.

Troisiéme signe. Ce troisiéme signe est le plus certain. 1.”dme se
plait & se trouver seule avec Dieu, a le regarder avec amour sans s’ occuper
d’aucune considération particuliére ; elle jouit de la paix intérieure, du
calme, et du repos; elle ne produit aucun acte des puissances ni de la
mémoire, ni de Pintelligence, ni de la volonté ; je parle d’actes au moins
raisonnés qui passent d’une idée a une autre; elle a seulement cette
connaissance ou attention générale et amoureuse dont nous avons parlé,
mais sans avoir ’intelligence particuliére d’un autre objet.

L

1’ame adonnée 2 la spiritualité doit reconnaitre en elle au moins
ces trois signes réunis pour se décider en toute sécurité a abandonner
I'état de méditation discursive et sensitive et entrer dans celui de
contemplation et de pur esprit. Il ne lui suffit pas d’avoir le premier seul,
sans le second. Car il pourrait se faire que 'impuissance de se représenter
et de méditer les choses de Dieu comme précédemment lui vint de ses
distractions ou de son peu de recueillement. Il faut donc qu’elle découvre
en elle le second signe, c’est-a-dire qu’elie n’éprouve aucune envie, aucun
désir de s’occuper d’autres choses étrangéres: quand, en effet,
I'impuissance de fixer Pimagination et les sens dans les choses de Dieu
procede de la distraction ou de la tiédeur, ’4me éprouve aussitdt le désir
et I’envie de s’occuper d’autres choses différentes, et trouve des prétextes
pour abandonner 1’oraison.

Il ne suffit pas, non plus, de découvrir en soi le premier signe et le
second signe, il faut avoir simultanément le troisiéme. Si, en effet, 'dme
constate qu’elle ne peut discourir sur les choses de Dieu ni y penser et
que, de plus, elle n’a pas envie de s’occuper des choses différentes, cet
état pourrait procéder de la mélancolie ou de quelque autre humeur
provenant de la téte ou du coeur; cette humeur, en effet, cause
ordinairement dans nos sens une sorte d’enivrement ou suspension des
facultés, de telle sorte que I'on ne pense a rien, que ’on ne veut rien, que
on n’a envie de penser a rien ; on ne songe qu’a golter les charmes de




LA NUIT DE L’ESPRIT 103

cet assoupissement. Pour se prémunir de pareilles illusions, I’4me doit
constater qu’elle posséde le troisiéme signe, qui consiste dans Ia
connaissance et I'attention amoureuse de Dieu qui, comme nous I’avons
dit, lui communiquent la paix.

Il est vrai que, dans les commencements de cet état, on ne
s’apergoit presque pas de cette connaissance amoureuse, et cela pour deux
raisons . la premiére, parce que, dans les débuts, cette connaissance
amoureuse est ordinairement trés subtile et délicate et presque insensible ;
la seconde, parce que 1’me, ayant été habituée 4 Pautre exercice, celui de
la méditation qui est totalement sensible, ne comprend pas ou presque pas
cette connaissance insensible, nouvelle pour elle et purement spirituelle.
Cela lui arrive surtout lorsque, par svite de cette ignorance, elle ne garde
pas le repos et s’efforce de continuer son premier état qui était plus
sensible ; aussi, bien qu’elle se trouve dans une paix intérieure pleine
d’amour, plus abondante, elle n’arrive pas 4 s’en rendre compte et 4 en
jouir. Toutefois, plus elle s’habituera a se tenir dans le calme, plus aussi
elle le sentira et plus elle gofitera cette connaissance générale et
amoureuse de Dieu ; elle s’y plaira plus que dans toutes les choses créées,
parce qu’elle y trouvera la paix et le repos, la saveur et les délices, sans
qu’il lui en cofite de fatigue.

Il faut savoir que la fin de la méditation et du discours dans les
choses de Dieu est d’arriver & quelque connaissance et amour de Dieu.

LI

Ce sens de P'imagination et de la fantaisie est celui ou le démon a
coutume de tendre ses piéges de I’ordre naturel ou de ’ordre surnaturel. Tl
est comme une porte qui donne entrée dans 1’dme, et, comme nous
I’avons dit, il est pour I'entendement, le port ot il vient prendre et laisser
ce qui lui convient, comme la place de ses provisions. Voila pourquoi
Dieu et aussi le démon viennent 1a pour y apporter les plus belles images
naturelles, ainsi que nous ’avons dit, et les présenter 3 I’entendement.




LA NUIT DE IESPRIT 104

Cependant Dieu a également d’autres moyens d’instruire I"dme, puisqu’il
y habite, et qu’il peut produire le méme résultat par lui-méme et par tout
autre moyen,

Par le moyen des puissances sensitives, nous ’avons vu, elle peut
discourir, chercher, acquérir la connaissance des choses; par le moyen
des puissances spirituelles elle peut se réjouir dans Pobjet de ces
connaissances déja regues, sans que ses puissances exercent encore leur
travail, leur recherche, ou leur raisonnement.

Ainsi donc, la différence qu’il y a entre I’exercice des puissances
dans P'un et P'autre cas, est celle qui existe entre travailler 4 une ceuvre et
Jouir de I’ceuvre faite, ou encore entre recevoir et profiter de ce que ’on a
regu, ou entre se fatiguer & suivre un chemin et se reposer au terme de ce
chemin, ou, si ’'on veut, entre préparer un mets et manger et savourer le
mets déja préparé et mastiqug,

Si I’dme n’est nullement occupée sous aucun de ces deux rapports,
si elle n’agit pas a 'aide de ses puissances sensitives dans la méditation
ou le raisonnement, ou 4 l'aide de ses puissances spirituelles dans Ia
contemplation et connaissance simple dont nous avons parlé et dans
laquelle elle jouit d’un bien regu et acquis, en un mot, si elle ne se sert
nullement de ses puissances, on ne voit pas ot ni comment on pourrait
dire qu’elle est occupée. 11 est donc nécessaire pour elle de posséder cette
connaissance générale avant d’abandonner la voie de méditation ou de
raisonnement.

1l faut savoir ici que cette connaissance générale dont nous parlons
est parfois trés subtile et trés délicate, surtout quand elle est plus pure,
plus simple, plus parfaite, plus spirituelle, plus intérieure ; aussi ’dme,
tout en s’en occupant, ne la voit pas et ne la sent pas. Cela arrive surtout,
nous le répétons, quand cette connaissance est en soi plus lumineuse, plus
pure, plus simple et plus parfaite ; et elle I'est d’autant plus que I’ame qui
la regoit est plus pure et plus dégagée des autres notions et connaissances
particuliéres ot pouvaient avoir prise I'entendement et le sens. Aussi
’8me manquant des connaissances qui sont fournies par ’entendement et




LA NUIT DE 1’ESPRIT . 105

le sens selon leur capacité habituelle, ne les sent plus; elle n’a plus sa
sensibilité accoutumée. C’est 1d le motif pour lequel, bien que cette
connaissance soit plus pure, plus simple, plus parfaite, elle est moins
sentie de I’entendement et fui parait plus obscure. Au contraire, quand elle
se trouve dans un entendement moins pur et moins simple, efle lui parait
plus claire et plus importante ; parce qu’elle est alors investie, mélangée,
enveloppée de quelques formes intelligibles, il est plus facile a
'entendement et aux sens de s’y arréter.

Une comparaison fera mieux comprendre ceite pensée. Voici un
rayon de soleil qui entre par la fenétre d’un appartement ; or plus ce rayon
est rempli d’atomes et de grains de poussiére, plus aussi il est palpable’,
sensible et perceptible au sens de la vue. Mais il est évident que ce rayon
est aussi moins pur, moins lumineux, moins simple, moins parfait, dés
lors qu’il est rempli de tant de grains de poussiére et d’atomes. Nous
voyons, en outre, que plus le rayon est pur et dégagé de cette poussiére et
de ces atomes, moins il est palpable, et plus il parait obscur a I’ceil
matériel ; plus il est pur, et plus il parait obscur et insaisissable. Si ce
rayon était complétement pur et dégagé de tous ces atomes et de toute
cette poussiére méme la plus subtile, il serait alors tout & fait obscur et
imperceptible pour I'eeil, qui 0’y trouverait plus rien des objets visibles ;
Peeil n’aurait plus d’objets visibles ol s’arréter, parce que la lumiére n’est
pas Pobjet de la vue, mais un moyen de voir I’objet visible. Aussi, quand
il n’y a point d’objets sur lequel la lumiére ou le rayon puissent se
refléter, on ne voit ni cette lumiére, ni ce rayon. Si un rayon, par exemple,
entre par une fenétre et sort par 'autre sans rencontrer quelque objet qui
fasse corps, il semble bien qu’on ne verra rien. Et cependant le rayon
serait en soi plus pur et plus limpide que quand il est tout enveloppé
d’atomes visibles et qu’il se voit et se fait sentir plus lumineux.

Ainsi en estil de la Iumiére spirituelle par rapport a
Pentendement, qui est Ia vie de PPdme. Cette connaissance générale,
cette lumiére surnaturelle dont nous parlons, se communique avec tant de
pureté et de simplicité, et dans un dégagement et éloignement si complet
de toutes formes intelligibles qui sont les objets propres de 1’entendement,
que ’entendement ne la sent pas, ne la voit pas. Parfois méme, au

! Palpable : qui se fait sentir au toucher.




LA NUIT DE L’ESPRIT 106

contraire, quand cette connaissance est plus pure, elle aveugle
I’entendement, parce qu’elle le prive de ses lumiéres habituelles, de ses
représentations ou images, et alors il se rend bien compte des ténébres ou
il se trouve.

Si 'on veut unir ces deux extrémes, I’dme humaine et la divine
Sagesse, il faut nécessairement qu’il vy ait entre elles une certaine
ressemblance ; voild pourquoi ’dme doit &tre de son cdté pure et simple,
non limitée ni liée & quelque connaissance particuliére, ni modifiée par
des limites de formes, d’apparences ou d’images. Dieu, en effet, ne tombe
pas sous le concept de formes ou d’images, ni d’une intelligence
particuliére ; d’un autre c6té, ’dme, pour s’unir 4 Dieu, ne doit pas étre
assujettie a une forme ou connaissance particuliére. Or, qu’il n’y ait en
Dieu aucun rapport avec les formes ou images particuliéres, c’est ce que
I’Ecriture nous donne bien & comprendre dans le Deutéronome 4 v 12 :
« vous avez entendu le son de ses paroles, mais vous n’avez point vu la
forme de son étre. » Mais elle ajoute qu’il n’y avait & que ténébres, nuée
-et obscurité, c’est-a-dire cette connaissance confuse et obscure dont nous
avons parlé et dans laquelle I’dme s’unit & Dieu. En Deutéronome 4 v 15,
elle dit : « vous n’avez pas vu quelque ressemblance de Dieu, le jour ot le
Seigneur vous a parlé au milieu des flammes sur la montagne d’Horeb. »
Or que I’dme ne puisse pas arriver a la hauteur de Dieu, autant que cela
est possible ici-bas, par le moyen des figures et des images, c¢’est encore
ce que la sainte Ecriture nous dit au livre des Nombres 12 v 6 a 8. Dieu,
en effet, y reproche a Aaron et Marie d’avoir murmuré contre Moise, leur
frére, et veut leur montrer le faut état d’union et d’intimité avec hui ot il
Pavait placé. Aussi leur dit-il : « si parmi vous il y a quelque prophéte du
Seigneur, je lui apparaitrai dans quelque vision ou représentation, ou bien
je lui parlerai en songe. Mais il n’y a personne comme mon serviteur
Moise ; il est le plus fidéle qui soit dans toute ma maison ; c’est bouche a
bouche que je lui parle, et il voit le Seigneur non par le moyen de
comparaisons, de figures ou d’images, mais & découvert. » Ce texte nous
fait clairement comprendre que, dans ce haut état d’union par Iamour




LA NUIT DE L’ESPRIT 107

dont nous nous occupons, Dieu ne se communique pas a I’dme par
Fintermédiaire de quelque voile, d’une vision imaginaire, d’une figure ou
ressemblance ; car il ne doit pas y en avoir; il ne se communique que
bouche 4 bouche, ¢’est-a-dire que ’essence pure et simple de Dieu, qui
est comme sa bouche par I'amour, se communique a Pessence pure et
simple de 'dme par sa volonté, qui est comme sa bouche par I’amour.
Aussi, pour arriver & cette union de Dieu si parfaite, I'3me doit veiller 3 ne
s’attacher en rien a ces visions imaginaires, formes, représentations ou
connaissances particuliéres ; car elles ne peuvent lui servir de moyen
proportionné et prochain pour atteindre un tel but ; elles y seraient plutt
un obstacle ; voila pourquoi I’ame doit s’en détacher et s’appliquer a les
fuir.

Si parfois elle devait les accepter et estimer, ce serait & cause des
avantages et des bons effets que les visions véritables opérent en elle ; et
encore dans ce cas elle devrait ne pas les accepter, et il lui est avantageux
de les refuser toujours.

L’ame doit donc toujours se détourner de toutes ces visions qui
peuvent frapper sa vue ou son ouie d’une maniére distincte, qui lui sont
communiquées par les sens et ne sont pas un fondement ni une sécurité
pour la foi. Elle doit porter son attention sur ce qui ne se voit pas et ne
tombe pas _sous les sens, mats sur ce qui reléve de I’esprit et n’est pas
susceptlble d’une figure sensible. En un mot, ¢’est par la foi qu’elle
s’éleve a 'union ; car, nous P"avons dit ; la foi est le véritable moyen.

Mais ici surgit un doute. Le voici. S’il est vrai que Dieu n’accorde
pas les visions surnaturelle, pour que I’ame s’applique 4 les recevoir, a s’y
attacher ou 4 en faire car, pourquoi les lui donne-t-il ? car elle peut y
trouver beaucoup d’erreurs et de dangers ; du moins elle est exposée aux
inconvénients dont nous parlons et qui sont un obstacle A son
avancement ; et surtout Dieu ne peut-il pas lui donner et communiquer
spirituellement et en substance ce qu’il lui communique d’une maniére
sensible par les visions et les images sensibles ?

Nous répondrons & cette difficulté, car il s’agit d’une question trés
importante et trés nécessaire. On montrera le but ou la fin que Dieu se

! Susceptible : capable de subir certaines modifications, de produire un effet,
d’accomplir un acte.




LA NUIT DE L’ESPRIT 108

propose ;c’est parce que beaucoup I'ignorent qu’ils ne savent ni se guider
eux-mémes ni guider les autres vers 'union divine.

Ils s’imaginent, en effet, que, par le fait méme que ’on reconnait
que ces visions sont véritables et viennent de Dieu, il faut les admettre et
s’y attacher en toute sécurité. Ils ne voient pas que ’dme v trouvera aussi
un esprit de propriété, de I’attachement et des embarras comme dans les
choses du monde, si elle ne sait pas les rejeter également. Voila pourquoi
ils croient bon d’accepter les unes et de rejeter les autres ; ils se mettent,
eux et les autres, dans de grandes difficultés et de grands dangers de ne
pouvoir discerner les visions vraies des visions fausses. Dieu ne leur
impose point ce travail ; il ne leur prescrit pas non plus d’exposer les
dmes pures et simples a ce danger et aux difficultés de ce discernement.
lls ont une doctrine saine et sire, la foi; c’est par elle qu’il doivent
réaliser des progrés. Pour cela, il est nécessaire de fermer les yeux 2 tout
ce qui vient des sems, ainsi qu’aux connaissances claires d’objets
particuliers. Saint Pierre était absolument certain d’avoir eu une vision de
la gloire de Notre-Seigneur Jésus-Christ & sa Transfiguration, et
cependant, aprés I’avoir raconté dans sa seconde Epitre canonique, il ne la
donne pas comme le principal témoignage de son assurance, et pour
recommander la foi, il ajoute en 2 Pierre 1 v 19; «nous avons un
témoignage plus sir » que cette vision du Thabor, « ce sont les paroles
des propheétes, auxquelles vous faites bien de vous attacher comme au
flambeau qui brille dans un lieu obscur. »

Cette comparaison, si nous y réfléchissons bien, renferme la
doctrine que nous enseignons. Quand nous disons qu’il faut suivre la
lumiére de la foi enseignée par les prophétes comme le flambeau qui
brille dans un lieu obscur, nous disons que nous devons nous tenir dans
Iobscurité, les yeux fermés a toutes les lumiéres d’ici-bas, et que, au
milieu de cette obscurité, seule la foi, qui elle aussi est obscure, est le
flambeau que nous devons suivre. Si nous voulons nous attacher aux
autres lumiéres ou connaissances claires et particuliéres, par le fait méme
nous cessons de nous attacher a la lumiére obscure de la foi qui ne nous
donne plus sa lumiére dans ce lieu obscur dont parle saint Pierre ; ce lieu
obscur signifie ’entendement qui est le chandelier sur lequel repose le
flambeau de la foi; il doit rester dans I'obscurité jusqu’a ce que lui




LA NUIT DE L’ESPRIT 109

apparaisse dans I’autre vie le jour de la claire vision de Dieu, ou bien dans
cette vie celui de sa transformation et union avec Dieu vers qui I'dme
s’achemine,

I
Quel but Dieu se donne-t-il quand il confére des biens spirituels par le
moyen des sens ?

1l y a beaucoup a dire sur le but et les motifs pour lesquels Dieu
confére ces visions. Il veut élever ’dme de sa bassesse jusqu’a cette union
avec lui dont parlent tous les livres de spiritualité. Dans ce présent
chapitre nous traiterons uniquement de ce qui suffit pour répondre 4 notre
doute qui est ainsi formulé : puisque dans ces visions surnaturelles il y a
tant de dangers pour I’dme et tant d’obstacles qui ’empéchent de réaliser
des progrés, comme nous I’avons dit, pourquoi Dieu, qui est la Sagesse
méme, et dont le désir est d’éloigner des dmes toute occasion de chute et
toute embiiche, leur communique-t-il et leur offre-t-il ces visions ?

Pour répondre & cette question, posons d’abord trois principes

fondamentaux.

¢ Le premier se tire de 1'épitre aux Romains 13 v 1. Il y dit : « ce
qui existe a été ordonné par Dieu .»

* Le second est pris au livre de la Sagesse 8 v 1, ou I’Esprit saint
nous dit . « la sagesse de Dieu, bien qu’elle atteigne d’une fin a
lautre, c’est-a-dire d’une extrémité a lautre, dispose toutes
choses avec suavité.

¢ Le troisieme, qui nous est fourni par les théologiens, est congu en
ces termes: « Dieu meut' tous les 8tres selon le mode de leur
nature. »

! Mouvoir : mettre en mouvement, remuer, faire changer de place, pousser, faire agir.




LA NUIT DE L’ESPRIT 110

D’aprés ces principes fondamentaux, il est clair que pour mouvoir
I'ame et I'élever de la profondeur et extrémité de sa bassesse, & Pautre
profondeur et extrémité de sa grandeur dans I'union avec lui-méme, Dieu
doit agir avec ordre, avec suavité et selon la nature de cette méme ame.

Or le mode ou le moyen par lequel 'dme se procure les
connaissances, n’est autre que celui des formes ou images des choses
créées ; elle connait et elle apprend par les sens. Voila pourquoi quand
Dieu veut la conduire 4 la connaissance supréme, il doit, pour agir avec
suavit¢, commencer par la mouvoir dés ’extréme bassesse des sens et
Pélever graduellement selon sa nature jusqu’a I’autre extrémité, celle de
la sagesse spirituelle, qui ne tombe plus sous les sens.

Il 1a souléve donc tout d’abord en I'instruisant par des formes,
des images ou des moyens sensibles, et, selon son mode de
comprendre, par des voies naturelles ou surnaturelles, par des
méditations discursives jusqu’a la souveraine grandeur de son esprit.

Telle est la cause pour laquelle Dieu lui donne des visions, des
représentations, des images et autres connaissances sensibles,
intelligibles et spirituelles.

Cela ne veut pas dire que Dieu ne voudrait pas lui donner
immédiatement et dés le premier acte la substance spirituelle elle-méme,
si les deux extrémes, I’humain et le divin, le sens et ’esprit, pouvaient par
voie ordinaire se joindre et s’unir  la suite d’un seul acte, sans en faire
intervenir une foule d’autres qui s’enchainent avec ordre et suavité et
servent de fondements et de disposition pour les autres. C’est ainsi qu’il
en est des agents naturels ; les premiers servent aux seconds, les seconds
aux troisiémes, et ainsi de suite.

C’est atnsi également que Dieu perfectionne ["homme, selon la
nature méme de ’homme. Il commence par ce qu’il y a de plus bas et de
plus extérieur, afin de I’élever jusqu’au degré le plus haut et le plus
intérieur. 1l le perfectionne donc tout d’abord dans les sens du corps ; il le
porte a faire bon usage des objets de I’ordre naturel qui sont parfaits et
extérieurs, comme entendre un sermon, assister 3 la messe, voir des
choses saintes ; il le porte en outre a mortifier le goiit dans le manger, et 3




LA NUIT DE L’ESPRIT 111

mortifier le toucher par les saintes rigueurs de la pénitence. Lorsque les
sens sont quelque peu disposés, il les perfectionne encore d’ordinaire ; il
leur accorde quelques faveurs surnaturelles et quelques délices pour les
affermir davantage dans le bien, et leur offre quelques communications
surnaturelles, comme, par exemple, des visions des saints ou de choses
saintes et corporelles, des parfums et des paroles trés suaves, ou une trés
grande satisfaction dans le toucher. Par [i les sens se confirment
beaucoup dans la vertu et détournent les tendances de leur pente au mal.
De plus, les sens corporels intérieurs dont nous avons parlé, I’imagination
et la fantaisie, se perfectionnent simultanément et s’habituent au bien par
des considérations, méditations ou saints discours, et tout cela contribue 2
instruire I’esprit.

Lorsque I'dme est ainsi disposée par cet exercice naturel, Dieu a
coutume de 1’éclairer et de la spiritualiser davantage par quelques visions
surnaturelles qui sont celles que nous appelons ici imaginaires et qui,
nous Pavons déja dit, produisent de grands fruits dans Pesprit ; car les
unes et les autres lui enlévent graduellement quelque chose de sa
grossiereté et la perfectionnent, bien que trés lentement.

C’est ainsi que Dieu éléve peu 3 peu Pame; il la fait passer de
degré en degré jusqu’a ce qu’il y a de plus intérieur. Tl n’est pas toujours
nécessaire que cet ordre progressif du premier au dernier degré soit suivi
avec toute I'exactitude dont nous venons de parler. Car parfois Dieu se
sert de certains moyens et non des autres, il passe du plus intérieur au
moins intérieur, ou il accorde ses faveurs tout 4 la fois ; il agit comme il
voit que cela convient pour le bien de Pime, ou comme il veut la
favoriser ; mais la voie ordinaire est celle que nous venons de dire.

C’est donc de cette maniére que Dieu procéde ordinairement pour
instruire I’me et la rendre spirituelle. Hl commence par lui communiquer
la vie spirituelle par les choses les plus extérieures, les plus palpables, les
plus accommodées’ aux sens ; il agit d’aprés la petitesse de I’3me et son
peu de capacité. C’est par I'intermédiaire de cette écorce des choses
senstbles, qui en soi sont bonnes, qu’il la meut & produire des actes
particuliers, afin qu’d chaque fois elle regoive de nouvelles

! Accommoder : s’adapter, s’accorder.




LA NUIT DE L’ESPRIT 112

communications spirituelles. Par 13 elle arrivera 2 contracter® "habitude
de ce qui est spirituel et arrivera & ce qu’il y a de plus substantiel® dans
cette vie de Pesprit, qui est complétement détachée des sens ; mais elle ne
peut y arrive que peu 4 peu, et selon son mode d’agir, par le moyen des
sens auxquels elle est toujours liée et attachée. Voild pourquoi, 2 mesure
qu’elle se rapproche davantage de la vie de P’esprit dans ses rapports avec
Dieu, elle se dépouille et se détache des moyens sensibles qui sont la
méditation raisonnée et la méditation imaginaire. Par conséquent,
lorsqu’elle sera parvenue 4 traiter avec Dieu d’une fagon parfaitement
spirituelle, elle sera nécessairement affranchie de tout ce qui peut tomber
sous les sens dans ses rapports avec Dieu.

Ainsi nous voyons que plus une chose s’approche d’un extréme,
plus elle s’¢loigne de 'autre et lui devient étrangére: et si elle est
parfaitement attachée 4 I'un d’eux, ¢’est qu’elle est complétement séparée
de Pautre. Une fois que 1’me a goiité les douceurs de Iesprit, tout ce qui
vient de la chair lui est insipide, c’est-a-dire qu’elle ne tire ni profit ni
golt de ces voies de la chair, ou opérations des sens dans le domaine
spirituel. Cela est évident. Car si la faveur est spirituelle, elle ne tombe
déja plus sous les sens ; mais si la faveur est de telle sorte qu’elle peut
étre saisie par les sens, elle n’est plus purement spirituelle. Plus elle peut
étre percue par les sens et les facultés naturelles, et moins elle est
spirituelle et surnaturelle. Voila pourquoi ’homme adonné a Ia spiritualité
qui est déja parfait ne fait plus de cas des sens, ne recoit rien par leur
intermédiaire, ne s’en sert plus et n’a plus besoin de s’en servir comme
d’un moyen principal dans ses rapports avec Dieu, ainsi qu’il le faisait
précédemment avant d’avoir grandi dans la vie spirituelle. C’est 13 ce que
saint Paul dit en 1 Corinthiens 13 v 2: « quand je n’étais qu’un petit
enfant, je parlais comme un petit enfant, je sentais, je raisonnais comme
un petit enfant. Mais depuis que je suis devenu homme j’ai abandonné ce
qui était de I'enfant. » Les choses qui affectent les sens et les
connaissances que l’esprit en retire sont des exercices d’enfant. Aussi
I’me qui veut toujours s’y attacher et ne plus s’en affranchir ne cessera
jamais d’étre comme un tout petit enfant ; elle parlera toujours de Dieu

> Contracter : acquérir.
? Substantiel ; important, nourrissant,




LA NUIT DE L’ESPRIT 113

comme un enfant ; elle connajtra Dieu comme un enfant ; elle pensera a
Dieu comme un enfant. Bt parce qu’elle s’attache & I’écorce, aux sens, ce
qui est le propre des enfants, efle n’arrivera jamais a la substance de
Pesprit, ce qui est e propre de Phomme parfait. Voila pourquoi I'’Ame qui
veut grandir ne doit pas rechercher les révélations dont nous avons parlé,
alors méme que Dieu en serait ’auteur ; elle est dans le cas de Penfant qui
doit abandonner le sein maternel pour habituer son palais & une nourriture
plus substantielle et plus forte. Mais, me direz-vous tout de suite : faudra-
t-it donc que 1’dme, quand elle est toute petite encore, veuille recevoir ces
révélations, mais qu’elle les abandonne lorsqu’elle est déja plus grande,
ainsi qu’il est nécessaire 4 P'enfant de vouloir prendre le sein pour se
sustenter’, jusqu’a ce que, étant devenu plus grand, il puisse le faisser ? &
cela je réponds. S’il s’agit de la méditation et de I’exercice du discours
naturel, ol I'dme commence 3 chercher Dieu, il est vrai que I’dme ne doit
pas abandonner ce moyen sensible de se sustenter, elle doit le garder
jusqu’au temps et au moment ou elle pourra le laisser, ¢’ est-3-dire lorsque
Dieu Pintroduit dans des rapports avec Iui plus spirituels, ou dans la
contemplation.

Mais quand il s’agit des visions imaginaires ou autres
communications surnaturelles qui peuvent tomber sous les sens
indépendamment de la volonté de I’homme, je dis toujours, en tous
temps, que I'on soit dans I'état de perfection ou dans un état moins élevé,
I’ame ne doit pas les rechercher, alors méme qu’elles viendraient de Dieu,
et cela pour deux raisons. Tout d’abord, comme nous 1’avons dit, c’est
que ces visions produisent passivement leur effet, sans que I’dme puisse
Pempécher, bien qu’elle puisse empécher et empéche la vision elle-
méme, ainsi que cela arrive trés souvent, et par conséquent ce second effet
que la vision devait causer dans I’4me se produit en elle d’une fagon plus
substantielle par une autre voie. Car, nous le répétons, I’4me ne peut pas
empécher les biens que Dieu veut lui communiquer, & moins que ce ne
soit par quelque imperfection ou quelque attache. Or quand elle renonce &
ces visions avec humilité et respect, elle n’apporte ni imperfection ni
attache ; au contraire, elle montre son désintéressement et son abnégation
pour arriver a |’union avec Dieu.

! Sustenter ; se nourrir, entretenir les forces par des aliments,




LA NUIT DE L’ESPRIT 114

En second liev, 'dme se délivre par 14 du danger et de la fatigue
qu’il y a & discerner quelles sont les bonnes et quelles sont les mauvaises
visions, a reconnaitre si c’est un ange de lumiére ou un ange de ténébres
qui apparait. Cela ne procure aucun profit, mais fait perdre le temps, crée
des embarras pour I'dme, la jette dans l’occasion d’une foule
d’imperfections, ’expose & ne plus avancer, 'occupe en choses qui ne
sont pas de son état, quand elle devrait se dégager de ces détails de
visions et de connaissances particuliéres, comme nous Pavons dit des
visions corporelles et de celle dont nous parlons. Que 'on soit bien
persuadé de cette vérité : si Notre-Seigneur ne devait pas élever 1’ame
d’aprés la nature de cette méme dme, comme nous le prétendons ici, il ne
lui communiquerait jamais I’abondance de son esprit par ces moyens si
étroits de formes, de figures, de connaissances particuliéres, ou il ne Iui
donne que des miettes pour la sustenter.

11 faut donc savoir que I’4me ne doit pas s’arréter A cette écorce
des images et des objets qui lui sont présentés surnaturellement. Telle
sera sa conduite d’abord quand il s’agit de ce qui lui vient par les sens
extérieurs, comme les entretiens, les paroles qui frappent I’ouie, les
visions des saints, les spectacles splendides qui frappent la vue, les
parfums qui flattent ’odorat, les goiits et les suavités qui charment le
palais ou les autres jouissances qui s’adressent au tact, toutes
sensations qui découlent ordinairement de esprit et qui sont plus
ordinaires encore chez les spirituels. Mais elle ne s’arrétera pas non
plus dans une vision quelconque des sens intérieurs, comme sont les
visions imaginaires et intérieures. Il faut plutdt qu’elle s’en éloigne
complétement ; elle ne doit s’arréter qu’a Pesprit bon qui les produit,
et s’appliquer a le conserver avec un zéle désintéressé dans tout ce qui
touche au service de Dieu, sans s’occuper de ces représentations
imaginaires, et sans y rechercher quelque gofit sensible. De la sorte on
ne retire de ces communications que le fruit que Dieu avait en vue,
c’est-a-dire Pesprit de dévotion ; il ne le donne pas pour une autre fin
principale. On laisse en méme temps ce qu’il ne donnerait pas, si on
pouvait, recevoir le résultat spirituel sans ces communications qui
viennent par les sens.




LA NUIT DE L’ESPRIT 115

St Péame s’attache a ces visions, elle n’est plus aussi humble, elie
songe que cela est quelque chose, qu’elle est I'objet de quelque faveur,
que Dieu fait cas d’elle ; elle est contente et un peu satisfaite d’elle-méme,
et cela est contraire 2 humilité. Bient6t, le démon arrive ; il augmente
secretement cette disposition sans qu’elle s’en apercoive ; il commence 3
lui suggérer des pensées de curiosité sur les autre ; ont-ils de ces faveurs,
ou non ? sont-ce les méme, ou non ? et cette disposition est contraire 4 Ia
sainte simplicité et 4 la solitude intérieurs,

ok %

v
Le sens spirituel des paroles de Dieu

En effet, quel est celui qui ne serait pas confondu et dans I’illusion
§’il interprétait 4 la lettre cette prophétie que David fait du Christ dans
tout le psaume 71 v 8, et surtout quand il dit : « il dominera d’une mer a
Pautre, et du fleuve (le Jourdain) jusqu’aux confins de I'univers »; et
quand il dit plus loinau v 12 : «il délivrera le pauvre des main du
puissant ; il délivrera le pauvre qui était sans soutien 7 » et cependant on
P'a vu ensuvite naftre dans ’abaissement, vivre dans la pauvreté, expirer
misérablement. Et non seulement il ne s’est pas emparé temporairement
du domaine de la terre durant sa vie, mais il s’est soumis 3 des gens vils!,
jusqu’a ce qu’enfin il soit mort sous le gouvernement de Ponce Pilate.
Non seulement il n’a pas délivré ses disciples de la main des puissants de
la terre, mais il les a laissés mettre 2 mort et persécuter pour son nom.

Ces prophéties doivent donc s’entendre de Jésus-Christ dans leur
sens spirituel, et ce sens est trés véritable. Jésus-Christ, en effet, est le
Seigneur non seulement de la terre, mais encore du ciel, puisqu’il est
Dieu. Quand aux pauvres qui devaient le suivre, non seulement il devait
les racheter et les délivrer de la main et du pouvoir du démon, qui est ce

' Vil : méprisable.




LA NUIT DE L’ESPRIT 116

puissant contre lequel ils n’avaient personne pour les aider, mais il devait
les faire héritiers du royaume des cieux. Ainsi donc, Dieu vise dans ses
Prophéties sur le Christ et ses disciples la partie principale, ¢’est-a-dire le
royaume éternel, et I'éterneile liberté des hommes ; les Juifs, au contraire,
considérant les Prophéties & leur maniére dans un sens moins important et
dont Dieu fait peu de cas, imaginaient le Christ avec une domination
temporelle et une liberté temporelle, toutes choses qui, aux yeux de Dieu,
ne meritent le nom ni de royaume ni de liberté ; ils s’avenglaient par la
grossiére apparence de la lettre ; ils n’en comprenaient ni Iesprit ni la
vérité, et ils en vinrent & mettre & mort leur Dieu et leur Seigneur, comme
le dit saint Paul en Actes 13 v 27 : « les habitants de Jérusalem et les
principaux de la ville, ne sachant qui il était, et ignorant le sens des
prophéties qui se lisent chaque sabbat, les ont accomplies en le
condamnant. »

Le Saint Esprit révéle donc beaucoup de choses auxquelles il
attache un sens différent de celui que les hommes comprennent.

Il est donc évident que, méme quand les paroles et les révélations
viennent de Dieu, nous ne pouvons pas mettre en elles une sécurité
absolue, parce que nous pouvons nous tromper souvent et trés facilement
dans la mani¢re de les comprendre. Toutes, en effet, sont un abime
insondable de profondeur spirituelle.

Il est impossible, en effet, 3 'homme, il n’est pas spirituel,
d’apprécier les choses de Dieu, ni méme de les entendre d’une fagon
raisonnable ; et alors il n’est pas spirituel, s’il les juge d’aprés son propre
sens. Aussi, quoiqu’elles lui viennent par les sens, il ne les comprend pas.
Saint Paul a dit en 1 Corinthiens 2 v 14 et 15: « ’homme animal ne
pergoit pas les choses qui sont de I’esprit de Dieu ; elles lui paraissent une
folie, et il ne peut les comprendre parce que c’est spirituellement qu’on
peut en juger. Mais "homme spirituel juge de tout. » Par homme animal,
on entend ici celui qui use seulement du témoignage des sens ; I’homme
spirituel est celui qui ne s attache pas 4 ses sens et ne les prend pas pour
guides. C’est donc une témérité! d’oser traiter avec Dieu par cette voie
des communications surnaturelles et d’en laisser aux sens la liberté.

! Témérité : qui est inspiré par une audace extréme, hardi,




LA NUIT DE L’ESPRIT 117

Afin de mieux faire comprendre cette doctrine, nous allons donner
quelques exemples. Voici un saint qui est trés affligé parce qu’il est
persécuté par ses ennemis, et Dieu lui dit : je te délivrerai de tous tes
ennemis. Cette prophétie peut étre trés vraie en soi, et malgré cela le saint
peut-Etre voit ses ennemis ’emporter et il meurt entre leurs mains. Et
ainsi celui qui aurait entendu cette prophétie dans un sens temporel efit été
dans Perreur, car Dieu peut avoir en vue la vraie et la principale
délivrance, la victoire, c’est-d-dire le salut. L’dme alors posséde la
délivrance et la victoire contre tous ses ennemis, d’une maniére bien plus
réelle et plus élevée que si elle en avait été délivrée ici-bas. Une telle
prophétie était donc beaucoup plus réelle et plus féconde en bienfaits que
’homme n’aurait pu 'imaginer, il Pavait rapportée 4 la vie présente.
Dieu, en effet, vise toujours dans ses paroles au sens le plus important et
le plus avantageux ; ["homme, au contraire, peut les entendre 3 sa maniére
et dans un sens moins important, et il tombe dans ’erreur.

C’est ce que nous voyons dans cette prophétie que David fit au
sujet du Christ : « tu gouverneras les nations avec une verge de fer, et tu
les briseras comme un vase d’argile » (Ps. 2 v 9). Dieu parle ainsi dans le
sens de sa souveraineté principale et parfaite, ¢’est-a-dire de sa royauté
éternelle qui, en effet, s’est réalisée, et non de sa royauté moins
importante, ou temporelle qui ne s’est pas accomplie durant la vie
temporelle de Notre-Seigneur Jésus-Christ.

Prenons un autre exemple. Voici une dme qui est embrasée du
désir de souffrir le martyre. Peut-&tre que Dieu lui dira: oui, tu sera
martyre, et il la remplit intérieurement d’une grande consolation et de la
confiance qu’elle sera martyre ; or il peut se faire qu’elle ne meure pas
martyre, et cependant la prophétie sera trés véritable. Mais comment ne
s’accomplit-elle pas ainsi que I’dme I’attendait ? elle s’accomplira dans le
sens principal et essentiel qu’elle renfermait. Dieu lui donnera assez
d’amour pour qu’elle mérite la gloire essentielle du martyre ; il la fera
martyre d’amour, il la fera passer par une suite d’épreuves dont la durée
sera plus pénible que la mort, et de la sorte il fui conférera véritablement
la grice qu’elle désirait formellement et qu’il lui avait promise. Le désir
formel' de I’ame, en effet, n’était point d’endurer ce genre de mort, mais

! Formel : qui est formulé avec précision.




LA NUIT DE L’ESPRIT 118

de glorifier Dieu par le martyre et de lui témoigner son amour comme on
le fait dans le martyre. Car ce genre de mort en soi n’a aucune valeur, s’il
n’est accompagné de I’amour de Dieu ; et Dieu a d’autres moyens de
donner d’une fagon beaucoup plus parfaite 'amour, la générosité et le
mérite qui sont renfermés dans le martyre. Aussi, bien qu’elle ne meure
pas martyre, elle peut étre satisfaite, car Dieu Iui a donné ce qu’elle
désirait. De tels désirs, en effet, et autres semblables, quand ils
proviennent d’un amour ardent?, ne se réalisent peut-&tre pas de la facon
que I'on a pensée et imaginée; mais ils s’accomplissent d’une autre
maniére qui est bien plus excellente et plus glorieuse pour Dieu qu’on
aurait su le demander. Voila pourquoi David 2 dit : « le Seigneur a exaucé
le désir des pauvres » (Ps. 9 v 17). La Sagesse divine a dit au livre des
Proverbes : « il donnera aux justes Paccomplissement de leurs désirs »
(Prov. 10 v 24). Nous voyons qu’un grand nombre de saints ont désiré
accomplir beaucoup de choses pour Dieu, et cependant leurs désirs ne se
sont pas réalisés en cette vie. Or il est de foi que Dieu, étant juste et
véridique, les a exaucés parfaitement dans autre. Bt il en est vraiment
ainsi, il sera vrai également que Dieu leur a promis d’exaucer leurs voeux
dés cette vie, bien que ce ne soit pas de la maniére qu’ils se I'imaginaient,

C’est de cette maniére et de beaucoup d’autres que les paroles et
les visions de Dieu peuvent étre véritables et certaines, bien que nous
nous trompions a leur sujet, car nous ne savons pas comprendre le sens
profond et principal que Dieu se propose et qu’il a en vue. Ce qu'il va
donc de mieux et de plus siir, c’est de porter les ames a fuir prudemment
de telles communications surnaturelles, et de les habituer 3 rechercher la
pureté dans le dénuement spirituel et Pobscurité de la foi; c’est 1a le
chemin qui méne a I'union avec Dieu.

Il nous faut maintenant exposer la seconde cause pour laquelle les
visions et les paroles qui nous viennent de Dieu, bien que toujours vraies
en elles-mémes, ne sont pas toujours certaines par rapport a nous. La
raison en vient des causes et des motifs sur lesquels elles ses fondent.
Souvent, en effet, Dieu dit des choses qui sont fondées sur les créatures
ou les effets qu’elles produisent et qui sont variables ou méme qui

% Ardent : passionné, impétueux,




LA NUIT DE 1’ESPRIT 119

peuvent faire défaut ; il en résulte que les paroles qui reposent sur ce
fondement peuvent aussi étre variables et ne point se réaliser ; quand, en
effet, une chose dépend d’une autre, si Pune vient & manquer, Pautre
manque aussi. Supposez que Dieu dise : d’ici 4 un an j’enverrai tel fléau &
ce royaume. La cause qui sert de fondement a cette menace vient d’une
certaine offense qui a été commise contre Dieu dans ce royaume. Or si
I'offense vient & cesser ou & se modifier, le chatiment peut lui aussi étre
suspendu ou se modifier. Cependant la menace était véritable ; elle était
fondée sur une faute actuelle ; et, si la faute avait duré, la menace eft été
exécutée. Ce sont la des menaces ou des révélations que i’on appelle
comyninatoires ou conditionnelles.

C’est ce qui est arrivé & la ville de Ninive. Dieu commanda au
prophéte Jonas d’aller de sa part lui annoncer cette menace: encore
quarante jours, et Ninive sera détruite. » Cependant cette prophétie ne
s’est pas accomplie, parce que la cause pour laquelle elle avait été faite
vint & cesser. Les Ninivites, au lieu de persévérer dans leurs péchés, en
firent pénitence ; sans cela, la menace efit été exécutée.

Au troisiéme livre des Rois, nous lisons que, le roi Achab ayant
commis un grand crime, Dieu lui fit annoncer qu’un grand chatiment
allait tomber sur sa personne, sur sa maison et sur son royaume. Or
Achab, en signe de repentir, déchire aussitdt ses vétements, prie en
silence, se livre au jefine, dort sur la dure, se montre triste et humilié.
Dieu alors lui fait dire aussitét par le méme prophéte : « puisque Achab
s’est humilié par amour pour moi, je n’enverrai pas de chatiments durant
sa vie, mais sous le régne de son fils. » Par 14, nous voyons comment
Achab ayant changé de conduite et modifié ses dispositions, Dieu de son
cOté modifia la sentence qu’il avait portée.

Nous pouvons donc affirmer ce que nous avons déja dit ; Dieu fait
une révélation, ou parle d’une fagon trés affirmative. Il annonce quelque
bien ou quelque mal qui arrivera & cette &me ou A d’autres ; mais cette
prophétie peut se modifier plus ou moins, ou méme elle ne se réalisera
point, s’il y a changement ou modification de sentiments dans I’Ame ou la
cause qui en est I'objet et que Dieu a en vue. La prophétie ne
s’accomplira donc pas comme on Pattendait ; bien souvent méme on en
ignorera le motif, qui restera le secret de Dieu.




LA NUIT DE L’ESPRIT 120

Il arrive encore souvent que Dieu dit, enseigne et promet, non
pour qu’on le comprenne alors ou qu’on le posséde, mais pour qu’on le
comprenne plus tard, lorsqu’il conviendra d’en avoir Pintelligence ou
qu’on en recevra l'effet. Telle a été la conduite de Notre-Seigneur avec
ses disciples. I leur faisait entendre beaucoup de paraboles et de
sentences mystérieuses dont ils n’eurent point I’intelligence si ce n’est
Iépoque ou ils devaient les précher, quand ils recurent le Saint Esprit,
dont Notre-Seigneur Jésus-Christ leur avait dit qu’il leur ferait
comprendre tout ce que lui-méme leur avait enseigné dans le cours de sa
vie. Saint Jean, parlant de I'entrée de Notre-Seigneur 4 Jérusalem, dit :
«les disciples ne comprirent pas ce qui se passait alors; mais lorsque
Jésus eut été glorifié, ils se rappelérent la prophétie qui Pavait annoncé »
(Jean 12 v 16). 1l y a donc bien des choses divines et trés particuliéres qui
peuvent se passer dans une dme, et que ni elle ni son directeur ne
comprendront, si ce n’est & une certaine époque.

Ainsi donc il ne faut pas croire que les paroles et les révélations
qui viennent de Dieu, et son vraies en soi, doivent infailliblement
s’accomplir selon la rigueur des termes qui les expriment, surtout quand,
d’apres la providence de Dieu, elles sont liées aux causes humaines qui
peuvent varier, changer ou disparaitre. Mais quand est-ce que ces paroles
dépendent des causes humaines ? Dieu s’en réserve le secret; il ne le
révéle pas toujours. II communique parfois sa parole ou sa révélation,
mais il ne dira rien des circonstances ol elles devront se réaliser. Telle est
la conduite qu’il suivit & I’égard des Ninivites.

En conséquence, on ne doit pas s’imaginer avoir I'intelligence de
ces prophéties ; il n’est pas possible non plus de comprendre les vérités
cachées dans la parole de Dieu ni les sens multiples qu’elle peut avoir.
Lui est au-dessus de tous les cieux, et il parle des profondeurs de
I’éternité ; et nous, nous ne sommes que des aveugles vivant sur cette
terre ; nous ne comprenons que les choses de la chair et du temps, Voila
ce que le Sage a compris ; il a dit : « Dieu est au ciel, et toi, tu es sur la
terre ; voila pourquoi tu dois veiller & parler peu » (Eccl. 5v 1),

On me dira peut-étre : mais si nous ne devons pas comprendre ces
révélations, ni nous en occuper, pourquoi Dieu nous les communique-t-

! Précher : ANNORNCET, enseigner.




LA NUIT DE 1ESPRIT 121

i1 7 nous P'avons déja dit, chaque révélation est comprise au temps fixé
par celui qui I'a faite; elle sera comprise de celui 4 qui il voudra en
donner l'intelligence, et alors on en verra la convenance, car Dieu ne fait
rien sans motif, et en dehors de la vérité. 1l faut donc bien se persuader
que I'on n’arrivera jamais a comprendre et & saisir les divers sens
renfermés dans les paroles et les révélations divines ; se baser sur leurs
apparences, c’est s’exposer a beaucoup d’erreurs et de déceptions. Voild
ce que savaient ires bien les prophétes qui annongaient la parole de Dieu.

¥ 0% Ok

Nous avons la raison naturelle, la loi, la doctrine de i’Evangile,
qui sont trés suffisantes pour nous guider.

# ok ok

D’ailleurs, outre la difficulté qu’il y a & ne pas se tromper dans
Uintelligence des paroles et des visions qui viennent de Dieu, il y en a
ordinairement beaucoup parmi elles qui viennent du démon. D’une fagon
générale en effet, le démon imite les procédés et les rapports de Dieu avec
I’dme ; il soigne si bien ces communications, pour s’insinuer prés d’elle,
comme le foup ravisseur revétu de la peau de brebis qui entre dans le
troupeau, qu’on a peine a le reconnaitre. Il dit, en effet, beaucoup de
choses qui sont vraies et conformes a la raison, ou qui se réalisent. Il est
donc treés facile de s’y tromper; on se persuade que, puisque ces
révélations se sont vérifiées, ce qui est annoncé se vérifiera encore et par
conséquent ne peut venir que de Dieu. On ignore, en effet, qu’il est trés
facile au démon, vu la lumiére naturelle si grande dont il est doué, de
connaitre dans leurs causes, soit en totalité, soit en partie, les événements
passés ou futurs ; aussi réussit-il trés souvent & prédire I’avenir, Dés lors
que le démon a une intelligence trés vive, il peut trés facilement prédire
que tel effet découlera de telle cause, bien qu’il se trompe parfois, parce
que toutes les causes dépendent de la volonté de Dieu. Prenons un
exemple. Le démon prévoit, par la disposition de la terre, de Iair et du
soleil, et de leur mouvement, qu’a telle époque la peste éclatera, que dans




LA NUIT DE L’ESPRIT 122

telle région elle exercera plus de ravages, et dans telle autre moins. Voila
donc la peste connue dans sa cause. Qu’y a-t-il d’étonnant & ce que le
démon le révéle a une dme et lui dise que d’ici & un an, ou & six mois, la
peste va éclater ? et la prophétie se vérifiera ; et ce sera une prophétie du
démon,

1i peut de méme connaitre les tremblements de terre. II voit que la
terre amasse de U'air dans ses cavités, et il dit : 4 telle époque il y aura un
tremblement de terre. Or ce n’est 13 qu’une connaissance naturelle,

C’est donc a bon droit que Dieu se fiche contre celui qui sy
complait. Il voit que c’est de la témérité que de s’engager dans une voie
ou il y a tant de dangers, de présomption, de curiosité, d’orgueil, et ou se
rencontrent la source et le fondement de la vaine gloire, le mépris des
choses de Dieu et enfin la cause d’une foule de maux ou un grand nombre
sont tombés. Ces dmes en viennent 4 irriter tellement Dieu, qu’il les laisse
& dessein tomber dans Perreur, lillusion, P'aveuglement d’esprit, et
abandonner les régles ordinaires de la vie pour se livrer & leurs fantaisies
et & leurs caprices. C’est 12 ce qu’a dit le prophéte Isaie : « le Seigneur a
répandu au milieu d’eux Pesprit de vertige », de trouble et de confusion,
ce qui signifie, dans le langage ordinaire, un esprit qui comprend tout au
rebours. Or cette parole d’Isaie convient parfaitement & notre sujet : il
s’adresse, en effet, 4 ceux qui voulaient connaitre I’avenir par des voies
surnaturefles. Voild pourquoi il dit que Dieu leur a donné un esprit qui
leur fait comprendre les choses au rebours. Ce n’est pas que Dieu Iait
voulu réellement ainsi et leur ait donné positivement cet esprit d’erreur ;
ce sont eux plutdt qui ont voulu s’immiscer’ dans des mystéres qu’ils ne
pouvaient natureliement pas comprendre. Dans son indignation, il les a
laissés s’égarer ; il ne leur a pas donné sa lumiére pour les éclairer dans
une voie ot il ne voulait pas qu’ils s’engagent. Le prophéte en disant que
Dieu leur a donné cet esprit d’erreur, veut dire qu’il a agi d’une maniére
privative. C’est de cette sorte que Dieu est cause de ce mal ; il est cause
privative, qui consiste 4 priver de sa lumiére et de sa faveur, d’od il suit
infailliblement qu’on tombe dans Perreur.

C’est ainsi que Dieu permet au démon d’aveugler et de tromper un
grand nombre d’dmes & cause de leurs péchés et de leur présomption ; le

! $’immmiscer : intervenir indiscritement dans ce qui est de la compétence d’autrui.




LA NUIT DE L’ESPRIT 123

démon réussit & capter leur crédulité ; on le prend pour un bon esprit. Cela
est tellement vrai que, malgré tous les efforts qui sont faits pour les
désabuser’, on ne saurait les tirer de leur illusion. Dieu permet qu’ils
solent imbus® de cet esprit qui consiste & comprendre les choses au
rebours. C’est 14 ce qui est arrivé aux prophétes du roi Achab. Dieu les a
laissés se tromper par P'esprit de mensonge, et avait donné pouvoir sur
eux au démon quand il lui a dit en 3 Rois 22 v 22 : « tu les tromperas et tu
prévaudras contre eux, va et agis ainsi. » Or le démon arriva si bien 2
tromper les propheétes et le roi qu’ils ne voulurent pas écouter le prophéte
Michée, qui, lui annongait la vérité et leur disait des choses tout opposées
a celles des autres. Or cela venait de ce que Dieu les avait laissés tomber
dans I’aveuglement, a cause de leur attachement a leur volonté propre ; ils
voulaient que les évenements leur arrivent et que Dieu leur réponde
conformément a leurs attraits et & leurs désirs. C’était un moyen et une
disposition qui devait nécessairement porter Dieu 3 les laisser
formellement dans 'aveuglement et Iillusion. C’est 1 ce que dit Ezéchiel
14 v 7 4 9 quand il parle contre celui qui, entrainé par I’esprit d’ambition
et de curiosité, veut connaftre les événements par des moyens
surnaturels : «lorsque cet homme s’adressera au prophéte pour
m’interroger par son intermédiaire, moi le Seigneur, je lui répondrai
directement, je prendrai mon visage irrité contre lui, et si le prophéte se
trompe dans sa réponse, c’est moi le Seigneur, qui aurai trompé le
prophéte. » 11 faut entendre cette parole dans ce sens que Dieu ne donne
pas sa faveur, et que par suite on tombe dans lillusion. C’est 13 ce que
veut dire cette parole : « Moi le Seigneur, je lui répondrai par moi-méme
dans ma colére ». Dieu alors retire de cette Ame sa gréce et sa faveur ; il
suit de 1 nécessairement qu’elle tombera dans I’erreur ; elle n’a pas le
secours de Dieu. Voild pourquoi le démon s’empresse de répondre a son
deésir et 4 son attrait ; il fait ce qu’elle souhaite ; et elle en regoit des
réponses et des communications qui correspondent 4 sa volonté ; et elle
tombe dans une profonde illusion,

Tout ce que nous avons dit tendait & prouver le sujet que nous
avions en vue. Tout y montre que Dieu voit avec déplaisir que ’ame

' Désabuser : tirer quelqu’un de son erreur, de ses illusions.
? Imbu : rempli, pénétré profondément d’une idée, d*un sentiment.




LA NUIT DE L’ESPRIT 124

recherche les ténébres, je veux dire les visions, car elle donne prise par 13
a toutes les illusions ou elle tombe.

v
A propos des visions surnaturelles, le saint ajoute

Si vous désirez que je vous réponde par quelques paroles de
consolation, considérez comment mon Fils m’a obéi et a été affligé par
amour pour moi, et vous entendrez par combien de paroles il vous
répondra. Voulez-vous que Dieu vous explique certains événements
mystérieux, ou certaines choses cachées : fixez seulement les yeux sur lui,
et vous y trouverez les mystéres les plus profonds, les trésors de la
sagesse et des merveilles divines qui sont renfermées en [ui, comme
I’ Apbtre le dit en I’Epitre aux Colossiens 2 v 2 : « en lui sont cachés tous
les trésors de la sagesse et de la science de Dieu. »

De plus, celui qui voudrait recevoir encore par la voie surnaturelle
certaines communications surnaturelles semblerait accuser Dieu de ne pas
nous avoir donné en son Fils tout ce qui nous était nécessaire.

Ainsi donc nous devons nous guider en tout d’aprés la doctrine
du Christ Notre-Seigneur, fait Homme pour nous, de son Eglise, de ses
ministres qui nous parlent d’'une maniére humaine et visible, Par cette
voie nous trouverons le reméde & nos ignorances et a nos faiblesses
spirituelles ; par cette voie nous trouverons des secours abondants pour
tous nos besoins. Tout ce qui sort de cette voie ou s’en écarte, non
seulement est de la curiosité, mais encore une grande présomption. On
ne doit rien croire de ce qui vient par voie surnaturelle, si ce n’est
I’enseignement de Jésus-Christ et celui de ses ministres.

11 est donc vrai que nous devons toujours nous en tenir & ce que
le Christ nous a enseigné. Tout le reste n’est rien ; et nous ne devons
pas le croire s’il n’est pas conforme & son enseignement.




LA NUIT DE L’ESPRIT 125

Jajoute donc que ces paroles intérieures peuvent détourner
beaucoup I’dme de sa marche vers |'union divine, parce qu’elles
I’éloignent beaucoup, si elle en fait cas, de I'abime de la foi, ou
Pentendement doit rester dans I'obscurité, afin de s’avancer par amour
dans la nuit de Ia foi, et noen par des raisonnements nombreux.

VI
Origine de ces visions

De ce que nous venons de dire il s’ensuit que ces paroles
successives qui sont communiquées 8 ["entendement peuvent provenir de
trois causes, c¢’est-a-dire de I’Esprit divin qui le meut et ’éclaire, ou de la
lumiére naturelle de I’entendement, ou enfin du démon qui peut lui
parler par suggestion.

Quant & dire maintenant quels sont les signes et les marques qui
nous feront connaitre que ces paroles procédent de cette cause plutdt que
de telle autre, il serait assez difficile de le préciser d’une maniére
complete ; on peut cependant indiquer des signes généraux. Ainsi, par
exemple, lorsque I’dme qui regoit ces paroles et ces pensées est portée en
méme temps a aimer Dieu et s’embrase pour lui d’un amour plein
d’humilité et de respect, ¢’est un signe que I'Esprit de Dieu passe par 13 ;
car il n’accorde jamais quelques faveurs sans qu’elles soient revétues de
ce caractére. Lorsque ces paroles ne procédent que de Pactivité et de la
lumiére de ’entendement, c’est ’entendement seul qui produit tout ce
travail, mais sans les vertus dont nous venons de parler, bien que la
volonté puisse étre portée d’une maniére naturelle & aimer Dieu quand
elle est instruite et éclairée sur la vérité. Cependant, une fois la méditation
passée, la volonté reste alors dans I’aridité, sans étre pour cela portée a la
vanité ou au mal, & moins que le démon ne la tente de nouveau sur ce
point ; mais cela ne se produit pas lorsque ces paroles viennent de I’Esprit
Saint. Car alors la volonté reste ordinairement pleine d’affection pour
Dieu et portée au bien. Parfois néanmoins, la volonté se trouvera dans




LA NUIT DE L’ESPRIT 126

Paridité, quoique la communication ait eu le Saint Esprit pour auteur,
Dieu le permettant ainsi pour le plus grand bien de I’ame.

D’autres fois encore, I’dme sentira faiblement ces opérations ou
ces mouvements vers ces vertus, bien que ce qu’elle a éprouvé soit bon.
Voila pourquoi, je le répéte, il est quelquefois difficile de connaitre la
différence qu’il y a entre les unes et les autres de ces paroles, vu la
diversité des effets qu’elles produisent. Toutefois les effets dont nous
venons de parler sont les plus ordinaires, bien qu’ils se manifestent avec
plus ou moins d’abondance.

Les communications qui viennent du démon sont parfois elles-
mémes difficiles & reconnaitre. Sans doute, elles laissent ordinairement la
volonté dans la sécheresse par rapport 4 ’amour de Dieu et inclinent
I’esprit 4 la vanité, 4 ’estime et & la complaisance de soi ; mais parfois
aussi elles engendrent une fausse humilité, et une ferveur pleine
d’affection, qui repose sur I’amour-propre, et qui n’est que difficilement
comprise, & moins que Ia personne ne soit trés spirituelle. Le démon agit
de la sorte pour se dissimuler ; il sait d’ailleurs trés bien provoquer parfois
des larmes au sujet des sentiments qu’il excite, afin d’arriver peu a peu
par la a suggérer a I’dme les affections qui lui plaisent. 1l ne néglige rien
pour porter sans cesse la volonté a estimer ces communications
intérieures, a en faire un trés grand cas et 4 s’y attacher, afin que I’4me
s’occupe non de ce qui est la vertu elle-méme, mais de ce qui est une
occasion de perdre celle qu’elle avait.

1l faut donc nécessairement se conduite avec prudence 4 I’égard de
toutes ces paroles, pour n’étre point trompé et ne pas s’exposer & des
inquiétudes multiplies. Il faut de plus n’en faire aucun cas, et ne
s’appliquer qu’a une seule science, celle qui consiste & se diriger vers
Dieu avec toutes Iénergie de la volonté et & accomplir avec perfection sa
loi et ses saints conseils, Telle est la sagesse des Saints. Contentons-nous
de connaitre les mystéres et les vérités avec simplicité et droiture comme
I’Eglise nous les propose. Cela suffit pour embraser le cceur du plus grand
amour, sans que nous allions nous jeter dans des recherches profondes et
curieuses ou, 4 moins d’un miracle, on est exposé au danger. Aussi saint
Paul nous dit 4 ce sujet en Romains 12 v 3 ; « il ne nous convient pas de
savoir plus qu’il ne faut. »




LA NUIT DE L’ESPRIT 127

Il en arrive tout autrement lorsque les paroles et les
communications viennent du démon. Il inspire de la facilité et de
Iempressement pour les actions qui ont de I’éclat ou de I'importance ;
mais il n’inspire que de la répugnance pour les choses humbles. Dieu, au
contraire, cela est certain, a tant en horreur les Ames qui recherchent les
dignités que, méme quand il leur commande de les accepter et les leur
impose, il ne veut pas qu’elles s’empressent d’obéir ou qu’elles aient le
désir de commander.

CHAPITRE VII
La nuit de la mémoire

Nous avons déja montré comment [I’entendement, premiére
puissance de I’dme, doit se diriger dans toutes les connaissances qu’il
acquiert, d’aprés les lumiéres de la foi. Il nous reste maintenant 2
accomplir le méme travail en parlant des deux autres puissances de ’dme,
qui sont [a mémoire et fa volonté, afin que, purifiées elles aussi dans leurs
rapports avec leurs connaissances respectives, 1’dme arrive 4 s’unir 4 Dieu
par une espérance et une clarté parfaite.

II est en réalité que 1’ame doit arriver peu & peu a connaitre Dieu
plutdt parce qu’il n’est pas que parce qu’il est ; il s’ensuit nécessairement
que, pour aller a lui, elle doit procéder par le renoncement, le détachement
complet et absolu de toutes ses connaissances naturelles et surnaturelles.

Je commence donc par les connaissances naturelles. Je dis que ces
connaissances naturelles de la mémoire sont toutes celles qu’elie peut
former des objets a I’aide des cinq sens corporels ; Pouie, la vue, Podorat,
le goiit et le tact, ainsi que toutes les autres de ce genre qu’elle pourrait
fabriquer et imaginer. Or elle doit se dépouiller et se défaire de toutes ces
connaissances et imaginations, travailler méme 4 en perdre le souvenir, de
telle sorte qu’elle n’en garde aucune impression ni aucune trace et soit
dans le dénuement absolu, comme si rien ne s’était passé en elle, dans
Poubli et Pabstraction de tout. La mémoire ne peut faire moins que de
s’annihiler’ par rapport 4 toutes ces formes, si elle doit s’unir & Dieu. Car
I'amour avec Dieu ne saurait exister, tant qu’elle ne sera pas

' Annibiler : réduire A rien, détruire, paralyser.




LA NUIT DE L’ESPRIT 128

complétement séparée de toutes les formes qui ne sont pas Dieu. Dieu en
effet, n’est pas renfermé dans quelque forme ou représentation distincte?,
Or si, comme I'enseigne notre Rédempteur en Matthieu 6 v 24, « on ne
peut servir deux maitres 2 la fois», la mémoire ne saurait étre
parfaitement unie & Dieu, si elle est encore unie 3 des formes et a des
représentations distinctes. Mais Dieu n’a ni forme ni image qui puissent
étre comprises par la mémoire ; il s’ensuit donc que quand ’dme est unie
a Dieu, comme le prouve I’expérience de chaque jour, elle est comme si
elle n’avait ni forme ni figure, I'imagination n’agit plus, et la mémoire
enivrée du souverain bien est dans 1’oubli de tout et ne se souvenant de
rien. Cette divine union, en effet, opére le vide dans I'imagination, qu’elle
purifie de toutes les formes et connaissances pour I'élever i un état
surnaturel. C’est quelque chose d’extraordinaire que ce qui se passe alors
parfois. 1l arrive en effet quelquefois, quand Dieu accorde ces touches
d’union & la mémoire, qu’il se produit tout 4 coup dans le cerveau, a cette
partie ou elle a son sidge, un tressaillement’ si sensible qu’il semble que
I’on s’évanouit, que I’on perd absolument le jugement et I’usage des sens.
Cet effet est plus ou moins grand selon la puissance de la touche divine.
Mais alors, la mémoire est dégagée et purifiée de toutes ses
connaissances ; elle est comme hors d’elle-méme, et parfois si oublieuse
d’elle-méme qu’elle doit faire un grand effort pour se rappeler quelque
choses. Cet oubli de la mémoire et cette suspension de I'imagination sont
tels quelquefois, par suite de I'union de la mémoire avec Dieu, qu’il
s’écoule beaucoup de temps sans qu’on s’en apergoive et sans qu’on
sache ce qui s’est passé. Et comme I’imagination est parfois suspendue
alors, viendrait-on & faire ce qui devrait lui causer de Ia souffrance,
elle ne le sent point, parce que sans imagination il n’y pas de
sentiment ; elle ne songe méme pas, puisqu’il n’y 2 pas de pensée.
Aussi, pour que Dieu vienne produire ces touches d’union, il
convient & ’ame de purifier la mémoire de toutes les connaissances
sensibles. Mais nous devons remarquer que ces suspensions dont il vient
d’étre parlé n’existent plus ainsi chez les parfaits, car ils sont arrivés a

* Distinct : qui se pergoit nettement ; clair, net.
! Tressaillement : brusque secousse de tout le corps, généralement § Ia suite d'une
émotion vive,




LA NUIT DE L’ESPRIT 129

I'union parfaite, et ces suspensions n’ont lieu que dans les
commencement de I’union.

Vous me dires peut-étre : tout cela est bon, mais ce qui en découle,
c’est qu’on détruit I'usage naturel et le cours régulier des puissances ;
c’est que, de plus, I"homme devient semblable a la béte, oublicux de tout,
et ce qui est pire ehcore, il ne raisonne plus et ne songe plus aux
exigences et aux opérations de la nature. Or Dieu ne détruit pas la nature ;
au contraire, il la perfectionne ; mais d’aprés vos principes il s’ensuit
nécessairement que vous la détruisez, car 'homme ne se souvient plus
des principes de la moralité et de la raison pour agir, ni de sa nature pour
les mettre en pratique ; car il ne peut se souvenir de rien de tout cela, dés
lors qu’il se dégage de toutes les connaissances et perceptions’ qui sont
les moyens de réminiscences’.

A cette objection je réponds qu’il en est vraiment ainsi. Plus la
mémoire s'unit & Dieu, et plus les connaissances distinctes qu’elle avait
s’affatblissent, jusqu’a ce qu’elles se perdent complétement. Cela a lieu
quand par sa perfection elle est parvenue & I'état méme de 'union. Au
début de I'union, quand le travail de I'union se fait, il ne peut manquer
d’y avoir un grand oubli de toutes choses, puisque leurs formes et leurs
perfections s’effacent peu a peu de la mémoire. Aussi fait-on beaucoup de
fautes dans les rapports extérieurs que 'on a avec le prochain ; on ne se
souvient plus de manger ou de boire ; on oublie si ’on a fait une chose ou
non, si on I’a vue ou non, si on a dit une paroles ou non ; la mémoire est
absorbée en Dieu. Mais quand I’dme a déja I'habitude de 'union, ce qui
est pour elle le souverain bien, elle n’a plus d’oublis de ce genre dans ce
qui concerne sa vie morale et naturelle, Au contraire, elle manifeste une
perfection supérieure dans toutes les actions qui sont convenables ou
nécessaires, bien que ces actions ne proviennent plus des connaissances et
des perceptions de la mémoire ; car quand il y a ’habitude de 1’union, ce
qui est déja un état surnaturel, la mémoire et les autres puissances perdent
complétement leurs opérations naturelles ; elles sont élevées de leur étre

2 Perception : action, fait de percevoir par les sens, par 1’esprit.

Percevoir : saisit par les sens ou par I'esprit.

3 Réminiscence : chose, expression dont on se souvient inconsciemment ; souvenir
impiécis.




LA NUIT DE I’ESPRIT 130

naturel a celui de Dieu qui est surnaturel. La mémoire, étant donc ainsi
transformée en Dieu, ne peut plus recevoir I'impression des formes et des
connaissances naturelles. Dans cet état, toutes les opérations de la
mémoire et des autres puissances sont divines. Dieu, en effet, les posséde,
comme un Maitre absolu, par suite de leur transformation en lui ; ¢’est lui
qui les meut et leur commande divinement, selon son Esprit et sa volonté
et cela s’accomplit de telle sorte que les opérations de Dieu et de ces
puissances de ’dme ne sont pas distinctes, et que celles de ame sont
celles de Dieu. Ce sont donc des opérations divines, en tant que 1
Corinthiens 6 v 17 qui nous dit : « celui qui s’unit & Dieu ne fait qu’un
Esprit avec lui ». De 1a il résulte que les opérations de I’dme qui est dans
I'union proviennent du Saint Esprit et par conséquent sont divines. Il en
résulte encore que les ceuvres de ces ames sont les seules qui soient
convenables et conformes 4 la raison, sans étre jamais défectueuses ; car
’Esprit de Dieu leur donne a connaitre ce qu’elles doivent connaitre, et
les laisse ignorer ce qu’elles doivent ignorer, ou se rappeler ce dont elles
doivent se souvenir a I’aide de représentations ou non, ou bien oublier ce
qu’il faut oublier, ou aimer ce qu’elles doivent aimer, et ne pas aimer ce
qui n’est pas en Dieu. Ainsi donc tous les premiers mouvements des
puissances de ces Ames sont divins, Il ne faut donc pas s’étonner si les
mouvements et les opérations de ces puissances sont divins, dés lors
qu’ils sont transformés dans I’étre de Dieu.

Voict un exemple de ces opérations. Une personne demande a une
autre qui est en cet état de la recommander A Dieu. Or cette derniére ne
conserve dans sa mémoire aucune impression, aucune connaissance de ce
qui lui a été demandé. Mais, s’il convient de la recommander & Dieu, et si
Dieu veut agréer la priére qui lui sera faite, il agira sur la volonté de cette
personne, et lui inspirera le désir de faire ce qui Iui a ét¢ demandé. Si
Dieu ne veut pas cette priére, I’3me aura beau s’efforcer de la faire ; elle
n’y réussira pas, elle n’en aura méme pas le désir. Parfois méme Dieu lui
suggérera de prier pour d’autres qu’elle ne connait point ou dont elle n’a
jamais entendu parler. Cela vient de ce que c’est Dieu seul qui meut de
pareilles 4mes a accomplir les ceuvres qui sont conformes 2 sa volonté ou
a ses desseins, sans qu’elles puissent se porter a d’autres ; voild pourquoi
les ceuvres et les pri¢res de ces dmes sont toujours couronnés de succes.




LA NUIT DE L’ESPRIT 131

Mais, me direz-vous peut-étre, il est impossible 3 I'dme de
dégager sa mémoire et de la dépouiller si bien des images et
représentations qu’elle puisse arriver a un état si élevé. Il v a, en effet, ici
deux difficultés qui sont au-dessus des forces et de la capacité de
I’homme : la premiére qui est de se dépouiller de sa nature et de ses
aptitudes naturelles, ce qui ne saurait se réaliser ; et la seconde, qui est
encore plus ardue', est d’atteindre le surnaturel et de s’unir & lui. En
réalité, il est 1mp0551b1e d’arriver 4 ce résultat avec les seules forces de la
nature. II est certain que c’est Dieu qui doit élever I'dme a cet état
surnaturel. Quant 4 1’ame, elle doit ne rien négliger pour s’y disposer, et
cela, elle le peut naturellement, surtout avec les secours que Dieu lui
donne progressivement. Voila pourquoi, au fur et & mesure qu’elle avance
dans ce renoncement et ce détachement de toutes les formes sensibles,
Dieu lui donne une plus grande possession de 'union. Or ce résultat,
s'opére en elle passivement, comme nous le dirons, §'il plait & Dieu,
lorsque nous traiterons de la nuit passive de I’dme. Et ainsi, ¢’est quand
Dieu le jugera bon et selon la disposition ou 'dme sera parvenue qu’il lui
donnera 'union parfaite par mode d¢’habitude.

Je ne traiterai donc maintenant que du moyen nécessaire pour que
la mémoire se dispose activement, et autant que cela dépend d’elle, a
entrer dans cette nuit ou purification active.

Ce moyen consiste en ce que I’dme adonnée a la vie spirituelle
observe bien I’avis suivant : tout ce qui frappera la vue, 'ouie, Podorat, le
gofit ou le tact, elle veillera 4 ne pas s’y attacher et 2 n’en rien conserver
dans sa mémoire; elle s’appliquera & Poublier tout de suite, et y
travaillera méme, s’il le faut, avec ce zéle que 'on met a se rappeler
d’autres souvenirs. Elle ne doit laisser dans sa mémoire aucune
connaissance ou impression des choses d’ici-bas, qu’elle considérera
comme si elles n’existaient pas ; sa mémoire en sera absolument dégagée
et libérée ; elle ne s’arrétera a aucune considération, soit d’en haut, soit
d’en bas; qu’'elle se conduise comme si cette faculté de la mémoire
n’existait pas. Car tout ce qui est naturel est plutét un obstacle qu’un
secours, si I’on veut s’en servir dans ce qui est surnaturel.

! Ardu : difficile 4 comprendre, compliqué.




LA NUIT DE L’ESPRIT _ 132

Les éditions antérieures donnaient le paragraphe suivant : qu’elle
laisse passer ces connaissances et s’établisse dans un saint oubli 4 leur
égard ; qu’elle n’y réfléchisse pas, si ce n’est quand il le faudra pour de
bonnes pensées et de pieuses méditations. Toutefois cette application 3
oublier et a rejeter les connaissances et les souvenirs ne s’entend jamais
du Christ et de son Humanité. Si parfois Fdme élevée a une trés haute
contemplation et 4 la vue simple de la Divinité ne se souvient pas de la
sainte Humanité du Christ, cela provient de ce que Dieu a, par un moyen
spécial élevé I’dme 4 cette connaissance comme confuse mais trés
surnaturelle. Mais s’appliquer, de propos délibéré, 4 I’oublier, voila ce qui
ne convient sous aucun rapport. Car ia vue et 1a méditation amoureuse de
cette sainte Humanité est une aide pour toutes sortes de biens, et par elle
I’ame monte plus facilement et au plus haut degré de P'union. 11 est clair
que si toutes les choses visibles et corporelles doivent étre laissées dans
I'oubli, parce qu’elles sont un obstacle, il ne faut pas considérer comme
tel Celui qui s’est fait homme pour nous guérir de nos maux, Celui qui est
la vérité, la porte, la voie, le guide qui méne a tous les biens.

* k%

1
Les trois inconvénients de Pexercice de Ia mémoire

L’homme adonné a la spiritualité est exposé & trois sortes de
dommages ou inconvénients, lorsqu’il veut user encore des connaissances
et des discours naturels de la mémoire pour aller & Dieu ou pour
accomplir un autre but. Deux de ces inconvénients sont positifs, et le
troisiéme est privatif'. Le premier résulte du contact avec les choses du
monde, le second vient du démon ; le troisiéme, qui est privatif, est un
obstacle, un trouble qu’ils produisent et causent dans Pame pour
empécher son union avec Dieu.

! Privatif : qui marque la privation, Pabsence, le manque.




LA NUIT DE L’ESPRIT 133

Le premier inconvénient, qui résulte du contact avec les choses du
monde, est d’étre exposé 4 toutes sortes de dangers par suite des
connaissances et des discours de la mémoire ; ce sont des faussetés, des
imperfections, des convoitises, des jugements, des pertes de temps, et
beaucoup d’autres choses encore qui produisent dans ’ame une foule de
souillures. Or il est clair que 'on tombera nécessairement dans une foule
de faussetés, si I’on donne prise & ces connaissances et 4 des discours ; car
trés souvent le vrai paraitra faux, et au contraire ce qui est certain paraitra
douteux ; c’est & peine si nous pouvons connaitre & fond une seule vérité.
Or I'dme se préserve de toutes ces erreurs en fermant les yeux de la
mémoire a tout discours et 4 toute connaissance,

On tombe a chaque fois dans des imperfection si on occupe la
mémoire de ce que I'on a entendu, vu, senti, touché ou goiité ; chaque
objet fui procure quelque impression d’amour, de douleur, de crainte, de
haine, de vaine espérance, de fausse joie, ou de vaine gloire, etc. Toutes
ces imperfections sont au moins des imperfections, et parfois méme des
péchés véniels manifeste : toutes choses qui troublent la pureté parfaite de
I’dme et sa trés simple union avec Dieu.

1l est clair, en outre, que de 1a proviennent des désirs frivoles', car
ils naissent tout naturellement de ces connaissances et de ces discours de
la mémoire ; d’ailleurs le fait seul de vouloir posséder ces connaissances
et de s’y entretenir est déja une tendance de la convoitise.

On voit trés bien encore que les jugements téméraires seront sans
nombre : la mémoire, en effet, ne peut manquer de s’occuper du bien ou
du mal d’autrui ; or bien souvent ce qui est mal lui parait bon, et ce qui est
bon lui semble mal. Or personne, 4 mon avis, ne pourra se préserver de
tous ces inconvénients si la mémoire n’est pas tenue dans la muit la plus
profonde par rapport a toutes ces choses.

Vous me direz peut-étre que ’homme pourra surmonter toutes ces
difficultés, & mesure qu’elles se présenteront ; pour moi, il ne le pourra
pas d’une maniére compléte, s’il fait cas des connaissances engendrant
mille imperfections ; quelques-unes méme sont si subtiles, si cachées,
que, sans qu’on s’en apercoive elles s’attachent d’elles-mémes & 1’dme,

! Frivole : qui est Iéger, qui a peu de sérieux on d’importance.




LA NUIT DE L’ESPRIT 134

comme la poix' a celui qui la touche, et le meilleur moyen de remporter la
victoire, ¢’est que la mémoire en finisse une bonne fois avec toutes les
connaissances qui sont en elle,

Vous m’objecterez encore que par cette méthode on prive ’dme
d’une foule de bonnes pensées et de considérations qui lui attireraient les
faveurs de Dieu. A cela je réponds qu’il ne faut point rejeter ce qui se
rapporte purement 4 Dieu et peut favoriser cette connaissance confuse,
universelle, pure et simple de Dien. Ce qu’il faut rejeter, ce sont les
images, formes, figures ou ressemblances des créatures. Et puisque nous
parlons de purification qui prépare aux faveurs divines, la meilleure est la
pureté de 'dme ; elle consiste dans le détachement de toute affection aux
créatures, aux choses du temps et au souvenir volontaire qu’on en garde,
car cette affection, 4 mon avis, ne peut manquer de s’attacher fortement 3
I’dme, 4 cause de P'imperfection que ses puissances apportent d’elles-
mémes dans leurs opérations. Aussi n’y a-t-il rien de mieux que de
s’appliquer a les réduire au silence et 4 ne plus dire un mot, mais 2 laisser
la parole a Dieu. Car, ainsi que nous I’avons dit, si Pame veut arriver a
I’état d’union, I’dme doit perdre de vue ses opérations naturelles ; elle y
parvient quand, selon la parole du prophéte, elle entre avec toutes ses
puissances dans la solitude (Osée 2 v 3), et que Dieu parle 4 son coeur.

Ici nous fermons la porte & toutes les choses qui peuvent étre un
obstacle & ’union divine ou procurer des distractions & la mémoire ; nous
voulons que cette faculté reste dans le silence, se taise, et préte seulement
Poreille de P'esprit pour écouter Dieu & qui elle dit par la voix du prophéte
en Rois 3 v 10 : « parlez, Seigneur, car votre serviteur écoute. » Telles
devraient étre les dispositions de I'Epouse des Cantigues, puisque son
Epoux divin disait en 4 v 12 ; « ma sceur est un jardin fermé, une fontaine
scellée », c’est-a-dire que nulle créature ne peut y péne’trer Que I'dme
reste donc fermée ainsi, et demeure sans preoccupatlon ni chagrin, Celui
qui entra corporellement dans le cénacle® ou étaient ses d1scxples bien que
les portes fussent fermées, et qui leur donna sa paix, tandis qu’eux-mémes
ignoraient et ne pouvaient imaginer que cela fiit possible, entrera aussi
spirituellement dans ’dme sans qu’elle-méme en sache le comment ou y

me mélange mou et agghutinant, A base de résines et de goudrons végétaux.
? Cénacle : salle ot eut licu la Céne, puis la Pentectte.




LA NUIT DE L’ESPRIT 135

coopére, et cela alors qu'elle aura fermé les portes de ses trois
puissances . mémoire, entendement et volonté, a toutes les connaissances.
Il remplira de paix ses puissances, et répandra sur elle-méme, comme dit
le prophéte, un fleuve de paix pour dissiper les défiances et les
incertitudes, les troubles et les ténébres qui lui faisaient craindre d’étre
perdue.

Que Pdme donc ne se lasse point de prier et d’espérer dans le
dénuement et le détachement complet; car celui qui est son Bien ne
tardera pas.

Le second dommage positif qui peut venir i I’dme des
connaissances de la mémoire a pour auteur le démon, qui s’insinue trés
facilement par ce moyen. Il peut, en effet, susciter' des formes,
connaissances ou discours et ainsi porter ’ame a Iorgueil, a ’avarice, &
I’envie, 4 la colére, etc. ; il peut lui suggérer une haine injuste, un amour
vain, et la tromper de beaucoup de maniéres. De plus, il a pour habitude
d’imprimer si bien ses suggestions et de les fixer de telle sorte dans
'imagination que le faux parait vrai, et le vrai parait faux. En somme, la
plupart des illusions ou des maux causés par le démon proviennent des
connaissances et des discours qu’il représente 4 la mémoire. Mais que
cette faculté s’en détache et les anéantisse dans un oubli complet, elle
ferme totalement la porte a tous ces dangers du démon, elle se délivre de
toutes ces tentations, et ¢’est 1a un grand bien. Le démon en effet, ne peut
rien dans ’dme, si ce n’est par les opérations de ses puissances, surtout
par le moyen des connaissances et des représentations imaginaires, parce
que c’est d’elle que dépendent presque toutes les opérations des autres
puissances. Par conséquent, si la mémoire s’en détache, le démon ne peut
plus rien car il ne trouve rien & quoi il puisse s’attacher ; et, tout moyen
lui faisant défaut, il ne peut rien.

Je voudrais que les personnes adonnées a la spiritualité en arrivent
a bien comprendre quels ravages les démons causent dans les dmes par le
moyen de la mémoire quand elles veulent s’en servir. Que de tristesses,

! Susciter : faire naitre, provoquer 1’apparition de.




LA NUIT DE L’ESPRIT 136

que d’afflictions, que de vaines joies il leur inspire au sujet de leurs
pensées sur Dieu et sur les choses du monde | que de souillures il laisse
enracinées dans leur esprit en les détournant avec force du vrai
recueillement qui consiste a appliquer 1’dme tout entiére, avec ses
puissances, au seul bien, le bien incompréhensible, et 4 Péloigner de
toutes les choses sensibles, parce qu’elles ne sont pas ce bien | aussi, alors
méme que ce détachement ne produirait pas un avantage aussi précieux
que celui de placer I'8me en Dieu, il suffit déja qu’il la mette & 1’abri
d’'une foule de peines, d’afflictions et de tristesses, sans parler des
imperfections et des péchés dont il la préserve, pour le regarder comme
un trés grand bien.

Le troisiéme dommage causé 4 I’Ame par la connaissance naturelle
de la mémoire est négatif. I peut en effet empécher le bien moral et priver
du bien spirituel. Et d’abord, pour montrer comment ces connaissances
empéchent le bien moral dans I’dme, il faut savoir que ce bien moral
consiste a réprimer' les passions et & mettre un frein aux tendances
désordonnées ; et de la résultent dans I’dme la tranquillité, la paix et le
repos, les vertus morales, toutes choses qui constituent le bien moral.

Ces freins et ces rénes®, ’ame ne les posséde pas en réalité si elle
ne se tient pas dans oubli et & I’écart par rapport a tout ce qui engendre
ses affection; car, il ne lui vient jamais de trouble si ce n’est des
connaissances que lui suggére la mémoire. En effet, si toutes les choses
d’ici-bas sont mises dans ’oubli, il n’y a plus rien qui puisse troubler sa
paix, ou exciter ses tendances, car, ainsi que le dit I'adage’ : ce que il
ne voit pas, le coeur ne le désire pas.

Cette vérité est confirmée par une expérience de tous les instants,
En effet, nous voyons que toutes les fois que I'ime se met 4 penser 3 une
chose, elle en est impressionnée et remuée plus ou moins, selon la
connaissance qu’elle en a. En regoit-elle une impression pénible et
facheuse 7 elle en congoit de la tristesse ou de la haine. Son impression
est-elie agréable ? elle sera dans la joie et désirera cet objet. Voild

! Réprimer : arréter la manifestation, le développement de.
2 Réne : courroie fixée au mors du cheval et que tient le cavalier pour guider sa monture,
3 Adage : maxime ancienne et populaire empruntée au droit contumier ou écrit,




LA NUIT DE L’ESPRIT 137

pourquoi ce changement d’impressions doit nécessairement produire en
elle des troubles. Elle passe de la joie a la tristesse, de la haine 4 I’amour ;
elle ne peut jamais persévérer dans le méme état, ce qui serait un effet de
la tranquillité morale, 2 moins de se tenir dans I’oubli de toutes les choses
créées, Il est donc clair que les connaissances de la mémoire sont un
grand obstacle au bien des vertus morales.

De tout ce que nous avons dit, il résulte encore clairement que la
mémoire qui n’est pas compiétement détachée est un obstacle pour le bien
mystique et spirituel. Car 'dme qui est dans le trouble et qui ne posséde
pas le fondement du bien moral n’est pas capable, comme telle, des biens
spirituels qui ne s’impriment que dans I’4me ol régne la calme et la paix.

De plus, si I'dme tient compte des connaissances de la mémoire, si
elle en fait cas et s’en occupe, comment, puisqu’elle ne peut étre attentive
qu’a une chose 4 la fois, lui serait-il loisible’ de s’occuper des choses
incompréhensibles, c’est-a-dire de Dien ? pour que I’dme aille 4 Dieu,
ainsi que nous l'avons toujours dit, elle doit procéder par la non-
compréhension plut6t que la compréhension ; elle doit échanger ce qui est
variable et compréhensible pour ce que est immuable et
incompréhensible.

11
Les avantages de Pexercice de la mémoire

D’aprés ce que nous avons dit des dommages causés a I’dme par
les connaissances de la mémoire, nous pouvons présumer les avantages
qui leur sont opposés et qui proviennent de ce qu’on les oublie et qu’on
en ait abnégation. Car, au dire des philosophes, la science d’un contraire
sert a la connaissance d’un autre contraire.

! Loisible : il est permis de, il est possible de.




LA NUIT DE L’ESPRIT 138

Et tout d’abord on jouit de la tranquillité et de la paix de Pesprit ;
on nest plus exposé au trouble et & 1’agitation qui naissent des pensées et
des connaissances de la mémoire ; et par conséquent on posséde la pureté
de conscience et de 1’dme, ce qui est un bien supérieur. L’ame est alors
trés bien disposée pour acquerir la sagesse humaine et la sagesse divine,
comme aussi pour pratiquer les vertus.

En second lieu, on se délivre d’un grand nombre de suggestions,
de tentations et d’impulsions qui ont le démon pour auteur et qu’il
suggere par le moyen des pensées et des connaissances de la mémoire
pour faire tomber I’4me dans une foule d’impuretés et de péchés, comme
I'enseigne David dans le psaume 77 v 8 : « ils ont pensé, et ils ont trouvé
'iniquité. » Veila pourquoi, si I’on fait abnégation de toutes ces
pensées, le démon n’a plus le moyen naturel de tourmenter I’esprit.

En froisiéme lieu, Vame, par suite de cet oubli et de cette
abnégation de toutes connaissances, posséde en elle la disposition
nécessaire pour étre dirigée et instruite par I’Esprit Saint, car le sage a dit
en sagesse 1 v 5: «il s’éloigne des pensées qui ne sont pas
raisonnables. » Et ne retirerait-il d’autre avantage par cet oubli et cette
abnégation que de se délivrer des peines et des troubles qui lui viennent
de la mémoire, que ce serait déja un grand avantage et un bien immense
pour lui. Car les peines et les troubles qui proviennent des événements
facheux et des adversités ne servent de rien pour les améliorer ; ils les
aggravent au contraire et portent tort 4 I'ame elle-méme. Aussi David a-t-
il dit en psaume 38 v 7: «en vérité, c’est en vain que tout homme se
laisse aller au trouble. » Il est clair, en effet, qu’il est toujours inutile de se
troubler, car jamais le trouble n’a été d’un profit quelconque. Voila
pourquoi, alors méme que tout disparait ou que tout s’écroule, que tous
les événements arrivent au rebours de nos desseins ou nous sont
défavorables, il est inutile de se troubler ; car, bien loin de remédier au
mal, on ne ferait que I"augmenter. Il faut tout supporter avec égalité
d’humeur, tranquillité et paix ; cette disposition non seulement procure 2
’dme beaucoup de biens, mais elle aide méme a mieux comprendre les
adversités, & en juger et & y apporter le reméde convenable.




LA NUIT DE L’ESPRIT 139

Salomon, qui connaissait fort bien ces inconvénients et ces
avantages, a dit en Ecclésiaste 3 v 12 «j’ai reconnu qu’il n’y avait
rien de mieux pour I’homme que de se réjouir et de faire le bien dans
le cours de sa vie.» Par 14, il nous montre que, dans toutes les
adversités, si facheuses qu’elles soient, nous devons plutét nous réjouir
que nous troubler, afin de ne point perdre un bien supérieur a toutes les
prospérités, ¢’est-d-dire la tranquillité de Pesprit et la paix de I’dme
que T'on garde également dans foutes les circonstances heureuses ou
malheureuses. Cette sérénité, P'homme ne la perdra jamais, si non
seulement il mettait dans ’oubli les connaissances qui lui viennent de
la mémoire et rejetait ses propres pensées, mais encore s’il évitait,
dans la mesure du possible, d’entendre, de voir et de converser avec le
prochain. Mais notre nature est trés fragile et trés facile 3 entrainer ;
aussi, malgré ses bonnes habitudes, c’est & grande peine qu’elle évitera
de ne point tomber dans les troubles et les agitations d’esprit qui
viennent des connaissances fournies par la mémoire, tandis qu’en les
tenant dans I"oubli elle jouissait de la tranquillité et de la paix. Voila
pourquoi Jérémie a dit en Lamentation 3 v 20 : « je mes suis rappelé
mes souvenirs, et mon ame va défaillir de douleur. »

L’dme doit donc se décharger de tout ce qui n’est pas Dieu pour
s'unir a Dieu; voild pourquoi la mémoire, elle aussi, doit se
débarrasser de toutes les connaissances ou images afin de s’unir a Dieu
par le moyen d’une espérance pure et mystérieuse. Toute possession,
en effet, est opposée a I'espérance ; et cette vertu, dit saint Paul en
Hébreux 11 v 1, a pour objet « ce que 'on ne posséde pas». Aussi,
plus fa mémoire se¢ dépouille, et plus elle acquiert d’espérance ; par
suite, plus elle a d’espérance, et plus elle est unie & Dieu. Car plus une
dme espére en Dieu, plus elle obtient de lui. Or je le répéte, son
espérance grandit en proportion de son renoncement ; ¢’est quand elle
est parfaitement dépouillée de tout qu’elle jouit parfaitement de la
possession de Dieu et est unie a Dieu. Mais ils sont nombreux ceux qui
ne veulent pas se priver des jouissances et des douceurs que la
mémoire leur fournit par ses connaissances; voild pourquoi ils
n’arrivent point & posséder complétement le souverain Bien ni A gofiter




LANUIT DE L’ESPRIT 140

ses délices. Car celui qui ne renonce pas a tout ce qu’il posséde ne peut
étre le disciple du Christ (Luc 14 v 33).

Pour en finir avec cette question de la mémoire, il sera bon
s’exposer ici fa maniére dont on doit généralement se comporter pour
s’unir & Dieu selon cette puissance. Sans doute ce qui a été dit I'explique
suffisamment ; néanmoins, en le résumant ici, on en facilitera
|’intelligence.

Il faut observer que notre but est de montrer que la mémoire doit
s'unir & Dieu par P'espérance ; or on n’espére que ce sont on n’a pas
encore la possession. Mais moins 1’dme posséde les autres choses, plus
elle a de capacité et d’aptitude pour espérer ce qu’elle désire, et par
conséquent plus elle a d’espérance. Au contraire, plus on posséde de
choses, et moins on a d’aptitude et de capacité pour espérer, par
conséquent moins on a d’espérance. Aussi plus I'dme dépouille la
mémoire de toutes les images ou choses créées qui ne sont pas Dieu, et
plus elle la met en Dieu et par suite plus elle est libre et apte a espérer
qu’il la comble de ses biens.

Ce que I'ame doit faire pour vivre dans une compléte et pure
espérance en Dieu, c’est que toutes les fois que se présenteront des
connaissances, des formes, des images distinctes, elle veille & ne pas s’y
arréter, et a se tourner immédiatement vers Dieu dans un élan plein
d’amour ; elle sera complétement détachée de toutes ces connaissances ;
elle n’y pensera pas, elle ne s’en occupera pas, si ce n’est dans la mesure
nécessaire pour connaitre ses obligations et s’y conformer. Méme alors
elle n’y mettra ni plaisir, ni complaisance, ni affection. Ainsi donc on ne
doit pas omettre de penser & ce qu’il faut faire et savoir, ni de s’en
souvenir, et pourvu qu’on n’y mette pas un esprit de propriété, on n’en
subira aucun dommage.

Toutefois remarquons bien ici que nous n’avons nullement
Pintention, ni la volonté de confondre notre doctrine avec celle de ces
hommes pervers qui, aveuglés par leur orgueil et une jalousie satanique,
ont cherché a soustraire aux regards des fidéles le saint et nécessaire
usage ainsi que le culte admirable des images de Dieu et des Saints. Notre
doctrine, au contraire, est, toute différente de la leur. Notre but, en effet,




LA NUIT DE I’ESPRIT 141

ici n’est pas, comme le leur, de prétendre qu’il ne faut plus d’images et
qu’on ne doit pas les vénérer : nous voulons montrer la différence qu’il y
a entre ces images et Dieu, et le moyen de se servir des images sans y
trouver un obstacle a la réalité spirituelle qu’elles représentent, en s’y
attachant plus qu’il ne faut. De méme que le moyen est bon et nécessaire
pour arriver a la fin, comme le sont les images pour nous rappeler le
souvenir de Dieu et des Saints, de méme, quand on s’arréte au moyen plus
qu’il ne faut, ce moyen lui-méme devient un obstacle comme le serait
toute autre chose différente.

Cela est d’autant plus vrai que je m’occupe ici surtout des images
et des visions surnaturelles qui sont exposées a beaucoup d’erreurs et de
dangers. Mais le souvenir, le culte et I’estime des images que
naturellement nous propose la sainte Eglise, n’expose a aucune illusion ni
& aucun danger ; car on ne recherche en elles que I'objet qu’elles
représentent. Leur souvenir ne manquera pas d’étre utile 3 "ame, car elle
ne les recherche que par amour pour cet objet ; elle ne s’en sert que dans
ce but; voila pourquoi ces images favorisent toujours P'union divine,
pourvu qu’on laisse I'me s’élever, quand Dieu lui en fait la grace, de la
représentation de I'objet au Dieu vivant, tandis qu’elle oublie toutes les
créatures et tout ce qui en découle.

CHAPITRE VIil
La nuit de la volonté

Il ne suffit pas de purifier 'entendement pour I’établir dans la
vertu de I'espérance. On n’aura rien fait si 'on ne purifie aussi la volonté
pour I’établir dans la troisieme vertu théologale, qui est la charité, C’est
elle qui donne la vie aux ceuvres accomplies avec foi et leur donne la plus
haute valeur ; car sans cette vertu les ceuvres n’ont aucun prix, et comme
le dit saint Jacques : « sans les ceuvres de la charité, la foi est morte. »




LA NUIT DE L’ESPRIT 142

Or, comme je veux traiter maintenant de la nuit obscure de la
volonté et du dépouillement actif de cette puissance pour la dissiper et la
former 4 cette vertu de 'amour de Dieu, je ne trouve pas de parole plus
opportune que celle du Deutéronome 6 v 5 ot Moise dit : « tu aimeras le
Seigneur, ton Dieu, de tout ton cceur, de toute ton dme et de toutes tes
forces. » Ce passage renferme tout ce qu I’homme spirituel doit faire, et
tout ce que j’ai 4 lui enseigné en ce moment pour qu’il arrive vraiment &
unir sa volonté & Dieu par le moyen de la charité. 1 prescrit, en effet, a
I’homme de diriger vers Dieu toutes les puissances, toutes les tendances,
toutes les ceuvres et toutes les affections de son ame, afin que toutes ses
aptitudes et toutes ses forces ne servent qu’a cette fin. C’est 13 ce que dit
David en psaume 58 v 10 : « je vous garderai ma force ». La force de
I’dme se trouve dans ses puissances, dans ses passions et dans ses
tendances, qui toutes sont gouvernées par la volonté. Or quand la volonté
les détourne de ce qui n’est pas Dieu et les dirige vers Dieu, elle garde
alors la force de son dme pour Dieu ; c’est ainsi qu’elle parvient 4 aimer
Dieu de toutes ses forces. Pour que I'me atteigne ce but, nous nous
occuperons ici de purifier [a volonté de toutes ses affections
désordonnées, qui sont la source d’ou procédent ses tendances, ses
attaches et ses ceuvres désordonnées, et d’ol vient également qu’elle ne
garde pas toute sa force pour Dieu.

Ces affections ou passions sont au nombre de quatre, 3 savoir : la
joie, I'espérance, la douleur et la crainte. Quand on les applique a Dieu
par un exercice raisonnable, de telle sorte que 'dme ne se réjouisse que de
ce qui intéresse purement I’honneur et la gloire de Dieu Notre-Seigneur,
ne mette qu’en lui son espérance, ne s’afflige que de ce qui le blesse, ne
craigne que lui, il est clair que 'on dispose et que I’on garde toutes les
forces de I’4me et toute son habileté pour Dieu. Au contraire, plus I’Ame
se¢ réjouirait en quelque autre chose, et moins de force elle
conserverait pour mettre sa joie en Dieu; plus elle mettrait sa
confiance dans quelque chose de créé, moins elle en mettrait en Dieu ;
et ainsi des autres passions.

Pour expliquer davantage cette doctrine, nous suivrons notre
coutume et traiterons en particulier de chacune de ces quatre passions ou
tendances de la volonté. En définitive, pour arriver & Iunion avec Dieu, il




LA NUIT DE L’ESPRIT 143

faut purifier la volonté de ses affections et tendances, afin que, d’humaine
et de grossiére qu’elle est, elle devienne une volonté toute divine et ne
fasse plus qu’une méme choses avec la volonté de Dieu.

Ces quatre passions régnent d’autant plus dans I’dme et lui font
d’autant plus la guerre, que la volonté est moins forte au service de Dieu
et plus dépendante des créatures. Alors, en effet, elle se réjouit trés
facilement de choses qui ne méritent point la joie ; elle espére ce qui ne
lui procure aucun avantage ; elle se désole de ce qui peut-étre devrait la
réjouir, et elle craint quand il n’y a rien a redouter.

Ces passions donnent naissance a tous le vices et a tous les
obstacles, je veux dire, aux imperfections, quand elles ne sont pas tenues
sous le frein ; mais elles engendrent aussi toutes les vertus quand elles
sont bien dirigées et gouvernées. Il faut savoir, en outre, que si I'une
d’elles est bien dirigée et soumise au joug de la raison, toutes les autres la
suivront dans la méme mesure. Elles sont vraiment sceurs et si unies entre
elles que 14 ot 'une va actuellement, les autres y tendent virtuellement! ;
ou si l'une d’elles se retire actuellement, les autres se retirent
virtuellement dans la méme mesure. Si, en effet, la volonté se réjouit
d’une chose, c’est dans la méme proportion qu’elle va espérer, ou
qu’elle va éprouver de la douleur ou de la crainte par rapport a cet objet.
Dans la mesure, au contraire, ol sa joie diminue, elle perd aussi la
douleur, la crainte ou I’espérance. La volonté avec ses quatre passions est
en quelque sorte symbolisée par cette représentation des quatre animaux
qu’Ezéchiel vit dans un seul corps qui avait quatre faces ; et les ailes de
I'un étaient rattachées aux ailes de 'autre, et chacun d’eux allait dans la
direction de sa face, et quand ils marchaient, ils ne retournaient point en
arriére. (Ezéchiel 1 v 8 et 9)

Ainsi donc les ailes de chacune de ces passions sont rattachées de
telle sorte aux ailes des autres, que la ou 'une d’elle tourne actuellement
sa face, ou sont activité, il est nécessaire que les autres la suivent
virtuellement : si 'une s’abaisse, toutes s’abaissent; si I'une s’éléve,
toutes s’élevent ; 1 ot tend Pespérance, tendent aussi Ia joie, la crainte ou
la douleur ; mais si elle se détourne d’un objet, toutes s’en détournent ;
ainsi en est-il des autres passions.

' Virtuel : qui n’est qu’en puissance ; potenticl, possible.




LA NUIT DE L’ESPRIT 144

Aussi je vous en préviens, 5 homme adonné a la spiritualité, 4 ou
se dirigera ’'une de vos passions, se dirigera toute votre dme | la volonté
et les autres puissances vivront comme des esclaves sous sa dépendance ;
les trois autres puissances ou passions y trouveront leur vie | elle fa
priveront du repos de la douce contemplation et de I'union. Voila
pourquoi Boéce a dit : si vous voulez connaitre la vérité dans toute sa
clarté, faites abstraction de la joie, de I'espérance, de la crainte et de la
douleur ; car tant que ces passions régneront en vous, elles ne laisseront
pas a votre dme la tranquillité et la paix requise pour recevoir
naturellement et surnaturellement la sagesse.

|
La joie, premiére affection de la volonté

La premiére des passions de I’dme et des affections’ de la volonté
est la joie. Nous la définissons, pour le but que nous nous proposons, un
contentement de la volonté, et une estime d’un certain objet que ’on
regarde comme convenable. Car il n’y a jamais de joie dans la volonté, si
ce n’est quand on estime I'objet et qu’on en est satisfait. Je parle ici de la
joie active qui a lieu quand I'8me comprend d’une maniére claire et
distincte 1'objet qui la lui donne et qu’elle est libre de Paccepter ou
repousser. Car il existe aussi une joie passive, que la volonté peut
éprouver sans en comprendre d’une maniére claire et distincte la cause,
ou, quand elle Ia comprend par fois, il n’est pas en son pouvoir alors de
’éprouver ou non. Nous traiterons plus tard de cette derniére. Pour le
moment, nous parlerons de la joie en tant qu’elle est active et volontaire,
et a pour objets des choses distinctes et claires.

Ia joie peut naitre de six genres d’objets ou de biens : ils sont
temporels, naturels, sensuels, moraux, surnaturel et spirituels. Nous
parlerons de chacun d’eux a part, en dirigeant la volonté d’aprés la raison,

! Affection : attachement, tendresse.




LA NUIT DE L’ESPRIT 145

pour qu’elle n’y trouve pas un obstacle qui 'empéche de placer en Dieu
toute la force de sa joie.

Mais avant tout il faut rappeler un principe qui sera comme le
fondement sur lequel nous devons toujours nous appuyer. Or ce principe,
il convient de ne point le perdre de vue; car il est la lumiére qui doit
toujours nous guider pour nous faire comprendre la doctrine que nous
enseignons et nous diriger au milieu de tous ces biens dont il est question,
pour placer notre joie en Dieu seul.

Ce principe est le suivant : Ia volonté ne doit se réjouir que de ce
qui regarde I’honneur et la gloire de Dieu ; or le plus grand honneur
que nous puissions lui rendre, c’est de le servir d’aprés les régles de la
perfection évangélique ; et tout ce qui est en dehors de 13 est de nulle
valeur ou utilité pour I’homme.

(premiére partie)
La joie dans les objets ou les biens temporels

La premiére sorte de biens dont nous avons parlé renferme les
biens temporels. Par 13 nous entendons les richesses, les possessions, les
emplois et autres avantages extérieurs; nous y comprenons aussi les
enfants, les parents, les ailiances. .., toutes choses dont la volonté peut se
réjouir. Mais combien est vaine la joie que Pon tire des richesses, des
titres, des possessions, des emplois et autres biens de ce genre qui
d’ordinaire excitent 'ambition’ ! cela est la clarté méme. Si, en effet,
’homme, parce qu’il est plus riche, était plus grand serviteur de Dieu, il
aurait raison de se réjouir de ses richesses ; mais elles sont, au contraire,
une cause qu’il offense Dieu, comme nous le rappelle le Sage par ces
paroles en Ecclésiaste 11 v 10 : « mon fils, si tu es riche, tu ne seras pas a
I’abri du péché. »

! Ambition : désir profond de quelque chose.




LA NUIT DE L’ESPRIT 146

Sans doute, les biens temporels par eux-mémes ne portent pas
nécessairement au péché, mais le cceur de homme s’y attache
d’ordinaire par faiblesse d’affection, et il manque & ses devoirs envers
Dieu, ce qui est un péché, parce que c’est un péché véritable que de
manquer ainsi a ses devoirs ; voila pourquoi le Sage a dit : « tu ne sera
pas a P’abri du péché ».

C’est aussi la raison pour laquelle Notre-Seigneur Jésus-Christ &,
dans I’Evangile, appelé les richesses des épines (Matthieu 13 v 22 et Luc
8 v 14), pour nous faire comprendre que celui qui y est attaché par la
volonté sera blessé de quelque péché. Voici encore cette exclamation,
rapportée dans saint Matthieu 19 v 23, qui est bien capable de nous faire
trembler : « oh ! combien il est difficile aux riches, ¢’est-a-dire a ceux qui
placent leurs joies dans les richesses, d’entrer dans le royaume des
cieux | » il veut nous faire comprendre que nous ne devons pas mettre
notre joie dans les richesses, dés lors qu’elles nous exposent 4 un si grand
danger.

C’est pour nous éloigner d’un si grand danger que David a dit en
psaume 61 v 11 : «si les richesses abondent, n’y attache pas ton coeur. »
Inutile d’apporter d’autres témoignages dans une question aussi claire, Je
n’en finirais plus de citer la Sainte Ecriture et d’énumérer les maux que
nous en décrit Salomon dans 'Ecclésiaste. Ce roi, qui avait possédé tant
de richesses et la plus haute sagesse, les connaissant bien quand il disait
que tout ce qu’il y avait sous le soleil était vanité des vanités, affliction
d’esprit et frivole sollicitude' de 'me. Et encore : « celui qui aime les
richesses n’en recueillera point de fruit. » Et de plus : « les richesses se
gardent pour le malheur de leur maftre. » (Ecclésiaste 1 v 14;2v26:5v
12)

Voici encore ce qu’on lit dans I’Evangile, de celi qui se
réjouissait d’avoir recueilli des biens abondants qui devaient lui suffire
durant plusieurs années. 1l Iui fut dit du ciel méme en Luc 12 v 20
« insensé, cette nuit méme on appellera ton dme & rendre ses comptes ; et
ce que tu as amassé, pour qui sera-t-it 7 enfin David nous enseigne la

! Sollicitude : soins attentifs, affectueux.




LA NUIT DE L’ESPRIT 147

méme vérité¢ quand il nous dit en psaume 68 v 17 et 18 : « ne portons
point envie & notre prochain lorsqu’il 8’enrichit, car cela ne lui servira de
rien pour l'autre vie » ; il nous fait entendre que nous devrions phutét le
plaindre d’avoir des richesses.

I suit de 1a que ’homme ne doit pas se réjouir des richesses qu’il
possede, ou que son frére possede, 4 moins qu'on ne s’en serve pour
Dieu. Si on peut 4 la rigueur se réjouir d’en posséder, ¢’est quand on
les emploie ou qu’on les dépense au service de Dieu, car sans cela on
n’en retirerait aucun profit.

Il faut dire de méme des autres biens, titres, possessions,
emplois... C’est une vanité de s’en réjouir, si on ne constate pas que
Pon sert mieux Dieu et que Ion suit un chemin plus sir pour la vie
éternelle. Or comme on ne peut savoir clairement qu’il en est ainsi et que
I’on sert Dieu plus fidélement, ce serait une chose vaine que de se réjouir
de ces biens d’une fagon déterminée, parce qu’une telle joie ne peut pas
étre raisonnable. Notre-Seigneur dit en effet en Matthieu 16 v 26 : « que
sert & Phomme de gagner I’univers, s'il vient 4 perdre son ame ? » il n’y a
donc pas lieu de se réjouir, si ce n’est de ce qui favorise a gloire de notre
Dieu.

It 0’y a pas lieu, non plus, de se réjouir d’avoir des enfants, parce
qu’ils sont nombreux, ou riches, comblés des dons et grices de la nature
ou des biens de la fortune; il faut s’en réjouir seulement s'ils servent
Dieu. Voyez Absalon, fils de David ; sa beauté, ses richesses, son origine
illustre, ne Iui ont servi de rien, car il ne servit pas Dieu (2 Rois 14 v 25 ).
Voila pourquoi vaine fut la joie qu’il eut de ces biens.

De la suit encore qu’il est vain de désirer d’avoir des enfants,
comme le font quelques-uns qui remuent et bouleversent le monde pour
en avoir. lIs ne savent pas, en effet, si ces enfants seront bons et serviront
Dieu, et si le contentement qu’ils en attendent ne se changera pas plutdt
en douleur, si le repos et la consolation qu’ils s’en promettent ne se
transformera pas en travaux et en désolations, si I’honneur qu’ils en
espérent ne sera pas plutdt le déshonneur et pour eux-mémes ’occasion
d’offenser Dieu davantage, comme cela arrive souvent, C’est de ceux-1a




LA NUIT DE 1’ESPRIT 148

que Notre-Seigneur Jésus-Christ a dit qu’ils parcourent la mer et les terres
pour enrichir leurs enfants, et en faire des fils de perdition deux fois plus
mauvais qu’eux-mémes (Matthieu 23 v 15).

Voila pourquoi, alors méme que tout souriait & homme et lui
serait propice, ou, comme on dit, hui arriverait & souhait, il devrait se tenir
dans la crainte plutbt que dans la joie, car dans cet état se multiplient les
occasions et les dangers d’oublier Dieu et de 'offenser. C’est pour cette
raison que Salomon, qui s’en défiait, a dit dans I’Ecclésiaste 2 v 2 : « le
rire, je I'ai regardé comme une erreur ; et j’ai dit 4 la joie : pourquoi te
trompes-tu en vain ? » comme §’il disait : lorsque tout me souriait, j’air
regardé comme une erreur et une illusion la pensée de m’en réjouir.

Grande, en effet, est erreur et la folie de I’homme qui se réjouit
de ce qui se présente 4 lui favorable et prospére, quand il n’a pas la
certitude qu’il lui en reviendra quelque bien éternel. « Le cceur de
Iinsensé, a dit le sage, est 1d ol se trouve la joie ; et le ceeur du sage
est 1a ou se trouve la tristesse » ( Ecclésiaste 7 v 5 ). La raison, ¢’est
que la joie vaine aveugle le coeur et ne le laisse pas examiner et peser
la valeur des choses; la tristesse, au contraire, fait ouvrir les yeux et
examiner si les choses occasionneront une perte ou un gain,

De la vient que, comme le dit encore le Sage en Ecclésiaste 7 v 4
«la colére est préférable au rire. Aussi vaut-il mieux aller 4 une maison
de deuil qu’d une maison de festin, car on y voit la fin de tous les
hommes ».

C’est encore une vanité pour des époux de se réjouir, quand ils ne
savent pas clairement si I’état de mariage les aidera & servir Dieu plus
parfaitement. Ils devraient, au contraire, étre tout confus de ce que,
comme dit saint Paul, le mariage est cause que leur cceur, partagé par
I’'amour mutuel qu’ils ont 'un pour I'autre, ne soit pas tout entier 3 Dieu.
Voila pourquoi ’Apdtre a dit en 1 Corinthiens 7 v 27 ; « si vous &tes
affranchis des liens du mariage, n’en contractez pas. » Mais si vous avez
une e€pouse, il convient que vous la gardiez avec une telle fiberté de coeur
que ce soit comme si vous n’en aviez pas.




LA NUIT DE L’ESPRIT 149

Tout cela, ainsi que ce que nous avons dit des biens temporels,
I’ Apbtre nous I’enseigne encore par ces paroles en 1 Corinthiens 7 v 21 &
31: «une chose certaine, mes fréres, c’est que le temps est court ; par
conséquent, que ceux qui sont mariés soient comme ceux qui ne le sont
pas ; que ceux qui pleurent soient comme ceux qui ne pleurent pas ; ceux
qui se réjouissent, comme ceux qui ne se réjouissent pas; ceux qui
achétent, comme ceux qui ne posseédent pas ; ceux qui usent de ce monde,
comme ceux qui n’en usent pas. » Tout cela, il le dit pour nous donner a
entendre que si Pon met sa joie dans ce qui ne se rapporte pas a la gloire
de Dieu, tout est vanité et sans profit, car la joie qui n’est pas selon Dieu
ne saurait étre utile 4 I'3me.

I
Les dommages de I’Ame si elle met sa joie dans les biens temporels

Si nous voulions raconter tous les dangers auxquels I’ame
s’expose quand elle porte Paffection de sa volonté aux biens temporels,
nous n’aurions pas assez d’encre, ni de papier, ni de temps. Il s’agit d’un
petit mal ; mais il peut mener & de trés grands maux et détruire les plus
grands biens. C’est comme une étincelle qui n'est pas éteinte ; elle est
capable d’allumer d’immenses incendies qui embrasent le monde. Tous
ces dommages ont leur racine et leur origine dans un autre dommage
provenant de la joie que I'on a des biens temporels ; et celui-la est le
principal ; il est privatif ; il nous détourne de Dieu. Tous les biens nous
viennent quand nous nous approchons de Dieu par les affections de la
volonté ; mais au contraire, quand nous nous détournons de lui en donnant
notre affection aux créatures, tous les dommages et tous les maux nous
arrivent dans la proportion ol nous nous attachons a elles avec
complaisance et amour, parce que par le fait méme on se détourne de
Dieu. Par conséquent, on peut comprendre que, selon que ’on s’éloigne
plus ou moins de Dieu, les dommages seront plus ou moins considérables




LA NUIT DE L’ESPRIT 150

en étendue ou en intensité, et, le plus souvent, sous ce double rapport a la
fois. '

Premier dommage

Le Saint Esprit nous domne & comprendre que, alors méme
qu’aucune mauvaise intention de I’entendement n’aurait précédé I’action,
il suffit de mettre de la complaisance et de la joie dans les créatures pour
causer ce premier dommage. C’est un engourdissement de I’esprit, une
obscurité qui empéche le jugement de bien comprendre la vérité et
d’apprécier les choses comme efles sont. Voild pourquoi Dieu nous
donne un avis par Moise en Exode 23 v 8 et nous dit ;: « tu ne recevras
point de présents, parce qu’ils aveuglent les sages eux-mémes, » Cette
recommandation s’adressait particuliérement & ceux qui devaient exercer
les fonctions de juges ; car ils doivent avoir ’esprit droit et lucide' ; mais
ils ne ’ont pas quand ils se laissent aller & la convoitise et 4 I'amour des
présents. Aussi Dieu a-t-il encore ordonné au méme Moise de nommer
des juges qui auraient en horreur Iavarice, afin que leur jugement ne fiit
pas perverti par I’attrait des richesses (Exode 18 v 21 et 22). 1l dit que
ceux-la non seulement ne doivent pas désirer les richesses, mais qu’ils
doivent les avoir en horreur. En effet, pour se prémunir parfaitement
contre 'amour d’un objet, il faut I'avoir en horreur, car un contraire est
exclu par un autre contraire. Aussi le motif pour lequel le prophéte
Samuel a toujours été un juge si droit et si éclairé, c’est que, comme il le
dit lui-méme au premier livre des Rois 12 v 3, il n’avait regu aucun
présent de personne.

Second dommage

C’est de ce premier dommage privatif que nait le second. En effet,
ce second degré ’éloigne des choses de Dieu et des exercices de piété :
elie ne les goiite plus ; elle porte son affection & d’autres choses. Quand ce
second degré est achevé, consommé, il éloigne complétement I’ame des
exercices de piét¢ dont elle avait I’habitude et fait que toutes ses
attentions et ses désirs se tournent vers les vanités du monde.

' Lucide : conscient, clairvoyant.




LA NUIT DE L’ESPRIT 151

Troisiéme dommage
Le troisiéme degré de ce dommage privatif consiste & abandonner

Dieu complétement, sans se préoccuper de sa loi, afin de ne point
manquer aux frivolité mondaines ; aussi ’4me entrainée par la passion se
laisse tomber dans le péché mortel. Ce troisiéme degré est marqué en
Deutéronome 32 v 15: « il a abandonné Dieu, son créateur. » Dans ce
troisiéme degré se trouvent compris tous ceux qui ont si bien engagé les
puissances de Pdme dans les vanités du monde, les richesses, et tout ce
qui s’y rattache, qu’ils n’ont plus aucun souci d’accomplir la loi de Dieu.
Ils vivent dans le plus grand oubli, dans la plus grande torpeur’ par
rapport aux choses du salut, et dans la plus grande activité et habileté par
rapport aux choses du monde. Aussi Notre-Seigneur Jésus-Christ dans
I’Evangile les appelle-t-il « les enfants de ce sidcle », et il dit qu’ils sont
plus prudents et plus habiles dans leurs affaires que les enfants de lumiére
dans les leurs (Luc 16 v 8). Ainsi donc ils ne sont rien par rapport aux
choses de Dieu, mais par rapport aux choses du monde ils sont tout. Ce
sont 13, a proprement parler, les avares dont la complaisance et la
satisfaction pour les choses créées ont pris une telle proportion, une telle
étendue, un tel attrait, qu’elles ne peuvent se rassasier. Et cela, parce que
les avares ne trouvent point dans les créatures de quoi étancher leor soif,
mais au contraire de quoi I'augmenter. Ce sont ceux-la qui tombent dans
toutes sortes de péchés par amour pour les biens temporels, et
innombrables sont les pertes qu’ils subissent ; voila pourquoi David s’est
exprimé ainsi & leur sujet en psaume 72 v 7 : « ils se sont abandonnés &
toutes les passions de leur coeur. »

Quatriéme dommage

Le quatrieme degré de ces dommages privatifs est exprimé par les
dernicres paroles du texte cité en Deutéronome 32 v 15 : « il s’est loigné
de Dieu, son sauveur. » Il est une conséquence du troisiéme degré dont
nous venons de parler. Quand, en effet, ’avare ne fait plus cas de la loi
divine et ne lui donne plus son cceur, parce qu’il est épris d’amour pour
les biens temporels, il en vient & s’éloigner beaucoup de Dieu par sa
mémoire, son entendement et sa volonté ; il Poublie et le regarde comme

! Torpeur : ralentissement général des activités.




LA NUIT DE L’ESPRIT 152

s'il n’existait pas, et cela parce qu’il se fait un dieu de I’argent et des
biens temporels, car, ainsi que le dit saint Paul en Colossiens 3 v 5
« Pavarice est une idoldtrie. » Ce quatriéme degré en vient jusqu’a oublier
Dieu ; et 'homme qui devait placer formellement son coeur en Dieu le
met formellement dans I’argent, comme §’il n’y avait pas d’autre Dieu,

Dans ce quatriéme degré, la raison est obscurcie par la convoitise
des choses spirituelle ; ceux qui s’y trouvent servent Pargent et non Diey :
ils travaillent pour de 1’argent, et non pour Dieu ; ils recherchent une
rétribution temporelle, et non la valeur de la grice divine et sa
récompense. lis ont une foule de maniéres de faire de 1’argent leur dieu
principal et leur fin, dés lors qu’ils le mettent au-dessus de la fin derniére,
qui est Dieu.

C’est encore & ce quatriéme degré qu’appartiennent ceux dont
parle saint Paul en romains 1 v 28: «Dieu les a livrés 4 leur sens
pervers. » Voila jusqu’a quels dommages peut conduire la joie quand
I’homme la met dans les biens terrestres comme dans sa fin derniére.
Mais ceux en qui cette joie est moins désastreuse sont toujours dignes
d’une trés grande compassion, car elle fait reculer énormément les dmes
dans la voie de Dieu. Aussi, comme dit David en psaume 78 v 17 et 18 :
« ne craignez pas ’homme qui s’enrichit », c’est-d-dire ne lui portez pas
envie, et ne vous imaginez pas qu’il 'emporte sur vous. Car, lorsqu’il
aura achevé sa carriére, il n’emportera rien, et sa gloire comme sa joie ne
descendra pas avec lui dans la tombe.

L

1
Les avantages de Pame dans le renoncement i la joie des biens
J
tempeorels

L’homme adonné 2 la vie spirituelle doit se tenir beaucoup sur ses
gardes pour ne pas commencer & attacher son cceur ou 4 donner sa joie




LA NUIT DE L’ESPRIT 153

aux biens de ce monde; il doit craindre que cet attachement, Iéger au
début, ne devienne trés grand et ne prenne peu a peu d’immenses
proportions. Car une cause minime en soi finit par produire des
dommages considérables ; c’est comme une étincelle qui peut embraser
une montagne et méme le monde tout entier. On ne doit jamais vivre en
sécurité, si petit que soit 1’attachement aux biens de ce monde, dés lors
qu’on ne le rompt pas tout de suite, sous prétexte qu’on le fera plus tard.
Si en effet on n’a pas le courage d’y couper court quand il est encore
faible et 4 son commencement, comment avez-vous la pensée et la
présomption de pouvoir le faire quand il aura grandi et aura pris racine ?
est-ce que Notre-Seigneur n’a pas dit dans ’Evangile en Luc 16 v 10 :
«celui qui est fidéle dans les petites choses le sera aussi dans les
grandes ? » car celui qui évite les petites fautes se préservera aussi des
plus grandes ; d’ailleurs il y a déja un grand dommage & s’attacher aux
petites choses ; par 1a en effet I'enceinte, la forteresse du coeur est déja
forcée, et, comme le dit 'adage : celui qui commence, a déja moitié fait.
Aussi David nous prévient par ces paroles en psaume 61 v 11 : « bien que
vous ayez beaucoup de richesses, n’y attachez pas votre coeur. » Alors
méme que ’homme ne pratiquerait pas ce détachement par amour pour
Dieu, ou a cause de Pobligation o il est de tendre a la perfection
chrétienne, ne devrait-il pas, en constatant les avantages temporels qui en
découlent, sans parler des intéréts spirituels, délivrer complétement son
coeur de toute joie dans les biens d’ici-bas ? non seulement il s’affranchit!
alors de tous ces dommages si déplorables dont nous avons parlé, mais il
acquiert la vertu de libéralité, qui est un attribut, une vertu de Dieu, mais
qui est incompatible avec la convoitise. De plus, il se procure la liberté
d’esprit, la sérénité de la raison, le repos, la tranquillité et la confiance
paisible en Dieu, auquel i rend par sa volonté un véritable culte et ses
adorations les plus sincéres. D’ailleurs plus il se dégage des créatures,
plus il en jouit et y trouve d’agréments®; au contraire, il ne pourrait
nullement en jouir s’il les regardait avec esprit de propriété, car il y aurait
12 un souci, et ce souci est un lien qui attache I’esprit 4 la terre et dte la
dilatation du cceur. C’est dans le détachement des biens terrestres que ’on

' Affranchir : se libérer, se débarrasser.
? Agrément : fait agréable.




LA NUIT DE L’ESPRIT 154

s’en forme une connaissance vraie et que 'on comprend bien les vérités
qui les concernent au point de vue naturel et au point de vue surnaturel
Aussi en jouit-on d’une toute autre maniére que celui qui y est attaché ;
on en retire de grands profits et de grands avantages. Celui-ci en jouit
selon la vérité, celui-1a selon leurs apparences trompeuses ; celui-ci selon
leur c6té le meilleur, celui-ld selon leur c6té inférieur ; celui-ci selon leur
substance, celui-la selon leurs accidents puisqu’il s’attache d’une maniére
sensible. Le sens, en effet, ne peut atteindre et ne pénétre que I’accident
tandis que DPesprit purifié de tous les nuages et de toutes les formes
accidentelles pénétre la vérité et la valeur des choses, parce que tel est son
objet. Voila pourquoi la joie est comme un nuage qui obscurcit le
jugement, parce qu’il est impossible que la joie volontaire pour la créature
existe sans qu’il y ait aussi 'esprit de propriété volontaire ; de méme que
la joie, en tant que passion, ne peut pas exister s’il n’y a pas en méme
temps le sentiment habituel de propriété dans le coeur. Au contraire,
I’abnégation, la purification de cette jouissance laisse au jugement toute
sa clarté, comme laire qui redevient pur quand les vapeurs qui
’obscurcissaient sont dissipées.

Ainsi donc celui qui ne met plus aucune complaisance dans les
créatures, et dont le cceur en est désaproprié, jouit de toutes comme s’il
les possédait toutes ; au contraire, celui qui les regarde avec un esprit
particulier de propriété perd la jouissance de toutes en général. Le
premier, qui n’en posséde aucune dans son cceur, les posséde toutes d’une
maniére trés libre, comme dit saint Paul en 2 Corinthiens 6 v 10, Le
second, qui y tient attaché son cceur, n’a rien et ne posséde rien ; ce sont
les créatures plutdt qui possédent son coeur et fui font sentir la dureté de
Pesclavage. Aussi plus une dme veut mettre sa complaisance dans les
créatures, plus aussi elle sent son ceeur 1ié et enchainé par la souffrance et
la peine. Celle qui est détachée n’a plus ces angoisses, ni a I"oraison ni en
dehors de cet exercice ; voild pourquoi elle peut, sans perdre de temps,
acquérir avec facilité un grand trésor spirituel. L autre, au contraire, ne
cesse de se retourner avec cette chaine qui captive et retient son coeur :
c’est 4 peine si elle peut se délivrer pour quelques instants des pensées et
de la complaisance qui la portent vers I"objet dont son cceur est &pris.




LA NUIT DE L’ESPRIT 155

L’homme spirituel doit donc réprimer’ le premier mouvement qui le porte
vers la jouissance des créatures. Il se souviendra de ce principe que nous
venons d’exposer, & savoir que I'homme ne doit se réjouir de rien, si ce
n’est de servir Dieu, de procurer son honneur et sa gloire en tout, de ne
diriger toute sa vie qu’a ce but, de fuir enfin toute vanité qu’il pourrait
rencontrer dans les créatures, sans jamais y rechercher de complaisance
ou de consolation.

Il y a un autre avantage trés grand et trés important 3 renoncer 4 la
jouissance que procurent les biens de ce monde. C’est celui de laisser
notre ceeur libre pour Dieu. C’est la une condition qui dispose I’dme &
toutes les faveurs que Dieu voudra lui accorder, et sans laquelle if ne les
accordera pas. Ces récompenses sont de telle sorte que, méme au point de
vue temporel, viendrait-on a sacrifier une jouissance par amour pour
Dieu, ou dans le but de se conformer 4 la perfection de I’Evangile, Sa
Majesté, d’aprés I’Evangile Iui-méme, donnerait le cent pour un dés cette
vie (Matthieu 19 v 29). Mais alors méme qu’il ne s’agirait pas de ces
intéréts, est-ce que le déplaisir causé a Dieu par ces complaisances dans
les créatures ne suffirait pas a lui seul pour porter le spirituel et le chrétien
a les étouffer dans son dme ? or que voyons-nous dans I’Evangile ? le fait
seul que ce riche se réjouissait de posséder des biens pour plusieurs
années irrita a tel point le Seigneur qu’il lui dit en Luc 12 v 20 : « cette
nuit méme on appellera ton 4me & rendre ses comptes ». Voild pourquoi
nous devons craindre que, toutes les fois que nous nous réjouissons
vainement, Dieu qui a I'eeil sur nous nous prépare quelque chatiment ou
amertume' en rapport avec notre faute, et encore arrive-t-il trés souvent
que la peine qui provient de cette jouissance est bien supérieure & la
jouissance elle-méme.

Sans doute, elle est vraie cette parole que saint Jean nous dit de
Babylone dans son Apocalypse 18 v 7 : « plus elle a été dans la jouissance
et les délices, et plus grands doivent étre son tourment et sa peine. » Mais
cela ne veut pas dire que la peine ne sera pas plus grande que ne I’a été la
joie, car hélas ! pour des plaisirs de courte durée il y aura des tourments
terribles et éternels. On veut seulement donner & entendre qu’aucune faute

! Réprimer : arréter le développement de.
! Amertume : ressentiment mélé de tristesse et de déception.




LA NUIT DE L’ESPRIT 156

ne restera sans un chitiment particulier car celui qui chitie la parole
inutile ne laissera pas sans punition la vaine joie que Ion prend dans les
créatures.

(deuxiéme partie)
La joie dans les objets ou les biens naturels

Par biens naturels nous entendons ici la beauté, la grice, la
distinction des maniéres, la complexion® et toutes les autres qualités du
corps ; nous entendons aussi les qualités de I’4me qu’on appelle la belle
intelligence, la discrétion, et les autres dons de la raison. Or si un homme
met ses complaisances & considérer que lui ou les siens possédent ces
qualités, sans élever plus haut ses pensées, ni rendre grices 4 Dieu qui ne
concéde® ces dons que pour étre mieux connu et aimé, 8’il n’a pas d’autre
but que ces complaisances ; ¢’est une vanité et une illusion, comme le dit
Salomon au proverbe 31 v 30 : « trompeuse est la grice, vaine est la
beauté ; la femme qui craint Dieu est celle qui mérite d’étre loude. » Par
ces paroles nous sommes prévenus que [’homme, au lien de se glorifier de
ces dons naturels, doit plutdt se tenir dans la crainte, car il peut facilement
8tre entrainé & y trouver I’occasion de s’éloigner de I’amour de Dieu, de
tomber dans la vanité et I'illusion. Voila pourquoi le Sage nous dit que la
grice corporelle est trompeuse. Elle trompe 'homme, en effet, dans le
chemin qu’il suit ; elle entraine & ce qui ne lui convient pas, et cela par
suite de la vaine joie et de la complaisance qu’il en congoit en lui-méme
ou en celui qui en est favorisé. Le Sage ajoute encore que Ia beauté est
vaine ; et, en effet, elle fait tomber 'homme de bien des maniéres
quand il Pestime et y met ses complaisances; car il ne doit s’en
réjouir que si elle aide, lui ou le prochain, a servir Dieu. Sans cela il

! Complexion : constitution physique de quelqu’un ; état de son organisme,
% Concéder : accorder comme une faveur un droit, un privilége,




LA NUIT DE L’ESPRIT 157

doit craindre et se défier que ces dons et ces grices de la nature ne soient
peut-&tre pour lui une cause d’offense de Dieu, parce qu’il y mettra une
vaine presomptlon ou les regardera avec une affection désordonnée.
Aussi celui qui est favorisé de ces dons doit étre prudent et veiller avec
soin & n’étre pour personne, par une vaine ostentation’, la cause de
s’éloigner tant soit peu de Dieu. Ces grices et ces dons de la nature ont
des charmes st attrayants et si provocateurs, pour celui qui les posséde
comme pour celui qui les regarde, qu’a peine s’en trouve-t-il un dont le
coeur échappera a leurs filets et 4 leurs liens. Voild pourquoi nous voyons
beaucoup de personnes spirituelles qui, étant quelque peu favorisées de
ces dons, vivaient dans la crainte et obtinrent par leurs priéres d’en étre
dépourvues ; elles ne voulaient étre, ni pour elles-mémes ni pour d’autres,
la cause ou I’occasion de quelque vaine affection ou satisfaction frivole.

L’homme spirituel doit donc purifier sa volonté de cette vaine
complaisance et en détourner le regard ; il saura que la beauté comme
toutes les autres graces naturelles ne sont que terre; c’est de la terre
qu’elles viennent ; c’est 4 la terre qu’elles retournent. Les bonnes grices
et les agréments extérieurs ne sont que fumée ou vapeur légére. Aussi,
pour ne point tomber dans la vanité, doit-on les regarder et apprécier
comme tels, élever le coeur vers Dieu, dans la joie et ’allégresse, parce
qu’il renferme éminemment toutes les beautés et toutes les grices des
créatures et les dépasse d’une maniére infinie ; car, ainsi que le dit David
en psaume 101 v 27 : « toutes les créatures sont conume un vétement qui
vieillit et qu1 passe ; Dieu seul est immuable et ne change pas. » Voila
pourquoi, si ’on ne surnaturalise pas la joie qui vient des créatures et si
on ne I’éleve pas & Dieu, elle sera toujours vaine et trompeuse. C’est
évidemment d’une joie semblable et puisée dans les créatures que
Salomon a prononcé cette parole en Ecclésiaste 2 v 2 : « jai dit 4 la joie :
pourquoi vous laissez-vous tromper vainement ?» c’est 1a ce qui se
vérifie quand le coeur de I"homme se laisse séduire par les créatures.

! Présomptmn opinion trop avantageuse de soi-méme,
% Ostentation : attitude de quelqu’un qui cherche A se faire remarquer.




LA NUIT DE L’ESPRIT 158

I
Les dommages causés a Pime quand Ia volonté se porte avec joie anx
biens naturels

Beaucoup de ces dommages et profits dont je parle ici dans ces
divers genres de joie, au nombre de six, sont communs & tous : cependant,
parce qu’ils viennent directement de I’adhésion ou du renoncement 4 la
joie qui appartient 4 'un ou & Pautre de ces genres, et que j’exposerai de
chacun d’eux s’appliquera également aux autres & cause de leur
connexion mutuelle. Mais mon but principal est d’exposer les dommages
ou profits particuliers qui reviennent & I’ame quand elle se réjouit ou non
des biens naturels. Je les appelle particuliers parce qu’ils proviennent
premiérement et immédiatement de telle sorte de joie, mais
secondairement et médiatement de telle autre. Voici un exemple. La
tiédeur de Iesprit est un dommage qui provient directement de tous les
genres de joie et de chacun d’eux en particulier ; et ainsi il est commun
aux six genres de joie ; mais la sensualité est un dommage spécial qui ne
provient directement que de la joie que 1’on met dans les biens naturels et
corporels dont nous parlons.

Or les dommages spirituels et corporels causés directement et
effectivement a I"dme quand elle met sa joie dans les biens naturels se
réduisent a six dommages principaux.

Premier dommage
Le premier est la vaine gloire, la présomption, I'orgueil et le

mépris du prochain. Et, en effet, on ne peut pas donner une estime
exagéree & un objet, sans la refuser aux autres. Il en découle, au moins
d’une maniére réelle et implicite’, un mépris de tout le reste : Car il est
naturel que si I'on porte son estime vers un objet, le coeur se retire des
autres pour aller 4 celui qu’il préfére ; et de ce mépris réel, il est trés facile
d’arriver a un mépris formel et volontaire de quelqu’une de ces autres
choses en particulier ou en général; cette disposition existe non
seulement dans le coeur, mais elle se traduit par les paroles et on dit : telle
chose ou telle personne n’est pas comme telle ou telle autre. ..

! Implicite : qui est contenu dans une proposition sans étre exprimé en termes précis.




LA NUIT DE L’ESPRIT 159

Second dommage
Le second dommage consiste & exciter les sens ; il porte & des

complaisances sensuelles et 4 la luxure.

Ce second dommage, qui en renferme d’autres en grand nombre |
on ne saurait décrire avec la plume ni exprimer avec les paroles une chose
qui n’est ni voilée ni secréte, jusqu’a quel point arrive ce dommage et
combien est grand le malheur qui provient de la complaisance que 'on
met dans les bonnes grices et la beauté naturelle. Que de meurtres ne
compte-t-on pas, chaque jour, pour ce motif? que de réputations
perdues ! que d’insultes faites! que de fortunes dissipées! que de
jalousies ! que de contestations’ | que d’adultéres, crimes honteux, ou
fornications” | et enfin que de saints tombés | leur nombre est comparé &
cette troisiéme partie des étoiles du ciel qui ont été renversées sur la terre
par la queue du serpent de I’Apocalypse (Apocalypse 12 v 4),

Troisiéme dommage
Le troisiéme dommage est de porter & Padulation’® et aux vaines

louanges qui sont remplies de mensonges et d’illusions, comme le dit
Isaie 3 v 12 « mon peuple, celui qui te flatte te trompe. » La raison,
c’est que, si parfois on dit la vérité en faisant I’éloge des bonnes graces et
de la beauté du corps, il est bien rare qu’il n’en résulte quelque
inconvénients ; ou bien on fait tomber le prochain dans la vaine
complaisance ou la joie fiivole, ou bien on y porte de attachement et des
intentions imparfaites.

Quatriéme dommage :

Le quatriéme dommage est général ; il consiste & émousser® la
raison et aussi le sens de I’esprit, comme cela arrive quand on se réjouit
des biens temporels, et méme le dommage est ici beaucoup plus grave.
Les biens naturels, en effet, nous étant plus intimes que les biens
temporels, la joie qu’on en ressent est aussi plus efficace et plus prompte ;

! Contester : refuser de reconnaitre comme exact, valable.

> Fornication : relations charnelles entre personnes non mariées,
* Adulation : flatterie, admiration excessive,

* Emousser : rendre moins vif, atténuer, affaiblir (un sentiment).




LA NUIT DE L’ESPRIT 160

elle laisse une trace plus profonde dans les sens et fascine plus fortement
I’esprit. La raison et le jugement perdent leur liberté ; ils sont comme
dans les ténébres par suite de cette affection de joie qui leur est si intime,

Cinguiéme dommage

De [a nait le cinquiéme dommage qui est une traction de la
mémoire, je veux dire une divagation® de I’esprit vers les créatures d’ou
découlent et proviennent la tiédeur et la langueur” spirituelle.

Sixiéme dommage
C'est 1a le sixieme dommage qui, lui aussi, est général, 1I arrive

ordinairement a tel point qu’il engendre un grand ennui et une profonde
tristesse pour les choses de Dieu, et qu’il porte méme & les avoir en
horreur. Quand on a cefte joie dans les biens naturels, on perd
infailliblement la pureté de Pesprit, du moins au début. Si I’on ressent
quelque mouvement de ferveur’, ce ne sera qu’une ferveur toute sensible
et grossiére, frés peu spirituelle, peu intérieure et peu recueillic ; elle
consistera plutdt dans la jouissance du sens que dans la vigueur* de I’ame.
L’dme est si basse et si faible, qu’elle n’étouffe pas I’habitude de cette
joie ; il suffit, pour n’avoir pas la pureté de l’esprit, qu’elle ait cette
habitude imparfaite, alors méme que dans certaines occasions elle ne
consentirait pas 4 certains actes de complaisance. Mais sa ferveur réside
en quelque sorte plutdt dans la faiblesse des sens que dans la force de
Pesprit. C’est ce que manifesteront la perfection et 1a force que I’on
déploiera dans les occasions. Je ne nie pas qu’il ne puisse y avoir de
hautes vertus & c6té de nombreuses imperfections ; mais quand ces joies
pour les biens naturels ne sont pas réprimées, |’esprit intérieur n’est ni pur
ni savoureux ; car ici régne en cuelque sorte la chair qui milite’ contre

! Divagation : réverie, délire.

* Langueur : abattement physique ou moral : mélancolie douce et réveuse.
3 Ferveur : enthousiasme ; dévotion ; amour.

* Vigueur : jeunesse robustesse, résistance.

% Militer : qui participe d’une maniére active.




LA NUIT DE L’ESPRIT 161

Pesprit, et bien que ’esprit ne se rende pas compte du dommage qui en
résulte, il est du moins la victime d’une secréte dissipation®.

Conclusion

Enfin pour conclure, indiquons le reméde nécessaire contre ce
poison mortel. Le voici, Dés que le ceeur se sent ému par cette joie frivole
des biens naturels, it doit se rappeler combien il est vain de se réjouir de
quoi que ce soit en dehors de Dieu, et combien cela est dangereux et
pernicieux’. I doit considérer quelle catastrophe ce fut pour les anges de
se réjouir et de se complaire dans leur beauté et leurs biens naturels,
puisqu’ils furent pour cette faute précipités dans les horreurs de 1’abime.
Qu’ils réfléchisse encore 4 ces maux sans nombre que cette méme vanité
cause chaque jour a ’homme. Aussi doit-on s’encourager & prendre 2
temps le remede conseillé par le poéte a ceux qui commencent A sentir en
eux Iaffection pour les biens naturels : hitez-vous maintenant et dés le
début a prendre le reméde, parce que si vous laissez au mal le temps de
croftre dans le cceur, il sera trop tard d’y apporter le reméde, Le Sage
d’ailleurs a dit en proverbe 23 v 32 et 32 : « ne faites pas attention au vin
quand sa couleur est rose et qu’il brille dans la coupe, car on le boit avec
plaisir, mais 4 la fin il mord comme la couleuvre et il distille son venin
comme le basilic. »

11
Les avantages de I’ime lorsqu’elle ne met pas sa joie dans les biens
naturels

Nombreux sont les avantages que 1’ime retire & éloigner son coeur
de cette joie. Non seulement cette abnégation la dispose implicitement a
Pamour de Dieu et aux autres vertus, mais il la porte directement a
pratiquer I'humilité vis-d-vis d’elle-méme, ainsi qu’a la charité¢ d’une

® Dissipation : vie de débauche.
! Pernicieux : dangereux, nuisible a la santé.




LA NUIT DE L’ESPRIT 162

fagon générale vis-a-vis du prochain. En effet, quand elle ne s’affectionne
a personne en particulier & cause des biens naturels apparents qui sont
trompeurs, elle est libre et indépendante pour aimer tous les hommes
d’une maniére raisonnable et spirituelle, comme Dieu veut qu’ils soient
aimés. Par 1a on reconnait que personne ne mérite d’étre aimé, si ce n’est
a cause de la vertu qui est en lui. Quand on aime de la sorte, on aime
selon Dieu et en toute liberté, et si cet amour attache a la créature, ¢’est
qu’il attache surtout & Dieu ; car alors plus grandit I’amour du prochain,
plus aussi grandit "amour de Dieu ; et de méme, plus ’amour de Dieu
grandit, plus aussi grandit I"amour du prochain. L’amour du prochain
procéde de celui de Dieu ; ils ont la méme raison d’étre ; ils ont la méme
cause.

H en résulte un autre avantage excellent : c’est que I’4me, par ce
détachement, accomplit et observe avec perfection le conseil de Notre-
Seigneur qui nous dit en Matthieu 16 v 24 : « que celui qui veut me suivre
renonce a lui-méme.» Ce conseil, ’dme ne pourrait nullement
Iaccomplir si elle se complaisait dans ses biens naturels. Car celui qui fait
quelque cas de lui-méme ne se renonce pas, et ne marche pas 4 la suite du
Christ.

'y a un autre grand avantage & renoncer a ce genre de joie : ¢’est
que par la on établit 'dme dans une grande tranquillité, on met fin aux
divagations d’esprit, et on établit le recueillement des sens, et surtout des
regards. Dés lors, en effet, que I'ime ne veut pas mettre ses
complaisances dans les biens naturels, elle ne veut pas y appliquer ses
regards ni les autres sens afin de ne pas y étre attirée, ni enlacée, comme
aussi afin de ne pas perdre le temps 4 y penser; elle est devenue
« semblable au rusé serpent qui se bouche les oreilles pour ne pas
entendre la voix des enchanteurs et ne pas en éprouver quelque funeste
impression ». (Psaume 57 v 5) Quand, en effet, on garde les sens qui sont
les portes de I’dme, on la garde bien, et on augmente sa tranquillité et sa
pureté.

Un autre avantage qui n’est pas moindre chez ceux dont les
progrés dans la mortification de ce genre de joie sont déja considérable,
c’est que les objets et les pensées obscénes ne leur font plus ces




LA NUIT DE L’ESPRIT 163

impressions impures auxquelles sont assujettis' ceux qui conservent
encore quelque affection pour les biens naturels. Aussi la privation et la
négation” de cette complaisance apportent au spirituel la pureté de 1’dme
et du corps, c’est-a-dire de I’esprit et des sens, lui conférent une vie tout
angélique dans ses rapports avec Dieu ; son dme et son corps deviennent
le digne temple de I’Esprit Saint. Or une telle pureté ne peut exister quand
le cceur se complait dans les grices et les biens naturels. Il n’est méme pas
nécessaire que 'on consente formellement & une choses impure ou qu’on
s’en souvienne ; la complaisance seule provenant de la connaissance de
cette chose suffit pour causer I'impureté de I'ame et du sens. Le Sage, en
effet, a dit en Sagesse 1 v 5 que « I'Esprit Saint s’éloignera des pensées
qui sont sans intelligence », ¢’est-a-dire qui ne sont pas ordonnées a Dieu
par une raison éclairée.

Voici encore un autre avantage ; il est général. Non seulement
I'dme est délivrée des dangers et des maux dont nous avons parlé, mais
elle se préserve, en outre, de fiivolités sans nombre et de beaucoup
d’autres dangers tant spirituels que temporels, et surtout elle évite le peu
d’estime otr tombent ceux que 1’on voit se réjouir et se complaire dans
leurs qualités naturelies ou celles des autres. Voila pourquoi on estime et
on apprécie comme des gens prudents et sages, car ils le sont en vérité,
tous ceux qui ne font pas cas de ces biens naturels, et ne s’attachent qu’a
ce qui plait 4 Dieu.

De tous ces avantages découle le dernier. C’est un bien
incomparable pour ’dme et qui lui est absolument nécessaire pour servir
Dieu : c’est la liberté d’esprit; avec elle elle surmonte facilement les
tentations, elle sanctifie les épreuves et réalise les plus heureux progrés
dans toutes les vertus.

! Assujettir : placer sous une domination, une dépendance plus ou moins totale,
? Négation : action de rejeter.




LA NUIT DE L’ESPRIT 164

(troisiéme partie)
La joie dans les biens sensuels

1l faut traiter maintenant de la joie qui regarde les biens sensuels.
Notons d’abord que par biens sensuels nous entendons ici tout ce qui,
durant cette vie, peut tomber sous le sens de la vue, de Pouie, de ’odorat,
du goit et du toucher, ou encore tout ce que forme intéricurement le
raisonnement imaginaire, tout ce qui en un mot dépend des sens corporels
intérieurs et extérieurs.

Or pour mettre la volonté dans la nuit par rapport & cette joie des
objets sensibles, pour ’en purifier et la diriger alors vers Dieu, il est
nécessaire de rappeler comme nous 1’avons dit souvent, que le sens de la
partie inférieure de I’homme dont nous nous occupons n’est pas et ne peut
étre capable de comprendre Dieu tel qu’il est. Voila pourquoi P'ceil ne
peut ni le voir, ni voir un objet qui lui ressemble ; Ioreille ne peut
entendre sa voix ni aucune voix qui lui ressemble ; odorat ne saurait
respirer un parfum aussi suave que le sien, ni le goiit savourer une
douceur aussi élevée et aussi délectable!, ni le toucher éprouver des
sensations aussi délicates ; d’autre part, ni ’esprit ni P'imagination ne
pourront se former une idée de lui ou une figure quelconque qui le
représente. Isaie I’a dit en 64 v 4 « I’eeil de ’homme ne I’a point vu, son
oreille ne I’a point entendu, et son coeur ne 'a point golité. » Mais il faut
remarquer ici que les sens peuvent percevoir des golits et des délices, soit
de P'esprit moyennant quelque communication qui Iui vient de Dieu
intérieurement, soit des choses extérieures qui impressionnent les sens
eux-mémes. Et d’aprés ce que nous avons dit, la partie sensible ne peut
connaitre Dieu tel qu’il est ni par la voie de I’esprit ni par le voie des sens.
Elle n’a pas d’aptitude pour arriver & cetie hauteur ; ce qui est spirituel et
intelligible’, elle le regoit d’une maniére sensible ; elle est impuissante a
monter plus haut. Par conséquent, arréter la volonté dans la jouissance
que produisent quelques-unes de ces perceptions sensibles est au moins
une vanité : par la encore on empéche la volonté d’employer toutes ses
forces pour Dieu et de mettre sa joie en lui seul. Elle ne pourrait ie faire

! Délectable : trés agréable.
! ntelligible : qui peut étre facilement compris.




LA NUIT DE L’ESPRIT 165

complétement qu’en se mettant dans la nuit par rapport & ce genre de joie,
et en s’en purifiant comme de tout le reste.

Tai dit & dessein que si la volonté fixe sa joie dans quelqu’un de
ces biens sensibles dont il a été question, ¢’est au moins une vanité,
Quand elle ne s’y arréte pas, mais que dés le premier moment ou elle
percoit de la joie de ce qu’elle voit, entend, touche. .., ’'dme s’éléve vers
Dieu et lui offre cette joie, qui lui sert de motif et de stimulant pour
atteindre ce but, elle agit trés bien. Non seulement on ne doit pas alors
éviter ces impressions quand elles produisent cette oraison et cette
dévotion, mais au contraire on peut s’en servir, on le doit méme dés lors
qu’elles favorisent un si saint exercice. Il y a des Ames, en effet, qui tirent
des objets sensibles un grand secours pour aller 4 Dieu. Néanmoins elles
doivent agir avec beaucoup de prudence sur ce point et bien examiner
quels effets elles en retirent; car trés souvent un grand nombre de
personnes adonnées & la spiritualité usent des récréations susdites que
donnent les sens sous le prétexte de se donner & I'oraison et au service de
Dieu, mais en réalit¢ elles se conduisent de telle sorte qu’elles recherchent
une récréation plutdt que I’oraison, et leur propre satisfaction plutét que le
service de Dieu. Leur intention, semble-t-il, est de servir Dieu, mais
I'effet n’est autre qu’une récréation sensible, et, au lieu de stimuler la
volonté et de la porter vers Dieu, on ne retire que plus de faiblesse et
d’imperfection. Voila pourquoi je veux donner ici une régle qui servira &
découvrir quand les satisfactions sensibles sont utiles ou non. Voici un
exemple. Si toutes les fois que 1’on entend de la musique ou des choses
agréables, que I'on respire de suaves parfums, que I'on goite quelques
saveurs ou que I’on éprouve des touches délicates, on dirige de suite la
pensée et les affections vers Dieu, si '4me estime plus ce souvenir de
Dieu que I'tmpression sensible qui I'a provoqué, si méme elle n’apprécie
cette impression que pour cette fin, ¢’est un signe qu’elle en tire profit, et
cette impression sensible est utile a 1’dme. Dans ce cas elle peut s’en
servir, car alors les objets sensibles nous aident & obtenir la fin pour
laquelle Dieu les a créés et nous les a donnés, et cette fin est qu’ils nous
servent a le mieux connaitre et aimer.

Il faut savoir ici que celui & qui ces impressions sensibles
produisent uniquement I'effet spirituel dont nous parlons ne les désire pas




LA NUIT DE L’ESPRIT 166

néanmoins pour cela et ne s’en soucie pour ainsi dire point, bien que,
quand elles s’offrent & Iui, il en éprouve une grande joie, a cause de ce
plaisir d’aimer Dieu dont il a été question et qu’elles lui procurent. Aussi
ne les recherche-t-il point, et, quand elles se présentent, sa volonté, je le
répéte, les dépasse aussitSt et les abandonne pour se fixer en Dieu. Le
motif pour lequel il ne se préoccupe pas beaucoup de ces impressions,
bien qu’elles I’aident pour s’élever vers Dieu, c’est qu’il est habitué a
aller vers lui, en tout et pour tout ; il est tellement attiré, absorbé, captivé
par Pesprit de Dieu, que rien ne lui manque et qu’il ne désire rien. Si
néanmoins it lui arrive de les désirer dans ce but, il passe outre aussitot, il
les oublie et n’en fait aucun cas.

Quand, au contraire, on ne sent point cette liberté d’esprit, ou
lorsqu’on éprouve ces impressions et ces goiits sensibles, et que la
volonté s’y arréte ou s’y attache, il en résulte un dommage pour I’ame ;
elle doit donc éviter de s’en servir. Car si la raison lui dicte d’y chercher
unt aide pour aller a Dieu, cependant quand on y trouve ’occasion d’une
jouissance sensible, et que I’effet est toujours conforme 4 cette jouissance,
il est plus certain qu’il y a 14 un obstacle plut6t qu’un secours, et plus de
dommage que de profit. L’dme vient-elle & constater que le désir de ces
sortes d’agréments régne en elle, elle doit le mortifier, car plus il est fort,
plus il cause d’imperfections et de faiblesses. L.’homme adonné a la vie
spirituelle doit donc, lorsqu’il éprouve des satisfactions dans les sens, qui
lui viennent par hasard ou qu’il a recherchées, s’en servir uniquement
pour Dieu et élever jusqu’a lui la jouissance qu’il y trouve, pour qu’elle
soit utile et parfaite. 11 doit savoir que toute jouissance, fiit-elle d’aprés les
apparences, de Pordre le plus €levé, et qui ne serait pas de cette nature, ni
fondée sur le renoncement et sur la destruction de toute autre jouissance,
est vaine et sans profit ; elle est un obstacle 4 'union de la volonté avec
Dieu.




LA NUIT DE L’ESPRIT 167

1
Les dommages que Pime éprouve quand elle veut mettre Ia joie de sa
volonté dans les biens sensibles

Tout d’abord si ’me n’apaise pas et n’étoutle pas la joie qui peut
lui venir des choses sensibles ou ne la dirige pas vers Dieu, elle encourt
tous les dommages généraux dont nous avons parlé et qui proviennent de
tous les autres genres de joie, comme 1’obscurcissement de la raison, la
tiédeur, la langueur spirituelle... Mais il y a en particulier un grand
nombre de dommages, tant spirituels que corporels et sensibles, qui
procédent de cette joie.

Premiérement, la joie que procure la vue des objets, quand on n’en
fait pas abstraction, uniquement pour aller & Dieu, peut engendrer
directement la vanité de Pesprit et la dissipation du coeur, une convoitise
désordonnée, la perte des convenances et du maintien intérieur et
extérieur, les pensées impures, les jalousies.

La jole qu’'on éprouve a entendre des choses inutiles engendre
directement la distraction de P'imagination, la superfluité' des paroles, la
jalousie, les jugements téméraires’, la mobilité des pensées et une foule
d’autres dommages de cette sorte trés dangereux.

La joie que I’on éprouve 4 respirer de suaves parfums engendre le
dégolit des pauvres, ce qui est opposé a la doctrine du Christ, horreur de
la dépendance, le peu de soumission du cozur pour les choses humiliantes
et une insensibilité spirituelle qui est au moins proportionnée a la
passivité de cette joie.

La joie qu’on éprouve a savourer les mets engendre directement la
gourmandise et 'ivrognerie, la colére, la discorde, le manque de charité
envers le prochain et les pauvres, c’est ce que prouve la conduite que tint
a I’égard de Lazare ce riche qui mangeait chaque jour d’une maniére
splendide en Luc 16 v 19. De la viennent encore les indispositions
corporelles, les infirmités ; de 1 naissent aussi les mouvements déréglés,
parce que les foyers de la luxures augmentent. De plus, il engendre
directement une grande torpeur d’esprit, ainsi qu'une langueur telle pour

! Superfluité ; inutilité.
% Téméraires : imprudent, osé.




LA NUIT DE L’ESPRIT 168

les choses spirituelles qu'on ne peut plus les gofiter, ni y prendre part, ni
en parler. Enfin cette joie produit la dissipation dans tous les autres sens
et dans le coeur, et le mécontentement sur une foule de points,

Quant 2 1a joie que le toucher éprouve dans les choses douces, elle
produit plus de dommages encore et des dommages plus funestes’, elle
met moins de temps pour pervertir le sens et ruiner ’esprit dont elle éteint
la force et la vigueur. De 14 nait le vice abominable de la mollesses et des
motifs qui I'excitent, selon le degré de cette sorte de joie : cette joie
nourrit la luxure, rend Pesprit efféminé et pusillanime’, tandis que le sens
devient lascif®, facile & "émotion et porté & pécher et & faire le mal. Elle
répand dans le cceur une vaine allégresse’ et une folle satisfaction. Elle
crée la liberté de langage et I'immodestie’ des yeux ; elle fascine et
émousse les autres sens, selon le degré ol elle est parvenue elle-méme.
Elle entrave la droiture du jugement ; elle le maintient dans I’ignorance et
la sottise spirituelle; moralement elle engendre la lAcheté et
I'inconstance, répand des ténébres dans I’dme, de la faiblesse dans le
coeur, et inspire de la crainte 14 ou il n’y a pas lieu d’en avoir. Cette joie
produit encore parfois la confusion dans 'esprit, comme Pinsensibilité
dans la conscience et 'intelligence. Elle affaibiit beaucoup la raison : elle
la réduit méme a un tel état que I’ame ne sait ni recevoir un bon conseil ni
le donner ; elle la rend incapable des biens spirituels et moraux, inutile en
un mot comme un vase brisé.

Tous ces dommages découlent de ce genre de joie ; ils sont plus
ou moins nombreux chez les uns et chez les autres, plus ou moins
intenses, selon le degré d’intensité de cette joie, comme aussi selon les
dispositions, la faiblesse de I'inconstance du sujet. Il v a, en effet, des
natures qui subiront plus de dommages d’une petite occasion que d’auires
d’une grande. Enfin par cette sorte de joie qui provient du toucher, on
peut encourir tous les maux et tous les dommages qui sont la conséquence
de la joie qu’on met dans les biens naturels.

! Funeste : qui apporte Ia mort, Ie malheur.

? Pusillanime : qui manque d’audace, de courage, qui a peur des responsabilités.
3 Lascif : qui ¢voque 1a sensualité, les plaisirs de I’amour.

* Allégresse : joie trds vive.

* Immodestie : qui manque de modestie, de pudeur.




LA NUIT DE L”ESPRIT 169

b |
Les avantages spirituels et temporels dont I'Ame s’enrichit par le
renoncement a la jote qui provient des choses sensibles

Admirables sont les avantages que I’dme tire du renoncement 3
cette joie ; les uns sont spirituels, et les autres temporels.

Le premier fruit que ’8me recueille du renoncement 4 la joie qui
vient des choses sensibles est de réparer les forces qu’elle avait perdues
par les distractions ou I'avait fait tomber I’exercice exagéré des sens ; elle
se recueille ; elle conserve 1’esprit surnaturel ; quant aux vertus qu’elle a
acquises, elle les augmente, et ses profits vont toujours grandissant.

Le second fiuit spirituel qui découle de ce détachement est
excellent. Nous pouvons dire en toute vérité que, de sensuel qu’il était,
'homme devient spirituel, que de I’état animal il s’éléve a [état
raisonnable, que sa vie d’homme se rapproche de la vie angélique, et que,
de temporel et humain, il devient céleste et divin. Si, en effet, ’homme
qui recherche sa joie dans les choses sensibles et s’y complait ne mérite et
ne doit avoir d’autres noms que ceux dont nous avons parlé, ¢’est-a-dire
de sensuel, d’animal, de terrestre..., celui, au contraire, qui renonce a la
joie qui provient des biens sensibles mérite les noms opposés de spirituel,
de céleste... Il est clair que c’est la une vérité ; si, en effet, I’exercice des
sens et la force de la sensualité contredisent, d’aprés I’apbtre en Galates 5
v 17, la force et I'exercice de I’esprit, il en résulte que, I'une de ces deux
forces venant a s’affaiblir et 4 manquer, celle qui lui était opposée doit
augmenter et se développer, puisqu’elle ne trouve plus d’obstacle a son
progres. Ansi donc, lorsque Pesprit de ’homme, ¢’est-a-dire cette partie
supérieure de 1’4me qui est en rapport et en communication avec Dien, se
purifie, il mérite tous les titres que nous avons signalés, car il se
perfectionne par la participation aux biens spirituels et aux dons célestes
qui lui viennent de Dien. Cette double vérité est confirmée par saint Paul
en 1 Corinthiens 2 v 10, 11 et 14. Tl appelle le sensuel dont la volonté ne
recherche que le sensible « un homme animal, qui ne comprend rien aux
choses de Dieu », tandis que celui qui porte ses affections vers Dieu, il
Pappelle « un homme spirituel qui pénéire et juge tout, jusqu’aux secrets
de Dieu les pius profonds ». L’dme trouve donc ici un avantage admirable




LA NUIT DE L’ESPRIT 170

qui la dispose grandement & recevoir de Dieu les biens et les dons
spirituels.

Le troisiéme avantage consiste dans une augmentation vraiment
extraordinaire de joie et de délices que regoit, méme au point de vue
temporel, la volonté ; car le Sauveur I’a dit en Matthieu 19 v 29 « on
regoit des cette vie le cent pour un ». Si I’on renonce 4 une satisfaction, le
Seigneur en donne cent autres dés cette vie, soit au point de vue spirituel,
soit au point de vue temporel. Mais si on accepte une joie qui provient de
ces choses sensibles, on en retire cent fois plus de peine et d’amertume.
Ainsi par exemple, lorsque 'ime est déja purifiée du plaisir que I
procurera la vue des objets, elle éprouve une joie toute spirituelle a diriger
vers Dieu la joie de tout ce qu’elle voit, que ce soit divin ou que ce soit
humain. Si elle est purifiée du plaisir que lui procurerait le sens de I’ouie,
elle éprouve cent fois plus de joie spirituelle 3 dlever vers Dieu tout ce
qu’elle entend, que ce soit divin ou que ce soit humain, II en est ainsi des
autres sens, quand ils sont déjd purifiés. Voyez nos premiers parents
lorsqu’ils vivaient dans I’état d’innocence au paradis terrestre. Tout ce
qu’ils voyaient, disaient ou mangeaient. .., leur servait 4 goter davantage
la contemplation, parce que la partie sensitive était chez eux parfaitement
soumise et assujettie 4 la raison. De méme, celui qui a le sens bien purifié
de toutes les choses sensibles et subordonné’ a Pesprit, jusque dans les
premiers mouvements, puise des délices ineffables dans la connaissance
et la contemplation de Dieu.

Ainst donc, pour celui qui est pur, tout dans les choses élevées ou
inférieures tourne & son plus grand bien et lui procure une plus grande
purete. Celui qui est impur, au contraire, voit tout se convertir en mal, a
cause de son impureté. Mais ’homme qui ne dompte pas la joie des sens
ne golitera pas la sérénité d’une joie ordinaire en Dieu par le moyen de ses
créatures et de ses ceuvres. Celui, au contraire, qui ne vit plus de la vie des
sens a dirigé vers la divine contemplation toutes les opérations de ses sens
et de ses puissances. Il est reconnu en bonne philosophie que chaque
chose vit et agit selon la qualité de son étre et de son existence. Si donc
’dme vit de la vie spirituelle, aprés avoir mortifié la vie animale, il est
clair que, toutes ses actions et toutes ses affections étant déja spirituelles

! Subordonné : qui est soumis A un supérieur ; qui dépend de quelque chose.




LA NUIT DE L’ESPRIT 171

et procédant d’une vie spirituelle, elle se dirige vers Dieu en tout et sans
contradiction. Ii suit de 1a que cet homme, qui a déja le coeur pur, trouve
en tout une connaissance de Dieu délicieuse, suave, chaste, pure,
spirituelle, pleine de joie et d’amour.

De tout ce que nous avons dit découle la doctrine suivante : tant
que ’homme n’aura pas tellement habitué ses sens a se priver de toute
joie sensible que dés le premier mouvement il en retire I’avantage dont
nous avons parlé, et dirige immédiatement toutes choses vers Dieu, il doit
nécessairement en mortifier la jouissance et I'attrait pour éloigner son
me de la vie sensitive. Sa crainte sera, puisqu’il n’est pas spirituel, de
puiser peut-étre dans les créatures plus de séve et de vigueur pour les sens
que pour Pesprit, surtout quand la force sensible qui prédomine déja
augmente encore par cet exercice méme la sensualité, la soutient, ou
méme la provoque. Notre-Seigneur I’a dit en Jean 3 v 6 : « ce qui nait de
la chair est chair, et ce qui nait de I’esprit est esprit ». Que I'on y regarde
bien : c’est la une vérité prouvée par Pexpérience. Que celui qui n’a pas
encore le gofit mortifié par rapport aux choses sensibles n’ait pas la
prétention de tirer beaucoup de profit de la force et de Pexercice des sens
dans I’espoir d’y trouver un secours pour I’esprit. Au contraire, les forces
de 'dme augmenteront plus, si elle se prive des plaisirs sensibles ou si
elie en apaise le désir et la jouissance, que si elle en fait usage.

Quant aux biens de la gloire qui sont réservés dans I'autre vie a
celui qui pratique cette abnégation des joies sensibles, il est inutile de les
énumérer. Considérons senlement les qualités des corps glorieux, comme
Pagilité, la clarté..., qui seront bien supérieures 4 celles de ceux qui n’ont
pas pratiqué cette abnégation; voyons aussi I’augmentation de gloire
essentielle qui correspond au degré d’amour de Dieu que I’ime a acquis :
car c’est par amour pour Dieu que I’dme a repoussé la joie des plaisirs
sensibles, et & chaque acte d’abnégation de cette joie momentanée et
périssable, dit saint Paul en Corinthiens 4 v 17, correspond un poids
immense de gloire qui durera éternellement. Je ne parlerai pas maintenant,
non plus, des autres avantages moraux, temporels et spirituels, qui
découlent de ce renoncement. Iis sont les mémes que ceux dont nous
avons patlé en traitant des autres genres de joie mats ils se manifestent ici
dans un degré bien supérieur, parce que les jouissances auxquelles on




LA NUIT DE L’ESPRIT 172

renonce touchent plus intimement la nature de ’homme ; voila pourquoi,
lorsqu’on pratique ce renoncement, on acquiert une pureté plus intime.

(quatriéme partie)
Les biens moraux

Le quatrieme genre de biens ol la volonté peut mettre sa joie
comprend les biens moraux. On entend par 1a les vertus et leurs habitudes,
en tant qu’habitudes morales, la pratique de toutes les vertus et des
ceuvres de miséricorde, 1’accomplissement de la loi divine et humaine, en
un mot, les ceuvres qui proviennent d’un naturel heureux et d’une bonne
inclination. Ces biens moraux, quand on les posséde et qu’on s’en sert,
méritent peut-tre plus la joie de la volonté qu’aucun des trois autres
genres de biens dont nous avons parlé. 1l y a deux causes qui peuvent,
chacune séparément ou toutes les deux réunies, produire cette joie : on
considére soit ce qu’ils sont en eux-mémes, soit 'avantage qu’ils nous
procurent comme moyens ou comme instruments, Et ainsi nous verrons
que la possession de ces trois genres de biens dont nous avons parlé ne
méritent pas la joie de la volonté,

Comme nous ’avons vu, ils ne procurent & I’homme aucun
avantage par eux~memes ils ne possédent aucune valeur intrinséque’ ; ils
sont, en effet, si caducs? et si fragiles ; et ils n’engendrent et ne procurent
que peine, douleur et affliction d’esprit. S’ils méritent quelque joie &
cause du second motif, c’est-d-dire quand "homme s’en sert pour aller &
Dieu, ce résultat est si incertain, que, comme on le voit communément?, il
procure 4 ’homme plus de dommage que de profit. Les biens moraux, au
contraire, méritent déja quelque estime de la part de celui qui les posséde,
d’abord pour le premier motif, ¢’est-3-dire & cause de ce qu’ils sont en

! Intrinséque : qui appartient A I’objet lui-méme, indépendamment des facteurs
exteneurs

* Caduc : qui n’a plus cours, périmg.
3 Communément : ordinaircment, généralement,




LA NUIT DE L’ESPRIT 173

eux-mémes et de ce qu’ils valent. Et en effet, comme ils apportent avec
eux la paix et la tranquillité, la rectitude et 1’ordre dans I'usage de la
raison, et la prudence dans la conduite, 'homme ne peut, humainement
parlant, rien posséder de meilleur en cette vie. Ainsi donc, dés lors que les
vertus par elles-mémes méritent d’étre aimées et estimées, ’homme,
humainement parlant, peut bien se réjouir de les posséder et de s’en
servir, tant a cause de ce qu’elles sont en elles-mémes, qu’a cause des
avantages humains et temporels qu’elles procurent. C’est dans ce sens et
pour ce motif que les philosophes, les sages et les princes de I’ Antiquité
les estimaient, en faisaient 1’éloge, les ont recherchées, en ont fait usage,
tout paiens qu’ils étatent. Ils ne les envisageaient qu’au point de vue
temporel et pour les biens temporels, corporels et naturels qu’ils savaient
devoir en tirer. Or en agissant ainsi, non seulement ils obtenaient les biens
et la renommée passagére qu’ils poursuivaient, mais de plus, comme Dieu
aime tout ce qui est bon (méme dans le barbare et le gentil) et que rien,
nous dit le Sage en Sagesse 7 v 22, ne peut ’empécher de se montrer bon,
il prolongeait leur vie, augmentait leur renommée, leur empire, et leur
donnait une paix glorieuse. C’est ainsi qu’il agit a 'égard des Romains,
parce qu’ils avaient de justes lois; il leur soumit pour ainsi dire tout
Punivers ; il récompensait ainsi temporellement les coutumes louables de
ces hommes qui, & cause de leur infidélité, étaient incapables de recevoir
la récompense éternelle.

Dieu aime extrémement ces biens de I’ordre moral ; Salomon, qui
avait seulement désiré la sagesse pour instruire son peuple, le gouverner
dans la justice et le former dans les bonnes meeurs, lui fut si agréable que
le Seigneur lui dit en 3 Rois 3 v 11 & 13 : « puisque tu m’as demandé la
sagesse dans ce but, je te la donnerai, mais je t’accorderai encore ce que
tu n’as point demandé, c’est-a-dire des richesses et des honneurs, tels
qu’aucun roi n’en a jamais eu et n’en aura jamais. »

Sans doute le chrétien doit se réjouir de cette premiére maniére
des biens moraux et des bonnes ceuvres qu’il accomplit temporellement,
puisque par la il se procure les biens temporels dont nous avons parlé.
Mais 12 ne doit pas s’arréter sa joie comme le faisaient les Gentils, avons-
nous dit, dont le regard ne s’élevait pas au-dessus des biens de cette vie
mortelle. Dés lors qu’il possede la lumiére de la foi, par laquelle il espére




LA NUIT DE L’ESPRIT 174

la vie éternelle, et que sans elle tous les biens d’ici ou de 13 ne lui
serviront de rien, il doit seulement et surtout se réjouir de la possession et
de la pratique de ces vertus morales, pour ce motif qu’il accomplit ses
ceuvres par amour pour Dieu et qu’ainsi il acquiert la vie éternelle. Ainsi
done, dans I'accomplissement des bonnes ceuvres et dans I'exercice des
vertus, il n’aura en vue que Dieu et ne mettra sa joie qu’a le servir et a le
glorifier. Sans cela, toutes les vertus n’ont aucune valeur devant Dieu,
comme nous le démontre 'Evangile par la parabole des dix vierges en
Matthieu 25. Toutes avaient gardé la virginité et accompli de bonnes
ceuvres. Mais cing d’entre elles n’avaient pas su chercher leur joie dans
leurs vertus en les dirigeant vers Dieu ; elles se réjouirent vainement et se
vantérent de les posséder ; aussi elles furent bannies du ciel et ne regurent
de I’Epoux ni attention, ni récompense.

Il 'y eut également dans P’Antiquité beaucoup d’hommes qui
pratiquérent certaines vertus et accomplirent de bonnes ceuvres. Nous
voyons méme de nos jours beaucoup de chrétiens qui font de méme ; ils
se distinguent par de hauts faits ; et tout cela ne leur servira de rien pour
la vie éternelle ; car ils n’ont pas en vue 1’honneur et la gloire de Dieu
seul et ne mettent pas son amour au-dessus de tout. Le chrétien doit donc
se réjouir, non pas de faire de bonnes ceuvres et d’avoir de saintes
coutumes, mals d’agir uniquement par amour pour Dieu, sans autre
considération’. Plus, en effet, les ceuvres faites pour Dieu seul méritent de
récompense et de gloire, plus aussi, quand elles sont accomplies pour
d’autres considérations, elles attirent de confusion devant Dieu.

Aussi le chrétien, pour élever vers Dieu la joie qu’il trouve dans
les biens moraux, doit considérer que la valeur de ses bonnes ceuvres
jefines, aumdnes, pénitences, oraisons, etc., ne repose pas seulement sur
leur nombre ou leur qualité intrinséque, mais sur Pamour de Dieu dont il
s’anime alors ; ses ceuvres sont d’autant plus excellentes qu’elles partent
d’un amour de Dieu plus pur et plus parfait, et qu’on y recherche moins
un intérét quelconque de joie, de golit, de consolation ou de réjouissance
pour ce monde et pour I'autre. Voild pourquoi le cceur ne doit pas
s’attacher au gofit, a la consolation, & la saveur ni autres satisfactions qui
accompagnent d’ordinaire I’exercice de la vertu et la pratique des bonnes

! Considération : action d’examiner quelque chose avec attention,




LA NUIT DE 1L’ESPRIT 175

ceuvres ; il doit rapporter sa joie & Dieu, désirer travailler 4 la gloire de
Dieu par ce moyen, renoncer & fa joie qu’il y trouve et s’en priver, vouloir
que Dieu seul s’en réjouisse et la savoure en secret, enfin il n’aura pas
d’autre intérét, ni d’autre bonheur que de travailler 4 ’honneur et a la
gloire de Dieu. C’est ainsi qu’il concentrera en Dieu toute la force de sa
volonté en ce qui concerne les biens de I’ordre moral.

I
Les sept dommages principaux ot peut tomber la volonté quand elle
met sa joie dans les biens de I’ordre moral

Les dommages principaux ot I’homme peut tomber quand il se
complait vainement dans ses bonnes ceuvres ou ses saintes pratiques sont,
a mon avis, au nombre de sept ; ils sont trés préjudiciable’, parce qu’ils
sont spirituels.

Premier dommage
Le premier dommage est la vanité, I’orgueil, 1a vaine gloire et la

présomption. On ne peut, en effet, se réjouir de ses ceuvres sans les
estimer. De 13 naissent la jactance” et les autres vices dont nous venons de
parler. C’est 13 ce que faisait le Pharisien. L’Evangile de Luc 18 v 11 et
12 nous dit qu’il priait et, tout en remerciant Dieu, il se vantait de ses
jelines et autres bonnes ceuvres,

Second dommage
Le second dommage est ordinairement uni au précédent. I

consiste a juger les autres mauvais et imparfaits par rapport 2 nous-
mémes. Il nous semble qu’ils n’agissent pas et ne se conduisent pas aussi
bien que nous. Nous avons peu d’estime pour eux dans notre coeur et nous
le montrons parfois dans nos paroles. Le Pharisien avait aussi ce défaut,

! Préjudice : tort, dommage.
2 Jactance : se vanter, bavarder.




LA NUIT DE L’ESPRIT 176

car dans sa priére il disait en Luc 18 v 11 : « je vous rends grices de ce
que je ne suis pas comme les autres hommes, voleurs, injustes,
adultéres. » Aussi par un seul acte il tombait dans ces deux défauts,
I’estime de soi et le mépris des autres. C’est ld ce que font aujourd’hui
beaucoup de gens; ils disent . je ne suis pas comme tel ou tel autre.
Beaucoup d’entre eux sont pires que le Pharisien. Celui-ci méprisait tout
le monde en général, et il avait aussi un mépris particulier pour le
Publicain ; aussi il disait : je ne suis pas comme cet homme ; mais ceux
dont nous parlons ne se contentent pas de faire 'un et Pautre ; ils en
viennent & se facher et & étre remplis de jalousie quand ils voient que
d’autres sont loués, qu’ils agissant mieux et valent mieux qu’eux-mémes.

Troisiéme dommage
Le troisieme dommage consiste en ce que, comme ces personnes

ne recherchent dans leurs ceuvres que leur propre satisfaction, elles ne les
accomplissent généralement que quand elles voient qu’elles vont en
retirer quelque satisfaction ou quelque louange. Aussi Notre-Seigneur a-t-
il dit d’elles en Matthieu 23 v 5 : « tout ce qu’elles font, elles le font afin
d’étres vues des hommes », et elles n’agissent pas uniquement pour Dieu.

Quatriéme dommage

Le quatriéme dommage découle de ce dernier, et il consiste en ce
que ces personnes ne recevront pas de Dieu leur récompense parce
quelles ont voulu lavoir dés cette vie dans la jouissance, les
consolations, I’honneur et d’autres intéréts qu’elles ont recherchées dans
leurs ceuvres ; voila pourquoi le Sauveur a dit d’elles en Matthieu 6 v 2
que de la sorte elles ont regu leur récompense. Aussi ne retireront-elles de
leurs ceuvres que la peine et la confusion, sans récompense aucune.
Quelle misére que celle qui découle de ce dommage parmi les enfants des
hommes | je suis persuadé que la plupart des ceuvres qu’ils font en public
sont vicieuses, sans valeur, imparfaites ou défectueuses devant Dieu,
parce qu’ils ne sont pas détachés de tout intérét et de tout respect humain.
Quel autre jugement peut-on porter sur ceux qui accomplissent certaines
ceuvres, ou élévent des monuments commémoratifs dans les seul but de
manifester les honneurs et les vains hommages dont ils ont été I’objet




LA NUIT DE L’ESPRIT 177

durant leur vie 7 ne veulent-ils pas par 13 perpétuer leur nom, la célébrité
et la noblesse de leurs familles ? est-ce qu’ils ne vont pas jusqu’a mettre
leurs dmes et leurs blasons dans les églises ? ne dirait-on pas qu’ils
veulent se mettre 14 a la place des images des saints, devant lesquelles
tout le monde doit fléchir le genou ? on peut bien dire que quelques-unes
de ces personnes, en agissant de la sorte, s’estiment elles-mémes plus que
Dieu. Et cela est vrai quand elles font ces ceuvres dans ce but, et que sans
cette intention elles ne les auraient pas accomplies.

Mais laissons de coté ceux qui arrivent a un pareil excés. Combien
n'y en a-t-il pas qui tombent dans le méme défaut d’une foule de
maniére ? les uns veulent étre loués pour leurs ceuvres, d’autres veulent
qu’on leur témoigne de la reconnaissance, qu’on les raconte, ou qu’elles
soient connues de telle ou telle personnes, ou méme de tout e monde ;
parfois méme ils veulent que leurs aumones ou autres bonnes ceuvres se
fassent par D'intermédiaire d’un tiers pour qu’elles soient mieux
divulguées ; d’autres font méme toutes ces choses a la fois. Voild ce qui
s’appelle sonner de la trompette ; c’est, dit Notre-Seigneur Jésus-Christ
dans I’Evangile de Matthieu 6 v 2, ce que font les Ames vaines qui, pour
ce motif, ne recevront de Dieu aucune récompense de leurs ceuvres.

Ii faut donc, pour éviter un pareil dommage, cacher nos bonnes
ceuvres, afin que Dieu seul en soit le témoin, et vouloir que personne n’en
fasse cas. Non seulement nous devons les cacher & tout le monde, mais
encore 4 nous-mémes, c¢’est-a-dire que nous ne devons pas y mettre de
complaisance ni les estimer comme si elles avaient quelque valeur, ni en
tirer la moindre joie. C’est 14 le sens spirituel que Notre-Seigneur a donné
a cette parole en Matthieu 6 v 3 ! « que votre main gauche ne sache pas ce
que fait votre main droite», c’est-a-dire: ce n’est pas avec un il
terrestre et charnel que vous devez regarder et estimer I’ceuvre spirituelle
que vous accomplissez. De la sorte, la force de la volonté se recueille tout
entiére en Dieu, et I'cuvre quelle accomplit & de la valeur & ses yeux.
Sans cela, non seulement elle perd le fruit de ses bonnes ceuvres, mais trés
souvent par sa jactance et sa vanité elle se rend grandement coupable
devant Dieu. C’est dans ce sens qu’il faut entendre cette parole de Job 31
v 26 & 28 : « si mon ceceur s’est réjoui dans le secret, et si j’ai donné 4 ma
main un baiser de ma bouche, j’ai commis une iniquité et un grand




LA NUIT DE L’ESPRIT 178

péché. » Par la main Job signifie I'ceuvre que on accomplit, et par la
bouche, la volonté qui se complait dans cette ccuvre. Comme cela est de la
complaisance en soi-méme, Job dit: « si mon coeur s’est réjoui dans le
secret, il a commis une grande iniquité » ; il ajoute méme que c’est 13 une
negation de Dieu. Et en effet, quand on se donne a soi-méme et qu’on
s’attribue une bonne ceuvre, on refuse de la donner & Dieu, qui est I"auteur
de tout bien ; on suit les traces de Lucifer, qui, se complaisant en lui-
méme, refusa 4 Dieu ce qui lui appartenait, et se attribua, ce qui fut la
cause de sa perte.

Cinquiéme dommage

Le cinquiéme dommage consiste 4 ne pas faire de progrés dans le
chemin de la perfection. C’est le cas de ceux, en effet, qui s’attachent aux
golts et aux consolations qu’ils trouvent dans les bonnes ceuvres. Dés
qu’ils ne trouvent plus dans leurs bonnes ceuvres ou exercices de piété ni
gofits ni consolations, ils ne comprennent pas que cela arrive
ordinairement quand Dieu, pour les élever plus haut, leur donne le pain
dur destiné aux parfaits, et les sévre du lait des enfants ; il éprouve leurs
forces et purifie leurs désirs encore faibles, il veut leur faire goliter le pain
qui convient aux hommes mirs. Mais le plus souvent ces dmes sont
déconcertées, et perdent courage parce qu’elles ne trouvent plus de
douceur dans leurs bonnes ceuvres. Il faut leur appliquer dans le sens
spirituel cette parole du Sage en Ecclésiaste 10 v 1 : « les mouches qui
meurent dans le parfum en gitent la suavité. » Quand, en effet, il s offre
quelques mortifications & ces ames, elles ne les accomplissent pas ; elles
perdent courage et ne gofitent pas la suavité de Pesprit et la consolation
intérieure qui étaient renfermées dans ces ceuvres.

Sixiéme dommage
Le sixiéme dommage vient de ce que ’on se trompe généralement

quand on regarde comme meilleures les choses et les ceuvres qui plaisent
que celles qui ne plaisent pas; on loue et on estime les unes, tandis que
Pon critique et déprécie les autres. Et cependant, on peut dire qu’en
général, les ceuvres qui, par elles-mémes, procurent plus de mortification
a Phomme, surtout quand il n’est pas trés avancé dans la perfection, sont




LA NUIT DE L’ESPRIT 179

plus agréables a Dieu et plus précieuses devant lii par suite de
’abnégation de soi que I'homme doit y pratiquer, que celles ou il trouve
sa consolation et ol il peut trés facilement se rechercher. Le prophéte
Michée dit & ce sujet en 7 v 3 : «ils ont appelé bien le mal qu’ils font »,
c’est-a-dire que ce qui dans leurs ceuvres est mauvais, ils Pappellent bon.
Cela vient de ce qu’ils mettent leur joie dans les ceuvres, et non dans
I'unique désir de plaire 4 Dieu.

Ce dommage régne a un tel point chez les personnes adonnées 3 la
spiritualité, comme chez les personnes communes, qu’il serait trop long
de le raconter. A peine peut-on trouver une seule personne qui consent a
n’agir que pour Dieu, sans jamais s’attacher & une consolation, jouissance
ou intérét pour soi-méme.

.Septiéme dommage
Le septiéme dommage consiste en ce que 'homme qui n’a pas

étouffé en Iui la vaine joie qui provient des biens de I'ordre moral, est
incapable de recevoir les bons conseils et les enseignements sages qui lvi
seraient nécessaires pour les ceuvres qu’il doit accomplir. Cette habitude
de faiblesse qu’il a de rechercher dans ses ceuvres une vaine jouissance
comme son bien propre Penchaine de telle sorte qu’il ne regardera pas le
conseil des autres comme meilleur, ou du moins, s’il le trouve tel, il ne
voudra pas le suivre, faute de courage. La charité alors devient trés faible
soit pour Dieu soit pour le prochain. Car I’amour-propre que I’on apporte
dans les ceuvres refroidit le vertu de charité.

¥ ok %




LA NUIT DE L’ESPRIT 180

I
Les avantages qu’il y a pour I’ime a renoncer aux joies qui viennent
des biens temporels

It 'y a de trés grands avantages pour I’me & refuser d’applique la
vaine joie de la volonté & cette sorte de biens.

Le premier, ¢’est qu’elle se délivre d’une foule de tentations et de
piéges du démon qui se trouvent cachés sous la joie qui provient des
bonnes ceuvres. Nous pouvons le comprendre par ces paroles de Job 40 v
16: « il dort 2 "ombre dans le secret des roseaux, dans des lieux
humides. » 1l désigne ici le démon, qui trompe I'8me par la joie et la
vanité des csuvres, figurées par humidité des lieux et la fragilité du
roseau. Or il n’y a rien d’étonnant & ce que le démon nous trompe
secrétement sous le couvert de cette joie; car avant méme que ses
suggestions se produisent, cette vaine joie est elle-méme une illusion ; et
cela a lieu surtout quand il y a dans le coeur une certaine jactance au sujet
de cette joie. Jérémie nous le dit clairement en 49 v 16 en ces termes :
« arrogance’ de votre cceur vous a séduit. » Et, en effet, quelle plus
grande illusion que celle de Ia jactance ? or 'Ame ne peut s’en délivrer
qu’en renongant a cette joie.

Le second avantage, c’est que ’on accomplit ses ceuvres avec plus
de sagesse et de perfection, car s’il y a la passion de la joie et du plaisir,
on n'y donne pas lien. Cette passion de la joie, en effet, excite
extrémement ces tendances que ’on appelle irascible’ et concuspisciblez;
la raison perd son autorité et ordinairement se montre versatile’ dans ses
ceuvres et ses projets, laisse les uns pour les autres, les commence et les
abandonne sans jamais rien achever. Comme Phomme agit alors 4 cause
du golit qu’il trouve dans ces ceuvres, et que ce gofit est trés variable, et
beaucoup plus encore dans certaines natures, il en résulte que, 1a ol ce
golit vient a cesser, les ceuvres et les projets cessent aussi, malgré toute
leur importance. Pour ces sortes de personnes, la jouissance qu’elles

' Arrogance : orgueil.
! Trascible : porté 4 la colére.
2 . , . . .
Concupiscence : désir des plaisirs sensuels.
? Versatile : qui change facilement d’opinion, inconstant.




LA NUIT DE L’ESPRIT _ 181

trouvent dans leurs ceuvres en est comme ’me et toute la force. Dés que
la jouissance vient & cesser, c’en est fait de I’ceuvre ; elles I’'abandonnent,
et ne perséverent pas. Notre-Seigneur Jésus-Christ a dit de ces personnes
en Luc 8 v 12 : « elles regoivent la parole divine avec joie, mais bientdt le
démon la leur ravit, pour qu’elles ne persévérent pas. » Ce malheur arrive
parce que la parole divine n’avait pas d’autre force et d’autre racine que la
joie que T'on en avait congue. Quand donc on enléve cette joie 4 la
volonté et qu’on ’en sépare, on lui donne un motif de persévérance et de
succés. Aussi cet avantage est trés grand, comme est trés grand le
dommage qui lui est opposé. Le Sage jette ses regards sur la substance de
Pceuvre et ses avantages, et non sur la saveur et le plaisir qu’il y goditerait.
Aussi n’agit-il pas en lair, il tire de ses ceuvres une joie durable, sans
rechercher le tribut des saveurs qu’elles pourraient apporter. ..

Le troisiéme avantage est divin. 11 a lieu quand on étouffe la vaine
joie que I'on trouve dans les bonnes ceuvres, et que 'on se fait pauvre
d’esprit. C’est 1a I'une des béatitudes dont a parlé le Fils de Dieu quand il
a dit en Matthieu 4 v 3 : « bienheureux les pauvres d’esprit, parce que la
royaume des cieux est & eux. »

Le quatriéme avantage, c’est que celui qui renoncera & cette joie
sera doux, humble et prudent dans sa conduite. Il n’agira pas avec
précipitation ou impétuosité®, et ne se laissera pas entrafner & la j joie par la
partie de son dme que I'on appelle concupiscible et irascible ; il se sera
pas présomptueux, ni affecté par une estime exagérée de ses ceuvres a
cause du golt qu’il y trouve, il ne sera point non plus imprudent jusqu’a
se laisser aveugler par cette joie.

Le cinquiéme avantage est qu’on se rend agréable & Dieu et aux
hommes ; on se délivre de I'avarice, de la gourmandise, de la paresse
spirituelle, de I'envie spirituelle et de mille autres vices.

4 Impétuosité : violence, emportement.




LA NUIT DE L’ESPRIT 182

{(cinquiéme partie)
La joie dans les objets ou les biens surnaturels

Il convient maintenant de parler du cinquiéme genre de biens dans
lesquels 1’ame peut mettre sa joie et que nous avons appelés surnaturels.
Nous entendons par I tous les dons et toutes les grices qui viennent de
Dieu, qui dépassent les facultés et les forces de la nature, et que I'on
appelle graces données gratuitement ; tels sont les dons de sagesse et de
science qui ont ét¢ accordes a Salomon ; telles sont aussi les grices dont
parle saint Paul en 1 Corinthiens 12 v 9 et 10: «la foi, le don des
guérisons, le don des miracles, I’esprit de prophétie, [a connaissance et le
discernement des esprits, P'interprétation des paroles et aussi le don des
langues. » Ces biens sont sans doute spirituels. L’exercice de ces biens
regarde immédiatement 1'utilité du prochain : c’est dans ce but et pour
cette fin, dit saint Paul en 1 Corinthiens 12 v 7, que Dieu les accorde.
I Esprit surnaturel ne se donne a personne, si ¢e n’est pour le bien du
prochain, et cela s’entend de ces grices. Quant aux grices spirituelles,
leur exercice comprend seulement les rapports de I’dme a Dieu et de Dieu
a 'ame, dans une communication d’intelligence, de volonté, etc. 1l y a
donc une différence dans P'objet, puisque les dons spirituels regardent
Dieu et I’8me, tandis que les faveurs surnaturelles sont ordonnées aux
autres créatures et pour leur utilité. Elles différent aussi dans leur
substance et par suite dans leurs opérations, et par conséquent, elles
différent nécessairement dans la doctrine.

Nous allons donc parler maintenant des dons et des gréces
surnaturelles dans le sens ol nous les entendons ici. Or, pour
surnaturaliser la vaine joie qui en provient, il convient de signaler deux
avantages qu’il y a dans ce genre de biens, c’est-a-dire I'un temporel,
Pautre spirituel. Le temporel regarde la santé rendue aux malades, la vue
restituée aux aveugles, la résurrection des morts, la délivrance des
possédés du démon, la prophétie de I'avenir qui avertit les homme de se
tenir sur leurs gardes, et autres choses de ce genre. L’avantage spirituel et
éternel consiste en ce que Dieu est connu et glorifié par ces ceuvres, par
celui qui les accomplit, par ceux en faveur de qui ou en présence de qui
elles s’accomplissent.




LA NUIT DE L’ESPRIT 183

Quant au premier avantage, qui est 1’avantage temporel, les
ceuvres et les miracles surnaturels ne méritent que peu ou méme
nullement a joie de la part de ’dme, car, si on exclut se second avantage,
ils nont pas beaucoup d’importance pour ’dme: ils n’en ont méme
aucune, puisqu’ils ne sont pas par eux-mémes le moyen qui unit I’ame a
Dieu; c’est la I'ceuvre exclusive de la charité. Ces ceuvres ou grices
surnaturelles peuvent méme étre accomplies par quelqu’un qui n’est pas
en état de griace et ne posséde pas la charité, car ou bien Dieu confére
véritablement ces dons et ces grices comme il le fit 4 I'impie prophéte
Balaam et 4 Salomon, ou bien le démon les falsifie, comme cela eut lieu
avec Simon le Magicien, ou enfin cela provient d’une vertu secréte de la
nature.

Or si parmi ces ceuvres et ces merveilles, il v en avait qui fussent
de quelque profit & celui qui les accomplit, ce serait les véritables, celles
qui viennent de Dieu. Et si vous voulez savoir ce qu’elles valent quand
elles sont privées du second avantage, écoutez ce que nous dit saint Paul
en 1 Corinthiens 13 v 1 et 2 . « si je parlais le langage des hommes et des
anges, et que je n’eusse pas la charité, je ne serais qu’un airain sonnant ou
une cymbale retentissante. Si j’avais le don des prophéties, si je
connaissais tous les mystéres et toutes les sciences; si j’avais une foi
profonde & transporter les montagnes et que je n’eusse pas la charité, je ne
suis rien. » Aussi quand un grand nombre de ceux qui auront ainsi estimé
leurs ceuvres demanderont & Notre-Seigneur pour récompense la gloire et
lui diront comme en Matthieu 7 v 22 et 23 : « Seigneur, est-ce que nous
n’avons pas prophétisé en votre nom et accompli beaucoup de
miracles ? » Notre-Seigneur répondra : « retirez-vous de moi vous qui
avez accompli 'iniquité. »

L’homme doit donc se réjouir, non de la possession de ces grices
extraordinaires et de I'usage qu’il en fait, mais du fruit spirituel qu’il peut
en retirer en servant Dieu avec une véritable charité, car c’est elle qui
nous donne droit & la vie éternelle. Voila pourquoi notre Sauveur reprit
ses disciples qui revenaient tout joyeux d’avoir chassé les démons et feur
dit en Luc 10 v 20 : « gardez-vous de vous réjouir de ce que les démons
vous sont soumis, mais plutdt de ce que vos noms sont inscrits dans le
livre de vie. » En bonne théologie cela veut dire : réjouissez-vous de ce




LA NUIT DE L’ESPRIT 184

que vos noms sont inscrits dans le livre de vie. Par conséquent ’homme
ne doit se réjouir que 5’il est dans la voie qui conduit 2 cette vie, voie qui
consiste & accomplir ses ceuvres dans la charité de Dieu ; car de quoi sert
ce gui n’est pas amour de Dieu ? quelle en est la valeur ? or cet amour
n’est pas parfait, 8’if n’a pas assez de force et de sagesse pour purifier
’dme de toutes les joies qui viennent de la créature et pour ne se
complaire que dans I’accomplissement de la volonté de Dieu. Clest 3
cette condition que la volonté s’unit & Dieu par le moyen de ces biens
surnaturels.

I
Les dommages out I’ime tombe quand elle met la joie de la volonté
dans les biens naturels

Que celui donc qui aura regu de Dieu des grices et des dons
surnaturels se garde bien du désir et de la joie de s’en servir, qu’il n’en
parle pas ; car Dieu, qui les lui confére surnaturellement pour I'utilité de
I'Eglise et de ses membres, lui inspirera aussi surnaturellement d’en user
de la mani¢re et au moment qu’il faut. 1! recommandait & ses disciples de
ne pas se préoccuper de ce qu’ils auraient 4 dire, parce que leurs réponses
devaient étre I'effet surnaturel de la foi; or il veut également, puisque
Pusage de ces faveurs n’est pas moins surnaturel, que 'homme attende
que Dieu lui-méme meuve' intérieurement son coeur pour agir, car c’est
par sa vertu que doit se produire toute vertu, Voila pourquei nous voyons
dans les Actes de Apdtres 4 v 29 et 30 que les disciples, bien qu’ayant
déja regu ces grices et ces dons surnaturels, priaient Dieu et le suppliaient
de daigner étendre sa main afin d’opérer par eux des miracles et des
guerisons et de répandre dans les cceurs la foi de Notre-Seigneur Jésus-
Christ.

! Mouvoir ; metire en mouvement,




LA NUIT DE L’ESPRIT 185

En second lieu, '8me qui se réjouit de ces faveurs peut recevoir en
elle-méme un détriment® sous le rapport du mérite de la foi. Quand elle
fait grand cas des miracles, elle se détourne beaucoup de I’habitude
substantielie de la foi, qui est une habitude obscure ; aussi plus il y a de
miracles et de prodiges, moins il v a de mérite 3 croire. Aussi saint
Grégoire dit que la foi est sans mérite lorsque la raison lui donne des
preuves humaines et palpables. Voila pourquoi Dieu n’accomplit jamais
ces merveilles que quand elles sont absolument nécessaire pour la foi, ou
pour d’autres fins qui intéressent sa propre gloire et celle des Saints. C’est
pour ce motif et aussi afin que ses disciples ne fussent pas privés du
mérite de Ia foi §’ils constataient par eux-mémes sa Résurrection qu il fit
beaucoup de choses avant de se montrer & eux, afin de leur inculquer’ tout
d’abord la foi. C’est pour ce motif qu’il fit montrer & Marie-Madeleine
tout d’abord son sépulcre vide; ensuite, i#! voulut lui annoncer sa
résurrection par la voix des anges (car la foi vient par I’ouie, dit saint Paul
en Romains 10 v 17), et qu’ainsi elle criit en lui avant de ’avoir vu. Et
méme lorsqu’elle le vit, c’est sous la figure d’un jardinier. Le Sauveur
voulait par 1a achever de la perfectionner dans la foi qui lui manquait
encore par suite de son attachement 4 sa présence sensible. Quant a ses
disciples, il leur envoya tout d’abord les saintes femmes pour leur
annoncer sa résurrection, et c’est alors qu’ils vont au sépulcre et le
trouvent vide. Voyez ce qu’il fait aux disciples d’Emmais. Il se joint &
eux sous la forme d’un voyageur et il commence tout d’abord par
enflammer leur coeur de la foi la plus vive. Et finalement, il reproche a
tous ses disciples de n’avoir pas cru & ceux qui leur avaient annoncé sa
Résurrection. (Luc 24 v 15) Voyez ce qu’il dit a saint Thomas en Jean 20
v 29, qui avait voulu voir ses plaies comme preuve de sa Résurrection
« bienheureux ceux qui auront cru en lui sans Pavoir vu. » Ainsi donc
Dieu n’aime pas qu’il se fasse des miracles ; car s°il les fait, c’est, comme
’on dit, qu’il ne peut pas faire autrement. Voild pourquoi il adressait des
reproches aux Pharisiens qui ne croyaient que parce qu’ils voyaient des
prodiges ; il leur dit en Jean 4 v 48 : « si vous ne voyez pas des prodiges

2 Détriment : dommage, tort.
! Inculquer : faire entrer durablement quelque chose dans Pesprit de quelqu’un,




LA NUIT DE L’ESPRIT 186

et des miracles, vous ne croyez pas.» Ils perdent donc beaucoup du
meérite de la foi ceux qui se complaisent dans ces faits surnaturel.

Le troisiéme dommage consiste en ce que la joie que 'on a de ces
faits surnaturels jette I'4me dans la vaine gloire ou quelque vanité. La joie
elle-méme que I’on congoit de ces faits, n’étant pas purement en Dieu et
pour Dieu, est déja une vanité. La preuve nous en est donnée par Notre-
Seigneur en Luc 10 v 20, lorsqu’il a reproché a ses disciples de s’étre

“réjouis de la puissance qu’ils avaient sur les démons : si cette joie n’avait
‘pas été vaine, jamais le Sauveur ne leur en aurait fait un reproche.

1
Les deux avantages que Pon se procure quand on renonce i la joie
qui vient des grices surnaturelles

L’dme peut exalter Dieu de deux maniéres. La premiére,
lorsqu’elle retire son coeur et la joie de sa volonté de tout ce qui n’est pas
Dieu, pour les mettre en lui seul. C’est 1a ce que David a voulu dire en
psaume 63 v 8 : « ’homme élévera son coeur, et Dieu sera exalté!. » En
effet, quand le coeur s’éléve au-dessus de toutes les créatures, I’ame
s’éléve comme lui au-dessus de tout. Comme elle met alors toutes ses
affections en Dien seul, Dieu en est exalté et glorifié ; il lui manifeste son
excellence et sa grandeur ; et comme elle s’éléve au-dessus de toutes les
joies créées, il lui donne un témoignage de ce qu’il est. Cette faveur n’a
pas lieu sans que la volonté soit sevrée de toute joie et de toute
consolation par rapport aux choses créées comme le dit encore David en
Psaume 65 v 11 : « laissez tout, et considérez que c’est moi votre Dieu. »
Et ailleurs, en Psaume 62 v 3, il dit encore : « ¢’est par une terre déserte,
aride sans chemin que je me suis présenté devant vous comme dans votre
sanctuaire pour y contempler votre puissance et votre gloire. » Or, s’il est
vrai que Dieu est exalté quand on renonce & toute la joie qui provient des
créatures, il I’est beaucoup plus quand on renonce a la joie de toutes ces

! Exalter : faire I'éloge de.




LA NUIT DE L’ESPRIT 187

faveurs si extraordinaires pour la reporter en lui seul, car, dés lors qu’elles
sont surnaturelles, elles sont de beaucoup plus élevées que les autres
biens ; aussi quand on y renonce pour ne se réjouir qu’en Dieu seul, on
attribue beaucoup plus de gloire et plus d’excellence & Dieu qu’a elles ; et
en effet, plus les choses que ’on méprise pour un autre sont élevées et
supérieures, plus on montre I'estime que 'on a pour lui et plus on
I'exalte.

De plus, Dieu est glorifi¢ d’une autre maniére, lorsque la volonté
se détache de ce genre de faits extraordinaires ; car plus on croit en lui et
plus on le sert sans avoir des témoignages ou faits extraordinaires, et plus
on le glorifie ; ’dme alors a par sa foi une connaissance de Dieu plus
grande que ne pourraient lui en donner les prodiges et les miracles.

Le second avantage est celui qui grandit I’dme. Quand !’ame
dégage sa volonté de toute affection aux témoignages et signes sensibles,
elle s’éléve & une foi plus pure que Dieu lui infuse® et éléve & un degré
beaucoup plus éminent. If augmente en méme temps en elle les deux
autres vertus théologales : 1’espérance et la charité. Elle jouit alors de
connaissances divines trés élevées par le moyen de cette habitude obscure
et nue de la foi. Elle jouit des délices les plus suaves de Pamour par le
moyen de la charité, 4 Paide de laquelle la volonté ne se complait que
dans le Diey vivant ; elle jouit enfin du repos de sa volonté par le moyen
de I'espérance. Ces faveurs constituent un avantage admirable qui a une
importance essentielle et directe pour ’union parfaite de I’4me avec Dieu.

(sixiéme partie)
La joie dans les biens ou objets spirituels

Le but que nous poursuivons dans cet ouvrage est de conduire
Iesprit par le moyen des biens spirituels jusqu’a I'union parfaite de ’ame
avec Dieu. Je dis que par biens spirituels j’entends tous les biens qui nous

? Infuser : communiquer 4 quelqu’un, du courage, de 1’ardeur.




LA NUIT DE L’ESPRIT 188

aident et nous meuvent vers les choses divines, ou les rapports soit de
I'ame avec Dieu, soit de Dieu avec ’ame.

Partout ot I'on dit que Pentendement et la mémoire doivent se
dépouiller de telles et telles appréhensions il faut dire également que la
volonté doit renoncer a la joie qui en découle. Et 8’il est établi que
I entendement et la mémoire doivent étre dégagés a 1’égard de toutes ces
appréhensmns il en doit étre de méme pour 1a volonté. L entendement et
les autres puissances ne peuvent rien accepter ni rejeter, sans que la
volonté les suive; il est donc clair que la doctrine qui concerne les
premiéres facultés concerne aussi la volonté.

Voila pourquoi on aura soin de se conformer & ce que nous avons
déja dit pour le cas présent ; car I'4ame tombera dans tous les dommages et
touts les dangers que nous avons signalés alors, si elle ne sait pas au
milieu de toutes ces connaissances élever vers Dieu la joie de la volonté.

I
Les quatre genres de biens spirituels dont la volonté peut
distinctement se réjouir

Nous pouvons réduire a quatre tous les genres de biens spirituels
dont la volonté peut distinctement? se réjouir : ils motivent la dévotion, ils
la provoquent, ils la dirigent et la perfectionnent. Nous allons en parler
séparément et dans P’ordre énoncé.

Et tout d’abord les biens qui motivent la dévotion sont les images,
les portraits des Saints, les oratoires et les cérémonies.

Quant a ce qui regarde les images et les portraits des saints, il peut
y avoir beaucoup de vanité et de joie frivole. Ils sont cependant trés
importants pour le culte divin, et méme trés nécessaire pour porter la

' Appréhension : acte par lequel 1’esprit saisit un objet de pensée, comprend quelque
chose.
? Distinct : différent.




LA NUIT DE L’ESPRIT 189

volonté a la dévotion. La preuve, c’est que la sainte Eglise, notre Mére,
les approuve et en fait usage. Aussi est-il toujours convenable que nous
les mettions & profit pour secouer notre tiédeur. Et cependant, il y a
beaucoup de personnes qui se complaisent plutot dans la peinture et les
ornements de ces images que dans le sujet qu’elles représentent.

L’Eglise s’est proposé deux fins principales en nous prescrivant le
culte les images : d’abord d’honorer les saints par ce moyen, et ensuite de
mouvoir la volonté pour réveiller la dévotion & leur égard. Or en tant
qu’elles servent a ce double but, elles sont trés utiles et 'usage en est
nécessaire. Aussi devons-nous choisir celles qui représentent le mieux et
le plus exactement leur objet et portent davantage la volonté 4 la dévotion,
C’est la le point sur lequel nous devons jeter les yeux, et non sur la valeur
de I'image, la délicatesse du travail ou de I’ornementation. 1l y a certaines
personnes qui s’attachent plus 4 la beauté de I'image et a sa valeur qu’a ce
qu’elle représente. Quant a la dévotion intérieure et spirituelle qu’elles
devraient avoir pour le saint que 'on ne voit pas, que devient-elle ? on
oublie immédiatement I'image, puisqu’elle n’a servi qu’a donner une
émotion ; on Pemploie comme un objet de curiosité, ou un ornement
extérieur. Par 1a, les sens sont flaités et satisfaits, et 13 s’arrétent la joie et
I’affection de la volonté. Mais une telle conduite détruit complétement la
véritable ferveur qui requiert le renoncement absolu & I’affection pour
tous les objets particuliers. Nous en avons une preuve dans cet usage
abominable que certaines personnes ont introduit de nos jours. Elles n’ont
pas en horreur des modes profanes du monde ; elles ornent les images de
ces costumes que les mondains inventent périodiquement pour s’en faire
des passe-temps et satisfaire leurs propres legeretes or ces costumes qui
sont répréhensibles’ chez eux leur servent & couvrir les images, quand les
saints qu’elles représentent les avaient en horreur, et & juste titre. Ils sont
d’accord avec le démon pour canoniser ainsi leurs vanités en les imposant
aux saints, comme si ce n’était pas 1a leur faire une grave injure. De la
sorte la vraie et solide piété, qui rejette et repousse bien loin toute vanité
et toute apparence méme de vanité, a disparu. La dévotion ne consiste
plus, pour ainsi dire, qu’a parer des poupées. Pour quelques-uns I’image
est devenue une idole, dans laquelle ils mettent leur complaisance.

! Répréhensible ; critiquer, condammner.




LA NUIT DE L’ESPRIT 190

Aussi vous verrez certaines personnes qui ne se lassent pas
d’entasser images sur images ; ces images devront éire faites de telle sorte
et de telle maniére ; elles ne seront placées que de telle fagon, afin de
plaire aux sens. La dévotion du coeur sera bien peu de chose. On a autant
d’attachement a ces images que Michas et Laban i leurs idoles. Le
premier sortit de sa maison en criant qu’on les lui avait enlevées (Jug. 18
v 24), et le second, aprés avoir couru longtemps et s’étre emports,
bouleversa tous les meubles de Jacob pour les retrouver (Gen. 31 v 34),

Celui qui est vraiment pieux met surtout sa dévotion dans I’ objet
invisible que représentent ces images. Il n’a pas besoin de beaucoup
d’images ; trés peu lui suffisent ; et encore, il ne se sert que de celles qui
rappellent plus le divin que "humain. Ce sont celles-ld qu’il veut voir,
comme lui-méme d’ailleurs, en conformité avec cet extérieur qui éléve la
pensée vers le ciel et les saints qui ’habitent, plutdt que vers la terre. De
la sorte non seulement il se garde des vanités de ce monde, mais il n’en a
méme pas la pensée quand il a sous les yeux ce qui leur ressemble, ou
quelque chose de ce genre. 1l y a plus : son coeur n’a aucune attache aux
images dont il se sert. Vient-on 2 les lui enlever, il ne s’en préoccupe pas
beaucoup ; il cherche, en effet, cette image vivante qu’il porte en lui-
méme, c’est-a-dire Jésus crucifié. Voila pourquoi, par amour pour hui, il
est plutét heureux de ce qu’on lui enléve tout et de ce que tout lui
manque, méme les moyens qui semblaient les plus aptes a 'élever vers
Dieu ; il est alors en paix. Il y a d’ailleurs plus de perfection pour ’ame a
garder la paix et la joie quand on la prive de ces moyens que quand efle
les posséde avec attachement et avec passion. Sans doute, ¢’est une chose
bonne que de se réjouir quand on a ces images ou ces moyens qui
favorisent la dévotion ; aussi doit-on choisir toujours celles qui y portent
le plus ; mais ce n’est pas une perfection que d’y étre tellement attaché
qu’on les posséde avec un esprit de propriété, et que si on nous les enléve
nous en soyons attristés. I faut méme regarder comme certain que plus on
est attaché avec esprit de propriété & une image ou a un secours sensible,
moins la dévotion et 'oraison s’éléveront vers Dieu, Evidemment parmi
ces images, il y en a qui représentent mieux que d’autres leur objet, elles
porteront aussi beaucoup plus & la dévotion ; et ce motif seul suffit pour
les estimer davantage, mais nous ne devons pas y apporter cet esprit




LA NUIT DE L’ESPRIT 191

d’attache et de propriété dont nous avons parlé. Ce moyen, en effet, doit
aider I’dme a prendre son vol vers Dieu, et il doit &tre mis aussitét de
cdté ; mais si le sens absorbe ce moyen pour y concentrer sa joie, ce qui
devait étre un secours pour I’4me devient un obstacle et n’est rien moins
quelquefois par son imperfection que cet attachement personnel ou cet
esprit de propriété que I’on a pour toute autre chose.

Si cette question des images vous suggére quelques difficultés,
cela vient de ce que vous ne comprenez pas bien le dénuement et Pesprit
de pauvreté que requiert la perfection; du moins vous reconnaitrez
Pimperfection que I’on apporte généralement dans 'usage des chapelets.
On trouvera a peine une personne qui n’ait quelque faiblesse 4 leur sujet ;
on veut qu’ils soient de telle sorte plutét que de telle autre, de telle
couleur, de tel métal, ou avec tel ou tel ornement ; or il importe peu qu’ils
soient d’une fagon ou d’aune autre. Dieu n’écoute pas mieux la priére
qu’on fait avec ce chapelet que celle qu’on fait avec un autre ; i a pour
agréable celle qu’on Ini adresse avec un coeur simple et droit, avec
'unique but de lui &tre agréable, sans se préoccuper de ce chapelet plutdt
que d’un autre, & moins qu’il ne soit indulgencié’.

Notre nature est tellement avide® de jouissance qu’elle cherche a
s’attacher 4 tout ; elle est semblable au ver rongeur, qui s’attache 3 ce qui
est sain et n’épargne pas plus le bon que le mauvais. Voyons, n’est-ce pas
la ce que vous faites, quand vous prenez plaisir & avoir un beau chapelet,
de telle matiére plutdt que de teile autre ? est-ce que vous ne mettez pas
votre joie dans ce qui n’est qu'un instrument 7 et quand vous préférez
cette image A une autre, vous ne considérez pas si elle réveillera
davantage en vous I'amour de Dieu, mais si elle est plus précieuse et plus
belle. Evidemment si vous n’aviez d’autre désir et d’autre joie que de
plaire 4 Dieu, vous ne tiendriez aucun compte de ces accessoires. Aussi
est-il vraiment ficheux de voir certaines personnes pieuses attachées si
fortement 4 la forme, au travail, a la beauté de ces moyens ou accessoires,
et au plasir frivole qu'elles y mettent. Vous ne les verrez jamais
contentes, elles ne font que laisser les uns pour les auires; elles les
changent encore, et de la sorte elles oublient la dévotion spirituelle pour

! Indulgent : qui pardonne facilement, qui se montre compréhensif, tolérant,
2 Avide : qui désire avec force.




LA NUIT DE L’ESPRIT 192

rechercher ces objets sensibles auxquels elles s’attachent avec cet esprit
de propriété qui ressemble parfois a celui qu’elles ont pour les biens
temporels. De la résultent pour elles toutes sortes de dommages.

Il y aurait beaucoup a dire sur P'ignorance d’un grand nombre de
personnes a ’égard des images. La sottise va si loin que quelques-uns
mettent plus de confiance dans certaines images que dans d’autres. s
s’imaginent que Dieu les écoutera mieux par celles-ci que par celles-1a,
bien que les deux représentent le méme personnage, comme par exemple
deux images de Notre-Dame ou deux de Notre-Seigneur Jésus-Christ, La
cause de cette préférence, c’est qu’ils aiment telle figure plus que telle
autre. s montrent par 13 quelle est leur ignorance et leur grossiéreté dans
leurs rapports avec Dieu, dans le culte et Phonneur qu’on lui doit ; car
Dieu regarde seulement la foi et la pureté du cceur de celui qui prie. Si
parfois Dieu accorde plus de faveur par P'intermédiaire de telle image
plutdt que de telle autre, ce n’est pas parce que 'une sera plus apte que
Pautre & cet effet, malgré toute la différence qu’il y aura entre elles, mais
parce que celui qui prie est porté & plus de dévotion devant I'une que
devant I'autre. 8’il 2 la méme dévotion avec I'une qu’avec l'autre, ou
méme sans I'une ni I"autre, Dieu lui accordera la méme faveur. Aussi le
motif pour lequel Dieu fait des miracles et accorde des graces par
Pintermédiaire de telle image et non de telle autre n’est pas pour qu’on
estime les unes plus que les autres, mais pour que la dévotion endormie
soit réveillée et que les fidéles se portent a prier. De 13 vient que si la
dévotion est rallumée par cette image, et si la priére continue, double
condition pour que Dieu nous soit propice’ et nous accorde ce que nous
lui demandons, alors c’est a cause de D'affection des fidéles et la
continuité de la priére devant cette image que Dieu continue i répandre
ses faveurs et & opérer des miracles par le moyen de cette image. Mais il
est clair que Dieu n’agit pas ainsi 3 cause de I'image elle-méme ; car en
soi elle n’est pas autre chose qu’une peinture ; il agit ainsi & cause de la
foi et de la dévotion que I'on a pour le saint représenté par I'image. Voila
pourquoi si vous avez la méme dévotion et la méme foi pour Notre-Dame
devant une image que devant une autre ou méme sans l'une ni I'autre,
comme nous I’avons dit, vous recevrez les mémes graces. L’expérience

! Propice : gui convient bien,




LA NUIT DE L’ESPRIT 193

méme démontre que si Dieu fait quelques grices ou quelques miracles, il
les fait d’ordinaire par le moyen d’images qui ne sont pas bien taillées, ni
bien peintes, ou bien représentées, afin que les fidéles n’attribuent pas ces
faveurs 4 la peinture ou a la forme. Bien souvent Notre-Seigneur accorde
ces faveurs par le moyen d’images qui sont dans des lieux trés écartés. Il
agit de la sorte tout d’abord afin que le pélerinage que I’on fait pour s’y
rendre accroisse la dévotion et en rende I'acte plus intense, en second lieu
afin qu’on s’éloigne du bruit et de la foule pour prier comme le faisait
Notre-Seigneur. Voila pourquoi celui qui va en pélerinage fait bien de
choisir le moment ot il n’y a pas de monde, alors méme que I’époque
paraftrait extraordinaire. Mais quand il y a beaucoup de monde, je ne lui
conseille pas d’y aller; car on en revient ordinairement plus distrait
qu’avant. Beaucoup, en effet, y vont par esprit de récréation plutdt que de
dévotion. Ainsi donc, quand il y a de la dévotion et de la foi, toute image
suffit, mais si 'une et l'autre viennent & manquer, aucune ne suffira.
Notre-Seigneur était une image bien vivante quand il était en ce monde, et
malgré cela, ceux qui n’avaient pas la foi avaient beau étre en sa
compagnie et contempler ses ceuvres merveilleuses, ils n’en tiraient aucun
profit. C’est 12 le motif pour lequel il ne faisait pas beaucoup de miracles
dans son pays, comme nous le raconte I’Evangéliste Luc 4 v 24.

Je veux encore parler ici de quelques effets surnaturels que des
images produisent parfois chez certaines personnes. Dieu communique
une dme une impression spirituelle & I'aide d’une image ; il le fait de telle
sorte que I'image et la dévotion qu’elle lui a causée restent fixées dans
son esprit et lui sont comme présentes ; lorsqu’elle se souvient tout 4 coup
de cette image, elle en éprouve un effet qui est le méme que la premiére
fois, ou plus grand ou plus faible ; tandis qu’une autre image beaucoup
plus belle ne produit pas cette impression.

Il y a aussi beaucoup de personnes qui ont plus de dévotion pour
les images de telle forme que de telle autre forme, et chez quelques-uns ce
ne sera qu’une question d’affection ou de golit naturel ; il en est ainsi de
celui qui & plus de sympathie pour le visage d’une personne que pour
celui d’une autre; il lui porte naturellement plus d’affection et son
souvenir lui est trés présent alors méme que ce visage serait moins beau
que celui des autres ; mais il a un attrait naturel pour cette sorte de forme




LA NUIT DE L’ESPRIT 194

et de figure. Aussi quelques personnes prendront-elles pour de la dévotion
Paffection qu’elles ont pour telle ou telle image, et ce ne sera peut-étre
qu’une affection ou un goiit de la nature.

D’autres fois, il arrive qu’en regardant une image on la voit se
mouvoir, changer de physionomie, faire des signes, donner certaines
choses & entendre, parler de telle ou telle sorte. Ces faits surnaturels des
images dont nous parlons peuvent étre bons et vrais trés souvent. Dieu les
produit pour augmenter la dévotion, ou donner a4 4me quelque appui
auquel elle s’attache afin de soutenir sa faiblesse et ne point se perdre
dans les distractions. Mais bien des fois aussi c’est le démon qui les
produit pour tromper et pour nuire.

Les images sont trés utiles pour nous rappeler le souvenir de Dieu
et des saints ; elles portent la volonté & la dévotion, quand on s’en sert
comine il convient, et selon la voie ordinaire. Au contraire, elles peuvent
jeter dans de grandes erreurs, si, quand il se présente des faits surnaturels
a leur occasion, I’4me ne sait pas se guider comme il convient dans sa
marche vers Dieu. Et, en effet, un des moyens dont se sert le démon pour
tromper facilement les Ames imprudentes et les empécher de suivre le
chemin de la vraie vie spirituelle ¢’est celui des choses supranaturelles et
extraordinaires. 1l les manifeste soit dans les images matérielles et
corporelles en usage dans I’Eglise, soit dans celles qu’il a coutume de
représenter a 'imagination en lui montrant tel ou tel saint ou son image ;
c’est ainsi qu’il se transforme en ange de lumiére pour nous tromper. Ii
applique sa ruse & se servir des mémes moyens qui nous sont donnés pour
nous guénr ou nous soutenir ; il se dissimule de la sorte, pour mieux
surprendre notre imprudence. Voild pourquoi 1’dme vertueuse doit
toujours se tenir davantage sur ses gardes, quand elle accomplit le bien ;
car ce qui est mauvais porte en lui-méme son cachet distinctif. Aussi faut-
il éviter tous les inconvénients auxquels ’dme est exposée alors. Ces
inconvénients sont d’étre empéchée de prendre son vol vers Dieu, de se
servir des images d’une maniére grossiére et inintelligente, d’étre trompée
naturellement ou surnaturellement par elles, toutes choses dont il a déja
été parlé ; de plus, il faut purifier le golit que la volonté porte a ces images
et par elles élever I’dme vers Dieu, car tel est le but de I’Eglise en nous en
recommandant I’'usage. Pour obtenir ce double résultat, je ne veux donner




LA NUIT DE IESPRIT 195

ici qu’une seule recommandation qui répond & tout. La voici. Dés lors,
que les images ne doivent nous servir que comme des moyens qui nous
rappellent les choses invisibles, nous ne rechercherons en elles que ce qui
porte la volonté & aimer objet vivant qu’elles représentent et a y mettre
sa joie. Voila pourquoi le fidéle aura soin de ne pas rechercher la
satisfaction des sens lorsqu’il verra une image, qu’elle soit corporelle ou
imaginaire, bien travaillée ou richement ornée, qu’elle lui inspire une
dévotion sensible ou spirituelle, qu’elle lui donne les indications
surnaturelles. 1l ne fera aucun cas de ces choses accidentelles ; il ne s’y
arrétera pas. Deés qu’il aura fait & I'image P'acte de vénération que
commande I'Eglise, il élévera immédiatement sa pensée a 1’objet qu’elle
représente ; il mettra en Dieu ou dans le saint qu’il invoque la joie et le
plaisir de sa volonté, par I'amour qu’il ui portera et la priére qu’il lui
adressera. Car ce qu’il y a de vivant et de spirituel dans le culte de I'image
ne sera point frustré par la peinture de Pimage ou Iimpression sensible
qu’elle produit. De la sorte, il ne s’exposera pas a Villusion, puisqu’il ne
fera aucun cas de ce que I'image lui dira ; il n’occupera point esprit et le
sens & Pempécher d’aller librement vers Dieu ; il ne mettre pas plus sa
confiance dans une image que dans une autre. Celle qui lui inspirait
surnaturellement de la dévotion lui en donnera alors plus abondamment,
parce qu’il ira alors tout de suite vers Dieu avec amour. D’ailleurs, chaque
fois que Dieu accorde ces faveurs dont nous avons parlé et d’autres
semblables, il ne les accorde qu’en inclinant I'amour et la joie de la
volonté vers ce qui est invisible. C’est 1a ce qu’il veut que nous fassions
en détruisant la force des puissances et le joug ou elles nous tiennent du
coté de toutes les choses visibles et sensibles.

Il me semble que jai déja fait comprendre suffisamment que
’4me adonnée & la spiritualité, qui arréte son affection aux accessoires
des images, peut tomber dans des imperfections aussi nombreuses et plus
dangereuses peut-étre que si elle s’attachait aux autres biens corporels et
temporels. Jat dit plus dangereuses peut-étre, car, sous prétexte qu’il
s’agit de choses saintes, on se croit plus en siireté; on redoute moins
Pesprit de propriété et Pattachement naturel. Aussi Iillusion est-elle
parfois trés profonde. On s’imagine étre repli de dévotion, parce que ’on
éprouve du golit pour ces choses saintes, et il n’y a peut-étre 1 qu’une




LA NUIT DE L’ESPRIT 196

disposition ou une tendance naturelle qui se porte sur ces objets, comme
elle se porterait sur d’autres.

Et maintenant parlons des oratoires. Il y en a qui ne se lassent pas
de multiplier les images dans leur oratoire ; ils se plaisent a les disposer
avec ordre et avec golit, pour que l'oratoire soit bien orné et paraisse
beau. Quant 4 Dieu, ils ne "aimeront pas plus pour cela ; au contraire, ils
I’aiment moins; car ’amour que Pon porte & ces ornements et a ces
peintures est détourné de la réalité vivante. Sans doute, tous les
ornements, toutes les parures, toutes les marques de vénération que 'on
donne aux images sont trés peu de chose en comparaison de ce qu’elles
méritent, et ceux qui les traitent avec peu de convenance et de respect
devraient &tre repris trés sévérement ; il faut en dire autant de ceux qui les
sculptent si mal qu’au lieu de favoriser la dévotion, ils ’enlévent ; aussi
devrait-on interdire a certains ouvriers I’exercice de cet art, puisqu’ils ne
travaillent, que d’une manicre inhabile et grossiére. Mais, dira-t-on, qu’y
a-t-il de commun entre tout cela et I'esprit de propriété, I'attachement,
Iaffection que I’on a pour les ornements et décors extérieurs, quand ils
absorbent les sens de telle sorte qu’ils empéchent grandement ’ame de
s’élever vers Dieu, de I'aimer, et de se détacher de tout par amour pour
lui? si vous manquez & votre devoir pour suivre votre attrait, non
seulement Dieu ne vous donnera aucune récompense, mais au contraire, i
vous chitiera, parce que, au lieu de rechercher en toute chose son bon
plaisir, vous avez recherché le votre,

Voila ce que vous pourrez comprendre trés bien, si vous
considérez quelle féte on fit au divin Maitre lors de son entrée 2
Térusalem. On le recut avec des palmes et au milieu de chants
enthousiastes, et cependant Notre-Seigneur pleurait. Quelques-uns des
manifestants avaient le cceur bien loin de lui; et ils ne le payaient de ses
bienfaits que par ces signes extérieurs et ces manifestations. Aussi nous
pouvons bien dire que, cette féte, ils la faisaient pour eux-mémes plutot
que pour Dieu. C’est encore ce que beaucoup de gens font aujourd’hui. Y
a-t-if une féte quelque part, ils s’en réjouissent, non pas pour plaire 2
Dieu, mais parce qu’ils trouvent 12 une belle occasion de voir, ou d’étre
vus, ou de faire bonne chére, ou pour d’autres motifs de ce genre. De
pareilles inclinations ou intentions ne sont nullement agréables 3 Dieu,




LA NUIT DE L’ESPRIT 197

surtout quand on méle & ces solennités' des choses ridicules et profanes
qui excitent le rire plutdt que la dévotion, ce qul est cause d’une plus
grande dlSSlpatlon I en est qui apportent ce qui plaira & la foule plutdt
que ce qui favorise la piété. Et que dire des intentions de tant d’autres ?
que de vues intéressées n’y ont-ils pas ? est-ce que leur ceil et leur coeur
he sont pas au gain plutot qu’a la gloire de Dieu ? ils le savent, mais Dieu,
qui voit tout, le sait aussi. Ceux qui agissent ainsi dans ces divers cas
doivent bien se persuader qu’ils se donnent une féte & eux-mémes plutdt
qu’a Dieu. Tout ce qu’ils font pour se procurer du plaisir & eux-mémes et
aux autres, Dieu ne le compte pas pour lui. H y en 2 méme beaucoup qui
se seront réjouis avec ceux qui participent aux fétes du Seigneur, et 2 qui
le Seigneur fera sentir son courroux. C’est ce qui arriva aux enfants
d’Israél : ils célébraient une féte, en chantant et en dansant autour de leur
idole avec la pensée qu’ils honoraient Dieu ; or le Seigneur en fit mettre &
mort un grand nombre (Ex. 32 v 7 & 28). De plus, les prétres Nadab et
Abiud, fils d’Aaron, furent mis & mort lorsqu’ils tenaient encore en main
I’encensoir, parce qu’ils offraient & Dieu un feu étranger (Lév. 10 v 1 et
2). Nous voyons encore celui qui entra dans la salle des noces mal vétu et
ne portant pas la robe nuptiale, jeté, sur ordre du roi, pieds et mains liés,
dans les ténébres extérieures (Mat. 22 v 12 et 13). Tout cela nous montre
combien Dieu est irrité des irrévérences qui se commettent dans les
assemblées établies en son honneur. Et pourtant, 6 Seigneur, mon Dieu,
que de fetes vous font les enfants des hommes et ou le démon a plus de
part que vous ! le démon s’en réjouit, car il 8’y trouve comme un habile
commergant qui en retire profit. Que de fois ne dites-vous pas alors 6
Seigneur : « ce peuple ne m’honore que des lévres, et son cosur est loin de
moi, parce que son culte est sans fondement » (Mat. 15 v 8). La cause, en
effet, pour laquelle Dieu doit &tre servi, vient de ce qu’il est par lui-
méme ; et nous ne devons pas interposer d’autres fins ; elles seraient
indignes de lui.

Revenons aux oratoires. Je dis que certaines personnes les ornent
plus pour leur satisfaction personnelle que pour le bon plaisir de Dieu.
D’autres, au contraire, font si peu de cas du respect qui leur est di,

! Solennité : caractére de ce qui est emprunt d’ une gravité majestueuse.
? Dissipation : manque d’attention,




LA NUIT DE L’ESPRIT 168

qu’elles ne les estiment pas plus que leurs chambres profanes, et méme
quelquefois moins encore, puisqu’elles ont plus de golit pour le profane
que pour le divin. Mais pour le moment laissons de c6té ces personnes.
Parlons de celles qui filent plus fin, dit le proverbe, ¢’est-a-dire de celles
qui se croient des personnes pieuses. Il y en a beaucoup qui éprouvent un
tel attrait pour leur oratoire et un tel gofit pour Porner, qu’elles y
consacrent tout le temps qu’elles devraient employer a prier Dieu et a se
recueillir intérieurement. Elles ne voient pas que si tout cela n’est pas
ordonné au recueillement intérieur et a la paix de I’dme, elles y trouveront
autant de distractions que dans tout le reste ; leur attrait et leur goiit seront
troublés a chaque pas, surtout si on cherche 2 les leur enlever.

CHAPITRE IX
Oratoires et temples, un moyen d’élever Pesprit vers Dieu

Les objet du culte aide ’ame a s’élever vers Dieu ; il est bon de
remarquer que ['on permet aux commengants d’avoir, comme cela leur
convient d’ailleurs, quelque gofit au plaisir sensible pour les images, les
oratoires et autres objets matériels de dévotion, car ils n’ont pas encore
perdu le goiit des choses du siécle, ils n’en sont pas sevrés ; d’ailleurs, par
ce goiit ils chassent 'autre. Voyez ce que I'on fait avec un enfant. Veut-
on lui enlever un objet qu’il a dans la main, on lui en donne un autre, pour
qu’il ne pleure pas en se voyant les mains vides. L’dme qui veut
progresser doit également se sevrer de tous ces gofits et de tous ces attraits
ou la volonté se délecte’. L'home vraiment spirituel s’attache trés peu &
quoi que ce soit de ces objets, Ce qu’il recherche, ce sont le recueillement
intérieur et les entretiens intimes avec Dieu. Sans doute, il tire profit des
images et des oratoires ; mais ce n’est qu’en passant, et tout de suite son
esprit se repose en Dieu et il oublie tout ce qui est sensible. Voila
pourquoi, s’il est mieux en soi de prier dans les endroits qui sont plus
appropriés au culte, il faut néanmoins, et malgré cela, préférer I’endroit ou

! Délecter : prendre un plaisir extréme.




LA NUIT DE L’ESPRIT 199

les sens sont moins absorbés par le sensible et ou 'esprit est plus libre de
s’élever vers Dieu. Il convient donc de rappeler ici ce que Jésus-Christ
répondit & la Samaritaine. Elle lui demandait lequel des deux, du Temple
de Jérusalem ou de la montagne était le plus favorable & la priére. 1
répliqua que la véritable priére est indépendante de la montagne et du
Temple, et qu’on la fait d’une maniére agréable i son Pére quand on
Padore en esprit et en vérité (Jean, 4 v 23). Par conséquent, si les temples
et les oratoires sont dédiés a la priére et appropriés dans ce but, car ils ne
doivent pas avoir d’autre destination, néanmoins, quand il s’agit d’une
affaire aussi importante et intime comme celle de nos entretiens avec
Dieu, il faut choisir celui qui occupera le moins et absorbera le moins les
sens. I ne faut donc pas rechercher un endroit qui soit agréable et flatte
les sens, comme quelques-uns le font, car, au lieu de se recueillir
intérieurement pour étre avec Dieu, 1’esprit n'y trouveratt que récréation,
golits et saveurs pour les sens. Ce qui convient, ¢’est un lieu solitaire et
méme d’aspect sévere, afin que I'esprit monte siirement et directement
vers Dieu, sans étre empéché ni retenu par les choses visibles. Sans doute
les choses visibles aident parfois ’esprit a s’élever, mais Pesprit ne
s’éléve qu’en les oubliant aussitdt pour se fixer en Dieu. Voila pourquoi
notre Sauveur choisissait ordinairement pour prier les lieux solitaires et
ceux qui flattaient peu les sens, afin de nous donner P'exemple ; il
préférait ceux qui élevent I’me & Dieu, comme les montagnes qui
s’élévent au-dessus de la terre et qui, généralement dénudées, n’offrent
pas de récréation aux sens. Aussi I’8me véritablement adonnée i la
spiritualité ne recherche pas st I'endroit ou elle veut prier offre telle ou
telle commodité, car ce serait 1a une marque que I’on est encore I’esclave
des sens ; elle songe a se procurer le recueillement intérieur ; pour cela
elle oublie tout le reste et choisit pour faire oraison I’endroit ou elle sera
le plus a I’abri des objets et des plaisirs sensibles ; elle détourne le regard
de tous les objets extérieurs, afin que, dégagée de toutes les créatures, elle
puisse mieux s’entretenir seule 4 seul avec Dieu. Et pourtant, chose
curieuse ! on voit quelques dmes adonnées & la spiritualité qui ne songent
qu’a orner leur oratoire, & disposer des fieux agréables 4 leur condition et
& leur inclination. Quant au recueillement intérieur, qui est ce qu’il y a de
plus important, ¢’est ce dont elles font moins de cas; aussi en ont-elles




LA NUIT DE L’ESPRIT 200

fort peu car si elles en avaient, elles ne pourraient prendre plaisir a ces
ornementations et décorations elles en éprouveraient plutét de la fatigue.

La cause pour laquelle certaines personnes adonnées 3 la
spiritualité n’arrivent jamais 4 entrer dans la véritable joie de Iesprit,
c’est qu’elles n’achévent pas elles-mémes de se sevrer de la joie que
procurent les choses extérieurs et visibles. Elles doivent savoir que si le
lieu convenable et consacré a la priére est le temple ou I’oratoire visible,
et si I'image est le motif de la priére, il ne s’ensuit pas qu’on doive
réserver son goit et le saveur pour le temple visible ou 'image, tandis
que I'on oublierait de prier dans le temple vivant, c’est-a-dire de se
recueillir intérieurement. C’est ce que saint Paul nous fait remarque en ces
termes : « considérez que vos corps sont les temples du Saint-Esprit, qui
habite en vous » (1 Cor. 3 v 16). Le Christ nous dit aussi par saint Luc 17
v 21: « le royaume de Dieu est au-dedans de vous.» C’est & cette
considération que nous renvoie la parole du Christ que nous avons
rapportée, ¢’est--dire : « il faut que ceux qui prient adorent le Pére en
esprit et en vérité » (Jean 4 v 24). Car Dieu fait trés peu de cas de vos
oratoires et des autres lieux consacrés & la priére, si, parce que vous y
mettez votre plaisir et votre satisfaction, vous avez un peu moins de
détachement intérieur ou de cette pauvreté spirituelle qui consiste dans le
renoncement a toutes les choses que vous pouvez posséder.

Vous devez donc, pour purifier la volonté de la vaine satisfaction
et de la complaisance qu’elle met dans ces choses, ne viser gu’a un but :
celui d’avoir la conscience pure, le cosur complétement attaché a Dieu et
Iesprit tout occupé de Iui. Puis, on choisit ’endroit le plus écarté et le
plus solitaire qu’on peut pour mettre toute notre joie et notre bonheur 4
prier Dieu et a le glorifier. Quant 4 ces petits sentiments de dévotion et 4
ces douceurs sensibles, n’en faites aucun cas ; appliquez-vous plutdt 3 les
repousser. Si, en effet, ’dme s’habitue 4 la dévotion sensible, elle
warrivera jamais & posséder par le recueillement intérieur ces fortes
suavités spirituelles qui se trouvent dans la nudité de Pesprit.




LA NUIT DE L’ESPRIT 201

I
Les inconvénients ot tombent ceux qui se laissent aller a leur goit
pour les choses sensibles et les lieux de dévotion

Il y a de nombreux inconvénients intérieurs et extérieurs a
rechercher les goiits sensibles dans les objets dont nous avons parlé.
D’abord du c6té de Iintérieur: P’homme n’arrivera jamais au
recueillement de I’esprit qui consiste & se détacher de tous ces objets, 2
oublier tous les goiits sensibles qu’ils occasionnent, a se retirer dans le
plus intime de lui-méme et 4 acquérir les vertus solides. Quant &
Pextérieur, il en résulte I'inconvénient que I’on ne peut pas prier partout,
mais seulement dans les endroits qui sont de notre gofit: et ainsi on
omettra bien souvent de prier, parce que, comme dit le proverbe, on ne
sait lire que dans le livre de son village. De plus, cet attrait pour les goits
sensibles engendre des changements continuels ; celui qui en est Pesclave
ne peut jamais demeurer longtemps dans le méme endroit, ni méme
parfois persévérer dans sa vocation. Aujourd’hui vous le verrez dans un
endroit, et demain dans un autre; aujourd’hui il se retire dans un
ermitage, et demain dans un auire ; aujourd’hui il décore un oratoire, et
demain il en décorera un autre. Ce sont aussi les personnes de ce genre
qui passent toute leur vie & changer d’état et de maniére de vivre. Elles ne
connaissent de la vie spirituelle que cette ferveur et ces goits sensibles
dont nous avons parlé ; aussi elles n’on jamais fait le moindre effort pour
arriver au recueﬂlement intérieur par I’abnégation 4 leur propre volonté et
la res1gnat10n a supporter la géne. Toutes les fois qu’elles rencontrent un
lieu qui semble favorable a leur dévotion, ou quelque genre de vie ou
situation qui correspond & leur gofit et & leur attrait, elles y courent
aussitdt et abandonnent ce qu’elles avaient précédemment. Mais, comme
elles n’on eu d’autre mobile que cet attrait sensible, elles ne tardent pas a
chercher autre chose, parce que cet attrait sensible n’est pas constant et
fait promptement défaut.

! Résignation : se soumettre sans protestation & quelque chose de pénible, accepter.




LA NUIT DE L’ESPRIT 202

Il
Les trois sortes de lieux de dévotion

Je trouve qu’il y a trois sortes de lieux par le moyen desquels Dieu
a coutume de porter la volonté & la dévotion. La premiére consiste dans
certaines dispositions du terrain ou du site qui par I'aspect agréable de
leurs variétés, leurs vallons, leurs bosquets, leur paisible solitude, excitent
la dévotion. 1l est utile de profiter de ces lieux, mais a la condition de les
oublier pour élever tout de suite son coeur vers Dieu, car celui qui veut la
fin ne doit pas s’arréter plus qu’il ne convient au moyen qui y conduit. Si
on recherche un attrait naturel ou le plaisir des sens, on ne trouvera que
sécheresse et distraction pour I'esprit, car la satisfaction et la joie de
Pesprit ne se trouvent que dans le recueillement intérieur. Voild pourquo,
lorsqu’on est dans un lieu de cette sorte, il faut chercher a se trouver
intérieurement avec Dieu, comme si I’on n’était pas dans ce lieu. Car si
’on court vers la jouissance et le plaisir de ce lieu ou de cet autre, comme
nous I’avons dit, on recherche une récréation pour les sens et ’on favorise
instabilité de I’esprit plutdt que le calme de Pdme. Que faisaient les
anachorétes’ et tous les anciens ermites dans leurs solitudes si vastes et si
belles ? ils ne prenaient que le moins de terrain possible pour y batir une
trés étroite cellule, ou se creusaient quelque grotte pour s’y renfermer.
C’est ainsi que saint Benoft passa trois années dans le désert ; de méme
un autre appel¢ saint Simon s’attacha avec une corde pour ne pas dépasser
la limite que lui fixait ce lien volontaire. C’est ainsi que firent beaucoup
d’autres qu’il serait trop long d’énumérer. Ils comprenaient trés bien, ces
saints, que, s’ifs ne mortifiaient pas les tendances de la nature et le désir
méme des joies et satisfactions spirituelles, il ne pourraient pas arriver
aux joies de I’esprit ni étre spirituels,

La seconde sorte de lieux qui favorisent la dévotion est plus
particuliére. Je veux parler de certains endroits, déserts ou autres, peu
importe, ou Dieu a coutume d’accorder quelques faveurs spirituelles trés
élevées 4 quelques dmes choisies. Aussi, arrive-t-il d’ordinaire que celui
qui a regu une faveur a cet endroit sent que son coeur y est porté; il

! Anachordtes : moine, ermite vivant dans la solitude.




LA NUIT DE L’ESPRIT 203

éprouve parfois le désir le plus vif et le plus véhément® d’y retourner.
Sans doute, quand il y retourne, il ne se trouve pas impressionné comme
avant, car il ne dépend pas de lui de recevoir de pareilles faveurs. Dieu les
accorde quand il veut, a qui if veut et ot il veut ; it n’est pas lié au lieu, ni
au temps, ni a la libre volonté de celui & qui il les accorde. Néanmoins, si
I’8me est détachée de tout sentiment égoiste, il est bon qu’elle retourne
quelquefois a ce lieu pour prier, et cela pour trois raisons. La premiére,
c’est que si Dieu, comme nous Pavons dit, n’est pas lié a tel endroit, il
semble bien que c’est & qu'il a voulu étre loué par cette ame, lorsqu’il a
daigné lui accorder cette faveur. La seconde, ¢’est que I’ame se rappelle
mieux 14 quelie reconnaissance elle doit & Dieu pour le bienfait qu’elle y a
regu. La troisiéme, c’est que par ce souvenir 'dme se sent portée
davantage & la dévotion. Telles sont les trois raisons pour lesquelles il est
bon qu’elle y retourne. Mais elle ne s’imaginera pas que Dieu soit obligé
d’accorder en ce lieu des faveurs qu’il ne pourrait accorder ailleurs. Car le
lieu le plus convenable pour Dieu c’est I'dme, et ce lieu est plus apte &
son action divine que tout lieu corporel. Ainsi nous lisons dans la sainte
Ecriture qu’Abraham dressa un autel 4 I’endroit méme ot Dieu lui était
apparu et que c’est 1a qu’il invoqua son saint Nom ; et plus tard, & son
retour d’Egypte, il passa par ce méme chemin ot Dieu lui était apparu ; il
y invoqua de nouveau le Seigneur sur le méme autel qu’il avait érigé
(Gen. 12 v 8 ; 13 v 4). Jacob, de son ¢6té, consacra le lieu ot le Seigneur
lui était apparu au sommet de ’échelle mystérieuse. Il y érigea une pierre
sur laquelle il répandit "onction sainte (Gen. 28 v 13 & 18). Agar donna
son nom & I’endroit ot ’ange lui était apparu, pour montrer quelle estime
elle avait pour ce lieu, et elle dit ces paroles : « assurément, j’ai vu ici
I’ombre de celui qui me voit » (Gen, 16 v 13).

Troisiémement, les lieux qui donnent de la dévotion sont ceux que
Dieu choisit particuliérement pour y éire invoqué et glorifié, comme le
mont Sinai ot il a donné sa loi & Moise (Ex. 24 v 12), comme ce lieu qu’il
a fixé & Abraham pour qu’il y immolat son propre fils (Gen. 22 v 2);
comme le Mont Horeb ou Dieu commanda a Elie d’aller pour se montrer
a lui (3 Rois 19 v 8) ; comme le mont Gargano dédié & saint Michel, qui
apparut a I’évéque de Siponto et lui déclara qu’il était le gardien de ce lieu

? Véhémence : mouvement violent, emportement.




LA NUIT DE L’ESPRIT 204

et voulait y voir érigée une église en I'honneur des saints anges. La
glorieuse Vierge Marie n’a-t-elle pas désigné & Rome par le prodige de la
neige Pendroit o0 elle demandait un temple en son nom & Patrice ? le
motif pour lequel Dieu choisit tel endroit plutét qu’un autre pour y étre
loué, c’est son secret. Ce qui nous convient 3 nous autres de savoir, c’est
que tous ces lieux sont pour notre avantage et que Dieu y €coute nos
prieres, comme partout d’ailleurs ot nous le prions avec une foi vive.
Cependant les endroits qui sont consacrés a sa gloire sont une occasion
beaucoup plus favorable de voir exaucées nos priéres, parce que U'Eglise
nous les a signalés et dédiés dans ce but.

Les joies inutiles et 1’esprit imparfait d’attachement que ’on a
pour ces lieux dont nous avons parlé peuvent éire tolérables dans une
certaines mesure chez beaucoup de personnes, parce qu’elles y vont avec
un peu de bonne foi. Quant & cette ténacité’ que quelques-uns montrent
pour une foule de cérémonies introduites par des gens peu éclairés et
dépourvus de la simplicité de la foi, elle est insupportable. Laissons de
cOté pour le moment ces pratiques qui renferment des mots
extraordinaires, des termes qui ne signifient rien, ou des choses non
sacrées que les dmes ignorantes grossiéres et superstitieuses ont coutume
de méler a leurs priéres ; elles sont évidemment mauvaises ; il y a péché a
s’en servir, un grand nombre d’entre elles renferment un pacte occulte
avec le démon,; bien loin d’attirer la miséricorde de Dieu, elles
provoquent sa colére. Aussi, je ne veux pas m’en occuper en ce moment.

Mon but est de parler seulement de ces pratiques qui ne
renferment point de superstition et dont font usage aujourd’hui un grand
nombre de personnes en y mélant une dévotion indiscréte. Elles attachent
tant d’efficacité et apportent tant de crédulité a ces pratiques avec
lesquelles elles veulent satisfaire leurs dévotions et réciter leurs priéres,
qu’elles s’imaginent que Dieu ne les écoutera pas si elles remarquent
qu’elles en ont manqué un seul point ou une seule circonstance ; tout cela
est inutile, et Dieu ne ’aura pas pour agréable. Elles ont plus de confiance
dans ces pratiques et cérémonies que dans ce qui constitue le fond de la
priére, et elles ne craignent pas par la de manquer de respect 4 Dieu et de

! Tenace : qui est fortement attaché 4 ses idées.




LA NUIT DE L’ESPRIT 205

lut faire injure. Ainsi, par exemple, elles veulent que la messe soit
célébrée avec tel nombre de cierges, ni plus ni moins, que le prétre la dise
de telle sorte, que ce soit 4 telle heure, ni plus tot ni plus tard, tel jour, ni
avant ni aprés, que les oraisons ou stations sotent de tel nombre et 3 tel
moment précis, qu’il y ait telles cérémonies ou postures, sans devancer ni
retarder le moment fixé, que I’on ne fasse pas autrement, et que celui qui
célébrera ait telles aptitudes ou telles qualités. On s’imagine que si la
moindre circonstance de ce qui a été fixé vient & manquer, il n’y a rien de
fait. Je ne parle pas de mille autres détails qui sont en usage. Mais ce qu’il
y a de pire et d’intolérable, c’est que ces personnes veulent éprouver en
elles quelque effet de ces pratiques et constater Pefficacité de leurs
priéres, aussitbt que seront terminées ces oraisons entourées de tant de
cérémonies. Tout cela n’est rien moins que tenter Dieu et lui déplaire
profondément. Aussi Dieu permet-il parfois au démon de tenter ces
personnes, et de leur faire sentir et connaitre des choses qui sont trés
opposées a leur avantage spirituel. C’est 1a un juste chitiment de
'attachement que ces personnes ont pour leurs pratiques : elles désirent
voir se réaliser ce qu’elles prétendent, et non ce que Dieu veut; et
comme elles ne mettent pas en Dieu toute leur confiance, elles ne
retireront jamais de profit de leurs pratiques religieuses.

Nous déclarons & ces personnes dont nous venons de parler que
plus elles attachent d’importance a leurs cérémonies, moins elles ont de
confiance en Dieu ; aussi n’obtiendront-elles jamais de lui ce qu’elles
désirent. 1l y en a aussi quelques-unes qui agissent plus dans le but de
favoriser leurs prétention personnelles que de procurer la gloire de Dieu.
Sans doute, elles savent bien que la chose se réalisera si tel est le bon
plaisir de Dieu, et qu’elle ne s’accomplira pas dans le cas contraire ;
néanmoins, vu Pattachement a4 leur propre volonté et la complaisance
qu’elles y mettent, elles multiplient toutes sortes de priéres pour arriver &
leur but. Elles feraient bien mieux de les diriger 4 des choses qui sont plus
importantes pour elles, comme une grande pureté de conscience, une
application sérieuse a I’affaire du salut, et de mettre au second rang toutes
les autres demandes qui ne tendent pas a ce but. De la sorte elles
obtiendraient ce qui leur est le plus indispensable ; mais en méme temps




LA NUIT DE L’ESPRIT 206

tout ce qui leur serait utile leur serait accordé, sans qu’elles le demandent,
beaucoup mieux et plus tdt que si elles y avaient apporté toute leur
dévotion. C’est 1a d’ailleurs ce que Notre-Seigneur a promis quand il a dit
dans ’Evangile : « cherchez tout d’abord et surtout le royaume de Dieu et
sa justice, et tout le reste vous sera donné par surcroft. » (Mat. 6 v 33) Tel
est le désir, telle est la demande qu’il a pour le plus agréable. Voulons-
nous voir se réaliser les désirs de notre cceur, il n’y a pas de meilleur
moyen de réussir que de lui demander surtout ce qui est conforme 4 son
bon plaisir. I1 nous accordera alors non seulement ce que nous lui
demandons, c’est-a-dire le salut, mais encore ce qu’il juge convenable et
bon pour nous, alors méme que nous ne le demandions pas. C’est 13 ce
que David nous donne bien & comprendre, quand il nous dit au psaume :
« le Seigneur est proche de ceux qui I'invoquent, de ceux qui I'invoquent
en vérité ». Or ceux-la 'invoquent en vérité qui fui demandent les grices
de Pordre le plus élevé, comme celle du salut éternel. C’est d’eux, en
effet, qu’il est dit: «le Seigneur accomplira la volonté de ceux qui le
craignent, il exaucera leurs suppliques et il les sauvera, parce qu’il est le
gardien de ceux qui Uaiment. » Ainsi donc, quand David dit que Dieu est
proche, il ne signifie pas autre chose si ce n’est que Dieu tient 2 satisfaire
leurs désirs et 4 leur accorder méme ce qu’ils ne songeaient pas 2
demander. Voild pourquoi on lit que Salomon ayant demandé une chose
qui était agréable & Dieu, c’est-a-dire la justice, Dieu lui répondit :
« puisque tu as préféré la sagesse a tous les autres biens, que tu ne m’as
point demandé la victoire sur tes ennemis ni leur mort, ni les richesse, ni
une longue vie, je te donne non seulement la sagesse que tu as demandée
afin que tu gouvernes mon peuple selon la justice, mais encore ce que tu
ne m’as point demandé, c’est-a-dire les richesses, les biens de ce monde,
la gloire, a un tel degré que jamais un roi ni avant ni aprés toi ne pourra
t’étre comparé ». Dieu fut fidéle a sa promesse. 1l établit si bien la paix
avec ses ennemis d’alentour, qu’il les obligea a lui payer tribut et & ne
plus P'inquiéter.

Nous lisons le méme fait dans la Genése. Dieu avait promis a
Abraham de multiplier les descendants de son fils 1égitime et de les lui
donner aussi nombreux que les étoiles du firmament ; c’est la ce qu’avait
demandé Abraham, Mais Dieu ajouta: «je multiplierai aussi les




LA NUIT DE L’ESPRIT 207

descendants du fils de I'esclave, parce qu’il est également ton fils » (Gen.
21 v 13).

Ainsi donc, quand nous prions, nous devons aller & Dieu avec
toute I’énergie et toute la joie de notre volonté, sans chercher & nous
appuyer sur des cérémonies d’invention tout humaine qui ne sont pas en
usage dans P'Eglise catholique et ne sont pas approuvées par elle.
Laissons le prétre célébrer la messe selon le mode et la maniére qui lui
sont commandés, car c’est a 'Eglise qu’il obéit ; c’est d’elle qu’il a regu
les rites qu’il doit suivre. Ne cherchons pas de nouvelles cérémonies,
comme si nous avions plus de sagesse que I’Esprit saint et I’Eglise qu’il
inspire. Et si en suivant cette voie toute simple nous ne sommes pas
exauces, soyons assurés que nous ne le serons pas, non plus, quelle que
soit la multiplicité de nos inventions. Telle est la nature de Dieu que si
nous nous conformons a sa volonté, nous faisons de lui ce que nous
voulons. Mais si nous le prions d’aprés nos vues personnelles, il est
inutile de lui parler. Quant aux autres cérémonies qui regardent la priére
ou certaines dévotions, nous ne chercherons point & attacher notre coeur
des rites ou maniéres de prier qui différent de ce que nous ont enseigné le
Christ et son Eglise.

Il est évident que lorsque les disciples demandérent a Notre-
Seigneur de leur enseigner a prier (Luc 11), il a dii leur dire tout ce qu’il
fallait pour étre exaucés du Pére Eternel, dont il connaissait parfaitement
la volonté. Or, il ne leur a enseigné que les sept demandes du Notre Pére,
ou est contenue I'expression de toutes nos nécessités corporelles et
spirituelles, 11 ne leur enseigna nuilement une foule de priéres et de
cérémonies. Au contraire, il leur dit dans une autre circonstance :
« lorsque vous prierez, veillez & ne pas dire beaucoup de paroles, parce
que votre Pére céleste sait trés bien ce qui vous est utile » (Mat. 6 v 7 et
8). La seule chose qu’il leur recommanda avec les plus vives instances’,
c’est de persévérer dans la priére, c’est-a-dire dans la récitation du Notre
Pére. Car, il a dit aussi : «il faut prier toujours et ne jamais cesser de
prier » (Luc 18 v 1). Toutefois, il ne nous a pas enseigné i varier nos
demandes, mais 4 redire souvent la méme priére avec ferveut et attention.
Car, je le répéte, ces demandes du Notre Pére renferment tout ce qui est

! Instance : priére, demande pressante,




LA NUIT DE L’ESPRIT 208

conforme 4 la volonté de Dieu et & notre avantage. Voild pourquoi quand
le divin Maitre s’adressa par trois fois au Pére Eternel, il répéta chaque
fois la méme parole du Notre Pére, comme le marquent les Evangélistes :
« mon Pere, s’il faut que je boive ce calice, que votre volonté soit faite »
(Mat. 26 v 42).

Quant aux cérémonies que nous devons suivre 4 la priére, elles se
réduisent a I'une ou & l'autre de ces deux méthodes : ou bien nous devons
nous retirer dans le secret de notre demeure, et 13, loin de tout bruit et en
toute liberté, nous pouvons le prier avec un coeur plus pur et plus dégagé,
comme il nous I’enseigne lui-méme par ces paroles: «lorsque vous
prierez, entrez dans votre demeure, fermez-en la porte et priez » (Mat. 6 v
6). Ou bien, si nous ne prions pas dans notre demeure, recherchons les
lieux solitaires, comme il le faisait lui-méme, pour y prier au temps le
plus favorable et le plus silencieux de la nuit. Ainsi donc il n’y a aucun
motif de signaler tel temps, ou tel jour, et de regarder I'un comme plus
favorable que I’autre pour nos dévotions. Nous ne devons pas, non plus,
employer d’autres maniéres de prier, formules ou paroles équivoques’,
mais suivre seulement celles de I'Eglise avec le rite qu’elle emploie, et
qui toutes se réduisent a ce que nous avons dit du Notre Pére.

Je ne condamne pas pour cela, mais j’approuve au contraire
I'usage qu’ont certaines personnes de faire quelquefois des dévotions 2 tel
jour déterminé, comme les neuvaines ou exercices de ce genre. Ce que je
condamne, c’est I'importance donnée 4 telle cérémonie déterminée et 2 la
maniére d’accomplir ces actes de piété. Voyez ce que fit Judith. Elle
reprocha aux habitants de Béthulie d’avoir limité 4 Dieu le temps ou ils
attendaient de sa mam la miséricorde. « Ce n’est pas 13, dit-elle, le moyen
d’attirer sa clémence®, mais plutdt celui d’exciter son indignation » (Jud.
8v12).

! Equivoque : qui n’est pas nette, qui a un double sens.
2 Clémence : vertu qui porte A épargner un coupable,




LA NUIT DE L’ESPRIT 209

CHAPITRE X
Les biens provocatifs

La seconde sorte de biens particuliers et agréables dans lesquels la
volonté peut mettre une vaine complaisance, comprend les biens qui nous
invitent et nous stimulent & servir Dieu : nous les appelons provacatifs'. 1f
s’agit des prédications’ ; et nous pouvons les considérer sous un double
aspect : celui qui concerne les prédicateurs, et celui qui regarde leurs
auditeurs. Car, il ne manque pas de conseils 4 donner aux uns et aux
autres sur la maniére dont ils doivent élever vers Dieu les joies qu’ils
éprouvent dans leur coeur.

Parlons tout d’abord du prédicateur. S’il veut étre utile aux fidéles
et ne point se laisser follement aller 4 une vaine complaisance® et 4 la
présomption, il doit considérer que la prédication est un exercice o
I'esprit a plus de part que la parole. S’il est vrai que la parole en est le
moyen extérieur, sa force et son efficacité dépendent tout entiéres de
Pesprit intérieur. Voild pourquoi, quelque élevée que soit la doctrine
préchée, quelques belles qu’en soient les pensées, quelque sublime que
soit le style dont elles sont revétues, tout cela ne produira d’ordinaire
qu’un résultat proportionné a Pesprit intérieur de celui qui préche. Sans
doute, la parole de Dieu est efficace par elle-méme, comme le dit David :
«il donnera & sa voix une vertu de force » (Ps. 67 v 34). Or, le feu a, lui
aussi, par lui-méme une vertu, celle de briler, et cependant il ne briile pas,
tant que le sujet n’y est pas disposé. De méme, pour que la prédication
produise son effet, deux dispositions sont nécessaires : Iune dans le
prédicateur, "autre dans Pauditeur ; et d’ordinaire ’effet est en rapport
avec la disposition de celui qui préche. Voili pourquoi on dit : tel est le
maitre, tel est généralement le disciple. Aussi nous lisons dans les Actes
de apdtres que les sept fils de Scéva, prince des prétres juifs, se mirent a
conjurer les démons avec la méme formule que saint Paul, mais le démon
les brava et leur dit : « je connais Jésus, et je connais Paul ; mais vous, qui
étres vous 7 » {Act. 19 v 15) et se précipitant sur eux, il les mit 4 nu et les

' Provocatif ; qui provoque fe désordre, la violence,
® Prédicatenr : celui qui annonce, qui enseigne.
* Complaisance : volonté d’étre agréable, de rendre service.




LA NUIT DE L’ESPRIT 210

couvrit de plaies. Tout cela arrive parce que ces hommes n’avaient pas les
qualités requises, et non parce que le Christ voulait les empécher de
chasser les démons en son nom. Nous lisons, en effet, qu’un jour les
apdtres rencontrerent un homme qui, n’étant pas du nombre des disciples
de Notre-Seigneur Jésus-Christ, chassait un démon en son nom ; et,
comme ils 8’y opposaient, le Sauveur leur dit : « ne Pen empéchez pas,
parce que si quelqu’un opére des prodiges en mon nom, il ne pourra pas
se mettre immédiatement aprés & parler mal de moi » (Marc 9 v 39).

Mais il a en horreur ceux qui enseignent la loi divine sans
Iobserver, et qui préchent la vertu sans la pratiquer. Voila pourquoi le
Seigneur nous dit par saint Paul : « tu instruis les autres, et tu ne t’instruis
pas toi-méme ! tu préches qu’il ne faut pas voler, et tu voles | » (Rom. 2 v
21) I'Esprit Saint nous dit par la bouche de David @ « Dieu a dit au
pécheur : pourquoi proclamez-vous ma justice, et ne cessez-vous jamais
de parler de ma loi, tandis que vous avez en horreur la conduite qu’elle
commande et que vous méprisez mes paroles ? » par 1, il nous montre
qu'il ne donnera pas & ces hommes les dons qui sont nécessaires pour
produire le bien.

Aussi nous voyons d’ordinaire que plus la vie du prédicateur est
sainte, autant que nous pouvons en juger sur la terre, plus est abondant fe
fruit qu’il produit, alors méme que son style serait vulgaire, sa doctrine
pauvre et ses pensées communes, L’esprit de vie dont il est animé
communique sa chaleur. Un autre au contraire ne produit que peu de
fruits, malgré la perfection de son style et Ia profondeur de sa doctrine.

Sans doute un bon style, de beaux gestes, une doctrine solide, une
diction parfaite, touchent et font plus d’effets, s’ils sont accompagnés
d’une sainte vie; mais, sans elle les sens auront beau é&tre flattés et
Uintelligence satisfaite, la volonté n’en retirera que trés peu de piété ou de
ferveur, ou méme n’en retirera nullement ; I’Ame d’ordinaire se trouve
aussi faible et aussi ldche dans la pratique de la vertu qu’elle I'était
précédemment, malgré toutes les merveilles si merveilleusement dites de
Porateur’, qui n’ont servi qu’a flatter I’oreille, comme un concert de
musique, ou un son de cloches harmonieux ; I’dme, je le répéte, ne sort
pas de son orniére ; elle est au méme point aprés qu’elle I'était avant, et

! Orateur : personne éloquente, qui sait parler en public.,




LA NUIT DE L’ESPRIT 211

pareilles éloquence n’a pas la vertu de ressusciter les morts et de les faire
sortir du tombeau. Peu importe donc qu’on entende une parole plus
harmonieuse qu’une autre, si elle ne stimule pas plus que Pautre 3 la
pratique de la vertu. On a dit des merveilles, soit ; mais elles s’oublient
promptement, dés lors qu’elles n’ont pas porté le feu sacré dans la
volonté. Non seulement I'impression agréable que de telles paroles
excitent dans les sens ne produit par elle-méme que peu de fruit, mais elle
empéche P'enseignement d’arriver a4 I’esprit; et tout se borne a faire
I’éloge de Ia forme et des accessoires dont la prédication est revétue. On
loue telle ou telle qualité du prédicateur, et on le suit plutdt a cause des
qualités de son éloquence qu’a cause de I’amendement’ qu’on en retire.
Telle est la doctrine que saint Paul fait admirablement comprendre quand
il dit aux Corinthiens : « quant 4 moi, mes fréres, lorsque je suis venu vers
vous, je ne suis point venu vous précher le Christ avec tout I’apparat de la
science et de la sagesse ; ma parole et ma prédication n’avaient point pour
ressources I’éloquence et la sagesse des hommes, mais toute leur
efficacité venait de I'Esprit saint et de la vertu de Dieu. » (1 Cor. 2v 1 a
4) Sans doute lintention de I'apdtre et la mienne ne sont pas de
condamner ici le beau style, I'éloquence, le langage noble, toutes choses
qui favorisent beaucoup la prédication comme d’ailleurs toutes les
affaires, car un beau langage ou une parole habile reléve et gagne méme
les causes qui étaient perdures et désespérées, tandis qu’une parole
maladroite ruine et perd les meilleures causes.

CHAPITRE XI
La joie, premiére passion de 1’Ame

La premicre des passions de I’dme et affection de la volonts, ¢’est
la joie. La volonté la cause toujours dans I'dme, lorsque les objets se
présentent a elle comme bons, convenables, pleins de suavité et d’attraits,
ou parce qu’ils semblent beaux, agréables, délicieux ou splendides. C’est

' Amendement : modification apportée 4 un projet ou 4 une proposition de loi.




L.A NUIT DE L’ESPRIT 212

d’aprés cela que la volonté se porte vers eux, les désire et v met sa
complaisance quand elle les posséde, craint de les perdre et se désole
quand elle les a perdus. Ainsi donc, selon la passion de la joie, ’Ame
s’inquiéte et se trouble.

Pour détacher cette passion de tout ce qui n’est pas Dieu, il faut
savoir que tout ce dont peut se réjouir d’une maniére particuliére la
volonté est pour elle suave et agréable ; or cet objet suave et agréable,
quel qu’il soit, dont elle fait sa joie et ses délices n’est pas Dieu. Dieu, en
effet, qui ne peut étre pergu par aucune des autres puissances, ne peut
Pétre non plus par les penchants et les gofits de la volonté, car sur cette
terre I’8me ne pouvant gofiter Dieu d’une maniére essentielle, toutes les
suavité et délices qu’elle peut savourer, si élevées qu’elles soient, ne
peuvent étre Dieu.

De plus, la volonté ne peut goiiter et désirer d’une maniére
particuliére tel ou tel objet qu’autant qu’elle en a la connaissance. Or
comme elle n’a jamais gofité Dieu tel qu’il est, et qu’elle ne I’a pas connu
par quelque appréhension de ses puissances, elle ne peut pas savoir
comment il est, ni ce que c’est que de le goiiter. Ses puissances sont
incapables de le goliter et de le désirer. Il est au-dessus de toute sa
capacité. 1l est donc clair qu’aucun de ces choses particuliéres ou elle met
sa joie n’est pas Dieu ; voild pourquoi, si elle veut s’unir a lui, elle doit
faire le dénuement dans ses puissances et se détacher de toutes les joies
particuliéres qui pourraient lui venir d’en haut ou d’en bas, car si la
volonté peut d’une certaine maniére comprendre Dieu et s’unir a lui, ce
n’est pas par un moyen appréhensif de ses puissances, mais par I’amour.
Or comme ni les délices ni la suavité ni les joies perques par la volonté ne
sont "amour, il en résulte qu'aucun de ces sentiments agréable ne peut
étre un moyen proportionné pour |'union de I'dme a Dieu; il faut
'opération de la volonté elle-méme, opération qui est toute différente de
son sentiment. Par I'opération, elle s’unit & Dieu et son terme, c¢’est
amour, mais ce n’est pas I'effet du sentiment ou de ’appréhension de sa
tendance qui s’arréte a I’dme comme 4 son but et  son terme.

Les sentiments peuvent servir seulement de motifs pour aimer, si
la volonté veut aller de I’avant ; mais, la s’arréte leur réle. Voild pourquoi
les sentiments de joie par eux-mémes ne dirigent pas I’dme vers Dieu ; ils




LA NUIT DE L’ESPRIT 213

la fixent plutdt en eux-mémes. Seule 'opération de la volonté, qui est
d’aimer Dieu, place I’ame en lui ; elle laisse loin derriére elle toutes les
créatures, et aime Dieu au-dessus de tout. Par conséquent, si quelqu’un se
met & atmer Dieu non & cause du plaisir qu’il y éprouve, c’est qu’il laisse
de cOté cette suavité et met son amour en Dieu, lequel n’est pas sensible.
S’il mettait avec advertance son amour dans la suavité et le goit qu’il
ressent, ce serait le mettre dans la créature ou ce qui la concerne, et
prendre ce qui n’est qu’un moyen pour la fin et le terme | par conséquent,
Ieeuvre de la volonté serait vicieuse. Dés lors que Dieu est
incompréhensible et inaccessible, il ne faut pas que la volonté, pour
mettre son opération d’amour en Dieu, la place dans ce que sa tendresse
peut toucher ou saisir, mais dans ce qu’elle ne peut comprendre ni
atteindre. De la sorte ’dme aimé d’une maniére certaine et en réalité au
gotit de la foi ; elle fait le vide et la nuit dans tout ce qu’elle est capable de
percevoir par les sens, 'entendement fait de méme par rapport & toutes
ses connaissances, et sa foi monte au-dessus de tout ce qu’on peut
comprendre.

CHAPITRE XII
Le détachement de la volonté par rapport a ses tendances naturelles

Il serait bien insensé celui qui étant privé des suavités et délices
spirituelles s’imaginerait que pour ce motif Dieu va lui manquer, ou que
les ayant, il jouit de Dieu et s’imagine le posséder; mais il le serait
davantage encore §’il allait chercher ces suavités en Dieu et s'il s’y
complaisait. Et en effet, il n’irait plus 4 la recherche de Dieu avec une
volonté qui a pour fondement le dénuement de la foi, mais avec une
volonté qui s’attache au gofit spirituel, ¢’est-2-dire & quelque chose de
créé, et par conséquent il suivrait ses inclinations ; il n’aimerait pas Dieu
purement et au-dessus de tout, ¢’est-a-dire en mettant en lui toute la force
de la volonté. Car, lorsqu’il s’attache 4 la créature par ses tendances, il ne
s’éléve pas au-dessus d’elle pour arriver 4 Dieu, dés lors que Dieu est




LA NUIT DE L’ESPRIT 214

inaccessible. 11 est impossible, en effet, que la volonté puisse arriver aux
suavités et délices de I’union divine, sans que la tendance soit détachée de
tous les gofits particuliers. Cette tendance, c’est comme la bouche de la
volonté qui s’ouvre quand elle n’est pas occupée i savourer quelques
délices, car lorsque la tendance se porte vers un objet, par le fait méme la
volonté se ferme. Mais en dehors de Dieu tout est étroit ; la volonté doit
donc tenir sa bouche toujours ouverte 4 Dieu, avoir sa tendance sevrée de
tout mets, afin que Dieu puisse la combler elle-méme de son amour et de
ses delices ; elle se tiendra dans la faim et fa soif de Dieu seul, sans
chercher de satisfaction personnelle ; car ici-bas elle ne saurait goiter
Dieu tel qu’il est. Ce qu’elle peut gofiter, si elle a le désir de quelque
chose, serait encore un obstacle & cet amour. Tel est I’enseignement
d’Isaie, quand il nous dit : « vous tous qui avez soif, venez aux eaux » (Is.
55 v 1 et 2). Par ces paroles il invite ceux qui ont soif de Dieu seul, et sont
détachés de leurs tendances, a s’abreuver aux eaux divines en s’unissant a
Dieu. Or comme la joie se soutient par cette bouche de la volonté, ¢’est-a-
dire par la tendance, nous parlerons des différentes sortes d’aliments
qu’elle peut gofiter, et nous la détacherons de chacun d’eux. 1l faut sevrer
cette bouche de toute nourriture sensible, pour qu’elle n’ait plus faim que
de la volonté de Dieu, en tant qu’il est au-dessus de toute compréhension.




Nuit obscure de Uesprit

ANNEXE




LA NUIT DE L’ESPRIT . 216

CHAPITRE 1
A quelle époque commence-t-efle ?

Voila donc P’ame que Dieu doit élever plus haut. Mais ce n’est pas aussitGt
qu’elle sort des sécheresses et des épreuves de la premiére purification ou nuit
des sens que sa Majesté introduit dans la nuit de Pesprit. Elle passc d’ordinaire
un temps trés long et méme des années, o, aprés avoir franchi 1’&at des
commengants, elle doit s’exercer dans celui de ceux qui progressent. Semblables
a celui qui est sorti d’une étroite prison, elle s’avance dans les choses de Dieu
avec beaucoup plus d’aisance et de satisfaction, comme aussi avec unc Joie plus
abondante et plus intime que dans les débuts avant son entréc dans cette nuit ;
désormais son imagination et ses puissances ne sont plus embarrassées comme
elles Pétaient par les liens du raisonnement ou des préoccupations spirituelles,
C’est avec la plus grande facilité qu’elle trouve immédiatement dans son esprit
une douce et amoureuse contemplation ainsi qu’une saveur spirituelle sans qu’il
Ini en cotite le moindre raisonnement,

Néanmoins la purification de 'ame n’a pas été achevée : il y
manque la partie principale, la purification de Pesprit, sans laquelle, vu
les liens étroits qu’il y a entre I'une et Iautre, puisqu’elles font partie
d’un méme sujet, la purification des sens elle-méme, si profonde qu’elle
ait €té, ne saurait étre achevée ni parfaite. Aussi I’dme ne manquera-t-elle
pas encore de passer parfois par certaines sécheresses, aridités, ténébres et
angoisses ; parfois méme ces épreuves seront beaucoup plus intenses que
les précédentes ; car elles sont comme les avant-coureurs et les messagers
de la nuit de I’esprit qui va venir ; leur durée cependant ne sera pas aussi
longue que celle de la nuit de I'esprit qu’elle attend. Quand elle s’est
trouvée quelques instants, quelques heures ou quelques jours au miliey de
cette nuit ou de cette tempéte, elle recouvre aussitdt sa sérénité ordinaire.
C’est de Ia sorte que Dieu purifie peu 4 peu certaines Ames qui ne doivent
pas arriver & un aussi haut degré d’amour que les autres ; il les met parfois
et par intervalles dans cette nuit de contemplation ou de purification
spirituelle ; il les fait passer fréquemment des ténébres de la nuit & lg
lumiére du jour. Cest ainsi que se vérifie la parole de David : « il envoie
sa face », ¢’est-d-dire sa contemplation, « comme par petites bouchées ».
Tl est vrai, ces petites bouchées de contemplation obscure ne sont jamais
aussi pénétrantes que celles de 1’horrible nuit de contemplation dont nous

Ii




LA NUIT DE L’ESPRIT 217

devons parler et on Dieu introduit I'4me pour ’élever jusqu’a I’union
avec lui.

Cette saveur et cette suavité intérieure dont nous parlons et que
ceux qui progressent trouvent avec facilité et abondance et gofitent dans
leur esprit, ils les regoivent donc avec beaucoup plus d’abondance que
précédemment, et leur rejaillissement sur les sens est beaucoup plus
pénétrant qu’avant cette purification des sens. Plus, en effet, les sens sont
purifiés, plus aussi ils ont de facilité pour gofiter & leur maniére les joies
de P’esprit. Comme en définitive cette partie sensitive de I'dme est faible
et incapable de supporter les fortes impressions de Pesprit, il en résulte
que ceux qui sont dans I’état de progrés, et vu le rejaillissement de I’esprit
sur la partie sensitive, éprouvent dans cette partie sensitive de nombreuses
faiblesses, des souffrances, des fatigues d’estomac et par suite également
des fatigues d’esprit. C’est ce que le Sage exprime en ces termes : « le
corps, qui est sujet a la corruption, appesantit I'ame » (Sag., 9 v 15). De la
il suit que ces communications dont nous parlons ne peuvent étre ni trés
fortes, ni trés intenses, ni trés spirituelles, ni telles qu’il le faudrait pour
Iunion divine, car elles participent a la faiblesse et & la corruption de la
sensvalité. Voila ce qui explique les ravissements, les extases, les
dislocations des os qui se produisent toujours quand les communications
ne sont pas purement spirituelles, ¢’est-a-dire pour Pesprit seul ; et c’est
le cas pour les parfaits. Ils sont déja purifiés dans la seconde nuit, celle de
Pesprit ; on ne voit plus chez eux ces ravissements, ces agitations du
corps ; ils jouissent de la liberté d’esprit, sans que leurs sens en soient
offusqués ou tourmentés.

Mais pour que I'on comprenne bien la nécessité ot sont les
progressants d’entrer dans cette nuit de l’esprit, nous signalerons ici
quelques-unes de leurs imperfections, ainsi que les dangers auxquels ils
sont exposés.




LA NUIT DE L’ESPRIT 218

CHAPITRE I
Les imperfections de ceux qui sont dans ’état de progrés

Il y a deux sortes d’imperfections chez ceux qui sont dans I’état de
progres : les unes sont habituelles, les autres actuelles. Les habituelles
sont les attaches et habitudes imparfaites dont les racines sont encore
restées dans Pesprit, ot la purification des sens n’a pu parvenir, Entre ces
deux purifications il y a la méme différence qu’entre déraciner un arbre et
en couper une branche ou effacer une tache de fraiche date et celle qui est
déja ancienne. Comme nous I’avons déja dit, la purification des sens
n’est que la porte et le principe de Ia contemplation qui méne 3 celle
de Pesprit, et, comme nous Pavons dit également, son but est plutdt
d’accommoder” les sens & Pesprit, que d’unir I’esprit & Dien. Mais les
taches du vieil homme restent encore dans Pesprit, bien qu’il ne s’en
apergoive pas et ne le voie pas. Voild pourquoi, si on ne les fait pas
disparaitre de cette nuit, 'esprit ne pourra parvenir i la pureté de 'union
divine,

Ceux qui sont dans I’état de progrés ont encore comme
imperfection habituelles la pesanteur d’esprit, la rudesse naturelle que
tout homme contracte par le péché ; ils sont distraits, ils se livrent aux
épanchements extérieurs. Voila pourquoi il leur convient d’étre éclairés,
purifiés et mis dans le recueillement par les peines et les angoisses de
cette nuit de I’esprit. Tous ceux qui n’ont pas encore dépassé cet état des
progressants sont sujets & ces imperfections habituelles, qui, nous le
répetons, sont incompatibles avec état parfait de I'union d’amour.

Mais tous ne tombent pas de la méme maniére dans les
imperfections actuelles. Quelques-uns comprennent ces biens spirituels
d’une fagon si étrange et si conforme aux sens qu’ils tombent dans des
inconvénients et des dangers plus grands que ceux dont nous avons parlé
au commencement. Ils regoivent une foule de communications et de
pensées dans leurs sens et dans leur esprit; bien souvent ils ont des
visions imaginaires et spirituelles ; dans cet état d’ailleurs ils ont aussi
fréquemment des sentiments pleins de saveur. Or c¢’est alors que le démon
et 'imagination tendent trés ordinairement des piéges a ’'ame. Le démon

! Accommeoder : s’adapter, s’accorder.




LA NUIT DE L’ESPRIT 219

lui insinue et lui suggére ces pensées avec tant de charme qu’il la trompe
et séduit trés facilement, si elle n’a pas la précaution de vivre dans la
résignation a la volonté de Dieu et de se prémunir fortement par la foi
contre toutes ces visions et imaginations. Tel est le moyen que le démon
emploie a I’égard de beaucoup pour les faire adhérer 4 de fausses visions
et a de fausses prophéties ; ¢’est alors qu’il leur suggére la présomption de
croire que Dieu et les saints leur parlent, quand bien souvent il ne s’agit
que de leur imagination. Le démon a coutume encore de les remplir de
présomption et d’orgueil, et ces personnes, attirées par leur vanité et leur
arrogance, se laissent volontiers voir dans des actes extérieurs qui
paraissent des actes de sainteté, comme sont les ravissements et autres
manifestations extérieures. Elles se montrent pleines d’audace a I’égard
de Dieu ; elle perdent la sainte crainte qui est la clé et la sauvegarde de
toutes les vertus ; quelques-unes méme multiplient & ce point le nombre
de leurs faussetés et de leurs tromperies et s’y endurcissent de telle sorte
qu’elles rendent trés douteux leur retour au pur chemin de la vertu et du
véritable esprit. Si elles en sont venues 4 de pareilles miséres, c’est qu’au
début, lorsqu’elles commencaient a4 progresser dans ces voies
surnaturelles, elle se sont livrées avec trop de sécurité a ces sortes de
connaissances ou appréhensions spirituelles, Il y aurait beaucoup & dire
sur ces imperfections ; mais, comme elles sont d’autant plus incurables'
qu’on les regarde comme plus spirituelles que les premiéres, je n’en veux
rien dire. I’ajoute seulement, pour prouver la nécessité de la nuit de
Pesprit ou de la purification spirituelle chez celui qui doit monter phus
haut, que, parmi ceux qui se trouvent dans I’état des progressants, il n’y
en a aucun qui malgré tous ses efforts, n’ait encore beaucoup de ces
affections naturelles et de ces habitudes imparfaites, qu’il faudrait, avons-
nous dit, nécessairement purifier pour pouvoir passer a "union divine. De
plus, comme nous ’avons dit plus haut, la partie inférieure a beau avoir
une communication de ces faveurs spirituelles, ces faveurs ne seront
jamais aussi intenses, aussi pures et aussi fortes qu’il le faut pour [’union,
Voila pourquoi il convient 4 I"4me qui doit arriver a 'union d’entrer dans
la seconde nuit, celle des ’esprit ; c’est la que les sens et Pesprit sont
complétement dépouillés de toutes ces appréhensions et goiits sensibles

! Incurable : qui ne peut étre gudri.




LA NUIT DE L’ESPRIT 220

on I’oblige alors & marcher dans I’obscurité et la pureté de la foi, car la foi
est le moyen propre et adéquat pour 'union de I’dme avec Dieu, selon
cette parole d’Osée : « je t’épouserai, c’est-d-dire je t’unirai 3 moi par la
foi » (Osée, 2 v 20).

La nuit des sens dont nous avons parlé peut et doit s’appeler plutdt
une certaine réforme des passions ou un frein qui leur est imposé, qu’une
purification proprement dite.

Cette nuit obscure est une influence de Dieu dans 'dme qui la
purifie de ses ignorances et de ses imperfections habituelles, aussi bien
naturelles que spirituelles. Les contemplatifs P'appellent contemplation
infuse, ou théologie mystique. C’est 12 dans le secret que Dieu instruit
Iame et lui apprend la perfection de Pamour, sans qu’elle-méme y
coopere ou comprenne de quelle sorte est cette contemplation infiuse, En
tant qu’elle est Sagesse de Dieu pleine d’amour, Dieu en produit les effet
principaux dans I’8me ; car il la dispose & Punion d’amour avec lui en la
purifiant et en I’éclairant. Ainsi c’est Ja méme Sagesse pleine d’amour qui
purifie les esprits bienheureux en les éclairant et qui purifie ’4me ici-bas
en I'illuminant,

Mats, dira-t-on, §’il en est ainsi, pourquoi cette lumiére divine, qui
d’aprés nous éclaire 'dme et la purifie de ses ignorances, est-elle appelée
par I’4me une nuit obscure ? & cela on répond que c¢’est pour deux motifs
que cette divine Sagesse non seulement est pour ’dme une nuit pleine de
ténébres, mais encore une peine et un tourment. Le premier, ¢’est
I’élévation de la Sagesse divine qui dépasse la capacité de 1’dme et par
cela méme est pleine d’obscurité pour elle. Le second, c’est la bassesse et
impureté de I'ame, ce qui fait que cette lumiére est pour elle pénible,
douloureuse et méme obscure,

Pour prouver le premier motif, il convient de rappeler cette
doctrine du philosophe, d’aprés laquelle plus les choses divines sont en




LA NUIT DE L’ESPRIT 221

soi claires et manifestes, plus elle sont naturellement obscure et cachées 3
Péme. Il en est ici comme de la lumiére naturelle : plus elfe est claire, plus
elle éblouit et obscurcit fa pupille du hibou ; plus on veut fixer le soleil en
face, et plus on éblouit la puissance visuelle et on la prive de lumiére ;
cette lumiere dépasse la faiblesse de I'ceil.

De méme quand cette lumiére divine de la contemplation investit
Pdme qui n’est pas encore complétement éclairée, elle produit en elle des
ténebres spirituelles, parce que non seulement elle la dépasse, mais parce
qu’elle la prive de son intelligence naturelle et en obscurcit acte. Voila
pourquoi saint Denis et d’autres théologiens mystiques appellent cette
contemplation mfuse un rayon de ténébres. Cela s’entend pour I’dme qui
n’est pas encore éclairée et purifiée, car la grande lumiére surnaturelle de
cette contemplation paralyse les forces privées et naturelles de
I'entendement. Aussi David a-t-il dit & son tour : « la nuée et ’obscurité
environnent Dieu ». Il n’en est pas ainsi en réalité ; mais cela parait tel
pour notre faible entendement ; il est aveuglé par cette lumiére immense ;
il est €bloui; il est incapable de s’élever & une telle hauteur. David
Fexplique quand il ajoute : « a Péclat de sa présence les nuées se sont
interposées » (Ps., 17 v 13); cela veut dire qu’elles se sont interposées
entre notre entendement et Dieu. La cause c’est que, quand Dieu fait
descendre de lui-méme sur Pdme qui n’a pas encore été transformée
quelque splendide rayon de sa Sagesse cachée, il produit dans
Pentendement de profondes ténébres.

D’autre part, il est clair que cette contemplation infuse est
également au début pénible pour 1'dme. Comme, en effet, cette
contemplation divine infuse renferme une foule de biens d’une excellence
extréme et que 'Ame qui les regoit, n’étant pas encore purifiée, est
remplie d’une foule de miséres trés grandes, il s’ensuit que ces deux
contraires ne peuvent pas subsister dans le méme sujet qui est I’ame, et
nécessairement 1'dme doit peiner et souffiir, car elle est le champ de
combat ot ces deux contraires vont lutter I'un contre I’autre, dés lors que
la contemplation va la purifier de ses imperfections. Nous allons le
prouver par induction de la maniére suivante.

Tout d’abord, comme la lumiére ou sagesse de cette contemplation
est trés claire et trés pure, mais que ’dme qui la recoit est obscure et




LA NUIT DE L’ESPRIT 222

impure, il s’ensuit que I’ame souffre beaucoup & recevoir cette lumiére. 1l
en est de méme quand I’eil est malade, infirme ou impur ; il souffre s’il
se trouve ébloui par une lumiére éclatante. Or, cette souffrance de I’ime
qui provient de son impureté est immense quand elle est véritablement
investie de cette divine lumiére. Quand, en effet, cette pure lumiére
investit I’dme, c’est pour en chasser les impuretés ; et alors I’ame se
reconnait si impure et si misérable qu’il lui semble que Dieu s’éléve
contre elle, et qu’elle-méme s’éléve contre lui. Comme elle s’imagine
alors qu’elle est rejetée de Dieu, elle éprouve tant de peine et tant de
chagrin qu’elle passe par 'une des épreuves les plus sensibles auxquelles
Job ait été soumis. Il disait en effet : « pourquoi m’avez-vous mis en
opposition avec vous et suis-je devenu un fardeau pour moi-méme ? »
(Job, 7 v 20). L’ame en effet, bien que se trouvant alors dans les ténébres,
voit clairement son impureté 4 I’aide de cette limpide et pure lumiére ;
elle reconnait clairement qu’elle n’est digne ni de Dieu ni d’une créature
quelconque. Ce qui Pafflige le plus, c’est la pensée qu’elle n’en sera
jamais digne et que désormais il n’y a plus de bonheur pour elle. Car son
intelligence est toute plongée dans la connaissance et le sentiment qu’elle
a de ses malices et de ses miséres, Ici elle les découvre toutes a la clarté
de cette divine et obscure lumiére ; elle comprend avec évidence qu’elle
ne sayrait par elle-méme avoir autre chose en partage. Tel est le sens que
nous pouvons donner & cette parole de David : « vous avez corrigé
’homme & cause de son iniquité, et vous avez rendu son dme séche et
languissante comme Paraignée qui s’épuise & faire sa toile » (Ps., 38 v
12).

Le second tourment de I’dme en cet état vient de la faiblesse de sa
nature, morale et spirituelle. Comme cette divine contemplation investit
I’ame avec quelque vigueur dans le but de la fortifier et de la dompter peu
a peu, elle fait éprouver 4 sa faiblesse une peine si profonde qu’elle
semble sur le point de défaillir’, surtout dans certaines circonstances o0
son a,ctlon est plus energ1que Alors le sens et I’esprit sont pour ainsi dire
oppressée® par un poids immense et invisible ; ils souffrent et endurent

! Défallhr perdre momentanément ses forces physiques ou morales.
% Oppresser : étouffer.




LA NUIT DE L’ESPRIT 223

une telle agonie® qu’ils regarderaient la mort comme un soulagement et
un bonheur. Le saint homme qui connaissait cet état par expérience 2 dit -
« je ne voudrais pas que Dieu lutte contre moi avec beaucoup de force,
dans la crainte qu’il ne m’accable du poids de sa grandeur » (Job, 23 v 6).
Cette oppression et ce poids se font sentir 4 'ame de telle sorte qu’elle se
croit bien éloignée d’étre favorisée de Dieu ; elle est persuadée d’ailleurs
avec raison qu'elle n’a méme plus ces appuis qu’elle avait autrefois,
qu’ils ont disparu avec le reste, et que personne n’a pitié d’elle. C’est a ce
sujet que Job a dit encore : « ayez pitié¢ de moi, ayez pitié de moi, vous du
moins qui étes mes amis, parce que la main du Seigneur m’a frappé »
(Job, 19 v 21).

Voila une chose digne d’admiration et de compassion. La faiblesse
et I'impureté de I’dme sont telles qu’elle sent la main du Seigneur trés
pesante et tres opposée a sa nature, quand d’elle-méme elle est pourtant si
douce et si suave qu’il ne la laisse point s’appesantir ni poser sur elle ; il
ne fait que la toucher, et encore il agit par miséricorde, car son unique but
est d’accorder & I'dme des faveurs et non de la chitier.

La trotsiéme sorte de soufftances et de peines que I’4ame endure en
cette nuit a pour cause ces deux extrémes, le divin et Phumain qui se
réunissent ici. Le divin c’est la contemplation purificatrice, et I’humain
c’est I’4me qui est le sujet de cette contemplation. Le divin Pinvestit pour
la perfectionner et renouveler afin de la rendre divine ; il la dépouille de
toutes ses affections habituelles et propriétés du vieil homme auxquelles
elle est trés unie, trés attachée et trés assimilée. 1! avilit! et détruit si bien
la substance spiritueile en I"absorbant dans de si profondes ténébres que
I'dme se sent anéantie et défaillante & la vue de ses miséres et que I’esprit
endure une mort cruelle. Il lui semble qu’elle est comme engloutie dans le
ventre ténébreux d’une béte, ou elle se sent digérée, et éprouve ces
angoisses que Jonas endurait dans le ventre du monstre marin (Jon., 2 v
1). Il lui convient de passer par ce tombeau d’une mort obscure pour
parvenir a la résurrection spirituelle qu’elle attend.

3 Agonie : état de ralentissement, d’affaiblissement des fonctions vitales ; moment de Ia
vie qui précede immédiatement la mort,
! Avilir ; abaisser jusqgu’a rendre méprisable, déshonorer.




LA NUIT DE L’ESPRIT 224

CHAPITRE II1
La maniére dont Pesprit doit se comporter dans cette nuit

Ainsi doit-il en étre de Pesprit; il faut qu’il soit simple, pur,
dépouillé de toutes les affections naturelles, qu’elles soient actuelles ou
habituelles, afin de pouvoir communiquer librement avec la plénitude de
la divine Sagesse ou il gofite par sa pureté toutes les saveurs des choses
dans un certain degré de perfection. Sans cette purification il ne pourrait
nullement sentir ni gofiter la saveur de cette abondance de délices
spirituelles. Une seule affection, un seul objet particulier auquel il serait
attaché d’une maniére actuelle ou habituelle suffit pour I'empécher de
sentir, de goliter ou de percevoir les délices et Pintime saveur de I'esprit
d’amour, qui contient éminemment en soi toutes les saveurs.

Voyez les enfants d’Israél. Ils n’avaient conservé qu’une seule
attache ; c’était le souvenir des viandes et des aliments qu’ils avaient
aimés en Egypte (Ex., 16 v 3). Aussi ne pouvaient-ils apprécier au désert
le pain délicat des anges, la Manne qui, au dire de la sainte Ecriture, avait
la suavité de tous les gofits et s’adaptait au godt de chacun (Sag., 16 v 21).
Ainsi en est-il de I'esprit. Il ne peut arriver & jouir des délices de I’esprit
de liberté, comme la volonté le voudrait, s’il a encore quelque attache
actuelle ou habituelle, ou s’il s’arréte & quelque connaissance particuliére
et limitée. La raison en est que les affections, les sentiments et les
perceptions de P'esprit parfait, étant quelque chose de divin, sont d’une
autre sorte que I’esprit naturel, et d’un genre si différent par leur
éminence que pour posséder ceux-ci, d’une maniére actuelle ou
habituelle, il faut anéantir les autres, car deux contraires ne peuvent pas
substituer en méme temps dans le méme sujet. Aussi est-il convenable et
nécessaire que cette nuit obscure de la contemplation détruise d’abord et
fasse disparaitre de ’8me qui doit parvenir i ces grandeurs toutes les
imperfections, pour la placer ensuite dans les ténébres, les sécheresses,
Iisolement et le vide, car la lumiére que I’ame doit recevoir est une trés
haute lumiére divine qui surpasse toute lumiére naturelle et qui
évidemment est incompréhensible A notre entendement. Voili pourquoi
I'entendement, qui va s’unir & elle et devenir divin dans cet état de
perfection, doit tout d’abord avoir sa lumiére naturelle purifiée et réduite a




LA NUIT DE L’ESPRIT 225

néant : c’est alors qu’il entrera dans les ténébres par le moyen de la
contemplation obscure. Il convient qu’il reste dans ces ténébres tout le
temps qui sera nécessaire pour chasser et réduire 4 néant I’habitude qu’il a
contractée depuis longtemps de comprendre A sa maniére afin de lui
substituer' la révélation et la fumiére de Dieu, Aussi, dés lors que cette
faculté de comprendre qu’il avait précédemment était une faculté
naturelle, les ténébres dont il souffre ici sont profondes, horribles et trés
douloureuses ; elles se sentent dans les profondeurs de la substance de
Pesprit et elles semblent des ténébres substantielles. L amour qui lui sera
donné dans 'union divine est divin; il est par conséquent trés spirituel,
trés subtil, trés délicat et trés intérieur ; il dépasse toutes les affections et
tous les sentiments naturels et imparfaits de la volonté, comme toutes ses
tendances ; voila pourquoi, si la volonté doit arriver & sentir et & goiiter
par Punion d’amour cette dilection' divine et ces délices si élevées qui ne
sont pas naturellement en son pouvoir, il convient qu’elle soit tout
d’abord purifiée et complétement dépouillée de toutes ses affections ou
attaches ; il faut qu’elle reste dans les sécheresses et les angoisses tout Ie
temps qu’il sera nécessaire pour que ses affections naturelles 4 I’égard des
choses divines et humaines disparaissent.

Une fois que ’4me est purifiée, dépouillée et délivrée par le feu de
la contemplation obscure de tous les genres de démons (comme le firt le
cceur du poisson de Tobie sur des brasiers ardents), elle a une disposition
pure et simple, son palais est purifié et sain pour gofiter les touches
élevées et sublimes de ’amour divin dans lequel elle se verra divinement
transformée ; car tous les obstacles actuels et habituels qui étaient en elle
et dont nous avons parlé auront disparu.

Que faut-il encore a I'8me pour étre apte & cette divine union
d’amour 2 laquelle elle est préparée par cette nuit obscure ? elle doit étre
remplie et ornée d’une certaine magnificence’ pleine de gloire pour entrer
en relation avec Dieu, car il renferme en lui des biens innombrables et des
délices en si grande abondance que I’dme est naturellement incapable de

! Substituer : mettre en lieu et place de quelque chose d’autre.
! Dilection : amour pur et pénétre de tendresse spirituelle.
* Magnificence : magnifique, générenx, splendide.




LA NUIT DE L’ESPRIT 226

posséder, tant elle est par elle-méme faible et impure. Isaie, en effet, a
dit :

«I’eeil de I'homme n’a point vu, son oreille n’a point entendu, et son
coeur n’a point goiité ce que Dieu réserve 4 ceux qui I'aiment » (Is., 54
v 4). I faut donc tout d’abord que ’3me soit dans le dépouillement
absolu et la pauvreté d’esprit, purifiée de toute attache, de toute
consolation et de toute perception naturelle des choses divines et
humaines. Une fois qu’elle est ainsi dénuée de tout, elle est vraiment
pauvre d’esprit et dépouillée du vieil homme ; elle peut vivre de cette
nouvelle et bienheureuse vie que lui a procuré la nuit obscure ; c’est
alors I’état de I'union & Dieu.

De plus, 'dme doit arriver & un sentiment et 4 une connaissance
divine trés étendus et trés savoureux de toutes les choses divines et
humaines ; ce ne sera donc pas un sentiment vulgaire, ni une connaissance
naturelle, car autant la lumiére et la grice de I’Esprit saint sont élevées au-
dessus des sens et le divin au-dessus de I"humain, autant son mode de
considérer est supérieur & ce qu'il était précédemment. Voild pourquoi
Iesprit doit se purifier et se dégager des moyens naturels et vulgaires de
comprendre.

Voila comment cette nuit détache peu & peu Iesprit de sa
maniére commune et vulgaire de connaitre les choses, pour lui
substituer des sentiments tout divins ; il est alors tellement élevé ay-
dessus de la maniére humaine d’agir qu’il semble comme transporté
hors de lui-méme.

Outre cela, ¢’est par le moyen de cette nuit de la contemplation
que Pame se prépare a la tranquillité et a la paix intérieure, qui est si
profonde et si pleine de délices, que, d’aprés la sainte Ecriture, elle
surpasse tout sentiment ; il faut donc que I’dme sacrifie complétement
sa premiére paix, qui était enveloppée d’imperfections et n’était pas
une pax véritable ; I'dme la croyait ainsi, parce qu’elle la trouvait & son
golit , qu’elle 'avait établie dans ses sens et dans son esprit ; mais, je
le répéte, cette paix était imparfaite.




LA NUIT DE L’ESPRIT 227

Il faut donc que I’ame en soit purifiée, écartée et séparée ; c’est 13
ce qu’éprouvait et exprimait en gémissant Jérémie dans ce texte de lui que
nous avons rapporté pour expliquer les épreuves de cette nuit : « mon dme
a été éloignée et repoussée de la paix » (Lament., 3 v 17). C’est 13 une
purification trés douloureuse pour I’dme & cause des craintes, des
imaginations et des combats qu’elle éprouve en elle-méme. La vue et le
sentiment de sa propre misére lui font appréhender’ qu’elle ne soit perdue
et que son bonheur ne soit fini 4 jamais. De 13 vient qu’elle se laisse aller
a une telle douleur et & des gémissements si profonds qu’elle éclate en
rugissements et hurlements spirituels qui se manifestent parfois du bout
des levres et se traduisent par des larmes, quand elle en a la force, bien
que ce soulagement soit trés rare. David, qui connaissait par expérience
cette épreuve, I'a trés bien exprimée dans le psaume, quand il a dit : « jai
été affligé et profondément humilié ; les gémissements de mon cceur me
faisatent pousser des rugissements » (Ps., 37 v 9). Ces rugissements sont
I’expression d’une douleur profonde ; parfois méme, au souvenir subit et
pénétrant de ses miseres, ’dme sent ses affections tellement sous le
pressoir de la douleur et du chagrin que je ne sait comment le faire
comprendre,

Pour donner plus de clarté 4 ce que nous avons dit et a la doctrine
qui va suivre, il faut remarquer ici que la connaissance purificatrice et
amoureuse, ou lumi¢re divine dont nous parlons, purifie I'dme et la
dispose 4 se l'unir parfaitement, comme le feu agit sur le bois pour le
transformer en soi. Le feu matériel, appliqué au bois, commence tout
d’abord par le dessécher ; il en expulse "humidité et lui fait pleurer toute
sa seve. Aussitot il commence par le rendre peu & peu noir, obscur,
vilain ; il Ivi fait répandre méme une mauvaise odeur ; il le desséche
insensiblement ; il en tire et manifeste tous les éléments grossiers et
cachés qui sont opposée a I’action du feu. Finalement quand il commence
a Penflammer a Pextérieur et a 1’échauffer, il le transforme en lui-méme
et le rend aussi brillant que le feu. En cet état le bois n’a plus I’action ni
les propriétés du bois ; il n’en conserve que la quantité et la pesanteur qui
est plus grande que celle du feu ; car il a déja en lui les propriétés et les

' Appréhender : comprendre, saisir intellectuellement,




LA NUIT DE L’ESPRIT 228
— e —— 220

forces actives du feu. Il est sec, et il desséche; il est chaud, et il
réchauffe ; il est lumineux, et il répand sa clarté ; il est beaucoup plus
léger qu’avant ; et c’est le feu qui lui a communiqué ses propriétés et ses
effets.

Or nous devons raisonner de la méme maniére avec ce feu divin
de Pamour de contemplation qui, avant de s’unir a4 Pame et de la
transformer en soi, la purifie tout d’abord de tous ses éléments contraires.
Il en fait sortir toutes ses souillures; il la rend noire, obscure ; aussi
apparait-elle pire qu’avant, beaucoup plus laide et abominable que
précédemment. Comme cette divine purification chasse toutes les
humeurs mauvaises et vicieuses qui étaient trés enracinées et établies dans
I'dme, celle-ci ne les voyait pas ; elle ne s’imaginait pas qu’il y efit tant de
mal en elle, et maintenant qu’il s’agit de les chasser et de les détruire, on
les lui met sous les yeux. Elle les voit trés clairement a I’éclat de cette
obscure lumiére de divine contemplation ; mais elle n’est pas pour cela
pire en elle-méme et devant Dieu. Néanmoins, comme elle voit alors en
elle-méme ce qu’elle n’y découvrait pas précédemment, il lni semble
évident que non seulement elle est indigne du regard de Dieu, mais
qu’elle mérite qu’il I"ait en horreur et que déja elle est pour lui un objet
d’horreur.

Cette comparaison du feu peut nous servir maintenant 2
comprendre beaucoup de ces points dont nous nous occupons et dont nous
parlerons.

Premié¢rement. Nous pouvons comprendre comment cette lumiére
et cette sagesse pleine d’amour qui doit s’unir & ’ime et la transformer
est la méme qui au début I’a purifiée et préparée, car c’est ainsi que le feu
qui transforme en soi le bois en le pénétrant est le méme qui au début 'a
disposé 4 devenir feu.

Secondement. Nous verrons clairement que ces peines que
Péme éprouve ne lui viennent pas de la divine Sagesse ; car le Sage a
dit: «tous les biens me sont venus d’elle » (Sag., 7 v 11). Elles
proviennent, au contraire, de la faiblesse et des imperfections de
’Ame qui, sans cette purification, est incapable de recevoir sa divine
lumiére, ou d’en goiiter Ia suavité et les délices. Elle est comme e bois
qui ne peut pas étre transformé dés que le feu lui est appliqué, et qui




LA NUIT DE L’ESPRIT 229

doit y étre préparé peu i peu ; voild pourquoi elle souffre tant. Nous
avons a ce sujet le témoignage de 1"Ecclésiastique, qui nous dit ce qu’il a
lui-méme souffert pour arriver & la sagesse et en jouir : « toutes mes
entrailles se sont troublées & la recherche de la sagesse ; voild pourquoi
j’entrerai en possession d’un grand bien » (Ecchi., 51 v 29).

Troisiémement. Nous pouvons, en passant, nous faire une idée de
la maniére dont souffrent les dmes du purgatoire. Le feu n’aurait pas
d’action sur elles, alors méme qu’on le leur appliquerait, si elles n’avaient
pas de fautes a expier ; car leurs fautes sont I’aliment du feu ; dés qu’elles
sont consumées, la souffrance du feu cesse. Ainsi en est-il de I’dme ici :
des qu’elle est purifiée de ses imperfections, elle cesse de souffrir et il ne
lui reste plus que la jouissance.

Quatriémement. Nous comprenons par & que si le bois
s’enflamme plus ou moins vite, selon qu’il est plus ou moins bien préparé
a recevoir le feu, ’dme, de son c6té, s’embrase de plus en plus d’amour
au fur et & mesure qu’elle se dépouille et se purifie par le moyen de ce feu
d’amour. Sans doute, cet incendie d’amour n’est pas toujours sensible ;
I'dme ne le ressent que par intervalles, lorsqu’elle est moins fortement
investie par la contemplation. Car alors elle peut voir le travail qui s’opére
en elle; elle peut méme en jouir, parce qu’on le lui découvre. Il lui
semble que la main qui I’éprouve s’arréte et que I'on a retiré le fer de la
fournaise, pour qu’elle constate la transformation qui s’opére : c’est alors
que I’ame peut voir en elle le bien qui lui était caché au temps de ses
souffrances. C’est ainsi que dés le moment ou la flamme a cessé de
s’attaquer au bois on peut constater jusqu’a quel point elle I’avait investi.

Cinquiémement. Nous déduirons encore de cette comparaison ce
que nous avons déja dit, & savoir qu’il est bien vrai que ’dme aprés ces
intervalles de soulagement doit s’attendre & de nouvelles souffrances plus
intenses et plus intimes que jamais. Car lorsque ces progrés lui ont été
manifestés, lorsqu’elle a &té purifiée surtout de ses imperfections
extérieures, le feu de I'amour revient pour la blesser encore; il la
consume et il la purifie dans ce qu’elle a de plus intime. La souffiance de
I'dme est alors d’autant plus intime, pénétrante et spirituelle, que la
purification atteint des imperfections plus intimes, plus pénétrantes et plus
spirituelles, ou plus enracinées au fond de son étre. Cette purification agit




LA NUIT DE L’ESPRIT 230

sur 'dme comme le feu sur le bois ; car plus le feu pénétre le bois, plus il
a de force et d’activité pour le transformer jusqu’au plus intime et se
Papproprier.

Sixiémement. Nous verrons également par 1a le motif pour lequel
il semble a ’dme que tout bien est perdu pour elle et qu’elle est remplie
de malice ; car lorsqu’elle est dans cette purification, il ne Iui vient que
des amertumes. Il en est de méme du bois qui briile ; 1’air comme tout ce
qui lui arrive ne fait qu’activer le feu qui le consume. Mais aprés qu’on
aura donné 4 I'dme d’autres manifestations de soulagement comme les
premiéres, sa joie sera plus intime, parce que la purification aura pénétré
plus avant,

Septiémement. L’4me dans ces moments de répit' éprouve une
joie profonde, et telle, avons-nous dit, qu’il lui semble parfois que les
tribulations ne reviendront plus. Néanmoins elle ne manque pas de sentir
promptement quand ces épreuves doivent revenir, car elle remarque une
mauvaise racine qui lui reste, qui parfois se révéle d’elle-méme et qui ne
lui permet pas de goliter une joie compléte. Cette mauvaise racine en effet
semble menacer I’dme pour Iinvestir de nouveau; or quand il en est
ainsi, elle ne tarde pas & se montrer. En un mot, ce qui reste a purifier et &
éclairer dans le plus intime de I'ame ne peut pas étre voilé complétement
au regard de la partie qui est déja purifiée. Il en est de méme du bois ; il y
a une différence trés sensible entre la partie la plus intérieure qui n’est pas
encore enflammée et la partie extérieure déja embrasée. Aussi quand la
purification recommence au plus intime de I’4me, on ne doit pas s’étonner
de ce que Idme s’imagine encore que tous les biens sont perdus pour elle,
qu’elle ne les recouvrera plus. Plongée qu’elle est dans des souffrances
plus intimes, tous les biens extérieurs lui sont cachés.

® oWk

Ceux qui ont le coeur pur sont-ils appelés bienheureux par notre
Sauveur, ce qui signifie qu’ils sont remplis d’amour, puisque la béatitude
ne se donne qu’a I’'amour.

! Répit : arrét, interruption des soufirances.




LA NUIT DE L’ESPRIT 231
e —— O

CHAPITRE 1V
Les effet merveilleux produits dans I’Ame par cette nuit obscure de la
contemplation

Comme ces passions et affections dépendent de la volonté, on dit
que si 'ame est passionnée pour un objet, la volonté I’est également ; et il
en est ainsi ; car c’est de cefte sorte que la volonté devient captive et perd
sa liberté, et elle se laisse entrainer par la violence et la force de la
passion. Voild pourquoi nous pouvons affirmer que cet embrasement
d’amour est dans la volonté, c’est-a-dire qu’il enflamme ses tendances : il
doit s’appeler amour passif plut6t qu’acte libre de la volonté.

Il est bon de remarquer maintenant que si dans ces débuts de la
nuit de I'esprit on ne sent pas cet embrasement d’amour, parce que ce feu
d’amour n’a pas encore agi, Dieu néanmoins donne immédiatement & sa
place un amour d’estime de lui si élevé que, tout ce que I’ame souffre et
endure de plus pénible dans les épreuves de cette nuit obscure, ¢’est la
pensée angoissante qu’elle a perdu Dieu et qu’elle est rejetée par lui.

Aussi pouvons-nous toujours dire que dés le début de cette nuit
obscure I'4me éprouve des angoisses d’amour, et que cet amour est tantot
un amour d’estime, tantét méme un amour d’embrasement. Néanmoins la
plus terrible souffrance qu'elle endure dans ces épreuves clest
Pincertitude dont nous parlons. Si encore elle pouvait se persuader que
tout n’est pas perdu et fini pour elle, mais que tout ce qui se passe est pour
le mieux, comme c’est la vérité, et que Dieu n’est pas irrité contre elle,
elle ferait peu de cas de toutes ces peines ; elle s’en réjouirait au contraire
a la pensée qu'elles lui servent a glorifier Dieu. Elle a pour Dieu un
amour d’estime si profond, bien qu’elle ne s’en rende pas compte et ne le
ressente pas, que non seulement elle est préte & endurer ces souffrances,
mais que sa joie la plus vive serait de mourir mille fois pour lui plaire.
Mais quand a cet amour d’estime qu’elle a déja pour Dieu vient s’ajouter
la flamme qui la consume, elle devient d’ordinaire tout autre par la force,
Pélan, I’anxiété qui I’animent pour servir Dieu. Les ardeurs de Pamour lut
sont communiquées ; elle est pleine d’audace ; aucun obstacle ne effraie,
aucune considération humaine ne I’arréte; elle est transportée enivrée
d’amour, toute briilante de zéle ; elle s’arréte peu 4 considérer ce qu’elle




LA NUIT DE L’ESPRIT 232

fait; elle accomplirait méme des choses étranges et inusitées', si
Poccasion s’en présentait d’une maniére ou d’une autre, afin de
rencontrer celui qu’elle aime.

Voild pourquoi Marie-Madeleine, malgré la noblesse de sa
condition, ne se préoccupe pas de tous ces personnages importants qui
assistaient & un banquet dans la maison du Pharisien, comme nous le
raconte saint Luc 7 v 37 ; elle ne considére pas non plus que le moment
ne semble pas et n’est pas opportun pour aller pleurer et faire éclater des
sanglots au milieu des convives ; elle ne songe méme pas 2 différer d’une
heure ou 4 attendre une autre circonstance ; son seul but est de pouvoir se
présenter devant Celui dont 'amour avait déja blessé et embrasé son
coeur. Mais quelle n’est pas I'ivresse et la hardiesse de son amour ! elle
sait que le corps de son Bien-Aimé repose dans un tombeau ; que I’entrée
de ce tombeau est fermée par une lourde pierre scellée (Jean, 20 v 1 et
15), que des soldats montent la garde pour que ce corps ne soit pas
emporté par les disciples mais aucun de ces obstacles ne 'empéche de se
rendre avant 1’aurore a ce tombeau avec des parfums pour embaumer ce
corps. Dans I'ivresse’ et anxiété® de son amour, elle lnterroge celui
qu’elle prend pour le jardinier de I’endroit et lui demande §’il n’a pas
enlevé le corps; elle i demande ou il I'a mis, afin qu’elle puisse
Pemporter. Elle ne considére pas combien cette demande est insensée et
imprudente. 1l est clair en effet que si le jardinier avait enlevé le corps, il
n’allait pas le lui dire, et moins encore la laisser I’emporter. Mais quand
Pamour est fort et véhément, il a ceci de particulier qu’il croit tout
possible et s’imagine que tous les autres ont les mémes pensées ; il ne
croit pas que personne s’occupe d’autre chose ou recherche autre chose
que ce qu’il recherche ou ce qu’il aime : il s’imagine que ’objet de son
amour et de sa sollicitude est le méme pour les autres que pour Iui. Voila
pourquoi I'Epouse des Cantiques est sortie pour aller a la recherche de
son Bien-Aimé par les places publiques et les faubourgs ; s’imaginant que
tous Ie recherchaient également, elle les conjurait, s’ils le trouvaient, de
lui dire de sa part qu’elle languissait d’amour pour lui (Cant., 5 v 8).

! Inusité : dont on ne se sert pas habituellement,
! Tviesse : état d’excitation psychique.
? Anxiété : vive inquiétude née de I'incertitude d’une situation ; angoisse,




LA NUIT DE I’ESPRIT 233
D e e e L bttt PSRl

Telle était la force de ’amour qui embrasait Marie-Madeleine. 11
lui semblait que si le jardinier lui avait révélé ot il avait caché le corps du
Sauveur, elle serait allée pour I’emporter, malgré toutes les défenses.

Telle est la nature de ces anxiétés d’amour que I’ame ressent peu &
peu quand elle est déja avancée dans cette purification spirituelle. Elle se
leve de nuit, c’est-a-dire dans les ténébres purificatrices, et agit selon les
affections de la volonté. Semblable a la lionne ou & I’ourse qui s’en vont
avec force et anxiété a la recherche de leurs petits qu’on leur a enlevés et
qu’elles ne retrouvent pas, cette dme blessée court 4 la recherche de son
Dieu. Comme elle est dans les ténébres, elle se sent séparée de lui, et
cependant elle se meurt d’amour pour lui. Tel est ’amour impatient : il ne
peut subsister longtemps ; ou il regoit I'objet de ses veeux, ou il meurt.
Nous avons un exemple dans Rachel qui dans son désir d’avoir des
enfants dit a Jacob : « donnez-moi des enfants, ou je meurs » (Gen., 30 v

1).

H faut admirer ici comment ’dme qui se sent si misérable et si
indigne de Dieu dans ces ténébres purificatrices a assez de hardiesse et de
présomption pour aspirer 4 I'union divine. En voici la raison, L’amour lui
donne peu & peu des forces nouvelles pour qu’elle arrive 4 aimer en
verité ; la propriété de ’amour est de tendre & Punion, & la jonction, a
I’égalité, a la ressemblance avec "objet aimé pour se perfectionner dans le
bien de Pamour méme. Voild pourquoi I'ame qui n’est pas encore arrivée
a la perfection de I'amour, parce qu’elle n’est pas arrivée a Punion, a faim
et soif de ce qui lui manque, c’est-a-dire de P'union ; aussi les forces que
'amour a déja données 4 la volonté et qui engendrent sa passion rendent
cette volonté pleine d’audace et de présomption, bien que ’entendement
qui est dans les ténebres et sans lumiére se sente indigne et misérable,

Je ne veux pas manquer de dire ici le motif pour lequel ceite
lumiere divine, étant toujours une lumiére pour ’dme, ne 1’éclaire pas dés
qu’elle P'investit comme elle le fait plus tard, mais produit au contraire les
ténébres et I’affliction’.

Les ténébres et les autres souffrances que I’ame endure lorsqu’elle
est investie de cette divine lumiére ne viennent pas de la lumiére mais de
I’dme, et ¢’est la lumiére qui les lui découvre. Elle est donc éclairée tout

! Affliction : grand chagrin, douleur profonde.




LA NUIT DE L’ESPRIT 234

de suite de la lumiére divine. Mais elle ne voit tout d’abord avec son
concours que ce qui fa touche de plus prés, ou mieux que ce qui est en
elle, c’est-a-dire ses ténébres et ses miséres, qu’elle découvre enfin par la
miséricorde de Dieu, car précédemment elle ne les voyait pas dés lors
qu’elle n’était pas investie de cette lumiére surnaturelle. Voild pourquoi
au début elle ne sent que ténébres et afflictions. Mais une fois qu’elle sera
purifiée par la connaissance et le sentiment de ses miséres, son regard sera
préparé a contempler les biens de cette divine lumiére ; quand en effet
toutes ces ténébres et ces imperfections ont été chassées et enlevées de
Pame, il semble que I’dme découvre peu & peu les avantages et les biens
sans nombre qu’elle acquiert dans cette bienheureuse nuit de
contemplation.

D’aprés ce qui a été dit, on comprend quelles faveurs Dieu
accorde a I'dme quand il la purifie dans ces fortes épreuves et la guérit a
I"aide de ces tribulations améres. Il purifie la partie sensitive et la partie
spirituelle de toutes les attaches et habitudes imparfaites qu’elle avait
dans I’ordre temporel et naturel, sensitif et spirituel. Pour cela il met dans
les ténébres ses facultés intérieures et les dépouille de tout ; il fait passer
par les angoisses et les aridités ses affections sensitives et spmtuelles il
affaiblit et débilite’ les forces naturelies de ’ame par rapport a tout ; et
ces résultats 'ame n’aurait jamais pu se les procurer par elle-meme,
comme nous le verrons bientdt. En un mot, Dieu la détache peu & peu de
cette maniére de tout ce qui n’est pas lui naturellement ; il la dépouille
insensiblement de son ancien vétement pour Iui en donner un nouveau.
Clest ainsi que la jeunesse de I’dme se renouvelle comme celle de I'aigle ;
elle est désormais revétue de ’homme nouveau qui, au dire de I’apdtre a
éte créé selon Dieu « Eph., 4 v 24).

Cette transformation n’est autre chose que [Dillumination de
I'entendement par la lumiére surnaturelle de telle sorte qu’il est uni au
divin et devient divin. De son c6té, la volonté étant embrasée® d’amour
par cette illymination devient divine; elle n’aime que d’une maniére
divine ; elle ne fait plus qu’un avec la volonté divine et "amour divin. Tl
en est de méme de la mémoire, des affections et des tendances, qui sont

! Déblhter affaiblir physiquement ou moralement.
? Embraser : remplir de ferveur, s’illuminer.




LA NUIT DE 1L’ESPRIT 235

changées et transformées selon Dieu et d’une maniére digne de Dieu.
Voila pourquoi cette dme est désormais une &me du ciel, et vraiment toute
céleste, plus divine quhumaine. Toutes ces transformations que nous
avons rapportées, Dieu les accomplit et les réalise dans I’4me par
Pmtermédiaire de cette nuit obscure; il éclaire I'4me et I’embrase
divinement du désir de posséder Dieu seul, et rien de plus.

Ce fut donc pour cette dme une heureuse fortune que Dieu ait
endormi durant cette nuit tous les gens de sa maison, ¢’est-a-dire foutes
ses puissances, passions, attaches et convoitises qui vivent dans sa partie
sensitive et dans sa partie spirituelle. De la sorte elle a pu sortir sans étre
vue, c’est-a-dire sans étre arrétée par toutes ces puissances, etc., qui
étatent endormies et mortifiées durant cette nuit, ou on les a laissées dans
Iobscurité afin qu’elles ne puissent rien connaitre ni sentir d’aprés leur
maniére basse et naturelles : car alors elles auraient été un obstacle a
I’4me ; elles Pauraient empéchées de sortir d’elle-méme et de la maison
de sa sensualité. Elle a donc pu arriver 4 'union spirituelle du parfait
amour de Dieu.

Oh ! quelle heureuse fortune pour P'dme que de pouvoir se délivrer
de la maison de sa sensualité ! 4 mon avis, I'4me ne saurait en avoir une
idée exacte si elle n’en a fait 'heureuse expérience. Elle voit clairement
dans quel triste esclavage elle se trouvait, et & combien de miseres
Iassujettissait I’activité de ses passions et de ses convoitises. Elle connait
alors que Ia vie de esprit est la véritable vie et le trésor qui renferme des
biens inestimables.

CHAPITRE V
L’ ame, pourtant dans les ténébres, s’avance avec siireté

I obscurité dont 'dme parle ici concerne les convoitises et les
puissances sensitives, intérieures et spirituelles ; toute, en effet, une fois
dans cette nuit, perdent leur lumiére naturelle ; car elles doivent en &tre




LA NUIT DE L’ESPRIT 236

dégagées afin d’étre aptes 4 recevoir la lumiére surnaturelle. Les
convoitises sensitives et spirituelles sont alors endormies et amorties ;
aussi leur est-il impossible de goiiter qu01 que ce soit de divin ou
d’humain. Les affections de 'dme, opprlmees et étouffées, ne peuvent se
mouvoir vers elle ou trouver un appui en rien ; l’fmagmatlon est liée et
incapable d’un raisonnement convenable ; la mémoire est finie |
I'entendement est dans les ténébres et ne comprend rien ; aussi la volonte
est-elle dans les aridités et la contrainte ; toutes ses puissances sont dans
le dénuement et inutiles; mais surtout une nuée épaisse et pesante
enveloppe I'dme, la tient dans les angoisses et comme éloignée de Dieu.
C’est, dit-elle, en marchant de cette sorte, en cachette, qu’elle avance avec
siirete.

La cause de tout cela est bien expliquée. D’ordinaire, en effet,
Pame n’est dans Pillusion que quand elle suit ses convoitises ou ses
attraits, ses raisonnements, ses connaissances ou ses affections: elle
peche alors par excés ou par défaut; elle se laisse entrainer a des
changements et & des folies ; en un mot elle se porte & ce qui ne convient
pas. Aussi est-il clair que, une fois toutes ces opérations et tous ces
mouvements suspendus, 1'4me est assurée contre le danger de suivre leurs
errements. Non seulement elle est libre d’elle-méme, mais elle Iest
encore de ses autres ennemis qui sont le monde et le démon ; car ceux-ci,
en présence des affections et opérations de I’dme qui sont etelntes n’ont
plus aucun moyen de lui faire la guerre.

Il suit de 12 que 'dme est dans la nuit obscure et plus elle est
exempte' de ses opérations naturelles, plus aussi elle marche avec siireté.
Comme dit, en effet, le prophéte : « ta perte, 6 Isragl, vient de toi ! (¢c’est-
a-dire de tes opératlons et de tes tendances intérieures et sensitives qui
n’ont pas été bien réglées), tandis que le bien vient seulement de moi »
(Os., 13 v 9). Voila pourquoi I’ame étant ainsi préservée de ses miséres, il
ne lui reste qu’a recevoir promptement les biens que son union avec Dieu
produira dans ses facultés et ses puissances en les rendant toutes céleste.
D’ailleurs tant que durent ces ténébres, si 'dme y regarde bien, elle verra
clairement combien il est rare que ses facultés et ses puissances se laissent

Oppnmer soumettre, dominer, enchainer.
! Exempte : qui est 3 I'abri de.




LA NUIT DE L’ESPRIT 237

aller & des choses inutiles ou dangereuses, et également combien elle est 4
I’abri de la vaine gloire, de I’orgueil et de la présomption, des joies vaines
et trompeuses, et de beaucoup d’autres miséres. Par conséquent, lorsque
ame marche dans cette nuit obscure, elle n’est pas dans un chemin de
perdition ; elle est, au contraire, dans celui de la perfection, puisqu’elle
acquiert des vertus.

Une fois que les puissances naturelles sont sevrées, purifides,
réduites 4 rien, que de plus elles se débarrassent de cette maniére basse et
humaine d’agir et de recevoir, alors elles sont toutes disposées et
préparées 4 recevoir, & sentire et & gofiter le divin et le surnaturel d’une
maniére €levée et parfaite, car ces dispositions ne peuvent se réaliser si
tout d’abord le vieil homme n’est pas mort. Voila pourquoi tout ce qui est
spirituel doit venir d’en haut et étre communiqué par le Pére des lumiéres
4 notre libre arbitre et & notre volonté humaine ; ’homme aura beau
exercer son gout et ses facultés pour arriver jusqu’a Dieu et s’imaginer
qu’il en savoure les douceurs. Il ne gofitera pas le Seigneur d’une maniére
divine ou spirituelle, mais d’une maniére humaine et naturelle, comme il
golte les autres objets créés, car les biens ne vont pas de I’homme & Dieu,
mais ils descendent de Dieu a ’homme,

Ainsi donc, 6 Ame spirituelle, quand vous verrez que vos
convoitises sont dans les ténébres, que vos affections sont dans la
sécheresse et la contrainte, que vos puissances sont paralysées et
incapables de tout exercice de la vie intérieure, ne vous en affligez pas ;
au contraire, regardez cet état comme une heureuse fortune ; Dieu en effet
vous délivre peu 4 peu de vous-méme. 1l vous enléve des mains vos
possessions. Malgré le bon emploi que vous en auriez fait, vous n’agiriez
pas aussi bien, aussi parfaitement et siirement, 3 cause de leur impureté et
de leur bassesse, que maintenant. Dieu, en effet, vous prend par la main ;
c’est lui qui vous conduit comme on conduit un aveugle dans les ténébres
vers un but et par un chemin que vous ignorez, et ot jamais, malgré tout
le secours que vous airaient prété vos yeux et vos pieds, vous n’auriez
réussi @ marcher.

Une autre raison pour laquelle non seulement 1’dme est en sécurité
quand elle marche ainsi dans les ténébres, mais encore gagne des mérites
et grandit en perfection, c’est que d’ordinaire son progrés et sa perfection




LA NUIT DE L’ESPRIT 238

e tlieeereirer—rareer r——

lui viennent d’ou elle s’y attend le moins; et méme généralement elle
s'imagine qu’elle va 4 sa perte. Et en effet, comme elle n’a pas
Pexpérience de cette nouveauté qui la fait sortir d’elle-méme, qui
I’éblouit et trouble sa premiére maniére de procéder, elle s’imagine plutdt
qu’elle est perdue, et non qu’elle réussit ou acquiert des mérites, car en
réalité elle se perd par rapport & ses connaissances et 4 ses goits, et elle
est conduite 1a ou elle ne connait rien et ou rien ne lui plait. Elle
ressemble au voyageur qui s’en va par des régions inconnues sur
lesquelles il n’a aucun renseignement. Ce voyageur ne se guide pas
d’aprés ses connaissances précédentes, mais d’aprés des doutes ou des
renseignements étrangers. Evidemment il ne pourra parvenir & ce nouveau
pays ni savoir plus qu’il ne savait d’abord, si ce n’est en passant par des
chemins nouveaux qu’il n’a jamais connus et en laissant ceux qu'il
connait. Il en est absolument de méme pour celui qui cherche & se
perfectionner dans un métier ou dans un art. Il va toujours a tatons' ; il ne
se sert plus de ses connaissances précédentes, parce que s’il ne les
négligeait, il n’avancerait jamais et ne réaliserait aucun progrés. Ainsi en
est-il de I'me: plus elle progresse, plus aussi elle pénétre dans les
ténébres, sans savoir ou elle va. Voila pourquoi Dieu est ici le Maitre et le
guide de cet aveugle qui est ’ime.

Un autre motif pour lequel Pdme était en sireté en marchant au
milieu de ces ténébres, c’est qu’elle y a souffert; or le chemin de la
souffrance est plus siir et méme plus profitable que celui de la jouissance
et de I'action personnelle ; tout d’abord parce que quand on souffre, on
regoit des forces de Dieu, tandis que quand P'dme agit et est dans la
jouissance, elle met en mouvement ses miséres et ses imperfections ; en
second lieu ¢’est dans la souffrance que I’on exerce et que I’on augmente
peu & peu les vertus ; c’est alors aussi que ’dme se purifie et grandit en
sagesse et en prudence,

Mais il y a ici une cause plus particuliére pour laquelle I’ame qui
est dans les ténébres marche avec sécurité. Elle vient de cette lumiére ou
sagesse obscure dont nous avons parlé. Cette nuit obscure de Ia
contemplation envahit I’dme et 'investit de telle sorte, elle la place si prés
de Dieu que Dieu est son soutien et qu’elle est affranchie de tout ce qui

! Tatons : avec hésitation ; sans vraie méthode.




LA NUIT DE L’ESPRIT 239
bt sl . . 2

n’est pas Dieu. I’dme est pour ainsi dire placée 1a comme en traitement
pour y recouvrer la santé qui est Dieu [ui-méme. Sa Majesté la met a la
diete, lui prescrit 1’abstinence de tout et détruit en elle le désir de tout le
crée. Clest bien ainsi qu’on agit pour un malade qui est chéri dans sa
maison. On le met dans un appartement retiré, 1a ot il ne sera géné ni par
Pair ni méme par la lumiére, 13 o il n’entendra pas le bruit des pas ou la
rumeur des domestiques; et on lui servira des mets trés délicats, par
petites portions, et plus substantiels que savoureux.

Telles sont les propriétés que produit dans I’me cette obscure
contemplation ; elles ont toutes pour but de la mettre en sécurité et de Ia
tenir en garde, car elle est déja plus prés de Dieu. Plus Pame est
rapprochee de Iui, et plus elle sent & cause de sa faiblesse la profondeur
des téncbres et de I’obscurité ou elle se trouve. De méme que plus on
s’approche du soleil, plus son éclat cause d’obscurité et de souffrances 3
Peeil & cause de sa faiblesse, de son imperfection et de son impuissance,
ainsi en est-il de la lumiére spirituelle de Dieu ; elle est tellement intense,
elle excéde a tel point I’entendement, que quand elle s’en approche, elle
P’aveugle et le plonge dans I’obscurité.

Aussi plus la lumiére et la clarté de Dieu sont élevées, plus elle
sont ténébres profondes pour 'homme, dit saint Paul. C’est 13 également
la pensée de David qui dans le psaume dit : « par la splendeur de sa
présence les nuées se sont formées en masse » (Ps., 17 v 13), c¢’est-a-dire
pour I'entendement naturel dont les lumiéres ne sont que ténébres
épaisses, dit Isaie (Is., 5 v 30).

Oh ! qu’elle est misérable la condition de la vie humaine, ot I’on
court tant de dangers et oG Pon arrive si difficilement 3 la
connaissance de la vérité | ce qu’il y a de plus clair et de plus vrai nous
sembie plus obscur et plus incertain : nous fuyons ce qui nous convient
le mieux; et, au contraire, ce qui brille davantage et satisfait nos
regards, nous ’embrassons, nous le poursuivons, quand c’est ce qu’il y
a de pire pour nous et un danger constant pour I’ime. Qui pourra dire
les dangers et les alarmes o P’homme vit sur la terre | puisque la
lumiére naturelle qui doit nous guider est la premiére a nous éblouir et
a nous égarer, dans notre marche vers Dieu ! si on veut arriver & suivre




LA NUIT DE L’ESPRIT 240

la voie sfire, il faut nécessairement fermer les yeux, et marcher dans les
ténébres pour esquiver les ennemis domestiques, c’est-a-dire nos sens
et nos puissances ! I'dme se trouve donc bien cachée ici et sous une
bonne garde dans cette nuée ténébreuse qui est autour de Dieu. Car si
elle est pour Dieu lui-méme un tabernacle et une demeure, elle le sera
également pour I’dme; elle sera son rempart et sa sécurité d’une
maniére parfaite. L’ame, il est vrai reste dans les ténébres, mais elle y
est bien cachée ; elle y est protégée contre elle-méme et contre tous les
autres dangers qui peuvent lui venir des créatures.

Donnons encore une autre cause, non moins efficace que la
précedente, pour achever de montrer que cette Ame marche en sécurité
dans ces ténebres. C’est la force que donne immédiatement 3 1’dme cette
nuée obscure, angoissante et ténébreuse. Car enfin, bien que ténébreuse,
c’est de I'ean, et voila pourquoi elle rafraichit et fortifie ’ame dans ce qui
lui convient le mieux, quoique ce soit dans les ténébres et les angoisses,
L’4me découvre immédiatement en elle-méme une détermination vraie et
efficace de ne rien faire qu’elle sache offense de Dieu, comme de ne rien
ometire de ce qui lui semble contribuer 4 sa gloire. Sous I’action de cet
amour obscur elle est embrasée de zéle et de sollicitude pour savoir ce
qu’elle fera ou omettra dans le but de lui plaire ; elle se demande si elle ne
I’a pas offensé. Elle agit alors avec beaucoup plus d’attention et de
sollicitude qu’a I’époque ou elle était anxieuse d’amour.

Ici, en effet, toutes les forces de 1’ame, toutes ses tendances
et toutes ses puissances, étant dégagées de toutes les choses créées,
concentrent uniquement au service de Dieu leur effort et leur
activité. De la sorte 'dme sort d’elle-méme et de toutes les
créatures pour arriver a la douce et savoureuse union d’amour de
Dieu, dans les ténébres et en sGireté.




LA NUIT DE L’ESPRIT 241

CHAPITRE VI
Le chemin secret de 1’obscurité

La divine contemplation posséde cette propriété d’étre secréte et
de dépasser notre capacité ordinaire, non seulement parce qu’elle est
surnaturelle, mais encore parce qu’elle est la voie qui conduit 1’dme aux
perfections de Punion avec Dieu. Or, celles-ci n’étant pas connues
humainement, il faut aller & elles en en sachant rien humainement, et en
ignorant tout divinement. D’aprés le langage mystique dont nous nous
servons présentement, les choses et les perfections ne sont pas connues et
comprises telles qu’elles sont, quand on les cherche et qu’on s’y exerce,
mais seulement quand on les a déja trouvées et qu’on en a I’expérience.

CHAPITRE Vil
L’escalier de 1a sagesse secréte ou I’échelle de la contemplation

Nous appelons escalier cette contemplation secréte, parce que, de
méme que les degrés de |’escalier servent a la fois & monter et a
descendre, de méme cette contemplation secréte emploie les mémes
communications ou lumiéres pour élever 'ime & Dieu et 'humilier en
elle-méme. Car ces communications qui sont véritablement de Dieu ont
cela de propre qu’elles humilient I'me et I’élévent tout 4 la fois. Dans
cette voie descendre c’est monter, et monter ¢’est descendre ; car celui qui
s’humilie sera exalté, et celui qui s’exalte sera humilié (Luc., 14 v 11).
Outre que la vertu d’humilité est une grandeur pour I’4me qui s’y exerce,
Dieu d’ordinaire la fait monter par cet escalier pour qu’elle le descende, et
’en fait descendre pour qu’elle le remonte, afin que s’accomplisse cette
parole du Sage : «le coeur de I"homme avant d’étre brisé est exalté, et
avant d’étre glorifié il est humilié » (Prov., 18 v 12),

Et maintenant, nous plagant au point de vue naturel, puisque
d’ailleurs le c6té spirituel ne se sent pas, ’dme qui voudra y regarder de
prés verra clairement combien de hauts et de bas il y a dans cette voie, et




LA NUIT DE L’ESPRIT 242

comment la prospérité dont elle jouit est bientdt suivie de quelque orage
ou épreuve ; on dirait méme qu’on ne lui a donné le calme que pour la
préparer et la fortifier en vue des tribulations suivantes, mais d’un autre
coté elle verra également qu’aprés la misére et la tourmente, il y a
'abondance et la paix. Aussi semble-t-il a ’dme que c’est pour lui
procurer les joles d’une féte qu’on la mise tout d’abord dans cette
épreuve.

Telle est donc la marche ordinaire de cet état de contemplation,
L’&me n’est pas encore arrivée au repos définitif. Elle n’est jamais dans le
méme état ; elle ne fait que monter et descendre. La cause de cette
alternative vient de ce que I’état de perfection consistant dans le parfait
amour de Dieu et le mépris de soi, qui ne peut pas exister sans qu’il y ait
les deux conditions, Dieu doit nécessairement commencer par exercer
I’8me dans I’'un et I’autre. H Iui donne donc & gofiter cet amour dont il Iui
montre 'excellence, et il I’éprouve en I’humiliant, jusqu’a ce qu’elle ait
acquis les habitudes parfaites et cesse de monter et de descendre ; elle est
alors arrivée au but ; elle s’unit & Dieu, qui est le terme de cette échelle
mystique ; ¢’est 4 lui qu’elle s’attache et en lui qu’elle trouve le repos.

Cette échelle de la contemplation, qui a son point d’attache en
Dieu, est figurée par cette échelle que Jacob vit en songe et par laquelle
les anges descendaient de Dieu 4 'homme et montaient de ’homme 2
Dieu qui se tenait & son sommet (Gen., 18 v 12). Ce songe, nous dit la
sainte Ecriture, eut lieu de nuit et lorsque Jacob était endormi, pour nous
faire comprendre combien cette voie ou montée qui méne & Dieu est
secrete et différente de ce que ["homme peut penser.

* & ¥

La ou il y a le véritable amour de Dieu, il n’y a pas 'amour de soi
ou de D'intérét personnel, ¢’est-a-dire ce troisiéme ennemi dont nous
avons parlé qui est la chair ou sensualité.

L




LA NUIT DE L’ESPRIT 243

CHAPITRE VIII
Rappelons quelque peu les trois puissances de I'Ame : Ia mémoire,
Pentendement et 1a volonté

La foi, en effet, met I'entendement daus les ténébres, le prive de toute
son intelligence naturelle, et par 13 le prépare a s’unir A Ia Sagesse divine.
L’espérance fait le vide dauns la mémoire et la sépare de la possession de tout
objet créé, car, comme dit saint Paul, I’espérance tend 3 ce que 1’on ne posséde
pas (Rom., 8 v 24). Elle écarte donc la mémoire de ce qu’elle peut posséder, et la
met dans ce qu’elle espére. Aussi I'espérance en Dieu seul dispose-t-clle d’une
mani¢re d’autant plus pure la mémoire & s’unir 3 Dieu, qu’elle la laisse dans un
vide plus profond.

Il en est absolument de méme de la charité. Elle purifie la volonté
de toutes ses affections et tendances & ce qui n’est pas Dieu pour ne les
rapporter qu’a lui seul. Aussi dispose-t-elle cette puissance et Punit-elle &
Dieu par amour.

En un mot, comme ces trois vertus ont pour but de séparer I’dme
de tout ce qui est inférieur a Dieu, elles ont aussi par le fait méme celui
d’unir ’ime 4 Dieu.

CHAPITRE IX
I’anéantissement du pouvoeir du démon dans cette nuit obscure

Aussi plus les communications sont spirituelles, intérieures et
¢loignées des sens, et moins le démon est capable de les comprendre. 1l
est donc trés important pour la sécurité de ’4me que ses rapports intimes
avec Dieu soient de telle sorte que les sens de sa partie inférieure, qui
restent dans les ténébres, les ignorent et ne puissent en avoir
connatssance. Ainsi la faiblesse de la partie sensitive ne sera pas un
obstacle 4 la liberté de I’esprit, et la communication spirituelle pourra étre
plus abondante ; de plus, comme le démon ne peut pénétrer dans une
partie si intime, [’4me marche avec plus de sécurité. Nous pouvons donc
comprendre & ce propos cette parole de notre Sauveur, en la prenant au




LA NUIT DE L’ESPRIT 244

sens spirituel . « que votre main gauche ignore ce que fait votre main
droite » (Mat., 6 v 3). C’est comme &’il avait dit : que ce qui se passe 2
droite, ou a la partie supérieure et spirituelle de 1’dme, reste inconnu a
votre gauche, et que cela soit de telle sorte que la partie inférieure de
I’dme, ou parie sensitive, Iignore. Cette communication doit étre un
secret absolu entre Pesprit et Dieu. Sans doute, il arrive trés souvent que
ces communications spirituelles faites a4 ’ame étant trés secrétes et trés
intérieures, le démon n’arrive pas & connafire leur nature et leurs qualités ;
mais au calme et au profond silence que quelques-unes d’entre elles
causent dans les sens et les puissances de la parie sensitive, il soupgonne
qu’il y en a et que I’dme a regu quelque faveur de choix. Voyant alors
qu’il ne peut 8’y opposer puisqu’ elles se passent dans le fond de I’ame, il
n’omet rien pour agiter et troubler la partie sensitive qui est & sa portée. II
suscite en elle des souffrances, des fantdmes horribles, des craintes pour
inspirer de Iinquiétude et du trouble dans sa partie supérieure et
spirituelle, 12 ou sont les biens qu’elle regoit alors et dont elle jouit. Mais
trés souvent, quand la communication d’une telle contemplation n’investit
que I'esprit et agit avec force en lui, les ruses du démon pour troubler
Pdme ne lui servent de rien. L’dme, au contraire, n’en tire que plus de
profit et d’amour; elle jouit méme d’une paix plus assurée. Chose
admirable, des qu’elle sent la présence de 'ennemi perturbateur, et sans
qu’elle sache ce qui se passe ou fasse rien par elle-méme, elle s’enfonce
dans la partie la plus intime d’elle-méme ; elle se rend trés bien compte
qu’elle pénetre dans un certain refuge ou elle est plus éloignée et cachée
de son ennemi ; de la sorte elle augmente la paix et la joie que le démon
prétendait lui ravir. C’est ainsi que s’évanouissent toutes les craintes qui
lui venaient du dehors ; I’8me le sent trés clairement. Aussi se réjouit-elle
de voir qu’elle jouit dans le secret avec tant de sécurité de cette paix de
I"Epoux si pleine de douceur et de suavité que le monde et le démon ne
sauraient donner ou enlever. Elle connalt par expérience la vérité de ce
que PEpouse des Cantiques dit & ce sujet : « voici que soixante braves
entourent le lit de Salomon, afin d’écarter les frayeurs de la nuit » (Cant.,
3 v 7 et 8). Elle a conscience de sa force et de sa paix, quoique bien
souvent elle sente que sa chair et ses os sont tourmentés par le dehors,




LA NUIT DE L’ESPRIT 245

D’autres fois, quand la communication n’est pas trés infuse dans
Iesprit et que les sens y participent, le démon arrive plus facilement 2
troubler Pesprit et a ’agiter de terreurs par Pintermédiaire des sens. Il
cause alors en lui un supplice et un chagrin qui sont beaucoup plus
profonds parfois qu’on ne saurait le dire. Comme le combat s’engage
alors ouvertement entre deux esprits, I’horreur que le mauvais inspire au
bon, qui est celui de '8me, est intolérable, s’il parvient a y jeter le
trouble.

Il arrive d’autres fois, quand Dieu agit par I’intermédiaire du bon
ange, que certaines faveurs qu’il accorde 4 I'dme soient connues du
démon ; celui-ci s’apergoit en effet de quelques-unes d’entre elles : car
celles que Dieu confére par le moyen du bon ange, Dieu permet
d’ordinaire que le démon en ait connaissance, pour qu'il s’y oppose de
toutes ses forces d’apres les proportions de la justice et ne puisse alléguer’
de son droit en prétextant qu’on ne lui permet pas de vaincre I’4me,
comme il I’a dit de Job (Job, 2 v 4 et 6). Et il en serait de la sorte si Dieu
ne laissait une certaine chance de succés entre les deux adversaires, le bon
ange et le mauvais, pour la conquéte de I’3me ; la victoire de 'un ou de
’autre n’en sera que plus glorieuse ; quant 4 I’4me qui sera victorieuse et
fidele dans la tentation, elle n’en sera que plus récompensée.

Nous devons donc faire observer que telle est la cause pour
laquelle la maniére d’agir de Dieu avec une dme ou de se comporter avec
elle est, par une permission de sa part, suivie également par le démon. Si
I’ame est favorisée de visions véritables de la part du bon ange, qui en est
ordinairement 1’intermédiaire, alors méme que 'on verrait le Christ, dés
lors que le Christ n’apparat presque jamais personnellement, Dieu permet
également 4 I’ange mauvais de représenter de fausses visions, et ces
visions, d’aprés leurs apparences, peuvent facilement jeter dans I'illusion
I’ame imprudente, comme cela est fréquent.

Nous en avons une preuve dans I’Exode. 1l nous y est raconté que
tous les véritables prodiges accomplis par Moise étaient contrefaits par les
magiciens de Pharaon. Produisait-il des grenouilles, les magiciens en
produisaient également ; changeait-il ’eau en sang, les magiciens
faisaient de méme (Ex., 7 v 2 et 8 v 7). Ce n’est pas seulement ce genre

! Alléguer : mettre en avant pour servir d’excuse.




LA NUIT DE L’ESPRIT 246

de visions corporelles que le démon imite ; il s’ingére’ également dans les
communications spirituelles qui viennent du bon ange ; il parvient a les
voir, comme nous ’avons dit. Job, en effet, nous dit de lui : « il voit tout
ce qu’il y a de sublime », I'imite et s’y interpose. Néanmoins, comme ces
communications spirituelles n’ont, en tant que telles, ni formes ni figure,
il ne peut les imiter et former de la méme maniére que celles qui nous
sont représentées sous une image ou une ressemblance matérielle. Aussi
pour attaquer I’dme d’apres le mode employé par le bon ange pour la
visiter, il lui représente un esprit plein de terreur ; Il veut ainsi détruire un
.esprit par un autre esprit. Quand cela arrive au moment ou le bon ange va
communiquer 3 I'dme la contemplation spirituelle, I’ame n’a pas le temps
de se retirer dans le secret de la contemplation qu’elle ne soit remarquée
du démon qui lui inspire alors par sa présence des terreurs et des troubles
spirituels, parfois trés pénibles. D’autres fois cependant ’dme s’échappe
assez promptement pour que I’esprit malin n’ait pas le temps de lui causer
des impressions de terreur. Elle se réfugie alors en elle-méme, favorisée
efficacement et secourue spirituellement par son bon ange.

Parfois le démon 'emporte et cause a ’dme des troubles et des
terreurs. C’est alors pour elle une peine qui surpasse tous les tourments de
cette vie. Dés lors, en effet, que cette terreur est communiquée par un
esprit & un esprit d’une fagon claire et quelque peu dégagée de tout ce qui
est corporel, elle est plus angoissante que toute la douleur des sens. Elle
ne dure pas longtemps ; sans quoi, si I’épreuve se prolongeait, ’esprit
quitterait le corps, tant est affreux le tourment que provoque Pesprit
mauvais. Une fois 'épreuve terminée, il en reste un souvenir qui par lui-
méme est suffisant pour causer une peine profonde.

Tout ce que nous venons de dire se passe dans 1’Ame
passivement, sans qu’elle puisse y rien faire ni pour ni contre. 11 faut
savoir cependant que quand P’ange bon permet au démon de
prévaloir' contre P’Ame et de lui inspirer ces sentiments de terreur
spirituelle, il a pour but de la purifier; il la dispose par cette
préparation spirituelle & quelque grande féte, ou grice céleste que
veut lui accorder celui qui ne mortifie que pour donner la vie et

! Ingérer : se méler d’une chose sans en avoir le droit.
! Prévaloir : avoir I’avantage, ’emporter.




LA NUIT DE L’ESPRIT 247

n’humilic que pour exalter. L’ime ne tarde pas a en faire
Pexpérience, Plus la purification a été obscure et terrible, plus aussi
la contemplation spirituelle dont elle jouit est admirable et remplie de
suavité ; cette faveur est méme parfois si élevée, qu’aucun langage ne
saurait en donner une idée. Ce qui a spiritualisé beaucoup son esprit
pour le préparer & une si haute faveur, c’est la terreur qui lui a été
inspirée par Desprit mauvais; car ces visions spirituelles
appartiennent plus 3 Ia vie du ciel qu’a celle de la terre ; et quand on
a Pune, on est préparé pour I’autre.

Ce qui vient d’étre dit s’applique au cas ou Dieu visite I’4me par le
moyen de 1’ange bon, et ou elle n’est pas, comme nous Iavons dit, si
complétement dans les ténébres et en siireté que ’ennemi ne I’attaque
quelque peu. Mais quand Dieu la visite par lui-méme, c’est alors
complétement dans I’obscurité et en cachette de Pennemi qu’elle regoit
les faveurs spirituefles de Dieu.

Nous avons déja dit que la nuit obscure fait la guerre a 'dme, la
combat et la purifie de deux maniéres ; elle attaque la partie sensitive et la
partie spirituelle ainsi que leurs sens, leurs puissances et leurs passions ;
or c’est de deux maniéres également, concernant ces deux parties
sensitive et spirituelle, ainsi que leurs puissances et tendances, que I’ame
arrive a la paix et au repos.

On ne peut pas arriver a cette union sans une grande pureté, et
cette pureté elle-méme ne s’acquiert pas sans un détachement profond de
tout le créé et sans une pénible mortification.




CONCLUSION 248

CONCLUSION

La foi, en effet, met 'entendement dans les ténébres, le prive de toute
son intelligence naturelle, et par 1a le prépare 4 s’unir a la Sagesse divine.
L’espérance fait le vide dans la mémoire et la sépare de la possession de tout
objet créé, car, comme dit saint Paul, I’espérance tend a ce que I’on ne posséde
pas. Elle écarte donc la mémoire de ce qu’elle peut posséder, et la met dans ce
qu'elle espére. Aussi espérance en Dieu seul dispose-t-elle d’une maniére
d’antant plus pure la mémoire 4 s’unir a Dieu, qu’elle la laisse dans un vide plus
profond.

Il en est absolument de méme de la charité. Elle purifie la volonté
de toutes ses affections et tendances & ce qui n’est pas Dieu pour ne les
rapporter qu’a lui seul. Aussi dispose-t-elle cette puissance et Punit-elle a
Dieu par amour.

En un mot, comme ces trois vertus ont pour but de séparer I’dme
de tout ce qui est inférieur & Dieu, elles ont aussi par le fait méme celui
d’unir I’8me a Dieu.

ici, en effet, toutes les forces de 1’ame, toutes ses tendances et
toutes ses puissances, ¢étant dégagées de toutes les choses créées,
concentrent uniquement au service de Dieu leur effort et leur activité. De
la sorte I’ame sort d’elle-méme et de toutes les créatures pour arriver 4 {a
douce et savoureuse union d’amour de Dieu, dans les ténébres et en
stireté.




BIBLIOGRAPHIE 249

BIBLIOGRAPHIE

R. P. Grégoire de saint Joseph. (1989). (Euvres spirituelles de saint Jean
de la Croix. Paris : du Seuil.










