LE LIVRE DES QUESTIONS

Sainte Brigitte (liber quoestionum)

Vers la fin de I'été 1346 Brigitte se rendit 4 Vadstena. I1 s'agissait sans doute de poser la premiére pierre du
couvent. Elle emmenait des amis et une suite nombreuse, Chemin faisant, ses compagnons causaient avec
elle. A I'une de leurs demandes elle cessa de répondre. Ravie en extase, elle n'appartenait plus 4 ce monde
et les rénes tombérent de ses mains. Un serviteur mit pied & terre, et dut la guider entre les chaumiéres de
pécheurs groupées autour des ruines du chitean, Quand on arriva au monastére de Sainte Marie of les
Cisterciens offraient I'hospitalité a leur suzeraine, son extase, qui durait depuis prés d'une heure, n'avait
point cessé. Il fallut I'en arracher violemment. Affligée elle se tourna vers son confesseur; on fui faisait
quitter un entretien céleste ot Dieu répondait 4 des questions qu'elle n'efit point osé formuler, comme jadis

il répondait aux questions de Job.

Durant cette vision, Brigitte apercevait une échelle qui, de la terre, montait jusqu'aux pieds du Juge
supréme, Prés de son Fils se tenait la Vierge Mére, entourée d'anges et d'une foule de saints. Sur les degrés
l'extatique discernait un religie;lx suédois, qu'elle croyait intelligent des choses de Dieu et savant
théologien; mais dans sa vision, il ressemblait plutdt 2 un démon qu'a un moine, Plein d'orgueil et de ruse,

le docteur interrogea seize fois son Jupe, et seize fois le Juge daigna répondre.
I - Pourquoi, disait le moine, m'avez-vous donné des sens, si ce n'est pas pour faire leur volonté?

Mon ami, répondait e Maitre, Jes sens ne sont pas les instruments du bon plaisiv de Vhomme, ils doivent

servir au bien de son dme.

II - Pourquoi, continuait le théologien, n'est-il pas permis de s'enorgueillir, puisque votre passion a expié

nos fautes? Pourquoi n'est-il pas permis de se venger, de jouir ou de se reposer?

L'orgueil éloigne du ciel, I'humilité y conduit, répliquait le Juge. Le #dle du corps de homme et des biens
temporels est de faive acquérir & I'dme les biens éternels. La source de la justice n'est pas la vengeance,
mais la charité. On ne doit prendre le repos nécessaire & U'infirmité humaine que si la pénitence a chdtié

l'insolence de la chair.

I - Pourquoi notre chair a-t-elle des appétits qu'il nous est interdit de satisfaire? Pourquoi la nourriture

nous est-elle offerte, si nous ne pouvons nous rassasier? A quoi nous sert le libre arbitre, si nous n'en




faisons pas usage? L'instinct de la reproduction, s'il doit étre combattu? Le ceeur, si nous réprimons son
P g

amour pour ce qui nous cause des jouissances?

Le Juge reprenait : L'homme est doué d'intelligence afin de conduire ses sens dans la voie de la vie et de les
arréter sur la voie de la mort. La nourriture soutient les forces ; mais, prise avec excés, elle les épuise. Le
seul usage raisonnable du libre arbitre est de renoncer ¢ sa volonté propre pour la soumettre & la volonié
de Dieu. L'union de I'homme et de la femme n'a d'autre but que la transmission légitime de Ia vie. Le ceeur

humain est destiné & renfermer ma divinité ; il doit avoir en moi ses délices.

IV - Pourquoi, demanda encore e moine, chercher la sagesse divine, quand je suis doué de sagesse
humaine? Pourquoi pleurer lorsque je nage dans a prospérité, et me réjouir en l'affliction de fa chair?

Pourquoi craindre si je suis fort? Pourquoi soumettre ma volonté, dont je suis le maitre?

Le Juge parla ainsi : Le sage selon le monde est aveugle selon Dieu. I faut done rechercher doublement la
sagesse divine. Les honneurs du siécle conduisent I'homme a sa perte s'il ne les porte pas dans la priére et
les larmes. Au contraire, laffliction et Vinfirmité de la chair ménent au bonheur. La force humaine n'est

rien devant la force divine. Le libre arbitre privé de guide ne peut 8ire qu'une source de péchés.

V - Le moine continua : Pourquoi avez-vous créé les vers de terre et les fauves dangereux? Comment

permettez-vous les infirmités, les juges iniques et les affres de la mort?

Le Juge répliqua : Depuis la désobélssance par laguelle I'homme s'est élevé contre son Dieu, je me sers des
animaux pour chétier les méchants, éprowver les bons, et inspirer de I'humilité aux uns et aux autres.
L'infirmité frappe le corps, afin de le conserver chaste ef de le réduire a la patience. L'iniquité des juges est
tolérée pour Favancement des justes. A I'heure de la mort, il est équitable que Phomme se purifie par des

souffrances expiatoires.

VI - Le moine reprit : Pourquoi, parmi les enfants, les uns meurent-ils avant de naitre, quoique doués dune
dme, et les autres regoivent-ils le baptéme? Pourquoi permettre la ruine du juste et la fortune de l'impie?

Pourquoi la peste, la famine, la mort imprévue et le meurtre?

L'enfant meurt avant de naftre, vépondit le Juge, soit & cause des péchés des parents, soit par Vintervention
de ma justice. Quoiqu'il ne puisse pas jouir de la vision béatifique, je le traite avec miséricorde. Les justes
dolvent désirer l'affliction, & l'égal d'un bien. S'ils la tolérent sans en comprendre effet, il viendra un jour
oit, conme l'enfant deveru homme, ils verront la nécessité de la discipline qui les a formés. La tribulation
épargne les impies, parce gu'elle les rendrait plus méchanis encare. Les hommes sont frappés par la peste
et la famine, afin que ceux qui ne confessent pas le Seigneur dans la joie le confessent dans Uadversité. Si
les mortels savaient Finstant de leur mort, ils serviraient Dien par crainte, au lieu de le servir par charité.

D'aifleurs, n'est-il pas équitable que la créature soit frappée d'incertitude, puisqu'elle s'est éloignde de la

-2




certitude? Quant aux meurtres, ils sont permis pour l'éprenve des justes ou pour la damnation méritée des

servileurs de Satan.

VII - Pourquoi, ajouta le religieux, y a-t-il au monde des choses belles et d'autres viles? Pourquoi moi qui
suis beay, riche et de sang noble, ne pourrai-je pas suivre le sentiment du monde, et m'élever au-dessus du
vulgaire? Pourquoi ne pas me préférer a autrui, puisque j'ai droit a plus d'honneurs? Pourquei ne pas

rechercher la gloire que je mérite? Pourquoi ne pas demander un salaire, si je rends service?

Les biens de ce monde ne sont utiles qu'a ceux qui les méprisent, répondit le Juge. Tout homme est congu
dans Uiniquité. Sa volonté ne peut rien au sang dont il rait. Si le noble est supérieur au roturier, il doit
craindre que le jugement supréme ne soit d'autant plus rigoureux a son égard qu'il a requ davaniage; en
dehors du nécessaire, 'homme ne posséde que pour donner. S'enorgueillir de richesses, prétées par la
Providence serait une usurpation, et rechercher sa propre louange une fromperie; Dieu seul, source de
toute bonté, est bon par essence. Si l'on réclame une récompense femporelle pour des services de charité,

on se prive du salaire éternel,

VI - Pourquoi, argumenta le docteur, permettez-vous le culte des idoles? Pourguoi ne pas révéler votre
gloire 4 I'nomme afin qu'if vous désire? Pourquoi ne pas tui montrer les anges, les saints, les démons et les

peines éternelles? Cela le porterait au bien,

En foudroyant les idoles, répliqua le Juge, j'attenterais d la liberté de I'homme et lui ferais une injure
indigne de ma justice. Si je hui apparaissais dons ma gloire entouré de ma cowr, il mourraii de joie. Mes
saints se révélent & lui sous un voile conforme & son infirmité, afin que leur beauté ne le distraie pas du
culte de Dieu. La vue de l'enfer le laisserait en proie & une ferrenr qui détruirait sa charité. D'ailleurs, s'il

contemplait le monde futur, ol serait le mérite de sa foi, le travail de son amour?

IX - Pourquoi, poursuivit [e moine, I'inégalité des dons divins? Pourquoi Marie est-elle préférée aux autres
eréatures? Pourquoi l'ange, pur esprit, vit-il dans la joie, tandis que I'homme passe son existence 4 souffiir,
sous une enveloppe de terre? Pourquoi la raison accordée 4 la race d'Adam est-elle refusée aux animaux?

Pourquoi la vie donnée aux bétes manque-t-elle aux créatures insensibles? Pourquoi la lumigre du jour fait-

elle place 4 1a nuit?

La prescience divine, dit le Tuge, n'est pas cause de la perte des hommes. Nul n'égale Marie en gloire,
parce que nul ne l'a égalée en amour. La révolte de quelques-uns des esprits créés avant le temps (1) a
introduit le mal dans la création. Parmi les anges, les superbes que rien n'excitait au mal, sinon le
déréglement de leur volonté, sont punis sans rémission ; les humbles jouissent de Dieu dans la stabilité,
qu'un acte irrévocable de leur volonté leur assure & jamais. Les souffrances inposées & l'homme par son
enveloppe corporelle lui inspirvent 'humilité et l'aident & mériter la gloire élernelle. Les animaux n'ont

point de raison, afin que I'homme puisse les dominer. Tout ce qui vii et doit mourir se meut, s'il n'en est

-3




empéché par quelque obstacle. La matiére inanimée n'a point de mouvement volontaire, parce qu'elle se
révolterqit contre les fils d'Adam. La nuit invite au repos, sans lequel I'dme infatigable briserait le corps.
La lumiére figure le jour éternel des élus et aide I'homme & supporter ses peines. Par son péché il avait

perdu les clartés du paradis ; les iénébres de la terre le i rappellent,

(1) Brigitte n'entend pas par {4 que les anges soient co-éternels a la Sainte Trinité, Elle dit seulement avec
beaucoup de théologiens qu'iis furent créés avant notre mende. Saint Thomas, sans se prononcer d'une
fagon absolue, n'est pas de ce sentiment. Voici la conclusion (P. I, q. LXI, art, 3) sur cette matidre: Cum
angeli ad universi perfectionem creati fuerint, probabilis est illos fuisse a Deo creatos cum ipso universo,

quam ante.

X - Pourquoi, continua le théologien, avez-vous revétu votre divinité de la nature humaine? comment peut-
elle contenir et ne point étre contenue? Pourquoi n'dtes-vous pas né dés la conception, et dans la maturité de

'4ge? Ayant été congu sans péché, pourquoi flites-vous circoncis et baptisé?

Le made de rédemption devait étre semblable & la faute, répartit le Juge. La forme perdue par la nature
humaine fui fut restituée grdce & la charité divine qui, faisant Dieu visible a 'homme, scella leur
réconciliation dans l'amour. Clest parce que ma divinité contient tout, qu'elle ne peut étre contenue. Je me
suis revéty d'humanité, selon les lois naturelles, afin qu'on ne prit pas mon corps pour un fantéme, JFai
grandi & la maniére des autres enfants, pour ne pas séduire les esprits par un prodige qui eut inspiré Ia
crainte, non la charité. Je me suis fait circoncire, bien que seulement par ma mére je fusse de la race
d'Adam sans quoi mes ennemis auraient dit : Il ordonne ce gu'il ne veut pas pratiquer. Mon baptéme est un

exemple, et montre G I'homme le ciel ouvert sur tui comme il le fut sur moi.

X1 - O Juge, continua le questionneur, pourquoi n'avez-vous pas manifesté votre divinité avec votre
humanité? Pourquoi n'avez-vous pas révélé en une fois votre parole, fait votre ceuvre en une heure, et

montré votre puissance a l'instant de votre mort?

A la vue de ma divinité, dit pour la seconde fois le Tuge, les hommes eussent été consumés, annihilés par la
Joie. Ma parole: Non me videbit homo et vivet, doit rester vraie. Les prophétes eux-mémes n'ont point
contemplé la nature divine. Quand j'ai voulu me montrer & I'homme, j'ai pris sa propre forme. La
nourriture de mes paroles ne saurait étre distribuée en une fois ; elle convient aux besoins successifs de
'dme, comme le pain quotidien convient aux besoins du corps. Ouoique le temps n'existe pas pour moi j'ai
voulu une succession de périodes déterminées dans ma vie terrestre, ainsi que dans la création du monde.
Environné, d'une part de croyants, de l'autre d'incrédules, je devais soutenir la foi des fidéles par des
enselgnements ou des exemples venant & leur heure, et tolérer mes ennemis autant qu'il convenait & ma
Justice. Si je m'élais révélé aux hommes en un instant, ils m'eussent suivi par crainte, non par amour, et le

mysiére de la rédemption ne se fiit point accampli. Selon les prophéties, mon corps innocent était




semblable & celui qui pécha en Adam, afin que je fusse pareil & ceux que je venais racheter, que je pusse
travailler du matin au soir, d'année en année jusqu'd ma mort. A ma derniére heure, je n'ai pas manifesté
mon pouvoir, pour accomplir les prophéties, et laisser un exemple de patience. En quittant la croix, je
n'aurais pas converti les impies. lls s'indignaient lorsque je guérissais les malades et ressuscitais les morts,

lls eussent attribué mon miracle & la magie.

XII - Pourquoi, dit [e moine, &tes-vous né d'une vierge? Pourquoi n‘avez-vous révélé par aucun signe
sensible la virginité de votre mére? Pourquoi n'avez-vous fait connaltre votre naissance qu'a un trés petit
nombre d'hommes? Pourquoi avez-vous fui en Egypte et permis le massacre des innocents? Pourquoi

souffrez-vous le blasphéme et laissez-vous le mensonge l'emporter sur la vérité?

Je suis né d'une vierge, répliqua le Juge, parce que la virginité esi ce qu'il y a de plus pur sur terre. Un
miracle prouvant la virginité de ma meére n'eitt point convaincu les blasphémateurs, qui résistent aux
prédictions des prophétes et au témoignage de Joseph. J'ai laissé & Marie le mérite d'étre ignorée ef & ma
naissance le caractére d'humilité qui confond la superbe humaine, F'ai caché le moment de ma venue en le
monde pour que le démon, mon adversaire, ne le conniit point avant le temps fixé, ni les hommes avant
I'heure voulue de la grdce. La fuite en Egypte est une manifestation de mon infirmité. Elle doit aussi
enseigher & se sousiraire & la persécution, pour la plus grande gloire de Dieu. Le massacre des innocents,
Sfigure de ma passion, révéle le mystére de l'appel divin. Je souffre les blasphémateurs, dans l'attente de

leur conversion. C'est I'homme qui veut le régne du mensonge en préférant le faux au vrai,

XIT - O Juge, reprit le questionneur, pourquoi Iaissez-vous votre grice & certains pécheurs et I'enlevez-vous
a d'autres? Pourquoi prévenez-vous parfois l'enfance d'un homme de grices que vous refusez 4 sa
vieillesse? Pourquoi I'inégalité des épreuves, l'inégalité de l'intelligence, l'inégalité de I'entendement?

Pourquoi appelez-vous les uns dés le commencement de leur carriére, les autres 4 la fin?

Le Juge reprit : L'homme, enivré de sa volonté propre, doit apprendre gue tout lui vient de Dieu ; aussi la
grdee lui est tantdt accordée, tanidl refusée. Le Seigneur, prévoyant la fidélité de certains enfants, la
résistance de certains vieillards, fervents & leur début dans la vie, donne sans compter les lumiéres utiles,
out les retire si elles doivent augmenter la sévérité de son arrét, L'impie ne porterait souvent pas la
souffrance sans murmurer; s'il y échappe en ce monde, il est & craindre qu'il ne soit damné dans 1 'autré.
L'intelligence et l'entendement ne sont rien, comparés & l'esprit de conduite. Chacun posséde les
connaissances qu'il lui faut pour se sauver. Parfois peu de lumiére éclaive; davaniage éblouirait Vesprit et
le porterait & douter. Ceux qui abusent de leur raison seront chdtiés. Bien écrire, bien dive est vanité, si
l'ont ne vit bien. La inesure des grdces répond & I'usage que I'homme fait de son libre arbitre. La prospdrité
des méchants témoigne de la patience du Seigneur, qui les entretient dans Uespoir. L'adversité des justes,
du souci que Dieu garde de leur prouver Pinstabilité des joies terrestres. L'hewre de la vocation de Phomme

est celle ot il est le mieux disposé a entendre l'appel divin.
P




XIV - Le moine ajouta : Pourquoi les animaux souffrent-ils, puisqu'ils ne jouiront pas? Pourquoi, venant a
la vie sans péché, sont-ils enfantés dans la douleur? Pourquoei le nouveau-né, ignorant du mal, porte-t-il la
responsabilité des fautes de son pére? Pourquoi I'imprévu déjoue-t-il la prévision? Pourquoi, la mort de

I'impie parait-elle parfois glorieuse, et celle du juste infime?

Les animauzx, dit le Juge, naissent dans la douleur et vivent dans la peine, comme la race d'Adam, parce
qu'en toute la création U'ordre a été troublé par le péché originel. L'homme, auteur de leurs maux, doit y
compatir. L'enfant porte le péché du pére, parce que rien de pur ne sort du monde ; wais le baptéme
affranchit le chrétien. On reste libre de ne pas suivee les funestes exemples qui perpétuent les chdtiments
dans les races; grdce a la Rédemption chacun ne répond que de ses actes. Dieu cache ses desseins aux
hommes afin de tempérer de crainte leur amour, et d'amour lenr crainte. Il en est de lissue de la vie comme
des prospérités et des adversités qui marguent son cours. Souvent la récompense terrestre précéde le
chdiiment céleste, et le chitiment terresire la récompense céleste. Le démon peut entourer de vaine gloire
la fin de ses serviteurs, et les justes entrer au ciel par une porte honteuse a voir, Qu'on ne discute pas mes

arréts, Ceux qui ont voulu les comprendre par leur propre sagesse ont souvent perdu l'espérance.

XV - Cependant le moine continuait de parler: Pourquoi avez-vous créé les choses inutiles? Pourquoi ne
voit-on pas les Ames? Pourguoi n'exaucez-vous pas les priéres de vos amis? Pourquoi n'a-t-on pas la liberté
de faire tout le mal qu'on veut? Pourquoi les maux immérités? Pourquoi ceux qu'anime I'Esprit Saint

conservent-ils la puissance de pécher? Pourquoi le démon tente-t-il toujours les uns et jamais les autres?

Je n'ai rien créé d'inutile, déclara le Juge, mais par le péché originel I'homme s'est privé de voir les choses
dans leur vérité. De méme qu'un enfant élevé dans un cachot ne comprendrait pas la lumiére du jour, il ne
comprend plus les clartés célestes. L'dme est trop supérieure au corps pour étre apergue par des yeux
corporels. Dieu n'exauce pas toyjours les priéres de ses amis, parce qu'il voit miewx le bien réel. La justice
divine soustrait, pour un temps, les impies au démon et s'efforce de les détourner du mal; elle feur offre
Vexemple des justes que Pépreuve excite & de grandes entreprises. En passant par la tentation, les fidéles
comprennent l'efficacité de la grdce qui, sans un effort personnel, ne pourrail cependant pas les sauver.
L'dme qu'inspire I'Esprit Saint garde, avec le libre arbitre, la faculté de pécher. Si elle s'éloigne de Dien,
Dieu s'éloigne d'elle. Le démon est Ie bourreau des justes, dont il augmente la gloire éternelle. Il est aussi
le bourreau des méchants, qu'il chdtie parfois dés cette vie. Son action est dans les secrets de ln

Providence.

XVI - Pour la derniére fois le moine prit la parole: Comment aurez-vous les brebis 4 votre droite et les
boucs 4 votre gauche? Pourquoi, si vous &tes égal 4 Dieu, est-il écrit que ni vous ni les anges ne savaient
I'heure du jugement? Pourquoi y a-i-il désaccord dans les récits des évangélistes tous quatre inspirés de
"Esprit Saint? Pourquoi avez-vous si longtemps différé votre incarnation? Pourquoi, aprés avoir déclaré

qu'une seule dme vaut plus que le monde, n'envoyez-vous pas partout vos prédicateurs?




La droite et la gauche de Dieu, répartit le Juge, ne peuvent s'entendre qu'au sens spivituel de lumiéres el de
ténébres, de gloire sublime et de privation de tout bien. Les brebis et les boucs ne sont que les symboles de
Vinnocence et du péché. Jignorais I'heure du jugemeni, cachée & foutes les créatures, en tant gu'homme et
non en tant que Dieu. L'Esprit Saint différe en ses weuvres ef en ses inspirations, La vérité compléte est dans
la réunion de tous les Evangiles; certains d'entre eux entendent la lettre, d'autres Fesprit de mes legons.
Mon incarnation arriva en son temps, apreés que la loi naturelle eut témoigné du penchant de 'humanité au
bien, et que la loi écrite eut montré & I'hommie la misére humaine. Fait & limage de ma divinité, I'homme
est sur terre ce qu'il y a de plus noble Muis s'il abuse de sa raison et de mes dons, le temps de ma justice
remplace celui de ma miséricorde ; il n'est plus digne d'écouter les messagers de salut, et je ne charge

point mes serviteurs de travaux inutiles,

A son tour le Juge interrogea celui qui, détestant la vérité, parlait en pharisien, non pour s'éclairer mais pour

exercer sa malice:

Tu as l'intelligence du bien et du mal, lui dit le Rédempteur; pourquoi donc préféres-tu les richesses

périssables aux biens éternels?
Parce que, répliqua le moine, 1'entrainement de mes sens 'emporte sur la voix de ma raison,
Plein de miséricorde, le Christ se tourna vers 'dme en péril ;

A la fin de ta vie, déclara le Sauveur au pécheur, fu verras ce que valent ta vaine éloguence e! la faveur du

siécle. Que tu serais heyreux si tu étais fidéle aux devoirs de ta profession.

Le Juge et le religieux disparurent. Ces paroles furent les derniéres que Brigitte entendit. Durant sa vision,
I’Eternel, le Verbe, la Vierge Marie, s'étaient plusieurs fois adressés a elle afin de 'éclairer sur ce qu'elle
écoutait. Le Christ lui faisait remarquer qu'il répondait en paraboles aux questions insolubles pour Fhomme

avant sa mort. Cependant il engageait sa servante 4 songer au monde incompréhensible, afin de le désirer.

Ton ceeyr, disait-il, était jadis comme un acier froid, dont sortail parfois quelque étincelle d'amour. La
douleur de perdre ton mari, que tu aimais plus que tout sur terre, y alluma le feu de ma charité. Remettant
ta volonté enire mes mains, tu n'as plus désiré que moi. Tu m'as cherché dans la pénitence et la
conversation de mes docteurs, guidée par ton maitre (1) dont la science humble et siire offie un contraste
absolu avec la vaine curiosité du moine que tu viens d'entendre. Maintenant je me révédle & toi; je te

désaltérerai, je te réchaufferai, je te guérirai el je t'enseignerai & instruire les hommes.
J gu $54

Les discours que l'extatique entendait 2 la fois, ainsi qu'on voit un tableau, traitaient sans ordre et sans
méthode, avee cerfaines redites, les questions qui agitent la pensée, troublent 1a raison et torturent le coeur

de I'homme. lls se gravérent au plus intime de Ia mémoire de Brigitte. De retour au monastére d'Alvastra, la

-7




sainte les éerivit dans sa langue aux nuances non moins variées que les teintes changeantes du ciel sous
lequel on la parle (2). Dom Pierre traduisit le manuscrit (3), l'intitula Liber quoestionum (4) et I'envoya aux
évéques du royaume, appelés & reconnaitre que la fondatrice de I'ordre national dissertait en théologie

comme peu de docteurs.
1. Matthias.

2. Les fragments des (Euvres de Brigitte écrits de sa main et publiés par M. KLEMMING (Uppenb. 1V,

177-186), prouvent la supériorité littéraire du texte sur la traduction.

3. Le prieur d'Alvastra (Proc. Can. Dep. sup. 30, art. f. 228 v.) dit avoir écrit cette révélation sous la dictée

de Brigitte. Peut-étre fut-il aidé dans sa version par maftre Pierre de Skeninge.

4, Quintus liber Revelationum, 362, 409. Les notes de I'év8que Gonsalve Durant prouvent l'accord de la
sainte avec les Péres, les docteurs et les théologiens . Signaler sur presque tous les points les doctrines

thomistes de Brigitte serait une étude intéressante.




