s

LE GUIDE SPIRITUEL

LE GUIDE SPIRITUEL

Quand Dieu veut s’emparer d’un ceeur, il y fait naitre je ne sais quel dégo(t des créatures que rien ne
peut surmonter : alors on se sent attiré, comme Jean, dans le désert ; on s’enfonce, comme Elie, dans
fa solitude, pour s'y désaltérer aux eaux du torrent.

Combattez, domptez vos vices ; soyez sans cesse en garde contre la dépravation de la nature, contre
I'animosité, contre les voluptés de la chair, contre les attraits de la sensualité.

Comprenez bien ce gue je dis. 5i, vous complaisant en vous-mémes, vous laissez [orgueil, la
présomption, la vaine gloire dominer sur votre raison ; si vous osez suivre avec hardiesse votre
propre sens, et mépriser ce qui est humble et simple, vous n’étes pas un serviteur de Jésus-Christ.

Si vous ne repoussez pas de toutes vos forces tous les mouvements d’envie, de haine, d’'amertume,
d’indignation ; si vous n’étouffez pas avec soin les soupgons téméraires, les plaintes puériles, les
murmures coupables, vous n’étes pas un serviteur de Jésus-Christ,

La vertu se perfectionne dans I'inflrmité,

Ne vous troublez pas, si tout ce gue vous lisez ou entendez ne peut se fixer dans votre mémoire ; car,
de méme qu’un vase pur, souvent arrosé d'eau, demeure exempt de souillures, quoique eau
s’écoule 3 Finstant méme gu’on Iy jette, ainsi Ia parole du salut, en passant a travers Fdme bénévole,
la purifie et fa rend agréable au Seigneur. Ce qgui vous importe véritablement, ce n'est pas de retenir
des mots, mais de vous approprier la substance de la doctrine ; c'est-a-dire, de conserver, par le
moyen de la doctrine, la pureté intérieure, et une volonté toujours préte a accomplir les préceptes
divins.

Rapportez a vous seul ce qui se dit contre les vices ; car il vous serait dangereux d’en faire a autrui
I'application sans nécessité. Ces jugements téméraires portent |e désordre et le trouble dans la
conhscience.




LE GUIDE SPIRITUEL

Si on le dit terrible, ce n’est pas gu'il soit tel en lui-méme ; il n’est terrible que pour ceux qui, abusant
de sa patience, different de se repentir ; pour ceux dont il repousse et punit tes crimes, les crimes
infames et odieux, qui offensent sa bonté trés douce et trés pure. Ne sois point consterné de ton
imperfection ; car ton Dieu en te méprise pas, parce que tu es imparfaite et infirme ; mais il t'aime,
parce que tu aspires et travailles a cesser de I'étre.

Qu'il attende patiemment ia mesure de grace qui lui est accordée, et qu'il se souvienne qu'il
parviendra bien plus heureusement et bien plus vite, avec bien plus de sireté et de facilité, au
dernier degré de la contemplation, ¢’est-a-dire a I'intelligence de la théologie mystique, en se
laissant, pour ainsi dire, entrainer par la seule grace de Dieu, gu'en se consumant de travail poury
arriver de tui-méme. Qu’en tout il garde donc la discrétion et la mesure convenable, de peur que
I'excés méme de ses désirs ne mette obstacle a leur accomplissement.

On aura remarqué sans doute combien de fois {'auteur revient sur ce précepte, le plus important
peut-&tre, comme le plus difficile a pratiquer, de tous les préceptes de la vie spirituelle. « Allez », dit
lésus-Christ au jeune homme qui lui demandait par quels moyens il pourrait arriver a la perfection ;
« allez, vendez tous vos biens, donnez-en le produit aux pauvres, venez ensuite et suivez-moi. Or,
ajoute I'Evangile, ce jeune homme ayant entendu ces paroles, s’en alla plein de tristesse, parce qu'il
possédait de grands biens ». Tout homme est ce jeune homme : tout homme, méme le plus pieux,
est attaché aux créatures par mille liens secrets dont il ne sent la force que lorsgu’il essaie de les
briser ; mais surtout il tient a lui-méme par un indestructible amour-propre, gui, toujours combattu,
se reproduit toujours, qui se méle a toutes ses actions, méme les plus saintes, qui ternit toutes ses
pensées, méme les plus pures. Ce sont la les grands biens auxquels il est si difficile de renoncer : ils
sont tellement unis a notre propre substance, que nous ne saurions nous en séparer sans
déchirement : ’me blessée dans son fond le plus intime, frémit et se resserre en elle-méme ; et
cependant il n'est point d’alternative : il faut opérer ce retranchement, ou étre soi-méme retranché
des disciples de Jésus-Christ. Le salut est a ce prix ; ce qui faisait dire aux apbtres : « qui donc sera
sauvé ? » mais ators ils n’avaient pas encore regu l'esprit ; ils ne connaissaient pas la puissance de la
grice : et ¢'est a ceux, qui, méme aujourd’hui, se défient de sa puissance, que Jésus-Christ répond
comme aux apotres : « ce sacrifice est impossible 3 'homme, mais tout est possible a Dieu ».

Mais toujours il se souviendra qu’ll ne pourra jamais s'occuper entierement de Dieu, que lorsque son
ceeur sera parfaitement libre et détaché de tout ce gui n'est pas Dieu.

Cependant, de méme qu’il faut souvent refuser a la chair ce qu’elle désire SANS RAISON, il faut, en
certaines occasions, la forcer de prendre ce qui lui répugne ; car quelquefois elle se dégoite du peu
méme qui est nécessaire a ia nature.




LE GUIDE SPIRITUEL

Que votre démarche, principalement dans I'église, ne soit ni trop précipitée, ni trop vive ; 3 moins
que guelque motif pressant ne vous oblige de vous héater : que, hors de I'église, elle ne soit pas non
plus trop lente, mais gu’on y remarque un religieux mélange de MODESTIE et de DIGNITE. Composez
en tous lieux votre extérieur avec une nobie décence.

Efforcez-vous de dégager votre esprit des pensées inquigtes, et du tumulte (bruit) des objets
sensibies, pour le diriger vers Dieu, ou les choses de Dieu, comme Marie. Marthe, animée par une
volonté droite, mais distraite par les ceuvres extérieures, et agitée par une foule de pensées et de
soins divers ; Marthe, sans étre difforme, n’est pas cependant encore assez belle. Mais Marie,
instruite de bonne heure 3 se dérober a la muititude des pensées inconstantes et légéres ; Marie,
occupée d’un objet unique, et avec un coeur toujours paisible, brilant de s’unir au souverain bien, est
d’une beauté bien plus parfaite,

Dans vos accupations extérieures, ne vous contentez donc pas de la droiture d'intention et de
I'innocence de Marthe ; mais aimez encore a étre simple et serein comme Marie.

Et c'est en cela méme que Dieu fait principalement éclater sa prévoyante tendresse. L'homme a
besoin d’étre humilié, humilié a tous les instants, parce qu’a tous les instants, il y a en lui je ne sais
quoi de rebelle qui aspire a s'élever sans mesure comme sans raison, Il faut qu’il sente sa faiblesse
pour ne pas s’enorgueillir de sa force. Toujours extréme et jamais a sa place, s'il ne rampe dans la
boue, il se perd dans les cieux. Etrange condition, ol la vertu méme devient un pigge ; ol les chutes
sont un reméde et presqu’un bonheur, Qu'arriverait-il si Dieu eut permis que nous fussions
parfaitement purs ici-bas ? incapables de porter le poids d’une telle perfection, nous nous
abandonnerions a 'orgueil. Et si, d’'une autre part, il ne nous eut montré cette perfection en
espérance, gue nous resterait-il que le désespoir ? orgueil, désespoir, voila donc les deux grands
écueils de |a vie humaine. O puissance admirable de Ia grice, qui seule balance et soutient 'homme
entre ces deux abymes !

Voulez-vous apprendre en peu de mots ce que c’est que la mortification compléte de vous-méme ?
voulez-vous que je vous enseighe cette voie sure et abrégée ? je vous I'enseignerai : écoutez donc.
Dépouillez toute propriété. Vous demandez ce que 'entends par {3 ? dépouillez toute recherche,
toute volonté propre ; dépouillez le vieil homme tout entier.

Mais afin de me faire mieux comprendre, je m'étendrai un peu davantage. Détachez-vous de tous les
biens du monde ; soyez pauvre. Et comment pauvre ? pauvre de toutes choses, mais surtout pauvre
de tout attachement, de toute passion, pauvre d’esprit. $i vous désirez, si vous aimez encore quelque
choses d’un amour de propriété et de sensualité, si vous vous cherchez encore en quelgue chose,
vous n’'étes pas volontairement, vous n'étes pas vraiment pauvre ; vous ne pouvez pas encore dire 3




LE GUIDE SPIRITUEL

Dieu, avec saint Pierre : VOILA QUE NOUS AVONS TOUT QUITTE POUR VOUS SUIVRE. Brisez donc vos
liens, quittez tout, dépouillez-vous de tout. Arrachez de votre coeur tout te qui n’est pas Dieu : que
Dieu seul y régne et le remplisse ; de sorte que, heureux ou malheureux, vous ne ressentiez plus ni
joies insensées, ni tristesses excessive ; et que, soit que vous receviez ce que vous ne possédiez pas,
soit que vous perdiez ce que vous possédiez déja, votre ame demeure inébraniable et tranquille.

Renoncez, dis-je, entierement a toutes les choses sensibles, et a vous-méme, a cause de Dieu. Et C'est
comme si je disais : réprimez en vous la force de la concupiscence, de ia délectation, de la colére, de
I'indignation ; en tout, dans 'adversité comme dans la prospérité, résignez-vous a la volonté divine,
sans répugnance et sans effort.

Voila cette voie abrégée, cette mortification compléte, qui n’est qu’un complet abandon de toute
propriété, un entier anéantissement de soi-méme ; car, certes, 'humilité parfaite est elle-méme la
voie gui conduit sans détours au sommet de la perfection : et ce sommet, c’est la parfaite charité, ou
{a pureté parfaite,

Et comment dites-vous, connaitrais-je que j'y suis parvenu ? je vous le dirai. Si vous demeurez
assidGment dans le silence du cceur, comme dans un port tranquille ; et que, dégagé de tout soin
terrestre, de toute affection déréglée, libre de toute inquiétude et du souvenir importun des choses
d’ici-bas, votre dme s’éléve tendrement vers Dieu, s'incline et se repose sur son sein ; de sorte gque
votre mémoire, votre intelligence, votre volonté, en un mot, tout votre étre soit heureusement uni a
Dieu ; alors vous avez atteint le sommet de 1a perfection ; car la perfection n’est que cela méme.

O I'admirable philosophie | o la haute et sublime théologie, que cette divine doctrine d’abnégation et
d’amour | heureux, mille fois heureuy, si, en entrant dans votre oreille, elle passe et descend
jusqu’au coeur ; et si, enflammé du désir de la mortification, vous mettez la cognée 3 la racine de
I"arbre. Or cet arbre, c’est la propriété dont je parlais tout-a-I'heure ; et cette cognée, c’est la ferveur
spirituetle et les exercices intérieurs ; mais surtout la méditation assidue de la Passions de Notre
Seigneur, les fréguentes aspirations vers Dieu, I'obéissance, la sobriété : voila la véritable cognée,
cognée tranchante, cognée de bénédiction, source de tous biens et de toute pureté, cognée ornée de
perles et toute brillante d'ar. Mais ['arbre qu’elle doit renverser est un arbre maudit, un arbre chargé
de fruits amers, un arbre qui produit et nourrit tous les crimes et tous les maux, un arbre qui répand
au loin une obscurité profonde et des ténébres de mort. Cet arbre est en vous, comme dans tous les
hommes ; il est en vous, et aussi longtemps qu'il y sera, il ny aura point en vous de lumiére pure. Si
donc vous voulez étre plus vivement éclairé par I'éclatante splendeur du soleil de justice, coupez cet
arbre, et rejetez-le loin de vous ; mais il est trés épais et trés dur : vous ne I'abattrai pas des premiers
coups, ni le premier jour, ni peut-étre la premiére année, ni peut-&tre dans un temps beaucoup plus
iong encore ; il faut de la patience et de la persévérance.

FIN DU GUIDE SPIRITUEL.




