AVIS et
maximes

Stéphane Darbé






Table des matieres

AVIS ET MAXIMES 5

PRECAUTIONS QUE DOIT TOUJOURS
PRENDRE CELUI QUI VEUT ETRE UN VRAI
RELIGIEUX ET ARRIVER PROMPTEMENT A

LA PERFECTION ? 8
PRECAUTIONS CONTRELEMONDE _ 11
PRECAUTIONS CONTRE LEDEMON _ 22
PRECAUTIONS CONTRE LA CHAIR 31

QUATRE CONSEILS A UN RELIGIEUX POUR
PARVENIR A LA PERFECTION 36

DEGRES DE PERFECTION 51




3

AVIS ET MAXIMES SUR LA VIE SPIRITUELLE
57

AVIS ET MAXIMES 62
AUTRES AVIS ET MAXIMES 88
DE L'IMITATION DE JESUS-CHRIST &9
LES VERTUS THEOLOGALES 94
DE LA FOI 95
DE L'ESPERANCE 105
DE LA CRAINTE DE DIEU 108
DE LA CHARITE 109
DE LA PAIX 126
DE L'AMOUR DU PROCHAIN 130

DES INCLINATIONS DESORDONNEES 134

DE LA PRUDENCE 148

DES ANGES 151

DU MAITRE SPIRITUEL 155




DE LA VERTU DE RELIGION ET DE
L'ORAISON

DE L'OBEISSANCE

DE LA FORCE ET DE LA PATIENCE

DE LA MODESTIE

DU SILENCE

DE L'HUMILITE

DE LA VANITE

DE LA PAUVRETE VOLONTAIRE

DE LA CUPIDITE

DE LA PAUVRETE D'ESPRIT

AUTRES AVIS

162

181

183

188

191

196

202

205

208

210

216

DOUZE ETOILES POUR ARRIVER A LA PLUS

HAUTE PERFECTION

CONCLUSION

219

220



AVIS ET MAXIMES

Saint Jean de la Croix






7

Voici quelques conseils composés
par saint Jean de la Croix pour les
personnes spirituelles qui veulent
arriver au saint recueillement, au
silence spirituel, au détachement, a
la pauvreté d'esprit, a cet ¢tat ou I'on
golite le rafraichissement pacifique
de 1'Esprit-Saint.

N'oublions pas que lire des ceuvres
de la religion est bonne en soi, mais
les pratiquer nous conduit a la sainte
perfection et volonté de Dieu.



8

PRECAUTIONS! QUE
DOIT TOUJOURS
PRENDRE CELUI QUI
VEUT ETRE UN VRAI
RELIGIEUX ET
ARRIVER
PROMPTEMENT A LA
PERFECTION ?

Le religieux qui veut arriver
promptement au saint recueillement,
au silence spirituel, au détachement,
a la pauvreté d'esprit, a cet état ou

! Prudence, circonspection, attention que
I’on montre pour parer a un éventuel
danger.



9

l'on golte le rafraichissement
pacifique de 1'Esprit-Saint, ou I'ame
parvient a s'unir a Dieu, se délivre de
tous les obstacles qui lui viennent
des créatures d'ici-bas, se garde des
ruses et des perfidies’ du démon,
enfin se surmonte elle-méme, ce
religieux doit nécessairement mettre
en pratique les conseils suivants.

Qu'ill apporte une application
ordinaire a ne point manquer par sa
faute aux obligations de son état, il
pourra, sans méme rien faire de plus
ni accomplir d'autres exercices,
parvenir trés promptement a une
haute perfection, car il acquerra

2 Déloyal ; qui trahit sa parole, manque a
sa foi, fait montre de malignité et de
duplicité.



10

toutes les vertus a la fois et jouira
d'une sainte paix.

Pour cela, il faut remarquer tout
d'abord que tous les dangers que
court une ame vient de ses trois
ennemis qui sont le monde, le démon
et la chair. Le monde est 1'ennemi le
moins difficile a vaincre ; le démon
est l'ennemi le plus difficile a
découvrir ; la chair est un ennemi
plus tenace que les deux autres, et
ses attaques durent autant que le
vieil homme.

Pour vaincre 1'un de ses ennemis, 1l
faut les vaincre tous les trois ; si I'un
est affaibli, tous les trois le sont ; et
si tous les trois sont vaincus I'ame n'a
plus de lutte a soutenir.



11

PRECAUTIONS
CONTRE LE MONDE

Pour vous délivrer parfaitement des
dangers que peut vous faire courir le
monde, vous devez user de ftrois
précautions.

Premiere précaution

La premiere précaution consiste a se
tenir dans un égal amour et un égal
oubli vis-a-vis de toutes personnes,
qu'il s'agisse de nos proches ou non ;
on détache son cceur des uns comme
des autres.



12

Il faut méme se détacher en quelque
sorte davantage des parents, dans la
crainte que la chair et le sang ne se
ravivent® par l'amour naturel qui
existe toujours entre les membres
d'une méme famille et qu'il convient
toujours de mortifier pour arriver a
la perfection spirituelle.

Consideérez tous vos parents comme
des étrangers ; de cette maniere vous
remplirez mieux vos devoirs envers
eux, que si vous leur donniez une
affection qui n'est due qu'a Dieu.

Ne portez pas plus d'amour a une
personne qu'a une autre ; car vous
vous tromperiez. Celui-la est digne
de plus d'amour qui est plus aimé de

3 Rendre a une chose son éclat premier ;
rendre plus ardent, plus vif.



13

Dieu ; or, vous ne savez pas quel est
celut que Dieu aime davantage.

Tenez-vous dans un ¢gal oubli vis-a-
vis de tous ; cela vous convient pour
arriver au saint recueillement, et
vous ne courrez pas le risque de vous
tromper en leur attribuant plus ou
moins de qualités.

Abstenez-vous de rien penser a leur
sujet, ni bien ni mal ; fuyez-les
autant que vous le pourrez
bonnement.

Si vous ne suivez pas ces conseils,
vous ne saurez pas travailler a étre
un vrai religieux, vous ne
parviendrez pas au saint
recueillement et vous ne vous
délivrerez pas des imperfections
qu'entraine une telle conduite.



14

S1 vous voulez vous donner quelque
libert¢ en cela, le démon vous
trompera soit sur un point soit sur un
autre, ou vous vous abuserez* vous-
méme, sous prétexte® de bien ou de
mal.

Suivez mes conseils et vous vivrez
en sécurité ; sans cela vous ne serez
pas a l'abri des imperfections et des
dangers ou tombe l'ame dans ses
rapports6 avec les créatures.

4 Tromper, duper.

®> Cause, raison qu’on met en avant pour
cacher le véritable motif d’un dessein,
d’une action.

® Lien qui unit plusieurs personnes ou
plusieurs choses. Relation.



15

Seconde précaution

La seconde précaution a prendre
contre le monde regarde les biens
temporels. Il faut pour se prémunir’
sirement contre les dangers qu'ils
apportent et modérer le désir
excessif de les acquérir, avoir en
horreur toute possession, quelle
qu'elle soit.

Vous n'aurez aucune préoccupation®
a leur syjet, comme de la nourriture,
du vétement, d'une autre chose
créée, ou du jour de demain.

’ Protéger ou mettre en garde quelqu’un
contre un risque, une menace.

8 Ftat d’un esprit absorbé trop
exclusivement par un objet pour préter
attention a autre chose.



16

Vous porterez votre sollicitude® sur
d'autres objets plus ¢leves, comme la
recherche du Royaume de Dieu, et,
ainsi que sa Majesté nous l'assure,
tout le reste vous sera donné par
surcroit!®, car celui qui veille sur les
animaux ne vous oublie pas.

En agissant ainsi, vous mettrez le
silence et la paix dans vos sens.

Troisiéme précaution

La troisieme précaution est tres
nécessaire. Ne vous scandalisez
jamais et ne vous €tonnez pas de ce
que vous voyez et entendez, et faites

% Attention affectueuse que 1’on porte a
quelqu’un, soin que 1’on prend de lui.

10 Ce qui vient s’ajouter a quelque chose
et en accroit la quantité, la force,
I’intensité ; augmentation.



17

en sorte d'oublier toutes ces choses,
car si vous vouliez les juger,
beaucoup ne vous sembleraient pas
bonnes, alors méme que vous vivriez
au milieu des anges, parce que vous
n'en comprendriez pas le fond.

Voyez la femme de Lot. Elle se
troubla a la pensée de la ruine de
Sodome ; elle regarda en arriere pour
voir ce qui se passait, et le Seigneur
l'en punit et la changea en statue de
sel.

Cela vous donne a entendre ce que
Dieu demande de vous.

Alors méme que vous seriez au
milieu des démons, sa volonté est
que vous viviez de telle sorte que
vous ne vous occupiez pas de ce
qu'ils font et le laissiez entierement



18

de coté, que vous teniez votre ame
pure et tout a lui, sans vous laisser
troubler par une pensée ou par une
autre.

Aussi, vous devez savoir que dans
les couvents et dans les
communautes il y aura toujours des
difficultés, car le démon ne manque
jamais de travailler a faire tomber les
saints. Dieu le permet pour exercer
leur vertu et la mettre a I'épreuve.

Si, je le répete, vous ne vous tenez
pas sur vos gardes!!, et si vous ne
vivez pas dans le couvent comme n'y
¢tant pas, il vous sera impossible,
malgré tous vos efforts, de vivre en
vrai religieux, d'arriver a la sainte

11 Se défier, faire attention A ne pas se
laisser surprendre.



19

nudité de 1'esprit et au recueillement,
ou de vous prémunir’? contre les
dangers auxquels vous ¢tes alors
exXpose.

En agissant autrement, quoique dans
un bon but et par zele, vous
tomberez dans quelque piege du
démon.

C'est ce qui vous est d€ja arrive,
quand vous avez laissé votre ame se
distraire par quelqu'un des objets
dont j'ai parlé.

Rappelez-vous ce que dit 1'Apdtre
saint Jacques : " si quelqu'un croit
étre religieux sans néanmoins

12 Protéger ou mettre en garde quelqu’un
contre un risque, une menace.



20

refréner'® sa langue, il n'a qu'une
vaine religion. Et cela s'entend non
moins de la langue intérieure que de
la langue extérieure. "

13 Réprimer, contenir, mettre un frein a un
sentiment vif.



L'Apotre saint Jacques

21




22

PRECAUTIONS
CONTRE LE DEMON

Trois précautions sont nécessaires a
celut qui tend a la perfection, s'il
veut se prémunir contre le démon,
son second ennemi.

Entre autres artifices’* nombreux
dont il se sert pour tromper les
personnes  spirituelles, le plus
ordinaire, remarquez-le bien, c'est

14 Ce qui sert a déguiser, a tromper ; ruse.



23

de les séduire® sous les apparences
du bien, et non sous celles du mal.

Il sait qu'elles ne consentiraient pas
facilement au mal, s1 elles le
connaissaient avec €vidence. Aussi
devez-vous vous méfier méme de ce
qui parait bon, surtout quand la vertu
d'obé¢issance n'intervient pas.

Si vous voulez agir avec sécurité et
sagesse, suivez le conseil de celui
que vous devez consulter.

Premiere précaution

La premiere, c'est de ne faire, en
dehors de ce que prescrit la religion,
aucune chose si bonne et si

15 Faire tomber quelqu’un dans I’erreur,
I’inciter a commettre une faute, le
corrompre.



24

charitable qu'elle paraisse, soit pour
vous, soit pour une personne du
monastére ou du dehors, sans en
avoir recu l'ordre de 'autorité ; par-
1a vous gagnerez des mérites et vous
serez en surete.

Evitez 'esprit de propriété'®, et vous
¢chapperez au démon ainsi qu'aux
préjudices!” que vous ignorez et
dont le Seigneur vous demanderait
compte un jour.

Si vous ne prenez cette précaution
dans les petites choses et dans les

1 Droit par lequel un bien, une chose
appartient en propre a quelqu’un, qui peut
en jouir et en disposer de la maniére la
plus absolue, dans les limites établies par
la loi ou par les réglements.

17 Tort, dommage, atteinte aux intéréts,
subis a cause d’un tiers.



25

grandes, vous aurez beau croire que
vous faites tres bien, le démon ne
manquera pas de vous séduire dans
les unes et dans les autres.

Alors méme qu'il ne s'agirait que de
ne pas vous conduire en tout par
I'obéissance, vous commettriez déja
une erreur coupable, car Dieu
prefere 1'obéissance aux sacrifices.

Le religieux n'est pas le maitre de ses
ccuvres ; c'est I'obéissance. S'il les
soustrait’® a l'autorité, on lui en
demandera compte comme d'ceuvres
perdues.

18 Enlever, retirer quelque chose, le plus
souvent par la ruse ou la fraude.



26

Seconde précaution

La seconde précaution, c'est de ne
jamais regarder votre supérieur, quel
qu'il soit, comme au-dessous de
Dieu, puisqu'il est son représentant,
car, remarquez-le bien, le démon,
qui est l'ennemi de l'humilité, s'y
oppose fortement.

Considérez ainsi votre supérieur, et
vous en retirerez beaucoup de profits
et d'avantages ; sans cela, vous y
auriez, au contraire, beaucoup de
perte et de dommage.

Veillez donc avec le plus grand soin
a ne pas vous offusquer’® de son
naturel, ni de ses maniéres, ni de ses
procédés ou autres choses de ce

19 D¢plaire, choquer, porter ombrage a.



27

genre ; vous vous causeriez un tel
dommage que votre obéissance, qui
doit étre divine, ne serait plus qu'une
obéissance humaine.

Vous agiriez ou non, uniquement
d'apres les motifs sensibles que vous
découvririez dans votre superieur, et
non par amour pour ce Dieu
invisible que vous servez en lui.

Votre obéissance sera vaine et
d'autant plus infructueuse que vous
serez plus triste quand le Prieur sera
de mauvaise humeur, ou plus joyeux
quand il sera de bonne humeur.

Je vous l'assure, c'est en suggérant?’

ces vues humaines, que le démon a

20 Inspirer 4 quelqu’un une idée, une
action, la lui conseiller, insinuer quelque
chose dans I’esprit d’une personne.



28

ruin¢ la perfection d'une foule de
religieux.

Leur obéissance est de tres peu de
valeur devant Dieu, quand elle se
guide d'apres les défauts ou les
qualités des supérieurs.

Si vous ne vous faites pas violence
sur ce point, si vous ne devenez pas
indifférent, pour ce qui vous
concerne personnellement, a avoir
tel supérieur ou tel autre, vous ne
pourrez jamais étre un homme
spirituel ni garder parfaitement vos
VCEUX.

Troisiéme précaution

La troisieme précaution combat
directement le démon.



29

Elle consiste a pratiquer sincérement
et constamment l'humilité dans les
pensees, dans les paroles et dans les
ccuvres, a se rejouir du bien du
prochain comme du nodtre, et a
désirer du fond du cceur qu'il nous
soit préféré en tout ; si vous agissez
de la sorte, vous vaincrez le mal par
le bien, vous chasserez le démon
bien loin et vous gofiterez la joie du
ceeur.

Suivez cette ligne de conduite
surtout vis-a-vis de ceux qui vous
sont le moins sympathiques?!.
Sachez bien qu'en dehors de la vous
n'arriverez pas a la véritable charité,

21 Faculté de prendre part aux peines et
aux joies d’autrui ; le fait de se sentir en
accord de sentiment avec une personne.



30

et que vous n'y ferez pas de progres.
Aimez toujours a recevoir des
instructions de tout le monde plutot
qu'a désirer en donner au dernier de
tous.



31

PRECAUTIONS
CONTRE LA CHAIR

Trois autres précautions doivent étre
prises par celui qui veut se vaincre
lui-méme et vaincre la sensualité,
son troisieme ennemi.

Premiere précaution

La premiere précaution consiste a
vous bien persuader que vous n'étes
venu au couvent que pour y eétre
¢prouve et exerce par tous a la vertu.

Aussi, afin de vous délivrer des
imperfection et des troubles qui
peuvent surgir au sujet des



32

dispositions ou des rapports des
religieux avec vous, et afin de tirer
profit de tout évenement, il convient
que vous regardiez tous ceux qui
sont dans le couvent, comme des
ministres de Dieu, et ils le sont en
effet, chargés de vous exercer a la
vertu ; que les uns doivent vous
eprouver par les paroles, d'autres par
les ceuvres et d'autres par les pensées
défavorables ; qu'en tout cela, vous
devez étre comme l'image entre les
mains de celui qui la travaille, la
peint ou la dore.

Sans cela vous ne saurez pas vaincre
la sensualité ni la sensibilité ; vous
ne saurez pas, non plus, vous bien
comporter avec les religieux du
monastere, ni obtenir la sainte paix,



33

ni vous prémunir?® contre une foule
d'obstacles et de maux.

On peut ainsi considérer que chaque
personne est chargée de nous exercer
a la vertu.

Seconde précaution

La seconde précaution consiste a ne
jamais manquer, faute de gott et de
sentiment, d'accomplir une ceuvre si
elle convient a la gloire de Dieu,
comme aussi a ne jamais l'accomplir
uniquement pour le gott et le plaisir
qu'on y €prouve, s'il ne convient pas

22 Protéger ou mettre en garde quelqu’un
contre un risque, une menace.



34

de la faire autant que celle qui vous
est insipide?®.

Sans cela 1l est impossible d'avoir de
la constance et de vaincre votre
faiblesse.

Troisiéme précaution

La troisieme précaution consiste a ne
jamais convoiter les consolations
que l'on golte dans les exercices
spirituels pour s'y arréter, comme a
ne jamais accomplir ces exercices
dans le but unique d'y trouver des
consolations, et a ne point fuit ce
qu'ils offrent d'amer, mais a
rechercher plutot ce qui est pénible
ou fatigant et a I'embrasser.

22 Qui manque d’agrément, qui est
dépourvu d’intérét, de sel ou de piquant.



35

C'est ainsi qu'on met un frein a la
sensualité.

Sans cela, on ne se dépouille pas de
I'amour-propre et on n'acquiert pas
I'amour de Dieu.



36

QUATRE CONSEILS A
UN RELIGIEUX POUR
PARVENIR A LA
PERFECTION

Celui qui veut vivre en vrai
religieux, s'acquitter de ses devoirs
comme il I'a promis a Dieu, faire des
progres dans la vertu et jouir des
consolations et de la suavité de
I'Esprit-Saint, ne le pourra qu'a la
condition de se conformer avec le
plus grand soin aux quatre avis
suivant qui regardent la résignation,
la mortification, la pratique des



37

vertus et enfin la solitude corporelle
et spirituelle.

Premier conseil

Pour suivre le conseil qui concerne
la résignation, il vous convient de
vivre dans le monastére, comme s'il
n'y avait aucune autre personne avec
Vous.

De la sorte vous ne vous
entremettrez?* jamais ni par vos
paroles, ni par vos pensées, dans ce
qui se passe a l'intérieur du
monasteére, ou en chacun de ses
membres.

24 S’employer pour la réussite, le succes
d’une affaire qui intéresse une ou
plusieurs autres personnes; servir
d’intermédiaire.



38

Vous ne chercherez point a savoir s'il
fait bien ou mal, ni quel est son
caractere.

Vous ne ferez point de critique, dii le
monde s'abimer, et vous ne vous
mélerez de rien, afin de garder la
paix de lI'ame.

Vous vous rappellerez 1'exemple de
la femme de Lot, qui, pour avoir
tourné la téte en entendant les cris et
les clameurs® de ceux qui
périssaient, fut changée en une dure
pierre.

Voila ce que vous devez accomplir
avec énergie.

25 Grand cri traduisant des sentiments
violents ; ensemble de cris confus,
¢manant de plusieurs personnes a la fois.



39

Par-1a vous serez exempt d'une foule
de péchés et d'imperfections ; vous
conserverez la paix et la quictude de
I'ame, tout en vous perfectionnant
beaucoup devant Dieu et devant les
hommes.

Veillez-y avec soin ; ce conseil est
tres important : c'est pour ne l'avoir
pas suivi quun grand nombre de
religieux, non seulement ne sont pas
illustrés dans les autres ceuvres de
vertu et de religion qu'ils ont
accomplies, mais encore sont
toujours allés de mal en pis.

Deuxieme conseil

Pour suivre le conseil qui consiste a
s'appliquer a la mortification et a en
tirer profit, 1l vous convient
absolument de bien vous persuader



40

de cette verité, a savoir que vous
n'étes venu au couvent que pour y
¢tre ¢prouve et exercé dans la
pratique de la vertu, a l'instar?® de la
pierre qui doit €tre polie et travaillée
avant d'étre placée dans 1'édifice.

Vous devez en conséquence ne
considérer tous ceux qui sont dans le
monastere que comme des ministres
que Dieu y a placés uniquement pour
travailler et polir votre ame par la
mortification ; que les uns doivent
I'éprouver par des paroles que vous
ne voudriez pas entendre ; d'autres
par des ceuvres que vous ne voudriez
pas endurer ; ceux-ci par leur
caractere, parce qu'ils sont ennuyeux
et a charge par eux-mémes et leur

26 A I’exemple de, a I’imitation de.



41

manicre d'agir ; ceux-la par leurs
pensees, parce qu'ils ne vous
estiment ni ne vous aiment.

Toutes ces mortifications et tous ces
ennuis, vous devez les souffrir en
gardant la patience intérieurement et
en vous taisant pour l'amour de
Dieu.

Vous comprendrez que vous n'étes
venu a la religion que pour y étre mis
a l'épreuve et ainsi devenir digne
d'aller au Ciel.

Sans ce but, il n'y avait pas de motif
de venir en religion ; vous n'aviez
qu'a rester dans le monde pour y
chercher de la consolation, des
honneurs, du crédit et vos aises.



42

Ce second conseil est absolument
nécessaire au religieux pour se
conformer a son ¢état et trouver la
véritable humilit¢, la quictude de
I'ame et la joie de 1'Esprit-Saint.

S'il ne le suit pas, il ne sait pas étre
un religieux ; 1l ignore méme le but
pour lequel il est venu a la religion.

Il ne sait pas, non plus, rechercher le
Christ, mais lui-méme.

Il ne trouvera pas la paix de I'ame. Il
commettra des fautes et sera souvent
dans le trouble, car les occasions
pour cela ne lui manqueront jamais
dans la religion, et Dieu ne veut pas
qu'elles fassent défaut.

Il y améne les ames pour qu'elles
soient ¢éprouveées et purifiées,



43

comme l'or par le feu et le marteau ;
aussi 1l convient qu'elles ne
manquent pas de ces épreuves ou
tentations qui viennent des hommes
et du démon.

C'est un brasier d'angoisses et de
désolations ou  s'exercera le
religieux.

Il s'appliquera sans cesse a les
supporter  avec patience et
conformité a la volonté de Dieu.

Il n'agira pas de fagon a ce que Dieu,
au lieu de l'approuver, le condamne
pour n'avoir pas voulu porter la croix
du Christ avec patience.

C'est parce qu'ils n'ont pas bien
compris le but de leur vocation que



44

beaucoup de religieux supportent
mal leurs confreres.

Aussi  seront-ils, au jour du
jugement, couverts de confusion et
bien trompés dans leurs espérances.

Troisieme conseil

Pour mettre en pratique le troisieme
conseil qui consiste dans l'exercice
des wvertus, 1l vous convient
d'accomplir constamment, sans
respect humain et en vue de Dieu
seul, vos devoirs de religion et
d'obéissance.

Afin d'agir ainsi et sans illusion®’, ne
regardez pas au plaisir ou au

2! Fausse apparence matérielle ou morale
qui, en nous faisant voir les choses



45

déplaisir?® que vous cause une action
pour la faire ou pour l'omettre, mais
au motif que vous avez de
I'accomplir pour Dieu.

Telle doit étre votre conduite par
rapport a tout ce qui plait ou deplait
; n'ayez d'autre but que celui de
servir Dieu.

Pour agir avec force et constance,
comme pour arriver promptement a
l'excellence des vertus, ayez
toujours soin de vous porter plutot a
ce qui est difficile qu'a ce qui est
suave, a ce qui est pénible dans une
ceuvre et sans golt plutdt qu'a ce qui
est savoureux et agréable.

autrement qu’elles ne sont, semble se
jouer de nos sens ou de notre esprit.
28 Profond chagrin.



46

Ne recherchez pas ce qui rappelle le
moins la croix, puisque c'est un
fardeau léger, car plus le fardeau est
considérable, plus il est 1éger si on le
porte pour Dieu.

Veillez également a ce que vos freres
vous soient toujours préférés dans
toutes les faveurs. Mettez-vous
toujours a la derniere place, et faites
cela de bon ceeur.

C'est 1a le moyen de devenir tres
grand dans la spiritualité, comme
Notre-Seigneur nous le dit dans son
Evangile : " celui qui s'humilie sera
exalté ".

Quatriéme conseil

Pour mettre en pratique le quatrieme
conseil, celui qui consiste a garder la



47

solitude, 1 wvous convient de
considérer toutes les choses de ce
monde comme finies pour vous.

Aussi lorsque vous serez absolument
contraint de vous en occuper, faites-
le avec le méme deétachement que si
elles n'existaient pas.

Quant aux choses du dehors, n'en
tenez aucun compte.

Dieu vous a tiré¢ du monde et
déchargé des choses du monde.

Aussi ce que vous pourrez y faire par
une tierce®® personne, ne le faites pas

2% Une autre personne, une personne
supplémentaire. En cas de conflit, il peut
s’agir d’une personne physique ou morale
qui intervient sans parti pris.



48

par vous-méme ; cela vous convient
beaucoup.

Désirez ne voir personne et n'étre vu
de personne.

Si Dieu, remarquez-le bien, doit
demander a chaque fidele un compte
rigoureux de toute parole inutile, a
combien plus forte raison agira-t-il
ainsi vis-a-vis du religieux dont la
vie et les ceuvres lui sont consacrées,
et lui demandera-t-il compte de
toutes ses paroles au jour du
jugement.

Je ne veux pas dire par 1a qu'il doive
négliger l'office dont il est charge ou
quoi que ce soit de ce que
I'ob¢issance lui prescrit, ni y
apporter toute la diligence possible
et nécessaire ; mais 1l doit s'en



49

acquitter de telle sorte, qu'il n'y
commette aucune faute ; car cela
n'est voulu ni de Dieu, ni de
'obéissance.

Voila pourquoi vous devez étre
constamment en oraison, et ne point
I'abandonner au milieu méme de vos
occupations corporelles.

Soit que vous mangiez, soit que vous
buviez, soit que vous parliez, soit
que vous traitiez avec les séculiers,
recherchez toujours Dieu, et que les
affections de votre coeur soient pour
lui.

C'est 1a une condition absolument
nécessaire pour garder la solitude
intérieure, ou vous ne permettrez a
votre ame de ne s'arréter a aucune
pensée qui ne soit pour Dieu.



50

Il faut aussi laisser dans I'oubli
toutes les choses qui existent et qui
passent dans cette vie misérable et
de courte durée.

Ne désirez en aucune manicre
connaitre rien de ce monde, si ce
n'est comment vous pourrez mieux
servir Dieu, et mieux pratiquer les
lois de votre institut.

Si votre charité suit fidelement ces
quatre conseils, elle sera parfaite en
tres peu de temps.

Ils se deéfendent si bien les uns les
autres, que si vous manquez a l'un
d'eux, vous perdrez en méme temps
ce que vous aurez acquis ou gagné
par les autres.



51

DEGRES DE
PERFECTION

Ne commettez pas le péché pour tout
l'or du monde. Ne (faites
volontairement ni péché veéniel, ni
imperfection.

Appliquez-vous constamment a
vous tenir en la présence de Dieu,
réelle, imaginaire ou unitive, autant
que vos occupations le permettront.

Ne faites rien, ne dites rien
d'important que ne ferait ou ne dirait
pas le Christ, s'il se trouvait dans la
situation ou vous é&tes, s'll avait le



52

méme age et la méme santé que
Vous.

En toutes choses recherchez la plus
grande gloire de Dieu et son
honneur.

Ne laissez sous aucun prétexte
I'oraison mentale : elle est le soutien
de 'ame.

Ne négligez pas l'examen de
conscience a cause de vos
occupations, et faites une peénitence
pour chacune de vos fautes.

Regrettez vivement la moindre
parcelle de temps que vous perdez,
ou que vous n'employez pas a aimer
Dieu.

Que les choses soient ¢levées ou
basses, proposez-vous toujours Dieu



53

pour fin ; sans cela vous ne
grandiriez ni en perfection ni en
mérite.

Ne manquez jamais I'oraison. Si
vous y avez des sécheresses et des
difficultés, perseéverez-y quand
méme, car bien souvent Dieu veut
voir quels sont les sentiments de
votre ame, et cela ne se découvre
pas, quand on y trouve de la facilité
et du gott.

Au Ciel comme sur la terre ce qui
vous convient, c'est ce qu'il y a de
plus bas : la place et I'emploi le plus
infimes.

Ne vous mélez jamais d'une chose
qui ne vous est pas commandée. Ne
vous querellez pour rien, alors méme
que vous auriez raison. Si dans les



54

choses que I'on vous commande on
vous donne le pied, comme on dit,
n'allez pas prendre la main.
Quelques-uns se trompent ici ; il se
croient obligés a faire ce qui, tout
bien considéré, ne les oblige
nullement.

Ne vous occupez jamais des affaires
des autres, bonnes ou mauvaises, car
outre le danger qu'il y a de pécher,
c'est une cause de distraction et un
manque de recueillement.

Ayez toujours soin de vous confesser
avec une connaissance profonde de
votre misere, avec clarté et pureté.

Bien que les occupations de votre
office et de votre emploi vous soient
difficiles et ameéres, ne vous
découragez pas, car il n'en sera pas



55

touyjours ainsi, et Dieu qui éprouve
I'ame en simulant que le devoir est
pénible, ne tardera pas a vous en
faire sentir le bien et le profit.

Souvenez-vous toujours que tout ce
que vous souffrez pour Dieu
d'heureux ou de malheureux, vient
de lui, afin de ne point vous
décourager dans le second.

Souvenez-vous toujours que vous
n'étes pas encore devenu un saint, et
ne laissez pas régner dans votre ame
une chose qui ne vous achemine pas
vers la sainteté.

Recherchez toujours a contenter les
autres plus que vous-mémes, et alors
vous n'éprouverez ni jalousie, ni
esprit de propriété par rapport au
prochain. Cela s'entend pour les



56

choses qui sont conformes a la
perfection. Dieu, en effet, se fache
beaucoup contre ceux qui ne
préferent pas ce qui lui est agréable
au bon plaisir des hommes.



57

AVIS ET MAXIMES
SUR LA VIE
SPIRITUELLE

Prologue

O mon Dieu, vous qui faites mes
délices, mon ame a voulu ainsi, par
amour pour vous, s'occuper de ces
maximes de lumicre et d'amour.

Les mots, 1l est vrai, ne me
manquent pas pour les dire ; ce sont
les ceuvres et les vertus qu'elles



58

expriment qui me font défaut ; c'est
la cependant, 6 mon Dieu, ce qui
vous plait le plus que les paroles et

la connaissance des termes3°.

Mais peut-€tre que cela méme en
stimulera d'autres ; vous servir et a
vous aimer la ou je vous offense.
Mon ame aura ainsi de quoi se
consoler ; elle aura été 1'occasion
pour vous de trouver dans les autres
ce qui n'est pas en moi.

Vous aimez, O Seigneur, le
discernement, vous aimez la
lumiére, vous aimez I'amour plus
que toutes les autres opérations de
'ame.

%0 Terme se dit aussi des Facons de parler
qui sont particuliéres a quelque art, a
quelque science.



59

Or, ces sentences®! procureront le
discernement a celui qui marche,
elles éclaireront sa route, elles
I'embraseront d'amour durant Ile
voyage de la vie.

Arriere donc la rhétorique du
monde, arriere les discours, arriere
la froide ¢loquence de la sagesse
humaine qui est vide et trompeuse ;
aussi ne l'avez-vous  jamais
approuvee.

Adressons-nous au cceur avec les
paroles imprégnées de douceur et
d'amour ; ce sont celles qui vous
plaisent.

81 Phrase, généralement concise, qui

exprime une vérit¢é morale de portée
générale, un précepte de conduite.



60

Peut-Etre feront-elles disparaitre les
obstacles et les pierres
d'achoppement que rencontrent une
foule d'ame.

Les unes bronchent® par ignorance ;
les autres, faute de Ilumicre,
s'écartent du sentier de la vérité ou
elles croyaient marcher.

Elles s'imaginent suivre les traces de
votre tres doux Fils, Notre-Seigneur
Jésus-Christ, et se rendre semblables
a lui par leur vie, par leurs pratiques,
par leurs vertus, comme dans les
renoncements et la pauvreté d'esprit.

Mais donnez-nous cette grace, 0
Pére des miséricordes ; car sans

32 Murmurer, manifester des réserves, de
la résistance, protester par des gestes ou
des paroles.



61

vous, Seigneur, nous ne pouvons
rien.



62

AVIS ET MAXIMES

Le Seigneur a toujours decouvert
aux mortels les trésors de sa sagesse
et de son esprit. Mais il les découvre
encore plus aujourd'hui, parce que la
malice des hommes se montre
davantage.

O Seigneur, mon Dieu, qui donc
pourrait vous chercher avec un
amour pur et simple sans vous
trouver tout a son gott et a son gre ?
C'est vous, en effet, qui vous
montrez le premier et qui allez au-
devant de ceux qui vous désirent.



63

Bien que le chemin soit uni et doux
pour les hommes de bonne volonté,
celur qui marche avancera peu et
difficilement s'il n'a pas de bonnes
jambes, du courage et une constance
virile.

Il vaut mieux porter un lourd fardeau
en compagnie d'un fort, qu'un
fardeau léger en compagnie d'un
faible.

Lorsque vous €tes sous le poids des
afflictions, vous €tes uni a Dieu qui
est votre force et qui se trouve avec
ceux qui sont dans la tribulation ;
quand vous €tes sans fardeau, vous
étes avec vous-mémes et vous n'étes
que faiblesse, car la vertu et la force
de 1'ame grandissent et se fortifient
dans les épreuves de la patience.



64

Celui qui veut demeurer seul sans
'appui d'un maitre et d'un guide, est
semblable a wun arbre solitaire,
abandonné¢ sans maitre dans la
campagne ; quelques fruits qu'il
produise, les passants les cueilleront
avant leur maturité.

L'arbre bien cultive et bien gardé par
un maitre vigilant, donne des fruits a
1'époque attendue.

L'ame vertueuse qui reste seule et
sans maitre est comme le charbon
embrasé, mais 1isolé : elle se
refroidira au lieu de s'embraser
davantage.

Celui qui étant seul vient a tomber,
reste seul par terre. Il fait bien peu de
cas de son ame, puisqu'il ne se fie
qu'a lui seul.



65

Puisque vous ne craignez pas de
tomber étant seul, comment vous
flattez-vous de vous relever seul ?
Considérez que deux hommes unis
sont plus forts qu'un seul.

Celui qui tombe sous un fardeau, se
releve difficilement avec ce fardeau.

Celui qui tombe étant aveugle, ne
saurait comme tel se relever seul ; ou
s'll parvient a se relever seul, il ne
suivra pas la route qui convient.

Dieu estime plus le moindre degre
de pureté de votre conscience que
toutes les ceuvres que vous pouvez
faire.

Dieu attend de vous le plus petit
degré d'obéissance et de soumission,



66

plutdt que tous les services que vous
pouvez lui rendre.

Dieu estime plus en vous la pente a
la sécheresse et a la souffrance par
amour pour lui que toutes les
consolations et visions spirituelles
ou meditations que vous pouvez
avoir.

Mortifiez vos désirs, et vous
trouverez ce que désire votre ceeur.

Savez-vous s1 vos désirs sont selon
Dieu ?

O tres doux amour de Dieu, que vous
¢tes mal connu ! Celui qui trouvera
Vos veines, trouvera la paix.

Si vous devez étre doublement
aftligé, parce que vous aurez suivi
votre volonté, ne la suivez pas quand



67

bien méme vous seriez dans
I’amertume.

I y a plus d’indécence®® et

d'impureté dans I'ame quand elle va
vers Dieu, si elle porte en elle la
moindre attache aux choses du
monde, que si elle est accablée de
toutes les plus vilaines et
ennuyeuses tentations ou ténebres
qu'on puisse imaginer, et ne veut pas
cependant y consentir. Bien plus,
celle-la  peut s'approcher avec
confiance de Dieu pour accomplir la
volonté de sa Majesté qui dit : "
venez a moi, vous tous qui étes
fatigués et surchargés, et je vous
soulagerai ".

33 Qui est contraire aux convenances, aux
usages ; qui choque le sens moral.



68

L'ame qui, malgre les sécheresses et
les €preuves, se soumet a ce que
dicte la raison, est plus agréable a
Dieu que celle qui sans le suivre fait
tout avec consolation.

Une ceuvre, si petite qu'elle soit, qui
est accomplie dans le secret et avec
le désir qu'elle reste inconnue, est
plus agréable a Dieu que mille autres
que l'on accomplit avec le désir
qu'elles soient connues des hommes
; car celui qui l'accomplit pour Dieu
avec un amour trés pur, ne se
préoccupe pas d'étre non seulement
vu des hommes, mais d'étre vu de
Dieu lui-méme ; et alors méme que
Dieu ne devrait jamais en avoir
connaissance, il ne laisserait pas de
lui rendre les mémes services avec la



69

méme allégresse et la méme pureté
d'amour.

L'ceuvre qui est faite uniquement et
completement pour Dieu forme dans
une ame pure un royaume ou le
Seigneur est le maitre absolu.

L'oiseau qui se repose sur la glu est
condamné a un double travail : il
doit s'en détacher et se purifier. De
méme l'ame qui suit sa nature
désordonnée est condamnée a une
double peine : elle doit se détacher et
ensuite se purifier de ses souillures.

Celui qui ne se laisse pas entrainer
par ses désirs déréglés prendra
aisément son vol vers les choses
spirituelles, semblables a l'oiseau
qui n'a pas perdu une seule plume.



70

La mouche qui touche le miel ne
peut prendre son essor ; de méme
I'ame qui s'attache aux douceurs
spirituelles empéche sa liberté et la
contemplation.

Ne recherchez pas la présence des
créatures si vous voulez que votre
ame conserve les traits de la face de
Dieu dans leur clarté et leur puret¢ ;
mais faites le vide dans votre esprit
et dégagez-le de tout objet créé :
vous marcherez alors éclairé¢ de la
lumieére de Dieu, car Dieu n'est pas
semblable aux créatures.

L'esprit bien pur n'admet aucun
meélange d'idées étrangeres et de
considérations humaines. Il demeure
seul ; 1l s'isole de toutes les formes
terrestres, et la, dans un calme



71

intérieur et plein de douceur, il
communique avec son Dieu et le
connait dans un silence divin.

L'ame embrasée d'amour est une
ame affable, douce, humble et
patiente.

L'ame qui est dure s'endurcit encore
dans son amour-propre. Et si vous, 6
bon Jésus, ne la rendez suave par
votre amour, elle restera toujours
dans sa duret¢ naturelle.

Celui qui laisse passer l'occasion
favorable est comme celui qui laisse
l'oiseau prendre son essor ; il ne la
retrouvera jamais plus.

Je ne vous connais pas, 6 mon
Seigneur, lés lors que je voulais
connaitre et goliter les choses créées.



72

Que tout se transforme, 60 Seigneur
Dieu, afin que nous mettions notre
repos en vous.

Une seule pensée de I'homme vaut
plus que l'univers tout entier. Aussi
n'y a-t-il que Dieu seul qui soit digne
d'elle.

Un objet insensible est pour
I'insensible ; le sens est pour le

sensible, et la pensée est pour l'esprit
de Dieu.

Considérez que votre ange gardien
n'incline pas toujours vos tendances
a agir, bien qu'il éclaire toujours
votre entendement. Aussi ne
regardez pas au golt que vous
¢prouvez ou non, quand il s'agit de
pratiquer la vertu ; la raison et
I'entendement vous suffisent.



73

L'esprit qui se porte aux choses
créées n'est pas apte a recevoir
I'impulsion de I'ange.

Mon esprit est tombé dans la
sécheresse, parce qu'il a oubli¢ de
chercher sa nourriture en Dieu.

Ce que vous recherchez et ce que
vous désirez le plus, vous ne sauriez
l'atteindre par vous-méme ou la voie
d'une haute contemplation, mais par
une humilit¢ profonde et par
l'abaissement de votre ceeur.

Ne vous fatiguez pas en vain ; vous
ne golterez point la douceur et la
joie spirituelle, si vous ne vous
exercez a la mortification par
rapport a tout ce que vous désirez.



74

Considérez que c'est la fleur la plus
délicate qui se fane la premicre et
perd le plus vite son parfum ; aussi
gardez-vous de vouloir monter par la
voie des consolations spirituelles,
car vous n'y persévererez pas.
Choisissez pour vous un esprit
robuste qui ne soit attache a rien, et
vous trouverez en abondance la
douceur et la paix, car le fruit
savoureux et durable se cueille dans
une terre froide et seche.

Considérez que votre chair est faible
et que rien au monde n'est capable de
donner a votre esprit la force et la
consolation ; car ce qui vient de la
chair est chair, et le bon esprit de
Dieu ne se communique ni par le
monde ni par la chair.



75

Prenez conseil de votre raison pour
accomplir ce qu'elle vous dicte dans
la voie de Dieu ; cela aura plus de
valeur devant Dieu que toutes les
ccuvres que vous feriez sans son
secours et que tous les golts
spirituels que vous cherchez.

Bienheureux celui qui, n'écoutant ni
ses golts, ni ses inclinations, suit la
raison et la justice pour chacune de
ses euvres.

L'homme qui agit selon la raison
ressemble a celui qui prend des
aliment substantiels. Mais I'homme
qui cherche dans ses ceuvres a
satisfaire ses gofits et sa volonte,
ressemble a celui qui se nourrit de
fruits légers.



76

Vous, 0 Seigneur, vous revenez avec
joie et amour relever celui qui vous
offense, et moi je ne retourne pas
relever et honorer celui qui m'a
offensé¢.

O Seigneur Tout-Puissant, si un
rayon de votre justice souveraine est
si redoutable dans un prince mortel
qui gouverne et régit les nations, que
sera-ce de votre justice toute-
puissante sur le juste et le pécheur ?

Purifiez votre ame de tout ce qu'elle
possede ou désire d'étranger, et vous
comprendrez  spirituellement les
choses créees. Ne vous inclinez
point, vous jouirez alors de la vérité
qu'elles renferment et  vous
comprendrez ce qu'elles ont de
certain.



77

Seigneur, mon Dieu, vous ne vous
¢loignez pas de celui qui ne s'éloigne
pas de vous. Comment ose-t-on dire
que c'est vous qui vous ¢€loignez ?

En vériteé, celui-la est vainqueur de
toutes les choses d'ici-bas qui ne se
réjouit point des douceurs qu'elles
lui procurent, et ne s'attriste point
des ennuis qu'elles lui causent.

Si vous voulez parvenir au saint
recueillement, 11 faut n'avoir
d'attache pour rien, mais renoncer a
tout.

Si je suis partout avec vous, 6 mon
Dieu, il m'arrivera partout comme je
le désire par amour pour vous.

Il n'arrivera pas a la perfection celui
qui ne cherche pas sa satisfaction



78

dans le détachement, mni1 le
contentement de ses désirs naturels
et spirituels dans I'¢loignement de ce
qui n'est pas Dieu ; c'est la une
condition nécessaire pour arriver a la
souveraine tranquillité et a la paix de
l'esprit. De la sorte, I'amour de Dieu
qui regne dans 1'ame pure et simple
est trés souvent en acte.

Considérez que, puisque Dieu est
inaccessible, vous ne devez pas
rechercher ce que vos puissances
peuvent en comprendre, ni vos sens
en percevoir, afin de ne pas vous
satisfaire de peu de chose, et de ne
pas laisser votre ame perdre sa
facilite d'aller a lui.

Celui qui traine un char sur une cote
raide nous donne le spectacle de



79

I'ame qui, dans sa marche vers Dieu,
ne laisse pas tout souci des choses du
monde et ne renonce pas a ses
appetits désordonnés.

La volont¢ de Dieu n'est pas que
I'ame se trouble de quoi que ce soit,
ni qu'elle souffre des ¢€preuves. Si
elle en souffre au milieu des
adversités de ce monde, c'est par
suite de la faiblesse de sa vertu, car
I'ame parfaite se réjouit la ou
s'afflige 1'ame imparfaite.

Le chemin de la vie n'exige pas
beaucoup de mouvements ni
d'affaires ; 1l requiert plus la
mortification de la volont¢ qu'un
savoir profond ; et celui-la y fera
plus de progres qui s'attachera moins



80

aux choses créces et a ses gofits
personnels.

Ce n'est pas tant, croyez-le, en
faisant beaucoup que l'on plait
beaucoup a Dieu, qu'en agissant
avec bonne volonté, sans esprit de
propriéte et sans respect humain.

Au soir de votre vie, vous serez
examing sur l'amour. Apprenez donc
a aimer Dieu, comme il veut 1'étre et
a vous détacher de vous-mémes.

Ayez soin de ne point vous méler des
affaires d'autrui ; effacez-les méme
de votre souvenir, car peut-€tre vous
ne pourrez pas suffire a votre tache
personnelle.

Croyez bien que, si quelqu'un ne
brille pas par les vertus que vous



81

pensez, il peut €tre agréable a Dieu
par les vertus que vous ne pensez
pas.

L'homme ne sait pas faire un usage
légitime de la joie ni de la douleur,
parce qu'il ne comprend pas la
distance qu'il y a entre le bien et le
mal.

Veillez a ne pas vous attrister
immédiatement des évenements
tristes du siecle ; vous ne savez pas
quels biens ils apportent, ni si dans
les jugements de Dieu ils ne sont pas
ordonnés a la feélicité éternelle de ses
¢lus.

Ne mettez pas votre joie dans les
prosperités temporelles, car vous ne
savez pas dune fagon certaine si
elles vous assurent la vie éternelle.



82

A l'heure de la tribulation, recourez
aussitot a Dieu avec confiance ; vous
trouverez alors force, lumiere et
sagesse.

Au milieu des joies et des douceurs
recourez aussitot a Dieu avec crainte
et en toute vérité ; et alors vous ne
serez ni trompé ni séduit par la
vaniteé.

Prenez Dieu pour I'époux et I'ami qui
avec vous marchera constamment ;
et alors vous ne pécherez pas, vous
saurez aimer et vous trouverez tout
ce qui est nécessaire a la prospérité
de votre ame.

Vous triompherez sans difficulté de
tous les hommes, et les créatures
vous serviront, si vous les oubliez et
si vous vous oubliez vous-méme.



83

Etablissez votre ame dans le calme,
en rejetant loin de vous les soucis et
en ne vous préoccupant point des
¢venements quels qu'ils soient : c'est
alors que vous servirez Dieu selon
son bon plaisir, et que vous
trouverez en lui votre joie.

Considerez que Dieu ne regne que
dans I'ame pacifique et
deésintéressée.

Vous aurez beau accomplir un grand
nombre d'ceuvres, si vous n'apprenez
pas a renoncer a votre volonté propre
et a vous soumettre, si, de plus, vous
ne perdez toute préoccupation de
vous-méme et de ce qui vous
concerne, vous ne ferez pas de
progres dans la perfection.



84

Que vous sert de donner a Dieu une
chose, s'll vous en demande une
autre ? Considérez ce que Dieu veut
et faites-le. Par la, vous donnerez
plus de satisfaction a votre coeur
qu'en  suivant  votre  propre
inclination.

Comment osez-vous vous réjouilr au
point de perdre toute crainte ? Ne
devez-vous pas paraitre un jour
devant Dieu pour lui rendre compte
de la moindre de vos paroles et de
vos pense¢es ?

Songez qu'il y a beaucoup d'appelés
et peu d'¢lus. Si donc vous ne prenez
vous-méme soin de votre ame, votre
perte est plus assurée que votre salut,
d'autant plus que la voie qui mene a
la vie éternelle est trés étroite.



85

Ne vous livrez point a une joie vaine.
Vous savez combien de pechés vous
avez commis, €t vous ne savez pas si
vous €tes cher a Dieu ; craignez-le
donc et espérez en lui.

A lheure de la mort, vous serez
constern¢ de n'avoir pas employé¢ le
temps présent a servir Dieu.
Pourquoi donc ne pas le disposer et
employer dés maintenant, comme
vous voudriez l'avoir fait a I'heure de
la mort ?

Si vous voulez que la dévotion
naisse dans votre cceur et que
I'amour de Dieu ainsi que l'affection
aux choses divines y grandisse,
purifiez si bien votre ame de tout
désir, de toute attache et de toute
prétention, que vous n'ayez plus



86

aucun souci de rien. Le malade, une
fois deébarrass¢ de toute humeur
maligne, ressent aussitot le bienfait
de la santé et éprouve le désir de
manger ; de méme votre ame,
purifice comme je viens de le dire,
trouve sa force en Dieu. Mais, sans
ce moyen, vous auriez beau faire,
VOus ne reéussiriez pas.

Si vous désirez trouver la paix et la
consolation de votre ame et servir
Dieu en vérité, ne vous contentez
pas du peu que vous avez laissé, car
peut-étre dans la nouvelle voie ou
vous marchez, votre coeur se
trouvera aussi embarrasseé
qu'auparavant, ou méme plus.
Renoncez a tout ce qui vous reste
encore. Appliquez-vous a une seule
chose qui amene tout avec elle, c'est-



87

a-dire la sainte solitude
accompagnee de 1'oraison, ainsi que
de la sainte et divine lecture.
Persévérez-y dans l'oubli de tout
objet cré€. A moins que vous ne
soyez tenu par devoir de vous
occuper de quelque autre chose,
vous serez beaucoup plus agréable a
Dieu, si vous savez tenir votre ame
dans le recueillement et la rendre
parfaite, que si vous veniez a
acquérir tous les biens d'ici-bas
réunis. Que sert a I'nomme, en effet,
de gagner l'univers tout entier, s'il
vient a perdre son ame ?



AUTRES AVIS ET
MAXIMES

88



89

DE L'IMITATION DE
JESUS-CHRIST

On ne peut faire de progres dans la
vertu qu'en imitant le Christ. Il est la
voie, la vérité et la vie. Il est, de plus,
la porte par ou doit passer celui qui
veut faire son salut. Aussi tout esprit
qui prétend marcher par une voie
douce et facile, mais craint d'imiter
le Christ, n'est pas bon a mes yeux.

Votre plus grande sollicitude doit
étre d'allumer en vous un ardent et
affectueux désir d'imiter le Christ
dans toutes vos ceuvres ; étudiez-
vous donc a accomplir chacune



90

d'elles, comme le Seigneur lui-
méme la ferait.

S'il offre a vos sens quelque chose
d'agréable, des lors que cela ne tend
pas purement a l'honneur et a la
gloire de Dieu, rejetez-le, et privez-
vous-en par amour pour Jésus-
Christ, car durant les jours de sa vie
mortelle, 1l n'eut et ne voulut avoir
d'autre joie que celle de faire la
volonté de son Pere ; c'est 1a ce qu'il
appelait sa nourriture, son aliment.

Ne vous proposez jamais pour
modele de vos ceuvres, un homme
quelque saint qu'il soit, car le démon
vous représenterait ses
imperfections. Imitez plutét Jésus-
Christ, qui est souverainement



91

parfait et souverainement saint, et
VOus ne vous tromperez jamais.

Vivez toujours crucifié
intérieurement et extérieurement
avec le Christ. Par-1a vous trouverez
la paix et le bonheur de votre ame et
vous la conserverez dans la patience.

Que Jésus-Christ crucifié seul vous
suffise ; avec lui, souffrez et
reposez-vous ; en dehors de lui
n'acceptez ni peine ni repos. Pour
cela, dépouillez-vous de toute
attache aux choses extérieures et
renoncez-vous a vous-meéme.

Celui qui a quelque estime de lui-
méme ne se renonce pas et ne suit
pas Jésus-Christ.



92

S1 vous voulez arriver a posséder le
Christ, ne le cherchez jamais sans la
Croix.

Celui qui ne cherche pas la croix du
Christ ne cherche pas la gloire du
Christ.

Désirez-vous rendre quelque peu
semblable, par la souffrance, a notre
grand Dieu, humilié et crucifié, car
si cette vie n'est pas employée a
I'imiter, a quoi est-elle bonne ?

Estimez beaucoup les épreuves, et
croyez que c'est peu encore pour
plaire a votre divin Epoux qui n'a pas
hésité a mourir pour vous.

Que sait-il, celui qui ne sait pas
souffrir pour le Christ ? Quand il
s'agit de souffrances, plus elles sont



93

grandes et cruelles, et plus est
excellent le sort de celur qui les
endure.

Le désir de posséder les richesses et
les faveurs divines, tous 1'ont ; quant
a celui des travaux et des souffrances
endurées par amour pour le Fils de
Dieu, il est le partage du petit
nombre.

Jésus-Christ est tres peu connu de
ceux qui se croient ses amis, car
nous les voyons rechercher en lui
non ses amertumes, mais leur propre
consolation.



94

LES VERTUS
THEOLOGALES

Le but des vertus théologales est de
séparer I'ame de tout ce qui est au-
dessous de Dieu, et par le fait méme
de 1'unir a Dieu.

Si I'on ne marche sérieusement dans
la pratique assidue de ces trois
vertus, il est impossible de parvenir
a la perfection de 1'amour de Dieu.



95

DE LA FOI

La foi simple est nécessaire pour
chercher Dieu. La lumicre naturelle
qui nous guide a l'extérieur pour
nous empécher de tomber, ne peut
que nous nuire dans les choses de
Dieu ; aussi il est mieux de n'y rien
voir, et 1'ame trouve en cela plus de
surete.

Le chemin de la foi est celui qui est

bon et sur.

C'est par ce chemin que doivent
passer les ames qui veulent avancer
dans la vertu ; elles doivent fermer



96

les yeux a tout ce qui releve des sens,
ou de l'esprit propre, si éclairé qu'il
soit.

Quand les inspirations viennent de
Dieu, elles sont toujours réglées par
des motifs tirés de la loi de Dieu et
de la for ; et c'est en se
perfectionnant dans la foi que 1'ame
s'approche le plus de Dieu.

L'ame qui se laisse guider par les
lumieres et les vérités de la foi,
marche slrement et n'a pas a
craindre d'errer. Une ame ne s'égare
en géneral qu'en suivant ses
inclinations, ses  golits,  ses
raisonnements ou ses idées propres ;
c'est la ce qui la fait tomber presque
toujours par exces ou par défaut ;



97

c'est par la qu'elle se porte a ce qui
est oppos¢ a sa perfection.

L'ame qui se guide par la foi possede
un ferme rempart contre le démon,
son ennemi le plus puissant et le plus
arme. Aussi saint Pierre ne trouvait
pas de secours plus efficace contre
lui quand 1l disait : " résistez-lui par
la fermeté de votre foi. "

Si une ame veut approcher de Dieu
et s'unir a lui, elle doit marcher
plutot sans comprendre qu'en
comprenant et se tenir dans un oubli
total des creatures. Elle doit en effet
¢changer ce qu'il y a en elle de
variable et de compréhensible, pour
I'immuable et incompréhensible qui
est Dieu.



98

Il est certain que, dans cette vie,
nous connaissons Dieu beaucoup
plus par ce qu'il n'est pas que par ce
quil est. L'ame doit donc
nécessairement, pour aller a lui, faire
abnégation aussi complete que
possible de toutes les perceptions
naturelles et surnaturelles.

Toute vue, toute connaissance des
choses surnaturelles ne saurait nous
aider autant pour grandir dans
I'amour de Dieu que le plus petit acte
de foi vive et d'espérance, accompli
dans un dénuement complet de toute
lumiere.

D'apres les lois de la génération
naturelle, on ne peut introduire dans
un sujet aucune forme sans en avoir
expulsé la forme contraire ; celle-ci,



99

en effet, serait un obstacle a Ia
premicre. De méme, tant que 1'ame
sera encore captive de I'esprit
sensible et animal, elle ne saurait
donner place a l'esprit, purement
spirituel.

La foi est le plus shr refuge de I'ame,
car |'Esprit-Saint est alors sa
lumiere. Plus une ame est pure et
enrichie par la perfection d'une foi
vive, plus elle possede la charité
infuse de Dieu, et plus elle recoit en
abondance les lumieres et les dons
surnaturels.

Une des graces et des faveurs les
plus insignes que Dieu accorde a une
ame en cette vie, bien que ce ne soit
pas d'une maniere durable, mais
passagere, consiste a lui donner une



100

connaissance si vraie et un sentiment
si relevé de lui-méme, qu'elle
comprend clairement 1'impossibilité
ou elle est d'en avoir pleinement ici-
bas la connaissance et le sentiment.

L'ame qui s'appuie sur sa propre
sagesse, sur ses golts ou ses
sentiments, pour aller a Dieu, ne voit
pas que tous ces moyens sont sans
valeur et sans proportion avec un tel
but ; aussi elle s'égare facilement ou
s'arréte en chemin, parce qu'elle ne
s'appuie pas aveuglément sur la foi
seule qui est son vrai guide.

C'est une chose étonnante que ce qui
se passe de nos jours. Une ame qui
n'a pas pour quatre deniers
d'intelligence des choses divines et
entend en elle-méme quelque parole



101

durant un instant de recueillement,
proclame aussitot que tout cela vient
de Dieu. Dans la supposition qu'il en
est ainsi, elle s'écrie : Dieu m'a parlé,
Dieu m'a répondu. Et cependant, il
n'en est pas ainsi. C'est elle-méme
qui se répond ; elle prend pour une
réalité le désir qu'elle a de ces
faveurs.

Celui qui voudrait de nos jours
interroger Dieu et obtenir de lui
quelque vision ou révélation, lui
ferait, ce semble, injure. Il ne
porterait pas les yeux uniquement
sur son Christ. Dieu aurait droit de
lui répondre : celui-ci est mon Fils
bien-aimé¢, en qui j'ai mis toutes mes
complaisances ; écoutez-le et ne
cherchez pas de nouvelles méthodes
d'enseignement ; je vous ai dit et



102

révele par lui tout ce que vous
pouvez désirer et demander, quand
je vous l'ai donn€ pour frere, pour
maitre, pour compagnon, pour
rangon et pour récompense.

Nous devons nous guider en tout
d'apres la doctrine de Jésus-Christ et
de son Eglise ; c'est le moyen de
remédier a nos ignorances et a nos
faiblesses  spirituelles ; nous
trouverons dans cette voie un
remede a tous nos maux. Celui qui
s'en €carterait serait coupable non
seulement de vaine curiosité, mais
de grande témerite.

Il ne faut rien croire dans les voies
surnaturelles que ce qui est
conforme a l'enseignement de Jésus-
Christ et de ses ministres.



103

L'ame qui veut avoir des révelations
peche au moins véniellement ; celui
qui la pousse a ce désir ou qui y
consent, peche de méme, quelque
parfait que soit le but qu'il se
propose. Il n'y a, en effet, aucune
nécessite d'avoir des révélations. La
raison naturelle et la loi évangélique
suffisent pour nous diriger en toutes
choses.

L'ame qui désire des révelations
diminue peu a peu la perfection qu'il
y a a se guider d'apres les lumieres
de la foi ; elle ouvre la porte au
démon et lui permet de venir la
tromper par d'autres revélations
semblables, qu'il sait déguiser a
merveilles et faire passer pour
bonnes.



104

La sagesse des saints consiste a
savoir diriger avec courage la
volonté vers Dieu, en se conformant
parfaitement a sa loi et a ses saints
conseils.



105

DE L'ESPERANCE

Ce qui touche le coeur de Dieu et en
triomphe, c'est une ferme espérance.
Aussi pour arriver a I'union d'amour,
I'ame doit marcher sans autre appui
que l'esperance en Dieu seul ; sans
cela elle ne pourrait rien obtenir.

La ferme espérance en Dieu donne a
I'ame tant de courage et tant d'¢lan
vers les biens éternel, que tout ce qui
est dans le monde lui parait tel qu'il
est d'ailleurs : sec, flétri, mort et sans
valeur aucune en comparaison de ce
qu'elle espere posséder au ciel.



106

L'ame soutenue par I'espérance
embrase le dénuement et se
dépouille de tous les vétements et de
toutes les parures du monde ; elle
n'attache plus son cceur a rien ; elle
ne s'appuie sur rien de ce qu'ils lui
offrent ou lui promettent ; elle veut
vivre sans autre vétement que celui
de l'espérance de la vie éternelle.

Par la ferme espérance en Dieu I'ame
tient son cceur si ¢levé au-dessus du
monde et si libre de tous ses picges,
que non seulement il ne peut ni le
toucher, ni s'y attacher, mais qu'il le
perd méme de vue.

Ayez un désir profond que la divine
Majesté vous donne tout ce qu'elle
sait vous manquer pour procurer son
honneur et sa gloire.



107

Ayez toujours confiance en Dieu, et
estimez en vous et en vos freres ce
que lui-méme estime le plus, c'est-a-
dire les biens spirituels.

Plus Dieu veut nous donner, et plus
il augmente nos désirs de recevoir,
jusqu'a faire le vide dans notre ame
pour nous combler ensuite de ses
biens.

Dieu a une si haute estime de
l'espérance d'une ame qui est sans
cesse tournée vers lui sans jamais
abaisser les regards vers un autre
objet, qu'on peut bien dire avec
vérité : elle obtient autant qu'elle
espere.



108

DE LA CRAINTE DE
DIEU

Alors méme qu'un homme réussirait
toujours au grée de ses désirs, et
n'aurait, comme on dit vulgairement,
qu'a demander, il doit plutot craindre
que se r¢jouir, car les occasions
d'oublier Dieu et les dangers de
l'offenser ne cessent de grandir dans
la prospérite.



109

DE LA CHARITE

La force de l'ame est dans ses
puissances, ses passions et ses
facultés. Si la volonté les tourne vers
Dieu et les tient a 1'écart de tout ce
qui n'est pas Dieu, I'ame garde pour
Dieu toute sa force ; elle l'aime
vraiment de tout son pouvoir,
comme le Seigneur lui-méme le
commande.

La charit¢ est comme une
magnifique robe rouge, qui donne
grace, beauté et force non seulement
au blanc de la foi et au vert de
l'espérance, mais encore a toutes les



110

autres vertus ; sans la charité, en
effet, aucune d'elles n'est agréable a
Dieu.

L'amour ne consiste pas dans la
grandeur du sentiment, mais dans un
dénuement complet et dans la
patience a souffrir pour le Bien-
Aimé.

Chercher Dieu en lui-méme, c'est se
priver pour lui de toute consolation.
Méme étre dispose a choisir toujours
de préférence ce qu'il y a de plus
pénible, soit dans les choses divines,
soit dans les choses humaines, voila
ce qui s'appelle aimer Dieu.

Celui-la montre qu'il aime vraiment
Dieu, qui ne se contente d'aucun
objet moindre que Dieu.



111

Les cheveux qu'on peigne souvent
deviennent plus souples, et on n'a
aucune difficulté¢ a les peigner de
nouveau, chaque fois qu'on le desire.
Ainsi en est-il de l'ame qui
s'examine souvent sur ses pensees,
paroles et actions qui sont comme
ses cheveux ; elle agit en tout par
amour pour Dieu, elle tient ses
cheveux tres souples, et I'Epoux,
considérant le cou de sa Bien-
Aimée, se trouvera pris a ses
cheveux et blessé par l'un de ses
regard, c'est-a-dire par la pureté
d'intention que I'ame apporte en tout.

Il faut commencer a peigner les
cheveux par le haut de la téte, si nous
voulons qu'ils soient bien arranggs ;
de méme 1l faut que nos ceuvres
commencent par le plus haut degré



112

possible d'amour de Dieu, si nous
voulons leur donner de la purete et
de 1'éclat.

Mettez un frein solide a votre langue
et a vos pens€es, dirigez
ordinairement vos affections vers
Dieu, et vous procurerez par la une
ardeur toute divine a votre ame.

Toute la bonté que nous avons est
une bonté d'emprunt. C'est a Dieu
qu'elle appartient en propre. C'est lui
qui la produit en nous, et cette ceuvre
est divine.

Nous gagnons plus en une heure
avec les biens de Dieu que pendant
toute la vie avec nos biens
personnels.



113

Dieu fait plus, en un sens, lorsqu'il
purifie une ame de ses affections
désordonnées, que lorsqu'il la tire du
néant. Le néant ne résiste pas a Sa
Majesté, tandis que Il'affection
déréglée pour les créatures lui
résiste.

Ce que Dieu prétend®, c'est de faire
de nous des dieux par participation,
tandis que lui I'est par nature. Ainsi
fait le feu ; il convertit toutes choses
en feu.

L'ame qui veut que Dieu se donne a
elle tout entier, doit se donner a lui
tout entiere, sans se rien réserver.

Les ames neuves et imparfaites dans
I'amour de Dieu sont semblables au

34 Soutenir, affirmer avec force.



114

vin nouveau ; elles se gatent
facilement, jusqu'a ce qu'elles se
soient purifices de la lie de leurs
imperfections et aient mis fin aux
bouillonnements de leur coeur et aux
jouissances grossieres des sens.

Les passions régnent d'autant plus
dans 1'ame et la tourmentent que la
volonté est moins affermie en Dieu
et plus dépendante des créatures. On
se porte tres facilement a gotiter ce
qui ne mérite pas de 1'étre, a espérer
ce qui n'apportera aucun profit, a
s'affliger de ce qui devait peut-Etre
causer de la joie et a craindre 1a ou il
n'y a rien a redouter.

Dieu voit avec le plus vif déplaisir
ceux qui, cherchant la nourriture de
l'esprit, ne se contentent pas de lui



115

seul, mais s'appliquent encore a
désirer et aimer des objets étrangers.

Celui qui veut aimer quelque chose
en méme temps que Dieu, a
vraiment bien peu d'estime pour
Dieu, car 1l met avec lui dans Ia
balance ce qui est infiniment au-
dessous de lui.

De méme qu'un malade a peu de
force pour travailler, de méme 1'ame
qui est faible dans 1'amour de Dieu,
l'est aussi pour pratiquer la vertu
avec perfection.

Se rechercher soi-méme en Dieu,
c'est rechercher les douceurs et les
consolations de Dieu, et cela est
contraire au pur amour de Dieu.



116

C'est un grand mal d'avoir en vue les
biens de Dieu plutét que Dieu lui-
méme, l'oraison et le détachement.

Il y en a beaucoup qui cherchent en
Dieu leurs consolations et leurs
golts, et désirent que Sa Majesté les
comble de ses faveurs et de ses dons
; mais le nombre de ceux qui
prétendent lui plaire et lui donner
quelque choses a leurs dépens, en
méprisant leur propre intérét, est tres
petit.

I y a peu d'hommes spirituels,
méme parmi ceux que l'on regarde
comme trés avancés dans la vertu,
qui  acquierent une  parfaite
détermination pour le bien. Ils
n'arrivent jamais a se renoncer
enticrement sur quelque point de



117

I'esprit du monde ou de la nature, ni
a mepriser ce qu'on dira ou ce qu'on
pensera d'eux, quand il s'agit
d'accomplir par amour pour Jeésus-
Christ des ceuvres de perfection et de
détachement.

Chez ceux qui font profession de vie
spirituelle, comme chez les hommes
du commun, l'attachement a la
volonté propre et la complaisance
dans les ceuvres personnelles
regnent a un si haut point qu'on en
trouve a peine un qui agisse
purement pour Dieu, et ne s'attache
ni a ses Intéréts, ni a ses
consolations, ni a ses golts, ni a
quelque autre motif humain.

Il y a des ames qui appellent Dieu
leur Epoux et leur Bien-Aimé ; et



118

cependant 1l n'est pas véritablement
leur Bien-Aimé, parce qu'elles ne lui
ont pas donn¢ tout leur ceeur.

Pour trouver cette joie en Dieu, il
faut vouloir se contenter de Dieu
seul, car I'ame se trouverait-elle d¢ja
au ciel, elle ne serait pas satisfaite, si
elle ne rechercherait pas Dieu seul.
Il en est ainsi avec Dieu, tant que
notre cceur garde quelque affection a
autre chose que lui.

Les essences aromatiques qui sont
exposées a l'air perdent peu a peu
leur parfum et la force de leur
senteur ; de méme l'ame qui ne
concentre pas tout son amour en
Dieu seul, perd la chaleur et la
vigueur de la vertu.



119

Celui qui ne veut que Dieu seul ne
marche pas dans les téncbres,
quelque pauvre et privé de lumicre
qu'il puisse €tre a ses propres yeux.

Celui qui ne craint pas de souffrir
pour Dieu montre bien qu'il s'est
vraiment donné¢ a Dieu et qu'il
l'aime.

L'ame qui, au milieu des sécheresses
et des délaissements, conserve
touyjours son attention et sa
sollicitude pour servir Dieu, pourra
avoir de la peine et craindre de ne
pas réussir ; mais, en réalité, elle
offrira a Dieu un sacrifice de tres
agréable odeur.

Quand Dieu est vraiment aimé d'une
ame, 1l exauce trés facilement les
pricres de cette ame.



120

Avec I'amour de Dieu, I'ame est forte
contre la chair, son ennemie, car la
ou regne le véritable amour de Dieu,
ni l'amour de soi, ni l'intérét
personnel n'ont d'entrée.

L'ame embrasée d'amour ne se
fatigue point et ne fatigue point.

Portez votre pensée vers cet infini
savoir, vers ce secret caché. Quelle
paix ! Quel amour ! Quel silence
dans ce cceur divin ! Quelle science
¢levée Dieu nous y enseigne ! Ces
révélations sont ce qu'on appelle des
actes anagogiques, oOu oraison
jaculatoires, qui allument dans le
ceeur un si grand feu.

Le parfait amour de Dieu ne peut
exister sans la connaissance de Dieu
et de soi-méme.



121

C'est une propriéte de I'amour parfait
de ne rien vouloir pour soi-méme et
de ne rien s'attribuer, mais de tout
remettre au Bien-Aimé. Or si cela
est vrai de l'amour terrestre, a
combien plus forte raison cela le
sera-t-il de I'amour divin ?

Ceux qui sont de vieux amis de Dieu
lui sont rarement infidéles ; ils se
trouvent déja au-dessus de tout ce
qui peut les faire tomber.

Le véritable amour recoit dun coeur
¢gal la prospérité et I'adversite ; il les
convertit de la méme maniere en joie
et en délices.

L'ame qui par amour pour Dieu
travaille a se dépouiller de tout ce
qui n'est pas Dieu, est bientot si
remplie de lumicere et tellement



122

transformée en Dieu, qu'elle lui
devient semblable et entre en
possession de ses biens.

Une ame unie a Dieu est redoutée du
démon, comme Dieu lui-méme.

L'ame parvenue a l'union d'amour
n'est plus méme sujette aux premiers
mouvements de la nature.

La pureté du cceur correspond au
degre d'amour et de grace de Dieu ;
aussi quand notre Sauveur appelle
bienheureux ceux qui ont le coeur
pur, il parle de ceux qui sont remplis
d'amour, car la béatitude nous est
donnée selon le degré de notre
amour.

Celui qui aime vraiment Dieu ne
rougit point devant le monde de ce



123

qu'il fait pour Dieu, et il ne le cache
pas avec confusion, alors méme que
le monde entier viendrait a le
condamner.

Celui qui aime vraiment Dieu
regarde comme un gain et une
récompense la perte de toutes les
choses créees, et la perte de lui-
méme par amour pour Dieu.

Si une ame percevait une seule fois
le plus faible rayon de la beauté de
Dieu, non sculement elle voudrait
mourir une fois pour le voir toujours,
mais elle éprouverait la joie la plus
vive a endurer mille fois la mort la
plus cruelle pour le voir un seul
instant.

Celui qui travaille pour Dieu avec un
amour pur, non seulement ne



124

s'inquiete pas d'étre vu des hommes,
mais n'agit méme pas pour étre vu de
Dieu ; et s'il venait a apprendre que
peut-tre Dieu ne connaitra pas ses
ceuvres, 1l ne laisserait pas de lui
rendre les mémes hommages avec la
méme allégresse et la méme purete
d'amour.

C'est une grande chose que de
s'exercer beaucoup dans le saint
amour, car l'ame arrivée a la
perfection et a la consommation de
I'amour, ne tarde pas, soit en cette
vie, soit en l'autre, a voir la face de
Dieu.

Celui qui a le cceur pur profite
¢galement de 1'¢élévation et de
l'abaissement pour devenir toujours
plus pur, tandis que le cceur impur ne



125

s'en sert que pour produire encore
des fruits d'impureté.

Le cceur puise en toutes choses une
connaissance de Dieu savoureuse,
chaste, pure, spirituelle, pleine de
joie et d'amour.



126

DE LA PAIX

En gardant les sens qui sont les
portes de I'ame, on conserve et on
augmente beaucoup sa paix et sa
tranquillité.

L'homme ne perdrait jamais la paix
de son ame, s'll oubliait ses
connaissances, renoncgait a ses
pensées et s'abstenait autant qu'il le
peut bonnement, d'entendre les
créatures, de les voir et de traiter
avec elles.

Une fois qu'on a oublié¢ toutes les
choses créées, rien ne peut faire



127

perdre la paix ni réveiller les
tendances déréglees qui la troublent.
Ainsi que le dit le proverbe, ce que
I'ceil ne voit pas, le cceur ne le désire
pas.

L'ame inquicte, agitée et non
affermie dans la mortification de ses
désirs et de ses passions, n'est pas
capable comme telle du bien
spirituel. Celui-ci ne s'imprime que
dans une 4me qui est bien pondérée®
et dans la paix.

Ayez soin de conserver votre coeur
dans la paix ; qu'aucun évenement de
ce monde ne le trouble ; songez que
tout finit ici-bas.

35 Equilibrer.



128

Dans tous les ¢éveénements, si
facheux qu'ils soient, nous devons
plut6t nous réjouir que nous attrister,
pour ne point perdre un bien plus
précieux, la paix et le calme de
I'ame.

Quand méme  tout  ici-bas
s'écroulerait et que tous les
evenements nous seraient opposes, il
serait inutile de se troubler, car le
trouble nous apporterait plus de
dommage que de profit.

Supporter tout avec la méme égalité
d'humeur et dans la paix, c'est non
seulement aider 1'ame a acquérir de
grands biens, mais encore la
disposer a mieux juger des
adversités ou elle se trouve et a y
apporter le remede convenable.



129

Le ciel est stable et n'est pas sujet
aux changements. De méme, les
ames qui sont d'une nature célestes
sont stables ; elles ne sont point
sujettes a se former de tendances
désordonnées, ni quoi que ce soit de
ce genre ; elles ressemblent d'une
certaine manicre a Dieu qui est
immuable.



130

DE L'AMOUR DU
PROCHAIN

La sagesse entre en nous par I'amour,
le silence et la mortification. C'est
une grande sagesse que de savoir se
taire et souffrir, sans se préoccuper
des discours, des actions et de la vie
du prochain.

Ne refusez pas une chose que vous
avez a celui qui vous la demande,
alors méme que vous en auriez
besoin.



131

Ne soupconnez pas le mal chez votre
frere, car le soupcon altere la pureté
du cceur.

N'écoutez jamais ce qu'on vous dit
des faiblesses des autres ; et si
quelqu'un vient se plaindre a vous de
votre prochain, vous pourrez le prier
humblement de ne vous en rien dire.

Ne refusez pas un travail, quand bien
méme il vous semblerait au-dessus
de vos forces ; que tous trouvent en
Vous un cceur compatissant.

Nul ne mérite d'étre aimé si ce n'est
en raison de la vertu qu'il possede.
Quand on aime pour ce motif, on
aime vraiment selon Dieu et avec
une grande liberte.



132

Quand l'amour et 1'affection que 1'on
porte a la créature est tout spirituel et
fondé en Dieu, il développe, en
grandissant, 1'amour de Dieu dans
I'ame ; plus alors I'ame se souvient
du prochain, plus aussi elle se
souvient de Dieu et le désire ; ces
deux amours se suivent l'un 1'autre
dans leur développement.

Quand l'amour pour la créature
provient du vice, de la sensualité et
d'une inclination purement naturelle,
a mesure qu'il augmente il refroidit
en nous l'amour de Dieu et porte a
'oublier lui-méme ; le souvenir de la
créature engendre le remords de la
conscience.

Ce qui nait de la chair est chair, et ce
qui nait de l'esprit est esprit, dit notre



133

Sauveur dans son Evangile. De
méme, l'amour qui nait de Ila
sensualité aboutit a la sensualité ;
celur qui nait de l'esprit aboutit a
l'esprit de Dieu et le fait grandir. Tels
sont les traits distinctifs auxquels
nous devons reconnaitre ces deux
amours.



134

DES INCLINATIONS
DESORDONNEES

Celui qui aime la créature d'une
maniere déréglée descend aussi bas
qu'elle, et en quelque sorte plus bas
encore ; l'amour, en effet, ne se
borne pas a rendre celui qui aime
¢gal a I'objet aimé, mais 1'y soumet.

Quand les affections et les passions
sont bien ordonnées et bien réglées,
elles donnent naissance a toutes les
vertus ; quand, au contraire, elles
n'ont plus de frein, elles engendrent
toutes les imperfections et tous les
vices.



135

Toutes les tendances déréglées du
ceeur privent 1'ame de l'esprit de
Dieu et produisent encore cinq effets
funestes. Elles la fatiguent, elles la
tourmentent, elles 1'obscurcissent,
elles la  souillent et elles
|'affaiblissent.

Elles fatiguent l'dme

Toutes les créatures sont comme des
miettes tombées de la table de Dieu.
Celui qui cherche en elles sa
nourriture, est trées justement
comparé au chien ; comme lui, en
effet, il va et vient toujours affamé,
car les miettes servent beaucoup
plus a exciter 'appétit qu'a apaiser la
faim.



136

Les tendances de I'ame sont comme
ces petits enfants toujours inquiets et
mécontents, qui tournent sans cesse
autour de leur mere, lui demandant
tantt un objet et tant6t un autre,
sans ¢€tre jamais satisfaits. Elles
ressemblent encore a celui qui
souffre de la fievre, qui ne se trouve
jamais bien jusqu'a ce que la fievre
l'ai quitté, et qui sent la soif
augmenter toujours.

Elles tourmentent®® l'ame

L'infortuné®” qui tombe entre les
mains de ses ennemis n'est pas plus
affligé et n'endure pas plus de

% S’inquiéter.
3" Qui est accablé par le malheur.



137

tourments que 1'ame qui est esclave
de ses tendances désordonnées.

Les douleurs et  afflictions
qu'éprouve celui qui est couché nu
sur les épines et des pointes aigués,
I'ame les éprouve quand elle cherche
son repos dans ses tendances
désordonnées ; celles-ci, semblables
a des €pines, la blessent, la torturent,
la briillent, en un mot la font souffrir.

Elles obscurcissent l'ame

De méme que les vapeurs
obscurcissent l'air et voilent I'éclat
du soleil, de méme aussi I'ame qui
est l'esclave de ses tendances
déréglées a son entendement
obscurci ; elle ne laisse ni les



138

lumieres naturelles de la raison, ni
les lumieres surnaturelles de la
sagesse divine la pénétrer et
I'inonder de leur éclat.

Celui qui satisfait ses tendances
désordonnées ressemble au petit
papillon qu'aveugle la flamme, ou au
poisson qui, €bloui par la lumiere et
plongé dans les ténebres, ne voit pas
les pieges prépares par le pécheur.

Oh ! Qui pourra exprimer combien il
est impossible a I'ame dominée par
ses mauvaises tendances de juger les
choses de Dieu telles qu'elles sont ?
Elle a en effet la cataracte et le nuage
de ces tendances sur I'ceil du
jugement, elle ne voit que le nuage
qui est tantdt d'une couleur et tantot
d'une autre. Voila pourquoi elle



139

considere les choses de Dieu comme
ne venant pas de lui.

Elles souillent l'ame

De méme que les taches de suie
souillent le visage le plus beau et le
mieux fait, de méme les tendances
déréglées enlaidissent et souillent
I'ame qui est une image de Dieu
incomparablement belle.

Celui qui touchera la poix, dit le
Saint-Esprit, s'y souillera. Or,
toucher la poix, c'est chercher dans
la créature la satisfaction des
tendances déréglées.

Si nous voulions exposer ici dans le
deétail la dégoltante et honteuse
laideur imprimé¢ a l'dme par ses



140

tendances déréglées, nous ne
saurions découvrir aucun insecte,
reptile ou objet si répugnant qu'il
soit, qui pit lui €tre compare.

Il y a des ames qui se vautrent dans
la fange comme les animaux, mais il
y en a d'autres qui prennent leur
essor comme les oiseaux et se
purifient toujours plus a l'air.

Elles affaiblissent l'dme

Nos tendances sont comme ces
rejetons qui en poussant autour de
I'arbre lui dérobent sa vigueur et
I'empéchent de produire autant de
fruits qu'il le pourrait.

La malignité des humeurs ne rend
pas la marche aussi pénible a une



141

malade et ne lui donne pas autant de
dégolit pour la nourriture que
|'affection aux créatures ne donne de
dégout et de lenteur a 'ame pour la
pratique de la vertu.

Beaucoup d'ames n'ont pas le désir
de pratiquer la vertu, parce que leurs
affections ne sont pas pures et
qu'elles veulent autres choses que
Dieu.

Les petits de la vipere, au fur et a
mesure qu'ils grandissent dans le
ventre de leur mere, finissent par la
ronger et la tuer, et restent eux-
mémes vivants a ses cotes. Ainsi les
tendances déréglées de l'ame qui
n'ont pas ¢t¢ mortifiées, arrivent a
l'affaiblir au point qu'elles détruisent
en elle la vie de Dieu, et demeurent



142

alors seules vivantes en elle, parce
qu'elle ne les a pas ¢étouffées des le
debut.

De méme que la terre doit Etre
travaillée pour porter des fruits, sans
quoi elle ne produirait que de
mauvaises herbes, de méme nos
tendances désordonnées doivent étre
mortifiées pour que notre ame soit
pure.

De méme que le bois ne se
transforme pas en feu, s'il lui
manque un seul degré de chaleur
nécessaire, de méme l'ame ne se
transformera pas parfaitement en
Dieu, si elle garde une seule
imperfection.

Qu'un oiseau soit retenu par un lien
de fer ou le fil le plus léger et le plus



143

délicat, 1l ne pourra prendre son vol
; 11 restera prisonnier et captif tant
que l'un ou l'autre lien n'aura pas éte
rompu. Ainsi I'ame qui est retenue
captive par son affection aux choses
humaines, si  minimes qu'elles
soient, ne pourra jamais, avant de
briser ce lien, prendre son essor vers
Dieu.

Les tendances déréglées et les
attaches de l'ame ont sur elle la
puissance que l'on attribue au
poisson nommé¢ Remora sur les
navires. Malgré son extréme
petitesse, s'il parvient a s'attacher au
navire, il le retient, dit-on, tellement
immobile, qu'il I'empéche d'avancer.

Oh ! Si les ames qui font profession
de vie spirituelle savaient de quels



144

biens et de quelle abondance de
I'esprit de Dieu elles se privent,
parce qu'elles ne peuvent pas en finir
avec l'affection aux enfantillages !
Comme elles trouveraient dans cette
simple nourriture de l'esprit, figurée
par la manne, la saveur de toute
choses, si elles ne cherchaient de
golit dans aucune créature !

Si les enfants d'Israél ne trouvaient
pas dans la manne tout le goit et
toute la force qu'ils désiraient, ce
n'est pas que la manne n'efit pas cette
vertu, mais c'est parce qu'ils
voulaient eux-mémes autre chose.

Une seule ¢tincelle suffit pour
allumer un grand incendie, et une
seule imperfection suffit pour en
engendrer d'autres. Ainsi nous ne



145

verrons jamais une ame négligente a
vaincre une seule de ses tendances
déréglées, qui n'en  possede
beaucoup d'autres ; elle leur donne
naissance par l'imperfection et la
faiblesse qu'elle met a combattre la
premicre.

Les tendances désordonnées que
nous conservons volontairement et
avec entiere advertance, si faibles
qu'elles soient, des lors qu'elles
passent en habitude et en coutume,
sont le principal obstacle a
I'avancement dans le chemin de la
perfection.

L'ame qui s'attache a une
imperfection, quelle qu'elle soit, et
s'yv habitue, en recgoit plus de
dommage pour son avancement dans



146

la vertu que d'une foule d'autres,
méme plus considérables, dans
lesquelles elle tomberait chaque
jour, mais qui ne proceéderaient pas
d'une habitude invétérée®,

Pourquoi es-tu si lent a aller vers
Dieu, quand tu vois que ton cceur
peut sans cesse se porter vers lui ?

C'est a bon droit que Dieu se fache
contre certaines ames. Sa main
puissante les avait tirées du monde et
des dangers qu'elles couraient de
tomber dans des fautes graves, et il
les voit laches et négligentes a
mortifier quelques imperfections ;
aussi les laisse-t-il suivre leurs

38 Qui est profondément ancré en
quelqu’un, qui s’est renforcé avec le
temps.



147

tendances désordonnées et tomber
de mal en pis.



148

DE LA PRUDENCE

Marchez seul avec Dieu, travaillez
sous son regard, et ne dévoilez pas
les faveurs qu'il vous accorde.

Il ne convient a aucune créature de
franchir les limites que le Créateur
lui a naturellement fixées. Or,
I'homme ayant re¢u de Dieu ce qui
lui est nécessaire pour se diriger
dans les limites de sa nature et de sa
raison, il n'est ni saint ni convenable
d'en sortir pour obtenir par voie
surnaturelle une connaissance plus
¢tendue. Aussi Dieu ne golite point
cette facon d'agir, et, s'il y répond,



149

quelquefois  c'est  par  pure
condescendance® pour la faiblesse
de I'ame.

Nous ignorons ce qu'il y a a notre
droite et ce qu'il y a a notre gauche,
car a chaque pas nous prenons le mal
pour le bien et le bien pour le mal ;
or si tel est le fruit de notre nature,
que sera-ce si a nos téncbres
viennent s'ajouter nos tendances
désordonnées ?

La tendance de la volonté, en tant
que tendance, est aveugle ; par elle-
méme elle ne suit pas la raison ; et
cependant c'est la raison qui éclaire
constamment notre &me dans la voie
droite et dirige ses opérations. Aussi

39 Complaisance par laquelle on consent a
se mettre a la portée d’un inférieur.



150

toutes les fois que 1'ame se laisse
guider par ses tendances, elle
s'aveugle.



151

DES ANGES

Les anges sont nos pasteurs ; non
seulement ils portent a Dieu nos
messages, mais ils nous apportent
aussi ceux de Dieu. Ils nourrissent
nos ames de leurs douces
inspirations et des communications
divines ; en bons pasteurs, ils nous
protégent et nous défendent contre
les loups, c'est-a-dire contre les
démons.

Par leurs secrétes inspirations, les
anges procurent a l'ame une
connaissance plus haute de Dieu ; ils
I'embrasent ainsi d'une plus vive



152

flamme d'amour pour lui ; ils vont
méme jusqu'a la laisser toute blessée
d'amour.

La méme sagesse divine qui, dans le
ciel, €claire les anges et les purifie de
toute ignorance, ¢claire aussi les
hommes sur la terre et les purifie de
leurs erreurs ou imperfections ; elle
va des premieres hicrarchies des
anges jusqu'aux dernicres, et par
celles-ci arrive jusqu'a I'homme.

La lumiere de Dieu illumine l'ange
en le pénétrant de sa splendeur et en
'embrasant de son amour, car l'ange
est un pur esprit tout disposé a cette
participation divine, mais
d'ordinaire elle n'éclaire I'homme
que d'une maniére  obscure,
douloureuse et pénible, parce que



153

I'homme est impur et faible, de
méme que la lumiere du soleil
n'éclaire des yeux malades qu'en les
faisant souffrir.

Quand I'nomme est devenu vraiment
spirituel et transformé par I'amour
divin qui le purifie, il recoit l'union
et I'amoureuse illumination de Dieu
avec une suavité semblable a celle
des anges.

Quand Dieu accorde des faveurs a
une ame par l'intermédiaire du bon
ange, il permet d'ordinaire que le
démon en ait connaissance et s'y
oppose méme de tout son pouvoir
dans une mesure conforme a la
justice, afin que le triomphe soit
estim¢ a un plus haut prix, et que
I'ame victorieuse et fidele dans la



154

tentation obtienne une récompense
plus abondante.

Rappelez-vous combien il est vain,
périlleux et funeste de se réjouir
d'autre chose que du service de Dieu,
et considérez quel malheur ce fut
pour les anges de se réjouir et de se
complaire dans leur beaut¢ et leurs
dons naturels, puisque c'est pour
cela qu'ils tomberent, privés de toute
beauté, au fond des abimes.



155

DU MAITRE
SPIRITUEL

Le Christ n'a pas dit dans son
Evangile : " je serai la ou se trouvera
un seul homme, mais la ou seront au
moins deux ensemble ", pour nous
faire entendre que personne ne peut
par lui-méme avoir la foi ou
s'affermir dans les choses qu'il
regarde comme venant de Dieu,
mais que chacun doit se régler
d'apres le consell et la direction de la

Sainte Eglise et de ses ministres.

Malheur a celui qui est seul, dit
I'Esprit-Saint. Aussi la direction d'un



156

Maitre est nécessaire a toute ame ;
les deux résisteront plus facilement
au démon, en s'unissant pour
connaitre la wverit¢ et en s'y
conformant dans la pratique.

Dieu désire tellement qu'un homme
soit gouverné par un autre homme
qu'il nous défend absolument de
donner pleine  créance = aux
communications surnaturelles, avant
qu'elles n'aient passé par le canal des
levres humaines.

Quand Dieu favorise une ame de
quelque révélation, il lui inspire de
s'en ouvrir au ministre de son Eglise,
qui est son représentant.

Il n'appartient pas au premier venu
de diriger les ames, car c'est une
chose trés importante de réussir ou



157

de se tromper dans une affaire si
grave.

L'ame qui désire marcher en avant et
ne plus revenir en arriere, doit bien
examiner en quelles mains elle se
remet, car tel sera le maitre, tel sera

le disciple, et tel sera le pere, tel sera
le fils.

Les inclinations du Maitre et ses
affections s'impriment facilement
dans I'ame du disciple.

Le principal soin du Maitre spirituel
doit étre de mortifier toutes les
inclinations désordonnées de ses
disciples, en les faisant renoncer a
I'objet de leurs désirs, afin de les
délivrer d'une misere si grande.



158

La doctrine, quelque haute qu'elles
soit, aura beau Etre parce
d'¢loquence et revétue d'un style
brillant, elle ne produira
généralement par elle-méme de
profit que selon le degré d'esprit
intérieur du Maitre qui l'enseigne.

Le style noble et l'action, la haute
doctrine et le beau langage
eémeuvent et agissent plus fortement
quand l'esprit de Dieu les
accompagne ; mais, sans lui,
viendrait-on a charmer les sens et a
flatter l'esprit, la volonté n'en
ressentirait que peu ou point de
chaleur.

Dieu ne peut voir d'un bon ceil ceux
qui enseignent sa loi et ne pratiquent



159

pas, ou préchent un bon esprit et ne
le possede pas.

Pour atteindre a ce qu'il y a de plus
¢levé dans les voies de la perfection,
ou méme a une hauteur tres
médiocre, on pourra a peine trouver
un guide capable qui réunisse toutes
les conditions requises. Il faut la
science, la prudence et I'expérience.

Bien que la condition fondamentale
pour guider une ame dans les voies
spirituelles soit de posséder la
science et la prudence, le directeur
qui n'a pas d'expérience ne saura pas
conduire une ame par la voie ou
Dieu l'appelle ; il la fera retourner en
arricre, en la guidant par des



160

méthodes  vulgaires qu'ill  aura
trouvees dans les livres.

Tout homme est tenu de remplir son
mandat. Or, celui qui est oblige par
sa charge de diriger les ames et fait
fausse route par suite de sa témerite,
sera chatié d'apres le dommage dont
1l est cause. Les choses de Dieu,
telles que la direction des ames,
doivent €tre traitées avec beaucoup
de circonspection et de prudence.

Qui donc pourra, comme saint Paul,
se faire tout a tous, pour les gagner
tous a Dieu ? Qui donc connaitra
toutes les voies par lesquelles Dieu
mene les ames ? Ces voies sont si
différentes, que c'est a peine si l'on
trouvera une seule ame dont la



161

direction soit de moitié conforme a
celle d'une autre.



162

DE LA VERTU DE
RELIGION ET DE
L'ORAISON

Le plus grand honneur que nous
puissions rendre a Dieu c'est de le
servir selon la perfection de
I'Evangile ; en dehors de Ia, tout est
sans valeur ni profit pour I'homme.

Une seule pensée de I'homme vaut
plus que l'univers tout entier ; voila
pourquoi Dieu seul est digne de
notre pensee, et a lui seul elle est due
; aussi toute pensée de 'homme qui



163

n'est pas pour Dieu est un vol fait a
Dieu.

De la necessite de l'Oraison

Ne laissez jamais votre coeur se
répandre au dehors, ne serait-ce que
durant un Credo.

L'ame ne peut, sans le secours de
l'oraison, triompher des forces du
démon ; elle ne pourra, non plus,
sans l'humilité et la mortification,
découvrir ses pieges ; car les armes
de Dieu sont I'oraison et la croix de
Jésus-Christ.

Dans toutes nos nécessités, épreuves
ou difficultés, il n'est point pour
nous de secours meilleur et plus sir
que l'oraison et l'espérance que Dieu



164

daignera pourvoir a tout par des
moyens de son choix.

Des fruits de I'Oraison

Entrez dans votre intérieur, et
travaillez en présence de I'Epoux
divin, qui est toujours la a vous faire
du bien.

Ayez toujours soin d'avoir Dieu
présent a votre esprit et de conserver
en vous la puret¢ qu'il vous
enseigne.

L'oraison chasse la sécheresse,
augmente la dévotion et porte 1'ame
a l'exercice intéricur des vertus.

N'arrétez point vos regards sur les
défauts d'autrui, observez le silence,
entretenez-vous sans cesse avec



165

Dieu ; vous déracinerez alors de
grandes i1mperfections et rendrez
I'ame maitresse de hautes vertus.

Quand 'oraison a lieu dans une pure
et simple intelligence de Dieu, elle
semble trés courte a I'ame, alors
méme qu'elle serait d'une longue
durée ; c'est la 1'oraison courte dont
il est dit qu'elle pénetre les cieux.

Des qualités de l'Oraison

Nos sens et nos puissances ne
doivent pas €tre appliqueés tous aux
objets créés, si ce n'est dans la
mesure indispensable, et il faut les
désoccuper de tout le reste pour
Dieu.



166

Ayez une attention pleine d'amour
pour Dieu, et n'aspirez pas a sentir
ou a comprendre telle ou telle chose
particulicre de lui.

Faites toujours en sorte que les
créatures ne soient plus rien pour
vous, ni vous pour elles, afin que
dans 1'oubli de tout vous demeuriez
recueilli avec I'Epoux divin.

Ne nourrissez votre esprit que de
Dieu ; détournez votre attention des
choses créées ; vous aurez alors la
paix et le recueillement intérieur.

Cherchez en lisant et vous trouverez
en méditant ; appelez en priant et il
vous sera ouvert en contemplant.

La wvéritable dévotion ou vie
spirituelle consiste a perséveérer avec



167

patience et humilité¢ dans I'oraison,
dans la défiance de nous-mémes et
dans le but unique de plaire a Dieu.

Ceux-la invoquent Dieu en vérité,
qui lui demandent des choses d'une
importance capitale, comme celles
du salut.

Pour voir exaucés les désirs de notre
ceeur, il n'y a pas de meilleur moyen
que de demander avec toute notre
ferveur ce qui est le plus agréable a
Dieu ; car alors i1l ne nous donnera
pas seulement le salut que nous
demandons, mais encore tout ce qu'il
saura convenir a notre ame, alors
méme que nous ne le demanderions
pas et que nous n'aurions méme pas
la pensée de le faire.



168

Toute ame doit €tre persuadée que, si
Dieu n'exauce pas immediatement
ses pricres en la secourant dans ses
nécessités, 1l ne manquera pas pour
cela de la secourir en temps
opportun, pourvu qu'elle ne perde
pas courage et ne cesse pas de
I'invoquer.

Des motifs de s'adonner a l'Oraison

Quand la volonté s'éleve
immeédiatement  au-dessus  des
douceurs sensibles qu'elle éprouve
pour mettre sa jouissance en Dieu et
faire oraison, elle ne doit pas rejeter
ce moyen, mais elle peut et doit
méme le prendre pour grandir dans
un si saint exercice ; car alors les
choses sensibles servent a la fin pour



169

laquelle Dieu les a créées, qui est de
le faire mieux connaitre et aimer.

Celui dont les sens sont purifi¢s et
soumis a l'esprit, tire de toutes les
choses sensibles, des qu'il en est
impressionne, les délices d'une
présence et d'une contemplation de
Dieu trés savoureuse.

Il est reconnu en bonne philosophie
que toute vie ici-bas correspond a
son €tre. Or quand on a mortifié la
vie animale, on possede la vie
spirituelle ; 1l est donc clair que 1'on
doit aller a Dieu de toutes ses
puissances et sans difficultés.

L'ame dévote porte sa volonté
surtout vers l'invisible ; elle n'a
besoin et ne se sert que de bien peu
d'images ; et encore recherche-t-elle



170

celles qui reflétent plus le divin que
I'humain ; elle les conforme et se
conforme elle-méme bien plus a la
condition du siecle futur que du
siecle présent.

Ce qu'ill faut surtout pour regarder
les images, c'est la dévotion et la foi
; sans cela, I'image ne sert de rien.
Notre Sauveur offrait une tres vive
image en ce monde, et cependant
ceux qui n'avaient pas la foi avaient
beau vivre aupres de lui et étre
témoins de ses ceuvres
merveilleuses, 1ls n'en retiraient
aucun profit.



171

Du lieu convenable pour l'Oraison

Il faut choisir pour faire oraison
I'endroit ou vos sens seront moins
distraits et votre esprit moins
embarrasse pour aller a Dieu.

L'endroit pour faire oraison ne doit
pas étre, comme quelques-uns ont
coutume de le rechercher, doux et
agréable aux sens, car au lieu de
recueillir 'ame, 1l flatterait les sens.

Celui qui entreprend un pelerinage
doit le faire quand les autres n'y vont
pas, alors méme que ce serait en
dehors des temps accoutumés. Mais
je ne lui conseille pas de le faire
quand il y va beaucoup de monde,
car on en revient ordinairement plus
dissipé qu'on n'y était allé ; et ils sont



172

nombreux ceux qui y vont plus par
récréation que par dévotion.

Des obstacles a l'Oraison

Ayez horreur d'admettre en votre
ame quelque chose qui ne soit pas
spirituel ; cela vous ferait perdre le
goit de la dévotion et du
recueillement.

Celui qui veut s'attacher beaucoup
au sens corporel ne sera pas tres
adonné¢ a la vie spirituelle ; aussi
ceux-la se trompent qui croient
pouvoir, avec la seule force du sens
inférieur, atteindre a la force de
I'esprit.

C'est parce qu'ils recherchent les
douceurs sensibles dans 1'oraison,



173

que les 1mparfaits perdent Ila
véritable dévotion.

Celui qui ne s'arrange pas de facon a
prier en tous lieux, mais seulement
dans celui qui est de son goft,
mangquera tres souvent a l'oraison ; il
ne sait lire, comme on dit, que dans
le livre de son village.

Celui qui n'a pas la liberté nécessaire
de se servir des objets et gofits
sensibles comme d'un motif de faire
oraison, mais y attache sa volont¢
pour qu'elle y trouve sa jouissance,
¢prouvera un grand dommage dans
sa marche vers Dieu, il doit
s'abstenir de ces choses.

Celui-la serait vraiment insens¢, qui,
se voyant privé des douceurs et des
golts spirituels, croirait que par la



174

méme Dieu lui manque, et se
ré¢jouirait, au  contraire, en
s'imaginant que, s'il les possede, il
possede aussi Dieu.

Tres souvent un grand nombre de
ceux qui font profession de vie
spirituelle accordent a leurs sens la
jouissance des biens sensibles, sous
les prétextes de s'adonner a I'oraison
et d'¢lever leur coeur vers Dieu. Mais
cela est de telle sorte que leur
conduite meérite le nom de récréation
plutot que celui d'oraison ; ils
recherchent leur satisfaction
personnelle plutot que celle de Dieu.

La meéditation doit aboutir a la
contemplation, comme a sa fin. Or,
de méme que la fin une fois obtenue
I'usage des moyens cesse, et que le



175

voyageur, une fois parvenu au terme
de sa route, se repose, ainsi I'ame, a
peine  arrivee a  1'état de
contemplation, doit cesser la
méditation.

Il est convenable que celui qui va
vers Dieu, laisse en temps
opportun® les actes discursifs* et la
méditation, afin qu'ils ne soient pas
un obstacle a la contemplation, mais
il est €également nécessaire de ne pas
abandonner trop tot la méditation,
sous peine de retourner en arriere.

40 Qui se produit a propos, qui convient au
temps, au lieu, aux circonstances.

1 Qui tire une proposition d’une autre par
un raisonnement ou une suite de
raisonnements.



176

Les signes du recueillement intérieur
sont au nombre de trois. On
reconnait le premier quand 1'ame n'a
plus de golit pour les choses qui
passent ; le second, quand elle se
plait dans la solitude et dans le
silence, et recherche toujours le plus
parfait ; le troisieme, quand ce qui
ordinairement lui était un secours,
comme les réflexions, la méditation
ou actes de ce genre, ne lui est plus
qu'un obstacle, et qu'elle n'a plus
d'autre appui pour l'oraison que la
foi, I'espérance et la charite.

Aux débuts de cet ¢tat de
contemplation, cette connaissance
de Dieu pleine d'amour se laisse a
peine reconnaitre, d'abord, parce
qu'elle est ordinairement tres subtile,
tres délicate et presque insensible, et



177

ensuite, parce que l'ame ¢était
habitué¢e jusqu'alors a I'exercice de la
méditation qui est plus sensible.

Plus I'ame s'habituera a s'établir dans
le calme, plus elle augmentera en
elle cette connaissance amoureuse
de la contemplation. Elle la sentira
davantage et la golitera au-dessus de
toute autre chose, car elle produit la
paix, le repos, la suavite et la
jouissance sans fatigue aucune.

Ceux qui sont arrivés a 1'état de
contemplation ne doivent pas
s'imaginer pour cela qu'ils n'ont plus
a recourir a la méditation ni a la
rechercher. Dans les premiers temps
ils ne posseédent pas une habitude
assez parfaite de la contemplation
pour en user des qu'ils le désirent, et



178

par ailleurs ils ne sont pas si €¢loignés
de la meéditation qu'ils ne puissent
s'en servir parfois, comme ils
avaient coutume de le faire.

En dehors du temps de Ia
contemplation, 'ame doit dans tous
ses exercices, actes et ceuvres, se
servir de ses pieux souvenirs et
ferventes méditations, de facon a y
trouver plus de dévotion et de profit.
Elle doit se rappeler d'une manicre
toute spéciale la vie, la passion et la
mort de Notre-Seigneur Jésus-
Christ, afin d'y conformer ses
actions, ses exercices et sa vie.

Dans le passereau solitaire nous
remarquons cinq choses : la
premiere, qu'il s'éléve trés haut ; la
seconde, qu'il ne souffre point



179

aupres de lui de compagnon, méme
de son espece ; la troisieme, qu'il
tourne son bec du coté du vent ; la
quatrieme, qu'il n'a pas de couleur
déterminée ; la cinquiéme, que son
chant est plein de douceur. Or telle
doit étre I'ame contemplative. Il faut
d'abord qu'elle s'¢leve au-dessus de
toutes les choses passageres, et n'en
fasse pas plus de cas que si elles
n'existaient point. Puis elle doit tant
aimer la solitude et le silence qu'elle
ne souffre la compagnie d'aucune
créature. Elle doit se tourner du coté
de I'Esprit-Saint, afin de
correspondre a ses inspirations et a
ses désirs et se rendre par-la plus
digne de sa compagnie. Elle ne doit
point avoir de couleur précise, car
elle ne se détermine qu'a ce qui est le



180

plus conforme a la volonté de Dieu.
Enfin son chant doit étre plein de
douceur dans la contemplation et
I'amour de son divin Epoux.



181

DE L'OBEISSANCE

Celui qui ne cherche point ses
propres golits ni en Dieu, ni dans les
créatures, et qui ne fait sa volonté
propre en aucune chose, ne risque
pas de trebucher.

Laissez-vous enseigner, laissez-vous
commander, laissez-vous dominer et
meépriser, et vous serez parfait.

La sujétion* et l'obéissance sont le
sacrifice de la raison et du jugement

%2 Btat d’une personne ou d’un groupe qui
sont soumis a la domination, a 1’autorité



182

; voila pourquoi elles constituent le
sacrifice le plus agréable a Dieu,
celui qu'ill préfere a toutes les
rigueurs des pénitences corporelles.

La pénitence corporelle sans
ob¢issance est tres imparfaite. Les
commencants, il est vrai, s'y sentent
portés uniquement par la consolation
et le golit qu'ils y trouvent ; mais
comme ils font leur volonté propre,
ils grandissent en vices plutot qu'en
vertus.

Le démon triomphe facilement de
ceux qui marchent seuls et se
dirigent d'apres leur volonté propre
dans les choses de Dieu.

d’autrui; fait d’étre ainsi soumis,
dépendant.



183

DE LA FORCE ET DE
LA PATIENCE

C'est montrer un esprit large que
d'aller au jeu pour perdre et se laisser
gagner pour tout le monde ; c'est
montrer une ame geénereuse et un
ceeur libéral que de donner avant de
recevoir, et aller jusqu'a se donner
soi-méme, parce qu'on regarde
comme un trop lourd fardeau de se
posseder soi-méme, et qu'on prefere
étre poss€dé par un autre et n'avoir
plus la propriété de soi. Ne sommes-
nous pas, en effet, la propriété de ce



184

Bien infini plutét que de nous-
memes ?

Ne prenez pas votre nourriture dans
les paturages défendus, c'est-a-dire
dans les biens d'ici-bas ; les
bienheureux sont ceux qui ont faim
et soif de la justice, parce qu'ils
seront rassasi¢s.

Avec le don de force, 1'ame travaille,
accomplit des ceuvres de vertu et
triomphe de ses vices.

Que votre ceceur soit fort contre tout
ce qui le porterait a un autre objet
que Dieu, et soyez ami des
souffrances de Jésus-Christ.

Réjouissez-vous sans cesse en Dieu
votre salut, et considérez combien
est précieuse toute souffrance qu'on



185

endure pour celui qui est
véritablement bon.

Au milieu de la joie ou de 'adversite,
ne manquez jamais de reposer votre
cceeur dans les entrailles de 1'amour,
afin de souffrir tout ce qui pourra se
présenter.

Nous ne devons pas accommoder les
peines a nous-mémes, mais nous-
mémes aux peines.

Si les ames savaient de quel profit
sont la souffrance et la mortification
pour acquérir les biens les plus
¢levés, elles ne chercheraient jamais
de consolation en aucune chose.

Plus une ame a de patience a souffrir
et de courage pour supporter la
privation de toute joie sensible, et



186

plus elle manifeste d'avancement
dans la vertu.

La voie de la souffrance est plus siire
et méme plus profitable que celle de
la jouissance et de 1'action. D'abord
notre ame re¢oit dans la souffrance
une participation de la force de Dieu,
tandis que dans Il'action et Ia
jouissance elle exerce ses faiblesses
et ses imperfections. De plus, la
souffrance lui fait exercer et
développer la vertu ; elle la purifie,
et la rend plus sage et plus prudente.

L'ame qui n'est pas éprouvée et
exercée par les tentations et les
souffrances ne saurait élever son
sens intérieur vers la sagesse, car,
ainsi qu'il est dit au livre de



187

I'Ecclésiastique, celui qui n'est pas
tente, que sait-il ?

Plus la souffrance est pure, et plus
elle porte et amene avec elle une
intelligence pure.



188

DE LA MODESTIE

L'ame qui renonce a la délectation®®
des choses sensibles, se délivre de la
distraction ou la jetait l'usage trop
libre de ses sens ; par-la elle se
recueille en Dieu, elle développe et
conserve l'esprit intérieur, ainsi que
les vertus dont elle a fait
l'acquisition.

L'homme qui recherche le gofit des
choses sensibles et met en elles sa
jouissance, ne mérite pas et ne doit
pas avoir d'autre nom que celui de

4 Jouissance vivement golitée que

procure une chose agréable.



189

sensuel, d'animal et de terrestre ;
mais s'1l renonce a la satisfaction de
toutes les choses sensibles, 11 mérite
tous les attributs de spirituel, de
céleste et de divin.

Si vous vous refusez une satisfaction
sensible, le Seigneur vous rendra le
centuple des cette vie, au point de
vue spirituel et au point de vue
temporel, mais si  vous vous
complaisez dans une seule chose
sensible, vous recueillerez au
centuple ennui et dégofit.

Celui qui ne vit plus de la vie des
sens dirige toutes les opérations de
ses sens et de ses puissances vers la
divine contemplation.

Quoique les biens sensibles puissent
mériter qu'on y trouve quelque gott



190

quand on s'en sert pour aller a Dieu,
cela est tellement incertain qu'on en
retire généralement, comme nous le
voyons, plus de dommage que de
profit.

Tant que 'homme n'a pas I'habitude
de renoncer a toute jouissance
sensible, au point de s'en servir pour
s'élever aussitot vers Dieu, il doit se
refuser toute délectation de ce genre
pour dégager son ame de la vie des
sens.



191

DU SILENCE

Le Pere céleste a dit une seule parole
: c'est son Fils. Il I'a dit éternellement
et dans un éternel silence. C'est dans
le silence de 1'ame qu'elle se fait
entendre.

Parlez peu, et ne vous mélez point
des choses sur lesquelles vous n'étes
point interroge.

Ne vous plaignez de personne ; ne
faites jamais de questions : ou, s'il le
faut absolument que ce soit en peu
de mots.



192

Veillez a ne contredire personne, et
ne vous permettez jamais une parole
qui ne soit pas pure.

Quand vous parlez, que ce soit de
facon a n'offenser personne, et ne
dites que des choses que vous
puissiez sans crainte dire devant tout
le monde.

Ayez toujours la paix intérieure ainsi
qu'une attention amoureuse pour
Dieu, et quand il faudra parler, que
ce soit avec le méme calme et la
méme paix.

Gardez pour vous ce que Dieu vous
dit, et souvenez-vous de cette parole
de I'Ecriture : " mon secret est a moi

"



193

Considérez combien vous devez Etre
ennemi de vous-mémes et marchez
par les saintes rigueurs de la
perfection. Sachez, en outre, que
Dieu vous demandera compte de
toute parole prononcée en dehors de
'obéissance.

Traitez avec le prochain plus qu'il
n'est purement nécessaire et que la
raison ne demande, n'a jamais fait de
bien a personne, quelque saint qu'il
fat.

Il est impossible a 'ame de faire des

progres, si elle n'agit et ne souffre en
silence.

Pour avancer dans la vertu, il est
important de se taire et d'agir, car en
parlant on se distrait, tandis qu'en



194

gardant le silence et en travaillant,
on se recueille.

Des que 1'on a appris de quelqu'un ce
qu'il faut pour Il'avancement
spirituel, il ne faut pas lui demander
d'en dire davantage ni continuer a
parler, mais se mettre a I'ceuvre
sérieusement et en silence, avec z¢le
et humilité, avec charité et mépris de
SOi.

Avant toutes choses, il est nécessaire
et convenable de servir Dieu dans le
silence des tendances désordonnées,
comme de la langue, afin de
n'entendre que des paroles d'amour.

Voici ce que j'ai entendu dire : I'ame
prompte a parler et a se répandre au
dehors est peu attentive a Dieu.
Quand, en effet, elle est attentive a



195

Dieu, clle se sent aussitdt attirée
avec force au-dedans d'elle-méme,
pour y garder le silence et fuir toute
conversation.

Dieu veut que 1'ame se réjouisse en
lui, et non dans une créature
quelconque, quelque parfaite qu'elle
soit et quelque avantageuse qu'elle
puisse étre.



196

DE L'HUMILITE

La premicre chose nécessaire a 1'ame
pour parvenir a la connaissance de
Dieu, c'est la connaissance d'elle-
méme.

On avilit beaucoup et on gate le
secret de la conscience, chaque fois
que l'on manifeste aux hommes les
biens dont elle est enrichie, car on
n'a alors pour récompense que le
fruit d'une gloire passagere.

L'esprit de sagesse divine qui habite
dans les ames humbles, les portes a



197

garder leurs trésors dans le secret, et
a dévoiler leurs propres faiblesses.

La perfection ne consiste pas dans
les vertus que I'on reconnait en soi,
mais dans celles que Notre-Seigneur
y voit ; or cela est caché¢ au regard
des hommes ; voila pourquoi n'ayez
point de présomption et ne mettez
pas votre confiance en vous-mémes.

Dieu ne regarde pas la grandeur
d'une ame pour l'aimer, mais la
grandeur du mepris qu'elle a d'elle-
méme et son humilité.

Si vous voulez vous glorifier et ne
pas passer pour un fou ou un insens¢,
détachez-vous de ce qui ne vous
appartient pas ; vous pourrez vous
glorifier de ce qui vous reste. Mais,
a coup sdr, si vous vous détachez de



198

tout ce qui ne vous appartient pas,
vous n'aurez plus rien. Vous ne
devez donc vous glorifier de rien, si
vous ne voulez pas tomber dans la
vanité. Mais si nous en venons
maintenant a  considérer en
particulier ces dons qui rendent les
hommes pleins de grace et agréables
aux yeux de Dieu, il est certain que
nous n'avons pas a nous en glorifier.
Nous ne savons méme pas si nous
les possédons.

Ne vous excusez point et ne refusez
pas d'étre corrigé par tout le monde.
Recevez toutes les réprimandes avec
un visage serein, et pensez que c'est
Dieu qui vous les adresse.



199

Regardez comme une grace de Dieu
qu'on vous adresse parfois de bonnes
paroles ; vous ne les méritez point.

Ne fixez votre pensée ni peu ni
beaucoup sur celui qui est contre
vous, et efforcez-vous sans cesse de
plaire a Dieu. Demandez-lui que sa
volonté¢ s'accomplisse ; aimez-le
beaucoup ; vous le lui devez bien.

Aimez a étre inconnu de vous et des
autres, et ne vous occupez jamais du
bien ou du mal d'autrui.

Pensez ordinairement a la vie
¢ternelle, et considérez que ceux qui
sont les plus misérables, les plus
pauvres et les plus humbles a leurs
propres yeux, jouiront de plus de
souveraineté et de gloire dans le sein
de Dieu.



200

L'humilité et la soumission au maitre
spirituel pour tout ce qui se passe
entre Dieu et nous sont une source
de lumiere, de paix, de joie et de
sécurite.

La vertu ne consiste pas a avoir des
vues et des sentiments méme tres
¢levés de Dieu, ou quoi que ce soit
qui puisse alors se sentir ; elle
consiste, au contraire, dans ce qui ne
se sent pas en soi, c'est-a-dire dans
une profonde humilité, ainsi que
dans le meépris de soi et de tout ce qui
nous appartient, bien imprim¢ dans
'ame.

Toutes les visions, révélations et
impressions des choses célestes, si
estimées qu'elles soient de I'homme
spirituel, ne valent pas le plus petit



201

acte d'humilité ; celle-ci produit en
nous les mémes effets que la charité
; elle n'estime et n'apprécie rien de ce
qui la concerne, mais seulement ce
qui concerne le prochain.

Quand les faveurs et les
communications  viennent  du
démon, elles donnent a 1'ame de la
facilité et de la promptitude pour ce
qu'il y a de plus recherché, et de
l'aversion pour les choses basses et
humbles.



202

DE LA VANITE

L'ame qui recherche les grandeurs,
les emplois ¢leves et la libre
satisfaction de ses désirs, est
considérée et traitée devant Dieu,
non comme un enfant de condition
libre, mais comme une personne vile
et esclave de ses passions.

L'ame qui n'est pas humble se laisse
aisément tromper par le démon qui
lui fait croire mille mensonges.

Il y a de nos jours beaucoup de
chrétiens qui ont quelques vertus et
font de grandes choses ; tout cela ne



203

leur servira cependant de rien pour la
vie ¢éternelle, parce qu'ils n'y
recherchent point 1'honneur et la
gloire de Dieu seul, mais la vaine
satisfaction de leur volonté.

On ne peut pas se réjouir avec vanité
des bonnes choses, sans leur
accorder de l'estime ; de 1a naissent
les paroles de jactance* et les
sentiments que I'Evangile nous fait
remarquer dans le pharisien.

O ames creces de Dieu et appelées
par lui a tant de grandeurs, que
faites-vous ? De quoi vous occupez-
vous ? O misérable aveuglement des
fils d'Adam ! Ils sont aveuglés au
milieu de tant de lumicre ! Ils sont
sourds a des voix si puissantes ! Plus

44 Bavardage.



204

ils cherchent la grandeur et la gloire,
plus ils demeurent misérables, vils et
indignes des plus grands biens.



205

DE LA PAUVRETE
VOLONTAIRE

S'il est jamais permis de se
complaire dans ses richesses, c'est
lorsqu'on les dépense et qu'on les
emploie au service de Dieu. On ne
saurait d'ailleurs en tirer un autre
profit. Il faut en dire autant de tous
les autres biens temporels, tels que
titres, charges, dignités et le reste.

L'homme spirituel doit veiller avec
une extréme attention a ne pas
laisser peu a peu son ccoeur se
complaire ou s'attacher aux choses
temporelles ; il doit craindre que



206

cette tendance, petite au début, ne
vienne a grandir et a croitre de degre
en degré ; et ce qui d'abord n'était
rien, deviendrait a la fin la cause
d'une grand dommage, comme
I'étincelle qui a elle seule suffit pour
embraser une montagne.

Bien qu'il s'agisse d'une légere
attache, ne vous imaginez jamais
que, si vous n'y renoncez pas
immeédiatement, vous le ferez plus
tard. Si des le début et pendant que
l'attache est si faible encore, vous
n'avez pas le courage de la rompre,
comment pensez-vous pouvoir le
faire, et en avez-vous la présomption
quand elle sera plus forte et plus
enracinée ?



207

Celui qui évite les petites fautes ne
tombera pas dans les grandes. Mais
les plus petites sont la cause d'un tres
grand mal, quand l'entrée du coeur
est ouverte et que le rempart est
tombé. Le proverbe I'a dit : " toute
besogne commencée est a moiti¢
faite ".

La jouissance obscurcit le jugement
a la facon d'un brouillard, car 1'ame
ne peut se complaire volontairement
dans la créature, sans se rechercher
d'une maniere délibérée. Mais si elle
rejette cette jouissance et y renonce,
elle procure la clarté au jugement,
comme les vapeurs, en se dissipant,
rendent a l'air sa limpidité.



208

DE LA CUPIDITE

Les biens temporels ne portent pas
nécessairement et par eux-mémes au
péché. Mais, comme le plus souvent
le cceur de I'homme s'y attache par
faiblesse naturelle, et s'éloigne de
Dieu, ce qui est un péché, le sage a
dit avec raison que le riche ne sera
pas sans peché.

Ce ne sont pas les choses de ce
monde qui s'emparent de 1'ame et lui
causent préjudice, puisqu'elles ne
pénétrent pas en elle, mais le désir et
l'affection de ces choses, parce qu'ils
sont en elle.



209

C'est une chose vaine que de désirer
d'avoir des enfants, comme sont
quelques-uns, qui, pouss€s par ce
désir, remuent ciel et terre. Ils ne
savant pas, en effet, si ces enfants
seront bons et serviront Dieu, ni si le
bonheur qu'ils en espeérent ne se
changera pas en douleurs, en peines
et en afflictions.



210

DE LA PAUVRETE
D'ESPRIT

Vivez comme s'il n'y avait en ce
monde que Dieu et vous, afin que
rien d'humain n'enchaine votre ceeur.

Si vous voulez parvenir au saint
recueillement, vous ne devez pas
vous attacher aux objets extérieurs,
mais vous en détacher.

Soyez intérieurement détaché de
tout créé, ne mettez votre
complaisance en rien de temporel, et
votre ame recueillera des trésors que
VOUS Ne CONnaissez pas.



211

Les biens immenses de Dieu ne
peuvent étre contenus que dans un
cceur vide et solitaire.

Ne refusez jamais, autant qu'il
dépendra de vous, de donner de ce
que vous avez, alors méme que vous
en auriez besoin.

Il faut toujours faire régner dans
votre ame la ferme volonté de vous
porter non a ce qu'il y a de plus
facile, mais a ce qu'il y a de plus
difficile ; non a ce qu'il y a de plus
savoureux, mais a ce qu'il y a de plus
insipide® ; non a ce qu'il y a de plus
haut et de plus estim¢, mais a ce qu'il
y a de plus bas et de plus mépris¢ ;
non au plus, mais au moins ; non a
vouloir quelque chose, mais a ne

45 Qui n’a aucune saveur, aucun gofit.



212

rien vouloir ; non a chercher le
meilleur en chaque chose, mais le
pire. N’ayez d’autre désir que celui
d'entrer uniquement par amour pour
Jésus-Christ, dans le détachement, le
vide et la pauvreté par rapport a tout
ce qui existe en ce monde.

Vous n'éprouverez pas d'autres
besoins que ceux auxquels vous
voudrez soumettre votre coeur, car le
pauvre esprit n'est jamais plus
heureux et content que lorsqu'il se
trouve dans Il'indigence ; et celui
dont le coeur ne désire rien est
toujours au large.

Les pauvres d'esprit donnent avec
une grande libéralit¢ tout ce qu'ils
possedent. Leur plaisir est de savoir
s'en passer par amour pour Dieu et



213

par charité pour le prochain. Ils se
dirigent en tout d'apres les lois de
cette vertu.

La pauvreté d'esprit ne regarde que
la substance méme de la dévotion et
ne profite que de ce qui lui suffit ; la
multiplicité et la curiosité des objets
visibles lui sont une fatigue.

Une ame retirée du monde extérieur
et dégagée de toute propriéte et de la
possession des choses divines, ne se
laisse point aveugler par la
prosperité, ni abattre par l'adversité.

On revét le pauvre quand on le voit
dans le dénuement ; de méme Dieu
revét de sa pureté, de sa joie et de
son amour, 1'dme qui est dépouillée
de ses désirs et qui n'a plus ni vouloir
ni non-vouloir.



214

S1 vous ne vous €tes pas exerces au
renoncement, ce qui est I'essentiel et
la racine des vertus, vous n'en prenez
que les branches sans profit aucun,
malgré les hautes vues et
communications spirituelles que
VOUS pouvez avoir.

Non seulement les biens temporels,
les joies et les délices du corps nous
embarrassent et nous retardent dans
la voie de Dieu, mais les joies
mémes et les  consolations
spirituelles sont un obstacle a notre
avancement dans le chemin de la
vertu, s1 nous les recevons ou les
recherchons avec esprit de propriété.

L'ame dont 'unique prétention est de
garder avec perfection la loi de Dieu
et de porter la croix de Jésus-Christ,



215

sera l'arche véritable ou sera
renfermée la véritable manne qui est
Dieu.

Les vains désirs de notre cceur sont
de telle sorte et de telle condition
qu'ils cherchent a s'attacher a tous
les objets crées ; ils sont comme le
ver qui ronge ce qui est sain, mais
qui fait son affaire avec ce qui est
mauvais.

Soyez prompt a obéir ; réjouissez-
vous d'avoir a souffrir ; mortifiez la
vue ; n'ayez point le désir de savoir
quoi que ce soit ; gardez le silence et
esperez.



216

AUTRES AVIS

Plus vous vous ¢loignez des choses
terrestres, plus aussi vous vous
rapprochez des cé€lestes et vous vous
trouvez en Dieu.

Qui sait mourir a tout trouve la vie
en tout.

Eloignez-vous du mal, accomplissez
le bien et cherchez la paix.

Celui qui se plaint et murmure n'est
point parfait ; il n'est pas méme un
bon chrétien.



217

Il est humble, celui qui se cache dans
son propre néant et se confie tout
entier a Dieu.

Il est doux, celui qui sait supporter le
prochain et se supporter lui-méme.

Si vous voulez étre parfait, vendez
votre volonté propre, donnez-la aux
pauvres d'esprit, venez au Christ
dans la mansuétude®® et I'humilité, et
suivez-le jusqu'au Calvaire et au
Tombeau.

Celui qui se fie a lui-méme est pire
que le démon.

Celui qui n'aime pas le prochain
n'aime pas Dieu.

% Disposition d’esprit qui porte a la
bienveillance, a [I’indulgence, a Ila
clémence.



218

Celui qui agit avec neégligence est
pres de tomber.

Celui qui fuit l'oraison fuit tout ce
qu'il y a de bon.
Il est mieux de mortifier la langue

que de jeliner au pain et a l'eau.

Il est mieux de souffrir pour Dieu
que de faire des miracles.

Oh ! de combien de trésors nous
jouirons quand nous verrons la Tres
Sainte Trinite !



219

DOUZE ETOILES
POUR ARRIVER A LA
PLUS HAUTE
PERFECTION

L'amour de Dieu, ['amour du
prochain, I'obéissance, la chastet¢, la
pauvreté, l'assistance au chceeur, la
pénitence, I'humilite, la
mortification, l'oraison, le silence et
la paix.

Loué soit Jésus-Christ !



220

CONCLUSION

Plus on s'¢loigne des choses
terrestres, plus aussi on se rapproche
des célestes et on se trouve en Dieu.



