
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Avis et 

maximes 
      

Stéphane Darbé 
      



1 
 

 
  



2 
 

Table des matières 

 
 
 
AVIS ET MAXIMES _______________________ 5 

PRECAUTIONS QUE DOIT TOUJOURS 

PRENDRE CELUI QUI VEUT ETRE UN VRAI 

RELIGIEUX ET ARRIVER PROMPTEMENT A 

LA PERFECTION ? ________________________ 8 

PRECAUTIONS CONTRE LE MONDE ______ 11 

PRECAUTIONS CONTRE LE DEMON ______ 22 

PRECAUTIONS CONTRE LA CHAIR _______ 31 

QUATRE CONSEILS A UN RELIGIEUX POUR 

PARVENIR A LA PERFECTION ____________ 36 

DEGRES DE PERFECTION ________________ 51 



3 
 
AVIS ET MAXIMES SUR LA VIE SPIRITUELLE

 _______________________________________ 57 

AVIS ET MAXIMES ______________________ 62 

AUTRES AVIS ET MAXIMES ______________ 88 

DE L'IMITATION DE JESUS-CHRIST _______ 89 

LES VERTUS THEOLOGALES _____________ 94 

DE LA FOI ______________________________ 95 

DE L'ESPERANCE ______________________ 105 

DE LA CRAINTE DE DIEU _______________ 108 

DE LA CHARITE ________________________ 109 

DE LA PAIX ____________________________ 126 

DE L'AMOUR DU PROCHAIN ____________ 130 

DES INCLINATIONS DESORDONNEES ____ 134 

DE LA PRUDENCE ______________________ 148 

DES ANGES ____________________________ 151 

DU MAITRE SPIRITUEL _________________ 155 



4 
 
DE LA VERTU DE RELIGION ET DE 

L'ORAISON ____________________________ 162 

DE L'OBEISSANCE _____________________ 181 

DE LA FORCE ET DE LA PATIENCE _______ 183 

DE LA MODESTIE ______________________ 188 

DU SILENCE ___________________________ 191 

DE L'HUMILITE ________________________ 196 

DE LA VANITE _________________________ 202 

DE LA PAUVRETE VOLONTAIRE _________ 205 

DE LA CUPIDITE _______________________ 208 

DE LA PAUVRETE D'ESPRIT _____________ 210 

AUTRES AVIS __________________________ 216 

DOUZE ETOILES POUR ARRIVER A LA PLUS 

HAUTE PERFECTION ___________________ 219 

CONCLUSION __________________________ 220 

 

 



5 
 

AVIS ET MAXIMES 

 

 

 

 

Saint Jean de la Croix 

 

 

 

  



6 
 

 

 

 

 



7 
 

Voici quelques conseils composés 

par saint Jean de la Croix pour les 

personnes spirituelles qui veulent 

arriver au saint recueillement, au 

silence spirituel, au détachement, à 

la pauvreté d'esprit, à cet état où l'on 

goûte le rafraîchissement pacifique 

de l'Esprit-Saint. 

N'oublions pas que lire des œuvres 

de la religion est bonne en soi, mais 

les pratiquer nous conduit à la sainte 

perfection et volonté de Dieu. 

 

 



8 
 

PRECAUTIONS1 QUE 

DOIT TOUJOURS 

PRENDRE CELUI QUI 

VEUT ETRE UN VRAI 

RELIGIEUX ET 

ARRIVER 

PROMPTEMENT A LA 

PERFECTION ? 

 

Le religieux qui veut arriver 

promptement au saint recueillement, 

au silence spirituel, au détachement, 

à la pauvreté d'esprit, à cet état où 

 
1 Prudence, circonspection, attention que 

l’on montre pour parer à un éventuel 

danger. 



9 
 

l'on goûte le rafraîchissement 

pacifique de l'Esprit-Saint, où l'âme 

parvient à s'unir à Dieu, se délivre de 

tous les obstacles qui lui viennent 

des créatures d'ici-bas, se garde des 

ruses et des perfidies2 du démon, 

enfin se surmonte elle-même, ce 

religieux doit nécessairement mettre 

en pratique les conseils suivants. 

Qu'il apporte une application 

ordinaire à ne point manquer par sa 

faute aux obligations de son état, il 

pourra, sans même rien faire de plus 

ni accomplir d'autres exercices, 

parvenir très promptement à une 

haute perfection, car il acquerra 

 
2 Déloyal ; qui trahit sa parole, manque à 

sa foi, fait montre de malignité et de 

duplicité.  



10 
 

toutes les vertus à la fois et jouira 

d'une sainte paix. 

Pour cela, il faut remarquer tout 

d'abord que tous les dangers que 

court une âme vient de ses trois 

ennemis qui sont le monde, le démon 

et la chair. Le monde est l'ennemi le 

moins difficile à vaincre ; le démon 

est l'ennemi le plus difficile à 

découvrir ; la chair est un ennemi 

plus tenace que les deux autres, et 

ses attaques durent autant que le 

vieil homme. 

Pour vaincre l'un de ses ennemis, il 

faut les vaincre tous les trois ; si l'un 

est affaibli, tous les trois le sont ; et 

si tous les trois sont vaincus l'âme n'a 

plus de lutte à soutenir. 

 



11 
 

PRECAUTIONS 

CONTRE LE MONDE 

 

 

 

Pour vous délivrer parfaitement des 

dangers que peut vous faire courir le 

monde, vous devez user de trois 

précautions. 

Première précaution 

La première précaution consiste à se 

tenir dans un égal amour et un égal 

oubli vis-à-vis de toutes personnes, 

qu'il s'agisse de nos proches ou non ; 

on détache son cœur des uns comme 

des autres.  



12 
 

Il faut même se détacher en quelque 

sorte davantage des parents, dans la 

crainte que la chair et le sang ne se 

ravivent3 par l'amour naturel qui 

existe toujours entre les membres 

d'une même famille et qu'il convient 

toujours de mortifier pour arriver à 

la perfection spirituelle.  

Considérez tous vos parents comme 

des étrangers ; de cette manière vous 

remplirez mieux vos devoirs envers 

eux, que si vous leur donniez une 

affection qui n'est due qu'à Dieu.  

Ne portez pas plus d'amour à une 

personne qu'à une autre ; car vous 

vous tromperiez. Celui-là est digne 

de plus d'amour qui est plus aimé de 

 
3 Rendre à une chose son éclat premier ; 

rendre plus ardent, plus vif. 



13 
 

Dieu ; or, vous ne savez pas quel est 

celui que Dieu aime davantage. 

Tenez-vous dans un égal oubli vis-à-

vis de tous ; cela vous convient pour 

arriver au saint recueillement, et 

vous ne courrez pas le risque de vous 

tromper en leur attribuant plus ou 

moins de qualités.  

Abstenez-vous de rien penser à leur 

sujet, ni bien ni mal ; fuyez-les 

autant que vous le pourrez 

bonnement.  

Si vous ne suivez pas ces conseils, 

vous ne saurez pas travailler à être 

un vrai religieux, vous ne 

parviendrez pas au saint 

recueillement et vous ne vous 

délivrerez pas des imperfections 

qu'entraîne une telle conduite.  



14 
 

Si vous voulez vous donner quelque 

liberté en cela, le démon vous 

trompera soit sur un point soit sur un 

autre, ou vous vous abuserez4 vous-

même, sous prétexte5 de bien ou de 

mal.  

Suivez mes conseils et vous vivrez 

en sécurité ; sans cela vous ne serez 

pas à l'abri des imperfections et des 

dangers où tombe l'âme dans ses 

rapports6 avec les créatures. 

 

 

 
4 Tromper, duper. 
5 Cause, raison qu’on met en avant pour 

cacher le véritable motif d’un dessein, 

d’une action.  
6 Lien qui unit plusieurs personnes ou 

plusieurs choses. Relation. 



15 
 

Seconde précaution 

La seconde précaution à prendre 

contre le monde regarde les biens 

temporels. Il faut pour se prémunir7 

sûrement contre les dangers qu'ils 

apportent et modérer le désir 

excessif de les acquérir, avoir en 

horreur toute possession, quelle 

qu'elle soit.  

Vous n'aurez aucune préoccupation8 

à leur sujet, comme de la nourriture, 

du vêtement, d'une autre chose 

créée, ou du jour de demain.  

 
7 Protéger ou mettre en garde quelqu’un 

contre un risque, une menace. 
8 État d’un esprit absorbé trop 

exclusivement par un objet pour prêter 

attention à autre chose. 



16 
 

Vous porterez votre sollicitude9 sur 

d'autres objets plus élevés, comme la 

recherche du Royaume de Dieu, et, 

ainsi que sa Majesté nous l'assure, 

tout le reste vous sera donné par 

surcroît10, car celui qui veille sur les 

animaux ne vous oublie pas.  

En agissant ainsi, vous mettrez le 

silence et la paix dans vos sens. 

Troisième précaution 

La troisième précaution est très 

nécessaire. Ne vous scandalisez 

jamais et ne vous étonnez pas de ce 

que vous voyez et entendez, et faites 

 
9 Attention affectueuse que l’on porte à 

quelqu’un, soin que l’on prend de lui.  
10 Ce qui vient s’ajouter à quelque chose 

et en accroît la quantité, la force, 

l’intensité ; augmentation. 



17 
 

en sorte d'oublier toutes ces choses, 

car si vous vouliez les juger, 

beaucoup ne vous sembleraient pas 

bonnes, alors même que vous vivriez 

au milieu des anges, parce que vous 

n'en comprendriez pas le fond.  

Voyez la femme de Lot. Elle se 

troubla à la pensée de la ruine de 

Sodome ; elle regarda en arrière pour 

voir ce qui se passait, et le Seigneur 

l'en punit et la changea en statue de 

sel.  

Cela vous donne à entendre ce que 

Dieu demande de vous.  

Alors même que vous seriez au 

milieu des démons, sa volonté est 

que vous viviez de telle sorte que 

vous ne vous occupiez pas de ce 

qu'ils font et le laissiez entièrement 



18 
 

de côté, que vous teniez votre âme 

pure et tout à lui, sans vous laisser 

troubler par une pensée ou par une 

autre.  

Aussi, vous devez savoir que dans 

les couvents et dans les 

communautés il y aura toujours des 

difficultés, car le démon ne manque 

jamais de travailler à faire tomber les 

saints. Dieu le permet pour exercer 

leur vertu et la mettre à l'épreuve.  

Si, je le répète, vous ne vous tenez 

pas sur vos gardes11, et si vous ne 

vivez pas dans le couvent comme n'y 

étant pas, il vous sera impossible, 

malgré tous vos efforts, de vivre en 

vrai religieux, d'arriver à la sainte 

 
11 Se défier, faire attention à ne pas se 

laisser surprendre.  



19 
 

nudité de l'esprit et au recueillement, 

ou de vous prémunir12 contre les 

dangers auxquels vous êtes alors 

exposé.  

En agissant autrement, quoique dans 

un bon but et par zèle, vous 

tomberez dans quelque piège du 

démon.  

C'est ce qui vous est déjà arrivé, 

quand vous avez laissé votre âme se 

distraire par quelqu'un des objets 

dont j'ai parlé.  

Rappelez-vous ce que dit l'Apôtre 

saint Jacques : " si quelqu'un croit 

être religieux sans néanmoins 

 
12 Protéger ou mettre en garde quelqu’un 

contre un risque, une menace.  



20 
 

refréner13 sa langue, il n'a qu'une 

vaine religion. Et cela s'entend non 

moins de la langue intérieure que de 

la langue extérieure. " 

 

  

 
13 Réprimer, contenir, mettre un frein à un 

sentiment vif.  



21 
 

L'Apôtre saint Jacques 

 

 

 



22 
 

PRECAUTIONS 

CONTRE LE DEMON 

 

 

 

Trois précautions sont nécessaires à 

celui qui tend à la perfection, s'il 

veut se prémunir contre le démon, 

son second ennemi.  

Entre autres artifices14 nombreux 

dont il se sert pour tromper les 

personnes spirituelles, le plus 

ordinaire, remarquez-le bien, c'est 

 
14 Ce qui sert à déguiser, à tromper ; ruse. 



23 
 

de les séduire15 sous les apparences 

du bien, et non sous celles du mal.  

Il sait qu'elles ne consentiraient pas 

facilement au mal, si elles le 

connaissaient avec évidence. Aussi 

devez-vous vous méfier même de ce 

qui paraît bon, surtout quand la vertu 

d'obéissance n'intervient pas.  

Si vous voulez agir avec sécurité et 

sagesse, suivez le conseil de celui 

que vous devez consulter. 

Première précaution 

La première, c'est de ne faire, en 

dehors de ce que prescrit la religion, 

aucune chose si bonne et si 

 
15 Faire tomber quelqu’un dans l’erreur, 

l’inciter à commettre une faute, le 

corrompre. 



24 
 

charitable qu'elle paraisse, soit pour 

vous, soit pour une personne du 

monastère ou du dehors, sans en 

avoir reçu l'ordre de l'autorité ; par-

là vous gagnerez des mérites et vous 

serez en sûreté.  

Evitez l'esprit de propriété16, et vous 

échapperez au démon ainsi qu'aux 

préjudices17 que vous ignorez et 

dont le Seigneur vous demanderait 

compte un jour.  

Si vous ne prenez cette précaution 

dans les petites choses et dans les 

 
16 Droit par lequel un bien, une chose 

appartient en propre à quelqu’un, qui peut 

en jouir et en disposer de la manière la 

plus absolue, dans les limites établies par 

la loi ou par les règlements.  
17 Tort, dommage, atteinte aux intérêts, 

subis à cause d’un tiers. 



25 
 

grandes, vous aurez beau croire que 

vous faites très bien, le démon ne 

manquera pas de vous séduire dans 

les unes et dans les autres.  

Alors même qu'il ne s'agirait que de 

ne pas vous conduire en tout par 

l'obéissance, vous commettriez déjà 

une erreur coupable, car Dieu 

préfère l'obéissance aux sacrifices.  

Le religieux n'est pas le maître de ses 

œuvres ; c'est l'obéissance. S'il les 

soustrait18 à l'autorité, on lui en 

demandera compte comme d'œuvres 

perdues. 

 

 

 
18 Enlever, retirer quelque chose, le plus 

souvent par la ruse ou la fraude. 



26 
 

Seconde précaution 

La seconde précaution, c'est de ne 

jamais regarder votre supérieur, quel 

qu'il soit, comme au-dessous de 

Dieu, puisqu'il est son représentant, 

car, remarquez-le bien, le démon, 

qui est l'ennemi de l'humilité, s'y 

oppose fortement.  

Considérez ainsi votre supérieur, et 

vous en retirerez beaucoup de profits 

et d'avantages ; sans cela, vous y 

auriez, au contraire, beaucoup de 

perte et de dommage.  

Veillez donc avec le plus grand soin 

à ne pas vous offusquer19 de son 

naturel, ni de ses manières, ni de ses 

procédés ou autres choses de ce 

 
19 Déplaire, choquer, porter ombrage à. 



27 
 

genre ; vous vous causeriez un tel 

dommage que votre obéissance, qui 

doit être divine, ne serait plus qu'une 

obéissance humaine.  

Vous agiriez ou non, uniquement 

d'après les motifs sensibles que vous 

découvririez dans votre supérieur, et 

non par amour pour ce Dieu 

invisible que vous servez en lui.  

Votre obéissance sera vaine et 

d'autant plus infructueuse que vous 

serez plus triste quand le Prieur sera 

de mauvaise humeur, ou plus joyeux 

quand il sera de bonne humeur.  

Je vous l'assure, c'est en suggérant20 

ces vues humaines, que le démon a 

 
20 Inspirer à quelqu’un une idée, une 

action, la lui conseiller, insinuer quelque 

chose dans l’esprit d’une personne. 



28 
 

ruiné la perfection d'une foule de 

religieux.  

Leur obéissance est de très peu de 

valeur devant Dieu, quand elle se 

guide d'après les défauts ou les 

qualités des supérieurs.  

Si vous ne vous faites pas violence 

sur ce point, si vous ne devenez pas 

indifférent, pour ce qui vous 

concerne personnellement, à avoir 

tel supérieur ou tel autre, vous ne 

pourrez jamais être un homme 

spirituel ni garder parfaitement vos 

vœux. 

Troisième précaution 

La troisième précaution combat 

directement le démon.  



29 
 

Elle consiste à pratiquer sincèrement 

et constamment l'humilité dans les 

pensées, dans les paroles et dans les 

œuvres, à se réjouir du bien du 

prochain comme du nôtre, et à 

désirer du fond du cœur qu'il nous 

soit préféré en tout ; si vous agissez 

de la sorte, vous vaincrez le mal par 

le bien, vous chasserez le démon 

bien loin et vous goûterez la joie du 

cœur.  

Suivez cette ligne de conduite 

surtout vis-à-vis de ceux qui vous 

sont le moins sympathiques21. 

Sachez bien qu'en dehors de là vous 

n'arriverez pas à la véritable charité, 

 
21 Faculté de prendre part aux peines et 

aux joies d’autrui ; le fait de se sentir en 

accord de sentiment avec une personne.  



30 
 

et que vous n'y ferez pas de progrès. 

Aimez toujours à recevoir des 

instructions de tout le monde plutôt 

qu'à désirer en donner au dernier de 

tous. 

 

  



31 
 

PRECAUTIONS 

CONTRE LA CHAIR 

 

 

 

Trois autres précautions doivent être 

prises par celui qui veut se vaincre 

lui-même et vaincre la sensualité, 

son troisième ennemi. 

Première précaution 

La première précaution consiste à 

vous bien persuader que vous n'êtes 

venu au couvent que pour y être 

éprouvé et exercé par tous à la vertu.  

Aussi, afin de vous délivrer des 

imperfection et des troubles qui 

peuvent surgir au sujet des 



32 
 

dispositions ou des rapports des 

religieux avec vous, et afin de tirer 

profit de tout évènement, il convient 

que vous regardiez tous ceux qui 

sont dans le couvent, comme des 

ministres de Dieu, et ils le sont en 

effet, chargés de vous exercer à la 

vertu ; que les uns doivent vous 

éprouver par les paroles, d'autres par 

les œuvres et d'autres par les pensées 

défavorables ; qu'en tout cela, vous 

devez être comme l'image entre les 

mains de celui qui la travaille, la 

peint ou la dore.  

Sans cela vous ne saurez pas vaincre 

la sensualité ni la sensibilité ; vous 

ne saurez pas, non plus, vous bien 

comporter avec les religieux du 

monastère, ni obtenir la sainte paix, 



33 
 

ni vous prémunir22 contre une foule 

d'obstacles et de maux. 

On peut ainsi considérer que chaque 

personne est chargée de nous exercer 

à la vertu. 

Seconde précaution 

La seconde précaution consiste à ne 

jamais manquer, faute de goût et de 

sentiment, d'accomplir une œuvre si 

elle convient à la gloire de Dieu, 

comme aussi à ne jamais l'accomplir 

uniquement pour le goût et le plaisir 

qu'on y éprouve, s'il ne convient pas 

 
22 Protéger ou mettre en garde quelqu’un 

contre un risque, une menace.  



34 
 

de la faire autant que celle qui vous 

est insipide23.  

Sans cela il est impossible d'avoir de 

la constance et de vaincre votre 

faiblesse. 

Troisième précaution 

La troisième précaution consiste à ne 

jamais convoiter les consolations 

que l'on goûte dans les exercices 

spirituels pour s'y arrêter, comme à 

ne jamais accomplir ces exercices 

dans le but unique d'y trouver des 

consolations, et à ne point fuit ce 

qu'ils offrent d'amer, mais à 

rechercher plutôt ce qui est pénible 

ou fatigant et à l'embrasser.  

 
23 Qui manque d’agrément, qui est 

dépourvu d’intérêt, de sel ou de piquant. 



35 
 

C'est ainsi qu'on met un frein à la 

sensualité.  

Sans cela, on ne se dépouille pas de 

l'amour-propre et on n'acquiert pas 

l'amour de Dieu. 

 

 

  



36 
 

QUATRE CONSEILS A 

UN RELIGIEUX POUR 

PARVENIR A LA 

PERFECTION 

 

 

 

Celui qui veut vivre en vrai 

religieux, s'acquitter de ses devoirs 

comme il l'a promis à Dieu, faire des 

progrès dans la vertu et jouir des 

consolations et de la suavité de 

l'Esprit-Saint, ne le pourra qu'à la 

condition de se conformer avec le 

plus grand soin aux quatre avis 

suivant qui regardent la résignation, 

la mortification, la pratique des 



37 
 

vertus et enfin la solitude corporelle 

et spirituelle. 

Premier conseil 

Pour suivre le conseil qui concerne 

la résignation, il vous convient de 

vivre dans le monastère, comme s'il 

n'y avait aucune autre personne avec 

vous.  

De la sorte vous ne vous 

entremettrez24 jamais ni par vos 

paroles, ni par vos pensées, dans ce 

qui se passe à l'intérieur du 

monastère, ou en chacun de ses 

membres.  

 
24 S’employer pour la réussite, le succès 

d’une affaire qui intéresse une ou 

plusieurs autres personnes ; servir 

d’intermédiaire. 



38 
 

Vous ne chercherez point à savoir s'il 

fait bien ou mal, ni quel est son 

caractère.  

Vous ne ferez point de critique, dû le 

monde s'abîmer, et vous ne vous 

mêlerez de rien, afin de garder la 

paix de l'âme.  

Vous vous rappellerez l'exemple de 

la femme de Lot, qui, pour avoir 

tourné la tête en entendant les cris et 

les clameurs25 de ceux qui 

périssaient, fut changée en une dure 

pierre.  

Voilà ce que vous devez accomplir 

avec énergie.  

 
25 Grand cri traduisant des sentiments 

violents ; ensemble de cris confus, 

émanant de plusieurs personnes à la fois. 



39 
 

Par-là vous serez exempt d'une foule 

de péchés et d'imperfections ; vous 

conserverez la paix et la quiétude de 

l'âme, tout en vous perfectionnant 

beaucoup devant Dieu et devant les 

hommes. 

 Veillez-y avec soin ; ce conseil est 

très important : c'est pour ne l'avoir 

pas suivi qu'un grand nombre de 

religieux, non seulement ne sont pas 

illustrés dans les autres œuvres de 

vertu et de religion qu'ils ont 

accomplies, mais encore sont 

toujours allés de mal en pis. 

Deuxième conseil 

Pour suivre le conseil qui consiste à 

s'appliquer à la mortification et à en 

tirer profit, il vous convient 

absolument de bien vous persuader 



40 
 

de cette vérité, à savoir que vous 

n'êtes venu au couvent que pour y 

être éprouvé et exercé dans la 

pratique de la vertu, à l'instar26 de la 

pierre qui doit être polie et travaillée 

avant d'être placée dans l'édifice.  

Vous devez en conséquence ne 

considérer tous ceux qui sont dans le 

monastère que comme des ministres 

que Dieu y a placés uniquement pour 

travailler et polir votre âme par la 

mortification ; que les uns doivent 

l'éprouver par des paroles que vous 

ne voudriez pas entendre ; d'autres 

par des œuvres que vous ne voudriez 

pas endurer ; ceux-ci par leur 

caractère, parce qu'ils sont ennuyeux 

et à charge par eux-mêmes et leur 

 
26 À l’exemple de, à l’imitation de. 



41 
 

manière d'agir ; ceux-là par leurs 

pensées, parce qu'ils ne vous 

estiment ni ne vous aiment.  

Toutes ces mortifications et tous ces 

ennuis, vous devez les souffrir en 

gardant la patience intérieurement et 

en vous taisant pour l'amour de 

Dieu.  

Vous comprendrez que vous n'êtes 

venu à la religion que pour y être mis 

à l'épreuve et ainsi devenir digne 

d'aller au Ciel.  

Sans ce but, il n'y avait pas de motif 

de venir en religion ; vous n'aviez 

qu'à rester dans le monde pour y 

chercher de la consolation, des 

honneurs, du crédit et vos aises. 



42 
 

Ce second conseil est absolument 

nécessaire au religieux pour se 

conformer à son état et trouver la 

véritable humilité, la quiétude de 

l'âme et la joie de l'Esprit-Saint.  

S'il ne le suit pas, il ne sait pas être 

un religieux ; il ignore même le but 

pour lequel il est venu à la religion.  

Il ne sait pas, non plus, rechercher le 

Christ, mais lui-même.  

Il ne trouvera pas la paix de l'âme. Il 

commettra des fautes et sera souvent 

dans le trouble, car les occasions 

pour cela ne lui manqueront jamais 

dans la religion, et Dieu ne veut pas 

qu'elles fassent défaut.  

Il y amène les âmes pour qu'elles 

soient éprouvées et purifiées, 



43 
 

comme l'or par le feu et le marteau ; 

aussi il convient qu'elles ne 

manquent pas de ces épreuves ou 

tentations qui viennent des hommes 

et du démon.  

C'est un brasier d'angoisses et de 

désolations où s'exercera le 

religieux.  

Il s'appliquera sans cesse à les 

supporter avec patience et 

conformité à la volonté de Dieu.  

Il n'agira pas de façon à ce que Dieu, 

au lieu de l'approuver, le condamne 

pour n'avoir pas voulu porter la croix 

du Christ avec patience.  

C'est parce qu'ils n'ont pas bien 

compris le but de leur vocation que 



44 
 

beaucoup de religieux supportent 

mal leurs confrères.  

Aussi seront-ils, au jour du 

jugement, couverts de confusion et 

bien trompés dans leurs espérances. 

Troisième conseil 

Pour mettre en pratique le troisième 

conseil qui consiste dans l'exercice 

des vertus, il vous convient 

d'accomplir constamment, sans 

respect humain et en vue de Dieu 

seul, vos devoirs de religion et 

d'obéissance.  

Afin d'agir ainsi et sans illusion27, ne 

regardez pas au plaisir ou au 

 
27 Fausse apparence matérielle ou morale 

qui, en nous faisant voir les choses 



45 
 

déplaisir28 que vous cause une action 

pour la faire ou pour l'omettre, mais 

au motif que vous avez de 

l'accomplir pour Dieu. 

Telle doit être votre conduite par 

rapport à tout ce qui plaît ou déplaît 

; n'ayez d'autre but que celui de 

servir Dieu. 

Pour agir avec force et constance, 

comme pour arriver promptement à 

l'excellence des vertus, ayez 

toujours soin de vous porter plutôt à 

ce qui est difficile qu'à ce qui est 

suave, à ce qui est pénible dans une 

œuvre et sans goût plutôt qu'à ce qui 

est savoureux et agréable.  

 
autrement qu’elles ne sont, semble se 

jouer de nos sens ou de notre esprit. 
28 Profond chagrin. 



46 
 

Ne recherchez pas ce qui rappelle le 

moins la croix, puisque c'est un 

fardeau léger, car plus le fardeau est 

considérable, plus il est léger si on le 

porte pour Dieu. 

Veillez également à ce que vos frères 

vous soient toujours préférés dans 

toutes les faveurs.  Mettez-vous 

toujours à la dernière place, et faites 

cela de bon cœur.  

C'est là le moyen de devenir très 

grand dans la spiritualité, comme 

Notre-Seigneur nous le dit dans son 

Evangile : " celui qui s'humilie sera 

exalté ". 

Quatrième conseil 

Pour mettre en pratique le quatrième 

conseil, celui qui consiste à garder la 



47 
 

solitude, il vous convient de 

considérer toutes les choses de ce 

monde comme finies pour vous.  

Aussi lorsque vous serez absolument 

contraint de vous en occuper, faites-

le avec le même détachement que si 

elles n'existaient pas. 

Quant aux choses du dehors, n'en 

tenez aucun compte.  

Dieu vous a tiré du monde et 

déchargé des choses du monde.  

Aussi ce que vous pourrez y faire par 

une tierce29 personne, ne le faites pas 

 
29 Une autre personne, une personne 

supplémentaire. En cas de conflit, il peut 

s’agir d’une personne physique ou morale 

qui intervient sans parti pris. 



48 
 

par vous-même ; cela vous convient 

beaucoup.  

Désirez ne voir personne et n'être vu 

de personne.  

Si Dieu, remarquez-le bien, doit 

demander à chaque fidèle un compte 

rigoureux de toute parole inutile, à 

combien plus forte raison agira-t-il 

ainsi vis-à-vis du religieux dont la 

vie et les œuvres lui sont consacrées, 

et lui demandera-t-il compte de 

toutes ses paroles au jour du 

jugement.  

Je ne veux pas dire par là qu'il doive 

négliger l'office dont il est chargé ou 

quoi que ce soit de ce que 

l'obéissance lui prescrit, ni y 

apporter toute la diligence possible 

et nécessaire ; mais il doit s'en 



49 
 

acquitter de telle sorte, qu'il n'y 

commette aucune faute ; car cela 

n'est voulu ni de Dieu, ni de 

l'obéissance.  

Voilà pourquoi vous devez être 

constamment en oraison, et ne point 

l'abandonner au milieu même de vos 

occupations corporelles.  

Soit que vous mangiez, soit que vous 

buviez, soit que vous parliez, soit 

que vous traitiez avec les séculiers, 

recherchez toujours Dieu, et que les 

affections de votre cœur soient pour 

lui.  

C'est là une condition absolument 

nécessaire pour garder la solitude 

intérieure, où vous ne permettrez à 

votre âme de ne s'arrêter à aucune 

pensée qui ne soit pour Dieu.  



50 
 

Il faut aussi laisser dans l'oubli 

toutes les choses qui existent et qui 

passent dans cette vie misérable et 

de courte durée.  

Ne désirez en aucune manière 

connaître rien de ce monde, si ce 

n'est comment vous pourrez mieux 

servir Dieu, et mieux pratiquer les 

lois de votre institut. 

Si votre charité suit fidèlement ces 

quatre conseils, elle sera parfaite en 

très peu de temps.  

Ils se défendent si bien les uns les 

autres, que si vous manquez à l'un 

d'eux, vous perdrez en même temps 

ce que vous aurez acquis ou gagné 

par les autres. 

  



51 
 

DEGRES DE 

PERFECTION 

 

 

 

Ne commettez pas le péché pour tout 

l'or du monde. Ne faites 

volontairement ni péché véniel, ni 

imperfection. 

Appliquez-vous constamment à 

vous tenir en la présence de Dieu, 

réelle, imaginaire ou unitive, autant 

que vos occupations le permettront. 

Ne faites rien, ne dites rien 

d'important que ne ferait ou ne dirait 

pas le Christ, s'il se trouvait dans la 

situation où vous êtes, s'il avait le 



52 
 

même âge et la même santé que 

vous. 

En toutes choses recherchez la plus 

grande gloire de Dieu et son 

honneur. 

Ne laissez sous aucun prétexte 

l'oraison mentale : elle est le soutien 

de l'âme. 

Ne négligez pas l'examen de 

conscience à cause de vos 

occupations, et faites une pénitence 

pour chacune de vos fautes. 

Regrettez vivement la moindre 

parcelle de temps que vous perdez, 

ou que vous n'employez pas à aimer 

Dieu. 

Que les choses soient élevées ou 

basses, proposez-vous toujours Dieu 



53 
 

pour fin ; sans cela vous ne 

grandiriez ni en perfection ni en 

mérité. 

Ne manquez jamais l'oraison. Si 

vous y avez des sécheresses et des 

difficultés, persévérez-y quand 

même, car bien souvent Dieu veut 

voir quels sont les sentiments de 

votre âme, et cela ne se découvre 

pas, quand on y trouve de la facilité 

et du goût. 

Au Ciel comme sur la terre ce qui 

vous convient, c'est ce qu'il y a de 

plus bas : la place et l'emploi le plus 

infimes. 

Ne vous mêlez jamais d'une chose 

qui ne vous est pas commandée. Ne 

vous querellez pour rien, alors même 

que vous auriez raison. Si dans les 



54 
 

choses que l'on vous commande on 

vous donne le pied, comme on dit, 

n'allez pas prendre la main. 

Quelques-uns se trompent ici ; il se 

croient obligés à faire ce qui, tout 

bien considéré, ne les oblige 

nullement. 

Ne vous occupez jamais des affaires 

des autres, bonnes ou mauvaises, car 

outre le danger qu'il y a de pécher, 

c'est une cause de distraction et un 

manque de recueillement. 

Ayez toujours soin de vous confesser 

avec une connaissance profonde de 

votre misère, avec clarté et pureté. 

Bien que les occupations de votre 

office et de votre emploi vous soient 

difficiles et amères, ne vous 

découragez pas, car il n'en sera pas 



55 
 

toujours ainsi, et Dieu qui éprouve 

l'âme en simulant que le devoir est 

pénible, ne tardera pas à vous en 

faire sentir le bien et le profit. 

Souvenez-vous toujours que tout ce 

que vous souffrez pour Dieu 

d'heureux ou de malheureux, vient 

de lui, afin de ne point vous 

décourager dans le second. 

Souvenez-vous toujours que vous 

n'êtes pas encore devenu un saint, et 

ne laissez pas régner dans votre âme 

une chose qui ne vous achemine pas 

vers la sainteté. 

Recherchez toujours à contenter les 

autres plus que vous-mêmes, et alors 

vous n'éprouverez ni jalousie, ni 

esprit de propriété par rapport au 

prochain. Cela s'entend pour les 



56 
 

choses qui sont conformes à la 

perfection. Dieu, en effet, se fâche 

beaucoup contre ceux qui ne 

préfèrent pas ce qui lui est agréable 

au bon plaisir des hommes. 

 

 

 

 

  



57 
 

AVIS ET MAXIMES 

SUR LA VIE 

SPIRITUELLE 

 

 

 

Prologue 

 

 

O mon Dieu, vous qui faites mes 

délices, mon âme a voulu ainsi, par 

amour pour vous, s'occuper de ces 

maximes de lumière et d'amour.  

Les mots, il est vrai, ne me 

manquent pas pour les dire ; ce sont 

les œuvres et les vertus qu'elles 



58 
 

expriment qui me font défaut ; c'est 

là cependant, ô mon Dieu, ce qui 

vous plaît le plus que les paroles et 

la connaissance des termes30.  

Mais peut-être que cela même en 

stimulera d'autres ; vous servir et à 

vous aimer là où je vous offense. 

Mon âme aura ainsi de quoi se 

consoler ; elle aura été l'occasion 

pour vous de trouver dans les autres 

ce qui n'est pas en moi. 

Vous aimez, ô Seigneur, le 

discernement, vous aimez la 

lumière, vous aimez l'amour plus 

que toutes les autres opérations de 

l'âme.  

 
30 Terme se dit aussi des Façons de parler 

qui sont particulières à quelque art, à 

quelque science.  



59 
 

Or, ces sentences31 procureront le 

discernement à celui qui marche, 

elles éclaireront sa route, elles 

l'embraseront d'amour durant le 

voyage de la vie.  

Arrière donc la rhétorique du 

monde, arrière les discours, arrière 

la froide éloquence de la sagesse 

humaine qui est vide et trompeuse ; 

aussi ne l'avez-vous jamais 

approuvée.  

Adressons-nous au cœur avec les 

paroles imprégnées de douceur et 

d'amour ; ce sont celles qui vous 

plaisent. 

 
31 Phrase, généralement concise, qui 

exprime une vérité morale de portée 

générale, un précepte de conduite. 



60 
 

Peut-être feront-elles disparaître les 

obstacles et les pierres 

d'achoppement que rencontrent une 

foule d'âme.  

Les unes bronchent32 par ignorance ; 

les autres, faute de lumière, 

s'écartent du sentier de la vérité où 

elles croyaient marcher.  

Elles s'imaginent suivre les traces de 

votre très doux Fils, Notre-Seigneur 

Jésus-Christ, et se rendre semblables 

a lui par leur vie, par leurs pratiques, 

par leurs vertus, comme dans les 

renoncements et la pauvreté d'esprit.  

Mais donnez-nous cette grâce, ô 

Père des miséricordes ; car sans 

 
32 Murmurer, manifester des réserves, de 

la résistance, protester par des gestes ou 

des paroles. 



61 
 

vous, Seigneur, nous ne pouvons 

rien. 

 

 

 

 

  



62 
 

AVIS ET MAXIMES 

 

 

 

Le Seigneur a toujours découvert 

aux mortels les trésors de sa sagesse 

et de son esprit. Mais il les découvre 

encore plus aujourd'hui, parce que la 

malice des hommes se montre 

davantage. 

O Seigneur, mon Dieu, qui donc 

pourrait vous chercher avec un 

amour pur et simple sans vous 

trouver tout à son goût et à son gré ? 

C'est vous, en effet, qui vous 

montrez le premier et qui allez au-

devant de ceux qui vous désirent. 



63 
 

Bien que le chemin soit uni et doux 

pour les hommes de bonne volonté, 

celui qui marche avancera peu et 

difficilement s'il n'a pas de bonnes 

jambes, du courage et une constance 

virile. 

Il vaut mieux porter un lourd fardeau 

en compagnie d'un fort, qu'un 

fardeau léger en compagnie d'un 

faible. 

Lorsque vous êtes sous le poids des 

afflictions, vous êtes uni à Dieu qui 

est votre force et qui se trouve avec 

ceux qui sont dans la tribulation ; 

quand vous êtes sans fardeau, vous 

êtes avec vous-mêmes et vous n'êtes 

que faiblesse, car la vertu et la force 

de l'âme grandissent et se fortifient 

dans les épreuves de la patience. 



64 
 

Celui qui veut demeurer seul sans 

l'appui d'un maître et d'un guide, est 

semblable à un arbre solitaire, 

abandonné sans maître dans la 

campagne ; quelques fruits qu'il 

produise, les passants les cueilleront 

avant leur maturité. 

L'arbre bien cultivé et bien gardé par 

un maître vigilant, donne des fruits à 

l'époque attendue. 

L'âme vertueuse qui reste seule et 

sans maître est comme le charbon 

embrasé, mais isolé : elle se 

refroidira au lieu de s'embraser 

davantage. 

Celui qui étant seul vient à tomber, 

reste seul par terre. Il fait bien peu de 

cas de son âme, puisqu'il ne se fie 

qu'à lui seul. 



65 
 

Puisque vous ne craignez pas de 

tomber étant seul, comment vous 

flattez-vous de vous relever seul ? 

Considérez que deux hommes unis 

sont plus forts qu'un seul. 

Celui qui tombe sous un fardeau, se 

relève difficilement avec ce fardeau. 

Celui qui tombe étant aveugle, ne 

saurait comme tel se relever seul ; ou 

s'il parvient à se relever seul, il ne 

suivra pas la route qui convient. 

Dieu estime plus le moindre degré 

de pureté de votre conscience que 

toutes les œuvres que vous pouvez 

faire. 

Dieu attend de vous le plus petit 

degré d'obéissance et de soumission, 



66 
 

plutôt que tous les services que vous 

pouvez lui rendre. 

Dieu estime plus en vous la pente à 

la sécheresse et à la souffrance par 

amour pour lui que toutes les 

consolations et visions spirituelles 

ou méditations que vous pouvez 

avoir. 

Mortifiez vos désirs, et vous 

trouverez ce que désire votre cœur. 

Savez-vous si vos désirs sont selon 

Dieu ? 

O très doux amour de Dieu, que vous 

êtes mal connu ! Celui qui trouvera 

vos veines, trouvera la paix. 

Si vous devez être doublement 

affligé, parce que vous aurez suivi 

votre volonté, ne la suivez pas quand 



67 
 

bien même vous seriez dans 

l’amertume. 

Il y a plus d’indécence33 et 

d'impureté dans l'âme quand elle va 

vers Dieu, si elle porte en elle la 

moindre attache aux choses du 

monde, que si elle est accablée de 

toutes les plus vilaines et 

ennuyeuses tentations ou ténèbres 

qu'on puisse imaginer, et ne veut pas 

cependant y consentir. Bien plus, 

celle-là peut s'approcher avec 

confiance de Dieu pour accomplir la 

volonté de sa Majesté qui dit : " 

venez à moi, vous tous qui êtes 

fatigués et surchargés, et je vous 

soulagerai ". 

 
33 Qui est contraire aux convenances, aux 

usages ; qui choque le sens moral. 



68 
 

L'âme qui, malgré les sécheresses et 

les épreuves, se soumet à ce que 

dicte la raison, est plus agréable à 

Dieu que celle qui sans le suivre fait 

tout avec consolation. 

Une œuvre, si petite qu'elle soit, qui 

est accomplie dans le secret et avec 

le désir qu'elle reste inconnue, est 

plus agréable à Dieu que mille autres 

que l'on accomplit avec le désir 

qu'elles soient connues des hommes 

; car celui qui l'accomplit pour Dieu 

avec un amour très pur, ne se 

préoccupe pas d'être non seulement 

vu des hommes, mais d'être vu de 

Dieu lui-même ; et alors même que 

Dieu ne devrait jamais en avoir 

connaissance, il ne laisserait pas de 

lui rendre les mêmes services avec la 



69 
 

même allégresse et la même pureté 

d'amour. 

L'œuvre qui est faite uniquement et 

complètement pour Dieu forme dans 

une âme pure un royaume où le 

Seigneur est le maître absolu. 

L'oiseau qui se repose sur la glu est 

condamné à un double travail : il 

doit s'en détacher et se purifier. De 

même l'âme qui suit sa nature 

désordonnée est condamnée à une 

double peine : elle doit se détacher et 

ensuite se purifier de ses souillures. 

Celui qui ne se laisse pas entraîner 

par ses désirs déréglés prendra 

aisément son vol vers les choses 

spirituelles, semblables à l'oiseau 

qui n'a pas perdu une seule plume. 



70 
 

La mouche qui touche le miel ne 

peut prendre son essor ; de même 

l'âme qui s'attache aux douceurs 

spirituelles empêche sa liberté et la 

contemplation. 

Ne recherchez pas la présence des 

créatures si vous voulez que votre 

âme conserve les traits de la face de 

Dieu dans leur clarté et leur pureté ; 

mais faites le vide dans votre esprit 

et dégagez-le de tout objet créé : 

vous marcherez alors éclairé de la 

lumière de Dieu, car Dieu n'est pas 

semblable aux créatures. 

L'esprit bien pur n'admet aucun 

mélange d'idées étrangères et de 

considérations humaines. Il demeure 

seul ; il s'isole de toutes les formes 

terrestres, et là, dans un calme 



71 
 

intérieur et plein de douceur, il 

communique avec son Dieu et le 

connaît dans un silence divin. 

L'âme embrasée d'amour est une 

âme affable, douce, humble et 

patiente. 

L'âme qui est dure s'endurcit encore 

dans son amour-propre. Et si vous, ô 

bon Jésus, ne la rendez suave par 

votre amour, elle restera toujours 

dans sa dureté naturelle. 

Celui qui laisse passer l'occasion 

favorable est comme celui qui laisse 

l'oiseau prendre son essor ; il ne la 

retrouvera jamais plus. 

Je ne vous connais pas, ô mon 

Seigneur, lès lors que je voulais 

connaître et goûter les choses créées. 



72 
 

Que tout se transforme, ô Seigneur 

Dieu, afin que nous mettions notre 

repos en vous. 

Une seule pensée de l'homme vaut 

plus que l'univers tout entier. Aussi 

n'y a-t-il que Dieu seul qui soit digne 

d'elle. 

Un objet insensible est pour 

l'insensible ; le sens est pour le 

sensible, et la pensée est pour l'esprit 

de Dieu. 

Considérez que votre ange gardien 

n'incline pas toujours vos tendances 

à agir, bien qu'il éclaire toujours 

votre entendement. Aussi ne 

regardez pas au goût que vous 

éprouvez ou non, quand il s'agit de 

pratiquer la vertu ; la raison et 

l'entendement vous suffisent. 



73 
 

L'esprit qui se porte aux choses 

créées n'est pas apte à recevoir 

l'impulsion de l'ange. 

Mon esprit est tombé dans la 

sécheresse, parce qu'il a oublié de 

chercher sa nourriture en Dieu. 

Ce que vous recherchez et ce que 

vous désirez le plus, vous ne sauriez 

l'atteindre par vous-même ou la voie 

d'une haute contemplation, mais par 

une humilité profonde et par 

l'abaissement de votre cœur. 

Ne vous fatiguez pas en vain ; vous 

ne goûterez point la douceur et la 

joie spirituelle, si vous ne vous 

exercez à la mortification par 

rapport à tout ce que vous désirez. 



74 
 

Considérez que c'est la fleur la plus 

délicate qui se fane la première et 

perd le plus vite son parfum ; aussi 

gardez-vous de vouloir monter par la 

voie des consolations spirituelles, 

car vous n'y persévérerez pas. 

Choisissez pour vous un esprit 

robuste qui ne soit attaché à rien, et 

vous trouverez en abondance la 

douceur et la paix, car le fruit 

savoureux et durable se cueille dans 

une terre froide et sèche. 

Considérez que votre chair est faible 

et que rien au monde n'est capable de 

donner à votre esprit la force et la 

consolation ; car ce qui vient de la 

chair est chair, et le bon esprit de 

Dieu ne se communique ni par le 

monde ni par la chair. 



75 
 

Prenez conseil de votre raison pour 

accomplir ce qu'elle vous dicte dans 

la voie de Dieu ; cela aura plus de 

valeur devant Dieu que toutes les 

œuvres que vous feriez sans son 

secours et que tous les goûts 

spirituels que vous cherchez. 

Bienheureux celui qui, n'écoutant ni 

ses goûts, ni ses inclinations, suit la 

raison et la justice pour chacune de 

ses œuvres. 

L'homme qui agit selon la raison 

ressemble à celui qui prend des 

aliment substantiels. Mais l'homme 

qui cherche dans ses œuvres à 

satisfaire ses goûts et sa volonté, 

ressemble à celui qui se nourrit de 

fruits légers. 



76 
 

Vous, ô Seigneur, vous revenez avec 

joie et amour relever celui qui vous 

offense, et moi je ne retourne pas 

relever et honorer celui qui m'a 

offensé. 

O Seigneur Tout-Puissant, si un 

rayon de votre justice souveraine est 

si redoutable dans un prince mortel 

qui gouverne et régit les nations, que 

sera-ce de votre justice toute-

puissante sur le juste et le pécheur ? 

Purifiez votre âme de tout ce qu'elle 

possède ou désire d'étranger, et vous 

comprendrez spirituellement les 

choses créées. Ne vous inclinez 

point, vous jouirez alors de la vérité 

qu'elles renferment et vous 

comprendrez ce qu'elles ont de 

certain. 



77 
 

Seigneur, mon Dieu, vous ne vous 

éloignez pas de celui qui ne s'éloigne 

pas de vous. Comment ose-t-on dire 

que c'est vous qui vous éloignez ? 

En vérité, celui-là est vainqueur de 

toutes les choses d'ici-bas qui ne se 

réjouit point des douceurs qu'elles 

lui procurent, et ne s'attriste point 

des ennuis qu'elles lui causent. 

Si vous voulez parvenir au saint 

recueillement, il faut n'avoir 

d'attache pour rien, mais renoncer à 

tout. 

Si je suis partout avec vous, ô mon 

Dieu, il m'arrivera partout comme je 

le désire par amour pour vous.  

Il n'arrivera pas à la perfection celui 

qui ne cherche pas sa satisfaction 



78 
 

dans le détachement, ni le 

contentement de ses désirs naturels 

et spirituels dans l'éloignement de ce 

qui n'est pas Dieu ; c'est là une 

condition nécessaire pour arriver à la 

souveraine tranquillité et à la paix de 

l'esprit. De la sorte, l'amour de Dieu 

qui règne dans l'âme pure et simple 

est très souvent en acte. 

Considérez que, puisque Dieu est 

inaccessible, vous ne devez pas 

rechercher ce que vos puissances 

peuvent en comprendre, ni vos sens 

en percevoir, afin de ne pas vous 

satisfaire de peu de chose, et de ne 

pas laisser votre âme perdre sa 

facilité d'aller à lui. 

Celui qui traîne un char sur une côte 

raide nous donne le spectacle de 



79 
 

l'âme qui, dans sa marche vers Dieu, 

ne laisse pas tout souci des choses du 

monde et ne renonce pas à ses 

appétits désordonnés. 

La volonté de Dieu n'est pas que 

l'âme se trouble de quoi que ce soit, 

ni qu'elle souffre des épreuves. Si 

elle en souffre au milieu des 

adversités de ce monde, c'est par 

suite de la faiblesse de sa vertu, car 

l'âme parfaite se réjouit là où 

s'afflige l'âme imparfaite. 

Le chemin de la vie n'exige pas 

beaucoup de mouvements ni 

d'affaires ; il requiert plus la 

mortification de la volonté qu'un 

savoir profond ; et celui-là y fera 

plus de progrès qui s'attachera moins 



80 
 

aux choses créées et à ses goûts 

personnels. 

Ce n'est pas tant, croyez-le, en 

faisant beaucoup que l'on plaît 

beaucoup à Dieu, qu'en agissant 

avec bonne volonté, sans esprit de 

propriété et sans respect humain. 

Au soir de votre vie, vous serez 

examiné sur l'amour. Apprenez donc 

à aimer Dieu, comme il veut l'être et 

à vous détacher de vous-mêmes. 

Ayez soin de ne point vous mêler des 

affaires d'autrui ; effacez-les même 

de votre souvenir, car peut-être vous 

ne pourrez pas suffire à votre tâche 

personnelle. 

Croyez bien que, si quelqu'un ne 

brille pas par les vertus que vous 



81 
 

pensez, il peut être agréable à Dieu 

par les vertus que vous ne pensez 

pas. 

L'homme ne sait pas faire un usage 

légitime de la joie ni de la douleur, 

parce qu'il ne comprend pas la 

distance qu'il y a entre le bien et le 

mal. 

Veillez à ne pas vous attrister 

immédiatement des évènements 

tristes du siècle ; vous ne savez pas 

quels biens ils apportent, ni si dans 

les jugements de Dieu ils ne sont pas 

ordonnés à la félicité éternelle de ses 

élus. 

Ne mettez pas votre joie dans les 

prospérités temporelles, car vous ne 

savez pas d'une façon certaine si 

elles vous assurent la vie éternelle. 



82 
 

A l'heure de la tribulation, recourez 

aussitôt à Dieu avec confiance ; vous 

trouverez alors force, lumière et 

sagesse. 

Au milieu des joies et des douceurs 

recourez aussitôt à Dieu avec crainte 

et en toute vérité ; et alors vous ne 

serez ni trompé ni séduit par la 

vanité. 

Prenez Dieu pour l'époux et l'ami qui 

avec vous marchera constamment ; 

et alors vous ne pécherez pas, vous 

saurez aimer et vous trouverez tout 

ce qui est nécessaire à la prospérité 

de votre âme. 

Vous triompherez sans difficulté de 

tous les hommes, et les créatures 

vous serviront, si vous les oubliez et 

si vous vous oubliez vous-même. 



83 
 

Etablissez votre âme dans le calme, 

en rejetant loin de vous les soucis et 

en ne vous préoccupant point des 

évènements quels qu'ils soient : c'est 

alors que vous servirez Dieu selon 

son bon plaisir, et que vous 

trouverez en lui votre joie. 

Considérez que Dieu ne règne que 

dans l'âme pacifique et 

désintéressée. 

Vous aurez beau accomplir un grand 

nombre d'œuvres, si vous n'apprenez 

pas à renoncer à votre volonté propre 

et à vous soumettre, si, de plus, vous 

ne perdez toute préoccupation de 

vous-même et de ce qui vous 

concerne, vous ne ferez pas de 

progrès dans la perfection. 



84 
 

Que vous sert de donner à Dieu une 

chose, s'il vous en demande une 

autre ? Considérez ce que Dieu veut 

et faites-le. Par là, vous donnerez 

plus de satisfaction à votre cœur 

qu'en suivant votre propre 

inclination. 

Comment osez-vous vous réjouir au 

point de perdre toute crainte ? Ne 

devez-vous pas paraître un jour 

devant Dieu pour lui rendre compte 

de la moindre de vos paroles et de 

vos pensées ? 

Songez qu'il y a beaucoup d'appelés 

et peu d'élus. Si donc vous ne prenez 

vous-même soin de votre âme, votre 

perte est plus assurée que votre salut, 

d'autant plus que la voie qui mène à 

la vie éternelle est très étroite. 



85 
 

Ne vous livrez point à une joie vaine. 

Vous savez combien de péchés vous 

avez commis, et vous ne savez pas si 

vous êtes cher à Dieu ; craignez-le 

donc et espérez en lui. 

A l'heure de la mort, vous serez 

consterné de n'avoir pas employé le 

temps présent à servir Dieu. 

Pourquoi donc ne pas le disposer et 

employer dès maintenant, comme 

vous voudriez l'avoir fait à l'heure de 

la mort ? 

Si vous voulez que la dévotion 

naisse dans votre cœur et que 

l'amour de Dieu ainsi que l'affection 

aux choses divines y grandisse, 

purifiez si bien votre âme de tout 

désir, de toute attache et de toute 

prétention, que vous n'ayez plus 



86 
 

aucun souci de rien. Le malade, une 

fois débarrassé de toute humeur 

maligne, ressent aussitôt le bienfait 

de la santé et éprouve le désir de 

manger ; de même votre âme, 

purifiée comme je viens de le dire, 

trouve sa force en Dieu. Mais, sans 

ce moyen, vous auriez beau faire, 

vous ne réussiriez pas. 

Si vous désirez trouver la paix et la 

consolation de votre âme et servir 

Dieu en vérité, ne vous contentez 

pas du peu que vous avez laissé, car 

peut-être dans la nouvelle voie où 

vous marchez, votre cœur se 

trouvera aussi embarrassé 

qu'auparavant, ou même plus. 

Renoncez à tout ce qui vous reste 

encore. Appliquez-vous à une seule 

chose qui amène tout avec elle, c'est-



87 
 

à-dire la sainte solitude 

accompagnée de l'oraison, ainsi que 

de la sainte et divine lecture. 

Persévérez-y dans l'oubli de tout 

objet créé. A moins que vous ne 

soyez tenu par devoir de vous 

occuper de quelque autre chose, 

vous serez beaucoup plus agréable à 

Dieu, si vous savez tenir votre âme 

dans le recueillement et la rendre 

parfaite, que si vous veniez à 

acquérir tous les biens d'ici-bas 

réunis. Que sert à l'homme, en effet, 

de gagner l'univers tout entier, s'il 

vient à perdre son âme ? 

 

  



88 
 

AUTRES AVIS ET 

MAXIMES 

 

 

 

  



89 
 

DE L'IMITATION DE 

JESUS-CHRIST 

 

 

 

On ne peut faire de progrès dans la 

vertu qu'en imitant le Christ. Il est la 

voie, la vérité et la vie. Il est, de plus, 

la porte par où doit passer celui qui 

veut faire son salut. Aussi tout esprit 

qui prétend marcher par une voie 

douce et facile, mais craint d'imiter 

le Christ, n'est pas bon à mes yeux. 

Votre plus grande sollicitude doit 

être d'allumer en vous un ardent et 

affectueux désir d'imiter le Christ 

dans toutes vos œuvres ; étudiez-

vous donc à accomplir chacune 



90 
 

d'elles, comme le Seigneur lui-

même la ferait. 

S'il offre à vos sens quelque chose 

d'agréable, dès lors que cela ne tend 

pas purement à l'honneur et à la 

gloire de Dieu, rejetez-le, et privez-

vous-en par amour pour Jésus-

Christ, car durant les jours de sa vie 

mortelle, il n'eut et ne voulut avoir 

d'autre joie que celle de faire la 

volonté de son Père ; c'est là ce qu'il 

appelait sa nourriture, son aliment. 

Ne vous proposez jamais pour 

modèle de vos œuvres, un homme 

quelque saint qu'il soit, car le démon 

vous représenterait ses 

imperfections. Imitez plutôt Jésus-

Christ, qui est souverainement 



91 
 

parfait et souverainement saint, et 

vous ne vous tromperez jamais. 

Vivez toujours crucifié 

intérieurement et extérieurement 

avec le Christ. Par-là vous trouverez 

la paix et le bonheur de votre âme et 

vous la conserverez dans la patience. 

Que Jésus-Christ crucifié seul vous 

suffise ; avec lui, souffrez et 

reposez-vous ; en dehors de lui 

n'acceptez ni peine ni repos. Pour 

cela, dépouillez-vous de toute 

attache aux choses extérieures et 

renoncez-vous à vous-même. 

Celui qui a quelque estime de lui-

même ne se renonce pas et ne suit 

pas Jésus-Christ. 



92 
 

Si vous voulez arriver à posséder le 

Christ, ne le cherchez jamais sans la 

croix. 

Celui qui ne cherche pas la croix du 

Christ ne cherche pas la gloire du 

Christ. 

Désirez-vous rendre quelque peu 

semblable, par la souffrance, à notre 

grand Dieu, humilié et crucifié, car 

si cette vie n'est pas employée à 

l'imiter, à quoi est-elle bonne ? 

Estimez beaucoup les épreuves, et 

croyez que c'est peu encore pour 

plaire à votre divin Epoux qui n'a pas 

hésité à mourir pour vous. 

Que sait-il, celui qui ne sait pas 

souffrir pour le Christ ? Quand il 

s'agit de souffrances, plus elles sont 



93 
 

grandes et cruelles, et plus est 

excellent le sort de celui qui les 

endure. 

Le désir de posséder les richesses et 

les faveurs divines, tous l'ont ; quant 

à celui des travaux et des souffrances 

endurées par amour pour le Fils de 

Dieu, il est le partage du petit 

nombre. 

Jésus-Christ est très peu connu de 

ceux qui se croient ses amis, car 

nous les voyons rechercher en lui 

non ses amertumes, mais leur propre 

consolation. 

 

  



94 
 

LES VERTUS 

THEOLOGALES 

 

 

 

Le but des vertus théologales est de 

séparer l'âme de tout ce qui est au-

dessous de Dieu, et par le fait même 

de l'unir à Dieu. 

Si l'on ne marche sérieusement dans 

la pratique assidue de ces trois 

vertus, il est impossible de parvenir 

à la perfection de l'amour de Dieu. 

 

  



95 
 

DE LA FOI 

 

 

 

La foi simple est nécessaire pour 

chercher Dieu. La lumière naturelle 

qui nous guide à l'extérieur pour 

nous empêcher de tomber, ne peut 

que nous nuire dans les choses de 

Dieu ; aussi il est mieux de n'y rien 

voir, et l'âme trouve en cela plus de 

sûreté. 

Le chemin de la foi est celui qui est 

bon et sûr. 

C'est par ce chemin que doivent 

passer les âmes qui veulent avancer 

dans la vertu ; elles doivent fermer 



96 
 

les yeux à tout ce qui relève des sens, 

ou de l'esprit propre, si éclairé qu'il 

soit. 

Quand les inspirations viennent de 

Dieu, elles sont toujours réglées par 

des motifs tirés de la loi de Dieu et 

de la foi ; et c'est en se 

perfectionnant dans la foi que l'âme 

s'approche le plus de Dieu. 

L'âme qui se laisse guider par les 

lumières et les vérités de la foi, 

marche sûrement et n'a pas à 

craindre d'errer. Une âme ne s'égare 

en général qu'en suivant ses 

inclinations, ses goûts, ses 

raisonnements ou ses idées propres ; 

c'est là ce qui la fait tomber presque 

toujours par excès ou par défaut ; 



97 
 

c'est par là qu'elle se porte à ce qui 

est opposé à sa perfection. 

L'âme qui se guide par la foi possède 

un ferme rempart contre le démon, 

son ennemi le plus puissant et le plus 

armé. Aussi saint Pierre ne trouvait 

pas de secours plus efficace contre 

lui quand il disait : " résistez-lui par 

la fermeté de votre foi. " 

Si une âme veut approcher de Dieu 

et s'unir à lui, elle doit marcher 

plutôt sans comprendre qu'en 

comprenant et se tenir dans un oubli 

total des créatures. Elle doit en effet 

échanger ce qu'il y a en elle de 

variable et de compréhensible, pour 

l'immuable et incompréhensible qui 

est Dieu. 



98 
 

Il est certain que, dans cette vie, 

nous connaissons Dieu beaucoup 

plus par ce qu'il n'est pas que par ce 

qu'il est. L'âme doit donc 

nécessairement, pour aller à lui, faire 

abnégation aussi complète que 

possible de toutes les perceptions 

naturelles et surnaturelles. 

Toute vue, toute connaissance des 

choses surnaturelles ne saurait nous 

aider autant pour grandir dans 

l'amour de Dieu que le plus petit acte 

de foi vive et d'espérance, accompli 

dans un dénuement complet de toute 

lumière. 

D'après les lois de la génération 

naturelle, on ne peut introduire dans 

un sujet aucune forme sans en avoir 

expulsé la forme contraire ; celle-ci, 



99 
 

en effet, serait un obstacle à la 

première. De même, tant que l'âme 

sera encore captive de l'esprit 

sensible et animal, elle ne saurait 

donner place à l'esprit, purement 

spirituel. 

La foi est le plus sûr refuge de l'âme, 

car l'Esprit-Saint est alors sa 

lumière. Plus une âme est pure et 

enrichie par la perfection d'une foi 

vive, plus elle possède la charité 

infuse de Dieu, et plus elle reçoit en 

abondance les lumières et les dons 

surnaturels. 

Une des grâces et des faveurs les 

plus insignes que Dieu accorde à une 

âme en cette vie, bien que ce ne soit 

pas d'une manière durable, mais 

passagère, consiste à lui donner une 



100 
 

connaissance si vraie et un sentiment 

si relevé de lui-même, qu'elle 

comprend clairement l'impossibilité 

où elle est d'en avoir pleinement ici-

bas la connaissance et le sentiment. 

L'âme qui s'appuie sur sa propre 

sagesse, sur ses goûts ou ses 

sentiments, pour aller à Dieu, ne voit 

pas que tous ces moyens sont sans 

valeur et sans proportion avec un tel 

but ; aussi elle s'égare facilement ou 

s'arrête en chemin, parce qu'elle ne 

s'appuie pas aveuglément sur la foi 

seule qui est son vrai guide. 

C'est une chose étonnante que ce qui 

se passe de nos jours. Une âme qui 

n'a pas pour quatre deniers 

d'intelligence des choses divines et 

entend en elle-même quelque parole 



101 
 

durant un instant de recueillement, 

proclame aussitôt que tout cela vient 

de Dieu. Dans la supposition qu'il en 

est ainsi, elle s'écrie : Dieu m'a parlé, 

Dieu m'a répondu. Et cependant, il 

n'en est pas ainsi. C'est elle-même 

qui se répond ; elle prend pour une 

réalité le désir qu'elle a de ces 

faveurs. 

Celui qui voudrait de nos jours 

interroger Dieu et obtenir de lui 

quelque vision ou révélation, lui 

ferait, ce semble, injure. Il ne 

porterait pas les yeux uniquement 

sur son Christ. Dieu aurait droit de 

lui répondre : celui-ci est mon Fils 

bien-aimé, en qui j'ai mis toutes mes 

complaisances ; écoutez-le et ne 

cherchez pas de nouvelles méthodes 

d'enseignement ; je vous ai dit et 



102 
 

révélé par lui tout ce que vous 

pouvez désirer et demander, quand 

je vous l'ai donné pour frère, pour 

maître, pour compagnon, pour 

rançon et pour récompense. 

Nous devons nous guider en tout 

d'après la doctrine de Jésus-Christ et 

de son Eglise ; c'est le moyen de 

remédier à nos ignorances et à nos 

faiblesses spirituelles ; nous 

trouverons dans cette voie un 

remède à tous nos maux. Celui qui 

s'en écarterait serait coupable non 

seulement de vaine curiosité, mais 

de grande témérité. 

Il ne faut rien croire dans les voies 

surnaturelles que ce qui est 

conforme à l'enseignement de Jésus-

Christ et de ses ministres. 



103 
 

L'âme qui veut avoir des révélations 

pèche au moins véniellement ; celui 

qui la pousse à ce désir ou qui y 

consent, pèche de même, quelque 

parfait que soit le but qu'il se 

propose. Il n'y a, en effet, aucune 

nécessité d'avoir des révélations. La 

raison naturelle et la loi évangélique 

suffisent pour nous diriger en toutes 

choses. 

L'âme qui désire des révélations 

diminue peu à peu la perfection qu'il 

y a à se guider d'après les lumières 

de la foi ; elle ouvre la porte au 

démon et lui permet de venir la 

tromper par d'autres révélations 

semblables, qu'il sait déguiser à 

merveilles et faire passer pour 

bonnes. 



104 
 

La sagesse des saints consiste à 

savoir diriger avec courage la 

volonté vers Dieu, en se conformant 

parfaitement à sa loi et à ses saints 

conseils. 

 

  



105 
 

DE L'ESPERANCE 

 

 

 

Ce qui touche le cœur de Dieu et en 

triomphe, c'est une ferme espérance. 

Aussi pour arriver à l'union d'amour, 

l'âme doit marcher sans autre appui 

que l'espérance en Dieu seul ; sans 

cela elle ne pourrait rien obtenir. 

La ferme espérance en Dieu donne à 

l'âme tant de courage et tant d'élan 

vers les biens éternel, que tout ce qui 

est dans le monde lui paraît tel qu'il 

est d'ailleurs : sec, flétri, mort et sans 

valeur aucune en comparaison de ce 

qu'elle espère posséder au ciel. 



106 
 

L'âme soutenue par l'espérance 

embrase le dénuement et se 

dépouille de tous les vêtements et de 

toutes les parures du monde ; elle 

n'attache plus son cœur à rien ; elle 

ne s'appuie sur rien de ce qu'ils lui 

offrent ou lui promettent ; elle veut 

vivre sans autre vêtement que celui 

de l'espérance de la vie éternelle. 

Par la ferme espérance en Dieu l'âme 

tient son cœur si élevé au-dessus du 

monde et si libre de tous ses pièges, 

que non seulement il ne peut ni le 

toucher, ni s'y attacher, mais qu'il le 

perd même de vue. 

Ayez un désir profond que la divine 

Majesté vous donne tout ce qu'elle 

sait vous manquer pour procurer son 

honneur et sa gloire. 



107 
 

Ayez toujours confiance en Dieu, et 

estimez en vous et en vos frères ce 

que lui-même estime le plus, c'est-à-

dire les biens spirituels. 

Plus Dieu veut nous donner, et plus 

il augmente nos désirs de recevoir, 

jusqu'à faire le vide dans notre âme 

pour nous combler ensuite de ses 

biens. 

Dieu a une si haute estime de 

l'espérance d'une âme qui est sans 

cesse tournée vers lui sans jamais 

abaisser les regards vers un autre 

objet, qu'on peut bien dire avec 

vérité : elle obtient autant qu'elle 

espère. 

 

  



108 
 

DE LA CRAINTE DE 

DIEU 

 

 

 

Alors même qu'un homme réussirait 

toujours au gré de ses désirs, et 

n'aurait, comme on dit vulgairement, 

qu'à demander, il doit plutôt craindre 

que se réjouir, car les occasions 

d'oublier Dieu et les dangers de 

l'offenser ne cessent de grandir dans 

la prospérité. 

 

  



109 
 

DE LA CHARITE 

 

 

 

La force de l'âme est dans ses 

puissances, ses passions et ses 

facultés. Si la volonté les tourne vers 

Dieu et les tient à l'écart de tout ce 

qui n'est pas Dieu, l'âme garde pour 

Dieu toute sa force ; elle l'aime 

vraiment de tout son pouvoir, 

comme le Seigneur lui-même le 

commande. 

La charité est comme une 

magnifique robe rouge, qui donne 

grâce, beauté et force non seulement 

au blanc de la foi et au vert de 

l'espérance, mais encore à toutes les 



110 
 

autres vertus ; sans la charité, en 

effet, aucune d'elles n'est agréable à 

Dieu. 

L'amour ne consiste pas dans la 

grandeur du sentiment, mais dans un 

dénuement complet et dans la 

patience à souffrir pour le Bien-

Aimé. 

Chercher Dieu en lui-même, c'est se 

priver pour lui de toute consolation. 

Même être disposé à choisir toujours 

de préférence ce qu'il y a de plus 

pénible, soit dans les choses divines, 

soit dans les choses humaines, voilà 

ce qui s'appelle aimer Dieu. 

Celui-là montre qu'il aime vraiment 

Dieu, qui ne se contente d'aucun 

objet moindre que Dieu. 



111 
 

Les cheveux qu'on peigne souvent 

deviennent plus souples, et on n'a 

aucune difficulté à les peigner de 

nouveau, chaque fois qu'on le désire. 

Ainsi en est-il de l'âme qui 

s'examine souvent sur ses pensées, 

paroles et actions qui sont comme 

ses cheveux ; elle agit en tout par 

amour pour Dieu, elle tient ses 

cheveux très souples, et l'Epoux, 

considérant le cou de sa Bien-

Aimée, se trouvera pris à ses 

cheveux et blessé par l'un de ses 

regard, c'est-à-dire par la pureté 

d'intention que l'âme apporte en tout. 

Il faut commencer à peigner les 

cheveux par le haut de la tête, si nous 

voulons qu'ils soient bien arrangés ; 

de même il faut que nos œuvres 

commencent par le plus haut degré 



112 
 

possible d'amour de Dieu, si nous 

voulons leur donner de la pureté et 

de l'éclat. 

Mettez un frein solide à votre langue 

et à vos pensées, dirigez 

ordinairement vos affections vers 

Dieu, et vous procurerez par là une 

ardeur toute divine à votre âme.  

Toute la bonté que nous avons est 

une bonté d'emprunt. C'est à Dieu 

qu'elle appartient en propre. C'est lui 

qui la produit en nous, et cette œuvre 

est divine. 

Nous gagnons plus en une heure 

avec les biens de Dieu que pendant 

toute la vie avec nos biens 

personnels. 



113 
 

Dieu fait plus, en un sens, lorsqu'il 

purifie une âme de ses affections 

désordonnées, que lorsqu'il la tire du 

néant. Le néant ne résiste pas à Sa 

Majesté, tandis que l'affection 

déréglée pour les créatures lui 

résiste. 

Ce que Dieu prétend34, c'est de faire 

de nous des dieux par participation, 

tandis que lui l'est par nature. Ainsi 

fait le feu ; il convertit toutes choses 

en feu. 

L'âme qui veut que Dieu se donne à 

elle tout entier, doit se donner à lui 

tout entière, sans se rien réserver. 

Les âmes neuves et imparfaites dans 

l'amour de Dieu sont semblables au 

 
34 Soutenir, affirmer avec force. 



114 
 

vin nouveau ; elles se gâtent 

facilement, jusqu'à ce qu'elles se 

soient purifiées de la lie de leurs 

imperfections et aient mis fin aux 

bouillonnements de leur cœur et aux 

jouissances grossières des sens. 

Les passions règnent d'autant plus 

dans l'âme et la tourmentent que la 

volonté est moins affermie en Dieu 

et plus dépendante des créatures. On 

se porte très facilement à goûter ce 

qui ne mérite pas de l'être, à espérer 

ce qui n'apportera aucun profit, à 

s'affliger de ce qui devait peut-être 

causer de la joie et à craindre là où il 

n'y a rien à redouter. 

Dieu voit avec le plus vif déplaisir 

ceux qui, cherchant la nourriture de 

l'esprit, ne se contentent pas de lui 



115 
 

seul, mais s'appliquent encore à 

désirer et aimer des objets étrangers. 

Celui qui veut aimer quelque chose 

en même temps que Dieu, a 

vraiment bien peu d'estime pour 

Dieu, car il met avec lui dans la 

balance ce qui est infiniment au-

dessous de lui. 

De même qu'un malade a peu de 

force pour travailler, de même l'âme 

qui est faible dans l'amour de Dieu, 

l'est aussi pour pratiquer la vertu 

avec perfection. 

Se rechercher soi-même en Dieu, 

c'est rechercher les douceurs et les 

consolations de Dieu, et cela est 

contraire au pur amour de Dieu. 



116 
 

C'est un grand mal d'avoir en vue les 

biens de Dieu plutôt que Dieu lui-

même, l'oraison et le détachement. 

Il y en a beaucoup qui cherchent en 

Dieu leurs consolations et leurs 

goûts, et désirent que Sa Majesté les 

comble de ses faveurs et de ses dons 

; mais le nombre de ceux qui 

prétendent lui plaire et lui donner 

quelque choses à leurs dépens, en 

méprisant leur propre intérêt, est très 

petit. 

Il y a peu d'hommes spirituels, 

même parmi ceux que l'on regarde 

comme très avancés dans la vertu, 

qui acquièrent une parfaite 

détermination pour le bien. Ils 

n'arrivent jamais à se renoncer 

entièrement sur quelque point de 



117 
 

l'esprit du monde ou de la nature, ni 

à mépriser ce qu'on dira ou ce qu'on 

pensera d'eux, quand il s'agit 

d'accomplir par amour pour Jésus-

Christ des œuvres de perfection et de 

détachement. 

Chez ceux qui font profession de vie 

spirituelle, comme chez les hommes 

du commun, l'attachement à la 

volonté propre et la complaisance 

dans les œuvres personnelles 

règnent à un si haut point qu'on en 

trouve à peine un qui agisse 

purement pour Dieu, et ne s'attache 

ni à ses intérêts, ni à ses 

consolations, ni à ses goûts, ni à 

quelque autre motif humain. 

Il y a des âmes qui appellent Dieu 

leur Epoux et leur Bien-Aimé ; et 



118 
 

cependant il n'est pas véritablement 

leur Bien-Aimé, parce qu'elles ne lui 

ont pas donné tout leur cœur. 

Pour trouver cette joie en Dieu, il 

faut vouloir se contenter de Dieu 

seul, car l'âme se trouverait-elle déjà 

au ciel, elle ne serait pas satisfaite, si 

elle ne rechercherait pas Dieu seul. 

Il en est ainsi avec Dieu, tant que 

notre cœur garde quelque affection à 

autre chose que lui. 

Les essences aromatiques qui sont 

exposées à l'air perdent peu à peu 

leur parfum et la force de leur 

senteur ; de même l'âme qui ne 

concentre pas tout son amour en 

Dieu seul, perd la chaleur et la 

vigueur de la vertu. 



119 
 

Celui qui ne veut que Dieu seul ne 

marche pas dans les ténèbres, 

quelque pauvre et privé de lumière 

qu'il puisse être à ses propres yeux. 

Celui qui ne craint pas de souffrir 

pour Dieu montre bien qu'il s'est 

vraiment donné à Dieu et qu'il 

l'aime. 

L'âme qui, au milieu des sécheresses 

et des délaissements, conserve 

toujours son attention et sa 

sollicitude pour servir Dieu, pourra 

avoir de la peine et craindre de ne 

pas réussir ; mais, en réalité, elle 

offrira à Dieu un sacrifice de très 

agréable odeur. 

Quand Dieu est vraiment aimé d'une 

âme, il exauce très facilement les 

prières de cette âme. 



120 
 

Avec l'amour de Dieu, l'âme est forte 

contre la chair, son ennemie, car là 

où règne le véritable amour de Dieu, 

ni l'amour de soi, ni l'intérêt 

personnel n'ont d'entrée. 

L'âme embrasée d'amour ne se 

fatigue point et ne fatigue point. 

Portez votre pensée vers cet infini 

savoir, vers ce secret caché. Quelle 

paix ! Quel amour ! Quel silence 

dans ce cœur divin ! Quelle science 

élevée Dieu nous y enseigne ! Ces 

révélations sont ce qu'on appelle des 

actes anagogiques, ou oraison 

jaculatoires, qui allument dans le 

cœur un si grand feu. 

Le parfait amour de Dieu ne peut 

exister sans la connaissance de Dieu 

et de soi-même. 



121 
 

C'est une propriété de l'amour parfait 

de ne rien vouloir pour soi-même et 

de ne rien s'attribuer, mais de tout 

remettre au Bien-Aimé. Or si cela 

est vrai de l'amour terrestre, à 

combien plus forte raison cela le 

sera-t-il de l'amour divin ? 

Ceux qui sont de vieux amis de Dieu 

lui sont rarement infidèles ; ils se 

trouvent déjà au-dessus de tout ce 

qui peut les faire tomber. 

Le véritable amour reçoit d'un cœur 

égal la prospérité et l'adversité ; il les 

convertit de la même manière en joie 

et en délices. 

L'âme qui par amour pour Dieu 

travaille à se dépouiller de tout ce 

qui n'est pas Dieu, est bientôt si 

remplie de lumière et tellement 



122 
 

transformée en Dieu, qu'elle lui 

devient semblable et entre en 

possession de ses biens. 

Une âme unie à Dieu est redoutée du 

démon, comme Dieu lui-même. 

L'âme parvenue à l'union d'amour 

n'est plus même sujette aux premiers 

mouvements de la nature. 

La pureté du cœur correspond au 

degré d'amour et de grâce de Dieu ; 

aussi quand notre Sauveur appelle 

bienheureux ceux qui ont le cœur 

pur, il parle de ceux qui sont remplis 

d'amour, car la béatitude nous est 

donnée selon le degré de notre 

amour.  

Celui qui aime vraiment Dieu ne 

rougit point devant le monde de ce 



123 
 

qu'il fait pour Dieu, et il ne le cache 

pas avec confusion, alors même que 

le monde entier viendrait à le 

condamner. 

Celui qui aime vraiment Dieu 

regarde comme un gain et une 

récompense la perte de toutes les 

choses créées, et la perte de lui-

même par amour pour Dieu. 

Si une âme percevait une seule fois 

le plus faible rayon de la beauté de 

Dieu, non seulement elle voudrait 

mourir une fois pour le voir toujours, 

mais elle éprouverait la joie la plus 

vive à endurer mille fois la mort la 

plus cruelle pour le voir un seul 

instant. 

Celui qui travaille pour Dieu avec un 

amour pur, non seulement ne 



124 
 

s'inquiète pas d'être vu des hommes, 

mais n'agit même pas pour être vu de 

Dieu ; et s'il venait à apprendre que 

peut-être Dieu ne connaîtra pas ses 

œuvres, il ne laisserait pas de lui 

rendre les mêmes hommages avec la 

même allégresse et la même pureté 

d'amour. 

C'est une grande chose que de 

s'exercer beaucoup dans le saint 

amour, car l'âme arrivée à la 

perfection et à la consommation de 

l'amour, ne tarde pas, soit en cette 

vie, soit en l'autre, à voir la face de 

Dieu. 

Celui qui a le cœur pur profite 

également de l'élévation et de 

l'abaissement pour devenir toujours 

plus pur, tandis que le cœur impur ne 



125 
 

s'en sert que pour produire encore 

des fruits d'impureté. 

Le cœur puise en toutes choses une 

connaissance de Dieu savoureuse, 

chaste, pure, spirituelle, pleine de 

joie et d'amour. 

 

  



126 
 

DE LA PAIX 

 

 

 

En gardant les sens qui sont les 

portes de l'âme, on conserve et on 

augmente beaucoup sa paix et sa 

tranquillité. 

L'homme ne perdrait jamais la paix 

de son âme, s'il oubliait ses 

connaissances, renonçait à ses 

pensées et s'abstenait autant qu'il le 

peut bonnement, d'entendre les 

créatures, de les voir et de traiter 

avec elles. 

Une fois qu'on a oublié toutes les 

choses créées, rien ne peut faire 



127 
 

perdre la paix ni réveiller les 

tendances déréglées qui la troublent. 

Ainsi que le dit le proverbe, ce que 

l'œil ne voit pas, le cœur ne le désire 

pas. 

L'âme inquiète, agitée et non 

affermie dans la mortification de ses 

désirs et de ses passions, n'est pas 

capable comme telle du bien 

spirituel. Celui-ci ne s'imprime que 

dans une âme qui est bien pondérée35 

et dans la paix. 

Ayez soin de conserver votre cœur 

dans la paix ; qu'aucun évènement de 

ce monde ne le trouble ; songez que 

tout finit ici-bas. 

 
35 Équilibrer. 



128 
 

Dans tous les évènements, si 

fâcheux qu'ils soient, nous devons 

plutôt nous réjouir que nous attrister, 

pour ne point perdre un bien plus 

précieux, la paix et le calme de 

l'âme. 

Quand même tout ici-bas 

s'écroulerait et que tous les 

évènements nous seraient opposés, il 

serait inutile de se troubler, car le 

trouble nous apporterait plus de 

dommage que de profit. 

Supporter tout avec la même égalité 

d'humeur et dans la paix, c'est non 

seulement aider l'âme à acquérir de 

grands biens, mais encore la 

disposer à mieux juger des 

adversités où elle se trouve et à y 

apporter le remède convenable. 



129 
 

Le ciel est stable et n'est pas sujet 

aux changements. De même, les 

âmes qui sont d'une nature célestes 

sont stables ; elles ne sont point 

sujettes à se former de tendances 

désordonnées, ni quoi que ce soit de 

ce genre ; elles ressemblent d'une 

certaine manière à Dieu qui est 

immuable. 

 

  



130 
 

DE L'AMOUR DU 

PROCHAIN 

 

 

 

La sagesse entre en nous par l'amour, 

le silence et la mortification. C'est 

une grande sagesse que de savoir se 

taire et souffrir, sans se préoccuper 

des discours, des actions et de la vie 

du prochain. 

Ne refusez pas une chose que vous 

avez à celui qui vous la demande, 

alors même que vous en auriez 

besoin. 



131 
 

Ne soupçonnez pas le mal chez votre 

frère, car le soupçon altère la pureté 

du cœur. 

N'écoutez jamais ce qu'on vous dit 

des faiblesses des autres ; et si 

quelqu'un vient se plaindre à vous de 

votre prochain, vous pourrez le prier 

humblement de ne vous en rien dire. 

Ne refusez pas un travail, quand bien 

même il vous semblerait au-dessus 

de vos forces ; que tous trouvent en 

vous un cœur compatissant. 

Nul ne mérite d'être aimé si ce n'est 

en raison de la vertu qu'il possède. 

Quand on aime pour ce motif, on 

aime vraiment selon Dieu et avec 

une grande liberté. 



132 
 

Quand l'amour et l'affection que l'on 

porte à la créature est tout spirituel et 

fondé en Dieu, il développe, en 

grandissant, l'amour de Dieu dans 

l'âme ; plus alors l'âme se souvient 

du prochain, plus aussi elle se 

souvient de Dieu et le désire ; ces 

deux amours se suivent l'un l'autre 

dans leur développement. 

Quand l'amour pour la créature 

provient du vice, de la sensualité et 

d'une inclination purement naturelle, 

à mesure qu'il augmente il refroidit 

en nous l'amour de Dieu et porte à 

l'oublier lui-même ; le souvenir de la 

créature engendre le remords de la 

conscience. 

Ce qui naît de la chair est chair, et ce 

qui naît de l'esprit est esprit, dit notre 



133 
 

Sauveur dans son Evangile. De 

même, l'amour qui naît de la 

sensualité aboutit à la sensualité ; 

celui qui naît de l'esprit aboutit à 

l'esprit de Dieu et le fait grandir. Tels 

sont les traits distinctifs auxquels 

nous devons reconnaître ces deux 

amours. 

 

  



134 
 

DES INCLINATIONS 

DESORDONNEES 

 

 

 

Celui qui aime la créature d'une 

manière déréglée descend aussi bas 

qu'elle, et en quelque sorte plus bas 

encore ; l'amour, en effet, ne se 

borne pas à rendre celui qui aime 

égal à l'objet aimé, mais l'y soumet. 

Quand les affections et les passions 

sont bien ordonnées et bien réglées, 

elles donnent naissance à toutes les 

vertus ; quand, au contraire, elles 

n'ont plus de frein, elles engendrent 

toutes les imperfections et tous les 

vices. 



135 
 

Toutes les tendances déréglées du 

cœur privent l'âme de l'esprit de 

Dieu et produisent encore cinq effets 

funestes. Elles la fatiguent, elles la 

tourmentent, elles l'obscurcissent, 

elles la souillent et elles 

l'affaiblissent. 

 

Elles fatiguent l'âme 

Toutes les créatures sont comme des 

miettes tombées de la table de Dieu. 

Celui qui cherche en elles sa 

nourriture, est très justement 

comparé au chien ; comme lui, en 

effet, il va et vient toujours affamé, 

car les miettes servent beaucoup 

plus à exciter l'appétit qu'à apaiser la 

faim. 



136 
 

Les tendances de l'âme sont comme 

ces petits enfants toujours inquiets et 

mécontents, qui tournent sans cesse 

autour de leur mère, lui demandant 

tantôt un objet et tantôt un autre, 

sans être jamais satisfaits. Elles 

ressemblent encore à celui qui 

souffre de la fièvre, qui ne se trouve 

jamais bien jusqu'à ce que la fièvre 

l'ai quitté, et qui sent la soif 

augmenter toujours. 

 

Elles tourmentent36 l'âme 

L'infortuné37 qui tombe entre les 

mains de ses ennemis n'est pas plus 

affligé et n'endure pas plus de 

 
36 S’inquiéter. 
37 Qui est accablé par le malheur. 



137 
 

tourments que l'âme qui est esclave 

de ses tendances désordonnées. 

Les douleurs et afflictions 

qu'éprouve celui qui est couché nu 

sur les épines et des pointes aiguës, 

l'âme les éprouve quand elle cherche 

son repos dans ses tendances 

désordonnées ; celles-ci, semblables 

à des épines, la blessent, la torturent, 

la brûlent, en un mot la font souffrir. 

 

Elles obscurcissent l'âme 

De même que les vapeurs 

obscurcissent l'air et voilent l'éclat 

du soleil, de même aussi l'âme qui 

est l'esclave de ses tendances 

déréglées a son entendement 

obscurci ; elle ne laisse ni les 



138 
 

lumières naturelles de la raison, ni 

les lumières surnaturelles de la 

sagesse divine la pénétrer et 

l'inonder de leur éclat. 

Celui qui satisfait ses tendances 

désordonnées ressemble au petit 

papillon qu'aveugle la flamme, ou au 

poisson qui, ébloui par la lumière et 

plongé dans les ténèbres, ne voit pas 

les pièges préparés par le pêcheur. 

Oh ! Qui pourra exprimer combien il 

est impossible à l'âme dominée par 

ses mauvaises tendances de juger les 

choses de Dieu telles qu'elles sont ? 

Elle a en effet la cataracte et le nuage 

de ces tendances sur l'œil du 

jugement, elle ne voit que le nuage 

qui est tantôt d'une couleur et tantôt 

d'une autre. Voilà pourquoi elle 



139 
 

considère les choses de Dieu comme 

ne venant pas de lui. 

 

Elles souillent l'âme 

De même que les taches de suie 

souillent le visage le plus beau et le 

mieux fait, de même les tendances 

déréglées enlaidissent et souillent 

l'âme qui est une image de Dieu 

incomparablement belle. 

Celui qui touchera la poix, dit le 

Saint-Esprit, s'y souillera. Or, 

toucher la poix, c'est chercher dans 

la créature la satisfaction des 

tendances déréglées. 

Si nous voulions exposer ici dans le 

détail la dégoûtante et honteuse 

laideur imprimé à l'âme par ses 



140 
 

tendances déréglées, nous ne 

saurions découvrir aucun insecte, 

reptile ou objet si répugnant qu'il 

soit, qui pût lui être comparé. 

Il y a des âmes qui se vautrent dans 

la fange comme les animaux, mais il 

y en a d'autres qui prennent leur 

essor comme les oiseaux et se 

purifient toujours plus à l'air. 

 

Elles affaiblissent l'âme 

Nos tendances sont comme ces 

rejetons qui en poussant autour de 

l'arbre lui dérobent sa vigueur et 

l'empêchent de produire autant de 

fruits qu'il le pourrait. 

La malignité des humeurs ne rend 

pas la marche aussi pénible à une 



141 
 

malade et ne lui donne pas autant de 

dégoût pour la nourriture que 

l'affection aux créatures ne donne de 

dégoût et de lenteur à l'âme pour la 

pratique de la vertu. 

Beaucoup d'âmes n'ont pas le désir 

de pratiquer la vertu, parce que leurs 

affections ne sont pas pures et 

qu'elles veulent autres choses que 

Dieu. 

Les petits de la vipère, au fur et à 

mesure qu'ils grandissent dans le 

ventre de leur mère, finissent par la 

ronger et la tuer, et restent eux-

mêmes vivants à ses côtés. Ainsi les 

tendances déréglées de l'âme qui 

n'ont pas été mortifiées, arrivent à 

l'affaiblir au point qu'elles détruisent 

en elle la vie de Dieu, et demeurent 



142 
 

alors seules vivantes en elle, parce 

qu'elle ne les a pas étouffées dès le 

début. 

De même que la terre doit être 

travaillée pour porter des fruits, sans 

quoi elle ne produirait que de 

mauvaises herbes, de même nos 

tendances désordonnées doivent être 

mortifiées pour que notre âme soit 

pure. 

De même que le bois ne se 

transforme pas en feu, s'il lui 

manque un seul degré de chaleur 

nécessaire, de même l'âme ne se 

transformera pas parfaitement en 

Dieu, si elle garde une seule 

imperfection. 

Qu'un oiseau soit retenu par un lien 

de fer ou le fil le plus léger et le plus 



143 
 

délicat, il ne pourra prendre son vol 

; il restera prisonnier et captif tant 

que l'un ou l'autre lien n'aura pas été 

rompu. Ainsi l'âme qui est retenue 

captive par son affection aux choses 

humaines, si minimes qu'elles 

soient, ne pourra jamais, avant de 

briser ce lien, prendre son essor vers 

Dieu. 

Les tendances déréglées et les 

attaches de l'âme ont sur elle la 

puissance que l'on attribue au 

poisson nommé Remora sur les 

navires. Malgré son extrême 

petitesse, s'il parvient à s'attacher au 

navire, il le retient, dit-on, tellement 

immobile, qu'il l'empêche d'avancer. 

Oh ! Si les âmes qui font profession 

de vie spirituelle savaient de quels 



144 
 

biens et de quelle abondance de 

l'esprit de Dieu elles se privent, 

parce qu'elles ne peuvent pas en finir 

avec l'affection aux enfantillages ! 

Comme elles trouveraient dans cette 

simple nourriture de l'esprit, figurée 

par la manne, la saveur de toute 

choses, si elles ne cherchaient de 

goût dans aucune créature ! 

Si les enfants d'Israël ne trouvaient 

pas dans la manne tout le goût et 

toute la force qu'ils désiraient, ce 

n'est pas que la manne n'eût pas cette 

vertu, mais c'est parce qu'ils 

voulaient eux-mêmes autre chose. 

Une seule étincelle suffit pour 

allumer un grand incendie, et une 

seule imperfection suffit pour en 

engendrer d'autres. Ainsi nous ne 



145 
 

verrons jamais une âme négligente à 

vaincre une seule de ses tendances 

déréglées, qui n'en possède 

beaucoup d'autres ; elle leur donne 

naissance par l'imperfection et la 

faiblesse qu'elle met à combattre la 

première. 

Les tendances désordonnées que 

nous conservons volontairement et 

avec entière advertance, si faibles 

qu'elles soient, dès lors qu'elles 

passent en habitude et en coutume, 

sont le principal obstacle à 

l'avancement dans le chemin de la 

perfection. 

L'âme qui s'attache à une 

imperfection, quelle qu'elle soit, et 

s'y habitue, en reçoit plus de 

dommage pour son avancement dans 



146 
 

la vertu que d'une foule d'autres, 

même plus considérables, dans 

lesquelles elle tomberait chaque 

jour, mais qui ne procéderaient pas 

d'une habitude invétérée38. 

Pourquoi es-tu si lent à aller vers 

Dieu, quand tu vois que ton cœur 

peut sans cesse se porter vers lui ? 

C'est à bon droit que Dieu se fâche 

contre certaines âmes. Sa main 

puissante les avait tirées du monde et 

des dangers qu'elles couraient de 

tomber dans des fautes graves, et il 

les voit lâches et négligentes à 

mortifier quelques imperfections ; 

aussi les laisse-t-il suivre leurs 

 
38 Qui est profondément ancré en 

quelqu’un, qui s’est renforcé avec le 

temps. 



147 
 

tendances désordonnées et tomber 

de mal en pis. 

 

  



148 
 

DE LA PRUDENCE 

 

 

 

Marchez seul avec Dieu, travaillez 

sous son regard, et ne dévoilez pas 

les faveurs qu'il vous accorde. 

Il ne convient à aucune créature de 

franchir les limites que le Créateur 

lui a naturellement fixées. Or, 

l'homme ayant reçu de Dieu ce qui 

lui est nécessaire pour se diriger 

dans les limites de sa nature et de sa 

raison, il n'est ni saint ni convenable 

d'en sortir pour obtenir par voie 

surnaturelle une connaissance plus 

étendue. Aussi Dieu ne goûte point 

cette façon d'agir, et, s'il y répond, 



149 
 

quelquefois c'est par pure 

condescendance39 pour la faiblesse 

de l'âme. 

Nous ignorons ce qu'il y a à notre 

droite et ce qu'il y a à notre gauche, 

car à chaque pas nous prenons le mal 

pour le bien et le bien pour le mal ; 

or si tel est le fruit de notre nature, 

que sera-ce si à nos ténèbres 

viennent s'ajouter nos tendances 

désordonnées ? 

La tendance de la volonté, en tant 

que tendance, est aveugle ; par elle-

même elle ne suit pas la raison ; et 

cependant c'est la raison qui éclaire 

constamment notre âme dans la voie 

droite et dirige ses opérations. Aussi 

 
39 Complaisance par laquelle on consent à 

se mettre à la portée d’un inférieur. 



150 
 

toutes les fois que l'âme se laisse 

guider par ses tendances, elle 

s'aveugle. 

 

  



151 
 

DES ANGES 

 

 

 

Les anges sont nos pasteurs ; non 

seulement ils portent à Dieu nos 

messages, mais ils nous apportent 

aussi ceux de Dieu. Ils nourrissent 

nos âmes de leurs douces 

inspirations et des communications 

divines ; en bons pasteurs, ils nous 

protègent et nous défendent contre 

les loups, c'est-à-dire contre les 

démons. 

Par leurs secrètes inspirations, les 

anges procurent à l'âme une 

connaissance plus haute de Dieu ; ils 

l'embrasent ainsi d'une plus vive 



152 
 

flamme d'amour pour lui ; ils vont 

même jusqu'à la laisser toute blessée 

d'amour. 

La même sagesse divine qui, dans le 

ciel, éclaire les anges et les purifie de 

toute ignorance, éclaire aussi les 

hommes sur la terre et les purifie de 

leurs erreurs ou imperfections ; elle 

va des premières hiérarchies des 

anges jusqu'aux dernières, et par 

celles-ci arrive jusqu'à l'homme. 

La lumière de Dieu illumine l'ange 

en le pénétrant de sa splendeur et en 

l'embrasant de son amour, car l'ange 

est un pur esprit tout disposé à cette 

participation divine, mais 

d'ordinaire elle n'éclaire l'homme 

que d'une manière obscure, 

douloureuse et pénible, parce que 



153 
 

l'homme est impur et faible, de 

même que la lumière du soleil 

n'éclaire des yeux malades qu'en les 

faisant souffrir. 

Quand l'homme est devenu vraiment 

spirituel et transformé par l'amour 

divin qui le purifie, il reçoit l'union 

et l'amoureuse illumination de Dieu 

avec une suavité semblable à celle 

des anges. 

Quand Dieu accorde des faveurs à 

une âme par l'intermédiaire du bon 

ange, il permet d'ordinaire que le 

démon en ait connaissance et s'y 

oppose même de tout son pouvoir 

dans une mesure conforme à la 

justice, afin que le triomphe soit 

estimé à un plus haut prix, et que 

l'âme victorieuse et fidèle dans la 



154 
 

tentation obtienne une récompense 

plus abondante. 

Rappelez-vous combien il est vain, 

périlleux et funeste de se réjouir 

d'autre chose que du service de Dieu, 

et considérez quel malheur ce fut 

pour les anges de se réjouir et de se 

complaire dans leur beauté et leurs 

dons naturels, puisque c'est pour 

cela qu'ils tombèrent, privés de toute 

beauté, au fond des abîmes. 

 

  



155 
 

DU MAITRE 

SPIRITUEL 

 

 

 

Le Christ n'a pas dit dans son 

Evangile : " je serai là où se trouvera 

un seul homme, mais là où seront au 

moins deux ensemble ", pour nous 

faire entendre que personne ne peut 

par lui-même avoir la foi ou 

s'affermir dans les choses qu'il 

regarde comme venant de Dieu, 

mais que chacun doit se régler 

d'après le conseil et la direction de la 

Sainte Eglise et de ses ministres. 

Malheur à celui qui est seul, dit 

l'Esprit-Saint. Aussi la direction d'un 



156 
 

Maître est nécessaire à toute âme ; 

les deux résisteront plus facilement 

au démon, en s'unissant pour 

connaître la vérité et en s'y 

conformant dans la pratique. 

Dieu désire tellement qu'un homme 

soit gouverné par un autre homme 

qu'il nous défend absolument de 

donner pleine créance aux 

communications surnaturelles, avant 

qu'elles n'aient passé par le canal des 

lèvres humaines. 

Quand Dieu favorise une âme de 

quelque révélation, il lui inspire de 

s'en ouvrir au ministre de son Eglise, 

qui est son représentant.  

Il n'appartient pas au premier venu 

de diriger les âmes, car c'est une 

chose très importante de réussir ou 



157 
 

de se tromper dans une affaire si 

grave. 

L'âme qui désire marcher en avant et 

ne plus revenir en arrière, doit bien 

examiner en quelles mains elle se 

remet, car tel sera le maître, tel sera 

le disciple, et tel sera le père, tel sera 

le fils. 

Les inclinations du Maître et ses 

affections s'impriment facilement 

dans l'âme du disciple. 

Le principal soin du Maître spirituel 

doit être de mortifier toutes les 

inclinations désordonnées de ses 

disciples, en les faisant renoncer à 

l'objet de leurs désirs, afin de les 

délivrer d'une misère si grande.  



158 
 

La doctrine, quelque haute qu'elles 

soit, aura beau être parée 

d'éloquence et revêtue d'un style 

brillant, elle ne produira 

généralement par elle-même de 

profit que selon le degré d'esprit 

intérieur du Maître qui l'enseigne. 

Le style noble et l'action, la haute 

doctrine et le beau langage 

émeuvent et agissent plus fortement 

quand l'esprit de Dieu les 

accompagne ; mais, sans lui, 

viendrait-on à charmer les sens et à 

flatter l'esprit, la volonté n'en 

ressentirait que peu ou point de 

chaleur. 

Dieu ne peut voir d'un bon œil ceux 

qui enseignent sa loi et ne pratiquent 



159 
 

pas, ou prêchent un bon esprit et ne 

le possède pas. 

Pour atteindre à ce qu'il y a de plus 

élevé dans les voies de la perfection, 

ou même à une hauteur très 

médiocre, on pourra à peine trouver 

un guide capable qui réunisse toutes 

les conditions requises. Il faut la 

science, la prudence et l'expérience. 

 

Bien que la condition fondamentale 

pour guider une âme dans les voies 

spirituelles soit de posséder la 

science et la prudence, le directeur 

qui n'a pas d'expérience ne saura pas 

conduire une âme par la voie où 

Dieu l'appelle ; il la fera retourner en 

arrière, en la guidant par des 



160 
 

méthodes vulgaires qu'il aura 

trouvées dans les livres. 

Tout homme est tenu de remplir son 

mandat. Or, celui qui est obligé par 

sa charge de diriger les âmes et fait 

fausse route par suite de sa témérité, 

sera châtié d'après le dommage dont 

il est cause. Les choses de Dieu, 

telles que la direction des âmes, 

doivent être traitées avec beaucoup 

de circonspection et de prudence. 

Qui donc pourra, comme saint Paul, 

se faire tout à tous, pour les gagner 

tous à Dieu ? Qui donc connaîtra 

toutes les voies par lesquelles Dieu 

mène les âmes ? Ces voies sont si 

différentes, que c'est à peine si l'on 

trouvera une seule âme dont la 



161 
 

direction soit de moitié conforme à 

celle d'une autre. 

 

 

 

  



162 
 

DE LA VERTU DE 

RELIGION ET DE 

L'ORAISON 

 

 

 

Le plus grand honneur que nous 

puissions rendre à Dieu c'est de le 

servir selon la perfection de 

l'Evangile ; en dehors de là, tout est 

sans valeur ni profit pour l'homme. 

Une seule pensée de l'homme vaut 

plus que l'univers tout entier ; voilà 

pourquoi Dieu seul est digne de 

notre pensée, et à lui seul elle est due 

; aussi toute pensée de l'homme qui 



163 
 

n'est pas pour Dieu est un vol fait à 

Dieu. 

 

De la nécessité de l'Oraison 

Ne laissez jamais votre cœur se 

répandre au dehors, ne serait-ce que 

durant un Credo. 

L'âme ne peut, sans le secours de 

l'oraison, triompher des forces du 

démon ; elle ne pourra, non plus, 

sans l'humilité et la mortification, 

découvrir ses pièges ; car les armes 

de Dieu sont l'oraison et la croix de 

Jésus-Christ. 

Dans toutes nos nécessités, épreuves 

ou difficultés, il n'est point pour 

nous de secours meilleur et plus sûr 

que l'oraison et l'espérance que Dieu 



164 
 

daignera pourvoir à tout par des 

moyens de son choix. 

 

Des fruits de l'Oraison 

Entrez dans votre intérieur, et 

travaillez en présence de l'Epoux 

divin, qui est toujours là à vous faire 

du bien. 

Ayez toujours soin d'avoir Dieu 

présent à votre esprit et de conserver 

en vous la pureté qu'il vous 

enseigne. 

L'oraison chasse la sécheresse, 

augmente la dévotion et porte l'âme 

à l'exercice intérieur des vertus. 

N'arrêtez point vos regards sur les 

défauts d'autrui, observez le silence, 

entretenez-vous sans cesse avec 



165 
 

Dieu ; vous déracinerez alors de 

grandes imperfections et rendrez 

l'âme maîtresse de hautes vertus. 

Quand l'oraison a lieu dans une pure 

et simple intelligence de Dieu, elle 

semble très courte à l'âme, alors 

même qu'elle serait d'une longue 

durée ; c'est là l'oraison courte dont 

il est dit qu'elle pénètre les cieux. 

 

Des qualités de l'Oraison 

Nos sens et nos puissances ne 

doivent pas être appliqués tous aux 

objets créés, si ce n'est dans la 

mesure indispensable, et il faut les 

désoccuper de tout le reste pour 

Dieu. 



166 
 

Ayez une attention pleine d'amour 

pour Dieu, et n'aspirez pas à sentir 

ou à comprendre telle ou telle chose 

particulière de lui. 

Faites toujours en sorte que les 

créatures ne soient plus rien pour 

vous, ni vous pour elles, afin que 

dans l'oubli de tout vous demeuriez 

recueilli avec l'Epoux divin. 

Ne nourrissez votre esprit que de 

Dieu ; détournez votre attention des 

choses créées ; vous aurez alors la 

paix et le recueillement intérieur. 

Cherchez en lisant et vous trouverez 

en méditant ; appelez en priant et il 

vous sera ouvert en contemplant. 

La véritable dévotion ou vie 

spirituelle consiste à persévérer avec 



167 
 

patience et humilité dans l'oraison, 

dans la défiance de nous-mêmes et 

dans le but unique de plaire à Dieu. 

Ceux-là invoquent Dieu en vérité, 

qui lui demandent des choses d'une 

importance capitale, comme celles 

du salut. 

Pour voir exaucés les désirs de notre 

cœur, il n'y a pas de meilleur moyen 

que de demander avec toute notre 

ferveur ce qui est le plus agréable à 

Dieu ; car alors il ne nous donnera 

pas seulement le salut que nous 

demandons, mais encore tout ce qu'il 

saura convenir à notre âme, alors 

même que nous ne le demanderions 

pas et que nous n'aurions même pas 

la pensée de le faire. 



168 
 

Toute âme doit être persuadée que, si 

Dieu n'exauce pas immédiatement 

ses prières en la secourant dans ses 

nécessités, il ne manquera pas pour 

cela de la secourir en temps 

opportun, pourvu qu'elle ne perde 

pas courage et ne cesse pas de 

l'invoquer. 

 

Des motifs de s'adonner à l'Oraison 

Quand la volonté s'élève 

immédiatement au-dessus des 

douceurs sensibles qu'elle éprouve 

pour mettre sa jouissance en Dieu et 

faire oraison, elle ne doit pas rejeter 

ce moyen, mais elle peut et doit 

même le prendre pour grandir dans 

un si saint exercice ; car alors les 

choses sensibles servent à la fin pour 



169 
 

laquelle Dieu les a créées, qui est de 

le faire mieux connaître et aimer. 

Celui dont les sens sont purifiés et 

soumis à l'esprit, tire de toutes les 

choses sensibles, dès qu'il en est 

impressionné, les délices d'une 

présence et d'une contemplation de 

Dieu très savoureuse. 

Il est reconnu en bonne philosophie 

que toute vie ici-bas correspond à 

son être. Or quand on a mortifié la 

vie animale, on possède la vie 

spirituelle ; il est donc clair que l'on 

doit aller à Dieu de toutes ses 

puissances et sans difficultés. 

L'âme dévote porte sa volonté 

surtout vers l'invisible ; elle n'a 

besoin et ne se sert que de bien peu 

d'images ; et encore recherche-t-elle 



170 
 

celles qui reflètent plus le divin que 

l'humain ; elle les conforme et se 

conforme elle-même bien plus à la 

condition du siècle futur que du 

siècle présent. 

Ce qu'il faut surtout pour regarder 

les images, c'est la dévotion et la foi 

; sans cela, l'image ne sert de rien. 

Notre Sauveur offrait une très vive 

image en ce monde, et cependant 

ceux qui n'avaient pas la foi avaient 

beau vivre auprès de lui et être 

témoins de ses œuvres 

merveilleuses, ils n'en retiraient 

aucun profit. 

 

 

 



171 
 

Du lieu convenable pour l'Oraison 

Il faut choisir pour faire oraison 

l'endroit où vos sens seront moins 

distraits et votre esprit moins 

embarrassé pour aller à Dieu. 

L'endroit pour faire oraison ne doit 

pas être, comme quelques-uns ont 

coutume de le rechercher, doux et 

agréable aux sens, car au lieu de 

recueillir l'âme, il flatterait les sens. 

Celui qui entreprend un pèlerinage 

doit le faire quand les autres n'y vont 

pas, alors même que ce serait en 

dehors des temps accoutumés. Mais 

je ne lui conseille pas de le faire 

quand il y va beaucoup de monde, 

car on en revient ordinairement plus 

dissipé qu'on n'y était allé ; et ils sont 



172 
 

nombreux ceux qui y vont plus par 

récréation que par dévotion. 

 

Des obstacles à l'Oraison 

Ayez horreur d'admettre en votre 

âme quelque chose qui ne soit pas 

spirituel ; cela vous ferait perdre le 

goût de la dévotion et du 

recueillement. 

Celui qui veut s'attacher beaucoup 

au sens corporel ne sera pas très 

adonné à la vie spirituelle ; aussi 

ceux-là se trompent qui croient 

pouvoir, avec la seule force du sens 

inférieur, atteindre à la force de 

l'esprit. 

C'est parce qu'ils recherchent les 

douceurs sensibles dans l'oraison, 



173 
 

que les imparfaits perdent la 

véritable dévotion. 

Celui qui ne s'arrange pas de façon à 

prier en tous lieux, mais seulement 

dans celui qui est de son goût, 

manquera très souvent à l'oraison ; il 

ne sait lire, comme on dit, que dans 

le livre de son village. 

Celui qui n'a pas la liberté nécessaire 

de se servir des objets et goûts 

sensibles comme d'un motif de faire 

oraison, mais y attache sa volonté 

pour qu'elle y trouve sa jouissance, 

éprouvera un grand dommage dans 

sa marche vers Dieu, il doit 

s'abstenir de ces choses. 

Celui-là serait vraiment insensé, qui, 

se voyant privé des douceurs et des 

goûts spirituels, croirait que par là 



174 
 

même Dieu lui manque, et se 

réjouirait, au contraire, en 

s'imaginant que, s'il les possède, il 

possède aussi Dieu. 

Très souvent un grand nombre de 

ceux qui font profession de vie 

spirituelle accordent à leurs sens la 

jouissance des biens sensibles, sous 

les prétextes de s'adonner à l'oraison 

et d'élever leur cœur vers Dieu. Mais 

cela est de telle sorte que leur 

conduite mérite le nom de récréation 

plutôt que celui d'oraison ; ils 

recherchent leur satisfaction 

personnelle plutôt que celle de Dieu. 

La méditation doit aboutir à la 

contemplation, comme à sa fin. Or, 

de même que la fin une fois obtenue 

l'usage des moyens cesse, et que le 



175 
 

voyageur, une fois parvenu au terme 

de sa route, se repose, ainsi l'âme, à 

peine arrivée à l'état de 

contemplation, doit cesser la 

méditation. 

Il est convenable que celui qui va 

vers Dieu, laisse en temps 

opportun40 les actes discursifs41 et la 

méditation, afin qu'ils ne soient pas 

un obstacle à la contemplation, mais 

il est également nécessaire de ne pas 

abandonner trop tôt la méditation, 

sous peine de retourner en arrière. 

 
40 Qui se produit à propos, qui convient au 

temps, au lieu, aux circonstances. 
41 Qui tire une proposition d’une autre par 

un raisonnement ou une suite de 

raisonnements. 



176 
 

Les signes du recueillement intérieur 

sont au nombre de trois. On 

reconnaît le premier quand l'âme n'a 

plus de goût pour les choses qui 

passent ; le second, quand elle se 

plaît dans la solitude et dans le 

silence, et recherche toujours le plus 

parfait ; le troisième, quand ce qui 

ordinairement lui était un secours, 

comme les réflexions, la méditation 

ou actes de ce genre, ne lui est plus 

qu'un obstacle, et qu'elle n'a plus 

d'autre appui pour l'oraison que la 

foi, l'espérance et la charité. 

Aux débuts de cet état de 

contemplation, cette connaissance 

de Dieu pleine d'amour se laisse à 

peine reconnaître, d'abord, parce 

qu'elle est ordinairement très subtile, 

très délicate et presque insensible, et 



177 
 

ensuite, parce que l'âme était 

habituée jusqu'alors à l'exercice de la 

méditation qui est plus sensible. 

Plus l'âme s'habituera à s'établir dans 

le calme, plus elle augmentera en 

elle cette connaissance amoureuse 

de la contemplation. Elle la sentira 

davantage et la goûtera au-dessus de 

toute autre chose, car elle produit la 

paix, le repos, la suavité et la 

jouissance sans fatigue aucune. 

Ceux qui sont arrivés à l'état de 

contemplation ne doivent pas 

s'imaginer pour cela qu'ils n'ont plus 

à recourir à la méditation ni à la 

rechercher. Dans les premiers temps 

ils ne possèdent pas une habitude 

assez parfaite de la contemplation 

pour en user dès qu'ils le désirent, et 



178 
 

par ailleurs ils ne sont pas si éloignés 

de la méditation qu'ils ne puissent 

s'en servir parfois, comme ils 

avaient coutume de le faire. 

En dehors du temps de la 

contemplation, l'âme doit dans tous 

ses exercices, actes et œuvres, se 

servir de ses pieux souvenirs et 

ferventes méditations, de façon à y 

trouver plus de dévotion et de profit. 

Elle doit se rappeler d'une manière 

toute spéciale la vie, la passion et la 

mort de Notre-Seigneur Jésus-

Christ, afin d'y conformer ses 

actions, ses exercices et sa vie. 

Dans le passereau solitaire nous 

remarquons cinq choses : la 

première, qu'il s'élève très haut ; la 

seconde, qu'il ne souffre point 



179 
 

auprès de lui de compagnon, même 

de son espèce ; la troisième, qu'il 

tourne son bec du côté du vent ; la 

quatrième, qu'il n'a pas de couleur 

déterminée ; la cinquième, que son 

chant est plein de douceur. Or telle 

doit être l'âme contemplative. Il faut 

d'abord qu'elle s'élève au-dessus de 

toutes les choses passagères, et n'en 

fasse pas plus de cas que si elles 

n'existaient point. Puis elle doit tant 

aimer la solitude et le silence qu'elle 

ne souffre la compagnie d'aucune 

créature. Elle doit se tourner du côté 

de l'Esprit-Saint, afin de 

correspondre à ses inspirations et à 

ses désirs et se rendre par-là plus 

digne de sa compagnie. Elle ne doit 

point avoir de couleur précise, car 

elle ne se détermine qu'à ce qui est le 



180 
 

plus conforme à la volonté de Dieu. 

Enfin son chant doit être plein de 

douceur dans la contemplation et 

l'amour de son divin Epoux. 

 

  



181 
 

DE L'OBEISSANCE 

 

 

 

Celui qui ne cherche point ses 

propres goûts ni en Dieu, ni dans les 

créatures, et qui ne fait sa volonté 

propre en aucune chose, ne risque 

pas de trébucher. 

Laissez-vous enseigner, laissez-vous 

commander, laissez-vous dominer et 

mépriser, et vous serez parfait. 

La sujétion42 et l'obéissance sont le 

sacrifice de la raison et du jugement 

 
42 État d’une personne ou d’un groupe qui 

sont soumis à la domination, à l’autorité 



182 
 

; voilà pourquoi elles constituent le 

sacrifice le plus agréable à Dieu, 

celui qu'il préfère à toutes les 

rigueurs des pénitences corporelles. 

La pénitence corporelle sans 

obéissance est très imparfaite. Les 

commençants, il est vrai, s'y sentent 

portés uniquement par la consolation 

et le goût qu'ils y trouvent ; mais 

comme ils font leur volonté propre, 

ils grandissent en vices plutôt qu'en 

vertus. 

Le démon triomphe facilement de 

ceux qui marchent seuls et se 

dirigent d'après leur volonté propre 

dans les choses de Dieu. 

 
d’autrui ; fait d’être ainsi soumis, 

dépendant. 



183 
 

DE LA FORCE ET DE 

LA PATIENCE 

 

 

 

C'est montrer un esprit large que 

d'aller au jeu pour perdre et se laisser 

gagner pour tout le monde ; c'est 

montrer une âme généreuse et un 

cœur libéral que de donner avant de 

recevoir, et aller jusqu'à se donner 

soi-même, parce qu'on regarde 

comme un trop lourd fardeau de se 

posséder soi-même, et qu'on préfère 

être possédé par un autre et n'avoir 

plus la propriété de soi. Ne sommes-

nous pas, en effet, la propriété de ce 



184 
 

Bien infini plutôt que de nous-

mêmes ? 

Ne prenez pas votre nourriture dans 

les pâturages défendus, c'est-à-dire 

dans les biens d'ici-bas ; les 

bienheureux sont ceux qui ont faim 

et soif de la justice, parce qu'ils 

seront rassasiés. 

Avec le don de force, l'âme travaille, 

accomplit des œuvres de vertu et 

triomphe de ses vices. 

Que votre cœur soit fort contre tout 

ce qui le porterait à un autre objet 

que Dieu, et soyez ami des 

souffrances de Jésus-Christ. 

Réjouissez-vous sans cesse en Dieu 

votre salut, et considérez combien 

est précieuse toute souffrance qu'on 



185 
 

endure pour celui qui est 

véritablement bon. 

Au milieu de la joie ou de l'adversité, 

ne manquez jamais de reposer votre 

cœur dans les entrailles de l'amour, 

afin de souffrir tout ce qui pourra se 

présenter. 

Nous ne devons pas accommoder les 

peines à nous-mêmes, mais nous-

mêmes aux peines. 

Si les âmes savaient de quel profit 

sont la souffrance et la mortification 

pour acquérir les biens les plus 

élevés, elles ne chercheraient jamais 

de consolation en aucune chose. 

Plus une âme a de patience à souffrir 

et de courage pour supporter la 

privation de toute joie sensible, et 



186 
 

plus elle manifeste d'avancement 

dans la vertu. 

La voie de la souffrance est plus sûre 

et même plus profitable que celle de 

la jouissance et de l'action. D'abord 

notre âme reçoit dans la souffrance 

une participation de la force de Dieu, 

tandis que dans l'action et la 

jouissance elle exerce ses faiblesses 

et ses imperfections. De plus, la 

souffrance lui fait exercer et 

développer la vertu ; elle la purifie, 

et la rend plus sage et plus prudente. 

L'âme qui n'est pas éprouvée et 

exercée par les tentations et les 

souffrances ne saurait élever son 

sens intérieur vers la sagesse, car, 

ainsi qu'il est dit au livre de 



187 
 

l'Ecclésiastique, celui qui n'est pas 

tenté, que sait-il ? 

Plus la souffrance est pure, et plus 

elle porte et amène avec elle une 

intelligence pure. 

 

  



188 
 

DE LA MODESTIE 

 

 

 

L'âme qui renonce à la délectation43 

des choses sensibles, se délivre de la 

distraction où la jetait l'usage trop 

libre de ses sens ; par-là elle se 

recueille en Dieu, elle développe et 

conserve l'esprit intérieur, ainsi que 

les vertus dont elle a fait 

l'acquisition. 

L'homme qui recherche le goût des 

choses sensibles et met en elles sa 

jouissance, ne mérite pas et ne doit 

pas avoir d'autre nom que celui de 
 

43 Jouissance vivement goûtée que 

procure une chose agréable.  



189 
 

sensuel, d'animal et de terrestre ; 

mais s'il renonce à la satisfaction de 

toutes les choses sensibles, il mérite 

tous les attributs de spirituel, de 

céleste et de divin. 

Si vous vous refusez une satisfaction 

sensible, le Seigneur vous rendra le 

centuple dès cette vie, au point de 

vue spirituel et au point de vue 

temporel, mais si vous vous 

complaisez dans une seule chose 

sensible, vous recueillerez au 

centuple ennui et dégoût. 

Celui qui ne vit plus de la vie des 

sens dirige toutes les opérations de 

ses sens et de ses puissances vers la 

divine contemplation. 

Quoique les biens sensibles puissent 

mériter qu'on y trouve quelque goût 



190 
 

quand on s'en sert pour aller à Dieu, 

cela est tellement incertain qu'on en 

retire généralement, comme nous le 

voyons, plus de dommage que de 

profit. 

Tant que l'homme n'a pas l'habitude 

de renoncer à toute jouissance 

sensible, au point de s'en servir pour 

s'élever aussitôt vers Dieu, il doit se 

refuser toute délectation de ce genre 

pour dégager son âme de la vie des 

sens. 

  

  



191 
 

DU SILENCE 

 

 

 

Le Père céleste a dit une seule parole 

: c'est son Fils. Il l'a dit éternellement 

et dans un éternel silence. C'est dans 

le silence de l'âme qu'elle se fait 

entendre. 

Parlez peu, et ne vous mêlez point 

des choses sur lesquelles vous n'êtes 

point interrogé. 

Ne vous plaignez de personne ; ne 

faites jamais de questions : ou, s'il le 

faut absolument que ce soit en peu 

de mots. 



192 
 

Veillez à ne contredire personne, et 

ne vous permettez jamais une parole 

qui ne soit pas pure. 

Quand vous parlez, que ce soit de 

façon à n'offenser personne, et ne 

dites que des choses que vous 

puissiez sans crainte dire devant tout 

le monde. 

Ayez toujours la paix intérieure ainsi 

qu'une attention amoureuse pour 

Dieu, et quand il faudra parler, que 

ce soit avec le même calme et la 

même paix. 

Gardez pour vous ce que Dieu vous 

dit, et souvenez-vous de cette parole 

de l'Ecriture : " mon secret est à moi 

". 



193 
 

Considérez combien vous devez être 

ennemi de vous-mêmes et marchez 

par les saintes rigueurs de la 

perfection. Sachez, en outre, que 

Dieu vous demandera compte de 

toute parole prononcée en dehors de 

l'obéissance. 

Traitez avec le prochain plus qu'il 

n'est purement nécessaire et que la 

raison ne demande, n'a jamais fait de 

bien à personne, quelque saint qu'il 

fût. 

Il est impossible à l'âme de faire des 

progrès, si elle n'agit et ne souffre en 

silence. 

Pour avancer dans la vertu, il est 

important de se taire et d'agir, car en 

parlant on se distrait, tandis qu'en 



194 
 

gardant le silence et en travaillant, 

on se recueille. 

Dès que l'on a appris de quelqu'un ce 

qu'il faut pour l'avancement 

spirituel, il ne faut pas lui demander 

d'en dire davantage ni continuer à 

parler, mais se mettre à l'œuvre 

sérieusement et en silence, avec zèle 

et humilité, avec charité et mépris de 

soi. 

Avant toutes choses, il est nécessaire 

et convenable de servir Dieu dans le 

silence des tendances désordonnées, 

comme de la langue, afin de 

n'entendre que des paroles d'amour. 

Voici ce que j'ai entendu dire : l'âme 

prompte à parler et à se répandre au 

dehors est peu attentive à Dieu. 

Quand, en effet, elle est attentive à 



195 
 

Dieu, elle se sent aussitôt attirée 

avec force au-dedans d'elle-même, 

pour y garder le silence et fuir toute 

conversation. 

Dieu veut que l'âme se réjouisse en 

lui, et non dans une créature 

quelconque, quelque parfaite qu'elle 

soit et quelque avantageuse qu'elle 

puisse être. 

 

  



196 
 

DE L'HUMILITE 

 

 

 

La première chose nécessaire à l'âme 

pour parvenir à la connaissance de 

Dieu, c'est la connaissance d'elle-

même. 

On avilit beaucoup et on gâte le 

secret de la conscience, chaque fois 

que l'on manifeste aux hommes les 

biens dont elle est enrichie, car on 

n'a alors pour récompense que le 

fruit d'une gloire passagère. 

L'esprit de sagesse divine qui habite 

dans les âmes humbles, les portes à 



197 
 

garder leurs trésors dans le secret, et 

à dévoiler leurs propres faiblesses. 

La perfection ne consiste pas dans 

les vertus que l'on reconnaît en soi, 

mais dans celles que Notre-Seigneur 

y voit ; or cela est caché au regard 

des hommes ; voilà pourquoi n'ayez 

point de présomption et ne mettez 

pas votre confiance en vous-mêmes. 

Dieu ne regarde pas la grandeur 

d'une âme pour l'aimer, mais la 

grandeur du mépris qu'elle a d'elle-

même et son humilité. 

Si vous voulez vous glorifier et ne 

pas passer pour un fou ou un insensé, 

détachez-vous de ce qui ne vous 

appartient pas ; vous pourrez vous 

glorifier de ce qui vous reste. Mais, 

à coup sûr, si vous vous détachez de 



198 
 

tout ce qui ne vous appartient pas, 

vous n'aurez plus rien. Vous ne 

devez donc vous glorifier de rien, si 

vous ne voulez pas tomber dans la 

vanité. Mais si nous en venons 

maintenant à considérer en 

particulier ces dons qui rendent les 

hommes pleins de grâce et agréables 

aux yeux de Dieu, il est certain que 

nous n'avons pas à nous en glorifier. 

Nous ne savons même pas si nous 

les possédons. 

Ne vous excusez point et ne refusez 

pas d'être corrigé par tout le monde. 

Recevez toutes les réprimandes avec 

un visage serein, et pensez que c'est 

Dieu qui vous les adresse. 



199 
 

Regardez comme une grâce de Dieu 

qu'on vous adresse parfois de bonnes 

paroles ; vous ne les méritez point. 

Ne fixez votre pensée ni peu ni 

beaucoup sur celui qui est contre 

vous, et efforcez-vous sans cesse de 

plaire à Dieu. Demandez-lui que sa 

volonté s'accomplisse ; aimez-le 

beaucoup ; vous le lui devez bien. 

Aimez à être inconnu de vous et des 

autres, et ne vous occupez jamais du 

bien ou du mal d'autrui. 

Pensez ordinairement à la vie 

éternelle, et considérez que ceux qui 

sont les plus misérables, les plus 

pauvres et les plus humbles à leurs 

propres yeux, jouiront de plus de 

souveraineté et de gloire dans le sein 

de Dieu. 



200 
 

L'humilité et la soumission au maître 

spirituel pour tout ce qui se passe 

entre Dieu et nous sont une source 

de lumière, de paix, de joie et de 

sécurité. 

La vertu ne consiste pas à avoir des 

vues et des sentiments même très 

élevés de Dieu, ou quoi que ce soit 

qui puisse alors se sentir ; elle 

consiste, au contraire, dans ce qui ne 

se sent pas en soi, c'est-à-dire dans 

une profonde humilité, ainsi que 

dans le mépris de soi et de tout ce qui 

nous appartient, bien imprimé dans 

l'âme. 

Toutes les visions, révélations et 

impressions des choses célestes, si 

estimées qu'elles soient de l'homme 

spirituel, ne valent pas le plus petit 



201 
 

acte d'humilité ; celle-ci produit en 

nous les mêmes effets que la charité 

; elle n'estime et n'apprécie rien de ce 

qui la concerne, mais seulement ce 

qui concerne le prochain. 

Quand les faveurs et les 

communications viennent du 

démon, elles donnent à l'âme de la 

facilité et de la promptitude pour ce 

qu'il y a de plus recherché, et de 

l'aversion pour les choses basses et 

humbles. 

 

 

  



202 
 

DE LA VANITE 

 

 

 

L'âme qui recherche les grandeurs, 

les emplois élevés et la libre 

satisfaction de ses désirs, est 

considérée et traitée devant Dieu, 

non comme un enfant de condition 

libre, mais comme une personne vile 

et esclave de ses passions. 

L'âme qui n'est pas humble se laisse 

aisément tromper par le démon qui 

lui fait croire mille mensonges. 

Il y a de nos jours beaucoup de 

chrétiens qui ont quelques vertus et 

font de grandes choses ; tout cela ne 



203 
 

leur servira cependant de rien pour la 

vie éternelle, parce qu'ils n'y 

recherchent point l'honneur et la 

gloire de Dieu seul, mais la vaine 

satisfaction de leur volonté. 

On ne peut pas se réjouir avec vanité 

des bonnes choses, sans leur 

accorder de l'estime ; de là naissent 

les paroles de jactance44 et les 

sentiments que l'Evangile nous fait 

remarquer dans le pharisien. 

O âmes créées de Dieu et appelées 

par lui à tant de grandeurs, que 

faites-vous ? De quoi vous occupez-

vous ? O misérable aveuglement des 

fils d'Adam ! Ils sont aveuglés au 

milieu de tant de lumière ! Ils sont 

sourds à des voix si puissantes ! Plus 

 
44 Bavardage. 



204 
 

ils cherchent la grandeur et la gloire, 

plus ils demeurent misérables, vils et 

indignes des plus grands biens. 

 

 

  



205 
 

DE LA PAUVRETE 

VOLONTAIRE 

 

 

 

S'il est jamais permis de se 

complaire dans ses richesses, c'est 

lorsqu'on les dépense et qu'on les 

emploie au service de Dieu. On ne 

saurait d'ailleurs en tirer un autre 

profit. Il faut en dire autant de tous 

les autres biens temporels, tels que 

titres, charges, dignités et le reste. 

L'homme spirituel doit veiller avec 

une extrême attention à ne pas 

laisser peu à peu son cœur se 

complaire ou s'attacher aux choses 

temporelles ; il doit craindre que 



206 
 

cette tendance, petite au début, ne 

vienne à grandir et à croître de degré 

en degré ; et ce qui d'abord n'était 

rien, deviendrait à la fin la cause 

d'une grand dommage, comme 

l'étincelle qui à elle seule suffit pour 

embraser une montagne. 

Bien qu'il s'agisse d'une légère 

attache, ne vous imaginez jamais 

que, si vous n'y renoncez pas 

immédiatement, vous le ferez plus 

tard. Si dès le début et pendant que 

l'attache est si faible encore, vous 

n'avez pas le courage de la rompre, 

comment pensez-vous pouvoir le 

faire, et en avez-vous la présomption 

quand elle sera plus forte et plus 

enracinée ? 



207 
 

Celui qui évite les petites fautes ne 

tombera pas dans les grandes. Mais 

les plus petites sont la cause d'un très 

grand mal, quand l'entrée du cœur 

est ouverte et que le rempart est 

tombé. Le proverbe l'a dit : " toute 

besogne commencée est à moitié 

faite ". 

La jouissance obscurcit le jugement 

à la façon d'un brouillard, car l'âme 

ne peut se complaire volontairement 

dans la créature, sans se rechercher 

d'une manière délibérée. Mais si elle 

rejette cette jouissance et y renonce, 

elle procure la clarté au jugement, 

comme les vapeurs, en se dissipant, 

rendent à l'air sa limpidité. 

 

 



208 
 

DE LA CUPIDITE 

 

 

 

Les biens temporels ne portent pas 

nécessairement et par eux-mêmes au 

péché. Mais, comme le plus souvent 

le cœur de l'homme s'y attache par 

faiblesse naturelle, et s'éloigne de 

Dieu, ce qui est un péché, le sage a 

dit avec raison que le riche ne sera 

pas sans péché. 

Ce ne sont pas les choses de ce 

monde qui s'emparent de l'âme et lui 

causent préjudice, puisqu'elles ne 

pénètrent pas en elle, mais le désir et 

l'affection de ces choses, parce qu'ils 

sont en elle. 



209 
 

C'est une chose vaine que de désirer 

d'avoir des enfants, comme sont 

quelques-uns, qui, poussés par ce 

désir, remuent ciel et terre. Ils ne 

savant pas, en effet, si ces enfants 

seront bons et serviront Dieu, ni si le 

bonheur qu'ils en espèrent ne se 

changera pas en douleurs, en peines 

et en afflictions. 

 

 

  



210 
 

DE LA PAUVRETE 

D'ESPRIT 

 

 

 

Vivez comme s'il n'y avait en ce 

monde que Dieu et vous, afin que 

rien d'humain n'enchaîne votre cœur. 

Si vous voulez parvenir au saint 

recueillement, vous ne devez pas 

vous attacher aux objets extérieurs, 

mais vous en détacher. 

Soyez intérieurement détaché de 

tout créé, ne mettez votre 

complaisance en rien de temporel, et 

votre âme recueillera des trésors que 

vous ne connaissez pas. 



211 
 

Les biens immenses de Dieu ne 

peuvent être contenus que dans un 

cœur vide et solitaire. 

Ne refusez jamais, autant qu'il 

dépendra de vous, de donner de ce 

que vous avez, alors même que vous 

en auriez besoin. 

Il faut toujours faire régner dans 

votre âme la ferme volonté de vous 

porter non à ce qu'il y a de plus 

facile, mais à ce qu'il y a de plus 

difficile ; non à ce qu'il y a de plus 

savoureux, mais à ce qu'il y a de plus 

insipide45 ; non à ce qu'il y a de plus 

haut et de plus estimé, mais à ce qu'il 

y a de plus bas et de plus méprisé ; 

non au plus, mais au moins ; non à 

vouloir quelque chose, mais à ne 

 
45 Qui n’a aucune saveur, aucun goût. 



212 
 

rien vouloir ; non à chercher le 

meilleur en chaque chose, mais le 

pire. N’ayez d’autre désir que celui 

d'entrer uniquement par amour pour 

Jésus-Christ, dans le détachement, le 

vide et la pauvreté par rapport à tout 

ce qui existe en ce monde. 

Vous n'éprouverez pas d'autres 

besoins que ceux auxquels vous 

voudrez soumettre votre cœur, car le 

pauvre esprit n'est jamais plus 

heureux et content que lorsqu'il se 

trouve dans l'indigence ; et celui 

dont le cœur ne désire rien est 

toujours au large. 

Les pauvres d'esprit donnent avec 

une grande libéralité tout ce qu'ils 

possèdent. Leur plaisir est de savoir 

s'en passer par amour pour Dieu et 



213 
 

par charité pour le prochain. Ils se 

dirigent en tout d'après les lois de 

cette vertu. 

La pauvreté d'esprit ne regarde que 

la substance même de la dévotion et 

ne profite que de ce qui lui suffit ; la 

multiplicité et la curiosité des objets 

visibles lui sont une fatigue. 

Une âme retirée du monde extérieur 

et dégagée de toute propriété et de la 

possession des choses divines, ne se 

laisse point aveugler par la 

prospérité, ni abattre par l'adversité. 

On revêt le pauvre quand on le voit 

dans le dénuement ; de même Dieu 

revêt de sa pureté, de sa joie et de 

son amour, l'âme qui est dépouillée 

de ses désirs et qui n'a plus ni vouloir 

ni non-vouloir. 



214 
 

Si vous ne vous êtes pas exercés au 

renoncement, ce qui est l'essentiel et 

la racine des vertus, vous n'en prenez 

que les branches sans profit aucun, 

malgré les hautes vues et 

communications spirituelles que 

vous pouvez avoir. 

Non seulement les biens temporels, 

les joies et les délices du corps nous 

embarrassent et nous retardent dans 

la voie de Dieu, mais les joies 

mêmes et les consolations 

spirituelles sont un obstacle à notre 

avancement dans le chemin de la 

vertu, si nous les recevons ou les 

recherchons avec esprit de propriété. 

L'âme dont l'unique prétention est de 

garder avec perfection la loi de Dieu 

et de porter la croix de Jésus-Christ, 



215 
 

sera l'arche véritable où sera 

renfermée la véritable manne qui est 

Dieu. 

Les vains désirs de notre cœur sont 

de telle sorte et de telle condition 

qu'ils cherchent à s'attacher à tous 

les objets créés ; ils sont comme le 

ver qui ronge ce qui est sain, mais 

qui fait son affaire avec ce qui est 

mauvais. 

Soyez prompt à obéir ; réjouissez-

vous d'avoir à souffrir ; mortifiez la 

vue ; n'ayez point le désir de savoir 

quoi que ce soit ; gardez le silence et 

espérez. 

 

  



216 
 

AUTRES AVIS 

 

 

 

Plus vous vous éloignez des choses 

terrestres, plus aussi vous vous 

rapprochez des célestes et vous vous 

trouvez en Dieu. 

Qui sait mourir à tout trouve la vie 

en tout. 

Eloignez-vous du mal, accomplissez 

le bien et cherchez la paix. 

Celui qui se plaint et murmure n'est 

point parfait ; il n'est pas même un 

bon chrétien. 



217 
 

Il est humble, celui qui se cache dans 

son propre néant et se confie tout 

entier à Dieu. 

Il est doux, celui qui sait supporter le 

prochain et se supporter lui-même. 

Si vous voulez être parfait, vendez 

votre volonté propre, donnez-la aux 

pauvres d'esprit, venez au Christ 

dans la mansuétude46 et l'humilité, et 

suivez-le jusqu'au Calvaire et au 

Tombeau. 

Celui qui se fie à lui-même est pire 

que le démon. 

Celui qui n'aime pas le prochain 

n'aime pas Dieu. 

 
46 Disposition d’esprit qui porte à la 

bienveillance, à l’indulgence, à la 

clémence. 



218 
 

Celui qui agit avec négligence est 

près de tomber. 

Celui qui fuit l'oraison fuit tout ce 

qu'il y a de bon. 

Il est mieux de mortifier la langue 

que de jeûner au pain et à l'eau. 

Il est mieux de souffrir pour Dieu 

que de faire des miracles. 

Oh ! de combien de trésors nous 

jouirons quand nous verrons la Très 

Sainte Trinité ! 

 

 

 

 



219 
 

DOUZE ETOILES 

POUR ARRIVER A LA 

PLUS HAUTE 

PERFECTION 

 

 

 

L'amour de Dieu, l'amour du 

prochain, l'obéissance, la chasteté, la 

pauvreté, l'assistance au chœur, la 

pénitence, l'humilité, la 

mortification, l'oraison, le silence et 

la paix. 

 

 

Loué soit Jésus-Christ ! 



220 
 

CONCLUSION 

 

 

 

 Plus on s'éloigne des choses 

terrestres, plus aussi on se rapproche 

des célestes et on se trouve en Dieu. 

  

 

 

 

 

 

 


