L e s o WE AR AR B A A A A B B Y




VENEL I\IJ [:HRIST

VOUS TOUS QUI PEINEZ..




g

e R P ST s e

e
1 g e

i




i, / . { / - - ‘/.mr= )
W) gl TPy Y B g A 7 16' g A 4.2

5l <

L /;;/’/, el Lt egmn g ’&7/( /4 Vit 'e‘(f _ 4. /«gg > 02 e

0//(' @{ ot 4’*“ P RP /é’, f&'} _ 6.444, =y /; P et
‘ ~ o g 7 o

J;Zm_-y ?;i;(‘ / _ et e le

AT e v v o
. A f¥ 4 SV (BT Pl » &5 ~

VENEZ AU CHRIST




’

LA MONTEE A

U CALVAIRE

PORTAIL DE REIMB




FACE A LA SOUFFRANCE

VENEZ AU CHRIST |

vous tous qui peinez...

PAR

DOM COLUMBA MARMION

ABBE DE MAREDSOUS

PARIS (VIe)
EDITIONS CASTERMAN
66, rue Bonaparte.

LES EDITIONS DE MAREDSOUS
1941

24 franos frangais.

o




NIHIL OBSTAT

Censores deputati

IMPRIMI POTEST IMPRIMATUR
t Caelestinus, Abbas J. CAwer,
Maretiolo, 11 jul. 1041. Episc. Himerien. Coadj. Namurcen.

Namurci, 16 jul. 194I1.

Tous droits de reproduction et de traduction réservés.




A CELLE
QUI
DEVENUE NOTRE MERE
AU PIED DE LA CROIX
COMPREND TOUTES LES SOUFFRANCES

SE CHARGE

DE TOUTES LES DOULEURS







AVANT-PROPOS

La souffrance constitue un phénomene universel. Nul
w'échappe a son emprise. Elle attend tout homme dés son
entrée en ce monde et I'accompagne jusqu’'a son dernier
soupry.

Elle atteint tout homme ; elle saisit tout de I'homme :
corps, dme, ceeur, esprit. Son domaine s’étend aussi loin
que les mulliples puissances que I'homme porte en soi.

Comme la croix, son symbole le plus élevé et le plus
expressif, la souffrance est pour les uns « scandale » ; pour
@’ autres, « folie»; pour d’autres encore, supréme épreuve
de fidélité, précieux moyen de perfection, germe fécond
de gloire.

La foi et Uamour vivants départagent les dmes devant
la souffrance : d’instinct, le grand nombre la repousse avec
véhémence comme ume emmemie, ce qu’elle est, en effet,
considérée du seul point de vue naturel ; d’autres I accueil-
lent avec un sourive comme une messagere de grdces. Pour
les uns, elle demeure stérile ; pour d’autres, elle devient
dangereuse ; pour d’autres encore, elle a valewr de rédemption
et de sanctification.

Il est dés lors d’'une souveraine importance de savory
Uaccueillir, et ¢ est
S N

faire ceuvre supréme de miséricorde que

d'aider les dmes — science ardue, art délicat — a bien
porter la croix.




VIII AVANT-PROPOS

Il n’est pas octroyé a tout le monde de pouvorr enseigner
avec efficace une science ausst élevée, d'exceller dans cet arl.
Il v faut a la fors un grand coeur et Uexpérience surnatu-
relle de la douleur.

C’était la une des caractéristiques de la physionomic
morale de dom Marmion.

Grand caur, 1l le fut. — A sa claire et pénétrante intel-
ligence, @ sa belle simplicité, a sa franche bonhomae, 4 sa
droiture de cavactére, il faut ajouter, supréme attrait, une
extréme bonté, compréhensive et active. I I a le sens, la vo-
lonté, le gonit de la bonté. Un des familiers du cavdinal
Mercier disait de dom Marmion: «Il a un ceur grand
comme une cathédrale». Il faut ajouter que cette cathédrale
était toujours ouverte & tout vemant et que la flamme qui
brillait dans son sanctuaive ne s éleignait jamazs.

Livré iotalement & Vamour du Christ, il n’a cherché
qu'a donner le Christ aux dmes et les dmes au Christ.
Son ardente charité, son absolu iésmtéressemﬁt’, Son
oubli el son dom de soi, sa vie d'umion a Diew lur

ouvrarent les coeurs.
Dom Marmion était de ceux dont 1l est dit que, chez eux,

«Vamour a un visage», €t qu’ «ils sont les témoins de la
présence amicale de Diew dans I humanité ». Pour ceux
qui le conmaissent, son nom évoque I'image dilatante d'une
atmosphéve de lumiére, de confiance et d'allégresse spiri-
tuelle. Partout ot il passe, il éclaire, il yeléve, 1l apaise,
il véconforte ; il laisse les ceurs plus ardents, les volontés

plus fortes, les dmes plus sarntes.
Cette chavilé débordante, celte bienfaisante ardewr de




AVANT-PROPOS IX

zéle, autant que la conviction de la foi et Iautorité de
Uexpérience des dmes, dommaient & sa parole ume force
singuliérement persuasive.

Ceux qui U'ont entretenu, méme incidemment, des choses
spivituelles, ont pergu cet accent particulier que seule donne
la sainteté et qui touche plus que toute éloquence. Echo
divect du Verbe dvvin, la parole des saints pénétre jusqu’ aux
moelles.

L'influence qu’avait sur les dmes la parole de dom
Marmion est demeurée, peut-on dive, attachée a ses écrits
ascétiques. Ceux-ci commaissent une extraordinaire diffu-
ston. Pour un grand mombre d’dmes, ils sont devenus
livres de chevet 1.

Le caractére bienfaisant, dilatant, de la doctrine de dom
Marmion apparait surtout aux hewres d'éprewve, de souj-
france ;"c'est précisément & ces heures que som emprise,
méme sur des dmes qui me le comnaissent qu'd travers
ses livres, se révéle particuliérement efficace®. Comment
expliquer ce rayonnement dans le cas ot I'épreuve atteint
Jusqu’ aux profondeurs de I'étre, — un des effets fréquents

de la souffrance étant de replier l'dme sur elle-méme et
d'en fermer les avenues ?

—_—

I. Voir sur tous ces points Un maitre de la vie sprrituelle, Dom
Columba Maymion, ch. X1V, L’apétre du Christ, pp. 356-394, et ch.
X, L'euvre éovite, pp. 395-430.

2. De cette attestation, le lecteur attend que nous lui apportions,
€n guise de preuves, des témoignages. Pour ne pas allonger cet Avant-
Propos, nous les remettons & la fin du volume.




X AVANT-PROPOS

C’est que, outre la bonté compréhensive qur l'anime,
toute I’ euvre de dom Marmion est humaine, au sens noble
et plénier du mot. Et c’est par quor d’abord clle nous touche.
L'expérience de la douleur humaine est chez lui étendue.
Il peut parier de la souffrance parce qu'il I'a éprouvée sous
toutes ses formes. Mais il a pu dire en toute vérité: « Je
tache d'aller avec un sourive au devant de tout ce qui me
contrarie ». Il v a de I’ hévoisme dans ce sourire constamment
renouvelé. Le cardinal Mevcier, qui avait choist D. Mar-
mion comme confesseur et I'honorait de som amitié, a dit
de lui : « Il a toujours accepté avec une filiale el surnatu-
relle soumission au Pére toutes ses épreuves ». Aussi, dans
les lettres qu’écrivait dom Marmion a ceux quv s ouvratent
a lui, tandis que sa plume tracait les traits, en sa pensée
s’évoquaient, en sa semsibilité trouvaient écho les besoims,
les peines, les difficultés, les angoisses de ses correspondants .-
Cest vraiment de toute son dme qu'il compatissat et voulait
trouver la parole utile a chacun.

Comme U'a si bien dit son grand ami, Mgr Goodier,
S. J., archevéque d’ Hiérapolis (Préface de L’union a
Dieu dans le Christ d’aprés les lettres de direction de
dom Marmion), « ceux qut lisent ses livres savent qu’ils
lisent U'enseignement, non d'un maitre, mais @' un homme
qui a lui-méme peiné et travaillé, et ne songe pas a les
dominer, mais reste cote a cOle avec eux ».

Puis. ajoute justement Mgr Goodier, «1l voyatt le coté
lumineux de chacum et de chaque chose, el ne pouvait
souffriv qu'il fit obscurci. Une dme pouvait étre en dé-
tresse, mais 10 w’acceptait pas qu’elle 'y restit, des peines




AVANT-PROPOS X1

pouvaz’ent surveniy de Uextérieur, mais il Y voyait towjours
la main de Dieu ».

La parole de dom Marmion est efficace, en effet, parce
quw'elle s'origine — et fait rvemonter — au « Pére des
lumiéres », au « Pére des miséricordes », au « Diew de toute
consolation ». Sur ses lévres, sous sa plume, contrariétés,
peines, éprenves, vetournent a leur point de départ trans-
formées en énergies puissantes. Ce ne sont pas les « choses »

comme telles qui intéressent dom Marmion : ¢’est leur valeur |

spirituelle. Tout s'éléve a son contact; du monde étroit de
la matiére, tout passe au niveaw de la grandeur surnaturelle
ses conserls sont comme le reflux d'une dme qui me se
nourrit que de Uair vivifiant des sommiets.

Ses écrits sont domc bienfaisants pour les dmes qui
souffrent parce qu’ils plongent dans la lumiére divine,
qu'ils font naitre ou raniment la confiance, insinuent la
paix et fixent I dme dans la sécurité supréme de I'abandon
@ Dieu.

*
E *

Cest de toutes les pages de Vauvre spivituelle de dom
Marmion que s’exhale ce pénétrant parfum de bonté dila-
tante, que coule la douce onction de ce baume apaisant.

Néanwmoins 1l a paru utile d'extraive des grands
Ouvrages de ce maitre d’ascétisme, un choix de pages
Spécialement destinées aux dmes qu'étresnt la  souffrance.

Mais la matiéve est si viche que méme, dans ce choix
devenu difficile, il a fallu se borner. Nous nous sommes

e




XII AVANT-PROPOS

surtout arrété a quelques pornts plus caractérvistiques de
la spiritualité columbanienne.

Fidéle a sa pensée, nous avons placé avant tout, sous
les yeux de l'dme, la divine figure du Christ. C’est toute
la 1%¢ Partie. Elle est essentielle. Le Christ-Jésus qui
fut la passion de toute la vie de dom Marmion est également
au centre de toute som ceuvre ascétique. Dans celle-ci, la
figure du Verbe incarné apparait en pleine lumiére et
dans tout som puissant rvelief. « Nous devons contempler

v Jésus, écrivait-il. Il est Dieu se vévélant a mous. Par une

i

|

humble foir en Lui, mous avons la solution de toutes nos
difficultés. Quand nous voulons pénétrer dans le sanctuaire
des secrets divins, Dieu nous dit : « Voici mon Fils bien-
aimé : ECOUTEZ-LE »... En le contemplant, nous wn’avons
pas de difficulté a comprendre que Dieu est amour ».
Dom Marmion s’est surtout plu a vegarder dans le Christ
«’Homme des douleurs». On connait sa dévotion envers
la Passion de Jésusl. Il savait, par expérience, que vien
west efficace pour toucher Udme, Vattirer et la retenir au

 pied de la croix comme la contemplation de I Homme Dieu

entrani dans nos vies, notre pauvreté, notre indigence, Nos
miséres, nos soufjrances, se substituant librement a nous
par amour et acceplant, afin de racheter I humanité péche-
vesse, de mourir abimé dans un océan de douleurs. La force
4’ attraction comme la vertu d’ apaisement du divin Crucifié
est infinie. Jésus ne l'a-t-il pas annoncé lui-méme : « Quand
’aurai été élevé de terre, | attiverai tout @ moi » ? Ne s’est-1l

1. Voir Un maitre de la vie s_j)irituelle, PP- 4@4—499.




AVANT-PROPOS X111

pas comparé en personne au serpent d'aivain élevé sur
un potean par Moise dans le désert, et que les Isvaélites
blessés par de venimeuses morsures n’ avaient qu’a vegarder
pour étre guéris et conserver la vie 2 Ainsi en sera-t-il de
tous ceux qui crowvont en Jésus Fils de Diew élevé sur la
croix. C’est pourquor dom Marmion redisait si souvent,
comme Uauteur de U'Epitre aux Hébreux : « Tenez les yeux
fixés sur Jésus, U'auteur et le consommateur de la for, Lui
qui, aw liew de la joie quil avait devant Lui, méprisant
Vignominie, a souffert la croix, et depuis lors a mérité
d’étve assis a la drotte du trome de Diew. Considérez Celur
qui a supporté contre sa personne une si grande contra-
diction de la part des péchewrs afin que le découragement
n’abatte pas vos dmes défaillantes ».

Dom Marmion savait ausst que vien n’est fécond comme
Vuniton a la Source d’eau vive jarllissant dw rocher du
Calvaire pour dommer a toute épreuve, a toute souffrance,
une souveraine vertu et lewr assurer ume puissance indé-
finie de rédemption a travers le monde.

Tout comme dom Marmion met avant tout sous nos
regards, aux heures douwloureuses, V'image du Christ en
croix, — ainsi les dispositions qu'il demande de 'dme
aux prises avec la souffrance (II® Partie) sont celles-la
mémes qui remplissaient le ceewr du Christ durant sa
Passion : patience silencieuse, amowr ardent, abandon
filial au bon plaisir du Pére. Cette derniére disposition,
qui porte U'amour & son sommet, est, comme on le verra,
réclamée avec une particuliére insistance par dom M armion.




X1v AVANT-PROPOS

Qu’il s’agisse ensuite des moyens de faive naitre et de
cubtiver ces dispositions, — d'en montrer I'application a
diverses formes d’épreuve ou de souffrance (I11e Partie )
— de soutemir I’dme devant la mort, supréme épreuve
(Ve Partie) — cest encore au Christ que ce maitre nous
conduit comme a la source unique de toute lumiére et de
toute force.

Enfin, la fécondité de la souffrance ne lui apparait
st merveilleuse dés ici-bas (1Ve Partie), — la gloire qu’elle
conquiert la-haut si éblouissante (VI¢ Partie), — que
parce que cette fécondité et cette gloire somt le prolongement
obligé de celles du Christ chef de son corps mystique.

Awnst Uunité st puissante et si bienfarsante qui carac-
térise la grande ceuvre ascétique de ce maitre — unité qui
est due au rdle central qu’y joue la personne du Christ —
se retrouve dans ces pages choisies.

*
* *

La plupart des extraits qui composent ce recueil sont
naturellement empruntés a la trilogie fondamentale de
I euvre marmionienne 1.

Nous y avons ajouté, surtout a partir de la I11° partie,
de nombreux extraits de ses lettres spivituelles . De celles-
¢t la doctrine est la méme, non moins profonde, ni moins

1. Le Chyist vie de I'dme, Le Chyrist dams ses mystéres, Le Christ
tdéal du wmoine.

2. Publiées sous le titre: L'umion & Dieu dans le Christ d’aprés
les lettves de duvection de D. Marmion. Pour faire court, nous indiquons
les références a cet ouvrage par ce titre : Lettves de divection.




AVANT-PROPOS .4

pénétrante, mais la forme en est plus divecte, plus spontanée,
plus vive, plus familiére aussi. Le coewr profondément
humain de dom Marmion s’y révéle davantage: on le voit
s'émouvorr de la détresse des dmes, s'exhorter ausst lui-
méme en les encourageant.

Enfin nous w’avons pas hésité a recourir a une trorsiéme
source : les notes personnelles de ce maitre d’ascétisme sur
sa propre vie intérieure, notes si abondantes qu’elles forment
pour ainst dive la trame de sa biographie . Nous étions
d’autant plus autorisé a faire ces emprunts que rarement
— on en a fait la vemarque — vie et doctrine se sont a
ce point compénétrées dans une dme : une unité profonde
relve U'ceuvre a 'homme. Du voisinage de ces notes d'un
caractere tout intime, les pages d’allure didactique, dont
elles sont la vivante tllustration, acquiérent plus de séduc-
tion et plus de force.

Mazs sous cette variété de sources 2, on rencontrera, dans
tous ces emprunts, une doctrine toujours identiqgue @ elle-

I. Un maitre de la vie spirituelle.

2. Aux sources indiquées il faut ajouter Sponsa Verbi et Mélanges
Maymion auxquelles nous avons fait quelques emprunts. — Nous
avons pris garde de trop morceler les extraits; plus d’une fois nous
avons préféré conserver intégralement le texte, malgré la diversité
des idées, a cause de leur enchainement logique ; un fractionnement
excessif efit fait perdre de la vigueur a la pensée ; il en résulte que les
extraits sont forcément de longueur inégale. De plus, dans des emprunts
ainsi assemblés, quelques redites sont inévitables. Nous les avons
laissées : outre qu’elles révelent les pensées prédominantes de dom
Marmion, les enlever efit été souvent détruire I’harmonie du dévelop-
pement et affaiblir la force persuasive du raisonnement. — Nous n’a-
vons pas mis les références aux citations scripturaires; on trouvera
celles-ci dans les ouvrages d’on les extraits sont tirés.



XVI AVANT-PROPOS

méme, parce qu'elle se puise, toujours aussi, a l'unique
principe de toute lumiére: U'élernelle Sagesse du Verbe
incarné. Puis, si différents de ton qu’apparaitront parfors
ces extraits, ils rendent tous le méme son profond, a la fois
grave et humain : celui d'une dme qui a vécu dans un
incessant commerce avec UEsprit consolateur, et qui de-
meure en méme temps tout proche de nous dans une bonté

toute rayonnante.

*
sk *

11 faudrait peut-élve ici vésumer la doctrine de ce grand
spirituel sur la souffrance. Mais ce résumé yisquerait de
w'étre qu'un froid exposé dépowillé de cette vivacité de fos,
de cette chalewr de charité, de ceite onction incomparable
et pénétrante dont ses écrits, ses lettres surtout, sont remplis.
Puis, tout au long de ces pages, le lecteur trouvera cetie
doctrine en plénitude, lumineuse et profonde.

D’ ailleurs, est-il besoin de le dive ? la pensée de dom
Marmion sur la souffrance est celle de la pure fot chré-
tienne basée sur les saintes Ecritures. D’emblée, selon son
habitude, il se plonge, et nous plonge avec lui, en pleine
Lumiére surnaturelle. A la suite de saint Paul, son auteuy
favori dont il sest assimlé la pensée intime et jusqu’ anx
sentiments, il voit dans la mort, dont toute souffrance n’est

: que le prélude et U anticipation, le fruit du péché.

Mais du péché, de la mort, de la souffrance, nous SOmmes
vainqueurs par la grice du Christ. Force de Dieu, le Christ

s'est fait par amowr U artisan de notre rédemption en assu-
mant nos douleurs et nos faiblesses, en prenant sur Iui la




AVANT-PROPOS XVII

peine du péché pour le détrwive par sa mort ignominieuse
sur la croix.

Désormars divinisées en sa Personne, mos miséres, nos
souffrances, la mort elle-méme deviennent pour nous, par
le mérite et la vertu de la grdce de notre Chef, des titres
merveilleux a la miséricorde de son Pére, dincomparables
moyens de sainteté personnelle, le secret d’un fécond rayonne-
ment de védemption dans UEglise, le germe d'une éternelle
glotre.

Dans le plan divin, dont la courbe se dessine de I éternité
a Détermité, la souffrance apparait avec son caractere
passager et sa valewr velative. Elle ne s'intégre dans ce
plan de divine sagesse que comme wune étape nécessaire
mazs provisotve pour que l’dme puisse atteindre, a l'exemple
et a la swite du Christ, le royaume de la splendeur im-
mortelle et de paix immuable. Seule cette vue de la souf-
france dans la perspective éternelle peut donmer un sens
a la douleur et la rendre acceptable.

Aussi bien dom Marmion n’ admet pas que, dans la vie
spirituelle, la primauté soit accordée a la souffrance. Pour
lut, comme pour saint Paul encore, la primauté ne revient
quw'a la charité. La charité seule a valewr supréme. Bien
que la souffrance donne & I'amour 'occasion de se mani-
fester avec plus de force et d’éclat, U amour seul peut s’atta-
cher & la douleur pour I auréoler de grdce et de glotre, lui
donner tout son prix et transformer son amertume native
en joie spirituelle. Et quand la souffrance a cessé de remplir
ici-bas son austére mission divine, I amowr, qui I'a accueillie
bour assurer sa fécondité et vecueillir ses fruits, en perpétue
éternellement le mérite.

[N]




XVIII AVANT-PROTOS

C’est pourquoi dom Marmion raméne toujours I'dme a
Uesprit d'abandon, forme supréme de IUamour, en union
avec le Christ devenu notre fréve ainé et notre compagnon
de route vers l'éternité. Tout le long du chemin, le Christ
nous redit ce qu'il disait aux disciples s'en allant a Emmaiis
le sotr de la Résurrection : « Ne fallait-il pas que le Christ
souffrit pour entrer dans sa gloive ?»... Paroles de lumicre
et de vie qui rendatent ardents les caeurs des disciples.

Nous avons conjfiance que ces pages, toutes pleines du
Christ, de son esprit, de sa charité, seront pour les dmes
qu'atteint la souffrance pages de lumiére, de réconfort et
de paix.

D. R. THIBAUT.

Abbaye de Maredsous,
29 mai 1941, en U'octave de U Ascension du Seigneur.




DOM COLUMBA MARMION (1 1923)

Né a Dublin en 1858 d'un pére irlandais et d'une meére
frangaise, Joseph Marmion, ses études secondaires terminées,
fut recu au séminaire de Clonliffe. Il acheva sa formation
sacerdotale a Rome. Ordonné prétre dans la Ville éternelle
en 1881, il fut nommé vicaire & Dundrum, puis professeur
de philosophie au séminaire de Clonliffe. Une visite & Mared-
sous lors de son retour d’Italie fut ’occasion de l'appel a
la vie monastique. En 1886, il vint frapper a 1’abbaye belge
pour y €tre regu en qualité de novice. Admis a la profession,
il débuta dans différentes charges. Bientdt nommé professeur
de philosophie, puis en 1899 envoyé comme prieur et profes-
seur de théologie au Mont-César & Louvain, il y resta dix
ans. Il fut nommé en 1909 abbé de Maredsous ou il mourut
le 30 janvier 1923, laissant le souvenir d’un grand moine a
la vie intérieure intense, d’un théologien consommé, d’'un
contemplatif et d'un apétre au zéle infatigable. |

Les conférences spirituelles de dom Columba Marmion
sont réunies en trois volumes : Le Christ vie de I’ dme, paru
fin 1917 ; Le Christ dans ses mystéres, publié en 1919 et Le
Christ idéal du moine, sorti des presses en 1922. Ces livres
0.nt €té rangés parmi «les classiques de la spiritualité chré-
tienne 1» et ils ont valu & leur auteur, de la part de théolo-
§iens et d’écrivains spirituels appartenant a des écoles

- 1. R. P. DE GUIBERT, s. . Revue d'ascélique et de mystique, avril
1930, p. 204.




XX DOM COLUMBA MARMION

diverses, le titre de «maitre » et méme de « docteur » de la
vie spirituelle. Des évéques et des princes de 'Eglise rati-
fiérent ces jugements ; Benoit XV (pour employer les paroles
mémes du pape) «s’en servait pour sa vie spirituelle » ; et
s'adressant a Mgr Szepticky, archevéque de Lemberg, le
Vicaire du Christ lui disait : « Lisez cela : c’est la pure doc-
trine de I'Eglise ». Aussi bien la diffusion de ses ouvrages
a-t-elle été extrémement rapide.

« Cet accueil unanime de la catholicité » (R. P. Donceeur,
S. J.), se justifie par un ensemble de qualités que 1’on ren-
contre rarement réunies a ce point : I’ceuvre de dom Marmion
est basée tout entiére sur le dogme et la théologie catholique ;
elle en est une synthése organique et vivante. Et comme la
doctrine et la piété chrétiennes s’organisent autour de la
personne et de I’ceuvre du Christ, I’auteur n’a d’autre ambi-
tion que de faire rayonner en pleine lumiére et dans tout son
relief la divine figure du Verbe incarné.

Dans ce but, il recourt constamment aux Ecritures, ou
plutdt c’est le Livre saint lui-méme qui cst la source d’ou
jaillit le développement harmonieux et la fructueuse appli-
cation de la doctrine. De la le parfum de priére qui émane
de ses livres. Le cardinal Mercier disait : « Dom Columba fait
toucher Dieu»; toujours, il baigne dans une atmospheére
surnaturelle, une atmosphére de priére. De 1a aussi la lumie-
re, la sécurité, la paix et la jole.

A cette trilogie se joignent deux volumes ; une biographie :
Un maitre de la vie spirituelle, et un recueil de lettres : L'union
a Diew dans le Christ d'aprés les lettres de divection de dom
Marmion. Ces volumes, en nous faisant entrer dans 'inti-
mité du Docteur de la vie spirituelle, ajoutent a la doctrine
un nouvel attrait et une nouvelle puissance.

De la biographie on s’est plu a répéter que l'ceuvre est
émouvante ; qu’il s’en dégage une connaissance plus com-



DOM COLUMBA MARMION XXI1

pléte, plus profonde de la vie intime de dom Columba.
Contentons-nous de ce témoignage : « Cet ouvrage bien com-
posé, élégamment et sobrement écrit et par ailleurs si plein
de bonne moelle doctrinale, soutient avantageusement la
comparaison avec maint « Traité de la Perfection chré-
tienne ! ».

Couronnant ces ceuvres, le recueil des lettres spirituelles
nous révele avec plus de spontanéité encore I’ame de celuj
dont le Christ fut réellement la vie. Ces pages, ott dom Mar-
mion se montre particuliérement comme un directeur spiri-
tuel éminent, constituent avant tout un trésor doctrinal.
On y retrouve aussi un caractére profondément spirituel
qui ne se dément jamais et découle de I’abondance du
ceeur et de l'expérience. Cette expérience, jointe a une
pénétration psychologique peu ordinaire ainsi qu’a la charité
la plus compréhensive et la plus suave, lui fait trouver le
chemin des cceurs. De cet ouvrage on a pu écrire : « Dans
'art délicat de la lettre spirituelle, dom Marmion excellait.
Comme sa doctrine était fort simple et trés profonde, sa
direction fixait I’Ame dans la conviction, la clarté et la paix.
Ce bienfait de sa parole, le recueil des lettres de dom Mar-
mion le dispensera abondamment. I1 compléte admirablement

le «corpus asceticum » (des ceuvres spirituelles de dom Mar-
mion) désormais classique 2 ».

—_—

I. FRANGOIS JANSEN S. J., Nouvelle Revue Théologique, 1930,
P. 614.

2. D. BERNARD CAPELLE, Questions Liturgiques et Paroissiales,
Février 1934.




TABLE DES MATIERES

I.— LE CHRIST JESUS
ET SON GUVRE REDEMPTRICE

A. — La personne du Christ.

-

. — La place du Christ dans I’économie du plan divin
. — Le Christ est établi notre Pontife et notre Média-
teur dés son Incarnation ...........ceiiiin.n

(V]

3. — Le nom de « Jésus-Christ» déclare sa mission et

caractérise SOM CBUVTE .+ vt ive it

B.— L’ceuvre rédemptrice du Christ.

I. — Comment dés son entrée ici-bas le Christ Jésus inau-
gure son sacrifice ..........iiiee

2. — Grandeur et fécondité de la vie cachée du Christ ..
3. — L’amour du Christ pour les hommes ses fréres du-

rant sa vie publique ......... oo
4. — La Passion de Jésus, point culminant de son ceuvre

TEdemptriCe .. ovvvvvmee i
5. — « Afin que le monde sache que j'aime mon Pere»....
6. — « 11 m’a aimé et s’est livré pour moi» ............
7. — « Il s’est livré parce que lui-méme 1’a voulu » ....
8

— Plénitude du sacrifice du Christ ................

9. — Du Prétoire au Calvaire ..... PRI
10. — Par sa mort, le Christ notre chef sanctifie 'Eglise

devenue son corps mystique .............o0een
11. — Continuité du sacrifice du Christ dans le ciel
12. — Association de la Vierge Maric & I'ceuvre rédemp-

trice de son Fils Jésus ...

10

14
19

23

30
33

"

45

53



II. — NOTRE PARTICIPATION
A LA PASSION DU CHRIST

A. — Nécessité de notre participation aux souf-
frances du Christ

........................ 87
B. — Dispositions fonciéres de I"Ame qui veut
dignement participer a la Passion.
1. — La patience silencieuse .................. 94
2. — L’amour généreux ....... ............... 102
3. — L’abandon filial ........................ 109
C. — Moyens de produire en nous les dispositions
intérieures.
1. — Le regard sur le Christ souffrant .......... 126
2. —Lapriere ............ i 133
3. — S’offrir au Peére avec le Christ immolé sur
Pautel ... ... 139
4. — S’unir au Christ par la communion eucharis-
tique ... 146

III. — DE LA MISERE HUMAINE ET DE QUELQUES
FORMES D'’EPREUVE ET DE SOUFFRANCE.

I. — Misére humaine et miséricorde divine ............ 155
2. — Le Christ prenant sur lui nos miséres est devenu le

grand MiSEreuX .. ... .. 160
3. — ... «afin qu’habite en moi la force du Christ» ...... 165
4. — L’état de maladie ......... ... ot 174
5.— La tentation ........ ... .. .. il 178
6. — Difficultés et épreuves dans l'accomplissement des

devoirs d’état .. ... ... 139
7-— Humiliations ... ... ... e 195
8

S . .
.— Epreuves intérieures ... i 199




IV. — FECONDITE DE LA SOUFFRANCE
CHRETIENNEMENT ACCEPTEE.

1. — Le christianisme doctrine de vie ................ 208
2. — La souffrance purifie I'dme et la détache .......... 210
3. — La soumission a Dieu dans la souffrance, source de
PAIX 213
4. — L’acceptation chrétienne de la souffrance honore Dieu,
attire ses grices sur I’dme et sur I'Eglise corps mys-
.............................. 215

tique du Christ

V.— FACE A LA MORT, SUPREME EPREUVE. 221

VI. — NOTRE PARTICIPATION
A LA GLOIRE ETERNELLE DU CHRIST

1. — A la passion de Jésus succede sa glorification ...... 231
2. — Etendue de notre glorification .................. 235
3. — Mesure de notre béatitude éternelle.............. 237
4. — La résurrection des COrps ...........oiiiiinn 242
5. — Exhortation finale ......... .. ... . i 243

............... 247

Supplément : Quelques témoignages

P. 20, 1. 1
P. 34, 1. 19
P. 226, note 1

P. 247, 1. 4

CORRIGENDA

Au lieu de:

trente trois ans
Sponsa verbi

D. Marmion 1l se vit
a travers des livres

live :
trente ans
Sponsa Verbi
D. Marmion se vit
a travers ses livres,




PREMIERE PARTIE

LE CHRIST JESUS ET SON (EUVRE REDEMPTRICE







A. — LA PERSONNE DU CHRIST

1. — La place du Christ dans I'économie du plan divin.

IEU nous a €lus dans le Christ dés avant la création

du monde, pour que nous soyons saints et irrépré-

hensibles devant lui; dans son amour, selon le bon plaisir

de sa volonté, il nous a prédestinés A étre ses fils adoptifs,

par Jésus-Christ, 4 la louange de la magnificence de sa grice,

par laquelle il nous a rendus agréables a ses yeux, en son
Fils bien-aimé.

C’est en ces termes que ’apdtre saint Paul, qui avait été
ravl au troisiéme ciel et qui, entre tous, a été choisi par Dieu
pour «mettre en lumiére », comme il le dit lui-méme, «1’éco-
nomie du mystére caché en Dieu depuis des siécles », marque
le plan divin sur nous.

La Révélation nous enseigne qu’il y a, en Dieu, une inef-
fable paternité. — Dieu est pére : c’est le dogme fondamental
que tous les autres présupposent, dogme magnifique qui
laisse la raison confondue, mais ravit la foi et transporte
les Ames saintes.

Dieu est pére. — Eternellement, bien avant que la lumiére
créée se levat sur le monde, Dieu engendre un Fils auquel
il communique sa nature, ses perfections, sa béatitude, sa
vie ; car engendrer, c’est communiquer?! DI'étre et la vie:
Filius meus es tu, ego hodie genut te; ex ulero, ante luciferum,
genui fe. « Tu es mon Fils, je t'al engendré aujourd’hui. —
Je t’ai engendré, de mon sein, avant l'aurore.» La vie est
donc en Dieu, vie communiquée par le Pére et regue par

~ — e S— e ————

I. Par la donation d’une nature semblable.




4 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

le Fils. — Ce Fils, en tout semblable au Pére, est unique :
Unigenitus Der Filius ; 1l est unique, parce qu’il al, avec le
Pére, une méme et indivisible nature divine ; et tous deux,
bien qu’étant distincts I'un de l'autre, (A cause de leurs
propriétés personnelles «d’étre Pére» et «d’étre Fils »), sont
unis d’une étreinte d’amour puissante et substantielle, d’ou
procéde cette troisitme personne que la Révélation appelle
d’un nom mystérieux : I'Esprit Saint.

Tel est, pour autant que la foi peut le connaitre, le secret
de la vie intime de Dieu ; la plénitude et la fécondité de cette
vie sont la source de la félicité incommensurable que posséde
I'ineffable société des trois Personnes divines.

Et voici que Dieu, non pour ajouter a sa plénitude, mais
~_pour enrichir par elle d’autres étres, va étendre, pour ainsi
parler, sa paternité. — Cette vie divine, si transcendante,
que Dieu seul a le droit de vivre, cette vie éternelle commu-
niquée par le Pére au Fils unique et, par eux, a leur commun
Esprit, Dieu décréte d’appeler des créatures a la partager.
Par un transport d’amour, qui a sa source dans la plénitude
de 'Etre et du Bien qu’est Dieu, cette vie va déborder du
sein de la Divinité pour atteindre et béatifier, en les élevant
au-dessus de leur nature, des étres tirés du néant; a ces
pures créatures Dieu donnera la qualité et fera entendre
le doux nom d’enfants. — Par nature, Dieu n’a qu'un Fils ;
par amour, il en aura une multitude innombrable : c’est la

grice de I'adoption surnaturelle.

Réalisé en Adam dés 1’aube de la création, puis traversé
par le péché du chef du genre humain qui entraine toute
sa race dans sa disgrace, ce décret d’amour sera restauré
par une invention merveilleuse de justice et de miséricorde,
de sagesse et de bonté.

1. 11 faudrait dire plus strictement qu'il est avec le Pére et I'Es-
prit-Saint une méme nature divine. Nos lévres de créatures balbutient
quand il s'agit de tels mystéres.




LA PLACE DU CHRIST DANS LE PLAN DIVIN 5

Voici, en effet, que le Fils unique qui vit éternellement dans
le sein du Pére, s’unit dans le temps 4 une nature humaine,
mais d'une fagon si étroite que cette nature, tout en étant
parfaite en elle-méme, appartient entiérement & la Personne
divine a laquelle elle est unie. La vie divine communiquée
en plénitude A cette humanité fait d’elle la propre humanité
du Fils de Dieu: c’est I'ceuvre admirable de 1'Incarnation.
De cet homme qui s’appelle Jésus, le Christ, il est vrai de
dire qu’il est le propre Fils de Dieu.

Mais ce Fils qui, par nature, est 'unique du Pére éternel :
Unigenstus Der Filius, n’apparait ici-bas que pour devenir
le premier-né de tous ceux qui le recevront, aprés avoir été
rachetés par lui: Primogenitus in multis fratribus. Seul né
du Pére dans les splendeurs éternelles, seul Fils par droit,
il est constitué le chef d'une multitude de fréres, auxquels,
par son ceuvre rédemptrice, il rendra la grace de la vie divine.

En sorte que la méme (vie divine)qui dérive du Pére dans
le Fils, qui découle du Fils dans "humanité de Jésus, circulera |

par le Christ dans tous ceux qui voudront l'accepter ; elle |

les entrainera jusque dans le sein Béatihant du Terc, 1a ol
le Christ nous a précédés, aprés avoir soldé pour nous ici-bas,
par son sang, le prix d'un tel don.

Toute la __§§iqteté consistera dés lors A recevoir, du Christ
et par le Christ qui en posséde la plénitude et qui est établi
I'unique Médiateur, la vie divine ; a la conserver, & ’augmen-
ter sans cesse, par une adhésion toujours plus parfaite, par

une union toujours plus étroite a celui qui en est la source. |,

La sainteté est donc un mystére de vie divine communiquée
et 7egue : communiquée, en Dieu, du Pére au Fils, par une
« Inénarrable génération » et, par eux, a leur unique et
commun Esprit ; — communiquée, en dehors de Dieu, par
le Fils & 'humanité qu'il s’unit personnellement dans 1’In-
Carnation ; -— puis, par cette humanité, rendue aux Ames et
fegue par chacune d’elles dans la mesure de leur prédes-
tination particuli¢re. —— En sorte que le Christ est vrai-
ment la vie de I'dme, parce qu’il en est la source et le dispen-
sateur unjversel.

L =

]

v S

|




4

IS

6 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

~ La communication en sera faite aux hommes dans I'Eglise |

jusqu’au jour fixé par les décrets éternels pour I'achévement
de I'ceuvre divine sur la terre. En ce jour, le nombre des
enfants de Dieu, des fréres de Jésus, aura atteint sa perfec-
tion ; présentée par le Christ a son Pére, la foule innombrable
de ces prédestinés entourera le tréne de Dieu, pour puiser
aux sources vives une béatitude sans mélange et sans fin,
pour exalter les magnificences de la bonté et de la gloire
divines. 1.'union sera éternellement consommeée et « Dieu sera
tout en tous».

Tel est, dans ses lignes tout a fait générales, le plan divin ;
telle est, en grand raccourci, la courbe que décrit l'ceuvre
surnaturelle.

Quand, dans la priére, I’dme considére cette munificence
et ces prévenances dont clle est gratuitement l'objet de la
part de Dieu, elle éprouve le besoin de s’abimer dans I'ado-
ration, et de chanter, a la louange de I’Etre infini qui s’abaisse
vers elle pour lui donner le nom d’enfant, un cantique d’action
de grices. « Que vos ceuvres sont grandes, 6 Seigneur, et que
vos pensées sont profondes» ! Nimis profundae factae sunt
cogitationes tuae. « O mon Dieu, qui est semblable & vous ?
Vous avez multiplié vos merveilles et vos desseins en notre
faveur ; nul n’est comparable a vous » ! « Vous me réjouissez,
6 Dieu, par vos ceuvres, et je tressaille d’allégresse devant
les ouvrages de vos mains ». « C’est pourquoi je vous chanteral
tant que je vivrai, je vous célébrerai tant que j'aurai un
souffle de vie » ; « que ma bouche soit pleine de louange afin
que j’exalte votre gloire » | Repleatur os meum laude ut cantem
gloviam tuam ! — Le Chyrist, vie de I'dme, pp. 4, 6-9.




2. — Le Christ Jésus est établi notre Pontife
et notre Médiateur dés 1’Incarnation.

DANS sa lettre aux Hébreux, saint Paul expose en termes

pleins d’ampleur et de puissance les ineffables gran-
deurs du Christ comme Pontife ; nous y voyons marquées
sa mission de médiateur, la transcendance de son sacerdoce
et de son sacrifice sur le sacerdoce d’Aaron et les sacrifices
de I’Ancien Testament : sacrifice unique, consommé au
Calvaire et dont l'offrande se continue avec une efficacité
inépuisable dans le sanctuaire des cieux.

Saint Paul nous révéle cette vérité que le Christ Jésus
posséde son sacerdoce dés l'instant de son Incarnation.

Lorsqu’il s’est incarné, le Verbe s’est uni pour toujours,
par une ineffable union, & une humanité. Par I'Incarnation,
le Verbe entre dans notre race, il devient authentiquement
I'un des nétres, semblable A nous en tout, sauf le péché. Il
peut donc devenir pontife, médiateur, puisque étant Dieu
et homme il peut relier ’homme A Dieun.

'Dans la Trinité sainte, en effet, la seconde Personne, le
Fils, est la gloire infinie du Pére, sa gloire essentielle :
Splendor gloriae et figura substantiae ejus, «le rayonnement
de sa gloire et I'image vivante de sa substance ». Mais, comme
Verbe, avant 1’'Incarnation, il n’offre Pas a son Pére de
sacrifice. Pourquoi cela > Parce que le sacrifice suppose
Uhommage, 'adoration, c’est-d-dire la reconnaissance de
Notre propre abaissement en présence de 1'Etre infini; le
Verbe étant en tout égal a son Pére, étant Dieu avec lui et
comme lui, ne peut donc lui offrir de sacrifice. Le sacerdoce
dU: (,hrls.t n’a pu commencer qu’au moment o1 le Verbe s’est
fait chair ; des I'instant ol le Verbe s’incarna, il unit en lui

€UX natures : la nature divine, par laquelle il pouvait dire : ‘

L%




{

/

|
|

|

r 1/ / :
'/ ‘ o A f ;
// ﬂ/ '/ / *.T\";_v_ {"r, < - £ P
S/ i

Ego et Pater unum sumus :« Mon Pére et moi nous sommes un »,
un dans I'unité de la divinité,un dans 1'égalité des perfections;
I'autre, la nature humaine, qui lui faisait dire : Pater major
me est: « Mon Pére est plus grand que moi». C’est donc en

\ tant qu'Homme-Dieu que Jésus est pontife.

De sérieux auteurs font dériver le mot « pontife » de pontem
facere : « établir, jeter le pont ». Quelle que soit la valeur de
cette étymologie, I'idée appliquée au Christ Jésus est juste.
Dans les entretiens qu’il daignait avoir avec sainte Catherine
de Sienne, le Pére lui expliquait comment, par l'union des
deux natures, le Christ a jeté un pont sur I’abime qui nous
séparait du ciel : « Je veux que tu regardes le pont que je
vous ai construit en mon Fils unique, et que tu contemples
sa grandeur qui va du ciel a la terre, puisque la grandeur de
la Divinité est unie & la terre de votre humanité. Cela fut
nécessaire pour refaire la voie qui était rompue et permettre
de traverser I’amertume du monde pour arriver a la vie
(éternelle) ».

De plus, c’est par le mystére méme de I'Incarnation que

' ’humanité de Jésus a été « consacrée », «ointe» Non d'une

onction extérieure, comme cela se fait pour les simples
créatures, mais d’une onction toute spirituelle. Par l'action
du Saint-Esprit, que la liturgie appelle spiritalis unmctio,
la divinité s’est répandue sur la nature humaine de Jésus,
« comme une huile d’allégresse »: Unxit te Deus oleo lactitiaz
prae consortibus tuis. Cette onction est si pénetrante, I’huma-
nité est tellement « consacrée 4 Dieu », qu’il n’est pas d’appar-
tenance plus étroite que celle-la, car cette nature humaine
est devenue la propre humanité d’un Dieu, du Fils de Dieu.

C’est pourquoi au moment de cette Incarnation qui con-
sacra le premier prétre de la Nouvelle Alliance, un cri retentit
dans les cicux : Tu es sacerdos in aeternum, « Tu es prétre
pour I'éternité s Saint Paul, dont le regard perga tant de
mystéres, nous réveéle aussi celui-ci. Feoutez-le ; « Nul ne
s’attribue 4 soi-méme, dit-il, cette dignité du sacerdoce,
mais il faut y étre appelé par Dieu ; ainsi le Christ ne s’est




LE CHRIST JESUS PONTIFE ET MEDIATEUR 9

pas non plus arrogé la gloire d'étre pontife, mais il I'a regue
de Celui qui lui a dit: « Tu es mon Fils, je t'ai engendré
aujourd’hui» : comme il lui dit encore ailleurs : Tu es prétre
pour toujours ».

Ainsi donc, au témoignage de 1’Apétre, c’est du Peére
éternel lui-méme que le Christ a regu le supréme Pontificat,
de ce Pére qui lui dit aussi: « Vous &tes mon Fils, je vous ai
engendré aujourd’hui ». Le sacerdoce du Christ est une con-
séquence nécessaire et immédiate de son Incarnation.

Le Christ, dit encore saint Paul, est le Pontife par excel-
lence, le Pontife, « tel qu’il nous le fallait pour que son ofirande
fiit agréable & Dieu : saint, innocent, sans tache, séparé des
pécheurs et élevé au-dessus des cieux». Mais son Pere l'a
chargé des péchés de tous les hommes : Posuit in eo zmqm—
tatem ommium nostrum ; Jésus est devenu, selon 1'énergique
expression de 1’Apdtre, « péché pour nous » ; et pour ce notif,
'offrande qu’il a faite de lui-méme a son Pére au moment!
de I'Incarnation, comportait la pauvreté de la creche, le
abaissements de la vie cachée, les fatigues et les luttes dej
la vie publique, les terreurs de l’agonie, les ignominies de
la Passion et les tourments d’une mort sanglante.

‘.ﬂmmrnz—m

Adorons ce Pontife saint, immaculé, qui est le propre
Fils de Dieu ; prosternons-nous devant ce Médiateur qui seul,
parce qu’il est a la fois Dieu et homme, pourra pleinement
remplir sa mission de salut et nous rendre les dons de Dieu
par le sacrifice de son humanité ; mais aussi confions-nous
pleinement 4 sa vertu divine qui, seule également, fut assez
puissante pour nous réconcilier avec le Pere, — Le Christ
dans ses mystéres, pp. 83-86 et 91.




3. — Le nom de Jésus-Christ déclare sa mission
et caractérise son ceuvre,

LE Christ Jésus est le Verbe incarné apparu au milieu
de nous, a la fois Dieu et homme, vrai Dieu et vrai
homme, Dieu parfait et homme parfait. En lui, deux natures
sont inséparablement unies dans I’étreinte d'une seule
personne, la personne du Verbe, du Fils.

Ces traits constituent 1’étre méme de Jésus. Notre foi et
notre piété l’adorent comme leur Dieu, tout en proclamant
la touchante réalité de son humanité.

Si nous voulons pénétrer plus avant dans la connaissance
de la personne de Jésus, nous devons contempler dés main-
tenant, pendant quelques instants, sa mission et son ceuvre.
La personne de Jésus donne a sa mission et a son ceuvre
leur valeur : la mission et I’ceuvre de Jésus achévent de nous
révéler sa personne.

Et ce qu'il y a de plus remarquable, c’est que les noms
qui désignent la personne méme du Verbe incarné déclarent
en méme temps sa mission et caractérisent son ceuvre. Ces
noms, en effet, ne sont pas, comme trop souvent les notres,
dépourvus de signification. Ils viennent du eiel et sont
riches de sens. Quels sont ces noms ? Ils sont nombreux,
mais I’Eglise, héritiére en ceci de saint Paul, en a surtout
retenu deux : celui de Jésus et celui de Christ.

Comme vous le savez, Christ signifie celui qui est oint,
sacré, consacré. — Jadis, dans 1’Ancienne Alliance, on sacrait
assez fréquemment les rois, plus rarement les prophetes,
et toujours le grand-prétre. Le nom de Christ, comme la
mission de roi, de prophéte et de pontife qu’il désigne, a été
donné 4 plusieurs autres personnages de I’Ancien Testament




LE NOM DE JESUS-CHRIST DECLARE SA MISSION II

avant de I’8tre au Verbe incarné. Mais nul n’en devait comme
lui réaliser la signification dans toute sa plénitude. 11 est
le Christ, car seul il est le Roi des siécles, le Prophéte par
excellence, I'unique Pontife stipréme et universel.

Il est rot.,— Il I'est par sa divinité: Rex regum et Do-
minus dominantium ; il domine sur toutes les créatures, que
par sa toute puissance il a tirées du néant : Vem'fe a.doremus,
et procidamus ante Deum... Ipse fecit nos et non 1pst nos...

Il le sera encore comme Verbe incarné. Le sceptre du
monde avait été prédit a Jésus par son Pére. « C’est moi,
dit le Messie, qu’il a établi roi sur Sion, sa montagne sainte...
C’est pourquoi je ferai connaitre ce décret ; le Seigneur m’a
dit : Tu es mon Fils, je t’ai engendré aujourd’hui. Demande-
moi, et je te donnerai les nations pour héritage, et pour
domaine les extrémités de la terre». Le Verbe s’incarne
pour établir le « Royaume de Dieu ». Cette expression revient
fréquemment dans la prédication de Jésus ; en lisant ’Evan-
gile vous aurez remarqué que tout un groupe de paraboles,
— la perle précieuse, le trésor caché, le semeur, le grain de
sénevé, les vignerons meurtriers, les invités aux noces,
I'tvraie, les serviteurs attendant leur maitre, les talents, etc.,
— est destiné & montrer la grandeur de ce royaume, son
origine, son développement, son extension aux nations
paiennes aprés la réprobation des Juifs, ses lois, ses luttes,
ses triomphes. Le Christ organise ce royaume par 1’élection
des apétres et la fondation de I'Eglise, a laquelle il confie
sa doctrine, son autorité, ses sacrements. Royaume tout
spirituel, qui n’a rien de temporel ou de politique comme
le révait l'esprit grossier de la plupart des Juifs ; royaume
ol entre toute Ame de bonne volonté : royaume merveilleux,
dont la splendeur finale est toute céleste et la béatitude
éternelle.

Saint Jean célébre la magnificence de ce royaume ; il
ous montre les €lus prosternés devant leur chef divin, le
Christ Jésus, et proclamant qu’ «1l les a rachetés par son sang,
de toute tribu, de toute langue, de tout peuple, de toute




/7.{1 A = A_;(«.'.f IALLLY?

12 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

nation pour former de leur société le royaume dans lequel
doit éclater la gloire de son Pére»: Et fecistt nos Deo nostro
regnum.

Le Christ doit étre prophéte. — I1 n’est pas un prophete,
mais le prophéte par excellence, parce qu’il est la Parole,
le Verbe en personne, la «lumiére du monde», qui seule
peut véritablement « éclairer tout homme » ici-bas. « Jadis,
disait saint Paul aux Hébreux, Dieu nous parlait par ses
prophétes » ; ils n’étaient que de simples envoyés ; mais
« voici que, dans ces tout derniers temps, il vous a enseignés
par son propre Fils». Il n’est pas un prophéte qui annonce
de loin, 4 une minime portion de 'humanité et sous des
symboles parfois obscurs, les desseins encore cachés de Dieu.
Il est celui qui, vivant toujours dans le sein du Pére, connait
seul tous les secrets divins et en apporte au genre humain
tout entier 'étonnante révélation : Ipse enarravit.

Vous savez que, dés le début de sa vie publique, Notre-
Seigneur s’appliquait a lui-méme la prophétie d’Isaje: « L'Es-
prit du Seigneur est sur moi; c'est pourquoi il m’a consacré
par son onction et m’a envoyé évangéliser les pauvres,
guérir ceux qui ont le caur brisé, annoncer aux captifs la
délivrance et aux aveugles l2 lumiére, libérer les opprimes,
publier I'année de grace du Seigneur et le jour de la justice ».

Il est donc, par excellence, I’Envové, le Légat de Dieu,
qui prouve, par des miracles opérés de sa propre autorité,
la divinité de sa mission, de sa parole et de sa personne.
Aussi entendons-nous la foule, aprés le prodige de la multi-
plication des pains, ¢’écrier en désignant Jésus: «Il est
vraiment le prophete, il est vraiment celui qui doit venir »

Le Verbe incarné réalisera surtout la signification de son
nom de Christ par sa qualité de pontife et de médiateur,
pontife supréme et médiateur universel.

‘ Mais ici il nous fait unir au nom de Christ celui de Jésus.
Le nom de Jésus signifie Sauveur : « Vous I’'appellerez ainsi,
dit I'ange a Joseph, parce qu'il doit racheter son peuple




LE NOM DE JESUS-CHRIST DECLARE SA MISSION 13

de toutes ses iniquités ». C’est 14 sa mission essentielle : Venst
salvare quod perierat, « Il est venu sauver ce qui était perdu »,
Or, en fait, Jésus ne réalise pleinement la signification de son
nom divin que par son sacrifice, qu’en accomplissant son
ceuvre de pontife : Venit Filius hominis dare anvmam suam
redemptionem pro multis, « Le Fils de ['homme est venu
donner sa vie pour la rangon de la multitude ». Les deux
noms se complétent donc et sont désormais inséparables.
Le «Christ Jésus» c’est le Fils de Dieu, établi pontife su-
préme et qui, par son sacrifice, sauve I'humanité entiére.

Nous avons vu que c’est par son Incarnation méme que
Jésus a été consacré pontife ; toute son existence porte le
reflet de sa mission de pontife et est marquée des caractéres
de son sacrifice.

Une unité profonde relie tous les gestes du Christ entre
eux : le sacrifice de Jésus, parce qu’il est son ceuvre essen-
tielle, est le point culminant vers lequel convergent tous
les mysteéres de sa vie terrestre, et la source ou tous les états
de sa vie glorieuse puisent leur éclat. — Le Christ dans
ses mysteéres, pp. 79-83.




/

B — L'GUVRE REDEMPTRICE
DU CHRIST

1. Comment dés son entrée ici-bas le Christ Jésus
inaugure son sacrifice.

LE sacrifice de ce pontife unique marche de pair avec
son sacerdoce : c'est également dés son Incarnation que
Jésus I'inaugure.

Vous savez que dans le Christ, I'dme, créée comme la
ndtre, n'a pourtant pas été soumise pour l'exercice de ses
propres facultés, intelligence ct volonté, au développement
progressif de 1'organisme corporel : elle avait, dés le premier

~moment de son existence, la perfection de sa propre vie,

ainsi qu’il convenait a une 4me unie a la divinité.

Or, saint Paul nous révéle le premier mouvement de I’dme
de Jésus au moment de son Incarnation.

D’un regard, elle embrasse les siecles qui furent avant
elle : elle voit, avec l’abime ou git I’humanité entiére im-
puissante a se libérer, la multiplicité et I'insuffisance fon-
ciere de tous les sacrifices de I’Ancienne Loi, car la créature,
si parfaite qu'elle soit, ne peut dignement réparer l'injure
que le péché a commise a l'égard du Créateur ; elle regarde
le programme d’immolation que Dieu demande d’elle pour
réaliser le salut du monde.

Quel instant solennel pour ’Ame de Jésus! Quel instant
aussi pour le genre humain !

Et que fait cette 4me ?— Par un mouvement d’amour
intense, elle se livre tout entiére pour parfaire I’ceuvre hu-
mano-divine qui peut seule rendre gloire au Pére en sauvant

les hommes. — « O Pére, vous ne voulez plus de ces offrandes,

o e




MOMENT OU LE CHRIST INAUGURE SON SACRIFICE I5

de ces sacrifices, qui ne sont pas suffisamment dignes de vous.
Mais vous m’avez formé un corps: Corpus autem aptasti
miki. Et pourquoi Me l'avez-vous donné ? Car je viens,
& Pére, accomplir votre volonté. Vous exigez que je vous
I'offre en sacrifice... me voici: Ecce venio, in capite libre
scriptum est de me ut faciam, Deus, voluntatem tuam. « En
téte du livre de ma vie, il est écrit que je dois, 6 Peére, faire /
votre volonté ; ainsi je le veux, parce qu’il vous est agréable ». &7 <&
D’une volonté parfaite, le Christ a accepté cette somme
de douleurs qui commencent a I’humilité de la créche pour
ne s’achever qu’a l'ignominie de la croix. Dés son entrée
ici-bas, le Christ s’offrecen victime: le premier acte de sa vie
est un acte sacerdotal.
Quelle créature mesurera l'amour dont est rempli cet
acte sacerdotal de Jésus ?... Qui en connaifra l'intensité et
en décrira la splendeur ?... Le silence de 1'adoration peut seul
le louer quelque peu.

Jamais le Christ Jésus n’a rétracté cet acte, ni rien repris
de ce don. Bien plus, tout dans sa vie va étre ordonné vers
son sacrifice sur la croix. Lisez I'Evangile dans cette lumiére,
vous verrez combien dans tous les mystéres et les états de
Jésus se rencontre une part de sacrifice qui le méne peu A peu
au sommet du Calvaire, tellement le caractére de pontife,
de médiateur, de sauveur, est essentiel a sa personne. Nous
ne saisirons point la vraie physionomie de la personne de
Jésus, si nous ne la plagons constamment en regard de sa
mission rédemptrice par le sacrifice et I'immolation de
lui-méme. C’est pourquoi quand saint Paul disait qu'il
Tamenait tout «a la connaissance du mystére de Jésusy, il
ajoutait aussitot : «et de Jésus crucifié » : Non enim judicavi
aliquid scire inter vos nisi Jesum Christum, ET HUNC CRUCI-
FIXUM. — Le Christ dans ses mystéres, pp. 87-88.

En Jésus, Fils de Dieu, la nature humaine est semblable

4 la nétre. ¢ Il a dq, dit saint Paul, étre assimilé A ses fréres
€n toutes choses, excepté le péché. Jésus n’a connu ni le




16 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

péché, ni ce qui est source ou conséquence du péché, 1'igno-
rance, l'erreur, la maladie, toutes choses indignes de sa
perfection, de sa sagesse, de sa dignité, de sa divinité.

Mazis notre divin Sauveur a bien voulu, dés son entrée en
ce monde, porter nos infirmités, toutes les infirmités com-
patibles avec sa sainteté. — L'Evangile nous le montre
clairement ; il n'y a rien dans la nature de 'homme que
Jésus n’ait sanctifié : nos travaux, nos souffrances, nos
larmes, 1l a tout fait sien. Le Christ nait 4 Bethléem dans le
dénuement le plus absolu; il doit fuir en terre étrangére
pour échapper a la fureur d'un tyran. Voyez-le & Nazareth ;
pendant trente années, il passe sa vie dans un obscur labeur
d’ouvrier, si bien que lorsqu’il commence a précher, ses compa-
triotes s’en étonnent, car ils ne 'ont connu jusque-la que
comme le fils du charpentier : Unde huic omnia ista ? Nonne
hic est fabri filius ? « D’ou lui viennent cette sagesse et ces
miracles ? N'est-il pas le fils du charpentier ? » Pendant sa
vie publique, il n’a pas ou reposer la téte; il est en butte aux
perséeutions des pharisiens ses plus mortels ennemis. —
Comme nous, Notre-Seigneur a ressenti la faim ; aprés avoir
jetné au désert, il eut faim : Postea esuriit ; il a souffert dela
soif : n’a-t-il pas demandé A la samaritaine de lui donner a
boire. Da mihi bibere ? et sur la croix ne s'est-il pas écrié :
« Jai soif », Sitio ?— 11 a éprouvé, comme nous, la fatigue ; les
longues courses a travers la Palestine fatiguaientses membres;
lorsque, zu puits de Jacob, il demanda de I'eau pour étancher
sa s0if, szint Jean nous dit qu’il était fatigué ; c’était I’heure
de midi ; aprés avoir marché longtemps, lassé, il s’assit contre
la margelle du puits : Fatigatus ex itinere, sedebat sic supra
fontem. Hora erat quass sexta. Ainsi donc, selon la remarque
de saint Augustin, dans 1’admirable commentaire qu’il nous
4 donné de cette belle scéne évangélique, ¢ celui qui est la
force méme de Dieu est accablé de lassitude»: Fatigatur
Virtus Dei. — Le sommeil a clos ses paupiéres ; il dormait
dans la barque quand s’éleva la tempéte : Ipse vero dormiebat ;
il dormait vraiment : aussi ses apbtres, qui craignent d’étre

| - _d




MOMENT OU LE CHRIST INAUGURE SON SACRIFICE 17

engloutis par les flots en furie, doivent-ils I'éveiller. —11 a
pleuré sur Jérusalem, sa patrie, qu'il :z,}malt ‘malgré son
ingratitude ; la pcensée des désastres qui, apres sa mort,
allaient fondre sur clle lui arrache des larmes et des accents
pleins d’affliction. « Si tu connaissais, toi aussi, ce qui ferait
ta paix » | Il a pleuré 4 I« mort de son ami Lazare, comme nous
versons des larmes sur ceux que nous chérissons, au point
que les Juifs, témoins de ce spectacle, se disaient : « Voyez
donc comme il 'aimait » | Le Christ versait des larmes, non
parce que cela convenait, mais parce qu'il avait le cceur
touché ; il pleurait celui qui était son ami, c’est du fond de
son ceeur que ses larmes ont jailli. — Ilest également dit de
lui plusieurs fois, dans ’Evangile, que son cceur était touché
de compassion. — Le Christ, vie de I'dme, pp. 42-44.

Quant a sa passion, il brile de 'accomplir : Baptismo
autem habeo baptizari, et quomodo COARCTOR usquedum per-
ficiatur : « Je dois étre baptisé d’un baptéme, et quelle angoisse
en moi jusqu'a ce qu'il soit accompli ! »

Il y a en Jésus, sil’on peut ainsi parler, comme une espece
d’enthousiasme pour son sacrifice. Voyez encore dans I'Evan-
gile, lorsque notre divin Sauveur commence 3 découvrir A
ses apdtres, petit a petit, pour ménager leur faiblesse, le
mystere de ses souffrances. Un jour il leur dit qu’il fallait
qu’il se rendit & Jérusalem, qu’il souffrit beaucoup de la part
de ses ennemis, et qu’il fit mis & mort. Alors Pierre de dire
aussitdt, le prenant A part : « A Dieu ne plaise, Seigneur, cela
De vous arrivera pas ». Mais Jésus réplique tout de suite :
«,'Retire-toi de moi, tu m’es un scandale, car tu n’as pas
lmtel-ligence des choses de Dieu, tu n’as que des pensées
humaines ». Au milieu des splendeurs de sa Transfiguration
sur le Thabor, de quoi le Sauveur s’entretient-il avec Moise
et Elie ? De sa passion prochaine.

Le Christ avait soif de donner 4 son Pére 1
S0n sacrifice devait Ini procurer : Tota unwm aut wns apex
non praeteribit a lege, donec omnia fiant : « Un seul iota ou
un seul trait de la Loi ne passera pas, que tout ne soit accom-

a gloire que

e




18 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ..

pli». Il veut tout accomplir jusqu’a un iota, c’est-a-dire,
jusqu’au dernier détail.

Dans son agonie au jardin des oliviers, il a éprouvé des
sentiments de tristesse, d’ennui, de crainte jusqu’a en mourir.
L’angoisse a pénétré son ame au point de lui arracher de
grands cris. Toutes les injures, toutes les avanies, les soufflets,
les crachats, dont il fut saturé durant sa passion, l'ont fait
souffrir immensément ; les moqueries, les insultes ne le
laissaient pas insensible ; bien au contraire, sa nature étant
parfaite, sa sensibilit¢ €tait plus crande, plus délicate. Il a
¢té abimé dans la souffrance. — Enfin, apreés avoir pris sur
lui toutes nos infirmités, aprés ¢’étre montré vraiment homme,
semblable 2 nous en toutes choses, il a voulu, comme tous
les fils d’Adam, endurer la mort : Et inclinato capite tradidst
spiritum. « Ayant incliné la téte, il rendit l'esprit ».

Le cri final par lequel il achéve sur la croix son sacrifice :
Consummatum est « Tout est consommé » répond a I'Ecce
Venio « Me voici» de I'Incarnation dans le sein de la
Vierge.— Le Christ dans ses mystéres, p. 89 ; Le Christ, viede

Vime, p. 44.




2. — Grandeur et fécondité de la vie cachée du Christ.

UR une existence de trente-trois années, celui quiestla |
Sagesse éternelle a voulu en passer trente, a Nazareth, Y
dans le silence et 'obscurité, la soumission et le travail.

Il y a la un mystére ¢t un enseignement dont bien des\)
Ames pieuses elles-mémes ne saisissent pas tout le sens. /
De quoi s’agissait-il, en effet ? ’
Le Verbe, qui est Dieu, se fait chair ; celui qui est infini
et éternel s’abaisse un jour, aprés des siécles d’attente, a
revétir une forme humaine : Semetipsum exinanivit, formam
servi accipiens... et habitu inventus ut homo : « 11 s’est anéanti
lui-méme, en prenant la forme d’esclave... reconnu pour
homme par tout ce qui a paru de lui». «Bien qu’il naisse
d’une vierge immaculée, 1'Incarnation constitue pour lui un in-
commensurable abaissement » : Non horruisti virginis uterum. /1
Et pourquoi descend-il jusqu’a ces abimes ? ] 4

Pour sauver le monde,(en lui apportant la lumiére divine. \) — 2

Or, — sauf de rares éclairs qui illuminent quelques 4mes
privilégiées : les bergers, les mages, Siméon et Anne, —
voici que cette lumiére se cache; volontairement, elle se
tient, pendant trente ans, «sous le boisseau», sub modio,
pour ne se manifester ensuite que la durée de trois ans A peine.

N’est-ce pas mystérieux ? N’est-ce pas déconcertant pour
notre raison ? Si nous avions connu la mission de Jésus, ne
lui eussions-nous pas dit, comme plusieurs de ses proches
devaient le lui dire plus tard : « Montrez-vous donc au monde,
car personne ne fait une chose en secret lorsqu’il désire
qu’elle paraisse » : Manifesta tespsum mundo.

Mais les pensées de Dieu ne sont pas nos pensées et ses
Vvoles dépassent les notres. Celui qui vient racheter le monde,

le veut sauver d’abord par une vie cachée aux yeux du
mongde,

e




20 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ,..

Pendant trente-trois ans, dans I'atelier de Nazareth, le Sau-
veur du genre humain ne fait que travailler et obéir ; toute
I'ceuvre de celui qui vient instruire ’humanité pour lui
rendre I'héritage éternel est de vivre dans le silence et d’obéir
a deux créatures dans les actions les plus ordinaires.

Aux regards de ses contemporains, la vie du Christ Jésus
a Nazareth es. donc apparuc comime I'existence banale d’un
simple artisan. Voyez combien cela est vrai: plus tard,
uand le Christ se révele dans sa vie publique, les Juifs de
a patrie sont si €tonnés de la sagesse de ses paroles, de la
sublimité de sa docirine, de la grandeur de ses ceuvres qu'ils
se demandent : « Mais d'ou lui vient donc cette sagesse,
et comment pcut-il opérer ces miracles ? C’est pourtant le
fils du charpentier que nous avons connu,ct sa mére se nomme
Marie. Ou donc a-t-il appris toutes ces choses » ? Unde huic
sapieniia haec et virtutes 7 Nonne mater ejus dicitur Maria ?
Le Chr:st érait pour eux une pierre d’achoppement, car jus-
qu a.ors, ils m'avaient vu en iul qu'un ouvrier.

Ne)

)

Ce mystere de la vie cachée contient des enseignements
quec notre foir doit recucillir avec avidité.

D'zbord, il 1’y « de grand aux yeux de Dieu que ce qui
est fait pour sa gloire, avec la grace du Christ ; Dieu ne nous
agrée que dans la mesure ol nous sommes semblables a
son Fils Jésus par la splendeur de la grace d’adoption.

La Filiation divine du Christ donne a ses moindres actions
une valeur infinie ; le Christ Jésus n’est pas moins adorable
ni moins agréable a son Pére quand il manie le ciseau ou
le rabot que quand il meurt sur la croix pour sauver ’huma-
nité. — En nous, la grace sanctifiante, qui nous fait enfants
adoptifs de Dieu, divinise, dans sa racine, toute notre activité
et nous rend dignes, comme Jésus, quoique a un titre différent,
des complaisances de son Pere.

Vous le savez: les talents les plus précieux, les pensées
les plus sublimes, les actions les plus génércuses et les plus
éclatantes sont sans mérite pour la vie éternelle dés que cette
grice ne les vivifie point. Le monde, qui passe, peut les



GRANDEUR ET FECONDITE DE LA VIE CACHEE 21

admirer et les applaudir ; |'éternité, qui seule demeure, ne
les regoit ni ne les compte., A quoi sert, disait Jésus, la
Vérité infaillible, a quoi sert de conquérir le monde par la
force des armes, par le charme de I"éloquence ou 'autorité
du savoir, si, n'ayant pas ma grace, on est exclu de mon
royaume, le seul quin'a point de fin ?

Voyez, au contraire, cet ouvrier qui gagne péniblement
sa vie, cette humble servante ignorée du monde, ce miséreux
dédaigné de tous, ce pauvre malade inconnu : leur existence
vulgaire n’attire ni ne retient 'attention de personne. Mais la
grice du Christ les anime ; et voici que ces dmes ravissent
les anges, et sont pour le PPr(' pour Dieu, pour I'Etre infini
qui seul subsiste, un continuel objet d’amour: ces Ames
portent en elles, par la grace, les traits mémes du Christ.

La grice sanctifiante est la source premiére de notre vraie |
grandeur ; c’est elle qui confére a notre vie, si benale et si
ordinaire qu’elle paraisse, sa noblesse véritable et son im-
périssable splendeur. {

S

—_

Mais ce don est caché. _

Le royaume de Dieu s’édifie surtout dans le silence ; il!
est, avant tout, intérieur, et caché dans les profondeurs{@
de I'Ame : Vita vestra est abscondita cum Christo in Deo : |
« Votre vie est cachée avec le Christ en Dieu. » Sans doute, |
la grace posséde une vertu qui se trahit presque tou]ours /
au dehors par le rayonnement des ceuvres de charité ; mais|
le principe de sa puissance est tout intime. C’est dans le
fond du cceur que git la véritable intensité de la vie chré-
tienne, 13 ol Dieu habite, adoré et servi dans la foi, le recueil-
lement I’humilité, lobé1ssqnce la simplicité, le travail et
I'amour,

Notre activité extéricure n’a de stabilité et de fécondité |
surnaturelles qu’autant qu’elle se rattache a cette vie inté- |
rieure. Nous ne rayonnerons vraiment avec fruit au dehors |
que dans la mesure ot le foyer surnaturel de notre vie intime |
Sera ardent.

Que pouvons-nous faire de plus grand ici-bas que de




22 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

- promouvoir le régne du Christ dans les ames ? Quelle ceuvre
vaut celle-1a ? Quelle ceuvre la surpasse ? C'est toute 1'ceuvre
de Jésus et de I'Eglise.

Nous n'y réussirons pourtant pas par d’autres moyens
que ceux employés par notre chef divin. Soyons bien con-
vaincus que nous travaillerons plus pour le bien de I'Eglise,
le salut des 4mes, la gloire de notre Pére céleste, en cherchant
d’abord & demeurer unis a Dieu par une vie toute de foi et
d’amour dont lui seul est I'objet, que par une activité dévo-
rante et fiévreuse qui ne nous laisserait ni le temps ni le
loisir de retrouver Dieu dans la solitude, le recueillement,
la priére et le détachement de nous-mémes.

Or, rien ne favorise cette union intense de l'ame avec
Dieu comme la vie cachée. Et voila pourquoi les dmes inté-
rieures, éclairées d’un rayon d’en haut,aiment tant a contem-
pler la vie de Jésus a Nazareth: elles y trouvent, avec un
charme particulier. d’abondantes graces de sainteté.

Oh ! vraiment, mon Sauveur, vous étes un Dieu caché!
Deus absconditus, Israél Salvator. « Vous croissez sans doute,
6 Jésus, en 4ge, en sagesse, en grace, devant votre Peére et
devant les hommes»; votre ame possede, dés le premier
instant de votre entrée ici-bas, la plénitude de la grace, tous
les trésors de science et de sagesse ; mais cette sagesse et
cette grace ne se déclarent que peu a peu, ne se manifestent
qu’'avec mesure ; vous demeurez aux yeux des hommes un
Dieu caché : votre divinité se voile sous les dehors d'un
ouvrier. O Sagesse éternelle qui, pour nous retirer de I’abime
ol nous avait jetés l'orgueilleuse désobéissance d’Adam,
avez voulu vivre dans un humble atelier et y obéir a des
créatures, je vous adore et je vous bénis ! — Le Christ dans

ses mystéres, pp. 185-189.




3. — L’amour du Christ pour les hommes, ses fréres,
durant sa vie publique.

N des aspects les plus profonds et les plus touchants
de I'économie de I'Incarnation est la manifestation des
perfections divines faites aux hommes par la nature hu-
maine en Jésus. Les perfections éternelles de Dieu nous
sont ici-bas incompréhensibles ; elles dépassent notre science.
Mais, en se faisant homme, le Verbe incarné découvre aux
esprits les plus simples, par les paroles tombées de ses lévres
humaines, par les gestes accomplis dans sa nature d’homme,
les perfections inaccessibles de la divinité. En les faisant
saisir a nos ames par des actions sensibles, il nous ravit et
nous attire a lui: Ut dum visibiliter Dewm cognoscimus, per
hunc in invistbilium amorem rapiamur : « Afin qu'ayant
connu Dieu sous une forme visible, nous soyons ravis par lui
en I'amour des choses invisibles. »
C’est surtout durant la vie publique de Jésus que se déclare

et se réalise cette économie pleine de sagesse et de miséri-
corde.

De toutes les perfections divines, I'amour est assurément
celle que le Verbe incarné se plait davantage a nous révéler.

Au cceur humain, il faut un amour tangible pour lui
faire entrevoir I’amour infini, bien plus profond, mais qui
Surpasse toute connaissance. Rien, en effet, ne séduit tant
notre pauvre cceur que de contempler le Christ Jésus, vrai
Dieu aussi bien que vrai homme, traduisant en gestes hu-
Mmains ]'éternelle bonté. Quand nous le voyons répandre
é_ profusion, autour de lui, des trésors inépuisables de compas-
Ston, d'intarissables richesses de miséricorde, nous pouvons
concevoir quelque peu linfinité de cet océan de la bonté
divipe oU va puiser pour nous la sainte humanité,




24 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Arrétons-nous i quelques traits; nous constaterons avec
quelle condescendance, parfois étonnante, notre Sauveur
s’abaisse vers la misére humaine sous toutes ses formes, y
compris le péché. Et n’oubliez jamais que, méme alors,
quand il s’incline vers nous, il demeure le propre Fils de Dieu,
Dieu méme, I'Etre Tout-Puissant, la Sagesse infinie qui,
fixant toutes choses dans la vérité, n’exécute rien qui ne
soit souverainement parfait. Cela donne sans doute aux
paroles de bonté qu’il profére, aux actes de miséricorde
qu'il accomplit, un prix inestimable qui les rehausse infini-
ment ; mais cela achéve surtout de captiver nos ames en
nous manifestant les charmes profonds du cceur de notre
Christ, de notre Dieu.

-

Vous connaissez le premier miracle de la vie publique
de Jésus ; 'eau changée en vin aux noces de Cana, a la priére
de sa meére. Pour nos cceurs humains, quelle révélation
inattendue des tendresses et des délicatesses divines | D’aus-
téres ascétes se scandalisent de voir demander ou opérer un
miracle pour cacher l'indigence de parents pauvres a un
banquet nuptial. Et cependant, c'est ce que la Vierge n’a
point hésité a solliciter, c’est ce que le Christ a daigné accom-
plir. Jésus se laisse toucher par ’embarras ol vont publique-
ment se trouver de pauvres gens ; pour le leur épargner, il
opére un grand prodige. Et c¢ que son cCeur nous découvre
ici de bonté humaine et d’humble condescendance n’est que
la manifestation extérieure d’une bonté plus élevée, la bonté
divine, ot l'autre a sa source. Car tout ce que fait le Fils,
le Pére l'accomplit également.

Peu de temps aprés, dans la synagogue de Nazareth,
Jésus emprunte a Isaie, pour se 'approprier, le programme
de son ceuvre d’amour : « L'esprit du Seigneur est sur moi ;
il m’a consacré par son onction pour porter la bonne nouvelle
aux pauvres; il m’a envoyé Guerir ceux qui ont le ceeur
brisé, annoncer aux captifs la délivrance, aux aveugles la
lumiére, rendre libres les opprimés, et publier 'année du
salut divin ».




a4
., ., / P et
7, ) 227 S A 77t - v 414

L'AMOUR DU CHRIST POUR LES HOMMES 25

«Ce que vous venez d’entendre, ajoutait Jésus, com-
mence aujourd’hui méme de s’accomplir ».

Et, en cffet, le Sauveur se révélait dés lors A tous comme
«un Roi plein de douceur et de bonté ». Il me faudrait citer
toutes les pages de I'Evangile si je voulais vous montrer
combien la misére, la faiblesse, l'infirmité, la souffrance
ont le don de le toucher, et d’une fagon si irrésistible qu’il ne
peut rien leur refuser ; saint Luc reléve avec soin qu’il est
«ému de compassion »: Misericordia motus. Les aveugles,
les sourds-muets, les paralytiques, les lépreux se présenient
devant lui ; 'Evangile nous dit qu’ «il les guérissait tous » :
Sanabat omnes.

Il les accueille tous aussi avec une mansuétude infati-
gable ; il se laisse presser, assiéger de toutes parts, sans cesse,
méme apres le coucher du soleil ; si bien qu'un jour il ne put
prendre ses repas ; une autre fois, aux bords du lac de Tibé-
riade, il est obligé de monter dans une barque pour se dégager,
et ainsi distribuer la parole divine avec plus de liberté;
ailleurs, la foule encombre & ce point la maison ou il se
trouve que pour faire parvenir jusqu’a lui un paralytique
couché sur son grabat, on n’a d’autre ressource que de des-
cendre le malade par une ouverture pratiquée dans le toit.

Les ap6tres, eux, étaient souvent impatients ; le divin
Maftre en prenait occasion pour leur montrer sa douceur.
Un jour, ils veulent écarter de lui les enfants qu’on lui présente
et qu’ils trouvent importuns: « Laissez ces petits enfants,
leur dit Jésus, et ne les empéchez pas de venir 2 moi ; car le
royaume des cieux est pour ceux qui leur ressemblent ». Et
1l s’arrétait pour les bénir de la main. — Dans une autre
circonstance, les disciples irrités de ce qu’il n’a pas été recu
dans une ville de Samarie, le « pressent de permettre au feu
du ciel de descendre sur les habitants afin de les consumer » :
Domine, vis dicimus ut ignis descendat de caelo ? Et Jésus
de les reprendre aussitét ; Et conversus wncrepavit tllos : « Vous
Ne savez de quel esprit vous étes ! Le Fils de ’homme est
Vénu non pour perdre des vies d’hommes, mais pour les
Sauver »,

4




26 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

C'est si vrai qu'il accomplit méme des miracles pour
ramener les morts a la vie. Voicli qu'a Naim, il rencontre
une pauvre veuve en pleurs qui suit la dépouille mortelle
de son fils unique. Jésus la voit, 1l voit ses larmes ; son cceur
profondément touché ne peut supporter cette douleur.
« O femme, ne pleure pas»! Noli flere. Et aussitot il com-
mande a la mort de rendre sa proie : « Jeune homme, je te
le dis, léve-toi » | Le jeune homme se léve, et Jésus le remet
a sa mere.

Toutes ces manifestations de la miséricorde et de la bonté
de Jésus, qui nous découvrent les sentiments de son cceur
d’homme, touchent les fibres les plus profondes de notre
étre : elles nous révélent, sous une forme saisissable, I’amour
infini de notre Dieu. Quand nous voyons le Christ pleurer
au tombeau de Lazare, et que nous entendons les Juifs,
témoins de ce spectacle, se dire : « Voyez donc a quel point
il I'aimait », nos cceurs comprennent ce langage silencieux
des larmes humaines de Jésus, et nous pénétrons dans le
sanctuaire de l'amour éternel qu'elles dévoilent : Qus videt
me, videt et Patrem, « Celul qui me voit, voit aussi le Pere ».

Mais aussi, comme toute cette conduite du Christ con-
damne nos égoismes, nos duretés, nos sécheresses de cceur,
nos indifférences, nos impatiences, nos rancunes, nos mou-
vements de colére et de vengeance, nos ressentiments a
I’égard du prochain !... Nous oublions trop souvent la parole
du Sauveur : « Toutes les fois que vous vous étes montrés
miséricordieux 4 'égard de 1'un des plus petits de mes freres,
C’est 4 moi-méme que vous l'avez fait ».

O Jésus, qui avez dit : « Apprenez de moi que je suis doux
et humble de cceur », rendez nos ceeurs semblables au votre.
Qu’'a votre exemple, nous soyons miséricordieux, «afin
d’obtenir nous-mémes miséricorde », mais surtout pour deve-
nir, en vous imitant, « semblables 3 notre Pére des cieux ». —
Le Christ dans ses mystéres, pp. 229-233.



L'AMOUR DU CHRIST POUR LES HOMMES 27

Le Christ Jésus est tout ensemble Dieu et Homme, Dieu
parfait, homme parfait : ¢’est le mystére méme de I'Incarna-
tion. En sa qualité de « Fils de I'homme », le Christ a un cceur
comme le nétre, un cceur de chair, un cceur qui bat pour
nous de I'amour le plus tendre, le plus vrai, le plus noble,
le plus fidéle qui soit. -

Dans sa lettre aux Ephésiens, saint Paul leur disait qu'il
priait Dieu avec instance de leur faire connaitre la longueur,
la largeur, la hauteur et la profondeur du mystére de Jésus,
tant il était ébloui des richesses incommensurables qu'’il
renfermait. Il aurait pu en dire autant de ’amour du cceur
de Jésus pour nous ; il I'a dit d’ailleurs, quand il a proclamé
que « cet amour surpassait toute science ».

Et, en effet, nous n’épuiserons jamais les trésors de ten-

k dresse, d’amabilité, de bienveillance, de charité dont le cceur
de ’'Homme-Dieu est l'ardent foyer. Nous n’avons qu’a
ouvrir I'Evangile ; nous verrons a chaque page éclater la
bonté, la miséricorde, la condescendance de Jésus a 1'égard
des hommes.

Cet amour du Christ n’est pas une chimere, il est bien
réel, car il se fonde sur la réalité de l'incarnation elle-méme.
La Vierge Marie, saint Jean, Madeleine, Lazare le savent
bien. Ce n’était pas seulement un amour de volonté, mais
aussi de sentiment. Quand le Christ Jésus disait: « J’ai
pitié de la foule », il a senti réellement la compassion remuer

| les fibres de son ceeur d’homme ; quand il voyait Marthe et
Madeleine pleurer leur frére, il a pleuré avec elles : larmes
bien humaines, jaillissant de I'émotion qui étreignait son
ceeur.

__ Le Christ aimait & faire plaisir. Le premier miracle de gh
sa vie publique fut de changer l'eau en vin aux noces de |
Cana, afin d’éviter la confusion a ses hotes qui venaient a ?‘\‘
manquer de vin. Nous ’entendons promettre de «soulager i
Ceux qui sont dans la peine et qui viennent A lui ». Et comme ! \ 1
il a rempli sa promesse ! Les Evangélistes relévent souvent I¥
que c’est parce qu'il est ¢ ému de compassion », misericordia 4




28 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

motus, qu’il accomplit ses miracles : c’est pour ce motif qu’il
guérit le lépreux, qu'il ressuscite le fils de la veuve de Naim.
C’est parce qu'il «a pitié » de la foule qui le suit, trois jours
durant sans se lasser, et qui a faim, qu’il multiplie les pains :
Misereor super turbam. — Un chef de publicains, de cette
classe de juifs qui étaient regardés par les pharisiens comme
pécheurs, Zachée, désire ardemment voir le Christ. Mais,
3 cause de sa petite taille, il n’y peut parvenir, car la foule
entoure Jésus de toute part ; alors il monte sur un arbre,
le long du chemin par ou doit passer Jésus ; et Notre-Seigneur
prévient le désir de ce publicain. Arrivé pres de lui, 1l lui dit
de descendre, car il veut étre son hoéte a cette heure-1a;
Zachée, plein de joie, au comble de ses veeux, le regoit dans
sa maison. — Vovez encore comment, pour ses amis, il met
sa puissance au service de son amour, Marthe et Madeleine
pleurent devant luileur frére Lazare déja enseveli ; il s'émeut ;
des larmes, de vraies larmes humaines, mais qui sont des
larmes d’un Dieu, coulent de ses yeux : Lacrymatus est Jesus.
« Ot donc 'avez-vous mis » ? demande-t-il aussitdt, car son
amour_ne peut rester inactif, et il va ressusciter son ami.

Le Christ, dit saint Paul qui affecte d’employer ce terme,
est «la bénignité méme de Dieu apparue sur la terre», il
est un Roi, mais un Roi «plein de douceur », qui ordonne
de pardonner, et qui proclame bienheureux ceux qui, a son
exemple, sont miséricordieux. Partout, dit saint Pierre,
qui avait vécu trois ans avec lui, il a passé en répandant
ses bienfaits : Pertransiit benefaciendo. Comme le bon sama-
ritain dont il a si bien décrit Jui-méme l’action charitable,
Je Christ a pris ’humanité dans ses bras, il a pris ses douleurs
dans son ame: Vere languores nostros ipse tulil, et dolores
nostros ipse portavit : « Vraiment c’était nos faiblesses qu’il
portait, et nos douleurs dont il était chargé ». Il vient
«détruire le péchén, qui est le mal supréme, le seul mal
véritable ; il chasse le démon du corps des possédés; mais
il 1e chasse surtout des 4mes, en donnant sa propre vie pour
chacun de nous.




L’AMOUR DU CHRIST POUR LES HOMMES 29

Quelle marque d’amour y a-t-il plus grande que celle-13 ?
Il n'y en a pas: Majorem hac dilectionem nemo habet, ut
amimam suam ponat quis pro amicis suts : « Il n'y a pas de
plus grand amour que de donner sa vie pour ses amis ». —
Le Christ, Vie de U'dme, pp. 445-447.

Le Christ Jésus ne change pas. Il était hier, il est au-
jourd’hui, il demeure dans le ciel le cceur le plus aimant et
le plus aimable qui se puisse rencontrer. Saint Paul nous dit
en propres termes que nous devons avoir pleine confiance
en Jésus parce qu’il est un pontife compatissant qui connait
nos souffrances, nos miseres, nos infirmités, ayant lui-méme
épousé nos faiblesses, — sauf le péché. Sans doute, le Christ
Jésus ne peut plus souffrir : Mors 4l uitra non dominabitur -
«la mort n’a plus sur lui d’empire », mais il reste celui qui a
été ému de compassion, qui a souffert, qui a racheté les
hommes par amour : Dilexit me et tradidit semetipsum pro
me : « Il m’a aimé et s’est livré pour moi ». — Le Christ dans
ses mysteres, p. 415,




4, — La Passion du Christ, point culminant
de son ceuvre rédemptrice.

Dicu que par 'expiation. Saint Paul nous dit en parlant

‘%’ DEPUIS la chute d’Adam, 'homme ne peut retourner a
d

R S AC it

S g e,

el EOERE

u Christ qu’il est un « pontife saint, innocent, pur, séparé
des pécheurs»: Pontifex sanctus, innocens, 1mpollutus et
segregatus a peccatoribus. Notre chef Jésus est saint, infini-
ment éloigné de tout ce qui est péché ; il est le propre Fils
de Dieu, 'objet des infinies complaisances du Peére. — Et
pourtant, il a dl passer par les souffrances de la croix avant
d’entrer dans sa gloire.

Vous connaissez 1'épisode d’Emmaiis raconté par saint
Luc. Le jour de la Résurrection, deux disciples de Jésus
s’en vont vers un bourg proche de Jérusalem. Ils se com-
muniquent leurs déceptions causées par la mort du divin
Maitre, ruine apparente de toutes leurs espérances au sujet
du rétablissement du rovaume d’Israél. Or, voici que Jesus,
sous une forme étrangére, se joint a eux et leur demande
le sujet de leur entretien. Les disciples lui font part de leur
tristesse. Alors le Sauveur, qui ne s’est pas encore révélé,
Jeur dit, sur un ton de reproche : « O cceurs insensés et lents
3 croire, ne fallait-il donc pas que le Christ souffrit pour
entrer dans sa gloire ? » : Nonne haec oportuit paty Christum
et ita intrare in gloviam suam ?

Pourquoi donc «fallait-il» que le Christ souffrit ? Dieu,
¢’il I'avait voulu, n’aurait-il pu pardonner universellement
les péchés sans demander d’expiation ? Assurément ; sa
puissance absolue ne connaft pas de limites ; mais sa justice
a exigé l'expiation, et d’abord 'expiation du Christ.

Le Verbe incarné, en prenant la nature humaine, s’est
substitué 4 'homme pécheur, impuissant a se racheter ; et
le Christ est devenu victime pour le péché. C'est la ce que




LA PASSION, POINT CULMINANT DE LA REDEMPTION 3I

Notre-Seigneur donnait a entendre a ses disciples, en leur
disant que ses souffrances étaient nécessaires. Nécessaires,
non seulement dans leur généralité, mais jusque dans leurs
moindres détails : car, si un seul soupir du Christ eGt suffi,
et bien au deld, a racheter le monde, un libre décret de la
volonté divine, atteignant toutes les circonstances de la
Passion, y avait accumulé, jusqu’a une infinie surabondance,
les satisfactions. — Le Christ, idéal du moine, pp. 230-231.

La Passion constitue le « saint des saints » des mysteéres
de Jésus. Elle est le couronnement de sa vie publique, le
sommet de sa mission ici-bas, 'ceuvre vers laquelle toutes
les autres convergent ou a laquelle elles puisent leur valeur.

Chaque année, durant la semaine sainte, l’Eglise en com-
mémore, en détail, les diverses phases; chaque jour, au
sacrifice de la messe, elle en renouvelle le souvenir et la
réalité pour nous en appliquer les fruits.

La Passion marque le point culminant de l'ceuvre que

Jésus vient réaliser ici-bas; pour lui, c’est I’heure ou il
consomme le sacrifice qui doit donner une gloire infinie a
son Pére, racheter I’humanité, et rouvrir aux hommes les
sources de la vie éternelle. Aussi Notre-Seigneur qui s’est
livré tout entier au bon plaisir de son Pére, depuis le premier
moment de son Incarnation, désire-t-il ardemment voir
arriver ce qu’il appelle «son » heure, I'heure par excellence.
Baptismo habeo baptizari, et quomodo coarctor usquedum per-
fictatur | « Je dois étre baptisé d’un baptéme — le baptéme
de sang, — et quelle angoisse me presse jusqu’a ce qu’il soit
accompli» ! Il tarde & Jésus de voir sonner ’heure on il
pourra se plonger par amour dans la souffrance et subir
}a mort pour nous donner la vie.
‘;ﬁ:(;ertes, il ne veut pas la devancer, cette heure : Jésus est
Pleinement soumis A la volonté de son Pére. Saint Jean note
pPlus d’une fois que les Juifs ont taché de surprendre le
Christ et de le faire mourir ; toujours Notre-Seigneur s’est
€chappé, méme par miracle, « parce que son heure n’était
pas venue » : Nondum venerat hora ejus.

Bawo.




32 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Mais quand elle sonne, le Christ se livre avec la plus grande
ardeur, bien qu’il connaisse d’avance toutes les souffrances
qui doivent atteindre son corps et son ame : Desiderio desi-
deravi hoc Pascha manducare vobiscum antequam patiar :
« J'ai désiré d'un vif désir de manger cefte PAque avec vous,
avant de souffrir ma passion ». Elle est enfin venue, I’heure
attendue depuis s1 longtemps.

Contemplons Jésus a cette heure. Ce mystére de la Passion
est ineffable, et tout y est grand, jusqu’aux moindres détails,
comme d’ailleurs toutes choses dans la vie de I'Homme-Dieu.
Ici surtout nous sommes qux portes d'un sanctuaire ol nous
ne pouvons enirer quavec une fol vive et une profonde

reverence. — Le Christ dans ses mystéres, pp. 297, 277-278.

La Passion de Jésus est son ceuvre par excellence ; presque
tous les détails en ont été prédits; il n'y a pas de mystére
de Jésus dont les circonstances aient été annoncées avec
tant de soin par le psalmiste et les prophétes. Et quand on
lit, dans I'Evangile, le récit de la passion, on est frappé de
I'attention qu’apporte le Christ Jésus a « réaliser » ce qui a été
annoncé de lui. S’il permet la présence du traitre a la céne,
c’est « pour que soit vérifiée la parole de 1'Ecriture »; il dit
lui-méme aux Juifs qui sont venus le saisir qu’il se livre a
eux «afin que I'Ecriture soit accomplie » : Ut adimpleantur
Scripturae. Sur la croix, «tout allait étre consommé», dit
saint Jean, lorsque le Sauveur se souvint que le psalmiste
avait prédit de lui: « Dans ma soif, ils m’abreuveront de
vinaigre ». Alors, pour que cette prophétie — toute de détail,
— s’accomplit encore, Jésus s’écria: « J'ai soif ». Postea,
sciens Jesus guia ommia conswmmata sunt, UT consummaretur
Scriptura, dizit - Sitio. Rien, en ceci, n’est petit ni négligeable,
parce que tous ces détails marquent les gestes d'un Homme-
Dieu. — I'bid , pp. 298-299.




5. — «Afin que le monde sache que j’aime mon Pére...»

LE premier acte de la sainte &me de Jésus dans 1'Incarna-

tion fut de s'élancer A travers l'intervalle infini qui
sépare le créé du divin. Reposant dans le sein du Peére, elle
contemple face a face ses adorables perfections. Nous ne
devons pas nous imaginer que cette contemplation n’ait été,
sl je puis m’exprimer ainsi, que spéculative. Loin de la.
Comme Verbe, le Christ aime son Pére d’un amour infini,
tout en acte, et qui dépasse toute compréhension.

L’humanité de Jésus est entrainée dans ce courant impé-"
tueux de I'amour incréé, et le ceeur du Christ brile de I’amour
le plus parfait qui puisse jamais exister.

La sainte humanité de Jésus vit tellement pour la gloire
du Verbe a qui elle est unie qu’elle se livre a lui dans une
dépendance absolue, mais pleine d’amour, jusqu’a la mort.
Car, par elle surtout, le Verbe posséde ce qui ne se trouve ni
ne peut se rencontrer dans son opulence divine: de quoi
souffrir, expier et mourir pour les hommes. Elle a pu dire
au Verbe dés le premier instant de son union avec lui : ¢ Vous
m’étes un époux de sang »: Sponsus sangwinum tu mihi es.
Livrée a lui, pour exécuter, avec lui et en lui, toute la volonté
du Pére, elle n’a cessé durant toute son existence ici-bas de
tendre vers ce «baptéme de sang » qui devait consommer

!a fécondité merveilleuse et désormais inépuisable de cette
Inexprimable union.

Membre de ia race humaine par son incarnation, le Christ
tombait d’ailleurs sous le précepte du plus grand des com-
Mandements : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout
ton cceur, de toute ton ame, de tout ton esprit, de toutes
tes énergies ». Jésus a accompli parfaitement ce commande-
fent. Des son entrée en ce monde, il s'est livré par amour ;

%




——er TN

34 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Ecce venio... Deus meus, volui et legem tuam in medio cordis
mei : « J'ai placé, 6 Pére, votre loi, votre volonté, dans

mon cceur ». Toute son existence se résumera dans 1l'amour
du Peére.

Mais queile forme prendra cet amour ? La forme de I'obéis-
sance: Ut faciam Deus voluntatem tuam. Et pourquoi cela ?
Parce que rien ne traduit mieux l'amour filial que la
soumission absolue. Le Christ Jésus a manifesté cet amour
parfait et cette pleine obéissance depuis I'instant de I'Incar-
nation «jusqu’a celui de la mort sur la croix»: Usque ad
mortem.

Non seulement, il n’a jamais hésité un instant a obéir,
mais 1'amour lentraine, malgré la répulsion sensible) qu'il
en éprouve, vers la consommation de son obéissance : « Je
dois étre baptis¢ d'un baptéme de sang, et quelle n’est pas
'angoisse que je ressens jusqu'a ce qu'il soit accompli!»
C'est «d’un désir intense qu'il a souhaité manger la Paque
avec ses disciples », cette PAque qui doit inaugurer la Passion.
— Le Christ, idéal du moine, pp. 371-372; Sponsa verbs,
pp. 17-18.

Les douleurs et les ignominies de la Passion, la mort
méme ne diminuent pas cet élan du cceur de Jésus vers
la gloire de son Peére ; au contraire. C’est parce qu'il recherche
en toutes choses la volonté du Pére, «exprimée par les
Ecritures », qu’il se livre, par amour, au supplice de la croix :
Ut impleantur Scripturae. Les eaux d’'un grand fleuve ne
courent pas vers l'océan avec plus de majestueuse impétuo-
sité que I’ame de Jésus ne tendait intérieurement vers l'a-
bime de souffrances ot devait le plonger la Passion. « J agis
de la sorte, dit-il, afin que s’accomplisse le précepte que
mon Pére m’a donné » : Et sicut mandatum dedit mihi Pater
sic facio. — Le Christ, 1déal du moine, p. 21.

Son obéissance pleine d’amour éclate particuliéerement
dans ses souffrances. Voyez-le durant son agonie. Trois




... «J'AIME MON PERE)» 35

heures durant, I’ennui, la tristesse, la crainte, les angoisses
fondent sur son Ame comme un torrent, et I'envahissent au
point que le sang s’échappe de ses veines sacrées. Quel abime
de douleurs dans cette agonie ! Et que dit Jésus a son Pére ?

« Pére, s'il est possible, que ce calice s’éloigne de moi». Est- g
ce que le Christ n’acceptait donc plus la volonté de son Peére ? ji
Oh | certainement. Mais cette priére est le cri de la sensibilité:
de la pauvre nature humaine broyée par le dégofit et laj
souffrance : 4 ce moment, il est surtout Vir sciens inﬁrmz'-”\i
tatem : «un homme que touche la douleur ». Notre-Seigneur %
sent le poids effroyable de l'agonie peser sur ses épaules ; ‘
il veut que nous le sachions, et voila pourquoi il a fait
cette priere.

Mais écoutez ce qu’il ajoute aussitot : « Néanmoins, 6 Pére,
que votre volonté soit faite, et non la mienne» Clest ici
le triomphe de I'amour. Parce qu’il aime son Pere, il met
la volonté de son Pére au-dessus de tout, et il accepte de tout
| souffrir. Remarquez que le Pére aurait pu, s’il I'avait voulu
dans ses desseins éternels, atténuer les souffrances de Notre-
| Seigneur, changer les circonstances de sa mort ; il ne l'a pas
voulu. Dans sa justice, il a exigé que pour sauver le monde,
le Christ se livrat a toutes les douleurs. Cette volonté a-t-
elle diminué I'amour de Jésus ? Certainement non ; il ne dit
pas : ¢« Mon Pére aurait pu arranger les choses autrement » ;
non, il accepte pleinement tout ce que veut son Pére : Non
mea voluntas, sed tua fiat : « Que votre volonté se fasse, et
non la mienne ». —

Il ira désormais jusqu’au bout du sacrifice. Quelques
instants aprés son agonie, au moment de son arrestation,
quand saint Pierre veut le défendre et frappe de son épée un
de ceux qui venaient pour saisir son Maitre, que lui dit
aussitdt le Sauveur ? « Remets 'épée dans le fourreau ; ne
boirai-je donc pas le calice que mon Pére m’a donné»?
Calicem quem dedit mihi Pater, non bibam tllum ?

Bient6t, on I'arréte comme un malfaiteur ; il pourrait se
fiélivrer de ses ennemis, car voici que, d’'une simple parole,
il les jette par terre ; il pourrait, s'il le voulait, ¢ prier son




36 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Pére de lui envover des légions d’anges », mais il tient a ce
que la volonté de son Pére, manifestée par les Ecritures,
s'accomplisse a la lettre: Sed ul adimpleantur Scripturae,
et c’est pourquoi il se hivre a ses plus mortels ennemis. Il
obéit a Pilate, parce que, tout paien qu’il est, le gouverneur
«représente I'autoriié d’en haut » ; il obéit 4 ses bourreaux ;
au moment d'expirer, pour accomplir une prophétie, il s’écrie
qu'il a soif : Postea, sciens [esus quia ommnia consummata
sunt, UT consummaretuy Scriptura, dixat : Sitro. 11 ne meurt
que lorsqu’il a « tout consommé » par une parfaite obéissance :
Dixit : Consummatum est, et inclinato capite, tradidit spiri-
tum. Le Consummatum est est I'expression la plus vraie et
la pius adéquate de toute sa vie d’obéissance ; elle fait écho
a 'Ecce venio de l'instant de U'Incarnation. Ces deux paroles
sont des cris d’obéissance ; et toute l'existence terrestre du
Christ Jésus tourne autour de l'axe reposant sur ces deux
poles. — Le Christ dans ses mystéres, pp. 279-280 ; Le Christ,
1déal du moine, p. 339.

Toutes les actions de Jésus sont l'objet des complaisances
de son Pére. Le Pére contemple son Fils avec amour non
seulement au Thabor, quand le Christ est dans tout I'eclat
de sa gloire ; mais aussi quand Pilate le montre 4 la foule,
couronné d’épines, et devenu le rebut de I’humanité ; le Pére
enveloppe son Fils de regards d'infinie complaisance aussi
bien dans les ignominies de la passion que dans les splendeurs
de la transfiguration : Hic est Filius meus dilectus m quo
mihi bene complacui : « Celul-ci est mon Fils bien-aimé, en
qui j'ai mis toutes mes complaisances ». Et quelle en est
la raison ?

Que Jésus, durant sa passion, honore et glorifie son Pére
dans une mesure infinie, non seulement parce qu’il est le
Fils de Dieu, mais encore parce qu’il s’abandonne 2 tout
ce que la justice et 'amour de son Pére réclament de 11.1i.
S’il a pu dire, au cours de sa vie publique, qu’ « il accomplis-
sait tout ce qui était agréable a son Pere »: Quae placita sunt
ei facio semper, cela est particulierement vrai de ces heures

- R




« J"AIME MON PERE » 37

ou, pour reconnaitre les droits de la majesté divine outragée
par le péché, et sauver le monde, il s'est livré 4 Ia mort, et
a la mort de la croix: Ut cognoscat mundus quia diligo Patrem,
«Afin que le monde sache que j'aime mon Pére». — « Le
Pére 'aime d'un amour sans limite parce qu'il donne sa vie
pour ses brebis et que par ses souffrances, ses satisfactions,
il mérite pour nous toutes les graces qui nous rendent 'amitié
de son Pérc»: PROPTEREA me diligit Pater, QUIA 2go pomo
animam meam. — Le Christ dans ses mystéres, p. 299.

Pourquoi manquerions-nous de confiance quand le Christ,
Fils du Pére, solidaire de nos fautes, devenu propitiation
pour nos iniquités, a tout expié et tout soldé ? Pourquoi ne
nous approcherions-nous pas de ce Pontife qui, semblable a
nous en toutes choses, excepté le péché, a voulu éprouver
toutes nos infirmités, boire au calice de toutes nos souf-
frances, pour trouver, dans I'expérience de la douleur, le

pouvoir de compatir plus profondément i nos miséres ? —
Le Christ, 1déal du moine, p. 35.




6. — «Il m’a aimé et s’est livré pour moi. »

m L'AMOL'R de son Peére a été le mobile profond de tous

. les actes de la vie du Verbe incarné. Au moment d’a-
chever son ceuvre, le Christ déclare a ses apdtres que « c’est
par amour pour son Pere qu'il va se livrer» : Ut cognoscat
mundus quia diligo Patrem. Dons cette priere admirable
qu’il adresse alors a son Pere, Jésus dit qu’il a accompli sa
mission, qui €tait de le glorifier sur la terre : Ego fe clarificave
super terram ; opus consummavi quod dedisti mihi ut faciam :
« Je vous a1 glorifié sur la tcerre, j'ar achevé 'eeuvre que
vous m’avez donn¢ a faire ». A chaque instant de sa vie, en
effet, il a pu dire cn toute vérité qu'il n’a recherché que le
bon plaisir de son Peére : Quae placita sunt er facto semper .
« Je fais toujours ce qui lui plait ».

Mais I'amour du Pére n’est pas le seul amour qui fasse
battre le ceceur du Christ, il nous aime aussi, et d'une ma-
niere infinie.

— C’est que, en nous aimant, Jésus aime son Peére, il nous
voit, il nous trouve en son Pére : Ego pro eis rogo... quia tui
sunt: ce sont 1a ses propres paroles: « Je prie pour eux
parce qu'ils sont votres». Oui, le Christ nous alme, parce
que nous sommes les enfants de son Pere, parce que nous
lui appartenons.

Il nous aime d’un amour ineffable, qui dépasse tout ce
que nous pouvons soupgonner. — C'est véritablement pour
nous qu’il est descendu du ciel, pour nous racheter, pour
nous sauver de la mort : Propter mos et propter nostram
salutem ; c’est pour nous donner la vie : Ego vent ut vitam
habeant, et abumdantius habeant : « Je suis venu afin qu’ils
aient la vie et qu'ils I’aient en abondance ». Pour lui-méme,
il n’avait pas besoin de satisfaire ¢t de mériter, car il est



«IL M'A AIME ET S’EST LIVRE POUR MOI» 39

le propre Fils de Dieu, égal & son Pére, a la droite de qui il
est assis au plus haut des cieux ; mais c’est pour nous qu'il
a tout supporté. S'il s’est incarné, s’il est né a Bethléem,
s'il a vécu dans l'obscurité d'une vie de travail, s'il a préché
et fait des miracles, s’il est mort, s’il est ressuscité, s’il est
monté aux cieux, s’il a envoyé 'Esprit-Saint, s'il demeure
dans 1'Eucharistie, c’est pour nous, par amour pour nous.
«Le Christ, dit saint Paul, a aimé I'Eglise, c’est-a-dire le
Royaume qui doit étre formé par les élus, et il s'est livré
pour elle, afin de la purifier, de la sanctifier, de faire d’elle
une conquéte immaculée ». — Le Christ dans ses mysteres,
pp. 11-12; Le Christ, vie de l'dme, p. 48.

A la derniére céne, quand va sonner ’heure d’achever
son oblation, que dit-il & ses apdtres réunis autour de lui ?
« Il n’est pas d’amour plus grand que celui de donner sa vie
pour ses amis», Majorem hac dilectionem nemo habet, ut
animam suam ponat quis pro amicis surs. Et cet amour qui
surpasse tout amour, Jésus va nous le montrer, car, dit
saint Paul, «c’est pour nous tous qu’il s'est livré ». Il est
mort pour nous, « alors que nous étions ses ennemis ». Quelle
marque plus grande d’amour pouvait-ilnous donner ? Aucune.

Cet amour humain de Jésus, cet amour créé, ou puisait-
1l sa source ? d’ou dérivait-il ? De l'amour incréé et divin,
de 'amour du Verbe éternel auquel la nature humaine est
indissolublement unie. Dans le Christ, bien qu’il y ait deux
natures parfaites ct distinctes, gardant leurs énergies spéci-
fiques et leurs opérations propres, il n'y a qu’une Personne
divine. L'amour créé de Jésus n’est qu'une révélation de
son amour incréé. Tout ce que !'amour créé accomplit, ce
n'est qu'en union avec 'amour incréé et A cause de lui:
le cceur du Christ allait puiser sa bonté humaine dans 'océan
divin,

Sur le Calvaire, nous voyons mourir un homme comme
nous, qui a été en proie A l'angoisse, qui a souffert, qui a
€té broyé sous les tourments, plus qu’'aucun homme ne le

1l




40 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

sera jamais : nous comprenons I'amour que cet homme nous
montre. Mais cet amour qui, par ses exces, dépasse notre
science, est l'expression concrete et tangible de l'amour
divin. Le cceur de Jésus percé sur la croix nous réveéle I'amour
humain du Christ ; mais derriére le voile de ’humanité de
Jésus se montre l'ineffable et incompréhensible amour du
Verbe. — Le Christ dans ses mvstéres, pp. 281, 415-416.

[/~ Toutes les graces qui ornent et font épanouir une ame,

¢
\

\
\
\

ont leur source inépuisable au Calvaire : c’est du cceur et
des plaies de Jésus que le flenve de vie a jailli.

Oh! Pouvons-nous contempler l'ceuvre magnifique de
notre puissant Pontife sans que de continuelles actions de
graces fassent tressaillir nos dmes ? Dilextt me et tradidit
semetipsum pro me : « Il m’a aimé, dit saint Paul, et il s’est
livré lui-méme pour moi». L’Apétre ne dit pas, quoique ce
soit la vérité méme : dilexit nos : «il nous a aimés », mais :
«il m’a aimé », c’est-a-dire que son amour a été tout distri-
butif, tout approprié a chacun de nous. La vie, les humilia-
tions, les souffrances, la Passion de Jésus, c’est moi que tout
cela concerne. — Et jusqu’otl a-t-il aimé ? Jusqu’a la derniére
extrémité de l'amour : in finem dilexit.

O Pontife plein de douceur, qui, par votre sang, m’avez
rouvert les portes du Saint des Saints, qui intercédez sans
cesse pour moi, a vous toute louange et toute gloire, a
jamais | — Le Christ, 1déal du moine, p. 37.



7. — «Il s'est livré parce que lui-méme I'a vouluw.

CE qui achéve de donner aux satisfactions et aux meé-
rites du Christ toute beanté et toute plénitude, c’est
qu’il a accepté ses souffrances volontairement et par amour.
La liberté est un élément essentiel du mérite : car I'acte

n’est digne de louange que si celui qui "accomplit est res-
ponsable : Ubi non est libertas, nec meritum, dit saint Bernard.

Cette liberté enveloppe toute la mission rédemptrice de
Jésus. Homme-Dieu, le Christ a accepté souverainement de
souffrir dans sa chair passible, susceptible de douleur. —
Lorsque, A son entrée en ce monde, il a dit & son Pére: « Me
voici », Ecce venio, ut faciam Deus voluntatem tuam : « Je viens,
6 Dieu, pour faire votre volonté», il prévoyait toutes les
humiliations, toutes les douleurs de sa passion et de sa mort,
et, librement, du fond du cceur, par amour pour son Pére
et pour nous, il a tout accepté : Volui, « Oui, je veux», Et
legem tuam in medio cordis mei : « Et votre loi est au fond de

mon coeur ».

Cette volonté, le Christ la garde intacte durant toute
'sa vie. — L’heure de son sacrifice lui est toujours présente ;
il I’attend avec impatience ; il I’appelle «son heure », comme
s'il n'y avait que celle-]d qui comptat pour lui dans son
existence. Il annonce sa mort 4 ses disciples, il leur en trace
par avance les détails en termes si clairs qu’ils ne s’y trompent
pas. Aussi quand saint Pierre, tout ému a la pensée de voir
mourir son maitre, veut s’opposer a la réalisation de ces
souffrances, Jésus le repousse: « Tu n’as pas le sens des
choses de Dieu». Mais lui, il connait son Pére ; par amour
pour son Pére et par charité pour nous, il tend a sa passion
de toute l’ardeur de sa sainte Ame, mais aussi avec une
souveraine liberté, pleinement maitresse d’elle-méme. Si cette

5

——

s




42 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

volonté d’amour est si vive qu’elle est en lul comme une
fournaise : « Je brile d’étre plongé dans un baptéme» de
" sang, — cependant personne n’aura le pouvoir de lui enlever
la vie ; c’est spontanément qu'il la quittera. Voyez comment
il fait éclater la vérité de ces paroles. Un jour, les habitants
de Nazareth veulent le précipiter du haut d'un rocher:
Jésus s’efface d’au milieu d’eux, avec une admirable tran-
quillité ; une autre fois, 4 Jérusalem, les Juifs veulent le
lapider, parce qu’il affirme sa divinité ; il se cache et sort du
temple : son heure n’est pas encore venue.

Mais, quand elle est arrivée, il se livre. — Voyez-le au
jardin des oliviers, la veille de sa mort ; les troupes armees
s’avancent vers lui pour le prendre et le faire condamner.
«Qui cherchez-vous» ? leur demande-t-il. A leur réponse :
« Jésus de Nazareth», il leur dit simplement : « C'est moi ».
Ce seul mot tombé de ses lévres suffit pour jeter ses ennemis
3 la renverse. Il efit pu les tenir a terre ; il eit pu, comme
il le disait lui-méme, «demander & son Pére d’envoyer des
légions d’anges pour le délivrer ». 11 rappelle, précisément a
ce moment, que chaque jour on I'a vu dans le temple, et
qu’on n’a pu mettre la main sur sa personne ; ’heure n’était
pas venue ; c’est pourquoi il ne leur donnait pas licence de
se saisir de lui ; a présent, 'heure a sonné ou il doit, pour le
salut du monde, se livrer i ses bourreaux qui n’agissent
que comme instruments de la puissance des enfers: Haec
est hora vestra et potestas tencbrarum : «Voici votre heure
et la puissance des ténébres». La soldatesque le meéne de
tribunal en tribunal, il se laisse faire; cependant, devant
le Sanhédrin, tribunal supréme des Juifs, il proclame ses
droits de Fils de Dieu, puis il s’abandonne 4 la fureur de
ses ennemis. Voyez-le devant Pilate ; il reconnait que «le
pouvoir qu’a le gouverneur romain de le condamner a mort
ne vient que de son Pére » : Non haberes potestatem adversum
me ullam, nisi tibi datum esset desuper. S'il voulait, il se
délivrerait de ses mains, mais parce que c’est la volonté de




«IL S'EST LIVRE PARCE QU'IL L'A VOULU » 43

son Pére, il s’abandonne a un juge inique : Tradebat judicants
se injuste.

C’est vraiment parce qu’il I’a voulu qu’il s’est livré A la
mort : Oblatus est QUIA 1PSE wvoluit. Dans cette tradition
volontaire, pleine d’amour, de tout lui-méme, sur la croix ;
par cette mort de I'Homme-Dieu ; par cette immolation d'une
victime sans tache, qui s’offre par amour et avec une liberté
souveraine, — une satisfaction infinie est donnée pour nous
a la justice divine, un mérite inépuisable est acquis pour
nous par le Christ, tandis que la vie éternelle est rendue a
I'humanité. Et consummatus, factus est omnibus obtemperan-
tebus sibi causa salutis aeternae: « Parce qu’il a consommé
I'ceuvre de sa médiation, le Christ est devenu pour tous ceux
qui le suivent la cause méritoire du salut éternel ». Aussi saint
Paul avait-il le droit de dire: « En vertu de cette volonté,
nous sommes sanctifiés par l'oblation que Jésus-Christ a
faite, une fois pour toutes, de son corps »: In qua voluntate
sanctificaty sumus per oblationem corporis Jesu Christi semel.

Car «c’est pour nous tous, pour chacun de nous, que
Notre-Seigneur est mort » : Pro omnibus mortuus est Christus.
— «Le Christ est devenu propitiation non seulement pour
nos péchés, mais pour les péchés du monde entier » : Ipse est
propitiatio pro peccatis nostris ; non pro nostris autem tantum,
sed etiam pro totius mundi, en sorte qu’il est «1'unique mé-
diateur placé entre les hommes et Dieu ». Unus mediator Dei
et hominum, homo Christus Jesus. — Le Christ, vie de
Vdme, pp. 66-68.

Cette liberté souveraine avec laquelle le Christ Jésus s’est
offert rehausse infiniment son amour : Oblatus est quia ipse
voluit.

Ces deux mots nous disent combien spontanément Jésus
4 accepté sa passion. N’avait-il pas dit un jour, en parlant
du' l?on pasteur qui donne sa vie pour ses brebis : « Mon Pére
N aime parce que je donne ma vie, pour la reprendre le jour
de ma résurrection. Personne ne me la ravit de force, mais

|
J
1

{
i

[ |
1
]



44 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

je la donne de moi-méme ; j'ai le pouvoir de la donner, et le
pouvoir de la ressaisir ».

Cette liberté avec laquelle Jésus donne sa vie est entiére.
Et c’est 12 une des plus admirables perfections de son sacri-
fice, un des aspects qui touchent le plus profondément notre
ceeur humain. « Dieu a aimé le monde a ce point qu'il lui
a donné son Fils unique » ; le Christ a aimé a ce point ses
fréres qu’il s’est spontanément livré tout lui-méme pour

les sauver. — Le Christ dans ses mystéres, pp. 281-282.




8. — Plénitude du sacrifice du Christ.

CONTEMPLONS avec foi les douleurs que le Verbe incarné
a endurées quand ’heure est venue pour lui d’expier le

péché : nous pouvons A peine soupgonner a quels abimes de

souffrances et d’abaissements le péché 1’a fait descendre.

Le Christ Jésus est le propre Fils unique de Dieu ; il est
I’objet des complaisances de son Pére ; toute ’ceuvre de son
Pére est de le glorifier : Clarificavi et iterum clarificabo :
« Je 1'ai glorifié et je le glorifierai encore », car il est plein
de grice, la grace surabonde en lui ; ¢’est un pontife innocent ;
s'il est semblable 4 nous, il ne connait pourtant ni péché
ni imperfection : « Qui, disait-il aux Juifs, me convaincra
de péché»? «Le prince du monde, c’est-d-dire Satan, n’a
rien en moi qui lui appartienne». C’est si vrai, que c’est
inutilement que ses plus acharnés ennemis, les pharisiens,
ont fouillé sa vie, examiné sa doctrine, épié, comme la haine
sait le faire, tous ses actes et toutes ses paroles: ils n’ont
pas trouvé de motif pour le condamner ; pour inventer un
prétexte, il a fallu recourir & de faux témoins. Jésus est la
pureté méme, le areflet des perfections infinies de son Pere,
la splendeur tout éclatante de sa gloire ».

Et voici comment le Pére a traité ce Fils quand le moment
est venu pour Jésus de solder i notre place la dette due a
la justice pour les péchés; voici comment a été frappé cet
«Agneau de Dieu» qui s’est substitué aux pécheurs. —
Le Pére céleste a voulu, de cette volonté & laquelle rien ne
résiste, «le briser dans la souffrance » : Voluit conterere eum
wn infirmitate. Dans 1’Ame sainte de Jésus, s’amoncellent
des flots de tristesse, d’ennui, de crainte et de langueur, au
point que son corps immaculé est baigné d’une sueur de
sang ; il est tellement « troublé et accablé par le torrent de




46 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

nos iniquités », que, dans la répulsion qu’éprouve sa nature
sensible, il demande a son Pére de ne pas boire le calice
d’amertume qui lui est présenté : Pater mi, si possibile est,
transeat a me calix iste : « Mon Pére, si c’est possible, que ce
calice s’éloigne de moi». La wveille, & la derniére céne, il ne
parlait pas ainsi : Volo, Pater, « Je veux», disait-il alors a
son Pére, car il est son ¢gal ; mais maintenant, la honte dont
Je couvrent les péchés des hommes qu'il a pris sur lul en-
vahit toute son 4me, et c’est comme un criminel qu'il fait
sa priere : Pater, si possibile est, « Pére, si c’cst possible...»
Mais le Pére ne veut pas; c’est I'hcure de la justice, c'est
I’heure ot il veut livrer son Fils, son propre Fils, comme
un jouet, a la puissance des ténébres: Haec est hora vestra
et potestas tenebrarum.

Trahi par un de ses apotres, abandonné par les autres,
renié par leur chef, le Christ Jésus devient, aux mains d’une
valetaille, un objet de moqueries et d’outrages; voyez-le,
lui, le Dieu tout-puissant, souffleté ; sa face adorable, qui
fait la joic des saints, couverte de crachats ; on le flagelle,
on enfonce une couronne d’épines sur sa téte; on jette par
dérision un manteau de pourpre sur ses épaules ; on lui met
un roscau 4 la main ; puis ces valets fléchissent le genou
devant lui avec des moqueries insolentes : quel abime d’igno-
minies pour Celui devant qui tremblent les anges ! Contem-
plez-le, lui, le maitre de l'univers, traité de malfaiteur,
d’imposteur, mis en paralléle avec un insigne voleur que la
foule lui préfere ; voyez-le jeté hors la loi, condamné, attaché
3 la croix entre deux larrons ; endurant les douleurs des clous
enfoncés dans ses membres, la soif qui le torture. 11 voit
le peuple qu'il a comblé de bienfaits hocher la téte en signe
de mépris ; il entend les haineux sarcasmes de ses ennemis :
«Quoi ! il a sauvé les autres, il ne peut se sauver lui-méme ;
qu’il descende donc de la croix, et alors, mais alors seulement,
nous croirons en lui ». Quelle humiliation et quels opprobres !

Contemplons ce tableau saisissant, tracé bien longtemps
3 'avance par le prophete Isaie, des souffrances du Christ
on n’en peut retrancher un seul trait : il faut tout lire, car




PLENITUDE DU SACRIFICE DU CHRIST 47

tous les traits portent. « Beaucoup ont été dans la stupeur
en le voyant, tant il était défiguré. Son aspect n’était plus
celul d'un homme, ni son visage celui des enfants des hommes:
il n’avait plus ni forme ni beauté pour attirer nos regards,
ni apparence pour exciter notre amour ; il était méprisé et
abandonné des hommes ; homme de douleur, que la souffrance
a touché, objet devant lequel on se couvre le visage ; il était
en butte au mépris, et nous n’avons fait de lui aucun cas.
Véritablement, c’était de nos douleurs qu’il était chargé;
et nous, nous le regardions comme un homme puni, frappé
de Dieu et soumis a I’humiliation. Il a été transpercé a cause
de nos péchés et brisé a cause de nos iniquités. Le Seigneur a
fait retomber sur lui I'iniquité de nous tous ; on le maltraite :
lui, 1l se soumet A la souffrance, et il n’ouvre pas la bouche,
semblable a I’:igneau qu’on meéne A la boucherie, A la brebis
muette devant ceux qui la tondent ; il a été mis 3 mort par
une injuste condamnation et, parmi ses contemporains, qui
a pensé qu'il était retranché de la terre des vivants, que la
douleur le frappait & cause des péchés de son peuple ? Car
il a plu au Seigneur de le briser par la souffrance »...

Cela suffit-il ? Non, Pas encore ; notre divin Sauveur n’a
pas encore touché le fond de la douleur. — Regarde-le, 8 mon
ame, regarde ton Dieu suspendu A la croix : il n’a méme
Plus rien d’humain, il est devenu «le rebut méprisé d’une
populace » en furie: Ego sum vermis et non homo, oppro-
brium hominum et abjectio plebis : « Et moi, je suis un ver,
et non un homme, I'opprobre des hommes et le rebut du
peuple ». Son corps n’est qu’une plaie ; son d4me s’est comme
fondue sous la souffrance et les dérisions. Et, A cet instant,
nous dit I’'Evangile, Jésus poussa un grand cri : « Mon Dieu,
mon  Dieu, pourquoi m’avez-vous délaissé » ? Jésus est
abandonné par son Pére. Nous ne saurons jamais quel abime
de souffrance représente cet abandon du Christ par son
Pére; il y a 1a un mystére dont nulle Ame ne sondera la
Proff)ndeur. Jésus abaudonné de son Pére! Pourtant, toute
Sa vie, n’a-t-il pas fait la volonté de son Pére ? N’a-t-il « pas

¥_——_—_



48 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

accompli la mission qu'il en a regue de manifester son nom
au monde » : Manifestavi nomen tuwm hominibus ? N'est-ce
pas «par amour », Ut cognoscat mundus quia diligo Patrem,
qu’il se livre ? Oh! bien certainement. — Pourquoi donc,
& Pére céleste, frappez-vous ainsi votre Fils bien-aimé ? —
« A cause du péché de mon peuple » : Propter scelus populi
met Percusst eum. Parce que, 4 ce moment, le Christ s’est
livré pour nous, afin de donner une satisfaction pleine et
entiére pour le péché, le Pére n’a plus vu dans son Fils que
le péché dont il était revétu au point que «le péché semblait
étre en lui-méme»: Eum qui mon noverat peccatum, pro
nobis peccatum fecit ; il est alors «devenu le maudit » : Factus
pro nobis maledictum ; son Pére 1’abandonne ; et bien que,
par la cime de son étre, le Christ garde la joie ineffable de
la vision béatifique, cet abandon plonge 'dme de Jésus dans
une douleur si profonde qu’elle lui arrache ce cri d’angoisse
infinie © « Mon Dieu, pourquoi m’'avez-vous abandonné» ?
La justice divine, se donnant libre cours pour punir le péché
des hommes, «s’est abattue comme un torrent impétueux
sur le propre Fils de Dieu»: Proprio Filio suo mon pepercit
Deus, sed pro mobis ommibus tradidit illum : «Dieu n’a pas
épargné son propre Fils, mais il I'a livré 4 la mort pour nous

tous ».

Si nous voulons savoir ce que Dieu pense du péché, regar-
dons Jésus dans sa passion. — Quand nous voyons Dieu
frapper son Fils, qu’il aime infiniment, de la mort de la croix,
nous COMPrenons un peu ce qu’est le péché aux yeux de Dieu.
Oh! Si nous pouvions comprendre, dans 1'oraison, que
pendant trois heures, Jésus a crié A son Peére: «S'il est
possible, Pére, que ce calice s’éloigne de moi», St posstbile
est, transeat a me calix iste, et que la réponse du Pére a été:
« Non » | que Jésus a dl payer notre dette jusqu’a la derniere
goutte de son sang, que ¢ malgré ses cris d’angoisse et ses
larmes », Cum clamore valido et lacrymis, Dieu «ne I'a pas
épargné », si nous pouvions comprendre cela, nous aurions
une sainte horreur du péché. Quelle révélation du péché que



PLENITUDE DU SACRIFICE DU CHRIST 49

cet amas d’opprobres, d’outrages et d’humiliations, sous
lequel le Christ Jésus a été accablé! Qu'il a fallu que la
haine de Dieu contre le péché fiit donc puissante pour frapper
ainsi Jésus sans mesure, pour le broyer sous la souffrance
et I'ignominie !

L’Ame qui, délibérément, commet le péché apporte sa
part aux douleurs et aux outrages qui fondent sur le Christ.
Elle a versé son amertume dans le calice présenté a Jésus
pendant l'agonie ; elle était avec Judas, pour le trahir ;
avec la soldatesque, pour couvrir sa face divine de crachats,
pour lui bander les yeux et le souffleter ; avec Pierre, pour
le renier ; avec Hérode, pour le tourner en dérision ; avec
la foule, pour réclamer furieusement sa mort ; avec Pilate,
pour le condamner lichement par un jugement inique ; elle
était avec les pharisiens, qui couvraient le Christ expirant
du venin de leur haine inassouvie ; avec les juifs, pour se
moquer de lui et ’accabler de sarcasmes ; et elle a offert
a Jésus, a l'instant supréme, pour étancher sa soif, du fiel
et du vinaigre... C'est 1a I'ceuvre de ’dme qui refuse de se
soumettre a la loi divine ; elle cause la mort du Fils unique
de Dieu, du Christ Jésus. Si, un jour, nous avons eu le mal-
heur de commettre volontairement une seule faute mortelle,
nous avons été cette 4me... Nous pouvons dire : « La passion
de Jésus est mon ceuvre. O Jésus, cloué a la croix, vous
étes le pontife saint, immaculé, la victime innocente et

sans tache, — et moi, je suis pécheur»!... — Le Christ, vie
de I'dme, pp. 207-212.

Tout est parfait dans le sacrifice de Jésus: et I’amour
qui U'inspire, et la liberté avec laquelle il 'accomplit. Parfait
aussi dans le don offert : le Christ s'offre lui-méme : Seme-
tupsum tradidit.

Le Christ s'offre tout lui-méme ; son Ame et son corps
sont brisés, broyés par les douleurs: il n'en est pas que
Jésus n’ait connues. Si vous lisez attentivement I’Evangile,
vous verrez que les souffrances de Jésus ont été disposées
de telle sorte que tous les membres de son corps sacré fussent




50 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

atteints, que toutes les fibres de son cceur fussent déchirées
par I'ingratitude de la foule, 'abandon des sicns, les douleurs
de sa meére ; que sa sainte &me dit subir toutes les avanies
et toutes les humiliations dont un homme puisse étre accablé.
Il a réalisé a la lettre la prophétic d’Isaie : « Beaucoup ont
été dans la stupeur en le voyant, tant il était défiguré... il
n’a plus ni forme ni beauté pour attirer nos regards... 1l
nous est apparu comme un lépreux entierement méconnais-
sable»...

Lors de son agonic au jardin des oliviers, le Christ, qui
n’exagere rien, découvre a ses apotres que «son ame 1nno-
cente est oppressée alors d'une tristesse si poignante et si
amére qu'elle est capable de le faire mourir » : Tristis est
anima mea usque ad mortem. Quel abime ! Un Dieu, la Puis-
cance et la Béatitude infinies, «se trouve accablé par la
tristesse, la peur et l'ennuin: Coepit pavere, e taedere et
maestus esse | Le Verbe incarné connaissait toutes les souf-
frances qui allaient fondre sur lui pendant les longues heures
de sa passion ; cette vision soulevait en sa nature sensible
toute la répulsion qu’une simple créature en aurait éprouvée ;
dans la divinité a laquelle elle était unie, son ame voyait
clairement tous les péchés des hommes, tous les outrages
faits 4 la sainteté et a l'amour infinis de Dieu.

Il avait pris sur lui toutes ces iniquités, il s’en était comme
revétu, il sentait peser sur lui toute la colére de la justice
divine : Ego sum vermus, ¢t non homo : opprobrium hominum,
et abjectio plebis : « Et moi je suis un ver, et non un homme,
I'opprobre des hommes et le rebut du peuple ». I1 prévoyait
que pour beaucoup d’hommes son Sang serait inutilement
versé, et cette vue portait 2 son comble ’amertume de sa
sainte ame. Mais, nous I'avons vu, le Christ a tout accepté.

I] 2 bu vraiment le calice jusqu’a la lie, il a réalisé jusqu’au
dernier iota, c’est-a-dire jusqu’au moindre détail tout ce
qui était prédit de lul. Aussi, quand tout est accompli,
qu'il @ épuisé le fond de toutes les douleurs et de toutes
les humiliations, peut-il proférer son Consummatum  est.
Oui, «tout est consommé » ; il n'a plus qu'a remettre son




|
r
i

PLENITUDE DU SACRIFICE DU CHRIST 51

dme a son Pére : Et inclinato capite, tradidit spiritum : « Bais-
sant la téte, 1l rendit 'esprit ».

Lorsque I'Eglise, durant la semaine sainte, nous lit le
récit de la passion, elle Iinterrompt en cet endroit pour
adorer en silence.

Comme elle, prosternons-nous; adorons ce crucifié qui
vient de rendre le dernier soupir ; il est vraiment le Fils de
Dieu : Deus verus de Deo vero. — Prenons part, surtout le
vendredi-saint, a I'adoration solennclle de la croix qui doit,
dans l'esprit de 1'Eglise, réparer les outrages sans nombre
dont la divine victime fut accablée par ses ennemis au
Golgotha. Durant cette touchante cérémonic, I'Eglise met
sur les Jévres du Sauveur innocent d’émouvantes apostrophes;
elles s’appliquent en toute lettre au peuple déicide ; nous
pouvons les écouter dans un sens tout spirituel : clles feront
naitre dans nos dmes de vifs sentiments de componction :
« O mon peuple, que t’ai-je fait et en quoi t’ai-je contristé ?
Réponds-moi. Qu’ai-je dd faire pour toi que je n’aie point
fait ? Je t’ai planté comme la plus belle de mes vicnes, et
tu n’as pour moi qu’excessive amertume ; car, dans ma soif,
tu m’as donné du vinaigre a boire, et tu as percé de la lance
le c6té de ton Sauveur... J'ai frappé, a cause de toi, 'Egypte
avec ses premiers-nés, et tu m’as flagellé... Pour te tirer
de I'Egypte, j’ai submergé Pharaon dans la mer Rouge, et
toi, tu m’'as livré aux princes des prétres... Je t’ai ouvert
un passage au milieu des flots, et toi, tu m’as ouvert le c6té
avec la lance... J'ai marché devant toi comme une colonne
lumineuse, et toi, tu m’as conduit au prétoire de Pilate...
Je t’ai nourri de la manne au désert, et toi, tu m’as meurtri
de soufflets et de coups... Je t'ai donné un sceptre royal,
et tol, tu as mis sur ma téte une couronne d’épines... Je t’ai
¢levé parmi les nations en déployant une grande puissance,
et toi, tu m’as attaché au gibet de la croixy.

Laissons toucher nos cceurs par ces plaintes d'un Dieu
souffrant pour les hommes ; unissons-nous A cette obéis-
sance plemne d’amour qui I'a conduit & I'immolation de la




52 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

croix : Factus obediens usque ad mortem, moriem autem
cructs. Disons-lui : « O divin Sauveur, qui avez tant souffert
pour notre amour, nous vous promettons de tout faire pour
ne plus pécher ; faites, par votre erace, 6 Maitre adorable,
que nous mourions a tout ce qui est péché, attache au péché,
A la créature, que nous ne vivions plus que pour vous».

Car «l'amour que le Christ nous a montré en mourant
pour nous, dit saint Paul, nous presse afin que ceux qui
vivent ne vivent plus pour eux-mémes, mais pour Celui qui
est mort pour eux»: Ut et qui vivunt, jam non sibi vivant,
se dei qui pro ipsis mortuus est. — Le Christ dans ses mystéres,
pp. 282-286.




9. — Du Prétoire au Calvaire.

LA dévotion aux souffrances du Christ sous la forme du
chemin de croix est celle qui est la plus intimement
liée au sacrifice du calvaire et au sacrifice eucharistique :
comme la messe, elle continue 4 nous rappeler la mort de
Jésus : Mortem Domini annuntiabitis donec veniat.

Pour recevoir le plus pleinement possible 'application du
sang de Jésus, voici ce qu'il faut faire : tous les matins, unis-
sez-vous a Jésus pour offrir avec lui au Pére le sang du Christ
qui s’offrira dans toutes les messes de la journée. Mais faites
cet acte avec une grande intensité de foi et d’amour : vous
participerez de la sorte, le plus pleinement possible, au calice
de Jésus, car son sang est offert A toutes les messes pro nostra
ommiumque salute.

Puis, quand vous faites le chemin de la croix, offrez de
nouveau au Pére éternel a chaque station le sang divin pour
qu'il soit appliqué & votre Ame » 1.

I. [C'est pourquoi lui-méme, D. Marmion, fidéle 3 cette pensée,
faisait habituellement le chemin de la croix apres son action de grices.
Cette dévotion lui avait été inspirée dés son entrée an college par
un saint religieux lazariste. D epuis, il demeura toujours fidele A cette
suggestion et on peut dire qu'il ne manqua pas un seul jour a accomplir
cet exercice. Méme en voyage et dans les périodes de ses plus absor-
bantes prédications, il avait soin de se ménager quelques instants
Pour s’y adonner. Dans les dernidres années, il avait fait de ce pieux
exercice 'objet d'un veeu. Il lui a consacré toute une conférence dans
S€s ceuvres spirituelles, et lors de ses prédications de retraite, il ne
Manquait jamais d’en parler. Sur son lit de mort, il s’efforcera encore
de faire cet exercice, unissant ainsi ses dernidres souffrances A celles
qQui avaient marqué les heures suprémes de la vie terrestre de Jésus.
(Cf. Un maitre de la vie spirituelle, p. 494 et suiv.)).

¥——__ e e




1
i

l»

"

)
el
|

i

.l

54 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Cette contemplation des souffrances de Jésus est trés
féconde. Je suis convaincu qu'en dehors des sacrements et
des actes de la liturgie, il n’y a pas de pratique plus utile
pour nos ames que le chemin de la croix fait avec dévotion.
Son cfficacité surnaturelle est souveraine. La Passion est
lc saint des saints » des mystéres de Jésus, I'ceuvre par excel-
lence de notre Pontife supréme ; c’est la surtout qu’il fait
éclater ses vertus, et lorsque nous le contemplons dans ses
souffrances, il nous donne, d’aprés la mesure de notre foi,
la grace de pratiquer les vertus qu’il a révélées durant ces
heures saintes. — Un maitre de la vie spirituelle, pp. 496-
496.

N’oubliez jamais que le Christ Jésus n’est pas un modéele
mort et inerte : mais, toujours vivant, 1l produit surnaturel-
Jement en ceux qui s’approchent de lui dans les dispositions
voulues, la perfection qu’ils contemplent en sa personne.

A chaque station, notre divin Sauveur se présente a nous
avec le triple caractere de médiateur qui nous sauve par ses
mérites, de modele parfait de vertus sublimes, de cause cfficace
qui peut réaliser en nos ames, par sa toute-puissance divine,
les vertus dont il nous donne ’exemple.

Vous me direz que ces caractéres se retrouvent dans tous
les mystéres de Jésus-Christ. Cela est vrai, mais avec combien
plus de plénitude dans la passion, qui est par excellence le
mystére de Jésus !

C’est pourquoi si, chaque jour, durant quelques instants,
suspendant vos travaux, abandonnant vos préoccupations,
faisant taire en votre cceur les bruits des créatures, vous
accompagnez 1'Homme-Dieu sur le chemin du Calvaire,
avec fol, humilité et amour, avec le désir véritable d'imiter
les vertus qu’il manifeste dans sa passion, soyez assurés que
vos Ames recevront des graces de choix qui les transforme-
ront peu 4 peu a la ressemblance de Jésus et de Jésus crucifié.
Or, n’est-ce pas en cette ressemblance que saint Paul
raméne toute la sainteté ?




-
J

y e A 7oA A -
> 7

DU PRETOIRE AU CALVAIRE 55

I1suffit, pour recueillir les fruits précieux de cette pratique,
comme pour gagner les indulgences dont I’Eglise I’a enrichie 1,
de nous arréter a chaque station et d'y meéditer la passion
du Sauveur. Aucune formule de priére n’est prescrite, aucune
forme de méditation n’est imposée, pas méme celle du sujet
évoqué par la «station ». La pleine liberté est laissée au gott
de chacun et a l'inspiration du Saint-Esprit.

Faisons maintenant ensemble le chemin de croix : les
considérations que je vous présenterai 4 chaque station
n'ont d’autre but (cst-il besoin de le dire ?) que d’aider la
méditation. Chacun peut en prendre ce qu’il veut, chacun
peut varier ces considérations et ces affections suivant ses
aptitudes et les besoins de son ame.

Avant de commencer, rappelons-nous la recommandation

1. [Pie XI par un acte du zo oct. 1931 a abrogé toutes les indulgences
concédées avant lui et les a remplacées par les suivantes : 1) une
indulgence pléniére chaque fois ; 2) une autre indulgence plénidre
lorsqu’on a communié le jour méme ou bien lorsque ayant fait dix
fois le chemin de croix on communie au Plus tard un mois apres;
3) une indulgence de 10 ans par station, lorsqu’on a été obligé d’in-
terrompre le chemin de croix pour un motif raisonnable. — Les malades
qui sont dans l'impossibilité de faire le chemin de croix en suivant
les stations dans une église, peuvent gagner les mémes indulgences
si, tenant en main un crucifix béni A cet effet par un prétre qui enala
facultg, ils récitent 20 Pater, Ave et Gloria i savoir un pour chaque sta-
tion, cinq en I'honneur des saintes plaies de Jésus et un aux inten-
tions du Souverain Pontife. Que si, pour un motif raisonnable on ne
peut réciter les 20 Pater, Ave et Gloria requis pour gagner l'indulgence
Pknitre, on peut gagner une indulgence de 10 ans par chaque Pater,
Ave et Gloria récité. — Les malades qui par suite de la véhémence
de la maladie ne peuvent sans grave difficulté réciter 20 Pater, 4ve et
Gloria peuvent gagner les indulgences précitées pourvu qu'ils baisent
Ou simplement regardent avec un sentiment de piété et de contrition
le crucifix béni A cet cffet, qui leur est présenté, et récitent si possible

Une priére jaculatoire en I’honneur de la passion et de la mort de N. S.
J ésus-Christ].

—




56 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

de saint Paul : « Ayez en vous les sentiments qui animaient le
Christ Jésus... Il sest humilié en se faisant obéissant jusqu’a
la mort et & la mort de la croix». Plus nous pénétrerons
dans ces dispositions qu’avait le cceur de Jésus en parcourant
la voie douloureuse : amour envers son Pére, charité envers
les hommes, haine du péché, humilité et obéissance, plus nos
ames seront remplies de graces et de lumiéres, parce que le
Pére éternel verra en nous une image plus parfaite de son
divin Fils.

Mon Jésus, vous avez parcouru cet itinéraire pour mon
amour en portant votre croix. Je veux le faire avec vous
et comme vous; pénétrez mon cceur des sentiments qui
débordaient du votre en ces heures saintes. Offrez pour mol
3 votre Pére le sang précieux que vous avez répandu alors
pour mon salut ¢t ma sanctification.

1. — Jésus est condamné a mort par Pilate.

« Jésus est debout devant le gouverneur romain»: Stetat
ante praesidem. 11 est debout, parce que, second Adam, il
est le chef de toute la race qu’il va racheter par son immola-
tion. Le premier Adam avait, « par son péché, mérité la mort » :
Stipendia enim peccati mors. Jeésus, innocent, mais chargé
des péchés du monde, doit les expler par son sacrifice san-
glant. Les princes des prétres, les pharisiens, son propre
peuple «l’entourent comime des taureaux furieux». Nos
péchés crient par Jeurs clameurs et exigent tumultueusement
la mort du juste : Tolle, tolle, crucifige ewm | Le lache gou-
verneur romain «leur livre la victime pour qu’elle soit atta-
chée a la croix » : Tradidit eis illum ut crucifigeretur.

Que fait Jésus ? S’il st debout parce qu'il est notre chef ;
si, comme dit saint Paul, « il rend témoignage » de la vérité
de sa doctrine, de la divinité de sa personne ¢t de sa mission,
il s’abaisse cependant intérieurcment devant 1’arrét prononcé
par Pilate ; 1l lui reconnait un pouvoir authentique : No#
haberes potestatem adversum me wllam, niss tubt datum essel




DU PRETOIRE AU CALVAIRE 57

desuper. Dans cette puissance terrestre, indigne mais légitime,
Jésus voit la majesté de son Pére.

Et que fait-il ?

« Il se livre plus qu'il n'est livré » : Tradebat judicanti se
injuste. 11 s’humilie en obéissant jusqu’a la mort ; il accepte
volontairement pour nous, afin de nous rendre la vie, la sen-
tence de condamnation : Oblatus est quia ipse voluit. «De
méme que la désobéissance d'un seul homme, Adam, a en-
trainé la perte d'un grand nombre, ainsi I'obéissance d'un
seul, le Christ Jésus, nous établira dans la justice ».

Nous devons nous unir a Jésus dans son obéissance, accep-
ter tout ce que notre Pére des cieux nous imposera par qui
que ce soit, un Hérode ou un Pilate, du moment que leur
autorité est légitime.

Acceptons aussi, dés maintenant, la mort, en expiation
de nos péchés, avec toutes les circonstances dont il plaira
a la Providence de I’entourer ; acceptons-la comme un hom-
mage rendu A la justice et A la sainteté divines outragées
par nos fautes ; unie A celle de Jésus, elle deviendra « pré-
cieuse aux yeux du Seigneur ».

Mon divin Maitre, je m’unis & votre cceur sacré dans sa
soumission parfaite et son abandon entier aux volontés du
Pére. Que la vertu de votre grice produise en mon ame cet
esprit de soumission qui me livre sans réserve et sans mur-
mure au bon plaisir d’en haut, 4 tout ce qu’il vous plaira
de m’envoyer 4 ’heure ol je devrai quitter ce monde.

II. — Jésus est chargé de sa croix.

« Pilate leur livra Jésus pour étre crucifié, et ils 1’emme-
nerent portant sa croix » : Bajulans sibs crucem.

Jésus avait fait un acte d’obéissance ; il s’était livré aux
volontés de son Pére, et maintenant, le Pére lui montre ce
que I"obéissance lui impose : ¢’est la croix. I11’accepte comme
venant des mains de son Pére, avec tout ce qu’elle comporte
de douleurs et d’ignominies. En cet instant, Jésus acceptait
le surcroit de souffrances qu’apportait ce lourd fardeau a

| 6

N




58 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ,..

ses épaules meurtries, les tortures indicibles dont ses membres
sacrés seraient affligés au moment de la crucifixion ; il accep-
tait les amers sarcasmes, les haineux blasphémes, dont ses
pires ennemis, en apparence triomphants, allaient 1’accabler
aussitét qu'ils le verraient suspendu au gibet infame; il
acceptait 1’agonie de trois heures, I'abandon de son Pére...
Nous n’approfondirons jamais I'abime d’afflictions auxquelles
notre divin Sauveur a consenti en recevant la croix.

En ce moment aussi, le Christ Jésus, qui nous représentait
tous, et qui allait mourir pour nous, acceptait la croix pour
tous ses membres, pour chacun de nous: Vere languores nostros
ipse tulit, et dolores nostros ipse portavit. 11 a uni alors aux
siennes toutes les souffrances de son corps mystique ; il leur
a fait puiser dans cette union leur valeur et leur prix.

Acceptons donc notre croix en union avec lui, comme
lui, pour étre de dignes disciples de ce chef divin ; acceptons-
la sans raisonner, sans murmurer. Si lourde qu’ait été pour
Jésus la croix que le Pére lui imposait, a-t-elle diminué
son amour, sa confiance envers son Pére ? Bien au contraire.
« Je boirai le calice d’amertume que mon Pére me présente » :
Calicem quem dedit mihi Pater, non bibam tllum ? Qu’il en soit
ainsi de nous. «Si quelqu’un veut étre mon disciple, qu'il
prenne sa croix et me suive». Ne soyons pas de ceux que
S. Paul appelle «ennemis de la croix de Jésus» Prenons
plutét notre croix, celle que Dieu nous impose ; dans 1'accep-
tation généreuse de cette croix, nous trouverons la paix:
rien ne pacifie tant I’ame qui souffre, que cet abandon entier
au bon plaisir de Dieu.

Mon Jésus, j'accepte toutes les croix, toutes les contra-
dictions, toutes les adversités que le Pére m’a destinées ;
que 'onction de votre grace me donne la force de porter ces
croix avec le méme abandon que vous avez montré en
recevant la vbtre pour nous. « Que je ne cherche ma gloire
qu’en la participation a vos souffrances »!



|
|
|

DU PRETOIRE AU CALVAIRE 59

III. — Jésus tombe une premiére fois.

« Il sera un homme de douleurs et il connaitra la faiblesse » :
Vir dolorum, sciens infirmitatem.

Cette prophétie d’Isaie s’accomplit a la lettre. Jésus, épuisé
par les souffrances de I’ame ct du corps, succombe sous le

oids de la croix: la Toute-Puissance tombe de faiblesse.
Cette faiblesse de Jésus honore sa puissance divine. Par elle,
il expie nos péchés, il répare les révoltes de notre orgueil
et «reléve le monde impuissant A se sauver » : Deus qui in
Filii tui humilitate jacentem mundum evexisti... De plus, i
nous méritait & ce moment la grace de nous humilicr de nos
fautes, de reconnaitre nos chutes, de les avouer sincérement ;
il nous méritait la grice de la force qui soutient notre fai-
blesse.

Avec le Christ prosterné devant son Pére, détestons les
&levements de notre vanité et de notre ambition ; reconnais-
sons I'étendue de notre faiblesse. Autant Dieu accable les
superbes, autant 1’humble aveu de notre infirmité attire sa
miséricorde : Quomodo miseretur pater filiorum... quoniam
ipse cognovit figmentum nostrum. Crions miséricorde a Dieu
dans les moments ol nous sentons que nous sommes faibles
en face de la croix, de la tentation, de I’accomplissement
de 1a volonté divine : Miserere met, Domine, quoniam wnfir-
mus sum. C'est en proclamant alors humblement notre infir-
mité qu’éclatera en nous le triomphe de la grace qui, seule,
peut nous sauver : Virtus in infirmitate per ficitur.

O Christ Jésus, prosterné sous votre croix, je vous adore.
«Force de Dicu», vous vous montrez accablé de faiblesse
pour nous apprendre 'humilité et confondre nos orgueils.
« O pontife, plein de sainteté, qui avez passé par nos épreuves
afin de nous ressembler et de pouvoir compatir a nos infir-
mités », ne m’abandonnez pas a moi-méme, car je ne suis
que faiblesse ; «que votre force demeure en moti», afin que
je ne succombe pas au mal : Ut inhabitet vn me virtus Christs.




60 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ,..

IV. — Jésus rencontre sa sainte maére,.

Le jour est venu pour la Vierge Marie ou doit se réaliser
pleinement en elle la prophétie de Siméon : « Un glaive per-
cera votre ame». — De méme qu’clle s’était unie 4 Jésus
en ’offrant jadis au Temple, elle veut plus que jamais entrer
dans ses sentiments et partager ses soufirances, a cette heure
ou Jésus va consommer son sacrifice. Elle se rend au Cal-
vaire ou elle sait que son Fils doit étre crucifié. Sur la route,
elle le rencontre. Quelle immense douleur de le voir dans cet
affreux état! Leurs regards s’échangent, et I’abime des
souffrances de Jésus appelle I’abime de la compassion de sa
Mére. Que ne ferait-elle pas pour lui ?

Cette rencontre fut a la fois une source de douleur et un
principe de joie pour Jésus. Une douleur, en voyant la pro-
fonde désolation en laquelle son état si triste plongeait I'ame
de sa mere ; une joie, a la pensée que ses souffrances allaient
payer le prix de tous les priviléges dont elle était et devait
étre comblée.

C’est pourquoi il s’arréte a peine. Le Christ avait le coeur
le plus tendre qui soit ; au tombeau de Lazare, il versait des
larmes ; il pleurait sur les malheurs de Jérusalem. Jamais
fils n’a aimé sa mére comme lui; quand il I’a rencontrée si
désolée sur la route du calvaire, il a dii sentir s’émouvoir
toutes les fibres de son cceur. Et pourtant, il passe outre, il
continue son chemin vers le lieu de son supplice, parce que
c’est la volonté de son Pére. Marie s’associe a ce sentiment,
elle sait que tout doit s’accomplir pour notre salut ; elle prend
sa part des souffrances de Jésus en le suivant jusqu’au Gol-
gotha.

Rien d’humain ne doit nous retenir dans notre marche
vers Dieu ; aucun amour naturel ne doit entraver notre amour
pour le Christ : nous devons passer outre pour lui demeurer
unis.

Demandons a la Vierge de nous associer a la contempla-
tion des souffrances de Jésus et de nous donner part a la




DU PRETOIRE AU CALVAIRE 61

compassion qu’elle lui témoigne, afin d’y puiser la haine du
péché qui a exigé une telle expiation. Il a plu parfois a Dieu,
pour manifester sensiblement le fruit que produit la con-
templation de la Passion, d’imprimer dans le corps de quel-
ques saints, comme saint Frangois d’Assise, les stigmates des
plaies de Jésus. Nous ne devons pas désirer ces marques
extérieures ; mais nous devons demander que l'image du
Christ souffrant soit imprimée dans notre cceur. Sollicitons
de la Vierge cette grice précieuse : Sancta mater istud agas,
crucifixi fige plagas cordi meo valide.

O Meére, « voild votre Fils » ; par ’amour que vous lui por-
tez, faites que le souvenir de ses souffrances nous suive par-
tout ; c’est en son nom que nous vous le demandons ; nous
le refuser, serait le refuser A lui-méme puisque nous sommes
ses membres. O Christ Jésus, voila votre Meére ; a cause d’elle,
accordez-nous de compatir & vos douleurs pour vous devenir
semblables.

V. — Simon le Cyrénéen aide Jésus a porter sa croix.

« Comme 1ls sortaient, ils rencontrérent un homme de
Cyréne, nommé Simon, qu’ils réquisitionnérent pour porter
la croix de Jésus ».

Jésus est épuisé ; bien qu’il soit le Tout-Puissant, il veut
que sa sainte humanité, chargée de tous les péchés du monde,
éprouve le poids de la justice et de I’expiation. Mais il veut
que nous 'aidions A porter sa croix. Simon nous représente
tous, et c’est & nous tous que le Christ demande de partager
ses souffrances : on n’est son disciple qu’a cette condition :
« Si' quelqu’un veut marcher sur mes traces, qu'il prenne sa
croix et qu’il me suive ». Le Pére a décidé qu'une part de
douleurs serait laissée au corps mystique de son Fils, qu'une
portion de I’expiation serait subie par ses membres : Adim-
bleo ea quae desunt passionum Christi in carne mea pro cor-
p'ore‘ ejus, quod est Ecclesia. Jésus le veut aussi, et c’est pour
Signifier ce décret divin qu'il a accepté 1'aide du Cyrénéen.

Mais en méme temps, il nous a mérité en ce moment la




62 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

grice de la force pour soutenir généreusement les épreuves:
il a mis dans sa croix l'onction qui rend la nétre tolérable ;
car en portant notre croix, c’est bien la sienne que nous
acceptons. Il unit nos souffrances a sa douleur, et il leur
confére, par cette union, une valeur inestimable, source de
grands mérites.

C’est ce que saint Paul nous fait entendre dans sa lettre aux
Hébreux afin de nous encourager a tout supporter pour 1'a-
mour du Christ : « Courons avec persévérance dans la carriére
qui nous est ouverte, les yeux fixés sur Jésus, le guide et
le consommateur de la foi; au lieu de la joie qui lui était
offerte, méprisant 'ignominie, il a souffert la croix, et, depuis
lors, il a mérité d’étre assis a la droite du tréne de Dieu. —
Considérez celui qui a supporté contre sa personne une si
grande contradiction de la part des pécheurs afin de ne pas
vous laisser abattre par le découragement ».

Mon Jésus, j’acceptc de votre main les parcelles que vous
détachez pour moi de votre croix ; j'accepte toutes les con-
trariétés, les contradictions, les peines, les douleurs que vous
permettez ou qu’il vous plait de m’envoyer ; je les accepte
comme part d’expiation; unissez ce peu que je fais a vos
souffrances indicibles, car c’est d’elles que les miennes tire-
ront tout leur mérite.

V1. — Une femme essuie le visage de Jésus.

La tradition rapporte qu’une femme, prise de compassion,
s’approcha de Jésus et lui tendit un linge pour essuyer sa
face adorable.

Tsaic avait prédit de Jésus souffrant qu’« il n’aurait plus
ni forme ni beauté, qu’il serait rendu méconnaissable » : Non
est species et, neque decor, NeC yeputavimus ewm. L’Evangile
nous dit que les soldats lui donnaient d’insolents soufflets,
qu’ils lul crachaient a la face; le couronnement d’épines
avait fait découler le sang sur sa figure sacrée. Le Christ
Jésus a voulu souffrir tout cela pour expier nos péchés ; «il
a voulu nous guérir par les meurtrissures» qu’a subies sa
face divine : Livore ejus sanati SUmus.




DU PRETOIRE AU CALVAIRE 63

Etant notre frére ainé, il nous a rendu, en se substituant 3
nous dans sa passion, la grice qui fait de nous les enfants
de son Pére. « Nous devons lui étre semblables, puisque telle
est la forme méme de notre prédestination » : Conformes fiers
tmaginis Filiz sui. Comment cela ? Tout défiguré qu'il est
par nos péchés, le Christ dans sa passion demeure le Fils
bien-aimé, objct de toutes les complaisances de son Pere.
Nous lui sommes semblables en cela, si nous gardons en nous
la grice sanctifiante qui est le principe de notre similitude
divine. Nous lui sommes semblables encore en pratiquant les
vertus qu’il manifeste durant sa passion, en partageant
I’amour qu’il porte & son Pére et aux ames, sa patience,
sa force, sa mansuétude, sa douceur.

O Pére céleste, en retour des meurtrissures que votre Fils
Jésus a voulu souffrir pour nous, glorifiez-le, élevez-le, don-
nez-lui cette splendeur qu’il a méritée lorsque sa face ado-
rable a été défigurée pour notre salut.

VII. — Jésus tombe une deuxidme fois.

Considérons notre divin Sauveur succombant encore sous
le poids de sa croix. « Dieu a placé sur ses épaules tous les
péchés du monde »: Posuit Dominus in eo iniquitatem omnium
nostrum. Ce sont nos péchés qui 1'écrasent ; il les voit tous
dans leur multitude et leur détail : il les accepte comme siens,
au point de ne paraitre plus, selon la parole méme de saint Paul,
qu'un péché vivant : Pro nobis peccatum fecit. Comme Verbe
éternel, Jésus est tout-puissant ; mais il veut éprouver toute
la faiblesse d'une humanité écrasée: cette faiblesse toute
volontaire honore la justice de son Pére céleste, et nous
mérite la force.

N’oublions jamais nos infirmités ; ne nous laissons jamais
aller & 'orgueil ; si grands progrés que nous croyions avoir
réalisés, nous demeurons toujours faibles pour porter notre
croix a la suite de Jésus : Sine me nthil potestis facere. Seule,
la vertu divine qui découle de lui devient notre force : Omnia
possum in eo qui me confortat ; mais elle ne nous est donnée
que si nous !'implorons souvent,

e




64 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

O Jésus, rendu faible pour mon amour, écrasé sous le poid:
de mes péchés, donnez-moi la force qui est en vous, afin que
vous seul soyez glorifié par mes ceuvres !

VIII. — Jésus parle aux femmes de Jérusalem.

« Jésus était suivi d’une grande foule de peuple et de
femmes qui se frappaient la poitrine et se lamentaient sur
lui. Sc tournant vers clles, Jésus dit : Filles de Jérusalem,
ne pleurez pas sur moi, mais pleurez sur vous-mémes et sur
vos enfants, car des jours viendront ou l'on dira : Bienheu-
reuses celles qui furent stériles... Et les hommes crieront
aux montagnes : tombez sur nous... Car si le bois vert est
ainsi traité, que fera-t-on du bois sec» ?

Jésus connait les exigences ineffables de la justice et de
la sainteté de son Peére. Il rappelle aux filles de Jérusalem
que cette justice et cette sainteté sont des perfections ado-
rables de I’Etre divin. Lui, il est un «pontife saint, inno-
cent, pur, séparé des pécheurs»; il ne fait que se substituer
a eux ; et pourtant, voyez de quelles atteintes rigoureuses
la divine justice le frappe. Si cette justice réclame de lui une
expiation si étendue, quelle sera la force de ses coups
contre les coupables qui auront obstinément refusé jusqu’au
dernier jour d’unir leur part d’expiation aux souffrances
du Christ ? Horrendum est incidere in manus Dei viventss.
Ce jour-l1, la confusion de I'orgueil humain sera si profonde,
le supplice de ceux qui n’aurcnt pas voulu de Dieu si terrible
que ces malheureux, rejetés loin de Dieu pour toujours,
grinceront des dents de désespoir ; ils demanderont «aux
collines de les couvrir », comme si elles pouvaient les dérober
aux traits enflammés d’une justice dont ils reconnaissent
avec évidence l'entiére équité...

Implorons la miséricorde de Jésus pour le jour redoutable
ot1 il viendra non plus en victime ployant sous le poids de
nos péchés, mais en juge souverain «a qui le Pére a remis
toute puissance ».

O mon Jésus, faites-moi miséricorde! O vous, qui étes




DU PRETOIRE AU CALVAIRE 65

la vigne, donnez-moi de demeurer uni a vous par la gréice
et mes bonnes ceuvres, afin que je porte des fruits dignes
de vous; que je ne devienne pas, par mes péchés, «une
branche morte, bonne a étre retranchée et jetée au feu ».

IX. — Jésus tombe wune troisidme fois.

« Dieu, disait Isaie, en parlant du Christ durant sa passion,
a voulu le briser par la souffrance » : Dominus voluit conterere
eum in infirmitate. Jésus est écrasé par la justice.

Nous ne pourrons jamais, méme au ciel, mesurer ce que fut
pour Jésus, que d’étre soumis aux traits de la justice divine.
Aucune créature, pas méme les damnés, n’en a porté le poids
dans toute sa plénitude. Mais la sainte humanité de Jésus,
unie a cette justice divine par un contact immédiat, en a
subi la puissance et toute la rigueur. C’est pourquoi, victime
qui s’est livrée par amour a tous ses coups, il est brisé par
I'accablement que fait peser sur lui cette justice sainte.

O mon Jésus, apprenez-moi a détester le péché qui oblige
la justice & réclamer de vous une telle expiation ; donnez-
moi d’unir & vos souffrances toutes mes peines, afin que par
elles je puisse effacer mes fautes et satisfaire dés ici-bas.

X. — Jésus est dépouillé de ses vétements.

«Ils se sont partagé mes vétements et ils ont tiré ma
robe au sort ». C’est la prophétie du psalmiste.

Jésus est dépouillé de tout et mis dans la nudité d'une
pauvreté absolue, il ne dispose pas méme de ses vétements ;
car dés qu'il sera élevé en croix, les soldats se les partageront
et jetteront sa tunique au sort. — Jésus, par un mouvement
de I'Esprit-Saint : Per Spiritum sanctum semeplisum obtulit

Deo, s’abandonne A ses bourreaux comme victime pour nos

péchés.
Rien n’est si glorieux pour Dieu ni si utile pour nos 4mes

) ) . . A
Que d’unir I’offrande absolue et sans condition de nous-mémes

& celle qu’a faite Jésus au moment ol il s’abandonnait aux

%




66 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

bourreaux pour étre dépouillé de ses vétements et attaché
3 la croix cafin de nous rendre, par son dénuement, les ri-
chesses de sa grace». Cette offrande de nous-mémes est un
véritable sacrifice ; cette immolation a la volonté divine est
le fond de toute la vie spirituclle. Mais pour qu’elle acquiére
toute sa valeur, nous devons l'unir a celle de Jésus, car
«c’est par cette oblation qu'il nous a tous sanctifiés»: In
qua voluntate sanctificats sumus.

O mon Jésus, agréez 'offrande que je vous fais de tout
mon étre, joignez-la a celle que vous avez faite & votre Pere
céleste, au moment oll vous étes arrivé au Calvaire ; dépouil-
lez-moi de toute attache A la créature et & moi-méme !

XI. — Jésus est attaché a la croix.

« Ils le crucifierent et deux autres avec lui, un de chaque
coté, et Jésus au milieu ».

Jésus se livre a ses bourreaux «comme un agneau, sans
ouvrir la bouche ». La torture de ce crucifiement des mains
et des pieds est inexprimable. Qui pourrait dire surtout les
sentiments du cceur sacré de Jésus au milieu de ces tour-
ments ? Il devait répéter sans doute la parole qu'il avait
dite en entrant en ce monde : « Pére, vous ne voulez plus
d’holocaustes d’animaux : ils sont insuffisants pour recon-
naitre votre sainteté... mais vous m’avez donné un cOrps:
Corpus autem aptasti mihi. Me voici » | Jésus regarde sans
cesse la face de son Pére, et avec un incommensurable senti-
ment d’amour, il livre son corps pour réparer les insultes
faites 4 la majesté éternelle. On le crucifie entre deux lar-
rons : Factus obediens usque ad mortem. Et quelle mort subit-
12 La mort de la croix: Mortem autem cructs. Pourquol
cela ? Parce qu’il est écrit : « Maudit soit celui qui est sus-
pendu au gibet ». I1 a voulu étre mis «au rang des scélérats»,
afin de reconnaitre les droits souverains de la sainteté divine.

I1 se livre aussi pour nous. Jésus, étant Dieu, nous voyal
tous en ce moment : il s’est offert pour nous racheter parce

que c’est & lui, pontife et médiateur, que le Pére nous g don-




DU PRETOIRE AU CALVAIRE 67

nés : Quia tur sunt. Quelle révélation de I'amour de Jésus

pour nous ! Majorem hac dilectionem nemo habet, ut animam
. suam ponat quis pro amicis surs. I1 n’aurait pu faire davan-
I tage : In finem dilexit. Et cet amour, c’est aussi 'amour du
| Pére et de I’Esprit-Saint, car ils ne sont qu’un.

O Jésus, qui «en obéissant a la volonté du Peére et par la
coopération du Saint-Esprit, avez donné la vie au monde
par votre mort, délivrez-moi, par votre corps infiniment
saint et votre sang, de toutes mes fautes et de tous mes maux:
faites que je m’attache inviolablement a votre loi et ne per-
mettez pas que je me sépare jamais de vous ».

XII. — Jésus meurt sur la croizx.

« Et criant d’une voix puissante, Jésus dit : Pére, je remets
mon dme entre vos mains. Et ayant dit ces paroles, il expi-
ran”.

Apreés trois heures de souffrances indicibles, Jésus meurt.
«La seule oblation digne de Dieu, l'unique sacrifice qui
rachéte le monde et sanctifie les dmes, est accompli»: Una
entm oblatione consummavit in sempiternum sanctificatos.

Le Christ Jésus avait promis que «quand il aurait été
élevé sur la croix il attirerait tout & lui»: Ef ego st exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad meipsum. Nous sommes 3
lui & un double titre : comme créatures tirées du néant par
lui, pour lui ; — comme des 4mes «rachetées par son sang »
précieux : Redemisti nos, Domine, in sanguine tuo. Une seule
goutte du sang de Jésus, Homme-Dieu, aurait suffi pour nous
sauver, car tout en lui a une valeur infinie ; mais, parmi tant
d’autres raisons, il I'a voulu répandre jusqu’a la derniére
goutte en faisant percer son cceur sacré, afin de nous mani-
fester 1’étendue de son amour.

Et c’est pour nous tous qu’il I'a versé ; chacun peut redire
en toute vérité la brilante parcle de Saint Paul: « Il m’a
aimé, et s’est livré pour moi»!

Demandons-lui de nous attirer & son cceur sacré par la
vertu de sa mort sur la croix : demandons-lui « de mourir

|

%A




68 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

a nos amours-propres, a nos volontés propres, sources de
tant d’infidélités et de péchés, et de vivre pour celui qui est
mort pour nous» Puisque c’est & sa mort que nous devons
la vie de nos ames, n’est-il pas juste que nous ne vivions
que pour lui ? Ut et qui vivunt, jam non sibi vivant, sed ei
qui pro 1psis mortuus est.

O Pére, glorifiez votre Fils suspendu au gibet. « Puisqu’il
s’est abaissé jusqu’a la mort et a la mort de la croix, élevez-
le ; que soit exalté le nom que vous lui avez donné ; que tout
genou fléchisse devant lui; que toute langue confesse que
votre Fils Jésus vit désormais dans votre gloire éternelle » |

XIII. — Le corps de Jésus est descendu de la croix et remis
4 sa meére.

Le corps meurtri de Jésus est rendu & Marie.

Nous ne pouvons imaginer la douleur de la Vierge a ce mo-
ment. Jamais mére n’a aimé son enfant comme Marie a aimé
Jésus; son cceur de mere a été fagonné par I'Esprit-Saint
pour aimer un Homme-Dieu. Jamais cceur humain n’a battu
avec plus de tendresse pour le Verbe incarné que le cceur
de Marie ; car elle était pleine de grace, et son amour ne
rencontrait point d’obstacle & son épanouissement.

Puis elle devait tout a Jésus ; son immaculée conception,
les priviléges qui font d’elle une créature unique lui avaient
été donnés en prévision de la mort de son Fils. Quelle dou-
leur inexprimable fut la sienne, lorsqu’elle regut dans ses
bras le corps ensanglanté de Jésus!

Jetons-nous a ses pieds pour lui demander pardon des
péchés qui furent la cause de tant de souffrances; « O Mere,
source d’amour, faites-moi comprendre la force de votre
douleur, afin que je partage votre affliction ; faites que mon
cceur soit embrasé d’amour pour le Christ, mon Dieu, afin
que je ne songe qu'a lui plaire» !



DU PRETOIRE AU CALVAIRE 69

XIV. — Jésus est déposé dans le tombeau.

« Joseph d’Arimathic ayant descendu de la croix le corps
de Jésus, 'enveloppa d’un linceul, et le déposa dans un sé-
pulcre taillé dans le roc, ol personne n’avait encore €té
mis ».

Saint Paul disait que le Christ devait nous étre « semblable
en toutes choses» ; jusque dans sa sépulture, Jésus est I'un
des nétres : «on l'ensevelit, dit saint Jean, a la maniére des
Juifs, avec des linges et des aromates ». Mais le corps de Jésus,
uni au Verbe, « ne devait pas souffrir la corruption ». Il restera
a peine trois jours dans le tombeau ; par sa propre vertu,
Jésus en sortira triomphant de la mort, resplendissant de
vie et de gloire, et «la mort n’aura plus d’empire sur lui».

L’Apétre nous dit encore que « par notre baptéme nous
avons été cnsevelis avec le Christ pour mourir au péché»:
Consepulti enim sumus cum illo per baptismum tn mortem.
Les eaux du baptéme sont comme un sépulcre ou nous
devons laisser le péché, et d’olt nous sortons, animés d'une
nouvelle vie, la vie de la grace. La vertu sacramentelle de
notre baptéme dure toujours. En nous unissant par la foi
et 'amour au Christ déposé dans le tombeau, nous renou-
velons cette griace de « mourir au péché afin de ne vivre que
pour Dieu ».

Seigneur Jésus, que j’ensevelisse dans votre tombeau
tous mes péchés, toutes mes fautes, toutes mes infidélités ;
par la vertu de votre mort et de votre sépulture, donnez-moi
de renoncer de plus en plus A tout ce qui m’éloigne de vous,
4 Satan, aux maximes du monde, 4 mes amours-propres ;
par la vertu de votre résurrection, faites que, comme vous,
Jé ne vive plus que pour la gloire de votre Pére . — Le Christ
dans ses mystéres, pp. 302-317.




10. — Par ses souffrances et sa mort, le Christ, notre chef,
sanctifie I'Eglise devenue son corps mystique.

E:\' Jésus-Christ, la nature humaine, parfaite et inté-
grale en elle-méme, est unic a la personne du Verbe, du
Fiis de Dieu. Beaucoup d’actions, dans le Christ, ne peuvent
étre accomplies que par sa nature humaine : s’il travaille,
<’il marche, s'il mange, &’il dort, s’il enseigne, s’1l souffre,
s'il meurt, c’est dans son humanité, c’'est par sa nature
humaine ; mais toutes ces actions appartiennent ala Per-
sonne divine a laquelle cette humanité est unie. C'est une
Personne divine gqui agit et opére par la nature humaine.

Il en résulie que toutes les actions accomplies par 'hu-
manité de Jésus-Christ, si infimes, si ordinaires, si simples,
si limitées qu'elles soient dans leur réalité physique et leur
durée terresire, sont attribuées a la Personne divine a la-
quelle cette humanité cst unie; ce sont les actions d’'un
Dieu. De ce chef, elles possédent une beauté et un éclat
transcendants ; elles acquiérent, au point de vue moral,
un prix inestimable, une valeur infinie, une inépuisable
efficzcité. La valeur morale des actions humaines du Christ
se mesure & la dignité infinie de la Personne divine en laquelle
subsiste et agit la nature humaine.

Si cela est vrai des moindres actions du Christ, combien
plus vrai encore de celles qui constituent proprement sa
mission ici-bas ou s’y rattachent : se substituer volontal-
rement a nous comme unc victime sans tache, pour payer
notre dette ¢t nous rendre, par son expiation et ses satls-
factions, la vie divine.

Car telle est la mission qu’il doit accomplir, la carriere
qu'il doit parcourir. « Dieu a placé sur Jui», homme comme
nous, de la race d’Adam, juste pourtant, innocent et sans
péché, «1'iniquité de nous tous»: Posust in eo imquitatem




|
|
|

PAR SA PASSION, LE CHRIST SANCTIFIE L'EGLISE 71

omnium nostrum. Parce qu’il est devenu, pour ainsi dire,
solidaire de notre nature et de notre péché, le Christ a mérité
de nous rendre solidaires de sa justice et de sa sainteté.
Dieu, selon l'expression si énergique de saint Paul, «en
envoyant pour le péché son propre Fils dans une chair sem-
blable a celle du péché, a condamné le péché dans la chair »,
Deus Filium suum mittens in similitudinem carmis peccatr,
et de peccato dammavit peccatum in carne ; ct, avec une énergie
plus étonnante encore : « Le Christ, qui n’a point connu le
péché, Dieu I'a fait péché pour nous», Euwm qui non noverat
peccatum, pro nobis peccatum fecit. Quelle énergie il y a dans
cette expression : peccatum fecit ! L'Apdtre ne dit pas: pec-
catorem, « pécheur », mais bien : peccatum, « péché ».

Le Christ, de son c6té, a accepté de prendre sur lui tous
nos péchés, au point de devenir en quelque sorte, sur la
croix, le péché universel, le péché vivant. Il s’est volontaire-
ment mis A notre place, et pour cette raison, il sera frappé
de mort: « Notre rangon sera constituée par son sang».
L’humanité sera rachetée «non par des choses périssables,
de l'argent ou de l'or, mais par un sang précieux, celui de
I’Agneau sans défaut et sans tache, le sang du Christ, qui
a été désigné dés avant la création du monde ».

Oh! ne l'oublions pas, «nous avons été rachetés d'un
grand prix ». Le Christ Jésus a versé pour nous jusqu’a la
derniére goutte de son sang. Il est vrai de dire qu'une seule
goutte de ce sang divin elt suffi pour nous racheter; la
moindre souffrance, la plus légére humiliation du Christ,
méme un seul désir sorti de son cceur edit suffi pour expier
tous les péchés, tous les crimes qui pourraient étre commis ;
car chacune des actions du Christ, étant l'action d’une
personne divine, constitue une satisfaction d'un prix infini.
— Mais Dieu, «pour faire éclater davantage aux yeux du
monde entier I'immense amour que lui porte son Fils»:
Ut cognoscat mundus quia diligo Patrem, «et !'ineffable
charité de ce méme Fils A notre égard » : Majorem hac dilec-
tionem nemo habet ; pour nous faire plus vivement toucher
du doigt combien infinie est la sainteté divine, et profonde

4



/4
/ / ‘.,' J
a M.

/ F

72 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

la malice du péché, pour d’autres raisons encore que nous
ne pouvons découvrir, le Pére éternel a réclamé comme
expiation des crimes de I'humanité toutes les souffrances,
la passion et la mort de son divin Fils ; en fait donc, la satis-
faction n’a été complete que lorsque, du haut de la croix,
Jésus, de sa voix expirante, a prononcé le Consummatum
est - « Tout est consommé »; alors seulement, sa mission
personnelle de rédemption ici-bas a été remplie, et son
ceuvre de salut accomplie.

Par ces satisfactions, comme d’ailleurs par tous les actes
de sa vie, le Christ Jésus a mérité pour nous toute grace
de pardon, de salut et de sanctification.

Qu’est-ce, en effet, que le meérite ?

C’est un droit a4 la récompense. Quand nous disons que
les ceuvres du Christ sont méritoires pour nous, nous disons
que, par elles, le Christ a droit a ce que la vie éternelle et
toutes les grices qui y conduisent ou s’y rattachent, nous
soient données. C’est bien ce que saint Paul nous dit : « Nous
sommes justifiés, c’est-a-dire rendus jusies aux yeux de
Dieu, nomos propres ceuvres, mais gratuitement, par
un don gratuit de Dieu, a savoir la grace, qui nous vient par
le moyen de la Rédemption opérée par Jésus-Christ ». —
Le Christ, vie de I'dme, pp. 62-64.

Cette immolation d'un Dieu, immolation volontaire et
pleine d’amour, a opéré le salut du genre humain : la mort
de Jésus nous rachéte, nous réconcilie avec Dieu, rétablit
I’alliance d’oti découlent pour nous tous les biens, nous rou-
vre les portes du ciel,nous rend 1’héritage de la vie éternelle.
Ce sacrifice suffit désormais a tout: c'est pourquoi, quand
le Christ meurt, le voile du temple de Jérusalem se déchire
en deux, pour montrer que les sacrifices anciens sont abolis
pour toujours et remplacés par l'unique sacrifice digne de
Dieu. Désormais, il n’y a de salut et de justice que dans
la participation au sacrifice de la croix, dont les fruits sont
inépuisables. « Par cette oblation wunique, dit saint Paul,

) o



PAR SA PASSION, LE CHRIST SANCTIFIE L'EGLISE 73

le Christ a pour toujours procuré la perfection a ceux qui
doivent étre sanctifiés». — Le Christ vie de I'dme, p. 324.

Saint Paul ne se lasse pas d’énumérer les biens que nous
valent les mérites infinis acquis par I’Homme-Dieu, dans
sa vie et ses souffrances. Quand il en parle, le grand apdtre
exulte ; il ne trouve pas pour exprimer sa pensée d’autres
termes que ceux d’abondance, de surabondance, de richesses
qu'il déclare insondables. — La mort du Christ ¢nous rachéten,
«nous rapproche de Dieu, nous réconcilie avec lui», «nous
justifie », «nous apporte la sainteté et la vie nouvelle du
Christ » ; pour résumer, I’Apdtre compare le Christ 3 Adam
dont il est venu réparer I'ccuvre ; Adam nous a apporté
le péché, la condamnation, la mort ; le Christ, second Adam,
nous rend la justice, la grice, la vie. Translati de morte ad
vitam : « Nous sommes passés de la mort a la vie»; «la ré-
demption a été abondante »: Coprosa apud eum redemptio.
«Car il n’en est pas du don gratuit (la grace) comme de la
faute... et si par la faute d’un seul homme, la mort a régné
ici-bas, a plus forte raison, ceux qui regoivent l’abondance
de la grace régneront-ils dans la vie par le seul Jésus-Christ ;
1 ot le péché avait abondé, la grice a surabondé»; c’est
pourquoi «il n’y a plus de condamnation pour ceux qui
veulent vivre unis au Christ Jésus ».

‘Notre-Seigneur, en offrant 4 son Pére, en notre nom, une
satisfaction d’une valeur infinie, a détruit l'obstacle qui
existait entre I’homme et Dicu: le Pére éternel regarde
maintenant avec amour la race humaine, rachetée par le
sang de son Fils ; & cause de son Fils, il la comble de toutes
les grices dont elle a besoin pour s’unir A lui, « pour vivre

* pour lui» de la vie méme de Dieu: Ad serviendum Deo vi-
VENTI.

Ainsi tout bien surnaturel qui nous est donné, toutes
!‘-‘S lumiéres que Dieu nous prodigue, tous les secours dont
1 enveloppe notre vie spirituelle nous sont octroyés en
vertu de la vie, de la passion et de la mort du Christ : toutes
les grices de pardon, de justification, de persévérance que

7

‘_—— o 4




74 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Dieu donne et donnera jamais aux ames de tous les temps
ont leur unique source dans la croix.

Ah ! vraiment si « Dieu a aimé le monde jusqu’a lui donner
son Fils»; il nous a «arrachés a la puissance des ténébres
et transportés dans le royaume de son Fils, en qui nous avons
la rédemption et la rémission des péchés»; si, dit encore
saint Paul, le Christ a «aimé chacun de nous et s’est livré
pour nous», pour témoigner l'amour qu’il portait a ses
fréres ; ¢'il s’est donné lui-méme afin de nous racheter de
toute iniquité ¢t de «s’acquérir, en nous purifiant, un peuple
qui lui appartienne», pourquol hésiter encore dans notre
foi et notre confiance dans le Christ Jésus ? Il a tout expie,
tout scldé, tout mérité ; et ses mérites sont & nous; nous
voici « devenus riches de tous ses biens», en sorte que, si
nous le voulons, «plus rien ne nous manque pour notre
sainteté » 1 Divites facti estis in illo, ita ut NIHIL vobis desit
im ULLA gratia.

Rien de plus assuré que l'union du Christ avec ses €lus
dans la pensée divine ; ce qui fait que les mystéres de
Jésus sont les nobtres, c’est surtout que le Pére éternel nous
a vus avec son Fils dans chacun des mystéres vécus par
Jésus, et que le Christ les a accomplis comme chef de I'Eglise.
Je dirai méme, a cause de cela, que les mystéres du Christ
sont plus nos mystéres que les siens. Le Christ, en tant que
Fils de Dieu, n’aurait pas subi les abaissements de 1'Incar-
nation, les souffrances et les douleurs de la passion ; il n’aurait
pas eu besoin du triomphe de la résurrection, qui succédait
4 I'ignominie de sa mort. Il a passé par tout cela comme
_ chef de I'Eglisc : «ila pris surlui zos miséres et nos infirmités»:
A% Vere languores NOSTROS 1pse tulit ; il a voulu passer par ou
n nous devions passer nous-mémes, et il nous a mérité, comme

chef, la grace de marcher a sa suite dans chacun de ses
mysteres.

Car le Christ Jésus, non plus, ne nous sépare de lui dans
tout ce qu’il fait. — Il déclare qu’ «il est la vigne et que
nous sommes les branches». Quelle union plus grande qué |

e




PAR SA PASSION, LE CHRIST SANCTIFIE L'EGLISE 75

celle-13, puisque c’est la méme séve, la méme vie qui circule
dans la racine et dans les sarments ? Il veut que l'union
qui I'attache a ses disciples, par la grace, soit\ la méme que
celle qui, par nature, l'identifie avec son Peére : Ut UNUM
sint, stcut tu, Pater, in me, et ego in te. « Qu’ﬂsf solent un,
comme vous, mon Pére, vous étes en mol et mol en vous ».
C’est 14 le but sublime auquel il veut nous conduire par ses
mysteres.

Aussi bien toutes les graces qu’il a méritées par chacun
de ses mysteres, il les a méritées pour nous les distribuer.
Il a recu de son Pére la grice en plénitude : Vidimus eum ple-
num gratiae ; mais il ne I'a pas regue pour lui seul ; car saint
Jean ajoute aussitét que c’est a cette plénitude méme que
tous nous avons puisé : Et de plenitudine ejus nos omnes acce-
pimus ; c’est de lui que nous la recevons, parce qu'il est notre
chef et que son Pére lui a tout soumis : Omnia subjecit sub
pedibus ejus ; et 1psum dedit caput supra omnem Ecclesiam :
« Il a tout mis sous ses piedset il 1'a donné¢ pour chef supréme
de I'Eglise ».

En sorte que sa sagesse, sa justice, sa sainteté, sa force
sont devenues notre sagesse, notre justice, notre force : [Christus)
factus est NOBIS sapientia a Deo et justitia, et sanctificatio et
redemptio. Tout ce quil est a lui est a nous, est ndtre ; nous
sommes riches de ses richesses, saints de sa sainteté. « O
homme, dit le vénérable Louis de Blois, si tu désires vérita-
blement aimer Dieu, te voila riche dans le Christ, si pauvre et
si dépourvu que tu sois par toi-méme. Car tu peux humble-
ment t'approprier ce que le Christ a fait et souffert pour toi ».

Le Christ est vraiment & nous, car nous sommes son corps
mystique. Ses satisfactions, ses mérites, ses joies, ses gloires
sont noétres... O condition ineffable du chrétien, associé si
Intimement a Jésus et A ses états | O grandeur étonnante de
I'ame a Jaquelle il ne manque rien de la grace méritée par le
Christ dans ses mysteres ! Ita ui nihil vobis desit in wlla
§ratia | — Le Christ dans ses mystéres, pp. 16-17.




11. — Semper vivens ad interpellandum pro nobis. !

ANS leur durée historique, matérielle, les souffrances du
Christ sont passées ; mais leur vertu demeure, et la
grace qui nous y fait participer agit toujours.

Le Christ, dans son état glorieux, ne mérite plus; i1l n’a
pu mériter que durant sa vie mortelle, jusqu’a ’heure ol il
a rendu le dernier soupir sur la croix. Mais les mérites qu’il a
acquis, 1l ne cesse de les rendre nétres. Le Christ était hier,
il demeure aujourd’hui, il vit dans les siécles : Christus heri,
et hodie, ipse et in saecula. N’oublions pas que le Christ
Jésus veut la sainteté de son corps mystique : tous ses mys-
téres se ramencnt a établir cette sainteté : Dilexit Ecclesiam
et setpsum tradidit pro ea, UT illam sanctificaret.

Mais quelle est cette Eglise ? La minime portion d’étres
qui ont eu le privilege de voir vivre ’'Homme-Dieu sur la
terre 7 Assurément non. Notre-Seigneur n’est pas venu pour
les seuls habitants de la Palestine qui vivaient de son temps,
mais pour tous les hommes de tous les siécles : Pro omnibus
mortuus est Christus. Le regard de Jésus, étant divin, portait
sur toutes les Ames ; son amour s’étendait a chacune d’elles ;
sa volonté sanctificatrice demeure en elle-méme aussi sou-
veraine, aussi efficace qu’au jour ou il répandait son sang
pour le salut du monde.

Si le temps de mériter a cessé pour lui, le temps de com-
muniquer le fruit de ses mérites dure et se continuera jus-
qu’au salut du dernier des élus ; le Christ est toujours vivant :
Semper vivens ad interpellandum pro nobis.

1. « Toujours vivant, il ne cesse d’intercéder pour nous auprés de
son Peére .




CONTINUITE AU CIEL DU SACRIFICE DU CHRIST 77

Elevons notre pensée jusqu’au ciel, jusqu’au sanctuaire
ou le Christ est monté quarante jours aprés sa résurrection ;
et 1d, voyons Notre-Seigneur se tenant toujours devant
la face de son Pérc: Imivoivit in caelum, ut appareat NUNC
vultui Det pro nobis.

Pourquoi le Christ se tient-il constarmment devant la
face de son Pére ?

Parce qu'il est son Fils, le Fils unique de Dieu. « Pour
lui, il n’y a point de prétention injuste 4 se proclamer 1’égal
de Dieu », puisqu’il est le vrai Fils de Dieu. Le Pére éternel
le regarde et lui dit : Filius meus es tu, ego hodie genui te:
« Tu es mon Fils ; je t’ai engendré au jour de [’éternité.» En
ce moment ou je vous parle, le Christ est 13 devant son Pére,
et il lul dit: Pater meus e¢s tu: « Vous étes mon Pére», je
suis vraiment votre Fils. Et en tant que Fils de Dieu, il a
le droit de regarder son Pére en face, de traiter avec lui
d’égal a égal, comme de régner avec lui dans les siécles.

Mais saint Paul ajoute que c’est pour nous qu’il use de
ce droit ; c’est pour nous qu’il se tient devant son Pére.

Qu’est-ce que cela veut dire, sinon que le Christ se tient
devant la face de son Pére, non seulement a titre de Fils
unique, objet des complaisances divines, mais ercore en
qualité de médiateur ? Il s’appelle Jésus, c’est-a-dire Sauveur : i
ce nom est divin, parce qu'il vient de Dieu, qu’il a été 1Imposé
par Dieu. Le Christ Jésus est au ciel, A la droite de son Pére,
comme notre représentant, comme notre pontife, comme
hotre médiateur. C’est en cette qualité qu’il a exécuté, ici-
bas, jusqu’au dernier iota et dans tous ses détails, la volonté
de son Pere ; qu’il a voulu vivre tous ses mystéres ; c’est en
cette qualité aussi qu’il vit maintenant A la droite de Dieu
pour lui présenter ses mérites et communiquer sans cesse a
Nos ames, afin de les sanctificr, le fruit de ses mysteres. Sans
cesse, il offre 4 son Pére pour nous son sacrifice d€éja accompli,
m&IS. qui subsiste dans sa personne ; i1l montre A son Pére
*¢S cinq plaies dont il a voulu garder les cicatrices, ces plaies

¥ R e .




jit

78 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

qui sont l’attestation solennelle et le gage plénier de son
immolation sur la croix: au nom de I'Eglise dont il est le
chef, il unit a son oblation nos ac orations, nos hommages,
nos prieéres et nos supplications, mnos actions de graces.
Sans cesse nous sommes présents A la pensée de notre pontife
compatissant ; sans cesse 1l met en ceuvre, pour notre sancti-
fication, ses méritcs, ses satisfactions, son sacrifice : Semper
vivens ad interpellandum pro nobis.

Ainsi il v a, au ciel, et il y aura jusqu’a la fin des temps,
un sacrifice célébré pour nous par le Christ Jésus, d'une
facon éminente, sublime, mais en peipétuclle continuité avec
son immolation sur la croix: Per hostiam suam apparuit.

Comme nous comprenons qu'aprés en avoir entrevu les
grandeurs et la puissance, saint Paul nous fasse entendre
cette pressante cxhortation : « Donc puisque nous avons en
Jésus, le Fils de Dieu, un pontife excellent qui a pénétré
dans les cieux, demeurons fermes dans la profession de notre
foi». Quelle foi ? — La foi en Jésus-Christ médiateur su-
préme, la foi en la valeur infinic de son sacrifice et de ses
mérites, la foi en 'étendue illimitée de son divin crédit.
« Approchons-nous donc, continue 1’Apbtre, approchons-
nous avee assurance, Adeamus ergo cum fiducia, du trone
de la grice, afin d’obtenir miséricorde ct d’étre secourus
en temps opportun ».

Quelle grace, en effet, pourrait nous refuser ce pontife
qui sait compatir a nos faiblesses, a nos infirmités, a nos
souffrances, puisque, pour nous ressembler, il les a toutes
éprouvées ; ce pontife si puissant, puisqu’étant Fils de Dieu,
il traite avec son Pere d’égal a égal : voLo Pater ; ce pontife
qui veut nous étre uni comme dans un corps la téte l'est
aux membres ? Quelles graces de pardon, de perfection, de
sainteté ne peut pas espérer une me qui cherche sincérement
3 lui demeurer unie par la foi, la confiance et 'amour ?

Quel plus pui’s‘sﬁlt motif de confiance pouvons-nous avoir ?
Le Christ dont nous lisons la vic dans I’Evangile, dont nous
célébrons les mystéres, est toujours vivant, toujours inter-




CONTINUITE AU CIEL DU SACRIFICE DU CHRIST 79

cédant pour nous ; la vertu de sa divinité est toujours agis-
sante ; Io pouvoir que possédait sa sainte humanité (comme
instrument uni au Verbe) de guérir les malades, de consoler
les affligés, de vivifi-t les dmes, est toujours le méme. Comme
jadis, le Christ est encore la voie infaillible qui mene a Dieu,
la vérité qui éclaire tout homme venant en ce monde, la vie
qui sauve de la mort: Christus heri, et HODIE, ipse et in
saccila.

Je le crois, Seigncur Jésus, mais augmentez ma foi !, J’ai
pleine confiance dans la réalité et la plénitude de vos mérites,
mais affermissez cette confiance! Je vous aime, 6 vous qui
nous avez manifesté votre amour dans tous vos mystéres,
in finem, mais accroissez mon amour !... -— Le Christ dans
ses mystéres, pp. 95-96, 19.




12. — Association de la Vierge Marie & I'ceuvre
du Christ-Jésus, son Fils.

SI le Christ Jésus est le Fils de Dieu par sa naissance

ineffable et éternelle « dans le sein du Pére », Filius
meus es tu, ego hodie genua te, il est le Fils de ’homme par
sa naissance temporelle dans le sein d’une femme: Misit
Deus Filium suum, factum ex muliere . « Dieu a envoyé son
Fils, formé d’une femme ».

Cette femme est Marie, mais cette femme est aussi une
Vierge. C'est d’elle et d’elle seule, que le Christ tient sa
nature humaine ; c’est a elle qu’il doit d’étre Fils de 'homme ;
elle est véritablement Mére de Dieu. Marie occupe donc,
en fait, dans le Christianisme, une place unique, transcendante,
essenticlle. De méme que la qualité de «Fils de I’homme »
ne peut se séparer dans le Christ de celle de «Fils de Dieuy,
de méme Marie est unie a Jésus: en fait, la Vierge Marie
entre dans le mystére de 'Incarnation a un titre qui tient
3 I’essence méme du mysteére.

Par sa naissance temporelle, Jésus est véritablement Fils
de Maric : le Fils unique de Dieu est aussi le Fils unique
de la Vierge.

Telle est V’ineffable union qui existe entre Jésus et Marie :
elle est sa meére, 1l est son Fils. Cette union est indissoluble ;
et comme Jésus est en méme temps le Fils de Dieu venu
pour sauver le monde, Marie est, en fait, intimement associée
au mystére vital de tout le Christianisme. C’est 14 le fonde-
ment de toutes ses grandeurs: le privilege spécial de sa
maternité divine. — Le Christ, vie de Vime, pp. 452, 456.

' Dans le plan divin, Marie est inséparable

Hl sainteté consiste a entrer le plus que nous .
Téconomie divine. — Dans les pensées éternelles, Marie tient,

de Jésus et notre
le pouvons dans




LA VIERGE MARIE AU PIED DE LA CROIX 81

en fait, & I'essence méme du mystére du Christ ; mére de
Jésus, elle est la mére de celui en qui nous trouvons tout.
Suivant le plan divin, la vie n’est donnée aux hommes que
par le Christ, Homme-Dieu: Nemo venit ad Patrem wnisi
per me : « Nul ne vient au Pére, que par moi » ; mais le Christ
n’est donné au monde que par Marie : Propter nos homines
et propter nostram salutem, descendit de caelis et incarnatus
est... ex Maria Virgine. Cest 1a 'ordre divin. Et cet ordre
est immuable. Remarquez, en effet, qu’il ne vaut pas seule-
ment pour le jour ol I'Incarnation elle-méme s’est réalisée :
sa valeur se continue encore pour l’application aux Ames
des fruits de l'Incarnation. Pourquoi cela ? Parce que la
source de la grice, c’est le Christ, Verbe incarné ; mais sa
qualité de Christ, de médiateur, demeure inséparable de
la nature humaine qu’il a empruntée 3 la Vierge. — Le
Christ, vie de 'dme, pp. 466-467.

L*‘_/
==

Le Christ, aprés avoir regu de Marie la nature humaine,
a associé sa mere A tous ses mystéres, depuis I'offrande au
temple jusqu’d I'immolation sur le Calvaire.

Or, quelle est la fin de tous les mystéres du Christ ?

. De faire de lui I'exemplaire de notre vie surnaturelle, la
rangon de notre sanctification et la source de toute notre
sainteté ; de lui créer une société éternclle et glorieuse de
fréres qui lui soient semblables. C’est pourquoi au nouvel
Adam, Marie est associée comme une nouvelle Eve : mais
elle est, bien micux qu’Eve, «la mére des vivants », la mére
de ceux qui vivent de la grace de son Fils.

Cette association n’a pas été quextérieure. Le Christ,
étant Dieu, étant le Verbe tout-puissant, créait dans 1’Ame
de sa meére les sentiments qu'elle devait avoir A 1’égard de
ceux qu'il voulait, en naissant d’clle et en vivant ses mys-
téres, constituer ses fréres : la Vierge, de son c6té, illuminée
par la grace qui abondait en elle, répondait A cet appel de
Jésus par un Fiat ot son 4me se répandait tout entiére avec
Soumission et en union d’esprit avec son divin Fils. En
donnant son consentement aux divines propositions de 1'In-

b




e —

Sewamanaes
- r——

82 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

carnation, clle a accepté d’entrer, & un titre unique, dans
le plan de la rédemption; clle a accepté non seulement
d’étre la mére de Jésus, mais de s’associer a toute sa mission
de rédempteur. A chacun des mysteres de Jésus, elle a
dd renouveler ce Fiat plein d’amour, jusqu’au moment ou
elle a pu dire, aprés avoir offert au Calvaire, pour le salut du
monde, ce Jésus, ce Fils, ce corps qu'elle availt forme, ce
sang qui était le sien: « Tout est consommé ».

Or, 'ceuvre par excellence de Jésus, le saint des saints
de ses mystéres, c’est sa passion ; c’est par son sacrifice
sanglant sur la croix qu’il achéve de rendre la vie divine
aux hommes, qu’il les restitue dans leur dignité d’enfants
de Dieu. Le Christ Jésus a voulu faire entrer sa meére dans
ce mystére a un titre si spécial, Marie s’y est unie si pleine-
ment 2 la volonté de son Fils Rédempteur, qu’elle partage
véritablement avec lui, tout en gardant son rang de simple
créature, la gloire de nous avoilr, en ce moment, enfantés
a la vie de la grace.

Mére de notre chef, selon la pensée de saint Augustin,
pour l'avoir ~nfanté dans ses entrailles, elle est devenue par
1’ame, la volonté, le cceur, mere de tous les membres de ce
divin chef : Corpore mater capitis nostrs, spiritu mater mem-
brovum ejus.

Allons au Calvaire, au moment ou le Christ Jésus va
consommer U'cenivre que son Pére lul a donné d’accomplir
ici-bas. — Notre-Seigneur est arrivé au terme de sa mission
apostolique sur la terre ; 1l va réconcilier avec son Peére toute
“humanité. Qui se trouve au pied de la croix & cet instant
supréme ? Maric, la mére de Jésus, avec Jean, le disciple
bien-aimé, ¢t quclques autres femmes : Stabat mater ejus.
Elle est 1a, debout ; clle vient de renouveler U'offrande de
son Fils, qu'clle fit jadis lorsqu’elle le présenta au temple ;
3 cc mom-nt, <llc offre au Pére éterncl, pour la rancon du
monde, «le fruit béni de ses entralles ». Jésus n’a plus que
peu d'instants i vivre ; alors, le sacrifice sera accompli, et
la grace divine renduc aux hommes. [l veut nous donner




LA VIERGE MARIE AU PIED DE LA CROIX 83

Marie pour mére. C'est 13 une des formes de cette vérité:
| que le Verbe s’cst uni, dans I’Incarnation, a toute ’huma-
’ nité : les élus constituent le corps mystique du Christ dont on
| ne peut les distraire. Le Christ nous donnera sa mere pour
| atre aussi la ndtre dans I’ordre spirituel ; Marie ne nous sépa-
!_ rera pas de Jésus, son Fils, notre chef. |
) Avant donc d’expirer et «d’achever, comme dit saint

Paul, la conquéte du peuple des ames dont il veut faire son
J royaume gloricux », Jésus voit au pied de la CroiX sa mere
plongée dans unc si grande douleur et son disciple Jean
qu'il aime tant, celui-ld méme qui a entendu et nous a rap-
porté les suprémes paroles. Jésus dit a sa mere: « Femme,
voila votre Fils » ; ensuite il dit au disciple : « Et vous, volla
votre meére ». — Saint Jean nous représcnte tous ici: c'est
3 nous qu'en mourant, Jésus légue sa mere. N’est-1l pas
notre «frére ainé » ? Ne sommes-nots pas prédestinés a lul
stre semblables en sorte qu’il soit «'ainé d’une multitude de
fréres» ? Or, si le Christ est devenu notre frere ainé, en
empruntant a Marie une nature comme la notre, qui le
rendait participant de notre race, quoi d’étonnant qu’il nous
ait, en mourant, donné pour mére dans l'ordre de la grace
celle qui fut sa mére selon la nature humaine ?

Et comme cette parole, étant celle du Verbe, est toute-
puissante et d’une divine efficacité, elle crée dans le cceur
de saint Jean des sentiments de fils dignes de Marie, tout
comme elle fait naitre dans le cceur de la Vierge unc ten-
dresse particuliére pour ceux que la grace rend fréres de
Jésus-Christ. — Pouvons-nous douter un instant que, d’autre
part, la Vierge n’ait pas répondu, comme a Nazareth, par
un Fiat, silencicux cette fois, mais également plein d’amour,
dhumilité et d’obéissance, ot la plénitude de sa volonté
s’écoulait dans celle de Jésus, pour réaliser le veeu supréme
de son Fils ?

Sainte Gertrude raconte qu'entendant un jour dans le
chant de Poffice divin ces mots de I'Evangile, désignant
le Christ: Primogenitus Mariae Virginis, « Premier-né de
la Vierge Marie», elle se disait a elle-méme : «Le titre de

¥ e —




84 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Fils unique semblerait bien mieux convenir a Jésus que le
titre de Premier-né ». Pendant qu’elle s’arrétait a cette pensée,
la Vierge Marie lui apparut: «Non, dit-elle a la grande
moniale, ce n'est point «Fils unique», ¢’est « Fils premier-
né » qui convient le mieux ; car, aprés Jésus, mon trés doux
Fils, ou plus véritablement, en lui et par lui, je vous ai tous
engendrés dans les entrailles de ma charité, et vous étes
devenus mes fils, les fréres de Jésus ». - Le Christ, vie de
Iame, pp. 461 463

Et parce qu’ici-bas elle s’est ainsi associée a tous les mys-
téres de notre rédemption, Jésus 1'a couronnée, au ciel, non
seulement de gloire, mais de puissance ; il a placé sa mere
3 sa droite, pour qu’elle plt disposer, & un titre unique
comme ’est son titre de meére de Dieu, des trésors de la vie
éternelle : Adstitit regina a dextris tuis. C’est ce que marque
la piété chrétienne quand elle proclame la meére de Jésus la
« Toute puissance suppliante » : Omnipotentia supplex.

Oh ! disons-lui donc avec I'Eglise, et pleins de confiance :
« Montrez que vous étes mére: mére de Jésus par votre
crédit auprés de lui, notre mére par votre miséricorde a
notre égard ; que le Christ regoive par vous nos priéres, ce
Christ qui, né de vous pour nous apporter la vie, a voulu
étre votre Fils» :

Monsira lc esse Matvem,

Sumat pev te preces

Qui pro nobis natus

Tulit esse tuus. Ibid. pp. 469-471.

J’ai vu zujourd’hui (vendredi saint) que Marie fut PARFAITE
dans sa foi sublime au pied de la croix. Oh! qu'elle nous
obtienne cette grace insigne d’une foi parfaite, méme dans
la nudité de !'épreuve !

Rien ne glorifie le Pére comme cette foi inébranlable dans
I Christ au milieu du Calvaire. — Un maitre de la vie spi-
rituelle, pp. 474-4735.




DEUXIEME PARTIE

NOTRE PARTICIPATION A LA PASSION DU CHRIST







A.— NECESSITE DE NOTRE PARTICIPATION
A LA PASSION DU CHRIST.

« Si quelqu'un veut étre mon disciple,
qu’il prenne sa croix et me suive... »

D’APRES le plan divin, qu’il a tracé pour nous, le Pére
éternel veut que nous n’allions a lui qu'en marchant
a la suite de son Fils, le Christ Jésus. Notre Seigneur nous
a donné la formule de cette vérité fondamentale : « Je suis

la voie: personne n’arrive au Pére que par moi»: Nemo |

venit ad Patrem nisi per me.

Il a également légué a tous ses disciples cette maxime :
«Si quelqu’un veut venir aprés moi, qu’il se renonce, qu'il
prenne sa croix et marche sur mes traces ».

Si notre divin Sauveur a souffert pour nous racheter,
c’est aussi pour nous donner la grice d’unir notre expiation
a la sienne et la rendre méritoire. Car, dit saint Paul, « ceux
qui veulent appartenir au Christ doivent crucifier leur chair
avec ses vices » : Qui sunt Christi carnem suam crucifixerunt
cum vitits swis. L'expiation réclamée par la justice divine
n’'atteint pas seulement le Christ Jésus; elle s’étend aussi
a tous les membres de son corps mystique. « Nous ne parta-
gerons la gloire de notre chef qu'aprés avoir pris part a ses
souffrances » ; c’est saint Paul encore qui nous le dit: Si
tamen compatimur ut et conglovificemur.

Solidaires du Christ dans la soutfrance, nous y sommes
pourtant condamnés pour une raison bien différente. Il n’a
€u qu'a expier les péchés d’autrui: Propter scelus populi
mer percusst ewm : « Je 1'ai frappé & cause des péchés de mon
peuple ». Nous, au contraire, sommes d’abord chargés de nos
Propres iniquités : Digna factis recipimus, hic vero nihil mali




88 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

gessit : « Nous recevons ce qu'ont mérité nos fautes ; mais lui,
il n’a rien fait de mal». Pour les 4mes qui ont offensé Dieu,
il v a un manque de délicatesse surnaturelle a4 vouloir entrer
dans I’état d'union, avant d’avoir accompli leur part d’expia-
tion. L’Ame pourrait-elle prétendre & l'intime familiarité
avec Dieu, avant d’avoir prouve, par ses ceuvres, que sa
conversion est sinceére ? Car tout péché personnel, méme
quand il a été pardonné, doit étre expi¢. Par le péché, nous
avons contracté une dette & 1'égard de la justice de Dieu;
et, quand le délit est remis, la dette reste encore a payer.
C'est 1a le rdle de la satisfaction. — Le Christ, i1déal du
moine, pp. 229-232.

Nous nous associons & la Passion en supportant, par
amour pour le Christ, les souffrances et les adversités que,
dans les desseins de sa providence, il nous donne a subir.

Il v a une vérité capitale que nous devons méditer.

Le Verbe incarné, chef de I'Eglise, a pris sa part, la plus
grande, des douleurs ; mais il veut laisser a I'Eglise, qui est
son corps mystique, une part de souffrance. Saint Paul
nous le fait entendre par une parole profonde malgré son
aspect étrange : « Ce qui manque aux souffrances du Christ
je I'achéve de ma propre chair, pour son cOIps qui est
I'Eglise ».

Que signifient ces paroles ? Mangque-t-il donc quelque
chose aux souffrances du Christ ? Oh ! non ; nous savons qu’en
elles-mémes elles ont été pour ainsi dire sans mesure : sans
mesure dans leur intensité, car elles se sont abattues comme
un torrent sur le Christ pour le submerger ; sans mesure
surtout dans leur valeur, valeur proprement infinie, puis-
gu’elles sont les souffrances d’un Dieu. D’ailleurs le Chrisi‘:,
étant mort pour tous, est devenu, par sa Passion, « propi-
tiation pour les péchés du monde entier ). Que signifie des
lors le texte de I’Apbtre ? Saint Augustin nous I'explique :
pour comprendre le mystére du Christ, il ne faut pas le
séparer de son corps mystique; le Christ n'est «total»,

selon l'expression du grand Docteur, que si on Je prend uni




St QUELQU'UN VEUT £TRE MON DISCIPLE... 89 \L

A I'Eglise ; il est la téte de I'Eglise qui forme son corps mys-
tique. Lors donc que le Christ a donné sa part d’expiation,
il reste au corps mystique A apporter aussi la sienne : Adim-
pletac fuerunt passiones i capile, restabant adhuc passiones in
corpore.

De méme que Dieu avait décidé que, pour satisfaire a
la justice et mettre le comble & I'amour, le Christ devait
subir une somme de souffrances et d’expiations, de méme
a-t-il déterminé pour I'Eglise, que saint Paul appelle tantot
le corps mystique du Christ, tantft I'Epouse du Christ,
une part de souffrances a distribuer entre ses membres, afin
que chacun de ceux-ci coopére a l'expiation de Jésus, qu’il
s’agisse de ’expiation due pour ses propres fautes, ou qu’il
s’agisse de l'expiation endurée, a I'exemple du divin Maitre,
pour les fautes d’autrui. Une 4me qui aime vraiment Notre-
Seigneur désire lui donner par ses mortifications cette preuve
d’amour pour son corps mystique. C’est la le secret des
¢extravagances » des saints, de cette soif de mortifications
qui les caractérise presque tous: «achever en soi ce qui
mangque 4 la Passion de leur divin Maitre ». — Le Christ dans
ses mystérves, pp. 292-294 ; Le Christ, idéal du moine,

bp. 235-236.

Contemplez le Christ Jésus, se rendant au Calvaire, chargé
de sa croix ; il succombe sous le poids de ce fardeau. S'il le
voulait, sa divinité soutiendrait son humanité ; mais il ne
le veut pas. Pourquoi ? Parce qu'il veut, pour expier le
péché, éprouver dans sa chair innocente 1'accablement causé
par le péché. Mais les juifs craignent que Jésus n’arrive
pas en vie au lieu du crucifiement ; ils forcent alors Simon
le Cyrénéen a aider le Christ A porter sa croix, et Jésus accepte
cette aide. ‘

Simon, en ceci, nous représente tous ; membres du corps L/)
mystique du Christ, nous devons aider Jésus a porter sa
croix, C’est 14 une marque sfire que nous lui appartenons,
si, aprés lui, nous nous renongons et portons notre CroiX :
Qui vult venive post me, abneget semetipsum, et tollat crucem

8

g—g_———




Il

——r e

-

IR

S

TP

Q0 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

suam, et sequatur me. N'était-ce pas ce que recherchait saint
Paul ? N’écrivait-il pas «qu'il voulait renoncer a tout, afin
d’étre admis a la communion des souffrances du Christ et
de lui devenir semblable jusque dans la mort»? Ad co-
gnoscendum illum et sccietatem passionum illius, configuratis
morti ejus. — Le Christ, vie de I'dme, p. 249.

Irn e /f e Cay bt )

Le christianisme est un mystére de mort et de vie, mais
la mort n'existe que pour sauvegarder la vie divine en nous ;
Non est Deus mortuorum sed viventium : « Dieu n’est pas le
Dieu des morts, mais des vivants». « Le Christ, en mourant
a détruit la mort, et en ressuscitant, nous a rendus a la vie » :
Mortem nmostram moriendo destruxit et vitaw resurgendo repa-
ravit. L’ceuvre essentielle du Christianisme, comme le but
final auquel il tend de sa nature, est une ceuvre de vie; le
Christianisme est la reproduction de la vie du Christ dans
’ame. — Or, on peut résumer l'existence du Christ dans ce
double aspect : «il s’est livré 4 la mort pour nos péchés ;
il est ressuscité afin que nous ayons la vie de la grace»:
Traditus est propter delicta nostra et vesurvexit propter justifi-
cationem mostram. Le chrétien meurt A tout ce qui est péche,
mais pour vivre davantage de la vie de Dieu. — La pénitence
ne sert donc, tout d’abord, que de moyen pour arriver a
ce but de la vie.

Cest ce que saint Paul a bien remarqué : « Portons tou-
jours en nos corps, dit-il, la mortification de Jésus, afin
que la vie de Jésus soit manifestée en nous ». Que la vie du
Christ, qui a son principe dans la grace et sa perfection dans
I’amour, s’épanouisse en nous : voila le but ; iln'y en a pas
d’autre. Pour arriver a ce but, la mortification est nécessaire ;
c’est pourquoi saint Paul dit : « Ceux qui appartiennent au
Christ, — et nous appartenons au Christ par notre bap-
téme, — crucifient leur chair avec ses vices et ses mauvals
désirs », Qui sunt Christi, crucifixerunt carnem suam cwim
vitiis et concupiscentiis suis. Et ailleurs, il dit encore plus
explicitemment : « Si vous vivez sclon les instincts de la chair,
vous ferez mourir en vous la vie de la grice ; mais si vOUS




SI QUELQU'UN VEUT RTRE MON DISCIPLE... 91

mortifiez les tendances dépravées de la chair, alors vous
vivrez de la vie divine ». — Le Christ, vie de l'dme, pp. 244-245.

Que Notre-Seigneur vous prenne foute 2 Lui et vous donne
le courage de supporter les épreuves si nécessaires a ceux i
qui veulent s'unir & un crucifié. Ici-bas, Notre-Seigneur se
présente a nous sur la croix ; le crucifix est son image offi-
cielle, et 'union avec lui est impossible si nous ne voulons
pas sentir les clous qui le transpercent. i

Vous vous rappelez les paroles de Jésus aux deux disciples N
qu’il a accompagnés sur le chemin d’Emmaiis : « N’était-il
pas nécessaire que le Christ souffrit avant d’entrer dans sa
gloire ? » Nous sommes ses membres, et il est impossible
pour nous d’entrer dans sa gloire sans avoir souffert avec
lui. Plus on est uni avec Jésus-Christ, plus on vit de sa vie, ’ (1
et cette vie ici-bas est une vie de souffrance. Saint Paul nous
dit : « Nous n’avons pas un Pontife qui ne puisse compatir a
nos souffrances, car lui-méme a été fenté comme nous, hormis
le péché, afin de nous ressembler ». Voyez sa sainte Meére,
personne n’a jamais souffert comme elle, car personne n’a
été si uni avec lui qu’elle.

Donc, bon courage, vous étes sur le bon chemin, et un jour
vous comprendrez ceci plus clairement.

Je me réjouis de ce que vous étes bien décidée A ne rien
refuser a Notre-Seigneur qui, certes, vous appelle A une
grande union avec lui. Pour arriver a cette union, nous devons
| traverser bien des peines et des épreuves, et surtout celle
| de sentir combien nous sommes faibles en nous-mémes.

Il est impossible de parvenir & une union intime avec un
amour crucifié, sans sentir de temps en temps les épines et
les clous : c’est cela qui conditionne I'union. Il ne faut pas
vous décourager, si Notre-Seigneur vous laisse voir un pew
de votre misére. Il la supporte toujours et il vous la cache,
mais vous devez la voir et la sentir avant qu’elle ne se mani-

e,

R




Q2 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

feste. Cela est humiliant et douloureux pour une petite Ir-
landaise. » — Lettres de direction, pp. 79, 83-84.

L’amour de Dieu est aussi incompréhensible, aussi mys-
térieux que Dieu Jui-méme. En effet, « Dieu, c’est 'amour»,
Deus caritas est. Quand on se livre a cet amour, quand on
se jette sur son sein paternel, on se trouve dans une fournaise
infinie. Ignis consumens Deus noster, « Notre Dieu est un feu
consumant », et ce feu, ¢n contact avec I'imperfection, pro-
duit la souffrance, car ce feu est consumens, il tend a consumer
tout ce qui s’oppose a I'union.

Jésus chargé des péchés de tous les hommes (Vere languores
nostros ipse tulil et dolores mostros ipse portavit: « Vraiment
c’était nos langueurs qu’il portait, et nos douleurs dont il
s’était chargé»), est devenu pour nous «péchén» et ¢maudit»:
Factus pro nobis maledictum, quia scriptum est : maledictus
omnis qui pendet in ligno, «I1 est devenu pour nous maudit, car
il est écrit : maudit celui qui est suspendu sur le bois. » Dés
le premier moment de son incarnation, il s’est jeté avec un
amour, un abandon parfait, dans le sein du Pére ; et ce Pére
'aima d’un amour parfait : Pater enim diligit Filvum et
ommia dedit ei in manu, « Le Pére, en cffet, aime le Fils et
lui 2 donné toutes choses en main ». Le Christ est «le Fils de
sa dilection ». Et cependant, voyez comment Dieu (I’ Amour)
a traité Jésus! Il I'a livré aux crachats, aux fouets, aux
épines, aux angoisses du Calvaire.

Ainsi en sera-t-il de nous, si nous nous livrons a I’Amour.
Mais Jésus nous a précédés. Il a porté la grande part de
nos croix. Il ne nous laisse que la petite part que sa sagesse
et la justice de son Pére exigent « afin d’accomplir dans
notre chair, par nos souffrances, ce qui manque a la Passion
du Christ ».

La dépendance du bon plaisir du Pére est I’hommage di
4 sa qualité de premier Principe de tout. Dieu n’a besoin de
persone, il peut susciter des instruments pour ’accomplis-
sement de ses desseins, mais notre dépendance absolue de
lui dans toutes ses volontés et dans toutes ses permissions




SI QUELQU'UN VEUT £TRE MON DISCIPLE... 93

I'honore ; c’est 1'unique chose qu’il demande, — Mélanges
Marmion, pp. 83-84.

Tous ceux qui cherchent Dieu sincérement passent tét
ou tard par l'épreuve. Cest nécessaire, pour pouvoir faire
n’importe quel progrés réel. « Celui qui demeure en moi, et
moi en lui, porte beaucoup de fruit ». — « Si quelqu’un porte
du fruit, mon Pére I'émondera, afin qu’il en porte davantage».
— «Si le grain de froment qui tombe en terre ne meurt pas,
il reste seul ; mais s’il meurt, il porte beaucoup de fruit ».

Il en est tout a fait comme pour la nature qui, tous les ans,
doit mourir en quelque sorte et demeurer dans I'emprise gla-
ciale de I'hiver. Elle semble mourir : mais cette mort est
nécessaire avant la saison du printemps... Il en va de méme
pour votre ame, parce qu’elle a été trouvée agréable 4 Dieu...
Je prierai tous les jours pour que Dieu vous donne la sou-
mission et 'humble abandon de vous-méme entre ses mains
en vue de réaliser dans votre 4me les desseins de son amour
et de sa sagesse. — Mélanges Marmion, p. 113.




B. — DISPOSITIONS FONCIERES DE L’AME
QUI VEUT DIGNEMENT PARTICIPER
A LA PASSION DU SAUVEUR.!

1. — La patience silencieuse.

NOTRE béni Sauveur Jésus est bien I'exemplaire le plus
achevé d’une admirable patience. Il veut que nous
sachions tout spécialement qu'il est « doux de ceeur » ; I'Evan-
géliste lui applique ce beau texte d’Tsaie : «Il ne brisera
point le roseau déja éclaté et n’éteindra point la meéche qui
fume encore ».

Loin d’éteindre la méche, il patiente, il attend ’heure de
la grice, 'heure ol de cette meéche vacillante jaillira une
flamme magnifique de pur amour. Ainsi de Madeleine, de
la Samaritaine, et de tant d’autres. Quelle bonté condes-
cendante il a manifestée 4 la misére sous toutes ses formes,
y compris la plus hideuse pour ses regards divins, celle du
péché ! Et avec ses disciples, quelle infatigable patience
31 2 montrée ! Tl les voit et les entend se disputer entre eux,
manifester leurs ambitions ; il voit la faiblesse de leur foi;
il est témoin de leur impatience : un jour, ils veulent éloigner
de Jésus les petits enfants ; plus d'une fois, méme apres
sa résurrection, il a 4 les reprendre de leur dureté de ceeur,
de leur lenteur & croire en lui, malgré tant d’ceuvres et de
miracles accomplis sous leurs yeux. Il est un modeéle de

————

1. [On peut ramener a trois les dispositions fonciéres que D. Mar-
mion réclame de I’Ame qui rencontre la croix : J’acceptation silencieuse,
J’amour généreux, I'abandon filial : trois dispositions qui se superposent
pour ainsi dire et dont V’abandon, forme supréme de l’amour, cons-
titue le sommet. A ces trois dispositions essentielles on peut ramener
toutes les autres.]




a0

LA PATIENCE SILENCIEUSE 05

patience admirable, jusqu’a supporter prés de lui celui qu’il
savait devoir le trahir au jour de sa Passion.

Tel est notre modele. Tenons toujours les yeux fixés sur lui.
— Le Christ, idéal du moine, pp. 541-542.

Si une patience aussi admirable nous parait bien difficile
a posséder, regardons notre divin modéle durant sa Passion.
I1 est Dieu, le Tout-Puissant, et son Ame riche de toute
perfection. Et voici qu’on lui crache a la face ; il ne se dé-
tourne point : Faciem meam non averti ab increpantibus et
conspuentibus in me ; il se tait devant Hérode qui le traite
comme un insensé : At ipse nihil illi vespondebat ; il se soumet
a Pilate qui le condamne a une mort infamante ; il se soumet,
parce que Pilate, étant gouverneur légitime de la Judée,
représentait, tout paien qu’il fat, 'autorité qui a sa source
en Dieu: Non haberes potestatem adversum me ullam, nisi
tebr datum esset desuper : « Tu n’aurais sur moi aucun pouvoir,
s’il ne t’avait été donné d’en haut ». Pourquoi le Christ Jésus
subit-il sans se plaindre tous ces outrages ?

Par révérence et amour pour son Pére qui a fixé les cir-
constances de sa Passion.

Nous aussi nous devons tenir ferme et patienter jusqu’a
I'heure de Dieu: Viriliter age et sustine Dominum : « Agis
virilement et sache attendre le Seigneur ». 1 Dieu n’est jamais
si prés de nous que lorsqu’il place la croix de son Fils sur nos
épaules ; jamais plus que dans ces moments-lA, nous ne
rapportons a notre Pére des cieux la gloire qu’il retire de
notre patience : Afferunt fructum in patientia : « Ils porteront

I. [Il peut paraitre que la patience soit le fait d'une dme passive,
sans vigueur. A la suite de saint Thomas, D. Marmion a bien montré
(Le Christ idéal du moine, pp. 190-196) que la force est le principe
de deux actes : «1'aggression » aggredi et «l’endurance» sustinere.
¢« L'endurance », la patience, réclame plus de fermeté d’dme que
«l'aggression » ; elle constitue ’acte principal de la vertu de force.
D. Marmion cite le texte de la sainte Ecriture : 'homme patient vaut
mieux que ’homme vaillant ». ]

-mf,\_,..g—-x-r;“‘—

— e e E

s et ey

B ST

L S



96 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

du fruit, par la patience». — Le Christ, idéal du mowne, pp.
307, 241.

Vous étes dans la bonne voie vers Dieu, une voie qui
meéne toujours a lui : les contrariétés et la faiblesse. C'est
la voie du devoir, accompli sans cesser d’aimer, en dépit des
obstacles. Jésus est notre force ; notre faiblesse assumée par
lui devient une faiblesse divine, et elle est plus forte que
toute la force de 'homme. Quod infirmum est Dei fortius est
hominibus : « Ce qui est faiblesse de Dieu est plus fort que
la force des hommes» Ceci est une grande et profonde
vérité. La passion de notre cher Seigneur n’est pas autre
chose que ce triomphe de la divine faiblesse sur toute la force
et la méchanceté des hommes. Mais pour ceci nous avons
besoin d’une grande patience et de I'amoureuse acceptation
de la volonté de Dieu a tout moment. Car Passiontbus Christi
per patientiam participamus. C'est « par la patience que nous
participons a ses souffrances ». Pensez bien a ceci dans vos
prieres, et vous ferez de grands progrés. — Lettres de direc-

tion, . 112.

Acceptons donc avec patience et de bon cceur les morti-
fications que la Providence nous envoie : la faim, le froid,
la chaleur, tant de petites circonstances ou incommodités de
lieu, de temps, de personnes, qui nous contrarient. Ce sont
des riens, me direz-vous encore une fois ; oui, mais des riens
qui font partie du plan divin sur nous. En faut-il davantage
pour nous les faire agréer avec amour ?

Acceptons enfin, si Dieu nous I’envoie, la maladie ou, ce
qui est parfois plus pénible, un état maladif, une infirmité

qui ne nous quitte jamais ; des adversités, des aridités et
des sécheresses spirituelles ; accepter toutes ces choses peut
devenir trés mortifiant pour la nature. Si nous le faisons avec
une amoureuse soumission, sans rien reldcher du service que
nous devons 4 Dieu, malgré que le ciel reste froid et nous
semble sourd, notre 4me s’ouvrira de plus en plus a ]’action
divine. Car, selon la parole de saint Paul, «tout concourt au




|

LA PATIENCE SILENCIEUSE 97

bien de ceux que Dieu appelle 4 partager sa gloire » : OMNIA
cooperantur wn bonum iis qui secundum propositum vocati
sunt sancti. — Le Christ, 1déal du moine, p. 247.

Quand le Précurseur annonce au monde la venue du Sau-
veur, en quels termes le désigne-t-il ? « Voici I'agneau de
Dieu» : Ecce agnus Dei. Jérémie I'avait prédit: « Je suis
comme un agneau plein de douceur conduit 4 la boucherie ».
Saint Pierre nous dit que «nous sommes rachetés par le sang
de I'agneau immaculé et sans tache ». Dans I'’Apocalypse,
le Christ est représenté comme 1’agneau immolé. C’est donc
une des figures scripturaires du Christ victime. Or, quelle
est la caractéristique de l’agneau ? De laisser faire de [ui
ce que 1'on veut, de se laisser immoler sans résistance. C’était
la d’ailleurs I'image qu’avait donnée du Messie le prophéte
Isaie.

Et avec quelle vérité le Christ Jésus I'a réalisée | Voyez-le,
dés le premier instant de son incarnation ; il s’abandonne
a tous les vouloirs, 4 tous les désirs du Pére : « Me voici,
8 Pére, pour accomplir vos volontés » : Ecce venio... ut faciam,
Deus, voluntatem tuam. C'est le premier mouvement de son
coeur sacré : ce n'est pas seulement une parole d’obéissance,
c’est aussi un cri et un acte d’abandon A toutes les humilia-
tions, & toutes les souffrances qui I'attendent. Acte qu’il
n’a jamais rétracté, mais dont la splendeur extérieure est
surtout admirable durant la Passion : « Pére, que ce calice
s'éloigne de moi, si cela est possible; pourtant que votre
volont€ soit faite et non la mienne ». I1 est livré aux bour-
reaux ; et quelle est son attitude ? « Je ne me suis pas détourné
de ceux qui me frappaient et me crachaient A la face»:
Faciem meam non averti ab wmcrepantibus et conspuentibus
i me. On linsulte, on lui donne des soufflets, on le couvre
de dérision ; et il ne cherche point a échapper aux traitements
inouis dont lui, la Sagesse éternelle et souveraine de toutes
choses, il est 1'objet. « Il garde le silence » : Jesus autem tacebat ;
comme «se tait l'agneau devant celui qui le tond »: Quast
agnus coram tondente se obmutescet, :

o




o

98 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Mais dans le sanctuaire de sa sainte ame, quelle priére
d’abandon au Pére ! Quelle donation entiére de tout lui-méme
3 la justice et & 'amour ! Aussi ses dernieres paroles sont-
elles véritablement des cris d’abandon : « Tout est consom-
mé... Je remets, 6 Pére, mon ame entre vos mains ». — Le
Christ, idéal du moine, p. 519-520 ; Un mattre de la vie spi-
rituelle, p. 463.

Comme direction spirituelle, je désire que vous téchiez,
avec la grice de Dieu, de souffrir en silence. Jésus, la Sagesse
éternelle, traité comme un insensé, bafoué par les soldats
d’Hérode, se tait. C’est dans la patience qu’on posséde som
4me. c’est une grande chose et une grande force! que de pos-
séder son ame. - Lettres de divection, p. 290.

Faisons appel a notre expérience. N’est-il pas vrai que
lorsqu’on répand son cceur dans celui des hommes, a tout
venant, ou qu’on rumine, a part soi, ses difficultés, on s’énerve,
on s'affaiblit, on se sent chaque fois le cceur plus vide ?
Tandis que si I'on adresse a Dieu ces « plaintes respectueuses,
qu'une douleur soumise répand devant lui pour les faire
mourir a ses pieds», ou i 'on confie ses difficultés a celui
qui représente le Seigneur auprés de nous, on trouve la
Jumiére, la force et la paix. Evidemment, on peut parfois
aussi ouvrir son ceeur a un ami fidéle et discret ; notre béni
Sauveur, le modéle divin de toutes les vertus, ne ’a-t-il pas
fait lui-méme, au jardin des oliviers ? N’a-t-il pas confié¢ a
ses apotres les angoisses suprémes de son ceeur sacré ? « Mon
4me est triste jusqu’a la mort » : Trustis est anima mea usque
ad mortem. Cette conduite n’est pas défendue ; mais ce qui
laisse le cceur faible et désemparé, c'est d’aller sans cesse
mendier auprés des créatures ce qu'elles ne peuvent nous
donner ; tandis qu'il n’est pas de lumiére ou de force que
nous ne puissions trouver dans le Christ Jésus. — Le Christ,

idéal du moine, p. 518.

1. Voir la note ci-dessus p. 95.




LA PATIENCE SILENCIEUSE 99

Distinguons la plainte du murmure. Celle-1a n’est nulle-
ment une imperfection, elle peut méme étre une priére. Voyez
encore le Christ Jésus, modéle de toute sainteté. Sur la croix,
Notre-Seigneur ne se plaint-il pas a son Pére d’étre aban-

donné ? A
Mais qu’est-ce qui fait 1a différence entre ces deux attitudes? '
Le murmure implique évidemment une opposition, une mal- v

veillance (au moins passagére) dans la volonté ; toutefois
il procede plus formellement de 1'esprit ; c’est un péché de
I’esprit, il dérive de l'esprit de résistance. C’est une manifes-
tation contentieuse. La plainte, au contraire, si on la suppose
toute pure, vient seulement du ceeur ; elle est le cri d'une
ame broyée, qui sent la souffrance, mais qui pourtant l'ac-
cepte entiérement, et avec amour. Nous pouvons sentir les
difficultés, éprouver méme des mouvements de dégoit : cela
peut arriver a I'dme la plus parfaite ; il n’y a en cela aucune
imperfection, aussi longtemps que la volonté n’adhere pas
3 ces mouvements de révolte qui bouleversent parfois la
nature sensible. Notre-Seigneur n’a-t-il pas voulu ressentir
lui-méme de tels troubles intérieurs ? : Coepit taedere et pavere
et maestus esse : « Il commenga a éprouver de l'ennui, de la
peur et de la tristesse». Et que disait, en ces moments s1
terribles, Celui qui est en tout notre idéal ? : Pater, st possibile
est, transeat a me calix iste. « Mon Pere, s'1l est possible, que
ce calice s’éloigne de moi». Quelle plainte, sortie des en-
trailles d’un Dicu, en face de la plus terrible obéissance qui
ait été jamais proposée ici-bas! Mais aussi, comme ce cri
profond de la sensibilité écrasée est couvert par le cri bien
plus profond encore de l'entier abandon a la volonté divine :
Verumtamen fiat voluntas tua, non mea ! : « Que votre volonté
se fasse et non la mienne »,

Du murmure, au contraire, I'amour est absent ; aussi le
murmure « éloigne-t-il de Dieu»; il détruit cet «amen» de
tous les instants, ce «fiat » amourcux sortant plus encore
du ceeur que des lévres : en un mot, cette soumission perpé-
tuelle et incessante de tout notre étre A la volonté divine par
gmour pour le Christ. — Le Christ, idéal du moine, pp. 383,

84.

L~—-4




Lt
7,.,&\ P M 5
x

I00 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

J’al recu une lumiére utile ces jours-ci sur les mots de
'Ecriture : Revela Domino viam tuam et spera in co, et ipse
faciet : « Révele ta voie au Seigneur et confie-toi en lui;
il agira ». Pourquoi «révéler » quelque chose a Dien ? Parce
qu’il veut que nous agissions envers lui comme de bons en-
fants qui vont en toute confiance raconter toutes leurs
difficultés a leur pere. Saint Paul dit la méme chose: In
ommi oratione et obsecratione cum gratiarum actione peti-
tromes vestrae INNOTESCANT apud Deum : « En toute circons-
tance faites connaitre vos besoins a Dieu par des pridres et
des supplications avec des actions de grices». Le Psalmiste
révele toute sa vore, c’est-a-dire toutes ses peines, les persé-
cutions auxquelles il est en butte, ses tentations (cf. Ps.
Xxxvll). Quand nous avons des peines, nous sommes
portés a les révéler, a les raconter a nous-mémes ou aux
autres : ce qui ne sert a rien, sinon a nous chagriner ou a
blesser la charité. Tandis que, lorsque nous les racontons a
Dieu, c’est une priére qui nous ouvre le cceur et nous remplit
de lumiére et de courage. Surtout si, nous appuyant sur
Jésus-Christ, nous allons a Dieu dans U'esprit d’adoption, et
cela malgré nos péchés, a I'exemple de l'enfant prodigue.

Un maitre de la vie spirituelle, p. 441.

C’est une grande perfection de nous unir a I’Agneau dans
cette offrande et d’accepter, avec lui, sans murmure, toutes
les souffrances et toutes les épreuves que notre Pére c€leste

permet, en disant : Dominus est: « Cest le Seigneur» L
Ibid., p. 463.

1. [Lors d’'un voyage a Rome, en 1912, D. Marmion fut regu en
audience par Sa Sainteté Pie X. Ces deux grands cceurs si surnatu.rels
étaient bien faits pour se comprendre. Aussi, 4 la fin de I'entretien,
dom Columba sollicita-t-il du Pape qu’il daignét lui donner, comme
il disait, « un texte pour son ame» Pie X réfiéchit un instant, prit
une image et écrivit au verso ces lignes : In cunctis revum angustiis, hoc
cogita : Dominus est. Et Dominus tibi evit adjutor fortis : « Dans toutgs
les circonstances pénibles, pensez A ceci: c’est le Seigneur. Et le Sei-
gneur vous sera un aide puissant». Ces lignes du Vicaire du Christ




LA PATIENCE SILENCIEUSE 101

J’ai médité, tous ces temps-ci, ces paroles de l'office de
la Passion : Faciem meam non averti ab increpantibus et
conspuentibus in me. Domine Deus auxiliator meus, IDEO NON
SUM CONFUSUS : « Je n’ai pas détourné ma face des outrages
et des crachats ; le Seigneur me viendra en aide ; c’est pour-
quoi je ne serai pas confondu». Voila le secret du silence, |
de la paix de I'dme de Jésus dans sa Passion : la vue de son |
Pére. Je tache de l'imiter en trouvant dans cette vue toute

ma force.

Entrez de plus en plus dans le grand silence. Silence : y
a) de la langue; b) des mouvements des passions; ¢) des
raisonnements et réflexions sur la maniére d’agir d’autrui.
Laissez cela a notre Pére céleste. Je trouve une grande paix
d’Ame depuis que je m’interdis, pour autant que mon devoir
de supérieur me le permet, de m’occuper des agissementsd’au-
trui. J’en parle au Pére céleste, comme le fait constamment le
psalmiste, Alors cela devient une priére qui ne fait que rendre
la paix et le silence plus profonds. — Un maitre de la vie spi-
rituelle, pp. 474-475.

Dans les moments d’épreuve, aux heures de souffrance,
tegardons le Christ Jésus A I'agonie ou suspendu a la croix,
et disons-lui du fond du cceur : Diligam te ot tradam merpsum
pro te: «Cest pour vous prouver davantaige mon amour
que j’accepte votre volonté ». Alors la paix divine, — cette
paix qui surpasse tout sentiment — descendra dans notre
dme avec l'onction de la grace céleste : elle seule peut nous
donner la force et la patience de tout supporter dans le silence
du cceur et des levres : Tacita conscientia patientriam amplec-
tatwr. — Le Christ, idéal du moine, pp. 373-374.

B, ’

répondaient trop bien aux sentiments intérieurs de dom Columba
pour ne pas le frapper particuliérement. Il y vit comme une confirma-
tion de la voie d’abandon qui était la sienne. Souvent il méditait ces
Paroles. On en trouve souvent 1'écho direct dans ses lettres spirituelles,
comme dans la citation A laquelle se référe cette note. — Voir Un
Maitve de la vie spivituelle, pp. 458-466.]

R




Wb SN

2. — L’amour généreux.

EGARDONS de nouveau notre divin Sauveur dans sa

Passion. Nous savons qu’il 1'a acceptée avec amour
pour son Pére, et que cet amour était immense : « Afin que
le monde connaisse que j’aime mon Peére»: Ut cognoscat
mundus quia diligo Patrem. Mais n’a-t-1l pas souffert malgré
cet amour > Oh! certainement ; quelle souffrance a égalé
la sienne, celle qu’il avait acceptée en entrant en ce monde ?
Ecoutez le cri qui s’échappe de son cceur broyé & 'agonie :
« Pére. tout vous est possible, écartez de moi ce calice...
Cependant, que votre volonté soit faite et non la mienne ».
L’amour de son Pére I'a emporté sur la répulsion de sa
nature sensible. Et pourtant son agonie était effrayante,
ses douleurs indicibles : son 4me, dit le Psalmiste, s’est fondue
tout entiére sous l'intensité de la souffrance. Mais parce qu'il
est resté attaché a la croix par amour, il a donné a son Pére
une gloire infinie, digne des divines perfections.

De méme pour nous, l'amour résoudra toutes les difficultés
qui peuvent surgir dans notre vie. Des difficultés, des contra-
riétés, des contradictions, nous en rencontrerons toujours,
en quelque endroit du monde que nous soyons. Il est d’autant
plus impossible d'y échapper qu’elles tiennent moins aux
circonstances qu'a la condition humaine elle-méme.

Si nous aimons véritablement le Christ Jésus, nous ne
chercherons pas a éviter les difficultés et les souffrances
qui se présentent dans la pratique fidele de nos devoirs
d’état : nous les embrasserons comme notre chef divin a
embrassé sa croix quand elle lui a été offerte. Les uns ont
une croix plus lourde que les autres ’amour la fait porter,
si lourde soit-elle : Ponction de la grace divine fait qu'on s’y
attache et qu'on ne cherche pas a s'en décharger; on finit

Rl e

R



L'AMOUR GENEREUX 103

par s’y affectionner comme un moyen de témoigner conti- ”,’ e
nuellement son amour : Aquae multae non potuerunt exstin- || = __
guere caritatem : « Les grandes eaux ne sauraient éteindre
Iamour ». —- Le Christ, idéal du moine, pp. 240-241.

i Ne craignons donc pas les épreuves; nous pouvons tra-
verser de grandes difficultés, subir de rudes contradictions,
endurer de profondes souffrances ; mais du moment que
nous nous mettons a servir Dieu par amour, ces difficultés,
ces contradictions et ces souffrances servent d’aliment a
I’'amour. Quand on aime Dieu, on peut sentir la croix ; Dieu
méme nous la fera sentir davantage a mesure que nous avan-
cerons, parce que la croix établit en nous une plus grande
similitude avec le Christ ; mais on aime alors, sinon la croix
elle-méme, du moins la main de Jésus qui la place sur nos
épaules) car cette main nous donne aussi l'onction de la
grice pour supporter notre fardeau; I'amour est une arme
puissante contre les tentations et une force invincible dans
les adversités. — Le Christ, vie de I'dme, p. 310.

._,_,_
o
V)
W

Quand Jésus se rendait au Calvaire, ployé sous sa lourde
croix, il a succombé sous le fardeau ; lui, que I’Ecriture
appelle «la force de Dieu», Virtus Dei, nous le voyons hu-
milié, faible, prosterné a terre. Il est incapable de porter
sa croix. C’est un hommage que rend son humanité a la puis-
sance de Dieu. S'il voulait, Jésus pourrait, malgré sa faiblesse,
porter sa croix jusqu’au calvaire ; mais, en cc moment, la
divinité veut, pour notre salut, que l’humanité sente sa
faiblesse, afin qu’elle nous mérite la force de supporter nos
souffrances.

A nous aussi, Dieu donne une croix a porter, et chacun \{1‘
pense que la sienne est la plus lourde. Nous devons U'accepter, |}
sans raisonner, sans dire : ¢ Dien aurait pu changer telle ou !
telle circonstance de mon existence ». Notre-Seigneur nous
dit: «Si quelquun veut é&tre mon disciple, qu'il prenne |
Sa croix et me suive. |

Dans cette acceptation généreuse de mofre croix, nous

N




o ———

e SR

104 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

trouverons 1'union avec le Christ. Car remarquez bien qu’en
portant notre croix, nous prenons vraiment notre part de
celle de Jésus. Considérez ce qui est raconté dans I'Evangile.
Les Juifs, voyant faiblir leur victime, et craignant qu'elle
n’arrive pas jusqu'au Calvaire, arrétent, chemin faisant,
Simon le Cyrénéen et le forcent A aider le Sauveur. Le Christ
aurait pu, s'il I'avait voulu, puiser en sa divinité la force
nécessaire ; mais 1l a consenti a étre secouru. Il veut nous
montrer par la que chacun de nous doit 'aider a porter sa
croix. Notre-Seigneur nous dit: «Agréez cette part que,
dans ma prescience divine, au jour de ma passion, je vous ai
réservée de mes souffrances». Comment refuserions-nous
d’accepter, des mains du Christ, cette douleur, cette épreuve,
cette contradiction, cette adversité ? de boire quelques gouttes
a ce calice qu’il nous présente lui-méme et auquel il a bu le
premier ? Disons-lui donc: «Oui, divin Maitre, j’accepte
cette part, de tout cceur, parce qu’elle vient de vous ». Pre-
nons-la donc, comme le Christ prit sa croix, par amour pour
lui et en union avec lui. Nous sentirons parfois, sous le fardeau,
fléchir nos épaules ; saint Paul nous fait 'aveu que certaines
heures de son existence étaient si pleines d’ennui et de
contrariétés que «la vie méme lui était & charge » : Ut laederet
nos etiam vivere. Mais, comme le grand Apdtre, regardons
Celui qui nous a aimés jusqu’a se livrer pour nous; i ces
heures o1 le corps est torturé, ol ’dme est broyée, ou 'esprit
vit dans les ténébres, oll se fait sentir l'action profonde de
I'Esprit en ses opérations purificatrices, unissons-nous au
Christ avec plus d’amour encore. Alors la vertu et ’onction
de sa croix se communiqueront a nous, et nous y trouverons,
avec la force, la paix et cette("?oie intérieure)qui sait sourire
au milieu de la souffrance: Superabundo gaudio in ommni
tribulatione nostra : « Je surabonde de joie au milieu de toutes
nos tribulations ».

Ce sont 14 les graces que Notre-Seigneur nous a méritées.
Quand, en effet, il montait au calvaire, aidé du Cyrénéen,
le Christ Jésus, Homme-Dieu, pensait a tous ceux qui, dans
le cours des siécles, 'aideraient & porter sa croix en acceptant




A

L'AMOUR GENEREUX 105

la leur ; il méritait, pour eux, & ce moment, des  graces iné-
puisables de force, de résignation et d’abandon qui leur
feraient dire comme lui: « Pére, que votre volonté soit faite
et non la mienne »! — Le Christ dans ses mystéres, pp. 292-293.

Les Ames aimantes suivent Jésus partout, aussi bien et
méme plus volontiers au Golgotha que sur la montagne de
la Transfiguration. Quels sont ceux qui restérent avec Jésus
au pied de la croix ? La Vierge, sa mére, qui l'aimait d'un
amour ol n’entrait pas la moindre recherche de soi; Made-
leine, A qui Jésus avait beaucoup pardonné, parce qu’elle
avait beaucoup aimé; saint Jean qui possédait les secrets
du cceur divin. Tous trois sont restés la, pres de Jésus.

Le Chyist, idéal du moine, p. 413.

Dieu se sert souvent de la souffrance dans la vie spirituelle
pour développer notre amour, parce que, dans ces moments,
I’Ame doit davantage se vaincre elle-méme, et c’est la une
marque de la fermeté de sa charité. ! Voyez Notre-Seigneur ;

I. [Dans ce paragraphe, comme dans les deux suivants, D. Mar-
mion expose une doctrine importante. Le mérite d'un acte se mesure
au degré de charité que posséde I’dme au moment ou elle accomplit
cet acte. D’'une fagon générale, le signe de cette charité est la bonté,
I'excellence méme de l'ceuvre 4 accomplir, bonté qui se tire avant
tout de la conformité de cette ceuvre a la volonté divine. Quant
a la difficulté qu’on peut éprouver & accomplir cette ceuvre, si
cette difficulté est inhéremte a I'cuvre elle-méme, elle se confond
avec celle-ci, et, si elle est surmontée, elle témoigne d’une charité
(amour de Dieu) actuelle plus vive, autrement dit, la difficulté
vaincue est signe de la charité qu'on a apportée A en triompher, mais,
seule, cette charité est source immédiate du mérite ; la difficulté n’en
est que source indirecte, en ce sens qu’elle a excité la charité A se
déployer, ou a été pour celle-ci 'occasion de Serranifestat avec plu;
d’éclat. Si la difficulté qu'on éprouve A accomplir une ceuvre provient
des dispositions subjectives défavorables de celui qui doit agir (licheté
d.eva,nt le devoir, négligence, amour-propre, volonté propre, suscep-
tibilité, etc.), loin d’étre une source de mérite, elle n’est que trop
Souvent le signe d'un amour de Dieu médiocre. Ce qui est dit ici des
difficultés peut s'appliqueraux épreuves, aux souffrances. — On voit

9




100 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

il n’a pas fait d’acte d’amour plus intense que lorsqu’il a
accepté a l'agonie le calice d’amertume qui lui était pré-
senté, et quand il a achevé son sacrifice dans I’'abandon de
son Pére sur la croix. — Le Christ, vie de I'dme, p. 441.
-

Je désire que vous vous appliquiez avec suite et attention
a agir uniquement par amour pour Dieu en tout ce que vous
faites. Chaque action faite par pur amour est un acte d’a-
mour pur envers Dieu, et plus cet acte vous aura cofité, plus
I'amour est grand et méritoire. Ainsi c’est sur la croix que
Notre-Seigneur a montré le plus d’amour. Ce qui ne cofite
rien ne vaut rien. - Leitres de divection, p. 55.

La valeur de toute notre vie dépend du motif qui nous
A fait agir. 1 Or, il est certain que le motif le plus élevé, c’est

de plus que, conformément a la doctrine de saint Paul et de saint Tho-
mas d’Aquin, comme & toute la tradition théologique et ascétique, D.
\" / Marmion fait dépendre de la charité (amour de Dieu) la valeur surnatu-
relle de toutes nos actions,y compris ’acceptation de la souffrance.Celle-
ci n'a de valeur méritoire pour le ciel que pour autant qu’elle est
acceptée par une ame en état de grace, mue par motif d’amour de Dieu :
«Quand je livrerais mon corps aux flammes, disait saint Paul aux
Corinthiens, si je n’ai pas la charité, je ne suis rien». D. Marmion
écrivait © « Une vérité sur laquelle il importe d’insister, c'est que,
.'; bien que la souffrance soit un moyen indispensable de perfection, elle
" n’a, en elle-méme, sur le plan propre du christianisme, aucune valeur.
P i D’ou lui vient son prix ? De son union, par la foi et 1’amour, aux
/ souffrances et 4 I’expiation du Christ Jésus». (Le Chyist idéal du moine,
p. 248 ; tout le passage est a lire). On ne saurait trop appuyer sur ce
principe essentiel de la vie surnaturelle. « Faire reposer la samt;eté
sur la souffrance comme sur sa base, écrit un excellent théologien,
je ne crains pas de dire que c’est engager la vie spirituelle dans une
voie fausse et pleine de péril» (P. A. LEMONNYER, O. P., Notre vie
divine, p. 245). Voir aussi dans Le Chyist vie de I’dme les conférences :
La vévité dans la charité, Notve croissance surnaturelle, ou D. Marmion
a établi, en maitre qu’il est, la véritable hiérarchie des valeurs dans
Je domaine spirituel. Les pages qui suivent achévent de révéler toute

sa pensée.] ‘
1. [Il est a peine besoin de dire que, pour dom Marmion comme
pour tous les moralistes, la premiére source de moralité est la bon_té
de l'action elle-méme. Cette bonté est double : celle de 1’ceuvre prise

. R




L’AMOUR GENEREUX 107

celui de I'amour. Saint Paul disait : Dilexit me et tradidit
semelipsum pro me: «Il m’a aimé et s’est livré tout lui-
méme pour moi». Cette conviction de 'amour du Christ
pour lui poussait I'Apdtre a se donner aussi tout au Christ.
Sa réponse était : Impendam et superimpendar. « Mol aussi
je me dépenserai et m’épuiserai sans compter». Une fois
qu'une dme s'est ainsi donnée par amour, rien ne l'arréte,
ni les peines, ni les difficultés, ni tout ce qui nous ennuie,
car ubt amatur non laboratur : « Ou se trouve l’amour, la
peine est absente ». Tachez donc de vous donner de la sorte
au Christ Jésus sans réserve, sans retour et par amour ;
alors tout ira bien ; votre vie sera extrémement agréable a
Dieu et trés méritoire. — Lettres de dirvection, p. 20.

Faites tout uniquement par amour pour Notre-Seigneur
et, par amour pour lui, acceptez tout ce qu'il permet ;
livrez-vous a 1’amour, sans regarder ni a droite, ni a gauche.
Acceptez, sans vous en troubler, les contradictions et les
difficultés par lesquelles vous passez actucllement ; ne vous
inquiétez pas de savoir si ’on est content de vous ou si I’on
vous blame, si on vous aime ou si on ne vous aime pas. Il
doit vous suffire d’étre aimée par Notre-Seigneur.

N’ayez qu'une chose en vue: aimer Notre-Seigneur et
lui plaire en tout. Dieu s’approchera de vous, il demeurera
en vous, vous vivrez dans la société du Peére, du Fils, et du
Saint-Esprit

Et dites souvent a Dieu: « Mon Dieu, vous méritez bien
que je vous aime uniquement, et que je ne cherche que Vous».

Ihd. p. 21

en soi, de fagon absolue ; celle de 1’ceuvre considérée dans sa conformité
actuelle a la volonté divine. C'est celle-ci qui importe tout d’abord.
L’assistance au saint sacrifice de la messe est une ceuvre en soi excel-
lente, mais elle ne le serait plus - - loin de 13 | — si une meére de famille
se rendait a la messe, en semaine, et négligeait, pour ce faire, ses devoirs
d’état. Voir La vérité dans la charité, dans Le Chyist vie de l'dme. —
Dans le passage ci-dessus et dans ceux qui suivent, D). Marmion écri-
vant a des dmes qui cherchent Dieu et dont les actions ont régulie-
Tément cette bonté foncitre avait A insister avec raison sur la pureté
des motifs d’action et sur la primauté de l'amour comme mobile.]

i




O
“

|

108 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Cette générosité joyeuse de 'ame, qui s’offre toute entiere
au bon plaisir divin, Dieu la paye par un surcroit de joie.
« Dieu aime celui qui donne d'un visage épanoui » dit saint
Benoit, en reprenant les expressions de I'’Apédtre. Et comme
Dieu est la source de toute béatitude et que nous ne
voulons nous attacher qu’a lui seul, voici qu’il nous dit :
« C’est moi-méme, qui serai ta récompense, une récompense
magnifique jusqu'a l'excés: Ego merces tua magna nimis.
EGO : moi-méme ! Je ne laisserai & aucun autre le soin de te
combler, dit Dieu & I’ame ; parce que tu es mon hostie, parce
que tu es toute & moi, je serai moi-méme tout a toi, ton
héritage, ta possession, ct tu trouveras en moi la béatitude :
Ego merces tua !

Oui, Seigneur, il en est ainsi! « Qu'y a-t-il, en effet, pour
moi au ciel, et, sur terre, qu’ai-je désiré, sinon vous ? Vous
étes le Dieu de mon cceur, et ma part d’héritage pour tou-
jours » : Quid enim wmihi est in caelo, et a te quid volur super
terram ? Deus cordis mei et pars mea Deus in aeternum. — Le
Christ, idéal du moine, p. 154.

En faisant mon chemin de croix, ce matin, j’ai vu que
TJésus a fait pour nous tout ce que la justice et la sainteté de
son Pére exigent, mais qu’il nous invite a prendre comme
Simon le Cyrénéen notre petite part. C'est pourquoi je porte
ma croix avec joie. — Un maitre de la vie spirituelle, p. 464.

Comme pratique intérieure, je me sens de plus en plus
poussé & me perdre en | ésus-Christ. Que lui pense, veuille en
moi et me porte vers son Pére. Dans le Pater, la seule pétition
qu’il nous a enseigné a adresser 4 Dieu pour nos ames est
Fiat voluntas twa SICUT IN CAELO. Je tache d’aimer sa sainte
volonté dans les mille petites conirariétés de chaque jour. —

Ibid., p. 168,

J'essaie d'aller avec un sourire a la rencontre de tout ce
qui me contrarie. — Ibid., p. 461.

S o




3. — L’abandon filial 1.

La volonté de Dieu, fondement de 1’abandon.

LE fondement objectif de 'abandon est la volonté divine.

« Tout ce que Dieu décide, tout ce qu’'il décréte, est
absolument parfait »: Judicia Domini vera, justificata in
semetipsa. Or, Dieu veut notre sainteté et notre béatitude,
mais cette sainteté et cette béatitude ne sont pas quel-
conques. Il y a deux paroles divines, — et ces deux paroles
se complétent ['une I'autre, — qui nous font connaitre les
conduites providentielles a notre égard, et A la lumiére des-
quelles nous pouvons comprendre le pourquoi de 'esprit
d’abandon.

Le Christ Jésus a prononcé la premiere de ces paroles :
« Sans moi vous ne pouvez rien faire » : Sine me, nihil potestis
facere. Notre sainteté est d’ordre essentiellement surnaturel.
Tous les efforts réunis de la nature ne peuvent produire
un acte surnaturel, un acte qui ait quelque proportion avec
notre fin, laquelle est la vision béatifiante de 1’adorable
Trinité.

Dieu, qui accomplit toutes ses ceuvres avec une infinie
sagesse, nous a donné, dans la grace, le moyen de réaliser
en nous ses desseins divins. Sans la grace, — et cette grice

I. [La doctrine de 'abandon est familidre 3 D. Marmion. Vaoir,
Sur ce grave sujet qu'il a traité avec une rare siireté de doctrine, sa
conférence (une des plus belles) dans Le Christ idéal du moine, et le
chapitre L'abandon dans L'union & Diew. Clest a ces deux conférences
que nous avons puisé les extraits qui suivent, et que nous n’avons
Pas hésité a faire trés larges, A raison de I'importance intrinséque de
cette doctrine pour la vie spirituelle et parce qu'ils révelent une des
Caractéristiques de la spiritualité marmionienne.)




II0 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

ne vient que de Dieu, — nous sommes incapables de faire
quoi que ce soit pour arriver a notre fin surnaturelle ; saint
Paul nous dit que, «sans elle, nous ne pouvons avoir une
bonne pensée qui nous soit comptée comme digne de la béa-
titude éternelle » : Noiu guod sufficientes simus cogitare aliquid
a nobis QUASI EX NOBIS. Cest I'écho de la parole du Christ :
«Sans moi vous ne pouvez rien faire», vous ne pouvez at-
teindre le but supréme ; vous ne pouvez devenir des saints.
Le Christ Jésus nous a commenté lui-méme cette vérité: il
nous a dit qu’il est la vigne et que nous sommes les branches ;
pour produire des fruits, il faut que nous lui restions unis
par la grice, afin que, tirant de lui la séve surnaturelle,
nous puissions rapporter a son Pére des fruits quilui solent
agréables.

Vous voyez par la la nécessité ol est I'ame de ne pas
<’écarter de Dieu, source de la grice sans laquelle nous ne
pouvons rien. Mais, bien plutdt, nous devons nous livrer
3 lui sans réserve, car « avec cette grace nous pouvons tout »
cest la seconde des deux paroles qui nous marquent la
raison de I'abandon : Ommnia possum tn eo qui me confortat :
« Je puis tout en Celui qui me fortifie ». Il n’est pas d’ceuvre
honnéte, si banale ou sl ordinaire soit-elle, qui, faite sous
linspiration de la gréce, ne puisse contribuer a nous faire
parvenir a cette exaltation supréme qu'est la vision béati-
fique ; car « tout concourt au bien de ceux que Dieu appelle
5 vivre en union avec lui»: Ommia cooperantur i bonum,
iis qui secundum propositum vocati sunt sancti. — Le Christ,

idéal du moine, pp. 500 ct 502.

La volonté de Dieu est amour.

La volonté de Dieu a l’égard des dmes est toute pleine
d’amour : « Dieu est charité » : Deus caritas est. 11 ne possede
as seulement I’amour : il est 'amour, un amour Sans bornes,
sans défaillance, indéfectible. I n’est pas entré dans le
cceur de I’homme de comprendre ce qu'est I'amour infini.
Or, «le poids de cet amour infini entraine Dieu 4 se donner »




L’ABANDON FILIAL 111

Bonum est diffusivum sui. Tout ce que Dieu fait pour nous
a l'amour pour mobile ; et comme Dieu est non seulement
) I’Amour, mais la Sagesse éternelle et la Toute-Puissance,
les ceuvres que l'amour fait accomplir a cette sagesse et 3
cette puissance sont ineffables. L'amour est au fond de la
création et de tous les mystéres de la rédemption.

Cet amour revét d’ailleurs un caractére particulier : celui
d’étre I'amour d’un pére pour ses enfants: Videte qualem
caritatem... ut filii Dei nominemur et simus : « Voyez quel
amour le Pére nous a témoigné, que nous soyons appelés
enfants de Dieu, et que nous le soyons en effet ». Dieu nous
aime comme ses enfants. Il est le Pére par excellence : « toute
paternité dérive de la sienne »: Ex quo oMNIS paternitas in
caelis et in terra nominatur. Ce n’est pas la un vain mot | Et
comme, en Dieu, tout est actif, cette paternité a notre égard
est tout ce qu'il y a de plus grand, de plus attentif, de plus
constant ; Dieu agif avec nous comme avec ses enfants, et
nous conduit durant toute notre vie A la lumiére de son
incomparable amour de Pére. — Le Christ idéal du moine,

b. 502.

Dieu nous aime en son Fils. -

Les merveilles et les manifestations de I'amour de Dieu
pour nous sont inépuisables. L’amour divin éclate non seule-
ment dans le fast de notre adoption, mais dans 1'admirable
vote choisie par Dieu pour la réaliser en nous.

Dieu nous aime d’un amour infini, d’'un amour paternel ;
mais il nous aime ex son Fils. Pour nous rendre ses enfants,
Dieu nous donne son Fils le Christ Jésus : c’est 1a le don !
supréme de I'amour. « Dieu a aimé le monde 2 ce point qu'’il 4
lui a donné son Fils unique » : SIc Deus DILEXIT mundum ut
Filium swum unigenitum paReT. Et pourquoi nous le donne-
t-il ? Pour qu'il soit notre sagesse, notre sanctification, notre
rédemption, notre justice ; notre lumiere et notre voie ;
notre nourriture et notre vie: en un mot pour qu’il serve
de médiateur entre lui et nous. Le Christ Jésus, Verbe incarné,
comble cet abime qui séparait I'homme de Dieu.

B




—

it
\
|

,k\

i
L
)

112 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

C’est «dans son Fils» et par son Fils, que « Dieu répand
du ciel sur nos ames toutes les bénédictions divines» de la
grace, qui nous font vivre en enfants dignes de ce Pére
céleste : Qui benedixit mos IN OMNI benedictione spirituali
in caelestibus IN CHRISTO. Toutes les graces nous viennent
par Jésus; c'est par lui que tout bien vient du ciel ; aussi
Dieu nous aime-t-1l dans la mesure ol nous aimons son Fils
Jésus et croyons en lui. Notre-Seigneur lui-méme nous adres-
se cette parole si consolante : « Le Pére vous aime parce que
vous m’aimez et que vous croyez que je suis sorti de Dieu »:
Ipse enim Pater amat vos, quia vos me amastis et credidistis
quia ego a Deo exivi. Quand le Pére voit une ame pleine d’amour
pour son Fils, il la comble de ses plus abondantes béné-
dictions.

Tel est l'ordre, le plan établi de toute éternité: Jésus a
été constitué chef et roi sur tout 'héritage de Dieu, parce
que c’est lui qui, par son sang, nous a rendu les droits a cet
héritage : «Le Pére lui a tout remis en mains » . OMNIA

+ dedit Pater in manu ejus. Nous demeurons en lui par la foi

et 'amour : il demeure en nous par sa grace et ses mérites ;
il nous offre 4 son Pére et son Pére nous trouve en lui.
Comment, dés lors, ne pas s’abandonner en toute confiance
3 cette volonté toute-puissante, qui est I’amour méme, et
qui non seulement a fix¢ les lois de notre perfection, mais
en est le principe et la source ? La grace prévient, aide et
couronne tous les actes que nous accomplissons. Car, dit
saint Paul, « Je puis fout en celui qui me fortifie » : OMNIA
possum in eo qui me confortat. Ce qui me confortat nous indique
que 'abandon ne consiste pas A ne rien faire ; gardons-nous
de cette «fausse quiétude», de ce «farniente» faussement
honoré de « passivité mystique ». « C'est par la grace de Dieu
que je suis ce que je suis, dit encore 1'Apdtre, mais cette
grace n’a pas été stérile en moin. La grice agit souveraine-
ment, elle méne au plus haut degré de sainteté, mais. la
seulement ol elle ne rencontre pas d’obstacles a son action
et fait agir; 'Esprit de Dieu agit puissamment, mais la
ot il n’est pas contrarié, « contristé », pour parler toujours




L’ABANDON FILIAL 113

la langue de saint Paul, et ol les forces créées se livrent
a lul. — Le Christ, idéal du moine, pp. 503-505.

Volonté de Dieu manifestée.

L’abandon est d’abord la consécration de tout soi-méme
dans la foi et I'amour, A la volonté de Dieu. La volonté de
Dieu n’est pas réellement distincte de lui-méme ; elle est
Dieu nous intimant ses désirs; elle est aussi sainte, aussi
puissante, aussi adorable, aussi immuable que Dieu méme.

Par rapport a nous, cette volonté est en partie manifestée,
et en partie cachée.

La volonté de Dieu sc révéle, se manifeste 4 nous par le
Christ. « Ecoutez-le »: Ipsum audite ; c’est 1a la parole du
Pére nous envoyant son Fils. De son cété, Notre-Seigneur
nous dit qu’ «il nous a fait connaiire tout ce que son Pére
lui a donné a révéler»: Omnia quaccumgue audivi a Patre
meo nota fect vobis. Epouse du Christ, I'Eglise a regu le dépot
de ces révélations et de ces préceptes, auxquels viennent
se joindre, pour les 4mes religieuses, la voix des supérieurs,
les prescriptions de la Reégle : autant de manifestations de
la volonté divine.

Quelle doit étre I'attitude de I'Ame aimante en face de
cette volonté ?

L’ame doit se sentir feu et flamme pour 'accomplir. Toutes
les énergies de notre étre doivent s’employer, avec fidélité et
constance, A réaliser cette volonté. Nous devons dire des
intentions divines ce que disait d’elles le Seigneur Jésus,
notre souverain modeéle : « Ni un iota ni une lettre de la loi
ne demeurera sans étre accompli » : Tota unum aut unus apex
non praeteribit a lege ; je ne veux rien laisser passer de ce que
Dieu me demande ; je veux faire fout ce qui lul est agréable.
Plus on est intime avec quelqu’un, plus on prend garde
de lui déplaire ; A 'égard de Dieu, notre fidélité doit étre
absolue : « C’est toujours que j’accomplis ce qui lui est
agréable » : Quae placita sunt ei facio SEMPER. Telle doit étre

la passion d’une 4me qui cherche Dieu uniquement : « Ses

L.;—__—‘




114 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

yeux, comme dit le Psalmiste, sont toujours dirigés vers
le Seigneur » : Ocult mei SEMPER ad Dominum, pour épier sa
volonté et l'exécuter,

L’amour sert de mesure a cet abandon, et plus l'amour
est profond, intense, actif, plus il rend l'abandon complet
et absolu. — Le Christ, idéal du moine, pp. 509-510.

Volonté de Dieu cachée.

L’'ame aimante ne s’attache pas seulement a la volonté
de Dieu manifestée ; elle se livre aussi, et surtout, a la volonté
de Dieu cachée : celle-ci englobe notre existence naturelle
et notre vie surnaturelle, dans l'’ensemble comme dans le
détail. L'état de santé ou de maladie, les événementsauxquels
nous serons mélés, le succés ou l'échec de nos travaux,
I'heure et les circonstances de notre mort ; le degré de notre
sainteté¢, les moyens tout particuliers que Dieu veut em-
ployer pour nous y mener : autant de choses que nousignorons,
que Dieu veut nous tenir cachées.

En face de cette volonté de Dieu, notre attitude sera I'aban-
don ; nous livrer a Dieu, remettreentre ses mains notre person-
nalité, nos vues propres, pour accepter les siennes, en toute
humilité : tel sera notre programme. En cette matiére, la
vraie sagesse, c’est de n’en avoir pas et de se confier entiere-
ment 2 la parole infaillible, a la sagesse éternelle et a l'inef-
fable tendresse d’un Dieu qui nous aime.

Dieu me cache présentement certaines de ses volontés;
je dois trouver bon qu’il me les cache, sans m’inquiéter du

pourquoi. Je ne sais s j€ vivrai longtemps, ou si je mourral
bient6t ; si je demeurerai en bonne santé, ou si la maladie
m’accablera : si je garderai mes facultés, ou si elles s'étein-
dront longtemps avant la mort ; je ne sais si Dieu me con-
duira a lui par tel chemin particulier ou par tel autre. Sur
tout ce domaine Dieu ne céde rien de son absolue maitrise :
il garde le droit souverain de tout disposer tant pour mon
existence naturelle que pour ma perfection surnaturelle,
comme bon lui semble, car il est I'alpha et I'oméga de toutes
choses.

e




L’ABANDON FILTAL 115

Et moi, que dois-je faire ? M’abimer dans l’adoration.
Adorer Dieu comme principe, comme sagesse, comme justice,
comme bonté infinie ; me jeter dans ses bras, comme un
enfant dans les bras de sa meére, se laissant aller a tous les
mouvements qu’elle lul imprime. Auriez-vous peur de vous
jeter dans les bras de votre meére ? Certainement non, car
quelle mére, a moins d’étre un monstre, a jamais trahi la
confiance de son enfant ? Or, ol la mére a-t-elle puisé sa
tendresse, sa bonté, son amour ? En Dieu, ou plutét, ces
vertus de la mere ne sont qu'un pale reflet des perfections
de bonté, d’amour, de tendresse, qui sont en Dieu. Lui-
méme ne s’est-il pas comparé a une meére ? « S'il peut arriver
a une mere d’oublier son enfant, moi, je ne vous oublierai
pas !» Que cette volonté divine me conduise donc par de
larges chemins émaillés de roses, ou qu'elle me traine par
des sentiers rugueux, hérissés d’épines, ou je serai déchiré,
c’est toujours la volonté adorable et pleine d’amour de Dieu,
de mon Dieu.

Mais je sazs que cette volonté veut ma sainteté, qu’elle
y travaille, et toujours, et puissamment, et guidée par
I’amour ; outre les moyens que Dieu a officiellement établis
pour me conduire a la perfection, comme les sacrements,
la priere, I'exercice des vertus, le Seigneur posséde mille
moyens particuliers pour réaliser peu 4 peu en moi la forme
spéciale de sainteté qu'il veut voir en mon ame. Le tout
pour moi, dans ce domaine caché, est de m’abandonner
entiérement & son action, de me laisser conduire avec foi,
avec confiance, avec amour. Tout ce qui vient de Dieu : joies
et peines, lumiéres et ténébres, consolations et sécheresses,
m’est salutaire, car « tout concourt au bien de ceux que Dieu
appelle a la sainteté ». — C’est ce que Notre-Scigneur disait A
sa fidéle servante, sainte Gertrude: « Fais un acte d’aban-
don 4 mon bon plaisir, me laissant la pleine  disposition
dg tout ce qui te regarde, dans Pesprit d’obéissance qui me
dicta cette priére : « Pére, non pas ma volonté, mais la votre ».
Sois déterminée A recevoir I'adversité ou la prospérité des

Mains de mon amour, qui te les envoie pour ton salut. Unis,
| _

P

S




ff"L‘f;:“l-"JA'”’h' -

bl et

T

116  VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

en_toutes choses, tes sentiments a ceux de mon cceur. C'est
mon amour qui te donne des jours de dilatation et de joie,
par condescendance pour ton infirmité, et afin d’élever tes
yeux et tes espérances vers le ciel ; accueille ces joies avec
reconnaissance et unis ta reconnaissance a mon amour. C'est
encore mon amour qui te donne des jours d’ennui et de
tristesse, afin de t’acquérir des trésors éternels ; accepte-les
unissant ta résignation a mon amour. — Le Christ, idéal du’

moine, pp. 11-514.

Quand une ame se livre enti¢rement, par amour, les yeux
fermés, a la conduite de la Sagesse, de la Toute-Puissance
et de ’Amour, c’est-a-dire a Dieu, foute chose coopére a son

_bien : His qui diligunt Deum ommia cooperantur n bonum :
« Tout coopére au bien de ceux qui aiment Dieu ». Jésus nous
assure que 'amour du Pére est si tendre, si vigilant, que pas
méme un cheveu de notre téte ne tombe sans sa permission.

Quand on se livre entiérement a la direction divine, fous
les événements coopérent pour le bien. Sainte Catherine
de Sienne, par golt, serzit restée toute sa vie seule dans
sa cellule, mais Notre-Seigneur la voulait au milieu des
foules, des armées, en relation avec des papes ; et comme €n
tout cela, elle ne faisait qu'obéir a 'appel divin, Notre-
Seigneur la tenait toujours tout prés de lui.

Dieu prendra soin de vous dans la mesure exacte ol vous

vous jetterez avec tous vos soucis dans le sein de son Amour

paterne] et de sa Providence.

Abandonnez-vous aveuglément entre les mains de ce Pere
céleste qui vous aime mieux €t plus que vous ne vous aimez

vous-méme.

Abandonnez-vous aveuglément a 1'’Amour; il prendra
soin de vous malgré toutes les difficultés. Rien n’honore tant
Dieu que cette remise de soi entre ses mains.

Lettres de direction, pp. 159, 162.

S




I
|

|
|

L'ABANDON FILIAL 117

La meilleure_forme de mortification est d’accepter de
tout cceur, malgré nos répugnances, tout ce que Dieu enyoie
ou permet, le bien et le mal, Ia joie et la souffrance. Je tiche
de faire cela. TAchons de faire cela ensemble et de nous
aider 1'un l'autre a arriver a cet abandon absolu entre les
mains de Dieu. — Un maitre de la vie spirituelle, p. 464.

Je trouve dans la soumission absolue a la volonté de Dieu
un remede souverain dans le trouble, et quand je c01.151dér.e
qu’en réalité la volonté de Dieu, c’est Dieu méme, je vois
que cette soumission n’est que la §1_1prém_e adoratmp que nous
devons a Dieu, quelle que soit la maniére dont il se mani-
feste lui-méme. bs

Une fois qu’on a bien compris que la volonté de Dien est
la méme chose que Dieu lui-méme, on voit qu’on doit pré-
férer cette adorable volonté 4 toute autre chose, et la prendre,
dans ce qu’elle fait, dans ce qu’elle ordonne, dans ce qu’elle
permet, comme unique norme de la nétre. Tenir les yeux
fixés sur cette saifite volonté, et non pas sur les choses qui
nous peinent et nous troublent. — Ibid., p. 95 et p. 170.

?
L abando}ny est_ un "actg__fgrg__ foi,._.

N’est-ce pas croire A la parole de Dieu que de se confier
en lui ? que d’étre assuré qu’en I’écoutant nous arriverons a
la sainteté, qu’en nous abandonnant i lui, il nous ménera 3
la béatitude ? Cette foi est chose aisée et facile, quand on
ne rencontre aucune difficulté, quand on marche dans la
lumiére et la consolation ; c'est un peu le cas de ceux qui
lisent le récit des expéditions au Péle Nord, en étant molle-
ment assis au coin du feu, Mais quand on est aux prises avec
la tentation, avec la souffrance, avec Iépreuve, qu’on est
dans la sécheresse de ceeur, dans les ténébres de I'esprit,
alors il faut, pour s’abandonner 3 Dieu, pour rester entié-
rément uni A sa sainte volonté, une foi forte en sa parole. Plus
lexercice de cette foi est difficile, plus I'hommage qui en

décpule pour Dieu lui est agréable. — Le Christ, idéal du
Morne, p. 521,




118 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Si nous savions écouter Notre-Seigneur qui nous dit : « Moi,
qui connais les secrets divins ; moi, qui vois tout ce que fait
mon Pére, je vous dis que pas un cheveu de votre téte ne
tombe sans la permission de votre Peére céleste. Salomon,
dans tout I'éclat de sa gloire, n'a pas été revétu d'une splen-
deur comparable a celle des lys des champs. Les oiseaux du
ciel ne sément ni ne filent, et votre Pére ne les laisse pas
sans nourriture. Et vous, avec vos ames immortelles, qui ont
cotité le prix de mon sang, vous croyez que Dieu ne s'occupe
pas de vous ? Modicae fider, hommes de peu de foi, que
craignez-vous ¢ Toutes les souffrances, toutes les humilia-
tions, les contrariétés qui peuvent vous accabler, viennent de
la main de votre Pére qui sait ce qui vous est le plus utile.
Lui, il sait par quel chemin, par quels détours il vous ménera
a la béatitude ; il sait la forme et la mesure de votre prédes-
tination ; livrez-vous a lui, car il est un Pére plein de bonté et
de sagesse qui veut vous conduire a l'union la plus intime
avec lul»,

Ne nous _c:f_frayons donc jamais des souﬁ:rances, des humi-
liations, des tentations, des désolations qui nous accablent ;
tachons de « supporter Dieu » : Sustine Dominum, c’est-a-
dire d’accepter tout, mais absolument tout ce qu'il voudra
de nous. « Le Pére est le vigneron qui émonde la vigne, a dit
le Christ lui-méme, afin de lui faire produire plus de fruits »;
" il veut élargir notre capacité ; il veut nous faire toucher du
doigt notre faiblesse, notre insuffisance, afin que, convaincus
de notre impuissance a prier, a travailler, a avancer, nous
mettions toute notre confiance en lui. Demeurons seulement
dociles, généreux, fideles: Viriliter age: «Ale courage et
que ton ceeur soit ferme »1, viendra ’heure ou apres avoir
produit en nous le vide de nous-mémes, « Dieu nous comblera
de toute sa propre plénitude»: Ut impleamini wn omnem
plenitudinem Dei. — Le Christ, idéal du moine, pp. 515-516.

1. [La remarque que nous avons faite ci-dessus, p. 95 n., au sujet
de la patience, acte de la vertu de force, s’applique encore bien davan-
tage a l'abandon.]




1L’ABANDON FILIAL 119

Nous sommes membres de Jésus-Christ, et tellement wunis
a lui, tellement solidaires de lui que toutes nos peines, toutes
nos langueurs, nos lourdeurs, nos épreuves de corps et d’ame
- et de coeur, sont ASSUMEES par lui et crient sans cesse miséri- ‘!
corde auprés du Pére. C'est son Fils, son Fils bien-aim¢, ' !|
qu’il voit en nous, et sa misericorde nous inonde sans cesse
de griaces pour nous et pour les autres. Dites du fond de
votre cceur: Nos credidimus caritati Der: « Nous avons
connu l'amour que Dieu a pour nous et nous y avons cru ».
Je crois & 'amour de Jésus pour moi, amour si grand que
ses souffrances et ses mérites deviennent miens, Oh ! comme
nous sommes riches en Lui ! — Lettres de direction, p. 150.

Le Bon Dieu me soutient. Malgré de grandes tentations et
des épreuves intérieures, je reste bien uni a sa sainte volonté.
I1 semble parfois me rejeter, et je le mérite bien, mais je m’ob-
stine A espérer en lui... Je vois que ie vrai chemin pour aller
a Dieu est de se prosterner souvent devant lui dans un
profond sentiment de notre indignité, et puis, croyant a
sa bonté : nos credidimus caritatr Des, de se jeter entre ses
bras, sur son cceur de Pére. — Un maitre de la vie spirituelle,

b. 443,

L’abandon, acte d’espérance.

Quelquefois, il peut nous sembler que Dieu ne tient pas
ses promesses, que nous nous sommes trompés en nous
confiant a lui; sachons cependant attendre en toute pa-
tience. Disons au Seigneur : « Mon Dieu, je ne vois pas ou
vous me menez, mais je suis assuré que si je ne m’éloigne
pas de vous, que si je demeure généreusement fideéle a tout
ce que vous demandez de moi, vous aurez soin de mon ame
et de ma perfection. Aussi, quand méme je serais au milieu
des ombres de la mort, quand méme tout semblerait perdu,
Je ne veux rien c1a1ndre parce que vous étes avec moi, et
que vous étes fidéle ». Acte admirable, héroique, de confiance
en Dieu, suggéré par 'esprit d’abandon ; acte qui glorifie

¥—4_———_




(Jw 7
a

A / P
’n' Q S / !,

I20 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

la Toute-Puissance de Dieu et lui arrache, pour ainsi dire,
les plus précieuses faveurs.——Le Christ, idéal du moine, p. 522.

Lorsque Dieu veut unir une Ame trés étroitement a lui,

il la fait passer par bien des épreuves. Mais si cette ame

se remet sans réserve entre ses mains, il arrange foute chose
pour son plus grand bien, selon la parole de saint Paul:

« Pour ceux qui aiment Dieu, toute chose contribue A bien ».
La gloire de Dieu demande que nous espérions en lui dans
des circonstances difficiles. Espérer en Dieu, se reposer sur
son sein lorsque toutes choses marchent bien, n'est pas

l J’'une haute vertu et donne peu de gloire a Celui qui tient
3 étre servi par la foi et contre tout espoir humain. Mais rester
toujours convaincu que Dieu ne nous abandonnera jamais,
malgré les difficultés qui nous semblent insurmontables, que

- sa Sagesse, son Amour et sa Puissance sauront trouver une
\ voie, c’est 14 la vraie vertu.— Lettres de direction, pp. 170-171.

Quand Dieu nous decouvre I'abime de notre misére, il
faut toute la force du Saint-Esprit, toute notre confiance
dans I'amour de notre Pére céleste, toute notre foi dans le
sang de Jésus-Christ pour ne pas dtre écrasé par le poids de

/ notre faiblesse. Et pourtant ce qui glorifie Dieu, c’est lorsque,

£ g AP,
<

| en pleine connaissance de notre misére, nous nous obstinons
\ 4 espérer dans son amour. —— Ibid., p. 132.

Pour vous, il n’y aura jamais de paix que dans I'abandon
complet de vous-méme entre les mains de votre Pére celeste.
I] faut toujours revenir a ce point, car Notre-Seigneur exige
de vous ce témoignage de votre confiance et de votre amour.
Chaque fois donc que vous vous sentez troublée, défiante,
il faut tacher dowcement, par la priére et par 'union avec
Jésus, d’amener votre volonté A cette soumission absolue,
3 cet abandon complet de vous-méme, de votre avenir, de

tout, entre les mains de Dieu. — Ibid., p. 161.

Ayant tout quitté pour Dieu, vous ne devez attendre le

R




L'ABANDON FILIAL I21

bonheur ni la satisfaction que lorsque vous serez avec lui
pour toujours. Le Bon Dieu vous donne tant de marques
d'une tendresse et d'une sollicitude paternelles, que vous
devez y répondre par un abandon complet. Rien n’honore
tant Dieu que cette remise de soi entre ses mains. —— Leffres

de direction, p. 162.

Quand on se donne tout entier a Notre-Seigneur, on lui
fait grande injure en se troublant de quoi que ce soit. — Un
maitre de la vie spivituelle, p. 177.

L’abandon, acte d’amour.

L’amour, que 1'abandon suppose est si grand, qu’il honore
Dieu parfaitement. N’équivaut-il pas & cette déclaration :
« Je vous aime tellement, 6 mon Dieu, que je ne veux que
vous ; je ne veux connaitre et accomplir que votre volonté :
je dépose ma volonté devant la vétre, je ne veux étre dirigé
que par vous; je vous laisse l'initiative de tout dans la
conduite de ma vie ; méme si vous me laissiez le choix entre
vos graces, la liberté d’arranger les choses & mon gré, je vous
dirais : Non, Seigneur, je préfére m’en remettre entiérement
a vous ; disposez de moi entiérement, et dans les vicissitudes
de ma vie naturelle, et dans les étapes de mon pelerinage vers
vous ; disposez de tout selon votre bon plaisir, pour votre
gloire. Je ne désire qu'une chose : que tout en moi vous soit
pleinement soumis, et cela, quelle que soit votre volonté,
qu’elle me conduise par un chemin bordé de fleurs, ou qu’elle
me fasse passer par les souffrances et les ténébres». Un tel
langage est la traduction de I’amour parfait ; aussi l'esprit
d’abandon qui se nourrit de telles dispositions d’amour et
de complaisance, et en fait la rdgle de toute notre conduite,
est-il également la source d'un hommage continuel de tout
flous-mémes & la sagesse et A la puissance de Dieu. — Le
Christ, idéal du moine, pp. 523-524.

L’abandon est une des formes les plus pures et les plus

10

b




i

i dN

122 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

absolues de I'amour ; il se place au sommet de I'amour ; il
est I'amour livrant a Dieu, sans réserve, tout 1'étre que nous
sommes, avec toutes ses ¢énergies et toute son activité, afin
que nous soyons a Dieu un véritable holocauste. Aussi cet
abandon méne-t-il I'ame a la sainteté. Qu'est-ce en effet que
la sainteté ? C'est, en substance, la conformité de tout notre
étre a Dieu; c’est I'amen dit par tout I'éire et ses facultés
a tous les droits de Dieu; c’est le fiat plein d’amour, par
lequel la créature tout entiére répond, sans cesse et sans dé-
faillance, a tous les vouloirs divins : et ce qui nous fait dire
cet amen, ce qui nous fait prononcer ce fiat, ce qui livre, dans
une donation parfaite, I'étre a Dieu, c’est 'esprit d’abandon,
esprit qui résume tout ensemble la foi, la coufiance et l'a-
mour. — Le Christ idéal du moine, pp. 499-500.

Abandon total et sincére.

Ce qui donne la simplicité et la paix a notre vie, c’est
I'abandon sinceére et complet de soi a Dieu pour sa gloire.
S’abandonner, c’est donner a Dieu tout ce que nous sommes
et tout ce que nous avons pour étre sa chose dont il peut
disposer a son gré.

Jésus dit : « Pére, tout ce que j’ai est 4 vous», et le Pere
I’a pris sur parole et I'a livré a des tourments inouis. Beau-
coup de personnes parlent d’abandon, mais trés peu tiennent
parole avec Dieu. Elles se donnent & Dieu pour étre sa pro-
priété, et aussit6t que Dieu commence a disposer de cette
propriété pour sa gloire et selon les desseins de sa Sagesse,
elles se récrient, elles murmurent, et elles laissent voir que
leur abandon n’était pas sérieux, n’était qu'un mot.

Je vois de plus en plus que ce que Jésus-Christ désire de
vous est que vous vous abandonniez sans réserve a sa volonté
et 4 son amour. Ne mettez a cela aucune réserve, ni aucune
condition. Car Jésus ne se donne entiérement qu’'a ceux
qui s¢ donnent a lul sans compter.

Mais, ma chere fille, ne vous faites pas d'illusion, il est
beancoup plus facile de dire & Notre-Seigneur : « Je me donne




L’ABANDON FILIAL 123

a vous sans réserve », que de le faire en effet. Il y en a bien
peu, qui l'aiment pour lui-méme. La plupart s’aiment eux-
mémes plus qu'ils n’aiment Jésus, car il suffit qu'il leur
impose quelque chose qui dérange leurs habitudes ou qui
contrarie leurs gofits, pour qu'ils ne veuillent plus de lui.
Regardez comme un grand mal, une grande faute 1, de dire
a Notre-Seigneur : « Seigneur, je sais que vous désirez cela
de moi ; je sais qu’il vous serait pius agréable que je fisse
cela, mais je ne puis y consentir ». Car lorsqu’on s'est permis
de dire: «Non» a Notre-Seigneur, de marchander avec
lui, cette parfaite entente, cet abandon mutuel qui cons-
titue la véritable union deviennent impossibles. - Lettres de
dvrection, pp. 163, 90.

Les ames que Dieu destine 4 une union intime avec lui
ne doivent mettre aucune réscrve dans leur abandon. Ii
faut se jeter entre ses bras, les yeux fermés. Il faut faire a
Dieu un acte d’abandon complet ; vous donner lui, une
bonne fois, sans réserve. Il faut regarder cette condition
comme essentielle. Je comprends que telle ou telle chose
vous fasse souffrir, mais tout cela est accidentel. L’essentiel
est que vous soyez 4 Dieu. Regardez-vous comme « la chose »
de Dieu, et ne vous retirez Jamais plus. Quand vous avez
communié, dites & Notre-Seigneur que vous acceptez, comme
lui, toute la volonté de son Pére ; dites au Pere que vous

voulez étre A lui comme I’est ce Verbe que vous possédez. —
Tbid., p. 158.

Plus je regarde Dieu par les yeux de Jésus qui vit dans
ton ceeur, plus je vois clairement que rien ne peut &tre aussi
elevé, aussi divin, que de nous livrer fotalement A Dieu. Il

L. [1l est évident que D. Marmion ne veut pas dire ici que cette
¢faute », ce ¢ mal» soit mortel, (sauf sil s’agissait d’un précepte
grave) ; il veut dire, ainsi que le montre le contexte, qu’un tel refus
Pleinement délibéré, méme en matiore légere, constitue un acte qui
détruit cette ¢ parfaite entente » d’ol résulte la « véritable union v].




124 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

est certain que le Créateur a le droit de disposer de la créature
qu'il a tirée du néant, il est certain que, dans sa Sagesse
infinie, il sait ce que nous pourrons accomplir de mieux pour
réaliser son dessein ; il est certain que son Amour sans bornes
est le lieu de repos le plus assuré pour notre aveuglement
et notre faiblesse. — Lettres de dircction, p. 166.

L’abandon dans l'épreuve.

C’est surtout dans les jours d’ennui, de maladie, d'impa-
tience, de tentation, de sécheresse spirituelle, d’épreuves,
dans les heures d’angoisse parfois terribles qui étreignent
une ame, que I'abandon de celle-ci est agréable a Dieu.

I1 v a une somme de souffrances, d’humiliations, de peines,
que Dieu a prévues pour les membres du corps mystique
du Christ, «afin de compléter ce qui manque 2 la Passion
de son Fils». Nous n’arriverons a l'union parfaite avec le
Christ Jésus qu’en acceptant cette part du calice que Notre-
Seigneur veut nous donner & boire avec lui et aprés lui:
Si guis vult post me venire, abneget semetipsum et tollat crucem
suam el sequatur me : «Siquelquun veut venir 4 ma suite, qu’il
renonce 4 soi-méme, qu’il prenne sa croix et me suive ».
Notre-Seigneur connaissait tout de la terrible carriére que
son Pére lui donnait & parcourir ; a-t-il hésité a accepter la
volonté divine ? A-t-il refusé de l'accomplir ? Nomn, il T'a
embrassée © « Me voici, 6 Pére; j'ai placé dans mon cceur
cette loi de la souffrance, et je 'accepte par amour pour
vous s. Verbe de Dieu, Sagesse éternelle, le Christ a égale-
ment prévu la part que nous devons avoir 4 sa Passion. Qu'y
a-t-il de mieux que de nous livrer, avec lui, & notre Pére pour
accepter cette participation aux souffrances et aux humi-
liations de son Fils Jésus ? «O Pére, jaccepte toutes les
peines, toutes les humiliations, toutes les souffrances qu’il
vous plaira de m’envoyer, tous les malentendus auxquels
il vous plaira de me soumettre, toutes les obéissances pénibles
qu'il vous plaira de m’imposer; €t tout cela par amourl
pour vous, en union avec votre Fils bien-aimé ».

o




L'ABANDON FILIAL 125

Si nous pouvions toujours nous maintenir dans ces dis-
positions intérieures, ne pas nous arréter aux causes secondes,
ne pas nous demander avec murmure, dans les contrariétés
et les contradictions : « pourquoi cela se produit-il ? pourquoi
agit-on avec moi de telle facon » ? mais nous élever vers
cette volonté supréme qui permet tout, et sans la permission
de laquelle rien n’arrive ; si nous pouvions toujours regarder
au-dessus des créatures, «le cceur en haut Y, Sursum corda,
pour voir seulement Dieu, nous abandonner 3 lui, nous
demeurerions constamment dans la paix. Une grande mo-
niale, la bienheureuse Bonomo, écrivait 4 son pere, a une
époque ol elle était en butte 4 de vives persécutions de la
part d’un confesseur peu éclairé : « Je dis au Seigneur : tout
est & vous, je ne veux pas me troubler : Fiat voluntas tua in
aeternum : « Que votre volonté s’accomplisse éternellement »,
Je laisse passer tout, comme passe l'eau qui revient A la
mer ; si les choses sont de Dieu, je les retourne 4 Dieu aussi-
tot ; et moi je vis dans la paix; si Je suis tentée, je me
remets a Dieu et j'attends son aide et sa lumiére ; et ainsi
tout passe bien. Que votre Seigneurie n’aie donc jamais
aucun trouble & mon sujet, quand méme elle entendrait
dire que je suis malade et dans 'angoisse ; car je ne sais pas
ce que c’est que trouble en moi, parce que tout est amour,
et que je ne crains qu’une seule chose : mourir sans souffrir »,
— Le Christ, idéal duw moine, pp. 614-515.

Rien n'est plus parfait ni plus agréable 3 Dieu que de !
s’abandonner sans réserve 3 son bon plaisir, méme et surtout T’
quand ce bon plaisir place la croix sur nos épaules. Dieu aime

a choisir ce qui est faible et petit pour réaliser ses ceuvres
afin que fowt soit divin.

Tenons toujours les regards fixés sur la face (=1le bon |7/

Plaisir) du Pére par les yeux de Jésus-Christ : Quaerite faciem ||/
ejus semper ;. « Cherchez toujours la face de Dieu ». — Lettres i
de direction, p. 57,

A




C. — MOYENS DE PRODUIRE EN NOUS
LES DISPOSITIONS INTERIEURES.

1. — Le regard sur le Christ souffrant.

NOTR]?—SEIGNEUR posseéde toutes les vertus en son ame,

mais l'occasion de les manifester se produit surtout
dans sa passion. Son amour immense pour son Pére, sa
charité pour les hommes, la haine du péché, le pardon des
injures, la patience, la douceur, la force, I'obéissance a 'au-
torité légitime, la compassion, toutes ces vertus éclatent
d’une facon héroique dans ces jours de douleurs.

Lorsque nous contemplons Jésus dans sa passion, nous
voyons l'exemplaire de notre vie, le modéle, — admirable
et accessible tout a la fois, — de ces vertus de componc-
tion, d’abnégation, de patience, de résignation, d’abandon,
de charité, de douceur, que nous devons pratiquer pour
devenir semblables & notre divin chef.

De plus, lorsque nous arrétons notre regard sur les souf-
frances de Jésus, il nous donne, d’aprés la mesure de notre foi,
la grice de pratiquer les vertus qu'il a révélées durant ces
heures saintes. Comment cela ?

Quand le Christ vivait sur la terre, «une force toute-
puissante émanait de sa personne divine, qui guérissait les
corps », éclairait les esprits et vivifiait les Ames: Virtus de
illo exibat, et sanabat ommnes.

Tl se passe quelque chose d’analogue lorsque nous nous
mettons en contact avec Jésus par la foi. A ceux qui, avec

~amour, le suivaient sur le chemin du Golgotha ou assistaient
3 son immolation, le Christ a sfirement octroyé des gréces
spéciales. Ce pouvoir, il le conserve encore A présent ; et,
quand en esprit de foi, pour compatir a ses souffrances, et
J'imiter, nous le suivons du prétoire au calvaire et nous




LE REGARD SUR LE CHRIST SOUFFRANT 127

nous tenons au pied de sa croix, il nous donne ces mémes
grices, il nous fait part des mémes faveurs. — Le Christ dans
ses mystéres, pp. 300-301.

Je ne saurais assez vous redire combien il est éminem-
ment utile & vos Ames de demeurer unies a Notre-Seigneur
par le regard de la fol. '

Notre-Seigneur a dit : « Quand j'aurai été éleve de terre,
j’attirerai tout 4 moi». Parce qu'il a mé'rité pour nous toute
grace par le sacrifice de sa croix, le Christ Jésus est devenu
| pour nous la source de toute lumiere et de toute force. —
Et c’est pourquoi le regard humble et amoureux de |’dme
sur la sainte humanité de Jésus est si fécond et si efficace.

Nous ne pensons pas assez a ce pouvoir de sanctification
que posséde 'humanité du Christ, méme en dehors des
sacrements.

Le moyen de nous mettre en contact avec le Christ, c’est
le regard plein de foi en sa divinité, en sa toute-puissance,
en la valeur infinie de ses satisfactions, en l'inépuisable effi-
cacité de ses mérites. — Dans un de ses sermons au peuple
d’Hippone, saint Augustin se demande comment nous pou-
vons « toucher le Christ », maintenant qu’il est remonté au
ciel 7 In caelo sedentem quis mortalium potest tangere ? 11
répond : Par la foi; celui-1a touche le Christ qui croit en lui.
Sed ille tactus fidem significat, tangit Christum qui credit in
Christum. Et le saint Docteur rappelle la foi de cette femme
qui toucha Jésus pour obtenir sa guérison : Fide tetrgit et
sanitas subsecuta est. 11 est, dit-il, beaucoup d’hommes
charnels qui n'ont vu dans Jésus-Christ qu'un homme, et
n'ont pas compris la divinité qui était voilée par son huma-
nité. Ils n’ont pas su toucher, parce que leur foi n’a pas été
ce qu'elle devait étre. Voulez-vous toucher avec fruit Jésus-
Christ ? Croyez A la divinité que, comme Verbe, il partage
de toute éternité avec le Pere. Vis bene tangere ? Iniellige
Christum ubi est Patri coacternus, et tetrgist.

Comment donc douter que, lorsque nous nous approchons

AL -




128 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

de lui, méme en dehors des sacrements, par la for, avec
humilité et confiance, une puissance divine dérive de lui
pour nous éclairer, nous fortifier, nous aider, nous secourir ?
Nul ne s'est jamais approché avec foi du Christ Jésus sans
avoir été atteint par les rayons bienfaisants qui s'échappent
sans cesse de ce fover de lumiére et de chaleur: Virtus de
illo exibat...: « Il sortait de lui une vertu qui les guérissait
tous ». |

Le Christ Jésus, qui est toujours vivant, semper vivens,
et dont 'Humanité demeure indissolublement unie au Verbe
divin, devient donc ainsi pour nous, — et cela dans la me-
sure de notre foi, de la vivacité de notre désir de l'imiter, —
une lumiére et une source de vie ; et peu a peu, sl nous sommes
fideles 4 le contempler de cette fagon, il imprimera en nous
sa ressemblance, en se révélant a nous plus intimement, en
nous faisant partager les sentiments de son divin cceur et en
nous donnant la force de mettre notre conduite d’accord
avec ces sentiments. — Le Christ, vie de I'dme, pp. 96-99.

Si vous contemplez avec fol, avec piété, les souffrances
du Christ Jésus, vous aurez la révélation de l'amour et de
la justice de Dieu : vous connaitrez, mieux que par tous les
raisonnements, la malice du péché. Cette contemplation est
comme un sacramental qui fait participer l'ame a cette
tristesse divine qui envahit 1'Ame de Jésus au jardin des
oliviers, 4 ses sentiments de religion, de zéle et d’abandon
aux volontés de son Pere.

La nuit de la Passion, Pierre, le prince des apotres, auquel
le Christ avait révélé sa gloire sur le Thabor, qui venait de
recevoir des mains de Jésus la sainte communion, Pierre,
3 la voix d'une servante, renie son Maitre. Bientdt apres,
le regard de Jésus, abandonné aux caprices de ses ennemis
mortels, rencontre celui de Pierre. L'apétre comprend, sort,
et des larmes améres coulent de ses yeux: Flevit amare.

Semblable effet se produit dans I'ame qui contemple les
souffrances de Jésus avec foi ; elle aussi a suivi Jesus, avec




LE REGARD SUR LE CHRIST SOUFFRANT I29

Pierre, la nuit de la Passion ; elle aussi rencontre le regard
du divin crucifié, et c’est pour elle une vraie grice. Atta-
chons-nous souvent, en faisant le «chemin de la croix »,
aux pas du Christ souffrant. « Vois, nous dira Jésus, ce que
J'ai souffert pour toi; j’ai enduré une agonie de trois heures,
supporté l'abandon de mes disciples, les crachats sur ma
face, les faux témoins, la lacheté de Pilate et la dérision
d’Hérode, le poids de la croix sous laquelle j’ai succombé,
la nudité du gibet, les sarcasmes amers de mes plus mortels
ennemis, la soif qu'on a voulu apaiser avec du fiel et du
vinaigre, et par-dessus tout, 'abandon de mon Pére. Clest
pour toi, par amour pour toi, pour expier tes péchés et tes
fautes, que j'ai tout enduré; c’est de mon sang que j’ai
tout payé ; j'ai subi les exigences terribles de la justice pour
qu’il te fit fait miséricorde. » Pourrions-nous rester insen-
sibles & ces évocations ? Le regard de Jésus en croix pénétre
au fond de notre ame et la touche de repentir, parce qu’il
lui fait comprendre que le péché est cause de toutes ces
souffrances. Notre cceur alors s’afflige d’avoir réellement
contribué 3 la divine Passion. Quand Dieu touche ainsi une
dme de sa lumiére, dans l'oraison, il lui accorde une des
grices les plus précieuses qui soient. !

Repentir d’ailleurs plein d’amour et de confiance. Car
I'dme ne s’abat pas désespérée sous le poids de ses fautes :
la componction s’accompagne d’onction et de réconfort ; la
pensée de la rédemption empéche la honte et le regret de
dégénérer en découragement. Jésus n’a-t-il pas payé notre
pardon surabondamment : E¢ copiosa apud eum redemptio ?
La vue de ses souffrances, en méme temps qu’elle fait naitre
la contrition, avive en nous 'espérance dans la valeur infinie

—_

I. [La lecture du récit de la Passion de Jésus est particulidrement
efficace pour toucher I'ame. Parmi les ouvrages qui aident A cette lec-
ture, signalons celui de D. E. VANDEUR, [ésus, quand se fait lowurde
nolve croix. Ce sont des « méditations » sur le texte de la Passion selon
Saint Jean (du discours de la céne a la résurrection) — méditations
Pleines de fervente piété et qui se concluent aisémen en priére].

&

e

——— e ey



130 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

des satisfactions divines et nous apporte une ineffable paix :
Ecce in pace amaritudo mea amarissima. — Le Christ, 1déal

du moine, pp. 224-226.

Lorsque nous considérons les souffrances de Jésus, quelle
est celle de ses perfections que nous y voyons éclater parti-
culiérement ? — C’est I'amour.

[’amour a réalisé l'incarnation : Propter mos... descendt
de caclis, et imcarnatus est; c’est I'amour qui fait naitre le
Christ dans une chair passible et infirme, inspire 1'obscurité
de la vie cachée, alimente le zéle de la vie publique. Si Jésus
se livre pour nous a la mort, c’est parce qu'il céde a «l'exces
d’un amour sans mesure » ; s'il ressuscite, c’est « pour notre
justification » ; s'il monte au ciel, c’est «en précurseur qui va
nous préparer une place » dans ce séjour de béatitude.

Il est nécessaire que notre foi en cet amour du Christ
Jésus soit vivace et constante. Et pourquoi ? Parce qu'elle
est un des plus puissants soutiens de la fidélité.

Voyez saint Paul: jamais homme n’a travaillé, ne s’est
dépensé comme lui pour le Christ. Un jour ol ses ennemis
attaquent la légitimité de sa mission, il est amené, pour
se défendre, 4 esquisser lui-méme le tableau de ses ceuvres,
de ses labeurs et de ses souffrances. Ce tableau si vivant,
vous le connaissez sans doute, mais c’est toujours une joie
pour I'ame de relire cette page, unique dans les annales de
I’'apostolat. « Souvent, dit le grand apétre, j’ai vu la mort de
prés ; cing fois j’ai subi le supplice de la flagellation ; trois
fois j’ai été battu de verges, une fois j’ai été lapidé ; j'ai fait

4

trois fois naufrage ; j’ai passé un jour et une nuit au fond
de 1a mer. Et mes voyages sans nombre, remplis de périls :
périls sur les fleuves, périls de la part des brigands, périls de
la part des gens de ma nation, de la part des infidéles ; périls
dans les villes, dans les déserts, périls en mer ; mes labeurs
et mes souffrances, mes nombreuses veilles ; les tortures de
la faim et de la soif, les jefines multiples, le froid, la nudité' ;
et sans parler de tant d’autres choses encore, rappellerai-]e

mes soucis de chaque jour, la sollicitude de toutes les églises




LE REGARD SUR LE CHRIST SOUFFRANT I31

que j'ai fondées» ? Ailleurs, il s’applique la parole du Psal-
miste : « A cause de toi, Seigneur, tout le jour nous sommes
livrés A la mort, on nous regarde comme des brebis destinées
a la boucherie... » Et pourtant qu’ajoute-t-il aussitét ? Mais
«en toutes ces rencontres, nous sommes plus que vainqueurs »:
Sed 1n hus omnibus superamus. Et ou trouve-t-il le secret de

cette victoire ? Demandez-lui pourquoi il supporte tout,

méme « I'ennui de vivre » ; pourquoi, dans toutes ses épreuves,
il demeure uni au Christ avec une si inébranlable fermeté que
«ni la tribulation, ni I'angoisse, ni la persécution, ni la faim,
ni le glaive ne peuvent le séparer de Jésus ? Il vous répondra :
Propter eum, qui dilexit nos : « par celui qui nous a aimés ».
Ce qui le soutient, le fortifie, I'anime, le stimule, c’est sa
conviction profonde de «I’amour que le Christ lui porte »:
Dilexit me et tradidit semetipsum pro me.

Et, en effet, le sentiment que fait naitre en lui cette ar-
dente conviction est qu’ «il ne veut plus vivre pour lui-
méme », — lui qui a blasphémé le nom de Dieu et persécuté
les chrétiens — «mais pour celui qui I'a aimé an point de
donner sa vie pour lui ». Caritas Christi urget nos... « L’amour
du Christ nous presse », s’écrie-t-il. « C’est pourquoi je me
livrerai pour lui, je me dépenserai bien volontiers, sans
réserve, sans compter »; je m’épuiserai pour les dmes qui
sont sa conquéte : Libentissime tmpendam et superimpendar !

Cette conviction que le Christ I’aime donne vraiment la
clef de toute I'ceuvre du grand apdtre.

Rien ne pousse a I'amour, comme de se savoir et de se
sentir aimé. « Toutes les fois que nous songeons A Jésus-
Christ, dit sainte Thérase, rappelons-nous l’amour avec
lequel il nous a comblés de ses bienfaits. « I’amour appelle
lamour ». — Le Christ dans ses mystéres, pp. 406-408.

Durant sa vie mortelle, Jésus disait aux Juifs, et nous
redit maintenant A tous : E go st exaltatus fuero a terra,
Omnia traham ad meipsum : « Une fois que jaurai été élevé
Sur la croix, ma puissance sera telle. que je pourrai élever
Jusqu’a moi tous ceux qui ont foi en moi». Ceux qui, jadis,

A




I32 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

dans le désert, regardaient le serpent d’airain élevé par
Moise, étaient guéris des blessures dont ils avaient été
frappés a cause de leurs péchés ; ainsi tous ceux qui me re-
gardent avec foi et amour méritent d’étre attirés & moi, et
je les éléverai jusqu’au ciel. Mo, qui suis Dieu, j’ai consenti,
par amour pour vous, 4 étre suspendu a la croix, « comme un
maudit » ; en retour de cette humiliation, j'ai le pouvoir de
vous attirer & moi, de vous purifier, de vous orner de ma
grice, et de vous élever au ciel ol je suls présentement. Je
suis venu du ciel ; J'y suils remonté, aprés avoir offert mon
sacrifice ; j’ai le pouvoir de vous y faire entrer avec moi,
car en ceci je suis votre précurseur ; j'ai la puissance de
vous unir 4 moi, d'une fagon si intime que « personne ne
peut arracher de mes mains ceux que mon Peére m'a
donnés », et que j’ai rachetés par mon précieux sang. El
ego vitam aeternam do eis: ct non peribunt in aeternum, et
non rapiet eas quisquam de manu mea.

«Elevé de la terre, j'attirerai tout a mois. Pensons a
cette promesse infaillible de notre pontife supréme quand
nous regardons le crucifix : elle est la source de la plus absolue
confiance. « S’il est mort pour nous, alors que nous étions
ses ennemis », quelles graces de pardon, de sanctification
peut-il nous refuser, maintenant que nous détestons le péché,
que nous cherchons a nous détacher de la créature et de
nous-mémes, pour ne plaire qu’a lui seul ? :

O Pére, attirez-mol au Fils ... O Christ Jésus, Fils de
Dieu, attirez-moi tout a vous!... — Le Christ dans ses

mystéres, pp. 289-290.




2. — La pridre.

SI devant la souffrance, notre nature éprouve quelque
répulsion, demandons a Notre-Seigneur de nous donner
la force de l'imiter en le suivant jusqu’au Calvaire.

Selon la belle pensée de saint Augustin, la lie du calice de
souffrance et de renoncement auquel nous devons boire
quelques gouttes, le Christ innocent, comme un médecin
compatissant, I'a retenue pour lui: Sanari non potes nist
amarum calicem biberis ; prior bibit medicus sanus, ut bibere
non dubitaret aegrotus. Car le Christ, dit saint Paul, sait,
pour l'avoir expérimenté, ce qu’est le sacrifice. « Le pontife
qui est venu nous sauver n’est pas de ceux qui sont impuis-
sants a compatir a nos souffrances ; pour nous ressembler, il
les a toutes éprouvées». Je vous ai dit jusqu'a quel point
Notre-Seigneur les a partagées. Or, ne 1'oublions point, en
partageant ainsi nos douleurs et toutes celles de nos miséres
qui €taient compatibles avec sa divinité, le Christ a sanctifié
nos souffrances, nos infirmités, nos expiations; il a alors
mérité pour nous que nous puissions avoir la force de les
supporter 4 notre tour, et de les voir agréées par son Pére.

Mais il faut, pour cela, nous unir 4 Notre-Seigneur par la
foi, par I'amour, et accepter de porter notre croix apres lui.
C'est de cette union que nos souffrances et nos sacrifices
tirent toute leur valeur: en eux-mémes, ils ne valent rien
pour le ciel, mais unis & ceux du Christ, ils deviennent extréa-
Mement agréables a Dieu et trés salutaires pour nos ames.

Cette union de notre volonté i Notre-Seigneur dans la
souffrance devient aussi pour nous une source de soulage-
Mment. — Quand nous souffrons, que nous sommes dans la
Peine, dans la tristesse, dans l'ennui, dans I'adversité, dans
les difficultés, et que nous venons au Christ Jésus, nous

/

},

/}

<

—

W




134 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

sommes, non délivrés de notre croix, car «le serviteur n’est

pas au-dessus du Maitre », mais réconfortés. C'est le Christ

lui-méme qui nous le dit; il veut que nous portions notre

croix : c’est la condition indispensable pour devenir son vrai

disciple ; — mais il promet aussi de soulager ceux qui vien-
nent a lui pour trouver en lui un baume a leurs souffrances.

Et il nous y invite lui-méme : « Venez a moi, vous tous qui
peinez et portez le poids de I'affliction, et je vous soulagerai ».
Sa parole est infaillible ; si vous allez a lui avec confiance,
soyez assurés qu’il se penchera vers vous, parce que, selon
Je mot que I'Evangile lui applique, il sera « touché de miséri-
corde » : Misericordia motus. N'a-t-il pas été broyé sous la
souffrance au point de s’écrier : « Pére, que ce calice d’amer-
tume s'éloigne de moi» ? Saint Paul nous dit expressément
qu'une des raisons pour lesquelles le Christ a voulu ressentir
la douleur a été d’en faire I'expérience afin de pouvoir sou-
lager ceux qui viendraient a lui. Il est le bon samaritain qui
se penche sur I'humanité souffrante et lui apporte, avec le
salut, la consolation de I'Esprit d’amour. C'est de lui que
toute consolation véritable nait pour nos dmes. Saint Paul
nous le répétc: « De méme que les souffrances du Christ
abondent en nous, de méme aussi, par le Christ, abonde
notre consolation ». Vous voyez comme il identifie ses tribu-
lations avec celles de Jésus, puisqu’il est membre du corps
mystique du Christ, — et comme c’est du Christ aussi qu'il
recoit la consolation. — Le Christ, vie de dme, pp. 250-
291.

g

Il est raconté de sainte Mechtilde que dans ses tristesses,
elle avait Ihabitude de se réfugier auprés du Seigneur et
de s’abandonner 4 lui en toute soumission. Le Christ Jésus
Jui avait lui-méme appris & se conduire ainsi : « Si quelqu'un
veut me faire une offrande agréable, qu’il s’applique a ne
chercher refuge qu’en moi dans la tribulation ; 4 ne se plaindre
de ses chagrins a personne, mais a me confier avec abandon
toutes les inquiétudes qui lui chargent le cceur. Je n’abandon-
nerai jamais celui qui agit ainsi». Nous devons nous habituer




LA PRIERE 135

a tout dire & Notre-Seigneur, A lui confier tout ce qui nous
regarde. « Découvrez 4 Dieu votre voie, c’est—é-dire- VOs
pensées, vos soucis, vos angoisses, et lui-méme vous conduira »:
Revela Domino viam tuam, et spera in eo, et ipse faciet. Que
font la plupart des hommes ? Ils racontent ce qui les touche
a eux-mémes ou aux autres ; combien peu s’en vont répandre
leur d4me aux pieds du Christ Jésus! Et cependant, c’est la
une priere si agréable a Dien | C'est 14 une pratique si féconde
pour I'ame! Voyez le Psalmiste, le chantre inspiré par
I'Esprit Saint. Il s’ouvre a4 Dieu de tout ce qui lui arrive ;
il lui montre toutes les difficultés auxquelles il se heurte,
les afflictions dont il est 'objet de la part des hommes, les
angoisses qui remplissent son ame. « Regardez, Seigneur,
mes ennuis, mes miséres, mes souffrances. Pourquoi se sont-
ils multipliés, ceux qui me tourmentent ? Domine, quid
multiplicali sunt qui tribulant me ?... Regardez-moi, Seigneur,
et prenez pitié de moi, car je suis délaissé et dans la misére
les angoisses de mon cceur se sont accrues : tirez-moi de ma
détresse |... Seigneur, inclinez votre oreille vers mol, hitez-
vous de me secourir... Soyez pour moi une forteresse oi

trouve le salut... Seigneur, je suis courbé, abattu A I'exces. ..
le trouble de mon cceur m’arrache des gémissements | Pour
vous, Seigneur, n’'éloignez pas votre miséricorde de moi,
car des maux sans nombre m’environnent. .. Je suis pauvre
et indigent, mais le Seigneur prendra soin de moi... » .

Quand I'dme est dans le trouble, dans la détresse, quand

la tentation I'obséde, quand la tristesse I'accable, quand
le découragement I'envahit, elle n’a qu’'a ouvrir le livre
inspiré : « O Seigneur, venez A mon aide, hatez-vous de me
secourir. Seigneur, que mes ennemis sont nombreux | quelle
multitude se 1éve contre moi! En grand nombre ils disent
4 mon sujet : Plus de salut pour lui auprés de son Dieu !
Mais vous, Seigneur, vous &tes mon protecteur et ma gloire,
vous relevez ma téte. .. Levez-vous, Seigneur, sauvez-moi ! »
«O mon dme, pourquoi es-tu triste et pourquoi te troubles-
tu ? Espére en Dieu, car je le louerai encore, lui, le salut de
ma face, et mon Dieu ». « Bt que se réjouissent tous ceux qui

s




136  VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

espérent en Vvous ;... car vous nous entourez, Seigneur, de
votre bienveillance comme d’un bouclier »: Et [lacteniur
ommes qui sperant in te... Sculo bonae volunlatis tuae coronasti
nos. « J'al mis ma confiance en Dieu, pourquoi donc me
dites-vous : Fuis sur la montagne ? Exaucez, Seigneur, la
voix de mes supplications quand j'éléve mes mains vers

votre saint temple ... Sauvez votre peuple, Seigneur, et
bénissez votre héritage ; soyez son pasteur et gardez-le &
jamais ».

L’ame a-t-elle besoin de lumiére ? de force ? de courage ?
les formules se pressent sans fin sur les lévres pour invoquer
Dieu: « Mon ame, 6 Seigneur, est, sans vous, comme une
terre aride qui réclame I'eau du ciel. Envoyez votre lumiére
et votre vérité ; elles me guideront et me conduiront a votre
montagne sainte et a vos tabernacles, et j’iral al’autel de Dieu,
du Dieu qui fait la joie de ma jeunesse et je vous célébrerai
sur la harpe, 6 Dieu, mon Dieu: Confitebor tibi in cithara
Deus, Deus meus.

Que les contrariétés viennent des hommes, du démon,
ou qu'elles surgissent de notre nature déchue, des circons-
tances, nous devons tout confier 2 Dieu dans la priére. — Le

Christ, idéal du moine, pp. 419-420.

Il n'est pas de lumiére ou de force que nous ne puissions
trouver dans le Christ Jésus : il est I’ami le plus str ; 1l est,
comme il le disait lui-méme encore a sainte Mechtilde, «la
fdélité essentielle ». Disons-lui donc: «Seigneur Jésus, me
voici 4 vous, avec telle peine, telle difficulté, telle souffrance,
telle affliction ; je I'unis a celles que vous avez supportées
ici-bas, quand vous étiez a Gethsémani ; je m'abandonne
4 vous, assuré que « vous accepterez ce sacrifice en expiation
de mes fautes»: Vide humilitatem meam el laborem meum,
ot dimitte universa delicta mea. En retour vous me donnerez
la force, la constance et la joie ». Cette confiance ne sera
pas trompée ; du Christ Jésus a qui nous nous unNissONs ainsi
« sort une vertu qui guérit toutes les blessures » . Virtus
de illo exibat et sanabat ommes. En effet, dit sainte Térése,




LA PRIERE 137

«ce divin Maitre tournera alors vers vous ses yeux remplis
| de larmes ; mais, dans ce regard, quelle divine beauté et
quelle tendre compassion ! Il oubliera ses douleurs pour con-
soler les vétres, et cela uniquement parce que vous étes allé
chercher la consolation aupres de lui, et que vous tournez
la téte de son c6té pour le regarder » — Le Christ, vdéal du

moine, pp. 516-519.

Ce serait comme un blasphéme de croire Dieu indifférent
A nos besoins, & nos souffrances. Diew nous regarde toujours
d'un regard infini. Ce regard sur nous est infiniment intense,
il pénétre jusquau plus profond de notre dme et connait
toutes ses peines, toutes ses nécessités.

Et disons-nous que chaque jour, chaque heure, chaque
instant de souffrance supportée avec Jésus et par amour
pour lui, sera un nouveau ciel pour toute I'éternité, et une
nouvelle gloire rendue a Dieu pour toujours.

Oh ! tAchons de ne jamais l'oublier : Dieu seu! est nécessaire:
tout peut nous manquer, mais lui ne nous manquera jamais
et lui seul nous suffit.

Recourons & Jésus par la priére en toutes circonstances ; il
est notre paix, notre force, notre joie et il est tout entier
a nous. — Inédit.

Quand I'Ame se retire, par la priére, au fond d’elle-méme,
elle y trouve Dieu, la Trinité adorable, le Christ Jésus qui
habite en nous par la foi. Le Christ nous unit a lui; nous
vivons avec lul tn sinu Patris ; et li, nous nous unissons
aux personnes divines ; notre vie devient un entretien avec
le Pére, le Fils et I'Esprit; et nous trouvons dans cette
union la source de la joie. On rencontre parfois des ames
trés éprouvées, mais qui, par une vie d’oraison, se sont fait
| au dedans d’elles-mémes un sanctuaire o reégne la paix du
| Christ. Il suffit de leur demander: « Aimericz-vous avoir
| quelque diversion dans votre vie» ? pour les entendre ré-
pondre tout de suite: « Oh! non ; je désire demeurer seule
avec Dieu ». Heureux état d’une 4me qui vit de la vie d’orai-

II

N




138  VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

son | Partout elle trouve Dieu, — et Dieu lui suffit, parce
que Dieu, Bien infini, la remplit. — Le Christ, idéal du mot-
ne, p. 494.

Pour 'amour, supportez le travail, la souffrance, en dépit
de la monotonie, tout comme Jésus sur la croix.

Si Jésus vous demande quelque chose, ne refusez jamais ;
mais si la demande parait trop dure a la nature, priez,
priez jusqu'a ce qu’il vous donne sa grace.

Puisse Dieu vous bénir, vous aimer et faire de vous un
holocauste d’amour uni 4 un Dieu crucifié. — Lettres de di-
rection, pp. 24-26.

Pendant mon oraison, j'aime 4 me prosterner aux pieds
de Jésus-Christ et & Jui dire : Je suis trés misérable, je ne suis
rien, mais vous pouvez tout ; vous étes ma sagesse, ma sain-
teté. Vous voyez votre Pére, vous I'adorez, vous lui dites
des choses ineffables. O mon Jésus! ce que vous lui dites,
je veux le lui dire aussi ; dites-le lui & ma place. Vous voyez
en votre Pére tout ce qu'il veut de moi, tout ce qu’il veut
pour moi ; vous voyez en lui si j'aurai la maladie ou la santé,
la consolation ou la souffrance ; vous voyez quand et com-
ment je dois mourir. Vous acceptez tout pour moi, moi, je le
veux avec vous, parce que vous le voulez. — Un maitre de la

vie spirituelle, p. 180.




3. — Nous offrir au Pare avec le Christ immolé
sur l’autel.

LA passion de Jésus tient une telle place dans sa vie,
elle est tellement son ceuvre, il y a attaché un tel prix
qu’il a voulu que le souvenir en fit rappelé parmi nous, non
seulement une fois par an, durant les solennités de la se-
maine sainte, mais chaque jour; il a institué Iui-méme un
sacrifice pour perpétuer a travers les siécles la mémoire et
les fruits de son oblation du calvaire ; c’est le sacrifice de
la messe : Hoc facite tn meam commemorationem.

Assister 4 ce saint sacrifice ou 'offrir avec le Christ cons- |
titue une participation intime et trés efficace a la passion |
de Jésus. 7

Sur l'autel, en effet, vous le savez, se reproduit le méme
sacrifice qu’au calvaire ; c’est le méme pontife, Jésus-Christ,
qui s’offre a son Pére par les mains du prétre ; c’est la méme
victime ; seule différe la maniére de l'offrir. Nous disons
parfois: «Oh! si j’avais pu me trouver au Golgotha avec
la Vierge, saint Jean, Madeleine»! Mais la foi nous met
devant Jésus s’immolant sur l'autel ; il y renouvelle, d’une
fagon mystique, son sacrifice, pour nous donner part A ses
merites et a ses satisfactions. Nous ne le voyons pas des
yeux du corps ; mais la foi nous dit qu'il est 13, aux mémes
fins pour lesquelles il s’offrait sur la croix. Si nous avons
une foi vive, elle nous fera nous prosterner aux pieds de
Jésus qui s'immole ; elle nous unira A lui, 4 ses sentiments
d’amour envers son Pére et envers les hommes, A ses senti-
ments de haine contre le péché ; elle nous fera dire avec Iui :
«Pére, me voici, pour faire votre volonté»: Ecce vemso, ut
faciam, Deus, voluntatem tuam. — Le Christ dans ses mys-
téres, pp. 290-291.

.




I40 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Nous devons étre unis au Christ dans son immolation,
nous offrir avec lui; alors il nous prend avec lui, il nous
immole avec lui, il nous porte devant son Pére, in odorem
suavitatis. C'est nous-mémes que nous devons offrir avec
Jésus-Christ. Si les fidéles participent, par le baptéme, au
sacerdoce du Christ, c’est, dit saint Pierre, «afin d’offrir
des sacrifices spirituels, agréables a Dieu par Jésus-Christ » :
Sacerdotium sanctum, offerre spirituales hostias acceptabiles
Deo per Jesum C hristum. Cela est si vrai que, dans plus d'une
oraison qui suit l'offrande qu’elle vient de faire & Dieu, en
attendant le moment de la consécration, 1'Eglise marque
cette union de notre sacrifice a celui de son Epoux. « Daignez,
Seigneur, dit-elle, sanctifier ces dons, et en agréant I'offrande
de cette hostie spirituelle, faites de nous-mémes une oblation
éternelle 3 votre gloire, par Jésus-Christ Notre-Seigneur »,
Propitius, Domine, quaesumus, haec dona sanctifica, et hostiae
spiritualis oblatione suscepta, NOSMETIPSOS tibi perfice munus
aeternum.

Mais pour que nous soyons ainsi acceptés de Dieu, il faut
que l'offrande de nous-mémes soit unie a celle que le Christ
fit de sa personne sur la croix et renouvelle a l'autel. Notre-
Seigneur s’est substitué a nous dans son immolation ; il
nous a tous remplacés, et c’est pourquoi le coup qui l'a
frappé nous a fait moralement mourir avec lui : Sz unus pro
ommibus mortuus est, ergo ommes mortus sunt : « Si un seul est
mort pour tous, tous sont donc morts ». Pour nous, nous ne
mourons avec lui qu'en nous unissant a son sacrifice de
l'autel. Et comment nous unir au Christ en cette qualité de
victime 7 En nous livrant, comme lui, 4 1’accomplissement
entier du bon plaisir divin.

Dieu doit disposer pleinement de la victime qui lui est
offerte ; nous devons étre dans cette \attitudgf fonciére de
tout donner 4 Dieu, d’accomplir nos actes de renoncement et
de mortification, d’accepter les souffrances, les épreuves et
les peines de chaque jour par amour pour lui, en sorte que
nous puissions dire, comme Jésus-Christ au moment de sa
passion : Ut cognoscat mumdus quia diligo Patrem, sic facio




S'OFFRIR AVEC LE CHRIST SUR L’AUTEL 141

« Afin que le monde sache que j’aime mon Pére, j’agis ainsi». [
C’est 14 s'offrir avec Jésus. Quand nous offrons au Pére éternel A/ f
son divin Fils et que nous nous offrons nous-mémes avec
¢« I'hostie sainte », dans les mémes dispositions qui animaient
le ceeur sacré du Christ sur la croix : amour intense de son
Pére et de nos fréres, désir ardent du salut des Ames, abandon
plénier A toutes les volontés d’en haut, surtout en ce qu’elles
contiennent de pénible ou de contrariant pour notre nature,
alors nous offrons & Dieu I'hommage le plus agréable qu’il
puisse recevoir de nous.

C’est alors seulement, dit si bien saint Grégoire, que le
Christ est notre hostie, quand nous nous offrons nous-mémes,
pour partager, par notre générosité et nos sacrifices, sa vie
d’immolation » : Tunc ergo vere pro nobis hostra erit Deo,
cum nos 1psos hostiam fecerimus. — Le Christ, vie de I'dme,
pp. 337-338. Le Christ dans ses mystéres, p. 398.

Notre-Seigneur a voulu que I'immolation de l'autel renou-
velit, en la.reprodu.lsant pour en appliquer les fruits é‘toutes‘ |
les Ames, I'immolation de la croix. C'est le méme Christ qui |
s’offre A son Pére « comme un parfum agréable » : cum odore
suavitatis ; cette oblation non sanglante est aussi agréable ‘L
a Dieu que le sacrifice du calvaire : Jésus y est hostie, comme
sur la croix, comme quand il est venu sur la terre. A l'autel,
le Christ Jésus revient tous les jours en ce monde comme
hostie ; chaque jour, il réitére son oblation et son immolation
pour nous. Sans doute il veut que nous l'offrions au Pére ;
mais, infatigablement aussi, il nous presse de nous offrir
a son Pére, en union avec lui, et d’étre ainsi nous-mémes
agréés, afin qu'ayant partagé ici-bas son sacrifice, nous
| participions aussi a sa gloire éternelle.

En ceci, comme en toutes choses, le Christ Jésus est notre
modele, le modele de tous ceux qui le suivent, de tous ceux
qui sont ses membres. Sile chefs’est offert A Dieu, les membres
ne doivent-ils pas s’offrir également ? Remarquez que notre
qualité de créature nous oblige déjad A& nous offrir A Dieu,
car son domaine sur nous est souverain : ¢ La terre et tout

N




I42 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

ce qu’elle contient, l'univers avec tous ses habitants appar-
tiennent au Seigneur», Domini est terra et plenitudo ejus,
orbis terrarum et umiversi qui habitant im eo. Nous devons
reconnaitre, par notre adoration et le sacrifice de notre
soumission a la volonté de Dieu, sa supréme perfection et
notre dépendance absolue.

Mais notre qualité de membres de Jésus-Christ nous oblige
aussi a imiter notre divin chef. C’est pourquoi saint Paul,
qui désire tant que les chrétiens demeurent unis au Christ,
leur adresse ces paroles: « Je vous supplie, fréres, par la
miséricorde de Dieu, c’est-a-dire a4 cause de la bonté infinie
de Dieu a votre égard, de vous offrir comme une hostie
vivante, sainte, agréable & Dieu, comme un sacrifice spiri-
tuel », Obsecro vos, fratres, per misericordiam Dei, ut exhibeatis
corpora wvestra hostiam viventem, sanctam, Deo placentem,
rationabile obsequium vestrum.

O mon Dieu, Etre infini, qui étes la Béatitude méme,
quelle grace immense et inestimable vous faites & de pauvres
créatures en les appelant a étre, avec le Fils de votre dilec-
tion, des hosties agréables, qui soient toutes consacrées a
la gloire de votre Majesté! — Le Christ, idéal du moine,

pp. 146-147, 149.

Unissons le sacrifice de nous-méme a celui du Christ Jésus.
Offrons-nous avec lui, «en esprit d’humilité et d'un cceur
contrit, afin que notre sacrifice soit agréable aux yeux du
Seigneur » : In spiritu humilitatis et in animo contrito SUSCt-
piamur a te, Domine, et sic fiab sacrificium nostrum in Cons-
pectu two hodie, ut placeat tibi, Domine Deus. O Pére éternel,
recevez non seulement votre divin Fils, mais nous-mémes
avec lui et par lui; de votre Fils nous disons qu’il est «une
hostie pure, sainte, immaculée »: Hostiam puram, hostiam
sanctam, hostiam immaculatam ; nous, nous ne sommes, de
nous-mémes, que de pauvres créatures ; mais, si misérables
que nous soyons, vous ne nous rejetterez point, a cause de
votre Fils Jésus qui est notre propitiation, et a qui nous
voulons nous unir, afin que, par lui, avec lui, en lui, toute




l
1
l S'OFFRIR AVEC LE CHRIST SUR L'AUTEL 143

‘ gloire et tout honneur vous soient rendus, 6 Pére Tout-

Puissant, dans I'unité de votre Esprit : Per 1psum, et cum 1pso,

et in ipso est tibi Deo Patri ommipotents, in unitate Spiritus

l Sancti, ommis honor et glovia. — Le Christ, idéal du moine,
| p. 158.

| Chaque matin, unissons-nous 4 Jésus dans son obéissance,
dans son abandon qu'’il fit de tout lui-méme au moment de
I'Incarnation. Redisons, comme lui, au Pére: « Me voici,
4 mon Dieu, je me livre & vous, a votre bon plaisir, pour
| accomplir aujourd’hui, en toutes choses, avec votre Fﬂg
bien aimé, ce qui vous est agréable : Quae placita sunt e
facio semper. Parce que je vous aime, je veux vous donner
‘Thommage qui consistera 4 soumettre tout mon étre a votre

““Volonté quelle qu’elle soit. — Ibid. p. 387.

Seigneur Jésus, en union avec cette intention et cet amour
par lesquels vous-méme, devenu obéissant jusqu’'a la mort et
4 la mort de la croix, vous avez toujours accompli tout ce
qui était agréable A notre Pére, je veux faire toutes choses
aujourd’hui en votre nom et en esprit d’humilité, d’obéis-
sance et de soumission. — Un maitre de la vie spirituelle,
p. 174.

Pére éternel, de méme que votre divin Fils Notre-Seigneur
Jésus-Christ s’offre & votre Majesté en holocauste et comme
victime pour le genre humain, de méme je m’offre & vous
corps et dme ; faites de moi ce que vous voulez ; & cette fin,
J'accepte toutes les peines, mortifications, afflictions, qu'’il
vous plaira de m’envoyer durant ce jour. J'accepte tout de
votre sainte volonté ; que toujours, 6 mon Dieu, ma volonté
soit conforme & la votre | — Ibid. p. 465.

Pensons, durant la journée, 4 notre messe du matin. Nous
nous sommes unis a l'immolation de Jésus; nous nous
Sommes placés sur l'autel avec la divine victime ; acceptons

A




I
!
H
i
)
1
!n
"1

I44 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

dés lors généreusement les souffrances, les contrariétés, le
poids du jour et de la chaleur, les difficultés et les renonce-
ments inhérents a notre état. C'est ainsi que pratiquement
nous vivrons notre messe. Notre cceur n'est-il pas, en effet,
un autel d’ou doit sans cesse monter vers Dieu l'encens de
notre sacrifice, de notre soumission a ses adorables vouloirs ?
Quel autel pourrait étre plus agréable a Dieu qu'un ceeur
plein d’amour qui s’offre sans cesse a lui ? Car nous pouvons
toujours sacrifier sur cet autel, et nous offrir avec le Fils
de ses complaisances, pour sa gloire et le bien des ames.
C’est cette doctrine que Notre-Seigneur lul-méme en-
seignait & sainte Mechtilde. « Un jour qu’eile pensait que sa
maladie la rendait inutile et que ses souffrances restaient
sans fruit, le Seigneur lui dit: « Dépose toutes tes peines
dans mon cceur, et je leur donnerai le perfectionnement le
plus absolu que puisse posséder la souffrance. Comme ma
Divinité a attiré a soi les souffrances de mon Humanité et
les a faites siennes, ainsi je transporterai tes peines dans ma
Divinité, je les unirai 2 ma Passion et je te ferai participer
3 cette gloire que Dieu le Pére a conférée a ma sainte Huma-
nité pour toutes ses souffrances. Confie donc chacune de tes

| peines a 'amour en disant : « O Amour, je te les donne dans
' I'intention que tu as eue en me les apportant du cceur de Dieu,

et je te demande de les y reporter perfectionnées par une

 souveraine reconnaissance...» « Ma Passion, ajoutait le

Christ Jésus, a porté des fruits infinis au ciel et sur la terre ;
ainsi tes peines, tes tribulations remises 4 moi-méme et
unies 4 ma Passion seront tellement fructueuses qu’elles
procureront aux élus plus de gloire, aux justes un nouveau
mérite, aux pécheurs le pardon, aux ames du purgatoire
J’allégement de leurs peines. Qu’y a-t-il, en effet, que mon
Ceeur divin ne puisse rendre meilleur, puisque tout bien au
ciel et sur la terre découle de la bonté de mon Ceeurn ? —

Le Christ, idéal du moine, pp. 250-251.

Jésus est toujours dans votre ceeur, déposez cent fois par

jour fout votre 8tre A ses pieds, en lui laissant la libre dispo-




S'OFFRIR AVEC LE CHRIST SUR L'AUTEL 145

sition de tout. Et alors, quand il vous prend sur parole,
quand il tranche dans la chair vive, frissonnez, oui! mais
baisez la main de Dieu qui vous prépare pour 1'union divine
avec le crucifié. — Lettres de direction, p. 97.

Le sacrifice de Jésus-Christ ne cesse jamais, car il se
trouve toujours immolé sur un autel, et il reste hostie tou-
jours dans le tabernacle. Notre vie devrait étre toujours
unie a cette vie de prétre et de victime de Jésus-Christ 1.
— Un maitre de la vie spirituelle, p. 188.

1. [Beaucoup de malades sont dans l'impossibilité d’assister ma-
tériellement 4 la messe, mais, comme l'indique ici D. Marmion, ils
peuvent toujours, 4 n'importe quel moment du jour et de la nuit,
s’unir en esprit et dans leur cceur, au sacrifice du Christ.]

|
|
{
{

I

A
\
)




4. Nous unir au Christ par la communion eucharistique.

"EUCHARISTIE n’est pas sculement un sacrifice, le sacri-

fice de la croix rappelé et renouvelé, c’est aussi un
sacrement, le sacrement de 'union, ainsi que l'indique le mot
communion . c'est pour s'unir a nous que Notre-Seigneur
vient en nous. Unir, c’est faire de deux choses une seule
chose. Mais nous nous unissons au Christ tel qu’il est. Or,
toute communion suppose le sacrifice de l'autel, et, par
conséquent, I'immolation de la croix. Dans l'offrande de la
sainte messe, le Christ nous associe a son état de pontife ;
dans la communion, il nous fait participer a sa condition
de victime. Le saint sacrifice suppose cette oblation inté-
rieure et pléniére que fit Notre-Seigneur aux volontés de son
Pére en entrant dans le monde, oblation quil a souvent
renouvelée durant sa vie et qu’il a achevée par sa mort san-
glante sur le Calvaire.

Tout cela, dit saint Paul, nous est rappelé par la commu-
nion. « Chague fois que vous mangerez ce pain et boirez ce
calice, vous annoncerez, c’est-a-dire vous rappellerez la mort
du Seigneur » : QUOTIESCUMQUE enim manducabitis panem
hunc et calicem bibetis, mortem Domini annuntiabitis donec
vemiat. Le Christ Jésus se donne  nous, mais aprés étre mort
pour nous : il se donne en nourriture, mais aprés s'étre offert
en victime : victime et nourriture, sont, dans 1'Eucharistie,
sacrifice et sacrement, deux caractéres inséparables.

Et clest pourquoi cette disposition habituelle du don
total de soi-méme est si importante. Le Christ se donne a
nous dans la mesure ol nous nous donnons a lui, & son Peére,
4 nos fréres qui sont les membres de son corps mystique ;
cette disposition fonciére nous assimile au Christ, mais au
Christ victime ; elle établit de la sympathie entre les deux
termes de 1'union, — Le Christ, vie de U'dme, p. 368-359.



LA COMMUNION EUCHARISTIQUE 147

La communion elle-méme suppose le sacrifice. C'est pour-
quoi nous nous associons déja au mystére de l'autel en
assistant au sacrifice de la messe.

Nous aurions tout donné pour étre au pied de la croix
avec la Vierge, saint Jean et Madeleine. Or, l'oblation de
'autel reproduit et renouvelle l'immolation du Calvaire
pour en perpétuer le souvenir et en appliquer les fruits.

Durant la sainte messe, nous devons nous unir au Christ,
mais au Christ immolé. Il est, sur l'autel, Agnus tamgquam
occisus, «1’agneau offert en victime », et c’est a son sacrifice
que Jésus veut nous associer.

Voyez aprés la consécration : le prétre appuyant contre
l'autel les mains jointes, — geste qui signific ['union du

' prétre et de tous les fideles avec le sacrifice du Christ —
fait cette priére: « O Dieu tout-puissant, nous vous sup-
plions de commander que ces choses soient portées a votre
autel sublime, en présence de votre divine majeste ».

L’Eglise met ici en relation deux autels : celui de la terre
et celui du ciel, —non qu’il y ait dans le sanctuaire des
cieux un autel matériel, mais I'Eglise veut indiquer qu’il n’y
a qu’un sacrifice : 'immolation qui s’accomplit mystiquement
sur la terre est une avec l'offrande que le Christ, notre
pontife, fait de lui-méme dans le sein du Pére, auquel il
offre pour nous les satisfactions de sa passion.

«Ces choses» dont il est question, dit Bossuet, sont a
la vérité le corps et le sang de Jésus, mais elles sont ce corps
et ce sang avec nous tous et avec nos veeux et nos prieres,
et tout cela ensemble compose une méme oblation ».

Ainsi, en ce moment solennel, nous sommes introduits
ad tnteriora velaminis : « A U'intérieur du voile », dans le sanc-
tuaire de la divinité, mais nous le sommes par Jésus et avec
lui; et 13, devant la majesté infinie, en présence de toute
la cour céleste, nous sommes présentés avec le Christ au
Pére pour que le Pére « nous comble de toute grace et de toute
bénédiction d’en haut » : Omni benedictione caelesti et gratia
repleamur,

b o




~—

I48  VENEZ AU CHRIST. VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Mais nous ne sommes comblés de la sorte, qu’'a la condition

que ¢ Nous Nous associions a ce sacrifice par la

réception du

corps et du sang » de Jésus : Quotquot ex hac altaris participa-
tiome sacrosanctum Filii tui corpus et sanguinem sumpserimus.

Ce n'est donc que par la communion que

nous entrons

parfaitement dans les pensées de Jésus, que nous réalisons
pleinement les désirs de son cceur au jour ou il institua
I’Eucharistie ; « Prenez et mangez»; «si vous ne mangez

la chair du Fils de 'homme, vous n’aurez point la
— Le Christ dans ses mystéres, pp. 297-298.

vie en vous ».

La vie que le Christ nous donne par la communion, c’est
foute sa vie, qui passe en nos 4mes pour étre I'exemplaire et
la forme de la ndtre, pour produire en nous les divers senti-
ments du cceur de Jésus, pour nous faire imiter toutes les
vertus qu’il a pratiquées dans ses états, et verser en nous les
grices spéciales qu’il nous a méritées en vivant pour nous

ses mysteres.

Sans doute, ne oublions jamais : sous les espéces eucha-
ristiques ne se trouve que la substance du corps glorieux

de Jésus, tel qu’il est 4 présent dans le ciel, et
était, par exemple, dans la créche de Bethléem.
Mais quand le Pére regarde son Fils Jésus d

non tel qu’il

ans les splen-

deurs célestes, que voit-il en lui ? II voit celui qui a vécu
pour nous sur la terre pendant trente-trois ans, il voit tout
ce que cette vie mortelle a contenu de mysteéres, les satis-
factions et les mérites dont ces mystéres ont été la source;
il voit la gloire que ce Fils lui a donnée en vivant chacun

d’eux. En chacun d’eux aussi, il voit toujours

le méme Fils

de ses complaisances, encore que maintenant le Christ Jésus
ne siége 4 sa droite que dans son état glorieux.

De méme, celui que nous recevons, c’est Jésus qui est
né de Marie, qui a vécu A Nazareth, qui a préché aux juifs

de Palestine : c’est le bon Samaritain ; c’est cel
les malades, délivrié Madeleine du démon,

ui qui a guéri
et ressuscité

Lazare ; cest celui qui, fatigué, dormait dans la barque,
c’est celui qui agonisait, broyé par 1'angoisse ; c’est celul qu




LA COMMUNION EUCHARISTIQUE I49

fut crucifié sur le calvaire ; c’est le glorieux ressuscité du
tombeau, c’est le mystérieux pélerin d’Emmaiis, qui se fait
ereconnaitre a la fraction du pain»; c’est celui qui est
monté aux cieux, a la droite du Pére; c’est le pontife éternel,
toujours vivant, qui prie sans cesse pour nous. _

Tous ces états de la vie de Jésus, la communion nous
les donne en substance, avec leurs propriétés, leur esprit,
leurs mérites et leur vertu : sous la diversité des états et la
variété des mystéres, se perpétue l'identité de la Personne
qui les a vécus et qui & présent vit éternellement dans le ciel.

Quand donc nous recevons le Christ a la table sainte,
nous pouvons le contempler et nous entretenir avec lui dans
n'importe lequel de ses mystéres ; bien qu’il soit maintenant
dans sa vie glorieuse, nous trouvons en lui celui qui a vécu
pour nous et nous a mérité la grace qu’ils contiennent ; venu \1
en nous, le Christ nous communique cette grace pour réaliser [
peu a peu cette transformation de notre vie en la sienne, | {’ [
qui est I'effet propre du sacrement. -

-

eI .

M—__.r.n‘u s
e 1 S RN

I est en nous, réellement présent, celui qui €tait présent
4 la créche, A Nazareth, sur les montagnes de Judée, au
cénacle, sur la croix. C’est ce méme Jésus qui disait a la
Samaritaine : «Si tu savais le don de Dieu ! Toi qui as soif
de lumiére, de paix, de joie, de bonheur, si tu savals qui je
suis, tu me demanderais de 1’eau vive... de cette eau de la
grace divine qui devient une source sans cesse jaillissante
Jusqu’a la vie sans fin ».

Il est en nous, réellement présent, celui qui a dit :« Je suis
la voie, la vérité, la vie. .. Qui me suit ne marche pas dans
les ténebres... Personne ne va au Pére sl ce n’est par moi...
Je suis la vigne, vous étes les branches ; celui qui demeure
€n moi et moi en lui, celui-13 seyl peut porter des fruits, car
Sans moi, vous ne pouvez rien faire. .. Je ne rejette pas celui
qui vient & moi... Venez & moi, vous tous qui étes accablés,

et J€ vous soulagerai... Vos dmes ne trouveront le repos
qu'en moi... »

Il est en nous, le méme Christ qui guérissait les lépreux,

i

6




150  VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

calmait les flots en courroux et promettait au bon larron
une place dans son royaume. Nous trouvons en nous notre
Sauveur, notre ami, notre frére ainé, dans la plénitude de sa
toute-puissance divine, dans la vertu toujours féconde de
ses mystéres, avec I'infinie surabondance de ses mérites et
I’ineffable miséricorde de son amour.

Il est dans notre cceur, non seulement pour y recevoir
nos hommages, mais pour nous y communiquer des graces.
Si notre foi en sa parole n’est pas un vain sentiment, demeu-
rons unis a sa trés sainte humanité. Soyez assuré qu'une
« vertu sortira alors de lui », comme jadis, pour vous combler
de lumiére, de paix, de jole. — Le Christ dans ses mystéres,
pp. 394-395. 401-402.

Quand nous recevons Notre-Seigneur dans la sainte com-
munion, nous possédons en nous ce cceur divin qui est une
fournaise d’amour. Demandons-lui instamment de nous faire
comprendre lui-méme cet amour, car, en ceci, un rayon d’en
haut est plus efficace que tous les raisonnements humains ;
demandons-lui d’allumer en nous 'amour de sa personne.
« Si, par une grace du Scigneur, dit sainte Térése, son amour
s'imprime un jour dans notre ceceur, tout nous deviendra
facile ; trés rapidement et sans la moindre peine nous en
viendrons aux ceuvres ».

Si cet amour pour la personne de Jésus est dans notre
cceur, notre activité en jaillira. Nous pourrons rencontrer
des difficultés, étre soumis 4 de grandes épreuves, subir de
violentes tentations, si nous aimons le Christ Jésus, ces
difficultés, ces épreuves, ces tentations nous trouveront
fermes : Aquae multae non potuerunt exstinguere caritatem :
«Les grandes eaux ne peuvent éteindre l’amour». Car
lorsque «l'amour du Christ nous presse, nous ne voulons
plus vivre pour nous-mémes, mais pour celul qui nous a
aimés et s’est livré pour nous »: Ut et qui vivunt, jam non
sibi vivant, sed ei qui pro ipsis mortuus est. — Ibid., p. 430.

J’ai I'habitude, chaque jour 4 midi, lors d’une courte




A

LA COMMUNION EUCHARISTIQUE I51

visite au Saint-Sacrement, de me recueillir et de dire 2 Notre-
Seigneur : « Mon Jésus, demain je vous recevrai dans mon
ceeur, et je désire vous recevoir parfaitement. Mais j’en suis
tout a fait incapable. Vous avez dit vous-méme : Sans moi,
vous ne pouvez rien faire. O vous, Sagesse éternelle, disposez
vous-méme mon ame a devenir votre temple, je vous offre
a cet effet mes actions et mes souffrances de ce jour, afin
que vous les rendicz agréables 4 vos regards divins, et que
vous réalisiez votre parole : Sancti ficavit tabernaculum suwum
Altisstmus : « Le Trés-Haut a sanctifié son tabernacle ».
Une telle priére est excellente ; la journée est ainsi dirigée
vers I'union au Christ ; 'amour, principe d’union, enveloppe
nos actions ; loin de murmurer contre ce qui nous arrive de
désagréable et de pénible, nous I'offrons & Jésus, par un
mouvement de dilection, et I’dme se trouvera ainsi, comme
tout naturellement, préparée, quand viendra l'instant de
recevoir son Dieu. — Un maftre de la vie spirituelle, p. 491.

Nous sommes infiniment riches en Jésus-Christ, si nous
lui sommes unis par la grice, si nous nous appuyons sur
lui. Essayez donc de devenir une sainte en reconnaissant
toute I'étendue de vos miséres et, en méme temps, en vous
appuyant avec la plus absolue confiance sur les mérites
infinis de Jésus : « Par lui, avec lui, en lui», comme nous le
disons chaque jour & la sainte messe, « toute gloire est donnée
a la bienheureuse Trinité ». Méme les louanges des anges ne
montent jusqu'a Dieu que par Jésus-Christ, ainsi que nous
le disons journellement dans la Préface de la messe : « .. Pay
qut les anges louent votre Majesté ». Voila pourquoi les actes
de louange, d’oblation, d’adoration, d’acceptation des humi-
liations et du mépris, accomplis en union avec Jésus, surtout
apres la sainte communion, sont infiniment agréables A la
trés sainte Trinité. — Lettres de direction, p. 118,

Tous les jours, dans la sainte communion, le Christ se
livre entiérement & nous ; il nous prend et nous livre au Verbe.
Si notre journée entiére pouvait découler de notre commu-

e -




152 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

nion du matin, peu a peu, le Christ nous transformerait et
nous éléverait a une sainteté sublime. Ce que vous ne pouvez
pas faire, Jésus le fait pour vous. Plus vous étes faible, misé-
rable, impuissante, plus le Christ se fait votre force, plus il
supplée pour vous... Quand vous ne savez pas dire les priéres
que vous voudriez, Jésus les dit pour vous.

Pour moi, si on me demandait en quoi consiste la vie
spirituelle, je dirais : Cest bien simple, elle se résume en un
mot - le Christ. Dans I'Epitre aux Galates (VI, 16) saint
Paul, aprés nous avoir dit tout ce que le Christ est pour nous,
résume sa pensée dans ce beau texte: Et quicumgque hanc
regulam secuti fuerint, pax super tllos et masericordia. Ouli,
ceux qui cherchent le Christ ont la paix et la miséricorde.

Dieu a répandu tous les trésors de sa Sagesse et de sa
Science sur 'Humanité sacrée de Jésus-Christ, a cause de
Punion de celle-ci avec le Verbe, et la mesure des dons qu’il
nous fait se trouve dans le degré de notre union avec ce méme
Verbe. Or, cette union avec le Verbe est réalisée par la puis-
sance et la vertu de la sainte Humanité, surtout dans la
communion. Ce que nous devons faire, c’est de nous maintenir,
par la sainte Humanité de Jésus, dans un état habituel
d’adoration et de sOUMISSION au Verbe qui réside en nous.
Notre vie doit étre un Amen en écho perpétuel aux désirs
et aux desseins de ce Verbe qui vit en nous. * Une fois
qu'une ame en est 14, Dieu la comble de ses meilleurs dons.
__ Lettres de direction, pp. 53-64.

1. [Par ces derniéres lignes, D. Marmion indique combien, a défaut
de la communion sacramentelle que beaucoup de malades se trouvent
dans l'impossibilité de faire, la communion spirituelle, sans avoir les
mémes effets, produit néanmoins dans I'Ame des fruits précieux, d'au-
tant plus, comme 'insinue D. Marmion, que cette communion spiri-
tuelle peut trés fréquemment se renouveler.]




TROISIEME PARTIE

DE LA MISERE HUMAINE
ET DE QUELQUES FORMES D’EPREUVE
ET DE SOUFFRANCE

12







1. — Misére humaine et miséricorde divine 1.

NOUS ne pouvons pas connaitre toutes les voies de Dieu ;
il nous est impossible de les comprendre parfaitement.
« Mes pensées, dit le Seigneur, dépassent infiniment toute
intelligence créée, et mes maniéres d’agir sont éloignées des
votres ; car, comme les cieux s’élévent au-dessus de la terre,
mes voies different de vos voies »: Sicut exaltantur coeli a
terra, sic exaltatae sunt viae meae a vits vestris.

Cependant, notre foi doit aimer a s’éclairer, et notre ame

I. [Ce théme de la miséricorde divine se penchant sur la misére hu-
maine était particulie¢rement cher & D. Marmion. A la lumiére de la foi,
si vive chez lui, D. Marmion envisageait, selon la maniére originale,
hardie méme et pénétrante qui était la sienne, le plan divin sous l’angle
de la miséricorde. Il le relevait déja dés son noviciat en 1888 (cf. Un
maitre de la vie spivituelle, p. 79 ; voir aussi p. 477 et suiv.) ; trente-
cinq ans plus tard, quinze jours avant sa mort, en janvier 1923, il en
faisait le sujet de sa derniére conférence aux carmélites de Louvain
(Ibid., pp. 531-532). Voir de beaux développements de cette pensée
dans L'union & Diew. Au sujet de cette doctrine, une religieuse du
Sacré-Ceeur, anglaise, écrivait (15 mai 1935): « J’aime beaucoup la
doctrine de D. Marmion — exposée surtout dans L'union & Diew —
des miséricordes du Seigneur et des trésors que nous avons dans le
Christ Jésus et dans ses mérites. Vous ne pouvez vous imaginer com-
bien sont consolantes de telles pensées, quelle onction et quelle paix
elles font naitre ». Une autre religieuse écrivait 4 la méme époque :
«Les passages sur la miséricorde divine résonnent dans mon Ame
avec une intensité particuliére ». — Tout récemment (18 février 1941)
un prétre distingué par son savoir et qui a longtemps scruté la misére
humaine, nous écrivait: « Je médite actuellement Paroles de vie en
Marge du missel. J'y vois (pp. 65 et suiv.) combien D. Marmion insis-
té_ut sur la miséricorde de Dieu. C’est un théme inépuisable et, pour
bien des 4mes de nos jours, d’une trés grande importance... J'ai
€xpérimenté qu'attirer l'attention sur ce tonique par excellence, la
Iiséricorde de Dieu, est le début d’une vie nouvelle pour beaucoup de
Personnes.)

AL




156 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

doit &tre désireuse de se rendre compte des maniéres d'agir
de Dieu a notre égard. La pensée du Seigneur est celle de
la Sagesse infinie ; s1 nous l'acceptons pleinement, mettant
de coté nos pauvres petites conceptions humaines, cette
acceptation nous permettra de recevoir plus amplement la
grice, de glorifier Dieu comme il I'entend, et de mieux élever
nos Ames vers la vie éternelle, parce que l'effort de notre vie
aura été en parfaite conformité avec le plan de la divine

Sagesse.

Le plan divin, c’est de répandre sur les hommes les trésors
de la miséricorde ; la gloire spéciale que Dieu veut recevoir,
c'est la louange de sa miséricordieuse bonté par laquelle,
se penchant sur notre humaine miseére, il la veut soulager,
’élever et I'unir a lul

Quand nous serons au ciel, nous verrons que dans les
splendeurs éternclles Dieu a voulu élever un monument
admirable de miséricorde, in aeternum masericordia aedifica-
bitur in coelis. De cet édifice, nous, les humains, 4 'Ame et
au corps jadis chargés de tant de miséres, nous serons les
pierres vivantes pour attester sans cesse les infinies bontés

de notre Dieu.

Qu'est-ce donc que la miséricorde ?

Clest la bonté ou I'amour qui, en présence de la misere,
est touché de compassion. En Dieu, la miséricorde n’est donc
point autre chose que I'amour sans limite de la bonté infinie
qui, 4 la vue des miseres de la créature, s’incline vers elle
pour la soulager, I'aider, Jui pardonner et la rendre heureuse.

Toutes les voies de Dieu a notre égard sont des voies de
miséricorde. Sans nos miséres a soulager, Dieu n’aurait
jamais pu révéler Tes insondables richesses de sa condescen-
dance d’amour.

Dieu en créant le premier homme l'avait établi dans la
grace surnaturelle d’adoption qui faisait de lui I'enfant de
Dieu et I'héritier de la gloire éternelle. Ce plan divin a été
traversé par le péché. Abusant du privilege de sa liberféf

o



MISERE HUMAINE ET MISERICORDE DIVINE 157

Adam, constitué chef de sa race, a prévariqué. Du coup il
a perdu, pour lui et pour tous ses descendants, tout droit
3Ta vie et A I'héritage divins. Tous les enfants d’Adam par-
tagent sa disgrice. Dés que ’homme entre en ce monde,
il est comme voué a toute sorte de maux : nous naissons
tous pécheurs, privés de la justice originelle, livrés aux
assauts de la concupiscence et de la maladie, remplis de
toutes sortes de défaillances et de faiblesses physiques et
morales. Voild comment nous apparaissons aux yeux de Dieu.

L’attitude du Seigneur & notre égard est toute de compas-
sion miséricordieuse. Quomodo miseretur pater filiorum,
misertus est Dominus : « I1a pitié de nous comme un pére a
compassion de ses enfants, car il connait le limon dont nous
sommes formés ». Dieu, dés lors, met sa gloire 3 nous mani-
fester sa miséricorde ; nos infirmités, nos fautes elles-mémes,
si nous nous en repentons, lui donnent "occasion d’exercer
cette perfection divine, méme en nous corrigeant. Voyez com-
ment l'auteur inspiré de la lettre aux Hébreux (XII, 4sq.)
nous fait entendre cette grande vérité : « Avez-vous oublié ces
paroles de consolation dites pour vous qui étes les enfants
de Dieu : mon fils, prends garde de ne pas négliger les correc-
tions du Seigneur ; ne perds pas courage lorsqu'’il te reprend.
Car le Seigneur chatie ceux qu’il aime, il frappe de la verge
ceux qu’il adopte pour enfants. C’est pour votre instruction
que_vous étes éprouvés. Dieu vous traite comme un pere m
traite ses enfants, car quel est le fils que son pére ne chitie
pas?... Dieu nous corrige pour nous rendre capables de parti-
ciper 4 sa sainteté». Et voyez dans ce qui suit comment
UEsprit-Saint lui-méme, I'Esprit créateur et consolateur,
comprend bien le cceur humain : « Toute correction, il est
Vrai, au premier moment, est cause de tristesse, non de joie,
mais elle produit dans la suite, en ceux qu’elle a ainsi
exercés, un fruit délicieux de paix et de justice ».

Je vous disais, en commengant, que les pensées de Dieu —
C’est lui-méme qui le proclame — dépassent infiniment nos
Pensées. Ailleurs, il est dit aussi nettement : ¢ Moi, je connais
les pensées que jai pour vous: pensées de paix, et non

N




TR

158 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

d’affliction ; car je veux vous donner la fin de vos maux et
la patience ».

Quand Dieu regarde le monde, il est touché par les miséres
qu’il y voit, non seulement par nos miséres morales, mais
aussi par toutes les souffrances de ses créatures. Nous con-
naissons la parole de I'Evangile : Nonne duo passeres asse
veneunt ? Et unus ex tllis non cadet super terram sine Patre
vestro. « Voyez ces petits passereaux, ils ne valent presque
rien, et pourtant, dit Jésus, pas un seul ne tombe sans la
permission de mon Pére », nous pourrions ajouter : ni sans
sa compassion. La bonté du Créateur s’étend i chacune de
ses créatures : Nihil odisti eorum quae fecisti. Aprés 1'ceuvre
de la création, il trouva que tout ce qui était sorti de ses
mains «était excellent » : valde boma ; maintenant que, par
suite du péché, les miséres sont entrées dans la création,
aucune de ses créatures ne souffre sans que le cceur de Dieu
soit touché de compassion.

Ceci n’est pas encore la miséricorde, c’est seulement la
pitié de I'auteur de la nature pour tout ce qu'il a créé ; la mi-
séricorde, c’est la bonté de Dieu, comme auteur de la grace,
se plaisant, en face de nos miséres morales, dont le péché
est la plus profonde, 4 nous soulager et 4 nous pardonner.

Cette divine miséricorde enveloppe notre vie tout entiére.
Chaque fois que Dieu nous accorde son pardon, chaque fois
qu’il nous octroie quelque grice, c’est un effet de son amour
miséricordieux. Au ciel, nous verrons avec évidence que
nous lui sommes redevables de tous les bienfaits dont nous
avons été comblés, de la béatitude dont nous jouirons éter-
nellement. Avec les élus de 1'Apocalypse, nous jetterons
nos couronnes devant le tréne de Dieu, pour reconnaitre
que nous les tenons de sa bonté, et nous chanterons a jamais
sa miséricorde : Misericordias Domini in aeternum cantabo.

Aimons donc & redire la parole du Psalmiste : Deus meus,
misericordia mea*. « Oui, Seigneur », vous &tes non seulement




!

MISERE HUMAINE ET MISERICORDE DIVINE 159

miséricordieux, mais « vous étes ma miséricorde ». Vous étes
«compatissant et plein de bonté, votre miséricorde s’étend
A toutes vos créatures » : Miserator et misericors Dominus...
Et misevationes ejus super ommia opera ejus. SOYeZ-Nous
propice ; « pour la gloire de votre nom », pardonnez nos
fautes « pour lesquelles nous sommes justement affligés »,
aidez notre faiblesse, soulagez notre misére : Ut qui juste pro
peccatis nostris affligimur, pro twi nominis gloria masericordi-
ter liberemur.

Nous savons que nos miséres sont immenses, mais nous
n’ignorons pas que vos miséricordes les dépassent infiniment ;
nous n’avons pas peur de les épuiser, « votre bonté est un
trésor sans limites » : Deus cujus misericordiae non est numerus
et bonitatis infinitus est thesaurus. Nous voulons garder bien
ferme au fond de nos Ames cette conviction, nous désirons
en vivre, afin que l'aveu perpétuel de notre indignité et de
notre misére ouvre notre Ame a l’action de votre grace et
vous glorifie, 6 mon Dieu, en montant vers vous comme un
hymne continuel a vos voies d’infinie miséricorde. — M élan-
ges Marmion, pp. 2-6 et 15.

son lit de mort, son confesseur, pour l’encourager, crut devoir lui
rappeler le bien qu’il avait fait par ses ouvrages, les conversions opé-
rées. Mais lui protesta aussitdét d’un geste négatif, et murmura : Deus
meus, misevicordia mea.|




9. — Le Christ prenant sur lui nos misdres
est devenu le « grand miséreux ».

LA pensée de Dieu nous apparait admirable surtout dans

la facon dont il a réalisé ses desseins de miséricorde.

Nous avons parlé de ce monument éternel de miséricorde
que Dieu se batit dans le ciel.

Quelle est la pierre fondamentale de cet édifice ?

C’est le Christ Jésus.

Nous sommes tous des étres remplis de miséres, nous
pouvons tous nous appliquer la parole du psaume : « Je suis
pauvre et indigent » : Egenus et pauper sum...

Cependant, ne craignons pas de le dire, le pauvre, ’homme
plus que tout autre chargé de miseres, c’est notre divin Sau-
veur. Et comment cela ? Sans doute, son dme toute sainte :
Tu solus sanctus, Jesu Christe, n’a jamais connu le péché,
ni I'imperfection, et son humanité, unie hypostatiquement
au Verbe, a joui sans cesse, méme au milieu de ses douleurs,
des délices infinies de la vision de Dieu.

Mais, étant devenu, par son Incarnation, notre frére ainé
et notre chef, il a bien voulu assumer toutes les miséres, les
souffrances de ses membres ; il a épousé notre nature humaine
avec tout l'apanage de faiblesses qui ’accompagnent ; il a
accepté de « prendre sur lul les iniquités de tous les hommes
ses fréres »: Posuit Dominus in eo iniquitatem ommium nos-
trum.

Contemplons le Christ durant son existence ici-bas. N’est-il
pas vraiment ¢celui qui connait la douleur et 'infirmité » :
Vir dolorum et sciens infirmitatem ? 11 nait dans la plus
extréme pauvreté ; il passe trente années dans un humble
atelier d’ouvrier, soumis 2 la dure loi du travail. Puis, ce sont
les fatigues et les courses de la vie publique, les luttes avec
les pharisiens, la haine implacable de ses ennemis. Enfin,




LE GRAND MISEREUX 161

les souffrances indicibles de sa passion et de sa mort. Regar-
dons Jésus au jardin des oliviers, lors de sa terrible agonie.
’ Saint Paul nous révéle qu'il y a prié « avec larmes et gémisse-
ments»; qu'ill a demandé «A grands cris», cum clamore
valido et lacrymis, miséricorde pour lui-méme et pour ceux
qu’il est venu racheter.
Ce pauvre, cet homme de douleur, devenu tel 4 cause de nous,
| demande par trois fois & son Pére que ce calice lui soit épargné.
| I1 obtiendra le salut de ’humanité, mais 4 la condition de
| subir la mort, et la mort de la croix.
| Quand Jésus est cloué sur cette croix, en proie aux plus
atroces tourments, abandonné des siens, délaissé par son
Pére, ce cri d’angoisse s’échappe de ses lévres mourantes :
« Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’avez-vous abandonné ? »
‘ N’est-ce pas la le cri d'un malheureux accablé de misére ?
Quelqu’un fut-il jamais plus digne de compassion ?
| Dieu, pour sauver le monde, a exigé de son Fils ces exces
de souffrance et cette mort du Calvaire. Le Christ, « par
amour pour son Pére, a tout accepté » ; nous savons en effet
que cet amour de son Pére est le premier motif qui a déter-
miné Jésus a souffrir sa passion : Ut cognoscat mundus quia
ailigo Patrem... sic facio. Notre-Seigneur a accompli, dans
un mouvement de supréme amour et de liberté souveraine,
tout ce que Dieu a voulu de lui, et, en retour, il lui demande
d’avoir pitié de nous: « Pére, mes membres ont besoin de
votre miséricorde ; ce que vous faites pour eux, c’est 4 moi
que vous le faites ; leurs miséres sont devenues les miennes,
j'ai soldé toutes leurs dettes». Alors Dieu est rempli de
miséricorde pour les membres de son Fils, il a compassion
de leurs miséres qui lui sont ainsi présentées ; il nous par-
donne, nous ouvre son cceur paternel et nous comble de
ses graces. Par 13, il paie son Fils de tout I'amour que son
Fils lui a témoigné dans son sacrifice.

Toutes les miséricordes de Dieu A notre égard sont des
réponses a des cris de son Fils. Quand les membres du Christ
Implorent la miséricorde de Dieu, c’est son Fils Jésus qui la
demande par leur bouche ; c’est son cri seul qui donne de

¥;_—4__——-




162 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

la valeur a tous les nétres. Pensons bien que si toute la race
humaine faisait monter vers Dieu des accents de détresse
se livrait pendant des siécles aux plus effroyables macérai
tions, tout cela, sans Jésus, n’atteindrait pas Dieu. Le Christ
savait que, sans lui, nos péchés ne pourraient avoir de ré-
mission, il s’est fait notre rangon, et c¢’est par lui que doivent
passer toutes les miséricordes de Dieu, pour arriver jusqu’a
nous.

Si donc nous voulons en éprouver les bienfaisants effets
restons étroitement unis a4 Notre-Seigneur ; nous sommes
'objet de l'amour miséricordieux de Dieu dans la mesure
ot il nous voit en son Fils. Ceux qui se placent volontairement
et délibérément en dehors de Jésus-Christ s’écartent du
rayon de la miséricorde divine.

Le Calvaire est le centre lumineux des miséricordes vers
lequel se portent les regards de Dieu. Avant I'Incarnation,
cest en vue du divin sacrifice qui devait s'y accomplir que
les miséricordes de Dieu descendaient sur le monde ; depuis
la mort du Christ, c’est encore au Calvaire que se reportent
sans cesse les regards de notre Pere céleste. S’il nous par-
donne, s’il nous donne ses graces, c’est uniquement en vertu
de ce sacrifice qui, tout en nous obtenant le salut, procure
3 Dieu une gloire infinie.

Chaque jour, le drame du Golgotha se reproduit et se
renouvelle sur nos autels ; le saint sacrifice de la messe est
essentiellement le méme que celui de la croix ; seul « le mode
d’oblation différe »: sola offerendi ratione diversa. Le méme
Christ qui, sur la croix, s’est offert d’une fagon sanglante,
est offert, par le ministére du prétre, d'une maniére non
sanglante. Dieu y regoit la méme gloire, et nous y obtenons
les mémes graces. Toutes les souffrances de Jésus sont ace
moment représentées au Pére éternel : Mortem Domini annun-

“fiabitis - le Christ faif entendre le méme appel 2 la miséri-
| corde. Alors Dieu pardonne et se montre clément envers les
{ hommes aux miséres sans nombre, parce quils sont les
«  membres de son Fils.

Oui, Dieu est vraiment admirable dans ses RUVIES. Com-

<

——4———4




LE GRAND MISEREUX 163

bien le psalmiste avait raison de s’écrier : Quam magnificata
| sunt opera tua, Domine ! Omnia tn sapientia fecisti. «O
Seigneur, vous avez marqué toutes vos ceuvres du sceau de
! la magnificence et de la sagesse !» Dans sa sagesse et sa
bonté adorables, Dieu a su combiner si parfaitement les
choses qu'il tire sa gloire de notre propre misere. Non seule-
ment, elle lui est une occasion d’exercer sa miséricorde, mais
| le Christ Jésus, ayant pris sur lui nos fautes et nos faiblesses
et les ayant expiées en sa personne, chaque fois que Dieu
nous fait miséricorde, il glorifie son Fils et fait valoir les
mérites de son sang précieux.
Des satisfactions du Christ, s’éléve continuellement vers
«le Pére des miséricordes» un encens d’adoration et de
gloire infinie. — Mélanges Marmion, pp. 7-10.

e

Vere languores mostros ipse tulit et dolores mostros ipse —
portavit : « Le Christ a réellement pris sur lui nos infirmités |
et il a porté lui-méme nos douleurs. » Ce texte a une signi- ¥
fication vraiment profonde :

I. — Jésus a pris sur lui tous les péchés actuels délibérés
et les a expiés en sa Personne. « Le Seigneur a placé sur lui
I'iniquité de nous tous » : Posuit n eo Dominus niquitatem
OMNIUM NOSEYUM. '

2. — Comme chef de I'Eglise, Jésus accepte en notre
nom (ses membres) toutes nos miséres, nos infirmités, nos
douleurs ; il en a souffert en notre nom ; il les a sanctifiées
et déifiées en sa Personne. Aucune peine, ni souffrance, ni
faiblesse de ses membres ne lui était cachée : il les a prises
volontairement sur lui.

3. — En les prenant ainsi sur lui, il en a retiré 1’aiguillon
et nous aide  les supporter, — Lettres de direction, pp. 148-149.

Saint Jean nous rapporte qu'au début de sa vie publique,
. notre divin Sauveur passant par la Samarie, arriva 4 une
Ville nommée Sichar, prés du puits de Jacob. Parmi les
détails de la scéne notés avec soin par I'Evangéliste, il en
et un qui émeut tout particulirement nos ceeurs. Jesus

N




164 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

ergo fatigatus ex ttinere, sedebat sic supra fontem : « Jésus
étant donc fatigué du voyage s’assit tout simplement contre
la margelle du puits». Quelle touchante révélation de la
réalité de 'humanité de Jésus !

Il faut lire le commentaire admirable que saint Augustin
a donné de ces détails, avec cette opposition d’idées et de
termes dont il a le secret, surtout quand il veut mettre en
relief 'union et le contraste du divin et de I'humain en
Jésus. « Il céde a la fatigue, dit-il, celui-la méme qui répare
les forces de ceux qui sont épuisés, celui dont I’absence nous
accable et dont la présence nous fortifie»: Fafigatur per
quem [atigati recreantur ; quo deserente fatigamur, quo prae-
sente firmamur. « C'est pour vous que Jésus est fatigué de
la route. Nous trouvons Jésus plein de force et de faiblesse.
Pourquoi plein de force ? Parce qu’il est le Verbe éternel et
que toutes choses ont été créées par sa sagesse et sa puis-
sance. Pourquoi plein de faiblesse ? Parce que ce Verbe
gest fait chair et a habité parmi nous. La force divine de
Jésus-Christ vous a créés, sa venue dans la faiblesse de notre
humanité vous a rachetés». Foriitudo Christt te creavit ;
infirmitas Christi te recreavil.

Et le saint conclut : « Jésus est faible dans son humanité ;
mais vous, gardez-vous de demeurer dans votre faiblesse ;
venez plut6t puiser la force divine en celui qui, étant par
nature la Toute-puissance, a voulu se rendre faible pour
votre amour » : Infirmus in carne Jesus; sed noli tu infirmari,
in infirmitate illius tu fortis esto | — Le Christ dans ses mys-

téres, pp. 17-78.




3. — ... Afin qu’'habite en moi la force du Christ.

SI nous pouvions avoir la conviction profonde, que nous
sommes Iimpuissants sans le Christ mais que nous
avons tout en lui | Quomodo non etiam cum 1llo OMNIA nobis
donavit ? ;. « Comment, avec le Christ, Dieu ne nous octroye-
rait-il pas tous les dons ? » — De nous-mémes, nous sommes
faibles, trés faibles; il y a, dans le monde des ames, des
défaillances de toutes sortes ; mais ce n'est pas 1A une raison
pour nous décourager ; ces miseres, lorsqu’elles ne sont pas
voulues, ! sont plutdét un titre 4 la miséricorde du Christ.
Voyez les malheureux qui veulent exciter la pitié de ceux
auxquels ils demandent 'aumoéne ; loin de cacher leur pau-
vreté, ils étalent leurs haillons, ils montrent leurs plaies ;
c’est 1a leur titre & la compassion et 4 la charité des passants.
Pour nous aussi, comme pour les malades qu’on lui amenait 1/
lorsqu’il vivait en Judée, c’est notre misére reconnue, avouée, ;
ctalée aux yeux du Christ, qui nous attire sa miséricorde. L
Saint Paul nous dit que le Christ Jésus a voulu €prouver nos
infirmités — excepté le péché, — afin d’apprendre a compa-
tir : et, de fait, nous lisons plusieurs fois dans I’Evangile que
Jésus était « touché de pitié » a la vue des souffrances dont
il était le témoin: misericordia motus. Saint Paul ajoute
expressément que ce sentiment de compassion, le Christ le
conserve dans sa gloire ; et il en conclut aussitdt : ¢ Appro-

B LY - A
Yo
M.\“

I. (Il est a peine besoin de dire ici que D. Marmion a toujours eu
| Soin de distinguer infirmités et infidélités. Autant il €tait compatissant
? pour les faiblesses et les infirmités, autant il prenait soin de mettre
les ames en garde contre les négligences si minimes fussent-elles et
les infidélités voulues méme dans les plus petits détails. Cf. L'union @

Dieu, P. 28 et suiv. Sponsa Verbi, PP- 37-44 ; Le Christ idéal du moine,
PP. 183-185.]

b




.

166 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

chons-nous donc avec assurance, cum fiducia, du trone » de
Celui qui est la source ¢ de la grice »; car si nous le faisons
dans ces dispositions, nous obtiendrons miséricorde. — Le
Christ, vie de l'dme, pp. 73-74.

Appuyons-nous sur le Christ Jésus, non seulement dans
la priére, mais dans tout ce que nous faisons. Et nous serons
forts. Si «sans lul nous ne pouvons rien »: Sine me, nihil
potestis facere, « avec lui, nous pouvons tout » : Omnia possum
in eo gui me confortat. Nous trouvons en lui, avec la source
d’une grande confiance, le motif le plus efficace de la fidélité
et de la patience au milieu des tristesses, des contrariétés,
des épreuves, des souffrances que nous devons subir ici-bas
jusqu’a la fin de notre exil.

Au moment de terminer sa vie mortelle, Jésus adresse
a son Peére pour ses disciples qu’il quittera bient6t, une
priére touchante : « Pére saint, lorsque j’étais avec eux, je
les gardais moi-méme ; maintenant que je vais retourner
auprés de vous, je vous prie, non de les enlever de ce monde,
mais de les garder du mal»: Cum essem cum e1s, ego serva-
bam eos ; nunc autem ad te vemio ; non rogo ut tollas eos de
mundo, sed ut serves eos a malo.

Quelle sollicitude toute divine se traduit dans cette priérel
Notre-Seigneur ’a dite pour nous tous. — Le Christ dans ses
mystéres, p. 359.

Une pensée qui doit vous aider et vous encourager est
que tout ce que Dieu fait pour nous est un effet de sa miséri-
corde : In aeternum misericordia aedificabitur in caelis : « Dieu
édifie un monument éternel A sa miséricorde dans le ciel».
Les pierres de ce monument sont les miséreux qui attirent
la miséricorde par leur misére. Car la miséricorde est la

.| bonté en face de la misére. La pierre fondamentale de ce

monument est le Christ qui a épousé toutes mos miseres:
Vere languores nostros ipse tulit et dolores nostros tpse portavit :
« Véritablement c’était nos langueurs qu’il portait et nos
douleurs dont il s’était chargé ». Il les divinise et leur donne




N

... AFIN QU'HABITE EN MOI LA FORCE DU CHRIST 167

un mérite et une valeur immenses aux yeux de son Pére. Si
tous les matins, vous unissez vos fatigues, vos langueurs, vos
souffrances de tout genre avec celles de Jésus-Christ, il les
assumera et les rendra siennes. En souffrant avec patience
les peines et les fatigues de notre vie, nous participons a
la passion de Jésus-Christ. Alors, sa force, sa vertu regne
en nous : Libenter gloriabor in infirmitatibus meis ut inhabitet
tn me virtus Christi : « Volontiers je me glorifierai dans
mes faiblesses, afin que la puissance du Christ habite en
moi ».

Oh | ma chére enfant, c’est une grande grice que de com-
prendre ceci et de suivre Jésus dans ses langueurs. Rien ne
peut davantage attirer les faveurs et les miséricordes divines
comme cette union patiente de nos peines et de nos faiblesses
a celles du Christ.

Comme sujet d’examen, prenez ['acceptation patiente et
pletne d’amour des fatigues, des contrariétés et des peines de
votre vie. De cette fagon, votre vie deviendra un crz conti-
nuel auprés du cceur du Pére céleste. — Lettres de direction,
Pp. 108-109.

Jésus vivant en vous est votre fowt: Factus est mobis
sapientia a Deo et justitia et sanctificatio et redemptio : « Nous
avons obtenu en lui, de Dieu et devant Dieu, notre sagesse,
notre justice, notre sanctification et notre rédemption ». Il
est notre supplément, tellement que, quand nous agissons en
son nom, le Pére ne voit plus en nous que le membre de son
Ef?’ et nos faiblesses sont les faiblesses de Somr Fils. De

mps en temps, comme ce fut le cas pour ce Fils lui-

mé.rne, au jardin des oliviers, le Pére nous fait sentir tout le
poids de nos charges et de nos faiblesses. Donc, allez de -

avant avec un parfait abandon a Jésus-Christ. — Ibid.,
p. 145.

Il n’y a pas de croix plus lourde ici-bas que cet état d’épui-
sement et de lassitude produit par le climat et la vie que
Vous devez mener. Mais, croyez-mol, il n’y a rien qui opére




s —t——

——

168 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

la vraie vie divine en nous comme }Vunion @ la faiblesse de
Jésus.

En épousant notre nature dans 1l'Incarnation, il a pris
sur lui toutes nos faiblesses, toutes nos impuissances, toutes
nos souffrances, Il les a rendues siennes: Vere languores
nostros ipse tulit et dolores mostros ipse portavit : « Véritable-
ment c'étaient nos langueurs qu’il portait, et nos douleurs
dont il s’était chargé». Lors de I'Incarnation, le Verbe a
assumé non un corps glorieux, comme celui du Thabor, non
un corps impassible comme celui de la résurrection, mais
in similitudinem carnis peccati : « ... dans une chair semblable
a celle du péché», un corps de pécheur, semblable au notre
en tout, sauf le péché personnel. Il a élevé, rendu divines,
nos faiblesses en les prenant, et des lors, elles crient en nous
vers le Pére comme celles de Jésus-Christ lui-méme.

C'est par la foi pure, par I'amour sans sentiment que ceci
se réalise et, au lieu de nos faiblesses, nous recevons immen-

sément la force du Christ.

Je désire tant vous enseigner cette grande vérité et vous
aider a la mettre en pratique. Pour cela, il faut vous livrer
sans réserve a Jésus-Christ en acceptant dans la for pure
tout ce qu'il vous envoie ou permet. Sachez, ma fille, que
dans une Ame comme la vbtre, qui a tout quitté pour lui,
qui au fond ne cherche que lui, il y a une priére inconsciente,
non sentie, mais trés réelle, qui monte vers Dieu au milieu de
vos défaillances, car nos désirs sont de vraies priéres pour
celui « qui scrute les reins et les cceurs ». Destderium paupe-
yum exaudivil auris tua : « Votre oreille, Seigneur, a entendu
la priére des pauvres ». Mais, pour cela, la grande vertu, chez
vous, doit étre la patience. Patientia vobis NECESSARIA est:
¢« La patience vous est nécessaire ». C’est par la patience,
I'absence de tout murmure méme intérieur, le sourire a toute
contrariété, que Jésus vous fait participer 4 sa Passion.

Le Christ divinise nos souffrances et leur donne un mérite
et une valeur immenses aux yeux de son Pére. Si tous les
matins, vous unissez vos fatigues, vos langueurs, vOs sonf-

o



... AFIN QU'HABITE EN MOI LA FORCE DU CHRIST 169

frances de tout genre avec celles de Jésus-Christ, il les
assumera et les rendra siennes, — Lettres de direction, pp. 107-

108.

Pour le moment, je ne ferai que vous donner deux ou
trois principes qui devraient étre la teneur de vofre vie spiri-
tuelle :

1. — Dieu fait toutes choses pour la gloire de son Fils
Jésus. Or, Jésus est spécialement glorifié par ces ames qui,
convaincues de leur incapacité extréme, s'appuient sur lui,
regardent vers lui pour avoir lumiere, aide, tout,

2. — Vous devriez tdcher de réaliser de la fagon la plus
vivante qu'étant membre de Jésus par votre baptéme et de
plus en plus par chaque communion, vos besoins, vos infir-
mités, vos fautes sont, en un sens vrai, les besoins, les infir-
mités, les fautes de Jésus: Vere languores nostros ipse tulit,
et dolores nostros ipse portavit. Posuit in eo Dominus iniqui-
tatem omniwm nostrum : « Vraiment c'é¢talent nos langueurs
qu’il portait et nos douleurs dont i s’était charge. Le Scigneur
a posé sur lui 'iniquité de nous tous». [factus est pro nobis
peccatum : « Dieu 1'a fait péché pour nous .

3. — Quand vous sentez votre faiblesse et voire misere,
présentez-vous vous-méme sans crainte devont les yeux de
votre Peére céleste au nom et en la personne de son divin
Fils : Libenter gloriabor in infirmitatibus mers ut inhabitet
wn me virtus Christi : « Volontiers je me glorifierai dans mes
infirmités afin que la force du Christ habite en moi». —

Ibid., pp. 147-148.

Vous étes riche en infirmités, et si vous vouliez vous
appuyer sur lui seul, faisant tout, souffrant tout, unie en
son nom, il vous rendrait de plus en plus agréable A son Pere.
Il vous ménerait avec lui dans ce sanctuaire qu’il appelle

‘ Stnus Patris : «le sein de son Pérey, et alors, sous U'ceil de
Dieu, vous vous efforcericz constamment de lui plaire en
faisant ce que vous sentez [ui étre le plus agréable. Ceux-1a
seuls demeurent dans le sein de Dieu qui ont une immense

13

~




170 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

confiance en sa paternelle bonté et sa miséricorde large et
infinie, qui font leur possible pour lui plaire en toutes choses.

Voila donc votre programme pour le moment. Je sens
que Notre-Seigneur vous a confiée & moi comme une enfant
que je dois lui présenter pour étre un des triomphes de sa
miséricorde, car saint Paul dit : « Dieu a choisi les faibles et
les débiles, et les choses de rien, afin qu'aucune chair ne se
glorifie en sa présence ».

J’ai pensé a votre dme. Malgré vos défauts trés réels et
vos miséres, qui sont sans doute beaucoup plus grands que
nous ne les voyons, Dieu vous aime beaucoup, et il désire
substituer sa grandeur a votre petitesse, son opulence a
votre bassesse, sa grande sagesse a votre insuffisance. Il peut
faire tout cela, si vous le laissez seulement faire. Confiteor
tibi, Pater, Domaine caeli et terrae, quia abscondisti haec a
sapientibus et revelastt ea PARVULIS : « Je vous rends grice,
0 Pére, Seigneur du ciel et de la terre, de ce que vous avez
caché ces choses aux sages et que vous les avez révélées aux
petits ». Vous étes une de ces tres petites gens sur lesquelles
Dieu daigne abaisser ses regards.

Tachez de regarder beaucoup plus Dieu que vous-méme ,

‘% de vous glorifier en vos miséres, comme étant l'objet et le
A i motif des miséricordes divines ; d’aimer la vertu plus que
e vous ne redoutez le vice ; d’exalter les mérites et la puissance
infinis de Jésus en y puisant passionnément pour subvenir

a vos besoins.
Voila un programme pour toute une année, et méme pour

toute une vie.

e
p———,

Votre derniére lettre m’a presque peiné, car je vois que
vous permettez 4 la vue de vos miséres — qui sont trés
limitées — de vous cacher les richesses qui sont vdtres en
Jésus-Christ, et qui sont infintes. C'est une grande gréce que
de voir nos miséres et notre petitesse. Mais cette connais-
sance est un réel poison, si elle n'a pour contrepartie une
immense foi et confiance en la « toute suffisance » des mérites



... AFIN QU'HABITE EN MOI LA FORCE DU CHRIST I7I

de notre cher Seigneur, de sa richesse et de ses vertus qui sont
tous noétres : Vos estis corpus Christi et membra de membro.
Vous étes son corps, et les membres mémes de ses membres.
Les membres possédent réellement comme lewrs toute la di-
gnité et le mérite de la personne dont ils sont les membres.
Et voici ce qui glorifie Jésus: que nous ayons une si haute
appréciation de ses mérites et une si grande conviction de son
amour & nous les donner (Et nos credidimus caritati Dei : « Nous
avons crud l'amour que Dieu a pour nous») que notre misére
et notre indignité ne nous découragent pas.

Il y a deux catégories de personnes qui donnent peu de
gloire a Jésus-Christ :

1. — Celles qui ne voient pas leur misére, ni ne se rendent
compte de leur indignité, et par conséquent ne ressentent
pas le besoin de [ésus-Christ;

2. — Celles qui voient leur misére, mais n’ont pas cette
foi forte en la divinité de Jésus-Christ, par laquelle elles sont
pour ainsi dire heureuses d’étre aussi faibles afin que Jésus
puisse étre glorifié en elles. Que vous étes loin de vous glorifier
en vos infirmités !

Efforcez-vous d’avoir une intention trés pure en tout ce
que vous faites. Unissez vos intentions 4 celles de votre divin
Epoux, et n’ayez point d’égard aux résultats. Dieu ne donne
pas de prime au succés. — Lettres de direction, pp. 151-154.

Malgré nos miséres, ou plut6t a cause de nos miséres,
nous devons nous appuyer sans crainte sur Notre-Seigneur.
Je vois de plus en plus que, lorsque nous nous présentons
devant le Pére céleste en qualité de membres de son Fils
bien-aimé — ¢ Vous étes le corps du Christ, et membres de
Ses membres » — la vue de nos miséres ne fait qu’attirer
les regards de sa miséricorde. — I bid., p. 149.

Sur la croix, alors que toutes les puissances inférieures de
I'dme de Jésus furent submergées dans une mer de tristesse
¢t de ténebres, la fine pointe de son esprit regardait toujours
la face du Pere.

|

'



172 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Je demanderai pour vous qu'au milieu de vos épreuves
11} la fine pointe de votre 4me reste toujours attachée A la face

" '/| (= bon plaisir) du Péere céleste. Ne vous étonnez pas de vos
L\ " faiblesses. Clest dans la faiblesse que la vertu se perfectionne.

Plus vous sentez votre incapacité, votre faiblesse, plus vous
vous appuyez sur Lwi, — plus voire vertu est surnaturelle

S et agréable a Dieu. — Un maitre de la vie spirituelle, p. 448.

Avant de parvenir a Dieu, il faut que I’Ame vore, et qu’elle
sente, et qu'elle commaisse que tout vient de lui, et que ce
sont notre misére, notre pauvreté, nos infirmités qui, ayant
été assumées par sa sainte Humanité, sont élevées, en lui,

s a une valeur divine. Ceci est un grand secret que peu com-
prennent. Saint Paul 'exprime en ces termes: ¢ Volontiers
je me glorifierai dans mes infirmités afin que ce soit la vertu
et la force du Christ qui habitent en moi. C'est pourquoi
je me ré¢jouis dans mes infirmités ». — Ibid., p. 529.

J'ai beaucoup souffert durant mon séjour en... Les épreuves
que Notre-Seigneur m’a envoyéesne se comptent pas. La con-
viction que ]’en airetirée, c'est que Dieu veut bien étre glorifié
par l'union de notre faiblesse avec la force infinie du Christ.
Le Christ est la Virtus Dei' «La force de Dieu », mais ila

restre de Jésus est la revélatmn de Pette _faiblesse. Cette

, union de la faiblesse humaine avec la force divine donne gloire
a Dieu. De la, le grand cri de saint Paul : Libenter gloriabor
w infirmaitatibus meis ut inhabitet in me virtus Christi . « Vo-
lontiers je me glorifierai dans mes infirmités afin qu’habite en
moi la force du Christ ». Cette pensée m’a toujours suivi et
soutenu dans toutes mes contrariétés et difficultés, mais
maintenant elle est tellement gravée dans mon ame qu’elle
fait pour ainsi dire partie de moi-méme. Je suis convaincu
que je ne suis rien ni ne puis rien, mais que, d’autre part,
je dois avoir une confiance illimitée dans la force du Christ,
et qu'en lui je puis tout. — Ibid., p. 212,




... AFIN QU'HABITE EN MOI LA FORCE DU CHRIST 173

Toute I’histoire de Jésus est le triomphe de la Virtus
Verbi, la « Force du Verbe » appuyant la faiblesse de son
Humanité.

Jésus est toujours devant la face de Dieu et caché en lui.
Sa priére, pendant qu’il contemple la face de son Pére, devient
la nétre. Je comprends si bien la parole de saint Paul: Li-
benter gloriabor...

Plus on est pauvre, plus les richesses ineffables du Christ
trouvent leur place en nous. Notre misére connue et avouée,
attire ses largesses. — Lettres de direction, pp. 154-156.



4. — L’état de maladie.

IL ne faut pas vous étonner si dans l'état de langueur
ol vous vous trouvez a présent, vous ne sentez pas
toujours cette ferveur et cette ardeur que vous désirez avoir
dans vos priéres. La pauvre ame dépend tellement du corps
que, lorsque celui-ci est souffrant ou languissant, elle ne peut
pas faire grand’chose. Méme la grande sainte Terese, malgré
son ardeur et sa générosité, se plaignait amerement de ce que
12 faiblesse de son corps empéchait son ame de s’élever a
Dieu dans l'oraison. Quand nous supportons cet état avec
patience, nous sommes beaucoup plus agréables a Dieu et
plus prés de son cceur, que lorsque nous sommes remplis de
~ ferveur et de consolation, car, dans le premier cas, nous avons
le mérite du sacrifice, et notre amour témoigne avec plus
de certitude qu’il est pur et sans interét propre.

J’ai été bien triste en apprenant que vous étiez si faible,
si souffrante, ou comme vous le dites vous-méme, une petite
fleur qui languit sur sa tige. Je prie tous les jours Notre-
Seigneur de vous donner le courage de souffrir, de supporter
cet état si pénible, pour son amour et en union avec sa lan-
gueur et ses souffrances durant sa Passion. Oh! oui, mon
enfant, souffrir avec Jésus est le vrai bonheur; si nous

uvions le comprendre, car celui qui souffre est si prés de

son Sacré-Ceeur | Mais il faut souvent yous unir) avec lui

_par I'amour et accepter avec lui et pour lus tout ce que le

——

Bon Dicu veut vous imposer. — Letires de direction, pp. 101-
102.

Votre si bonne lettre a été une vraie joie pour moi, car j'al
compris que vous aviez le véritable bonheur d’ici-bas, qul
joie

\ consiste 4 se livrer a la divine volonté et a trouver sa ]

.

o



L’ETAT DE MALADIE 175

dans l'accomplissement de nos devoirs de tous les jours.
Oui, la vie est sérieuse, car elle se prolonge jusque dans m
I’éternité, et le spectacle des gens qui semblent ne vivre que !
pour le plaisir est bien triste. . ’
Aucun bonheur ici-bas n’est sans ombre, et si votre santé
parfois vous éprouve, c’est que le Bon Dieu ne veut pas que
vous vous attachiez trop a cette terre, car notre vrai home
est au ciel, avec notre Pére céleste, Lettres de direction, p. 292.

Je n’aime pas vous laisser sans un mot, d’autant que vous
étes souffrante. Quand on se livre 4 Dieu sans réserve et en
toute confiance, on tombe entre les mains de la Sagesse et de
I’Amour infinis. A partir de ce moment, pas un cheveu de

| notre téte ne se perd sans sa connaissance, sans sa permission.
| Il ordonne fout a ce grand but : notre union avec lui. C’est
pourquoi je ne puis désirer que ce que dispose son Amour.
| Nous devons aimer en lui, et avec lui, et comme lui. Je prie
pour vous de tout mon cceur afin que cette épreuve vous con-
duise a I'union parfaite.

Je souffre de ce que vous souffrez, mais je ne voudrais
pas vous détacher de cette croix sur laquelle vous trouvez
votre Epoux ; il est pour vous un Sponsus sanguinis. Soyez
sire que je ne vous quitte pas par la pritre, et souvent
chaque jour, je vous place dans son Sacré-Ceeur.

J'ai appris que vous avez été tras souffrante. Je demande
au Sacré-Ceeur de Jésus de prendre sur lui vos souffrances
et de les rendre siennes. Il a dit : « Tout ce que vous faites
au moindre des miens, c’est 4 moi que vous le faites ». Car
lous sommes les membres de Jésus, et vous étes un membre
souffrant. Le Pére, vous regardant, voit son Fils crucifié en
vous, Votre éfat est une priére continuelle. Je vais demander

& Jésus d’unir le plus possible vos langueurs et vos peines
aux siennes.

Jai grande compassion de vous selon la nature, mais \n

r

- 'I‘l‘

(oot oot
A

A




176 VENEZ AU CHRIST. VOUS TOUS QUI PEINEZ...

quand je vous regarde en Dieu, en qui seul je désire vous
trouver, je ne puis me séparer de son adorable volonté a
votre égard.

Que votre force soit le Christ. Je veux que vous soyez
faible, afin que votre faiblesse, en attirant sa compassion,
vous remplisse de sa foree @ Ut tnhabitet in me virtus Christi :
« Afin que la force du Christ habite en moi ».

_..Unis a Jésus, nous entrons de plein droit dans le sanc-
twarium exauditionis ¥ ol toutes les pétitions sont exaucées.
Ma fille, quand vous étes faible et souffrante, vous é€tes
comme Jésus in sinu Patris : «dans le sein du Pere », mais
sur la croix. Jésus en croix, en agonie, en faiblesse, aban-
donné de son Pére, était toujours in sinu Patris, et jamais
plus cher au Pere, jamais plus prés du Peére. Je vous laisse 1a.
Dans le ciel vous chanterez : Secundum multitudinem dolorum
meorum in corde wmeo, comsolationes tuae laetificaverunt ani-
mam meam : « Vos consolations, 6 Dieu, m’ont réjoui, dans
Ja mesure de la grandeur des souffrances qui m’ont affligé. »

Puisque vous ne savez pas beaucoup prier, je le fais a
votre place ; 4 la sainte messe, dans l'office divin, je suis
la bouche de nos deux cceurs pour chanter les louanges a la
sainte Trinité et pour plaider en votre faveur.

Bon courage | His qui diligunt Deum, OMNIA cooperaniur
in bonum : « Tout coopére au bien de ceux qui aiment Dieu».
— Un mattre de la vie spirituelle, pp. 277-279.

Quand chaque jour, en faisant le chemin de la croix, je
contemple Dieu, 1'Infini, le Tout-Puissant succombant a la
faiblesse et tremblant & Gethsémani, je comprends qu’au
lieu d’avoir pris, en s’incarnant, un corps glorifié, il a assu-

1. [« Le sanctuaire ot les requétes sont exaucées» et qui est «le
sein du Pére ». On ne rencontre pas ce terme dans les Ecritures, mais
l'idée en est empruntée 4 saint Paul, Hebr. v, 6-7, VI, 19-20, VII, 25 et
Ix, 11-12. Cette pensée est chére a dom Marmion.]




L'’ETAT DE MALADIE 177

mé un corps infirme comme le ndtre, afin de rendre notre
faiblesse divine en lui. — Un maitre de la vie spivituelle,
p. 629.

Jésus m’a fait comprendre que quand il a dit : Corpus
autem aptastt mihr : « Vous m’avez donné un corps», son
Pére ne lui avait pas donné un corps glorieux ou exempt de
faiblesses. Il a eu, dit saint Jean Damascéne, toutes les
infirmités qui n'étaient pas indignes de sa divine Personne :
Vere languores nostros ipse tulit : « Il a réellement pris sur lui
nos langueurs ». C’est pourquoi il nous invite a les partager,
il les assume, les divinise, et elles deviennent la fontaine de
cette virtus Christs dont parle saint Paul. — I'bid., p. 465.

C’est chose excellente d’accepter de la main du Seigneur
sans se plaindre, le corps que nous avons regu, avec ses
faiblesses, ses lourdeurs, ses souffrances, et de dire comme
le Christ : Corpus autem aptasti mihi . O Pére, je veux ce

corps tel que vous I'avez voulu pour moi, avec tout ce qu'il

peut m’apporter de pénible. — Ibid. p. 461.

Supporter vos souffrances, votre état de langueur, avec
douceur, en union avec les souffrances de Jésus, c’est beau-
coup asz'r. — Letlres de direction, p. 105.

12
i 4
:




5. — La tentation.

Pourquoi Dieu permet la tentation et 1’épreuve ?

Il sc rencontre des esprits qui s’imaginent que la vie
intérieure des ames n’est qu’'une ascension douce, aisée,
sans secousse, le long d'un chemin bordé de fleurs.

Vous savez qu'il n’en est généralement pas ainsi, encore
que Dieu, maitre souverain de ses dons, puisse nous mener a
Jui par tel chemin qu'il lui plait. I1 y a longtemps que le Sei-
gneur a dit dans I'Ecriture : « Mon fils, si tu veux t’adonner
au service de Dieu, prépare-toi a la tentation : Filt, accedens
ad servitutem Dei, praepara animam tuam ad tentationem. De
fait. il n’est pas possible, dans les conditions de notre huma-
nité présente, de trouver Dieu pleinement sans étre battu
par la tentation. Et le démon s’acharne le plus souvent
contre ceux qui cherchent Dieu sincérement et en qui il
voit une image plus vivante du Christ Jésus.

Mais, me direz-vous, la tentation n’est-elle pas un danger
pour I'ame ? Ne serait-il pas hautement préférable de ne
jamais étre tenté ? Nous sommes spontanément portés a
envier celui qui n’éprouverait jamais de tentation : « Heureux
’homme, dirions-nous volontiers, qui n'a pas A en subir les
assauts ! »

Clest peut-étre 1a, en effet, I'avis de notre sagesse humaine.
Mais Dieu, qui est la vérité infaillible, la source de notre
sainteté et de notre béatitude, nous dit tout le contraire :
« Bienheureux 1’homme qui supporte la tentation » : BEATUS
VIR qui sufferl tentationem. ... Pourquoi 1'Esprit Saint pro-
clame-t-il cet homme «heureux», alors que mnous, nous
inclinerions a penser bien autrement ? Pourquoi 'ange disait-
il 2 Tobie que c'était « parce qu'il était agréable & Dieu qu’il
fallait qu’il ft soumis a l'épreuve»: QUIA acceptus eras




LA TENTATION 179

Deo, NECESSE FUIT ut tentatio probaret te. Est-ce & cause de
la tentation elle-méme ? Non évidemment, mais c’est parce
que Dieu se sert d’elle pour obtenir une preuve de notre |
fidélité ; notre fidélité — soutenue naturellement par la i
grace — se fortifie et se manifeste dans la lutte, et la couronne

1 de vie est enfin accordée A sa victoire : mrobatus fuerit,

| accipiet coronam vitae.

La tentation que I’Ame supporte patiemment est pour elle
une source de mérites, et est glorieuse pour Dieu. Par sa
constance dans I'épreuve, I’Ame est un vivant témoignage
de la force de la grace: «ma grice te suffit, car c’est dans
la faiblesse que ma puissance se manifeste tout entiére»:

| Sufficit tibi gratia mea, nam virtus in infirmitate perficitur.
Dieu attend de nous que nous lui rendions cet hommage et
cette gloire.

Voyez le saint homme Job. L’Ecriture préte & Dieu comme
une fierté de la perfection de ce grand juste. Un jour, — .
I’écrivain sacré a dramatisé la scéne, — que le démon pa-

‘ raissait devant lui, Dieu lui dit: « D’ou viens-tu ? » Et le
démon de répondre : « De parcourir le monde et de m’y
promener ». Le Seigneur reprend: « As-tu remarqué mon
serviteur Job ? Il n’y a pas d’homme comme lui sur la terre,
intégre, droit, rempli de crainte et éloigné du mal» Satan
ricane : « Quel mérite a-t-il vraiment de se montrer parfait, ._ -

R S

it
e i s

“
-
£ Wy

V.

quand tout lui est prospére et lui sourit ? Mais, ajoute-t-il, 3
étendez seulement la main, touchez a ses biens, et 'on verra .
s'il ne vous maudira pas en face ». Dieu donne licence & Satan "\
. de frapper son serviteur dans ses possessions, dans sa famille, 3,
| dans sa personne méme. Voici Job, dépouillé peu a peu de S

tous ses biens, couvert de leépre, étendu sur son fumier, et
obligé, par surcroit, de subir les sarcasmes de sa femme et - }
| de ses amis qui 'excitent au blasphéme. Mais il reste inébran- |
‘ lablement fidéle & Dieu. Pas un sentiment de révolte ne 8
monte de son cceur, pas un murmure n’effleure ses lévres ;
il n’exhale que d’admirables paroles de soumission: «Le
Seigneur m’avait tout donné, le Seigneur m’a tout enlevé,
que son saint nom soit bénil... Nous recevons de Dieu les

!




ey

-g;"

L)

180 VENEZ AU CHRIST. VOUS TOUS QUI PEINEZ...

biens, pourquoi n'accepterions-nous pas aussi les maux de
sa main ?» Quelle constance héroique ! Et quelle gloire
donne a Dieu cet homme qui, accablé de tels maux, bénit
la main divine ! Aussi savons-nous que Dieu, aprés I'épreuve,
lui rendit témoignage, et lui restitua aussi, en les multi-
pliant, tous ses biens. La tentation avait servi 4 mettre en

relief la fidélité de Job.

La tentation accomplit encore, dans plus d'une ame, un
travail que rien ne remplace.

Il se trouve des ames, droites mais fiéres, qui ne peuvent
arriver a l'union divine que si clles ont été terrassées, abat-
tues. Il faut qu’elles aient comme touché du doigt 1'’abime
de leur faiblesse, et comme expérimenté leur dépendance
absolue de Dieu, afin qu'elles ne s’appuient plus sur elles-
mémes. Seule, la tentation leur fait mesurer leur impuissance.
Quand ces ames sont ballottées par la tentation, elles éprou-
vent la nécessité de s’humilier, parce qu’elles se sentent au
bord de ’abime ; un grand cri s’échappe d’elles & ce moment
et monte vers Dicu. Et c’est alors '’heure de la grace. La
tentation tient ces Ames en éveil sur leurs faiblesses, et
entretient en elles un constant esprit de dépendance envers
Dieu. Pour elles la tentation est la meilleure école d’humi-
lité.

A d’autres Ames, I'épreuve profite en les préservant de
la tiédeur.

Sans la tentation, elles se laisseraient aller 4 la nonchalance
spirituelle ; la tentation pour elles est un stimulant qui par
la lutte avive ’amour, tout en donnant & la fidélité 1’occa-
sion de se manifester. Voyez les apbtres au jardin des oliviers.
Malgré V'avertissement que leur a donné le divin Maitre, de
veiller et de prier, ils dorment ; ne sentant point le danger,
ils se laissent surprendre par les ennemis de Jésus et s'en-
fuient, abandonnant leur Maitre, en dépit de toutes les
protestations antérieures. Combien cette conduite différe de
celle qu'ils avaient eue sur le lac tandis qu'ils luttaient contre




LA TENTATION 181

la tempéte | Voyez comment en présence du péril qui les
presse alors et dont ils ont conscience, ils réveillent Jésus
de son sommeil par des cris pleins d’angoisse : « Seigneur,

sauvez-nous, sinon nous périssons »: Domine, salva nos,
perimus |

Enfin, I'épreuve nous donne la grande formation de l'ex-
périence.

C’en est la un fruit précieux, parce que nous devenons
aptes a aider les dmes quand elles viennent prés de nous
chercher la lumiére et le secours. Comment instruire, aider
efficacement, une 4me tentée, quand on ignore soi-méme ce
quest la tentation ? Saint Paul dit du Christ Jésus que
s’ «il a voulu éprouver toutes nos infirmités, sauf le péché,
c’est pour compatir & nos faiblesses » : Tentatum per omnia
absque peccato; in eo enim in quo passus est 1pse et tentatus,
polens est et eis qui tentantur, auxiliari.

Ne nous effrayons donc jamais du fait de la tentation,
ni de sa fréquence, ni de sa violence. Elle n’est qu’une épreuve ;
Dieu ne la permet jamais qu’en vue de notre bien. Si obsé-
dante soit-elle, elle n’est pas un péché, pourvu que nous ne
nous exposions pas volontairement i ses atteintes et que
nous n'y consentions pas. On peut semtir sa morsure ou ses
charmes ; mais tant que cette fine pointe de I'dme qu’est
la volonté lui demeure fermée, nous devons étre tranquilles,
Le Christ Jésus est avec nous, en nous : qui est plus fort
que lui ? — Le Christ, idéal du moine, pp. 215-219.

S’appuyer sur le Christ dans la tentation.

L'acceptation de l'épreuve, la résistance A la tentation
s’échelonne A travers toute notre existence ici-bas ; la lutte
contre les séductions corruptrices, la patience dans les con-
tradictions voulues ou permises par la Providence est de
tous les jours : Militia est vita hominis super terram : « La vie
de 'homme sur la terre est un combat ».

—

|
i
|

)

11

S ——
——

\.‘i-.:—-»m‘

4



182 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Le premier homme a été soumis a l'épreuve. Il a chancelé,
il a failli, il a préféré & Dieu la créature et sa propre satis-
faction. Il a entrainé toute sa race dans sa rébellion, dans
sa chute et dans son chatiment.

C’est pourquoi il a fallu que le second Adam, Jésus-Christ,
qui représentait tous les prédestinés, tint une conduite con-
traire. Dans sa sagesse adorable, Dieu le Pere a voulu que le
Christ Jésus, notre chef et notre modele, fit placé en face
de la tentation, et, par son libre choix, en demeurat victo-
rieux afin de nous apprendre a I'étre.

Si le Christ, Verbe incarné, Fils de Dieu, a voulu entrer
en lutte avec l'esprit malin, nous étonnerons-nous que les
membres de son corps mystique doivent suivre la méme
voie ?

Le Christ, notre modéle en toutes choses, a été tenté avant
nous, et non seulement tenté, mais touché par l'esprit des
ténébres ; il a permis au démon de mettre la main sur sa trés
sainte humanité. !

N’oublions pas que ce n’est pas seulement comme Fils
de Dieu que Jésus a vaincu le diable, mais encore comme
chef de 'Eglise ; en Iui et par lui, nous avons triomphe et
nous triomphons encore des suggestions de I'esprit rebelle.

C’est, en effet, la grace que nous a conquise notre divin
Sauveur par ce mystére ; la se trouve la source de notre
confiance dans les épreuves et les tentations. — Le Christ dans
ses mystéres, pp. 205-206 ; 210-211.

« Dieu, nous dit saint Paul, ne permet pas que nous soyons
tentés au-dessus de nos forces; mais avec la tentation, il
ménagera, par sa grice, une heureuse issue, en nous donnant
le pouvoir de la supporter ». Le grand apdtre en est lui-méme
un exemple. Il nous dit qu’afin qu’il ne s’enorgueillisse point
de ses révélations, Dieu a mis ce qu’il appelle «une épine

1. Voir La tentation du Chyist, conférence X du volume Le Christ
dans ses mystéres, pp. 206-219.




LA TENTATION 183

dans sa chair », figure de tentation ; il lui a « donné un ange |
de Satan pour le souffleter ». « Trois fois, dit-il, j’ai prié le |
Seigneur de m’en délivrer, et le Seigneur m’a répondu: Ma
grace te suffit, car c’est dans la faiblesse de I'homme (c’est-
a-dire en la faisant triompher par ma grice) que se montre
ma puissance »
La grice divine est, en effet, le secours qui doit nous aider "M s
a surmonter la tentation ; mais nous devons la demander. S
Dans la priére qu’il nous a apprise, le Christ nous fait supplier
notre Pére céleste de « ne pas étre induits en tentation, mais
d’étre délivrés du mal». Répétons souvent cette priére,
puisque Jésus a voulu la mettre sur nos levres ; répétons-la,
en nous appuyant sur les mérites de la passion du Sauveur.
Rien n'est plus efficace contre la tentation que le souvenir
de la croix de Jésus. — Qu’est venu faire ici-bas le Christ,
sinon, en somme, « détruire 1’ceuvre du diable » ? Et comment
I'a-t-il détruite, comment a-t-il «jeté le démon dehors»,
comme 1l le dit lui-méme, sinon par sa mort sur la croix ?
Durant sa vie mortelle. Notre-Seigneur a expulsé les démons
des corps possédés ; il les a chassés aussi des dmes lorsqu’il
remettait les péchés a Madeleine, au paralytique, et A tant
d’autres ; mais c’est surtout, comme vous le savez, par sa
Passion bénie qu’il a ruiné I'’empire du démon ; au moment
précis, oti, en faisant mourir le Christ par les mains des Juifs,
le démon croyait triompher pour toujours, il recevait lui-
méme le coup mortel. Car la mort du Christ a détruit le péché,
et donné en droit 4 tous les baptisés la grice de mourir au
péché.
Appuyons-nous donc par la foi sur la croix du Christ
Jésus ; sa vertu n’est pas tarie ; notre condition d’enfants
de Dieu et notre qualité de baptisés nous en donnent le droit.
Par le baptéme, nous avons été marqués du sceau de la croix, |
: nous sommes devenus membres du Christ, éclairés de sa I
lumigre, participant A sa vie et au salut qu’il nous apporte. f
Dés lors, unis & lui, que pouvons-nous craindre ? Dominus |
Uluminatio mea et salus mea } quem timebo ?

¥ e e




//Cﬁ-—f () %r . “‘::

184 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

Le recours au Christ Jésus est le moyen le plus assuré de
vaincre la tentation ; le démon craint le Christ et tremble
devant sa croix. Sommes-nous tentés contre la foi ? Disons
aussitot : « Ce que Jésus nous a révélé, 1l le tient de son Pére ;
il est le Fils unique qui, du sein du Pére, est venu nous mani-
fester les secrets divins que lui seul peut connaftre ; il est
la vérité. Oui, Seigneur Jésus, je crois en vous, mais aug-
mentez ma foi!» — Si nous sommes tentés contre 'espé-
rance, regardons le Christ en croix: n’est-il pas devenu
propitiation pour les péchés du monde entier ? N’est-il pas
le Pontife saint qui a pénétré pour nous dans les cieux et
interpelle sans cesse son Pére en notre faveur : Semper Vivens
ad interpellandum PRO NOBIS. Et il a dit : « Celui qui vient a
moi, je ne le repousserai pas»: Et eum qui venit ad me non
ejiciam foras. — La défiance envers Dieu cherche-t-elle a
¢’insinuer dans notre cceur ? Mais qui nous a aimés plus que
Dieu, plus que le Christ : Dilexit me et tradidit semetipsum pro
me ? — Lorsque le démon nous souffle des sentiments d’or-
gueil, regardons le Christ Jésus; il était Dieu, et il s’est
anéanti et humilié jusqu’a la mort ignominieuse du Calvaire.
Le disciple peut-il étre au-dessus du maitre ? — Quand
I'amour-propre froissé nous suggere de relever les injures
qui nous sont faites, regardons encore Jésus, notre modéle,
durant sa Passion : « 1l n’a pas détourné sa face de ceux qui
le couvraient de crachats et le frappaient »: Factem meant
non averti ab increpantibus et conspuentibus in me. — Si le
gﬂ§e, cp__r'n‘pli_ce du dé_‘rqgg, fait miroiter 4 nos yeux ses joies
insensées, vaines et passageres, réfugions-nous auprés du
Christ 4 qui Satan promettait la gloire et J'univers s’il voulait
I’adorer : « Seigneur Jésus, c’est vous seul que je veux suivre ;
ne permettez pas que je m’éloigne de vous | » — Le Christ,
1déal du moine, p. 221.

Tentations contre la foi et 1’espérance.

Vous traversez une de ces terribles épreuves que toute
4me appelée A une union intime avec Jésus doit subir :




G
’f ~ ,-’ g . '
'3 y & Nkl X L Gl

£ ) Vo - P At
Arrent a5 LA TENTATION 185

« Parce que vous étiez agréable 4 Dieu, dit I'ange a Tobie,
il a fallu que la tentation vous éprouvat ». Mon enfant, vous
ne pouvez aller a Dieu que par 'union avec Jésus : « Je suis
la voie, personne ne va a mon Pére que par moi». Or, Jésus
est allé A son Pére en passant par Gethsémani et le Calvaire,
ot toute ame unie A lui doit passer par le méme chemin.

Ces tentations contre la foi sont un véritable crucifiement
et cependant vous croyez réellement, mais inconsciemment,
et c’est pourquoi votre amour subsiste et semble préc.éder
votre foi. Le démon fait tout son possible pour vous jeter
dans le désespoir, car il voit que vous serez un jour trés
intimement unie a celui qu'il hait ; c’est pour cela qu’il jette
I'obscurité et le trouble dans votre 4me, mais c’est la la voie
par laquelle toutes les dmes intérieures doivent passer pour
atteindre l'union parfaite : « Heureux I'homme qui supporte
la tentation, dit saint Jacques, car apres I'épreuve il recevra
la couronne de vie ».

Le Saint-Esprit dit: «Béni soit 'homme qui est tenté»
et saint Jacques écrit : « Mes trés chers, soyez remplis d'une
grande joie quand vous passez par des épreuves diverses».

Celles contre la foi et I’espérance sont les plus angoissantes
et une réelle agonie, mais trés salutaires. Le secret subcon-
scient qui désire Dieu est un signe certain de la présence du
Saint-Esprit dans votre dme.

C’est la vision de la beauté de Dieu dans l'obscurité de
la foi. Mais de méme que la vision béatifique, dont 1'ame de
Jésus jouissait toujours, ne diminua pas son agonie, ni n'em-
pécha son dme d’'étre triste méme jusqu’a la mort, ainsi en
est-il de la votre. C'est votre purgatoire, et Notre-Seigneur
tient votre Ame dans ces flammes jusqu’a ce que tout égois-
me et toute recherche de vous-méme en soient extirpées,
puis vous entrerez dans l'ineffable grandeur de Dieu.

La vraie nature de U'épreuve par laquelle vous passez est
la terrible incertitude qu’elle laisse dans 'Ame concernant
son état, Il lui semble avoir perdu toute foi et amour, car
elle ne sent rien. C'est la pure foi nue. Ce désir de Dieu est
une tres puissante et constante priere, car Dieu lit les plus

14

=Y

LMY R

[ ——




186 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

intimes pensées de nos cceurs ; et cette soif de lui est un
chemin qui nous mene au cceur de son Pére : « Ton oreille a
entendu le désir du pauvre », et personne n’est plus « pauvre »
que celui qui sert Dieu dans les épreuves d'une foi pure.
Ainsi donc, courage. Vous étes sur le droit chemin, et
tout ce dont vous avez besoin est une grande patience et une
conflance absolue dans la sollicitude pleine d’amour de
Notre-Seigneur. Vous lui étes vraiment chere, bien que vous
puissiez croire le contraire. Il désire que vous voyiez par
vous-méme combien misérable et indigne vous étes, et que
c’est sa pure miséricorde qui vous presse ainsi sur son Ceeur.
Durant toute 1’éternité, Dieu se donnera a vous dans le plein
éclat de son immuable beauté. Ici-bas, sa gloire requiert
qu’il soit servi par la for. Essayons donc de le servir dans
la foi, tout comme si nous le contemplions dans la vision.
En pratique, adorez Dieu profondément ; ensuite dites-
lui que vous acceptez tout ce qu’il a 1évélé, sur sa parole
seule et, comme 1'Eglise parle en son nom, que vous acceptez
sa voix et son enseignement comme le sien. Faites ces actes
par amour quoique vous n’éprouviez aucun sentiment. —

Lettres de dirvection, pp. 123-126.1

Vous passez par I'hiver, mais c'est pour arriver a une
union plus grande. Pour le moment, restez unte (& Jésus)
par la foi. Mais la foi a ses ténebres aussi bien que ses clartés,
et Dieu est aussi bon lorsqu'il se présente dans les ténebres
de la foi que lorsqu’il apparait sur le Thabor de la conso-

lation. — Ibid. p. 121.

Adorer les desseins de Dieu dans les événements qui nous
déconcertent. ?

Au milieu des douloureux événements de la guerre, plus
que jamais, cherchons notre appui dans les paroles de la

ieu dans le

1. [Voir d'autres développements dans L'union a D
Christ, ch. IV La Foi, pp. 114-138.]

2. [Paroles adressées en aofit 1914 aux Bénédictines de Maredret.]

- _




LA TENTATION 187

Sainte Ecriture, dans les entretiens seul a seul avec Dieu.
Parfois, quand on vit uni de la sorte au Seigneur, il éleve
notre Ame au-dessus des contingences terrestres, et l'on se
sent raffermi. Assurément, nous ne pouvons nous désinté-
résser des événements si graves qui se déroulent sous nos
yeux, ni nous absorber dans une contemplation qui nous
abstrairait de tout le reste. Non. Voyez le Christ Jésus. Il
a versé des larmes sur Jérusalem, sa patrie. Et pourquoi ?
Parce qu'il prévoyait pour elle des maux identiques a ceux
qui nous accablent actuellement. Le stoicisme n’est pas de
la piété, c’est de la pose. Restons unis au Seigneur, tenons-
nous dans l'adoration des desseins de sa Providence : elle a
ses vues, et elle les réalisera. Et souvenons-nous que tout
notre appui, toute notre confiance repose en Dieu: « Que
d’autres, comme dit le Psalmiste, fondent leurs espoirs sur
leurs chars et leurs chevaux ; nous, nous invoquons le nom
du Seigneur notre Dieu; qu’il sauve le Roi et qu'il nous
exauce au jour ou nous l'aurons invoqué». — Un maitre de

la vie spirituelle, p. 206-207.

Tentations de découragement.

Le seul danger réel pour vous a présent serait de céder A
la tentation de découragement. Tout nuage sombre a une
doublure d’argent, et aprés l'orage vient le calme. Et je suis
sir que quand cette épreuve aura accompli sa tiche dans
votre ame, elle cessera, et que vous jouirez d'une paix et
d’une union avec Dieu que vous n’avez Jamais connues. Un
des fruits principaux que Dieu cherche pour votre dme par
cette croix, est une résignation et une sowmission ABSOLUES
4 sa sainte volonté. TAchez de produire cette disposition

dans. votre ame et cela hatera la fin de 'épreuve. — Lettres
de direction, p. 89.

. Nos infirmités, nous en avons conscience, nous les sentons
en profondes, parfois méme accablantes : est-ce 1A une
Taison pour nous décourager ? Bien au contraire. Le Seigneur




4 -~ ., Y ¢ 3 &F
oy &L FR e LSt Sl %

188 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

se plait A choisir ce qui est le plus faible : Infirma mundi
elegit Deus. Et pourquoi ? Ut non glorietur ommis caro in
conspectu ejus. ¢ Afin qu’aucun étre ne se glorifie en soi-
méme devant lui».

Si nos gémissements sur notre misere aboutissent A une
confiance immense en Dieu, ils sont salutaires, et le Sei-
gneur les écoute favorablement.

Mais s'ils nous meénent au découragement, ils sont plutét
une injure a Dieu, un oubli de ses bontés; ils démontrent
que nous n’'avons rien compris aux voies de Dieu. Nous
sommes alors semblables aux Juifs, qui, malgré tant de
bienfaits dont Dieu n’avait cessé de les combler, « oubliaient
la multitude de ses miséricordes » : Non fuerunt memores
multitudinis misericordiae tuae. Que ce reproche ne doive
jamais vous étre fait | — Mélanges Marmion, pp. 11 et 14.

Le découragement ne peut pénétrer dans une ame toute
livrée 4 Dieu ni la troubler ; elle connait quelque chose des
«trésors insondables du Christ », Investigabiles divitias
Christi. Sans doute, d’elle-méme, elle ne peut rien, pas méme
avoir une bonne pensée méritoire pour le ciel mais elle se
soumet 4 l'ordre voulu de Dieu, auteur de la vie surnatu-
relle, et elle sait que, dans cet ordre, est comprise également
la puissance qu'elle a de s’gp_pg_qg_l:i_?f_'lg_s richesses deJesug\
¢ Je puis tout en celui qui me fortifie »: Ommta Hossum 1n eo
qui me confortat ; elle sait que, avec Jui, par lui, en lui, elle
est «riche des richesses mémes du Christ, en sorte qu’en fait
de grice rien ne lul manque» . Divites factt estis,... ita ut
nihil vobis desit in wlla gratia. Sa confiance est inébranlable,
parce qu'elle appartient a Celui qui est pour elle, la voie, la
lumiére et la vie ; celui qui est le Maitre par excellence, le
Bon Pasteur, le Samaritain charitable, 'ami fidele. Notre-
Seigneur révélait 4 une ime qu'une des raisons de ses lar-
gesses 4 sainte Gertrude était la confiance absolue que la
grande moniale avait dans sa bonté et ses trésors. — Le
Christ, idéal du moine, p. 691.




6. — Difficultés et épreuves dans ’accomplissement
des devoirs d’état.?
» IL est impossible d’aller au ciel par un chemin autre \
que celui que Jésus a traversé : le chemin de la croix.
Cette croix, vous la rencontrerez chaque jour d’une fagon

ou d'une autre. La grande chose est de 'accepter en union
avec [ésus. Car c’est 14 ce qui Iui donne tout son mérite.

Cette vie n’est pas donnée par Dieu comme un paradis.
| Cest un temps d’épreuve, suivie d'une éternité de joie et
| de repos. Le Christ a souffert toute sa vie, car I'ombre de
la croix était toujours sur lui, et ceux qu’il aime partagent
un peu toute leur vie cette croix. Les contrariétés, les mal- .
entendus, les peines du ceeur et du corps, les difficultés du
ménage, tout cela est portion de votre croix, et quand vous
les acceptez, ces peines deviennent saintes et divines par
leur union avec celles de Jésus-Christ. La vertu que je désire
trouver en vous i notre prochain entretien est surtout la
patience. La patience nous unit fortement avec Jésus souffrant,
comme Marie fut unie & Jésus au pied de la croix.

< |

Que Jésus vous bénisse pour avoir porté pour son amour
les peines, les ennuis, les soucis de la maternité afin de lui
donner des ames qui le loueront pendant l’éternité. Marie
vous bénira aussi parce que vous avez partagé avec elle
Sa maternité divine %, Saint Béde nous dit que chaque fois
que nous apprenons a une dme A connaitre et A aimer Jésus,

I. [Pour ne pas allonger outre mesure cette section, nous la limi-
0$ aux devoirs d’état des personnes vivant dans le monde.]

2. [Ces lignes étaient écrites en conclusion de souhaits de No&l ;
de 13 cette allusion & la maternité de la Vierge Marie.]

to

&




o

rskaven

LA bR

Igo  VENEZ AU GHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...
nous engendrons le Christ en elle. Vous serez ainsi mére de
vos chers enfants & un double titre.

Il est tout a fait normal que vous soyez délaissée et dans
un état de sécheresse et d’ennui, de temps en temps. Toutes
les ames qui aspirent a l'union avec Jésus-Christ doivent
passer par la. Ce sentiment d’'incapacité, de faiblesse, d’ennui
est nécessaire pour que notre orgueil ne s’attribue pas ce
qui nous vient de Dieu. Le sentiment de paix presque in-
conscient que vous ressentez au fond du ceeur est la marque
de la présence du Saint-Esprit au fond de 'ame.

Jésus est I"Agneau de Diew et son immolation consiste en
ceci qu'il s'est lioré comme un doux agneau a toutes les
souffrances que son Peére a voulu permettre pour lui. Il n’a
pas détourné sa face de ceux qui lul crachaient en plein
visage. Il n’a pas ouvert la bouche. Si nous voulons étre
unis a cet Agneau divin, nous devons nous livrer dans la foi
nue 3 la main de Dieu qui nous frappe, a toutes les souffrances
que permettent son amour et sa sagesse. C'est la meilleure et
la plus élevée des immolations. Jésus a connu I'ennui, la peur,
la fatigue. Il comprend tout cela.

J'ai la conviction qu'une femme comme vous, fidéle
épouse et meére d'une nombreuse famille, avec toutes ses
responsabilités, est trés chére au Ceeur de Jésus. Il est 'ami
fidéle qui connait 4 fond toutes vos difficultés et qui dans
son amour aime a suppléer a ce qui manque dans vos actions.

Nous sommes pleins de miséres, mais nous avons 'insigne
honreur d’étre les membres du Christ : c’est ce qui nous
vaut les gateries de notre Pére céleste. Vivez unie a Jésus-
Christ, et, en lui, livrée au Pére.

Votre 4me est entre les mains de Dieu ; il l'aime, il la
regarde sans cesse, et il la fait passer par les états qu'il voit,
dans sa sagesse, lui étre nécessaires. Comme la terre doit
passer par la mort de I’hiver et le grain de froment mourir




r

EPREUVES ET DEVOIRS D'ETAT 191

avant de porter les fruits de la moisson, ainsi notre ame a
besoin de passer par le pressoir de la tentation et de la fai-
blesse pour étre revétue, par le Christ, de sa vertu et de sa
vie divine. Plus nous avons connaissance de notre faiblesse
et de ce fonds de méchanceté qui git dans notre cceur, plus
nous honorons Dieu en croyant A la grandeur de sa bonté
et de sa miséricorde.

Je vois de plus en plus, ma chere fille, qu'aucune vertu
n’est solide si elle n’est pas batie sur le fondement de la
componction et de la connaissance vraze de notre misere.
D’aprés le plan divin, Dieu doit étre glorifié par la puissance
de sa grice. Ceux qui ne sentent pas, qui ne yorext pas leur
misére, ne connaissent pas leur besoin de la grace. Clest
pourquoi saint Paul se réjouit dans la connaissance de sa
faiblesse afin que toute sa force lui vienne du Christ : « Je me
glorifie dans mes faiblesses, afin que ce soit la force du Christ
qui habite en moi ». Voila pourquoi le Bon Dieu nous conduit
par ce chemin. — Lettres de divection, pp. 145-147.

Votre bonne lettre m’a fait tant de plaisir parce que je
vois que vous cherchez Dieu avec sincérité. Je vous le dis
en toute simplicité, je crois que Dieu vous aime beaucoup,
et que les petites tracasseries de cette vie constituent cette
portion de la croix de Jésus qui doit vous unir a Lui. Dieu ne
demande pas 4 une femme mariée et engagée dans le monde
les austérités et les mortifications que les Ames cloitrées
peuvent pratiquer. Mais il lui envoie d’autres épreuves
qui sont adaptées 4 son état et qui la rendent si agréable
a Sa divine Majesté.

Notre-Seigneur demande de vous :

I. — D’accepter chaque jour les peines, les devoirs et
les joies qu’il vous envoie, comme Jésus acceptait tout ce
qui lui venait de son Pére. Quand saint Pierre voulait le
détourner de sa Passion, A cause de sa grande affection pour
lui, Jésus lui répliqua : « Est-ce que je ne boirai pas le calice
que mon Pére me présente ? » Voila, ma fille, la réponse que
vous devez donner quand il vous semble que vous &tes
accablée par la souffrance,

N e




192 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

2. — L’accomplissement parfait de vos devoirs :

a) Envers Dieu. — La priére, la messe, la sainte commu-
nion. Pas trop de priéres, mais une grande fidélité A dire
celles qu'on a offertes a Dieu comme devoir, surtout la
priere en familie.

b) Envers le prochain. — Envers votre mari. Le mariage,
dit saint Paul, est I'image de I'union du Christ et de I'Eglise,
et le sacrement de mariage vous donne une participation
continuelle 3 'union de Jésus et de son Eglise. Jésus a telle-
ment aimé son Eglise qu’il est mort pour elle, et elle, en
retour, 1'aime comme son Dieu et son Epoux. C’est ainsi que
vous devez aimer voire époux comme représentant pour vous
le Christ.

Envers vos enfants. La griace de la maternité est une
dérivation du cceur de Dicu, qu’il met dans le ceur de la mére
afin qu'elle aime et qu’elle guide ses enfants selon le bon
plaisir divin.

¢) Envers vous-méme. — Il ne faut pour vous, a present,
d’autres mortifications que celles que Dieu vous envoie tous
Jes jours. Mais il faut les sanctifier en les unissant aux souf-
frances de Jésus-Christ.

Sovez joyeuse et gaie, naturelle et droite comme vous
I’étes, et Dieu vous bénira. — Lettres de direction, pp. 61-63.

Je suis de plus en plus écrasé par la besogne, mais je ne
puis laisser ma pauvre fille dans la tristesse et 'amertume B
La tristesse est mauvaise pour le corps, le cceur et I'ame.
Or sus, ma fille, il faut prendre votre courage a deux mains...

... Dans ['épreuve, on trouve Dieu, on voit que le monde
est si faux, si peu de chose. Il faut en profiter pour vous
tourner davantage vers Dieu, mais comme votre vocation

“ “est d’étre mére de famille dans le monde, il ne faut pas vous

enfermer dans une noire tristesse, mais commencer a envi-
sager l'avenir. Je prie pour vous tous les matins a la sainte

1. [Les lignes qui suivent jusqu’a la fin du chapitre sont écrites a
une méme personne.] '




&

LPREUVES ET DEVOIRS D'ETAT 193

messe, afin que Notre-Seigneur vous donne la grice de
réaliser 'idéal de la chrétienne parfaite.

Jésus est le modele de tous ses disgp}es. Or, Jésus est
Dieu parfait et homme parfait. Pour I'imiter, il faut que la
vie divine régne en vous par la grice et 'union avec Dieu.
Et il faut que I'humanité devienne parfaite en vous par la
pratique de toutes les vertus qui ornent la nature hurpa_me.
Ces vertus sont humaines dans leur expression, mais divines
dans leur source et leur racine.

Ma pauvre enfant, je ressens tous vos chagrins, mais je
sais que souvent 1'épreuve nous jette entre les bras de notre
Pére céleste qui, seul, nous aime efficacement.

Je désire que vous vous abandonniez aveuglément entre
les mains de Dieu. Il vous conduira sfirement 3 lui et il
disposera tout pour le mieux, selon la fidélité de votre con-
fiance en lui.

Je prie! de tout ceeur que Jésus trouve A votre foyer I'image
de son union avec son épouse I'Eglise : ce qui vous vaudra
sa protection et toutes les grices et faveurs dont vous avez
besoin.

Je vois que Notre-Seigneur vous donne la lumiére et le cou-
rage de regarder l'ceuvre sacrée de la maternité A son vrai
point de vue. Vos souffrances sont le gage le plus str de la
bénédiction divine pour I’enfant que vous portez, et une
source féconde de meérites et de sanctification pour vous.

Votre si bonne lettre a été une vraie Joie pour moi, car j’ai
compris que vous aviez le véritable bonheur d’ici-bas, qui
Consiste a se livrer A la divine volonté et 3 trouver sa joie
dans I'accomplissement de nos devoirs de tous les jours. Oui,
la vie est sérieuse, car elle se prolonge jusque dans 1’éternité,

—————

I. [A la veille du mariage de sa correspondante).

o




@)

104 VENEZ AU CHRIST, VOUS TOUS QUI PEINEZ...

et le spectacle des gens qui semblent ne vivre que pour le
plaisir est bien triste. Je suis si heureux que vous ayez trouvé
dans votre cher N... le compagnon de votre vie, de vos joies
et de vos peines. Aucun bonheur ici-bas n’est sans ombre,
et si votre santé parfois vous éprouve, c’est que le Bon Dieu
ne veut pas que vous vous attachiez trop a cette terre, car
notre vrai home est au ciel, avec notre Pere céleste.

... Je bénis le Bon Dieu de ce qu’il vous donne la sainte
fécondité et I'honneur de lui préparer des cceurs purs pour le
louer pendant toute l'éternité.

J'étais si, st heureux de toute votre joie, et voild que
I’épreuve survient. Toutes les grandes ceuvres de Dieu sont
basées sur la croix, et azinsi votre vie d’épouse et de mere
doit commencer par la croix.

Notre repos parfait, c’est le paradis. Ici-bas, nous devons
rester prés de Jésus, et sur la terre, Jésus se présente surtout
sur la croix. C’est son portrait officiel. Il nous donne de petites
joies pour que nous puissions supporter la vie et mériter
notre ciel, mais il y mélange la croix. Il vous donnera certes
la grace de régler vos affaires, si vous vous confiez a son
amour. Ne pensez pas trop 2 I'avenir. Vivez dans le présent.
I ’avenir aura ses graces quand 1’épreuve arrivera. — Lettres
de direction, p. 289 et sulv.




7. — Humiliations.

LE Christ Jésus veut que nous ap<ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>