-l
[ SUR

Librairie Pierre Téqui, 82, rue Bonaparte, Paris-VI*

i A ——

S

N

o

OUVRAGES DU R. P. FABER
o

Bethléem, ou le Mystére de la sainte Enfance. 2 vol.

in-12. . . . e . . 6
Le Précieux Sang, oule Prn de notre Salut In-12. 3 50
Conférences spirituelles. 1 vol. in-12. . . . . 350

La Bonté ‘extrait des Conférences). In-12 illustré. 1 »
Le Pied de la Croix, ou les Douleurs de Marie. 1 vol.

in-12. . . .« . « . 360
Le Saint- Sacrement ou les @uvres et les voies de Dieu.
2vol.in-12. . . . . . . 6 »
Tout pour Jésus, ou les voies facnles de l'amour divin.
4 vol. in-12 . . . - . . . 3 »
Le Purgatoire (extrait dl_, Youlpuuw Jcsus) i vol. in-12

illustré . . . .1 »
Progres de 'Ame dans Ia V upmtuelle. 1n-12. 3 50
Le Créateur et la Créature, ou les merveilles de!'amour
divin.1vol.in-12 . . . . . . . . . . 3580
De la Dévotion au Pape. In-12. . . . . . 030

Esprit du P. Faber, supérieur de I'Graloire de Saint-Phi-
lippe de Néri de Londres; exlrails de ses ceuvres
classés mdéthodiquement et présentant un exposé de
sa doctrine: précédé d'une introduction par Léon Gav-
TIER et suivi de t(ables analyliques de toutes les
cruvres du P. Fascr, par I'abb¢ Ramsaup, curé du dio-
cese de Bordeaux. { vol. in-12 . : 3 50

for i e




R TP T T e | P

R. P. Frédéric-William FABER

oire de Sainl-Philippe-de-Néri de Loundres

Supérieur de 1'0cal
Docleur en Théologie

T0UT POUR JESUS

YOIES FAGILES DE L'EMOUR DIVIN

OUVRAGE TRADUIT DE L'ANGLAIS SUR LA 5° EDITION

PAR

M. F. DE BERNHARDT

(Celle traduction est la seule reconnue el aulorisée par Lauleur)

]

| P/ RIS
PIERRE TEQUI, LIBRAIRE-EDITLUR

82, RUE BONAPARTE, 82
1914

Droits de traduction et de reproduction réservés

e ——

:







2 /
Y,
-‘.4?’ i /
Jf'
[ eores
'\? ~ .J"F

TOUT POUR JESUS




ARCHEVECHE DE PARIS

Paris, le 13 octobre 1854,

Monsieur,

Je vous prie d’agréer mes remerciements pour la bonté
que vous avez eue de m'offrir le livre que vous venez
d’éditer sous ce titre : Tout pour Jesus, par le P. Fapen 1
régne dans cet ouvrage un accent de foi et une onclion
de piété qui émeuvent I'ame et lui font le plus grand bien.
L'auteur sait .endre la dévotion aimable en la présentant
sous son vrai jour, et il fait connaitre & ses lecteurs, avec
beaucoup de science, les voies qui meénenl sirement A
Dieu. Son livre, écrit pour la gloire de Notre-Seigneur,
me parait propre a atteindre son but et utile aux pieux
fidéles.

Recevez, Monsieur, 'assurance de ma considération
distinguée.

T M. D. AUGUSTE, Archevéyue de Paris.




e T

R. P. Frédéric-William FABER

Supéricur de 1'Ocaloire de Saint-Phitippe-de-Néri de Londres
Docteur en Théelogie

e

TOUT POUR JESUS

ou

YOIES FACILES DE L'AMOUR DIVIN

OUVRAGE TRADUIT DE L’ANGLAIS SUR LA 5° EDITION

PAR

M. F. DE BERNHARDT

(Celle traduction est la seule reconnue el aulorisée par lauleur)

QUATORZIEME EDITION

PARIS
PIERRE TEQUI, LIBRAIRE-EDITEUR

82, RUE BONAPARTE, 82

1914

Droits de traduction et de reproduclion réservés







AUX FIDELES
DE L'ORATOIRE DE SAINT-PHILIPPE-DE-NERI

(A LONDRES)

MES coErs AMIS, MES BIENFAITEURS,

Plus d'un molif m'invite & vous offrir la dédicace de
ce petit livre. Je voudrais qu'il demeurdt comme un
monument de ma reconnaissance pour les relations
afTectueuses que vous avez bien voulu entretenir avec
les enfants de Saint-Philippe-de-Néri, relations aux-
quelles se rattachaient les inléréts les plus sacrés et
partant les plus chers de vos existences. Pendant plus
de quatre ans vous avez fait votre cause de la nétre,
vous avez triomphé de nos succes, et vous avez gémi
sur nos afflictions, comme s'il se fat agi des votres;
tandis que, de notre cOté, vous le savez, nous pre-
nions & vos douleurs et & vos inquiétudes, & vos
angoisses et & vos épreuves toute la part que nous
permettait la mesure de notre charité, et nous en
allégions le poids autant qu'il est donné & un cceur de
soulager un autre ceeur en Jésus-Christ.

Les sacrements, la priére et la prédication de chaque



Vi AUX FIDELES

jour ont formé le triple lien qui nous unissait si étroi-
lement; jusque-1a que nous en étions venus & n'avoir
tous ensemble qu'un cceur et qu'une Ame, confondant
nos pensées et nos émotions, nos douleurs et nos
joies, nos espérances et nos craintes dans le sein de
nolre pere commun, saint Philippe. Nous savions tous
cependant que ces douces relations ne devaient pas
durer toujours. Ainsi que I'Apotre des Gentils & Rome,
nous ¢lions comme prisonniers dans une maison qui
n'¢lail pas la nolre, et notre adorable Sauveur, dans
son auguste sacrement, élait humilié au deld, non de
ce que sa miséricorde lui permet de supporter pour
nous, mais de ce que notre amour nous permetlait
de supporter pour lui. Mais les circonstlances, dans
celte immense ville, ne laissent pas toujours aux ca-
tholiques une entiére liberté dansle choix du séjour
qu’ils destinent & leur Dieu et & eux-mémes. Pendant
deux ans, mille efforts furent tentés pour procurer a
notre Saint un abri prés du champ de ses premiers
travaux. Enfin nos démarches et nos tenlatives
n'ayanl point eu de succés, nous avons dtt nous sou-
mellre et adorer la volonté de Dieu. Voild comment

nous avons ¢élé entrainés dans une autre partie de ce
désert habité.

J'ai donc une autre intention en vous dédian| ce
livre : c'esl de prendre congé d'une grande parlie
d’enlre vous; et je désire que cet ouvrage ne soit pas
seulement un gage de notre affeclion réciproque, mais
aussi, qu'il répande autour de vous comme le parfum
du Christ, el les fruils de sa bénédiction. Vous relrouy-
verez dans ces pages des choses que vous avez enlen-
dues souvent, el dont la répétition vous a plus d'une
fois fai’ sourire. Vous y lirez de douces pensdes, de

e M




DE L ORATOIRE DE LONDRES i

suaves paroles sur Jésus ct sur Marie, que nous
avons dérobées aux saints pour les méditer ensemble.
Plus d'une ligne vous semblera aussi vieille que la
ritournelle d'une chanson favorite, ou la mélodie d'un
canlique de I'Oratoire. Plus tard (si toutefois ces
choses méritent un souvenir), ces pages vous rappelle
ront l'aspect simple et familier de I'antique chapelle.
avec son aulel ol se pressaient les ministres de Dieu,
et son rempart de confessionnaux rangés autour de
Notre-Seigneur et de sa petite Jérusalem, avec son
aimable image de notre Mére Immaculée, son tableau
de saint Philippe au teint pdle, et tenant entre ses
bras le Sauveur enfant; enfin avec son Crucilix qui
semblait vivre, et au pied duquel une adoration
presque perpétuelle amenait de pieux fideles. Paroles
et expressions, anecdotes et textes, tout, un jour,
nous deviendra également précieux & vous et & moi, a
cause des souvenirs qu’ils réveilleront dans nos
cceurs : et peut-étre Dieu daignera-t-il y attacher sa
grice pour allumer en nous son amour. Je pourrais
en dire bien davantage, car la reconnaissance a des
souvenirs fideles, et les paroles coulent aisément de
ses levres : mais un plus long discours ressemblerait
A une apologie, et pour vous qui nous connaissvz si
bien, il serait superflu.

Nous avons appris ensemble & aimer Jésus. Nous
nous sommes instruits el aidés mutuellement. Chaque
mois qui s'écoulait, chaque féte qui revenait avec ses
neuvaines, ses octaves et ses triduums, avec ses con-
férences, ses prieres et ses cantiques, rendait tous les
jours plus vif notre amour pour notre doux Sauveur.
Prions donc maintenant les uns pour les autres, afin
que, nonobstant tous les changemenls et toutes les



i AUX FIDELES DE L'ORATOIRE DE LONDHES

séparations, nous restions atltachés au Seigneur; et
que ce que nous nous sommes efforcés d'étre dans
nolre chére retraite de I'ancien Oratoire, nous le de
venions de plus en plus dans cette vie et dans l'autre.
— Tout pour Jésus qui lui-méme est Tout pour nous!

Fréd. W. Faser,
Prétre de I'Oratoire.

Féte de saint Antoine de Padous,
1854,



PREFACE

En offrant ce petit Traité au public, deux choses
seules m'ont paru demander quelque explication.
D'abord, je parle sans cesse de la Confrérie du Pré-
cieux-Sang (1). Cela vient de ce que cel ouvrage élait
~ desliné & servir de manuel spirituel aux membres de
cetle Socidlé; mais il n’en faut pas conclure qu'il ne
puisse également étre utile & tous les pieux catho-
liques. En second lieu, bien que j'espere de la charité
de mes lecteurs qu'ils interpréteront les passages
douleux ou obscurs de mon livre dans le sens seul
qu'ont adopté les écrivains orthodoxes, je voudrais
cependant me meltre en garde contre un malentendu.
On pourrait me faire cette objeclion : « Toutes ces
praliques, loules ces dévolions n'onl rapport qu'a
I'amour aflectif, et non a 'amour eflectif; » d'olt I'on
conclurait peut-étre que je ne cherche qu'd inspirer
I'un sans m'inquiéter de I'autre. Je reconnais que le
véritable amour est essentiellement agissant, et qu'il
implique la mortification, depuis ce degré de renon-

(1) On lira plus loin une notice sur cette confrérie.




b 4 PPEFACE

cement A soi-méme qui est nécessaire & tout chrétien
pour cviter le péché mortel, jusqu'a cette parliite
abnégalion que nous admirons dans les Saints, ct qui
parait i des yeux peu clairvoyants loucher presque a
'extravagance. Il n'y a point de haute sainteté pos-
sible qui ne pratique la mortification bien au-dela du
préceple rigourcux et de ce qu'exige la fuite du péché
grave. Mais tel n'est pointle sujet que je me propose
de traiter ici. Mon but n’esl point de montrer ce qui
est parfail, mais ce qui est aisé. Je ne cherche pas a
conduire les dmes dans les voies de la spiritualité la
plus sublime; il y aurait de ma part autant de folie
gue de vanité i le tenter. Comme enfant de saint Phi-
lippe, je dois exercer mon ministere, principalement
dans le monde, en faveur de ceux qui cherchent & de-
meurer chréliens et a se sanctifier dans les condilions
ordinaires de la vie. C'est & ces hommes que je
m'adresse, et je leur propose non pas des sacrilices
au-dessus de leurs forces, mais des dévotions remplies
d'altrails, qui contribueront & ranimer leur ferveur,
a exciter leur amour, et & augmenter pour eux celle
douceur ineflable qu'oflre la pralique de la religion et
des devoirs qu’elle impose. Je désire faire parailre
la piété belle et douce & ceux qui, pour étre pieux, ont,
comme moi, besoin de pareils secours. Je n'ai point
os¢ porter mes vues plus haut. Si cet ouvrage aug-
mente dans un seul cceur la flamme de son amour pour
notre adorable Sauveur, quelque peu que ce soil, Dicu
aura béni et le livre et 'auteur bien au-dela de leurs
meérites.

Sydénham Hill, féte de saint
PlLilippe de Néri, 1853,




PREFACE

DE LA SECONDE EDITION

Une é&dition considérable de ce livre ayant été
¢puisée dans le cours du mois qui a suivi sa publi-
cation, j'ai mis tous mes soins & préparer celle-ci, et
j'ai suivi autaut que possible, dans ce travail, les avis
d'une judicieuse critique. En remerciant les amis et
les étrangers qui m'ont favorisé de leurs lumieres,
j'aime & reconnaitre les obligalions loutes spéciales
que je dois & Monseigneur I'Evéque de Birmingham,
pour la bienveillance qu'il m’a témoignée. Qu'on me
permette de saisir cette occasion pour le remercier de
celle méme bonté, je devrais dire de cette indulgence
dont il a usé envers moi en d'autres circonstances,
quand il se dérobait & la multitude de ses travaux
apostoliques pour méler a la critique la plus judi-
cieuse, aux avis les plus sages, quelques-unes de ces
paroles d’affeclion et d'encouragement, si précieuses
4 un auteur converti, et dont, plus que tout autre,
j'avais besoin.

En ollrant de nouveau mon faible ouvrage aux ca-



xn PREFACE

tholiques d’Angleterre et d'Irlande, je désire leur
exprimer combien j'ai ¢lé touché de l'accucil quiila
recu parmi cux. Je m'en réjouis, non & cause de
I'honneur qui peut en rejaillir sur moi, mais parce
que cet accueil m'a prouvé que le nom de Jésus ne
peul étre prononcé sans trouver un écho, et que la
voix qui parle de lui, quelque faible qu'elle soit, suffit
pour exciler, pour apaiser et pour gagner les ceeurs.
J'ai goulé, plus que toutes les louanges, le bonheur
de voir que mon succes était dans mon sujet.

A I'Oratoire de Londres, féte du
saint nom de Marie, 1853.

PREFACE

DE LA QUATRIEME EDITION

Dans cette &dition, j'ai, suivant le désir d'un certain
nombre de mes lccteurs, partagé les chapitres Lrop
longs en paragraphes moins ¢lendus. J'ai aussi opéré
différentes modifications, et je remercic bien sincére-
ment ici ceux qui les ont réclamées : MMgrs les
Evéques de Birmingham et de Southwark, Mgr News-
ham, le P. Cardella du College-Romain, et également
I'auteur de l'article, beaucoup Llrop indulgent, de la
HRevue de Dublin, qui contenait une crilique trés juste
de quelques expressions inexactes. J'ai aussirelouché
bois aulres passuges de mon livre, & la priere de




PREFACE xm

quelques supérieures de maisons religieuses envers
lesquelles j'ai, pour ma publication de la Vie des
Saints des derniers sidcles, des obligations qu'il ne me
Bera jamais possible d'acquitter.

Pour ce qui est de la mortification, il m’a été fail
quelques observations, dont le résultat final a été de
me porter & plus de circonspeclion dans mes paroles
en un endroit ou deux, el a introduire un paragraphe,
qui a déjd paru dans la troisiéme édition. Mes lecteurs
onl prété a mon livre un but plus élevé que celui que
Je me suis proposé. Jamais il n'a été dans mes inten-
tions d'en faire un traité complet de la vie spirituelle :
il n’en est qu'une partie, comme l'indique son titre;
Voies faciles de ' Amour divin. Evidemment, les voies
ardues n'entrent pas dans ce plan. Je ne me persuade
Pas qu'une personne, qui meltrait en pratique fous
les enseignements qu'elle Lrouverait dans mon livre,
vivrait d'une vie bien parfaite, ou, pour me servir du
terme propre, marcherait & grands pas dans la voie
de la perfection. Loin de la. Mais j'ose avancer que
pour une dme pieuse aidée d'une direction sage, mon
livee serait un guide qui la conduirait & la pratique de
la mortification, et I'empécherait de s'endormir dans
une vie ldche et une trop facile dévotion. Aprés un
long et consciencieux examen de ces observalions, je
me suis décidé & ne pas ajouter un chapitre sur la
mortification, parce qu’il détruirait I'unité de mon
livre, et, peut-étre, en ferait manquer le but. Mon livre
a vu le jour au sein de la ville la plus vaste de l'uni-
vers el, peut-étre aussi, la plus adonnée au luxe, dans
un sieécle ou la mollesse et 'amour de ses aises sonl
portés & un exces eflrayant; et je I'ai écrit pour com-
bler un vide, pour oflrir aux &mes faibles une nourri-
lure légere, qui puisse prévenir les maladies chro-




YIv PREFACE

niques, et préparer ces pauvres valétudinaires a I'ali-
ment plus fort, plus substantiel d'une géunéreuse mor-
tification. A ceux donc de mes amis et de mes [véres
dans le sacerdoce el la religion, qui m'ont faitl'obser-
vation, je répondrai, tout en conservant le respect
que je dois & leur expérience et & leurs vertus @ « 11y
a des milliers d’dmes qui sont pour nous des sujels
d'espérance; mais clles ne peuvenl s'élever immédia-
tement aux hauteurs (ue vous occupez déja ; laissez-
moi les guider vers vous; je ne puis prétendre & ricn
de plus. Puis, quand elles seront & volre portée, alors
recevez-les de ma main et attirez-les plus haut, beau-
coup plus haul, et aussi rapidement que vous pourrez :
c'est mon veeu le plus ardent ;il est au-dessus de mes
forces Je le réaliser! » Ou bien, pour me servir d'une
autre comparaison : « Allez gagner bravement la
haute mer, jetez-y vos filets aux poissons les plus
gros, mais laissez-moi, humble pécheur, me conlenler
du fretin des bas-fonds et des sables du rivage. »

De l'oratoire de Brompton, féte de saimt
Vincent Ferrier, 1854.




NOTIGCE
SUR La

CONFRERIE DU PRECILEUX SANG

La Confrérie du Précieux-Sang, aujourd’hui érigee dans
I'église de 1'Oratoire de Londres, a pris naissance dans
les circonstances suivantes : Penaant son séjour a Saint-
Willrid dans le comté de Stralford, le R. P. Faber, ju-
geant que la dévotion au Précieux-Sang serait en har-
monie avec le génie du peuple anglais, établit une
Association en son honneur, et, quand il fut devenu
supérieur de I'Oratoire de Londres, il érigea la Confrérie
actuelle, en vertu d'un rescrit pontifical, avec la permis-
sion du cardinal archevéque de Westminster (le {** jan-
vier 1851,. D’abord, l'Association ne compta guere
d’autres membres que les habilués de ['Oratoire, mais elle
se propagea rapidement dans d’autres localilés, et au-
jourd’hui elle compte environ 17,000 associés, tant en
Angleterre, qu'en Ecosse et en Irlande, y compris une
partie considérable des couvents et élablissements reli-
gicux du royaume. D’autres Confréries ont été établies
dans plusieurs villes, dans diverses paroisses ; a Londres,
dans 'église de ’Assomption (Warwick-Saint), dans celle
de Saint-Thomas (de Cantorbéry), & Julham, aussi l:en
qu'd 'Oratoire de Birmingham, A Liverpool et ailleurs,
Monseigneur Cullen, archevéque de Dublin, a également
obtenu un rescrit et érigé une Confréric dans sa Métro-
pole, de sorte que la dévotion au Précicux-Sang promet
de devenir bientét l'une des des plus florissantes du
Royaume-Uni. L'idée dominante qui a présidé a |'érection
de notre Confrérie a été de fonder une Association vouée
d la priére. Les catholiques prévaricateurs, les protestants,
les Ames du purgatoire, tels sont les objets incessants de
pa vive sollicitude, et I'on conseille & chague Associé de



XVI NOTICE SUR LA CONFRERIE DU PRECIEUX-SANG

choisir, parmi ces trois calégories, une dme pour laquelle

il offre ses priéres. Pour montrer combien cette Conlrérie
est agréable & Dicu, il suffira d'indiquer les bénédictions
signalées dont il I'a comblée. Depuis les premiers jours
de I'Association ses membres ne se sont pas assemblés
une seule fois (et ces réunions ont lieu toules les se-
maines,) sans qu'on ail signalé quelque grdce nouvelle
qui parut le fruit des priéres de la semaine précidente;
et, en plusieurs circonstances, on a vu le nombre de ces
faveurs célestes s'élever jusqu'd vingt el méme jusqu'a
trenle. Lorsque 1'Oratoire était situé dans King William
Street (Strand), les membres de la confrérie se réunis-
saient & huit heures tous les vendredis soir. Mais depuis
que les RR. PP. ont transféré leur résidence & Brompton,
les réunions ont lieu deux fois par semaine : I'une, le ven-
dredi soir, comme par le passé, dans laquelle on préche
un court sermon sur la Passion avant le Chemin de la
Croix; mais I'Assemblée principale de la Confrérie se
tient maintenant le dimanche soir, & sept heures. La Con-
férence commence par un cantique; puis on récite Jes
offrandes du Précieux-Sang : aprés quoi on fait connaitre
aux associ¢s les différentes intentions pour lesquelles ils
doivent prier dans le cours de la semaine, ainsi que les
grices qui ont couronné leurs pritres dans la semaine
précédente.

Ensuite, on récite sept Pater et sept Ave, aux inten-
tions dont nous venons de parler, puis un Pater el un
Ave pour le Souverain Pontife, et un autre pour les
mewmnbres défunts de I'Association. Alors on entonne un
second canlique suivi d'un sermon sur un sujet propre &
exciter a la dévotion au Précieux-Sang, et 4 inspirer aux
membres de la Confrérie une plus grande confiance dans
la puissance et dans I'efficacité de la pritre. Comme le
nombre des Associés continue & se propager rapidement,
il est permis d'espérer que les graces obtenues par leurs
priéres croitront en proportion. Les fidtles qui jetteront
les yeux sur cclle courte notice sont instamment priés
de dire un Ave i celle inlention,

D. 0. M,




-

TOUT POUR JESUS

CIIAPITRE PREMIER

LES INTERETS DE JESUS

§ I. Jésus est Lout & nous, tout pour nous.

Jésus nous appartient; il daigne se mettre a notre
disposilion ; il nous communique de lui-méme tout
ce (que nous en pouvons recevoir. 1l nous aime d'un
amour quaucun langage ne saurait exprimer, il nous
aime au deld de ce que notre inlelligence peut com-
prendre, au deld de ce que notre imaginalion peut
concevoir, el il condescend a désirer avec unc ardeur
vive, indicible comme son amour, que nous l'aimions
el que nous concentrions sur lui toute la ferveur de
nos affeclions. Ses mériles peuvent étre appelés les
nolres aussi bien que les siens. Ses satisfaclions sont
moins ses trésors que les ndtres. Les sacrements sont
autant de moyens que son amour a choisis pour se
communiquer & nos dmes. De quelque cOté que se
porlent nos regards dans T'Eglise de Dieu, Jésus est
Ja. 1l est pour nous le commencement, le milicu el la
fin de toule chose; il nous aide dans nos pénilences,
nous console dans nos peines, nous soulient dans nos
épreuves. 1l n'est rien de bon, rien de sainl, ricn de

1

T T

pT——




b4 CHAPITRE PREMIER

beau, rien d'agréable que ses serviteurs ne trouvent
en lui. Comment serait-on pauvre, quand, sil'on veut,
on peut avoir Jésus en sa possession? Comment
pourrait-on s’abandonner a la trislesse, quand Jésus
estla joie du ciel, et que sa joie est d'entrer dans les
ceurs affligés? Nous pouvons exagérer bien des
choses, mais jamais nous ne pourrons exagérer nos
obligalions envers Jésus, ni la grandeur des miséri-
cordes et de I'amour de Jésus pour nous. Pendant
toute notre vie, nous pourrions parler de Jésus sans
jamais épuiser cette douce et aimable maliére.
L'éternité ne suffira pas pour apprendre tout ce qu'il
est, ou pour le louer de tout ce qu'il a fait: mais,
qu'importe ? nous serons alors avec lui pour toujours,
et nous ne désirerons rien de plus.

Il n'a rien épargné pour nous : il n'est pas une fa-
culté de sa nature humaine qui n'ait contribué 2
notre salut; il n’est pas un membre de son corps
adorable qui n’ait soufTert pour nous; il n'est pas une
douleur, pas un opprobre, pas une ignominie dont il
n'ail pour nous épuisé le calice amer jusqu'a la lie.
Pour nous, il a versé jusqu'd la derniére goutte de
son précieux sang, et chaque batlement de son sacré
Ceeur est un aclte d’'amour povi nous. Nous lisons des
choses surprenantes dans la Vie des Saints touchant
I'amour qu'ils avaient pour Dieu, choses tellement
me:veilleuses que nous n'oserions songera les imiter.
lls pratiquaient des austérités cflrayantes, ils pas-
saient des années entiéres sans rompre le silence, ou
bien ils étaient dans des exlases et des ravissements
perpéluels ; d'autres se monlraient passionnément
épris des humiliations et des souflrances, ou bien,
dans leur sainte impatience, ils languissaient dans
cette vie, soupirant sans cesse aprés la mort ; enfin
ils la recevaient avec joie, au milieu des tortures du
plus cruel martyre. Chacune de ces choses en parti-
culier nous remplit d'élonnement, et cependant,
metlez-les toules ensemble; représenlez-vous Lloul




LES INTERETS DE JESUS 3

I'amour de Picrre, de Paul, de Jean, de Joseph et de
Madeleine, de lous les apbtres, marlyrs, confesseurs
et vierges, qui, dans tous les siécles, ont illusiré
I'Lglise; réunissez, dis-je, loutes ces ardentes aloc-
lions, et mellez-les dans un cceur qu'un miracle
aurait rendu assez fort pour contenir tant damour ;
ajoutez-y tout celui dont les neuf cheeurs des Anges
brilent pour leur Dieu: enfin couronnez lout cet
amour de I'amour inconcevable du ceeur immaculé de
nolre sainte Mére : aprés cela, vous n'aurez qu'une
pile imilation de I'amour que Jésus a pour chacun
d’entre nous, malgré nolre bassesse et nolre indi-
goilé. Nous savons nous-mémes combien nous en
sommes indignes. Nous nous haissons a cause de nos
péchés ; nous ne pouvons supporter la vue des fai-
blesses. des miseres de notre nalure; nous sommes
faligués de nous voir nous-mémes si pervers et si mé-
prisables. Et pourtant, malgré tout cela, Jésus nous
aime d'un amour ineflable, et il est prét, si cela était
nécessaire, comme il I'a révélé A 1'un de ses servi-
leurs, & descendre du ciel pour étre crucifié de nou-
veau pour chacun de nous.

Ce qui m'élonne, ce n'est pas qu'il pousse si loin
son amour, mais simplementl qu'il ait de 'amour pour
nous. Si nous considérons ce qu'il est et ce que nous
sommes, nous ne trouverons en nous aucun litre A
son amour, si ce n'est peut-étre la profondeur de
nolre miseére, qui nous plongerait dans le désespoir
sans la grace de Jésus. Nous n'avons d'autres droits
& ses faveurs que que ceux que lui-méme, dans sa
miséricorde, a daigné nous donner. Quoi de moins
aimable que nous? quoi de moins généreux? quoi
de plus ingral? Et pourtant il nous aime avee cet
exces d'amour ! Oh | comment cette pensée peut-elle
un inslant s’éloigner de notre esprit | comment pou-
vons-nous prendre intérét & autre chose qu'a cet
amour inlini d’'un Dieu pour ses créatures déchues |
Uesl ¢lonnant, en véxig, gug nous puissions vaquer

e —



4 CIAPITRE PREMIER

aux occupations ordinaires de la vie, et que, comme
les hommes dont le coeur s’est enflammé pour quel-
que créature, nous n'oubliions pas de prendre nolre
nourriture et nolre repos, en nous voyant, & loute
heure du jour et de la nuil, I'objet de la plus géné-
reuse tendresse, en nous senlant comblés des faveurs
d'un Dieu tout-puissant el éternel, en qui sonl ren-
fermées toule sagesse, toute perfeclion, toule beauté!
O la plus incroyable des merveilles! Jésus amoncelle
sur nos tétes les bienfaits, jusqu'a nous faire, pour
ainsi dire, fléchir sous leur poids. Sans cesse il ajoute
les graces aux grdces, au point que nous essayerions
en vain de les compter. Chaque matin, sa tendresse
et sa miséricorde se renouvellent pour nous. Et en-
suite, aprés toules ces faveurs, doit venir ]a récom-
pense que l'eil n'a jamais vue, que loreille n'a ja-
mais entendue, que le ceeur n’a jamais concue ! Voild
ce que Jésus est pour nous; voila ce qu'il fait pour
gagner nos cceurs !

Hélas! 6 notre doux Sauveur! et nous, jusqu’a ce
jour, qu'avons-nous fait pour vous? Nous jelons les
yeux surun crucifix, et & peine celle vue nous touche-
t-elle; nous entendons le récit doulourcux de la Pas-
sion ; mais nos yeux sont sans larmes ct nos cceurs
sans pitié ; nous nous agenouillons pour prier, mais
nous ne pouvons lenir nolre pensée fixée sur Jésus
pendant un quart d’heure; nous nous rendons en sa
sainte présence, et nous fléchissons & peine le genou
devant le tabernacle, dans la crainle de giter nos vé-
tements; nous voyons les autres hommes pécher,
mais que nous importe que Jésus soit offensé, lant
que nous ne risquons pas le salut de nos dmes en
I'offensant nous-mémes? Oh!voila d'étranges marques
d’amour! Certes, Jésus doit occuper une bien pelite
place dans nos ceeurs, si lels sont nos sentiments en-
vers lui. Et pourlant cela n'est que trop vrai! Chacun
n’écoute que soi-méme, ¢l n'obéil qu'a ses volontés,
Youe grande occupalion est de satisfaire Lous

e’

S S



LES INTIERFTS DE JBSUS B

nos désirs : la vie doit élre pour nous un sentier
bordé de roses, et nous prenons soin d'en arracher
les épines. Quant & la pénitence, on en laisse ['usage
aux saints. Il nous faut toutes les commodités de la
vie, toutes les jouissances du monde; et notre vie
spirituelle doit se borner & ce qui est nécessaire pour
éviter les inquiétudes de la conscience. Si nous ren-
dons un culte a Dieu, c’est pour nous-mémes ; si nous
faisons du bien aux autres, ¢'est encore nous-mérmes
que nous cherchons dans nos charités. Pauvre Jésus-
Christ! s’écriait saint Alphonse, pauvre Jésus-Christ !
qui pense alui? qui veut épouser ses intéréts?
Cependant, I'unique but de notre Confrérie du pré-
cieux Sang est de prendre en main les intérets de
Jésus, et de les faire valoir par tous les moyens que
Dicu a misen nolre pouvoir. Regardez dans le monde,
est-il quelque objet important auquel ne se rattache
une association chargee d'en délfendre les droils et
d’en faire valoir les inléréls ? Pourquoi les intéréts de
Jésus seraient-ils seuls délaissés? La sciencea ses
réunions et ses sociélés de correspondanls. Les
hommes se liguent pour faire triompher une opinion
politinue; ils organisent des compagnies pourexploiler
les chemins de fer, les bateaux & vapeur el les mines
de houille. Pourquoi n'élablirions-nous pas une asso-
ciation pour y traiter les affaires de Jésus, protéger
ses droits et avancer ses intéréts ? Or, tel est précisé-
ment le but de la Confrérie du précieux Sang. Eny
entrant, il faut laisser I'égoisme & la porte ; il ne doit
poinl y avoir de moi parmi nous. L, tout est pour
Jésus ; c'est le comité des intéréls de Jésus.
Maintenant, essayons de nous former une idée de
ceque sont lesintéréts de Jésus; autrement, comment
pourrions nous faire quelque chose pour les avancer‘?
L'lhomme ne peut pas travaillee dans lobscurité, il
faut qu'il connaisse ce & quoiil s'applique. Etdabord,
vous savez ce qu'on enlend par avour un inlérél. Jelew
les yeux aulour de vous, el vous verrez que, dans le

ST e o e



6 CITAPITRE PREMIER

monde, chacun a un intérét a cceur, pour lequel il
travaille jour ¢l nuit. Autant d’hommes sur la terre,
autant d'intéréts. Tous ceux que vousrenconlrez dans
les rues poursuivent un but quelconque. Vous pouvez
le lire sur leur visage, dans le feu de leurs yeux, dans
larapidité deleur marche; toustendent & unbut. Pour
les uns, c'est la politique ou les belles-lettres ; pour
les autres, c'est le commerce ou la science; pour
d’aulres enfin, c'est la mode, la fortune, ou la salis-
faction des passions déshonnéles. Mais, quel qu’il
soit, chaque homme a épousé l'intérét de son choix,
et lui consacre tous sessoins. lly travaille avec ardeur
pendant tout le jour;il y pense en allunt prendre le
repos du soir, et, le malin, celle pensée s’éveille avece
lui. EL méme le dimanche, si ses bras se rcposent, sa
téle et son esprit travaillent & son intérét. Voyez tout
ce que font les hommes, sculs ou réunis, pour abolir
I'esclavage, pour obtenir le libre-échange, pour en-
Jever une forte commande & un rival, pour accélérer
le service des postes, ou pour créer de nouvelles
lignes de chemins de fer Ilestévident que leshommes
onL de nombreux intéréls dans le monde, qu'ils les
chérissent tendrement, et qu'ils y travaillent avec
énergie.

Oh' si tout cela était pour Dieu, pour Dicu si bon
et si miscricordieux, pour Dieu qui est éternel !

Le démon a aussi ses intéréls dans le monde. 11 lui
a ét¢ donné d'établir un royaume en opposition avec
celui de Dieu, et, comme tous les souverains, il a une
multitude d'affaires. Aussi a-t-il partout des agents
actifs et diligents, esprils invisibles qui se glissent
par milliers dans les rues des villes pour avancer les
intéréts de leur maitre. 1ls tendent des embuches au
Jaboureur dans son champ ; ils cherchent & circon-
venir le moine dans son cloilre el l'ermile dans sa
cellule ; méme dans les églises, durantla sainle messe
ou le salut, ils sont & 'ceuvre, poursuivant leur tache
infernule. En oulre, des milliers d’hommes se livrent

;
1
|
1




LES INTERETS DE JESUS 7

A lui comme agents. Oui, il en est une multitude qui
n’hésitent pas a servir gratuitemenl ses intéréls; et,
ce qui est le plus déplorable, beaucoup d’entre eux,
en travaillant pour lui, s'imaginent presque qu'ils tra-
vaillent pour Dieu, tant ce qu'ils font leur parait bon
et irréprochable. Combien de catholiques qui s'op-
posent & de bonnes ceuvres, qui lournent en dérision
les personnes vertueuses! Et pourtant ils ne vou-
draienl pas se faire les agents du démon, s'ils savaient
que tel est le résullat de leur conduite. Qui pourrait
énumérer tous les intéréts que poursuit I'ennemi du
genre humain ? [Faire commetltre le péché mortel, in-
viter aux fautes vénielles, rendre la grdce stérile, em-
pécher la contrition, éloigner des sacrements, disposcr
a la tiédeur, noircir la réputation des personnes qui
servent Dicu, des évéques et des ordres religieux ;
étoufler les vocations, semer la mdédisance, troubler
la priere des fideles, inspirer aux hommes 'amour
des frivolilés du monde, leur persuader de dissiper
leur fortune en jouissances, en meubles de luxe, en
vaines parures, en bijoux, en mille bagatelles, aulieu
de faire I'aumoOne aux pauvres de Jésus-Christ; les
pousser & meltre leur confiance dans les princes, et &
capler la faveur des personnes haul placces; les
remplir d'un amer esprit de critique les uns cnvers
les aulres, et les rendre aussi susceptible~ de se scan-
daliser que des enfants; diminuer la dévotion a la
trés sainte Vierge ; faire croire au peuple que 'amour
divin n’est que de I'enthousiasme et du fanatisme :
tels sont les principaux intéréls du démon. 1l y tra-
vaille avec une étonnanle énergie, etrien n'égale
I'astucieuse habilelé avec laquelle il les fait triompher
dans le monde. Ce serait un spectacle digne d’admi-
ration, s'il ne nous faisait trembler pour le salul de
notre dme, et si lout ce qui s'éléve contre Dieu n'élait
voué¢ A I'abomination et & la haine. Le Créalcur, dans
ses desseins cachés, laisse son ténébreux ennemi
ablepir des succes qui nous élonnent, dans cetle



8 CHAPITRE PREMIER

création sur laquelle il daigna jeter unreg rd de
complaisance, el qu'il bénit dans sa bonté tnellable.
Les inlérets des hommes leur font éearler les intéréts
de Jésus, oucommeune conlrainle, oucomme un objel
insignifiant. Les inléréls du démon sont complete-
menl opposés a ceux de Jésus, et parlout ou ceux-1a
triomphent, ceux-ci s'effacent, s'ils ne succombent
pas entierement.

€ II. Quels sont les intéréts de Jésus,

Il nous faut voir maintenant quels sont les intéréts
de Jésus. Pour cela, considérons I'glise loul enticre
qui est son épouse ; el d’abord portons nos regards
dans le ciel, vers I'Eglise triomphante. L'intéréet de
Jésus demande qu'a chaque heure du jour etdela
nuit la gloire de la tres sainle Trinilé recoive, autant
que possible, un nouvel accroissement. EL celte gloire,
qu'on appelle la gloire accidentelle de Dicu, s'accroit
par toule boune pensée, par toule bonne parole et
aclion, par chaque coopéralion a la grice el chaque
résistance aux tentations; par chaque acle de dé-
votion, chaque sacrement bien administreé ou humble-
menl recu ; par chaque tribul de louvange ou damour
offert 4 la sainte Vierge, par chaque invocalion des
saints, chaque dizaine du rosairve, chaque signe de
croix, chaque goutte d'eau bénite répandue sur sot;
par chaque douleur endurde avec palience, chaque
injure supportée avec douceur, chaque bon désir,
demeurdl-il sans effel : pourvu que Loul ccla soil fait
avec une intenlion pure et en union avec les mérites
de notre doux Sauveur. A lonte heure, nous aimons
a le croire, une nouvelle dme monte au ciel du purga-
toire ou de la terre, el conunence son ¢lernité de
delices el de louanges. Chaque dme qui vienl grossir
le nombre des adorateurs prosternésdevant! Elernel
chaque fuible voix qui vienl se meler aux chaeurs des

.




LES INTERETS DE JRSUS 9

Séraphinsg, ajoute quelque chose & la gloire de Diev.
Aussi 'intérét de Jésus demande-t il que les bienheu-
reux adorateurs viennent en plus grand nombre, et
qu'ils apportent avec cux plus de mérite et plus
d'amour. Jusque dans le ciel, la Confrérie du précieux
Sang a donc des travaux qui 'attendent, et elle peut
les exéculer. Le ciel est I'un de nos bureaux, et dans
ces magnifiques palais il ne manque pas d’aftaires a
expédier dans les intéréts de Jésus, allaires qu'il a a
ceeur, et que, par conséquent, nous devons prendre
en main.

Ensuite, portons nos regards sur le vaste royaume
du purgatoire. Marie en est la Reine-Mere. Tous ces
milliers d'ames qui 'habitent sontles chéres et fidéles
épouses de Jésus Christ. Etpourtant dans quel étrange
abandon, dans quel abime de douleurs son amour les
laisse plongées! Il soupire apres leur délivrance,
apres I'heureux momentotu elles quitterontcetterégion
de souffrances et de ténebres, pour enlrer dans la
céleste patrie ou brille un soleil sans aurore et sans
déclin. Et pourtant il s'est lié les mains, ou & peu
pres. Ilne leur accovde plus de graces; il ne leur
donne plus de temps pour [aire péanilence; il ne leur
permet plus d'acquériv de nouveaux mérites ; bien
plus, quelques docteurs ont. pensé que ces ames
infortunées ne peuvent plus prier. Qu'y a-til donc a
faire pour les &mes qui souflrent dans le purgatoire?
Ce que nous allons dire oflre bien malitre & médi-
tation. Ces ames dépendent plus de la terre que du
ciel 5 elles comptent, pour ainsi dire, plus sur nous
que sur Jésus ; ainsi 'a voulu celul de qui seul Lout
dépend. Evidemment lintérét deJésusestld ; il désive
la délivrance de ses captives. Ces dmes qu'il a
rachetées, il veut que nous les rachelionsa notre tour,
nous (ui lul devons notre vie, nous qu'il a lui-meéme
déja rachetés.Chaque satisfaction ollerle & Dieu pour
ces ames souflrantes, chaque oblalion du précicux
sang au Pére élernel, chaquo messe enlendue avee



10 COAPITRE PREMIER

dévotion, chaque communion humblement recue

chaque pénilence volontairement entreprise, la disci-
pline, la haire, la chaine & pointes piquantes ; chaque
indulgence gagnée, chaque jubilé dont les conditions
ont ¢lé remplies, chaque de profundis que nos levres
ont récilé avec recueillement, chaque aumone, chaque
obole jelée & un plus pauvre que nous, a l'intentlion
de ces chicres caplives, avancentd'heure en heure les
intéréts de Jésus dans le royaume de Marie, que nous
appelons le purgatoire. C'est 1a une aulre partic du
bul que nous devons nous proposer; et il ne faut
pas craindre de surcharger de besogne le glorieux
secrélairec de ce vaste royaume, le bienheureux
Michel, I'un des sujets de Marie. Voyez avec quelle
ardeur les matelots travaillentauxpompesa bordd'un
navire, quand ils luttent pour sauver leur vie contre
une voie d'eau. Oh! si nous avions assez de charité
pour mellre ainsi en wuvre la douce ressource des
indulgences, et travailler a la délivrance des saintes
dmes du purgaloire ! N'avons-nous pas & notre dis-
position et les salisfactions infinies de Jésus, et les
douleurs de Marie, et les souflrances des marlyrs, el
la persévérance héroique avee laquelleles confesseurs
ontsuivi le rude sentier de la vertu? Jésus ne veut
pas ici se venir en aide-a lui-méme, parce qu'il aime
a se voir aider  par nous, et qu’il pense que nolre
amour se réjouira de pouvoir faire quelque choscpour
Jui. Il y a eu des sainls qui ont consacré leur vie tout
entiere a cette sculetache, et travaillé au soulagement
des d4mes du purgatoire, comme on exploite une
mine; et & quiconque voudra réfléchir selon les
maximes de la [oi, celle conduile cessera de parailre
étrange.Qu'on mepardonne une comparaisonabsurde,
folle, parce qu'elle est lrop faible: il est certainement
bien rmoins glorieux d'avoir gagné la balaille de
Walerloo, ou invenlé les machines & vapeur, que
d’avoirdéliveé une scule dmedu purgatoire; el j'aurais
peine & croire qu'il y ait un seul membre de lu




LES INTERETS DE JESUS i1

Confrérie qui n'ait pas d¢ja fait plus que cela.

Tournons mainlenant nos regards vers I'Eglise mi-
litante sur la terre. Ici Jésus ne manque point d’in-
téréts : la moisson esl riche et abondante. 1l y a des
choses & faire et des choses & défaire; des cceeurs &
persuader et des cceurs a dissuader Tel esl le nombre
des travaux, que la dilficulté est de savoir par ou
commencer, et ce qu'il faul cntreprendre d'abord. A
ceux qui n'aiment point Jésus, il faul inspirer de
'amour pour lui, et ceux qui I'aiment doivent étre
excilés a I'aimer beaucoup plus. Que chacun de nous
s'impose une tiche spéciule, et il y trouvera plus de
travail que son temps ne lui permettra d’en achever.
Avez-vous jamais calculé combien il y a d'hommes
dont chaque minute du jour voit l'agonie et la mort
sur loute la surface du globe? Oh! & quels dangers
les plus chers inléréts de Jésus sont exposés sur ces
lits de douleur ! Satan redouble d'énergie ; les tenta-
tions fondent sur eux plus nombreuses que les flocons
de neige dans un ouragan d'hiver, et selon qu'il y a
victoire ou délaite dans ce combat, c'est Jésus ou le
démon qui triomphe pour I'éternilé ; car la lulte cst
finie el ne doit plus recommencer. Ici ce sont des ca-
tholiques que de longues années n'ont vus s'approcher
des sacrements; ld ce sont des saints qui, aprées un
demi-sitcele de mérites et d’amour, sont peut-étre sur
le poinl d’en perdre tous les fruits ; il ne leur manque
qu'une chose, que toules les souflrances ne sauraienl
leur mériter, et c'est la persévérance finale. Il y a des
hérétiques qui n'ont jamais soupconné leur hérésie,
et des hérétiques de mauvaise foi qu ont calomnié
I'Eglise et outragé la Mere de Dieu. Ici ce sont des
juils descendus de ceux qui ont crucilié Notre-Sei-
gneur, et la des mahométans qui sont maitres de Jé-
rusalem. Il y a des Hotlentots qui adorent des images
dégoulantes, et des Indiens d’Amdrique pour lesquels
le bonheur de la vie future consiste & chasser éternel-
lement, et qui comptent leurs mérites par les meurtreg

eI, o

—



i2 (IAPITRE PREMIER

qu'ils ont cominis. 11y a des hommes qui vivent au
milieu de neiges perpéluelles, et dantres qui sont
bralés par les ardeurs du midi. Il y en a sur le sommer
des montagnes, dans le fond des vallées, dans les
villes el dans les solitudes, sur terre et sur mer, daus
les cachots infects el dans les palais dorés : eh bien,
la mort, 4 chaque minute, en emporle une foule, etle
chrétien frémit en songeant a I'état dans lequel ils
vont élre surpris par ce moment supréme. Cependant
Jésus esl mort pour chacun d'eux, aussi récllement
que si sa morl n'cht été utile qu'a lui, et il est prét a
descendre des Cieux et & mourir encore pour chacun
d’eux, si cela dtail néeessaire. Suivez-le dans le cours
de sa longue Passion; comptez ses pas, ses larmes,
les goulles de son sang, les ¢pines qui onl percé sa
téle, les coups qu'il a recus, les crachals qui ont souilié
son visage, ses chutes; sondez l'abime intéricur de
ses humilialions et de ses douleurs, les tortures et les
angoisses de son cceur sacré : loul cela élail pour ce
pauvre Indien qui, a cette heure, meurt inconnu aug
pied des Andes; et, s'il meurt dans le péché, loule
celle passion devient inutile.

Ce lableau ne nous montre quune partie des inté-
réts de Jésus ; car il n'y est question que des hommes
considérés au moment de leur agonie (On sail que
sainl Camille ut suscité de Dicu pour fonder un Ordre
en leur faveur.) Que ne pourrais-je pas dire des ames
en ¢lat de péché mortel, des hérétiques, des infideles,
des criminels en prison, des personnes qui vivent dans
['habitude de la calomnie, des pauvres dmes qui sont
tourmentées de scrupules ou de lenlations ! Je ne lini-
rais pas si je voulais déerire tous les intéréts de Jésus
sur la lerre.

L'agonie et les dangers du lit de mort étant deve-
nus l'objel d'une dévolion spéciale, il ne sera pas in-
différent de rappeler ici que Pie VII a altaché a la
récilation de trois Pater et de [rois Ave pour les ago-
pisanls, en Lhouneur de l'agonic de Jésuy, des indul-




LES INTERETS DE JESUS 13

gences que l'on trouvera dans le Recueil. Une foule
de saints et de personnes picuses ont pratiqué cette
dévolion spéciale en faveur de T'ame des mourants.
Nous lisons dans la vie d'une des premieres religieuses
de la Visitalion, qu'étant en adoration devant le Saint
Sacrement pendant la nuit du Jeudi-Saint 1644, elle
fut témoin, dans une vision, de I'agonie de Notre-
Seigneur, et qu'elle recul en méme temps de grandes
lumieres, et des graces particulieres pour prier elfica-
cemenl pour les personnes agonisantes @ « lHélas!
s'écriait-elle, 'agonie de ces pauvres créatlures est une
heure terrible ; » et, en réalité, ce moment qui décide
de notre éternité est la seule alfaire importante dont
nous ayons a nous occuper dans ce monde. Depuis le
moment ou elle recut cette griace admirable, elle pa-
raissait souvent préter 'oreille aux soupirs de quelque
moribond ; el tel fut sur elle 'effet de cette vision,
que toujours dans la suite elle récita matin et soir
les prieres de 1'Eglise pour les agonisants. Elle médi-
tait souvent sur ces paroles que Notre-Seigneur lui-
méme pronon¢a quelque temps avant sa mort : « Le
prince du monde est venu, et il n'a rien Lrouvé en
moi, » comme si toute notre vie ne devait tendre
(u'd nous mettre en état de nous appliquer, en quel-
que sorle, ces paroles & nous-mémes, & I'heure de
nolre mort. On raconte un autre trait de la méme
religieuse. L'évéque de Geneve élant venu le jour de
la féle de saint JérOme pour consacrer lcglise de
10rdre & Annecy; comme la Supérieurc témoignait
le désiv qu'une des six chapelles [at dédice a saint
Joseph, celte bonne Sceur la supplia de la faive consa-
crer & saint Joseph mourant enlre les bras de Jésus
et de Marie. « Ah! ma bonne meore, s'écria-t-elle,
Dieu m'a fait connailre que, par cetle dévolion a sainl
Joseph mourant, il voulait bien, dans sa miscéricorde
infinie, accorder d'abondantes graces aux agonisants,
Comnme saint Joseph ne monta pas tout d'abord dans
le ciel, puisque Jésus ne lavait pas encore ouvert,

———



T

15 CHAPITRE PREMIER

mais qu'il descendit dans les limbes avec ses peres,
la plus salutaire dévolion pour les agonisants et pour
les dmes du purgatoire est d'ollrir & Dieu la résigna-
tion du grand saint Joseph mourant et se séparant
de Jésus et Marie, et la sainte patience avec laquelle
il allendit tranquillement que se levdt l'aurore de
Paques, lorsque J¢sus ressuscilé vint le meltre en
liberté. » Nous nous sommes arrétés assez longtemps
sur cette dévotion. Au reste, je le répcte, je ne finirais
jamais si je voulais décrire tous les intéréls de Jésus
sur la terre.

Il n'y a point de taverne ou de café, de thédtre ou
de bal, de réunion privée ou publique; il n'y a point
de boulique ou de marché, point de voiture ou de
vaisseau, point d'¢cole ou d’église, ou les inléréts de
Jésus ne soicnt en danger a toute heure, et ou il ne
nous appelle pour les défendre. Ce sont les combats
de I'Eglise; pourquoi s'étonner s'il y a lant de travail,

- et si peu de temps pour l'exécuter? Toule chose a

deux coOtés : I'un esl pour Jésus, el J'autre, contre lui.
L'intérél du démon nese borne pas a faire commeltre
immddialement le péché. II peul combattre Jésus
avece des armes presque inoffensives en apparence, et
réussir presque aussi bien qu’avec le péché mortel,
Parlois, un poison lent tue les dmes plus stirement
que le venin le plus violent. Voyez donc quels sonl les
intércls de Jésus; ils sont innombrables, ils sont par-
lout, ils sonl pressants, el c'est pour les surveiller
tous que nous sommes devenus membres de la Con-
frérie.

Quelle que soit I'impossibilité d'entrer dans Lous les
dé¢lails des intéréts de Jésus sur la terre, il est néces-
saire cependant de s'en former une idée plus claire ct
plus distincle, si nous désirons nous acquitler de nos
devoirs, et travailler comme il convient a des
meinbres de la Confrérie. Si nous ¢ludions le siaceré
Caeur de Jésus, tel qu'il nous I'a réveélé dans 1'Evan-
gile, dans T'histoire de I'Eglise, dans la Vie des




LES INTERETS DE JESUS i35

Saints, et tel que nous T'avons trouvé nous-meémes
dans la priere, nous verrons que la multitude im-
mense des intéréls de Notre-Seigneur bien-aimé peut
se parlager en quatre catégories : une rapide esquisse
de chacune d'elles nous donnera une idée claire de ce
que nous avons a accomplir. Les premiers intéréts de
Jésus sont, sans contredit, au fond de notre ame : le
royaume des cieux est au dedans de nous. Toutefois,
quelle que soit son importance, la question de notre
propre sanclification n'est pas celle qui doil, du moins
direclement, nous occuper en ce momenl. Sans sain-
teté personnelle, nous n'obtiendrons aucun résullat,
jele sals; mais ce n’est ici ni le temps, ni le lieu d’en
parler. — Les qualre grands inléréts de Jésus aux-
quels nous faisons allusion sont : 1o la gloire de son
Pere; 2° le fruit de sa Passion; 3° I'honneur de sa

Mére ; 4° cnlin I'estime de sa grace. Disons un mot de
chacun d’eux.

§ Il Les quatre principaux intéréts de Jésus. La gloire
de son Pere.

Lorsque nous étudions notre divin Sauveur tel qu'il
est représenté dans les saints Evangiles, rien, si nous
pouvons hasarder une pareille expression, rien ne
ressemble plus & une passion dominante en lui que ce
désir si vil, si ardent pour la gloire de son Péere. De-
puis le jour ou, a I'ige de douze ans, il quitta Marie
pour rester apres clle dans Jérusalem, jusqu'd sa der-
niere parole sur la croix, ce dévouement a la gloire de
Dicu éclate & chaque page du livre sacré. Comme il a
été dit de lui, en une circonstance, que le zéle de la
maison de Dieu le dévorait ; ainsi, nous pouvous dire
qu'il élait dévoré par une faim et une soil conti-
nuclles de la gloire de son Pére. C'élait comme si lo.
gloire de Dieu avait été perdue sur la terre, et qu'il
fat venu pour la chercher : et combien son sacré Ceeur



16 COAPITRE PREMIER

clait resserré jusqu'a ce qu'il I'edt retrouvée! Clest 1a
exemple qu'il nons a donné; et son intention, ¢n
nous donnant la grice, est que nous l'employions &
glorilier son Pere qui est dans les cieux. Mainlenant,
comment peul-on jeler les yeux aulour de soi dans
le monde, et ne pas voir combien la gloire de Dieu
est perdue sur la terre? L'intérét de Jésus demande
que nous la cherchions et que nous la trouvions. Sans
parler de ces scandales publics que donnent les
grands pécheurs, n'esl-il pas douloureux de voir
comme Dicu est oublié, completement oublié par la
plupart des hommes? lls vivent comme si Dieu n’exis-
tait pas. Ils ne se révollent pas précisément conlre
lui, mais ils ne songent pas & lui, ils I'ignorent. [l est
dans ce monde, qu'il a fail de ses mains, comme un
objet importun. Aussi 'a-t-on tranquillement mis de
cOlé, comme on aurait fait d’une slatue passée de
mode et devenue génante. Les savanls et les hommes
d'Lial sont d'accord sur ce poinl; les gens daffaires
et les linanciers onl jugé quil élait inliniment sage
de se laire sur Dicu; car il est difficile d’en parler ou
d'en occuper son espril, sans étre disposé a lui accor-
der beaucoup trop. La est un obslacle terrible, et
sans la griace nous pourrions dire un obslacle dé-
sespirant, aux inléréls de Jésus. Oh! combiecn un
pareil speclacle déchire notre ceeur, et nous fait sou-
pirer aprés une autre viel car, que faire dans une
situalion aussi désespérée? Cependanl nous devons
essaver. Que ne peuvent point el les chapelels récilés
dévotement el les niédailles béniles ? Et Ja puissance
d'une scule messe n'est-elle pas inlinie?

Ensuite, nous 'avouons les larmes aux yeux, il est
un grand nombre de personnes répulées picuses qui
sont loin de faire & la gloire de Dieu une parl assez
large : il est beaucoup de gens qui fonl profession de
dévotion, et qui ne veulent cependanl pas lui donner
la premiere place en loules choses. Ils onl besoin de
lumicre pour mieux connaitre la gloire de Dicu ; ils



LES INTERETS DE JESUS 17

manquent de discernemenl pour découvrir les piéges
du monde et du démon sous le voile de modération et
de prudence, au moyen duquel ces deux ennemis de
Dicu s'efforcent de le priver de sa gloire; ils manquent
de courage pour braver I'opinion du monde, et de fer-
meté pour meltre conslamment leur vie en harmonie
avec leur croyance. Pauvres gens! ils sont la peste
méme de I'Eglise et ils sont bien loin de le soup-
conner. Il importe sans doute aux inléréts de Jésus
qu’ils se voient cux-mémes, ainsi que tout ce qui les
entoure, sous leur véritable jour. La donc, nous trou-
vons eancore une ceuvre & accomplir. Prions pour tous
les gens vertueux, surtout pour ceux qui s'appliquent
a le devenir, afin qu'ils connaissent ce qui est pour la
gloire de Dieu, et ce qui lui est opposé. Oh! que de
perles nous cause chaque jour ce manque de discer-
nement,

Ensuite, il existe des ordres religieux qui, chacun
A leur maniére et selon le but de leur institution, vont,
avec la bénédiction de I'Eglise, travaillant a la gloire
de Dicu. Il y a des évéques el des prétres dont Lous
les ellorls sont dirigés avec une persévérance singu-
licre et une perfection admirable vers ce but unique.
On compte un nombre infini d'associations et de con-
fréries; quel en est I'objet, sinon la gloire de Dieu?
Nous avons des maux A soullrir, des dangers & allron-
ter, des scandales & supporler; la destinée de I'Eglise
est de courber la Léte aujourd'hui devant le monde et
demain de régner sur lui. Or, dans tout cela Jésus a
ses inléréts ; el il est de notre devoir de les prendre
en main. Une demi-douzaine d"™ommes parcourant
le monde et ne recherchant que la gloire de Dieu,
pourraient remuer des montagnes. Telle est la pro-
messe [aite aux hommes animés d'une foi vive. Pour=
quoi ne serions-nous pas de ces hommes-1a ?

-~



o

A =TT

i8 CHAPITRE PREMIER

& IV. Le fruit de sa Passion.

Tel est le second des grands intéréts de Jésus.
Toutes les fois que nous pouvons empeécher de com-
mettre un péché, quelque léger qu'il soit, nous avons
fait beaucoup pour les intéréts de Jésus. Nous serons
mieux en état d’apprécier la grandeur d'un pareil ser-
vice si nous faisons cette réflexion : quand méme
nous pourrions fermer & jamais I'enfer, sauver toules
les Ames qui y souflrent, faire évacuer le purgatoire,
et rendre tous les hommes sur la terre aussi saints que
les bienheurcux apOtres Pierre et Paul, en disantle
moindre mensonge, nous ne devrions pas le faire;
car Ja gloire de Dieu souflrirait plus de ce petit men-
songe, qu'elle ne gagnerait par tout le reste. Jugez
par la combien on fait pour les intéréts de Jésus
en empéchant un péché mortel! et pourtant, cela est
si facile! Si, chaque soir, avanl de prendre notre
repos, nous priions la sainle Vierge d'offrir a Dicu le
précicux sang de son cher Fils, & I'eflet d'empécher un
péché morlel d'étre commis quelque part dans le
monde pendant la nuit; et si nous renouvelions la
méme pricre, chaque malin, pour les heures du jour,
cerles une pareille offrande, faite par de telles mains,
ne saurait manquer d'obtenir la grace désirée; et
ainsi chacun de nous pourrait probablement cmpécher
sept cent trente péchés mortels chaque année. Sup-
posons maintenant que mille d’entre nous veuillent
faire celle offrande, et persévérer dans celle conduite
pendant vingl ans, ce qui ne nous coulerait aucune
peine et serait bien méritoire, nous aurions empeché
plus de quatorze millions de péchés morlels; cl si
tous les membres de la Confrérie suivaient cet
exemple, il faudrait multiplier ce chiffre par dix. Ah!
de celle facon, comme les inléréls de Jésus avance-
raient d¢ 1 le monde, et quelles jouissances, qucl




L ok g

LES INTERETS DE JESUS 19

bonheur ne nous préparerions-nous pas a nous.
meémes |

De méme encore, toutes les fois que nous pouvons
persuader a une personne,-qui en a besoin, de se con-
fesser, quand méme elle n'aurait que des pcchés vé-
niels & accuser, nous avons augmenté le fruit de la
Passion de notre Rédempteur. Chaque acte de con-
trilion qu'un homme formule a notre instigation,
chaque pri¢re que nous faisons a I'effet de lui oblenir
celte grice, accroit ces mémes fruits. Chaque auslé-
rité nouvelle, chaque légere pénitence que nous pro-
voquons, a le méme résullat. Il en serait de méme de
nos ellorts pour mettre en honneur la [réquente com-
munion. Toutes les fois que nous persuadons & quel-
qu'un de partager nos dévotionsa la Passion de Nolre-
Seigneur, de la lire ou de la méditer, nous avancons
les inléréts de Jésus. Ouelqu'un a dit (et, si ma mé-
moirc ne me fait défaut, c'étail Albert lc Grand)
qu'une seule larme donnée aux soullrances de notre
doux Sauveur ¢lait plus précicuse & ses yeux qu'une
annce enlicre de jedne au pain el & 'eau. Que serait-ee
donc si nous pouvions engager les autres méler
leurs pleurs aux ndtres, et & s'unir & Dnous dans le
senliment d'une lendre pitié pour la Passion de Jésus!
Ol! combien grands sont les fruits d'une (aible priére]
Doux Jésus! pourquoi sommes-nous si secs, si froids?
Oh! allumez en nous ce doux feu que vous étes venn
apporter sur la terre!

§ V, L'honneur de sa Mcre,

Ceci est un autre des principaux intéréts de Jésus,
et I'histoire entidre de I'Eglise fait voir quel prix y
attache son sacré Ceeur. Ce fut son amour pour Marie,
qui, plus que tout le reste, le (it descendre des cieux.
et ce furent les mérites de Marie qui détermingrent
I'époque de LI'lucarnation. Sur elle s'élait arrété le




20 CHAPITRE PREMIER

choix de la trés sainte et indivisible Trinité; elle élait
Ja (ille chérie du Pére la Mére prédestinée du Fils, et
I'Epouse choisie du Saint Esprit. La vérilable doclrine
de Jésus a ¢él¢, dans tous les temps, inlimement lice
d Ja dévolion & Marie; el les coups qui frappent la
Mcre doivenl passer par le Fils. Aussi, Marie esl-clle
I'héritage de I'humble et obéissant catholique. La
sainteté croil en raison de la dévolion qu'on a pour
elle. Les saints se sont formés a 1'école de son amour,
| Le péché n’a point de plus grand ennemi que Marie;
» penscr & elle suffil pour le conjurer, et les démons
{ tremblent au bruit de son nom. Nul ne peut aimer le
Fils, sans que I'amour de la Mere ne s’accroisse égale-
ment en lui; nul ne peut aimer la Mére, sans que son
ceeur ne s'enllamme en méme lemps pour le Fils.
Aussi, Jésus l'a-t-il placée devant son Eglise pour élre
le gage des graces qu'il répandrait par elle, el la pierre
d'achoppement pour ses ennemis. Qu'y a-t-il donc
d’¢lonpant & ce que les intéréls du Fils ne fassent
/ qu'un avec I'honneur de la Mére? Si, en réparalion
~des blaspheémes dont les Léréliques souillent sa di-
gnité, vous faites un acle d’amour ou un acte d'ac-
tions de graces, en honneur de sa Conceplion imma-
culée et de sa Virginilé perpétuelle, chaque fois vous
favoriserez les intéréls de Jésus. Tout ce que vous
pourrez faire pour propager son culte, el surtout pour
inspirer aux catholiques une lendre dévolion envers
elle, sera une cuvre méritoire aux yeux de Jiésus,
qui ne manquera pas de vousrécompenser généreuse-
ment. Altirer les fideles & la Table sainte le jour des
féles de Marie, s'enrOler dans ses conlréries, con-
server quelque image d'elle, gagner des indulgences
pour les dmes du purgaloire qui onl eu sur la lerre
une dévolion spcéciale envers elle, dire le chapcelet
chaque jour : voild des choscs que Lout le monde peut
faire, et qui toules concourenl aux inléréls de Jésus.
Ab! il est une dévolion que je veux suggérer, et
puissé-je liuspirer & tous! nous [crions alors pros-



LES INTERETS DE Jﬁsus 21

pérer les intéréls de Jésus, et Notre-Seigneur en reti-
rerait dans toul I'univers un redoublement d’amour!
C'est d'avoir plus de confiance dans les priéres de
nolre divine Mtre; de nous reposer avec moins d’hési-
tation sur elle; de lui adresser nos demandes avec
plus de hardicsse; en un mot, d'avoir plus foi en elle.
On aurait plus d’'amour pour Marie si I'on avait aussi
plus de foi en Marie; mais nous vivons dans un pays
heérélique, et il est difflicile de demeurer parmi les
glacons sans serefroidir. O Jésus ! ranimez notre con-
fiance en Marie, non seulement afin que nous travail-
lions & vos aimables intéréts, mais que nous y travail-
lions de la maniere que vous désirez, sans permettre
d aucune créalure d'occuper plus de place dans notre

cceur que celle qui occupait plus de place dans le
volre que loutes les créatures ensemblel

§ V1. L’estime de la grdce.

Voici un aulre des quatre grands intéréts de Jésus.
Le monde aurait une physionomie toute diflérente, si
les hommes eslitsaient la grdce A sa juste valeur.
Existe-t-il dans I'univers entier un seul objet qui ait

quelque prix par lui-mnéme, excepté la grace? Et ce-

pendant, avec quelle faiblesse nous nous laiscons
aller & des fulilités qui n'ont rien de commun avec les
intéréls de Jésus| quel aveuglement ! quel temps nous
perdons! quel mal nous faisons! quel bien nous né-
gligeons! Et cependant, malgré cela, avec queile dou-
ceur, quelle paticnce Jésus nous traite-t-il! Si chacun
savait dignement apprécier la grdce, tous les autres
intéréts de Jésus viendraient & boune fin. Quand ils
soullrent, c'est précisément parce qu'on n'accorde pas
a la grace I'estime qu’elle mérile. Les grices viennent
sans cesse, et les mdériles & acquérir se multiplient
aussi rapidement que les battements du cceur sacré
de Jésus, Et, pendant que ce ceeur brale pour nous de



2@ CHAPITI E PREMIER

-

Pamour le plus ardent, ncus disons : « Je ne suis pas
obligé de faire cecij je n'ai pas besoin de sacrifier ce
plaisir; il faut modérer I'enthousiasme religieux. » O
Jésus-Christ! 6 bien aimable Jésus-Christ! Voilia ov
en viennenl ceux qui ne savent pas dignement appré-
cier la grace. Il vaudrait mieux mourir, que de négliger
une seule inspiralion de la grice. Le croyons-nous
tous? Non, mais nous prétendons le croire. Si les
fonds devaient baisser de moitié¢ demain, cel ¢événe-
ment serait moins imporlant que si un pauvre Irlan-
dais. malade dans quelque réduit obscur, manquail,
par 1éfaul de patience, d’acquérir le moindre degr¢ de
grace. Voici ce que disent a ce sujet les théologiens :
« Quand on recevrait lousles dons de la nalure, toules
les perfections naturclles des anges, ces avanlages ne
seraient rien, comparés & l'addition d'un degre de
grace, tel que Dieu nous le donne quand nous résis-
tons pendant un quart d’heure 4 un senliment de
colere: car la grice est une participation & la nalure
divine. » Oh ! que ne mettons-nous nous-memes ceci
en pralique, nous qui essayons de le persuader aux
autres! Montrez-moi dans I'Eglise un abus, un mal
quelconque, et je suis préta vous prouver quc jamais
rien de semblable ne serait arrivé si scs enflanls
avaient su dignement correspondre a la grace, el de
plus, que lout serail dans l'ordre demain, si les
fideles voulaient commencer & apprécier la grice a4 sa
juste valeur. 11 ne servirait de rien & un homme de
gagner le monde entier, g'il devait pour cela souflrir
le moindre dommage dans son dme immorlelle @ Allez
propager cctle doclrine parmi vos amis; monlrez-
leur quels trésors ils peuvent amasser a l'aide de la
grace, montrez-leur comment une griace en allire une
autre, commenlelle devienl un médrile, enfin comment
Jes mérites conduisent & la gloire éternelle dans les
cieux. Ah | vous servirez récllement les chers intéréls
de Nolre-Seigneur si vous agissez ainsi, el vous les
gervirez beaucoup plus que vous ue le peusez. Priez

¥
:

s R AT T
el i~ P Y et

s X CAb Y

n

5 o

TS

o R A




LES INTERETS DE JESUS 23

seulement afin que les hommes concoivent une idée
plus haute el plus véritable de la grace, et vous de-
viendrez en sceret I'apotree de Jésus. Toutes les grices
sont en lui: il en est la source et la plénitude; il
brale du désiv de les répandre en abondance sur des
ames qui lui sont chéres, sur des &mes pour lesquelles
il est mort; et elles ne veulent pas le lui permettre,
car il leur faut correspondre aux graces qu'elles ont
obtenues avantd'en oblenir des nouvelles. Allez aider
Jésus. Pourquoi une seule de ces ames, pour lesquelles
il a donné sa vie, périrait-clle? Je dis une scule, car
c'esl unc chose affreuse que de songer & la perte
d'une ame. Et pourquoi se perdrait-elle ? pourquoi?
Le précieux sang est & la disposilion de ceux qui
veulenl Je demander, et ce sang donne la grace. Mais
Jes hommes ne se soucient point de la grace. Saint
Paul a consacré sa vie entiére & précher aux hommes

la doctrine de la grace, a prier Dieu de la leur en-.

voyer, et de les porler cefficacement & en bicn user
quand ils lauraientobtenue. Apres une fervente com-
munion, quand la source de toutes les graces jaillit
dans uotre ceeur comme une fontaine d'eau vive, de-
mandons-lui d’ouvrir les yeux des hommes & la beaulé
de sa grice; et & notre priére, il le fera sans doule.
Ainsi nous ferons prospérer les intéréls de Jésus, car
telle est la nature de ce bon maitre, que plus il donne,
plus il devient riche. O roi bien-aimé des dmes !
comment pouvons-nous consumer nos jours pour un
aulre que lui? Songer qu'il nous permet de prendre
cn main ses intéréls, n'est-ce pas une pensce capable
de nous remplir d’admiration ? {'our moi, je m'¢lonue
qu'elle ne nous fasse point tomber en extase. Mais
nous Ne connAiIssons pas nos priviltzes; et pourquoi?
parce que nous n'étudions pas assez notre aimable
Sauveur. Pourquoi ne commencerions-nous pas dans
Je temps ce qui doil faire notre bonheur dauns toule
Péternité ? Etudions Jésus. Le ciel n'est ciel que parce
que Jésus est la; el je ne comprends pas pourquoi la




24 CHAPITRE PREMIER

terre n'est pas également le ciel, puisque Jésus est
aussi sur la terre. Hélas! c’est qu'il nous a laissé la
miscrable faculté de I'offenser. Olons cette misére; et
' nous aurons ici-bas, sinon le ciel, du moins le purga-
(oire qui est la porte du ciel. Viendra-t-il enfin ce
jour ou nous cesserons de pécher, ot nous ne blesse-
rons plus le cceur sacré de Jésus ? O Dieu d’amour!
qu'il se Ieve bientotle soleil qui ne doit point se cou-
cher avant d'avoir vu ce glorieux privilege devenir le
notre. Pourquoi s’agiler, et se demander avec inquié-
tude si nous irons au ciel immédiatement en quitlant
ce monde, ou s'il nous faudra d’abord passcr par le
purgatoire? Qu'importe? La grande queslion est de
perdrela puissance d'oflenser encore le Dieu de notre
amourl

§ VII. Comment nous pouvons avancer les intéréts de
Jésus.

Tels sont les intéréts de Jésus, que nolre Confrérie
a pour objet de faire prospérer; ou plulot, ce ne sont,
pour ainsi dire, que des exemples et desspécimens de
ces inléréts. Il peut parailre étrange que notre divin
Sauvcur daigne faire usage d'inslruments aussi
faibles, aussi vils pour un ouvrage aussi sublime:
mais c’est le méme Dicu qui arracha de pauvres
pécheurs & leurs filets pour en faire des apolres, el les
envoyer converlir le monde. 11 est vrai que nous avons
en nous-mémes assez de péchés a expier, assez d'im-
perfeclions pour nous aliéner le caeur de nolre céleste
Epoux; il estvrai qu'il n'est pas, dans le monde en-
tier, un endroit ou les intéréts de Jésus soient aulant
compromis qu'en nous-mémes. Et pourlanl, malgré
tout cela, nous devons ctre des apoires ; mallieur a
nous si nous ne sommes pas apditres! Nous devons
. aider les aulres & sauver leur ame, au milicu méme
* des préoceupalions de nolre propre salul. L'Lvangile

SN

S T

A S




LES INTERETS DE JESUS 25

est une loi d'amour, et ]la vic du chrétien est une vie
de pri¢re. Selon larecommandation de I'Apétre, nous
devons intercéder pour tous les hommes. Du resle,
nous ne travaillerons jamais avec fruit au salut de
nolre 4me si nous ne nous efforcons de faire pros-
pérer les intéréls de Jésus dans I'dme des autres.
Beaucoup se plaignent du peu de progrés qu'ils font
dans la vic spirituelle, et des difficultés qu'ils trouvent
a dompter leurs mauvaises passions, lcur penchant au
ptché et 'amour-propre qui les domine. Ils en sont
précisément au méme point ou ils en étaient 'année
précédente, ct cela les décourage. Cela arrive le plus
souvent parce qu'ils sont égoistes, parce qu'ils ne
songent qu'a eux-mémes. Ils ne se préoccupent nulle-
ment du bien des autres, ni des intéréls de Jésus:
jamais, dans leurs prieres, ils n’intercedent pour qui
que ce soit de leurs fréres. Aussi ne s'élevent-ils pas
au-dessus du niveau vulgaire, parce qu’ils ne font
rien pour mériler des grdces plus abondantes. La
Conlrérie attend une autre conduite de nous, et nous
donne des instruclions bien diflérentes.

Mais il estimportant de faire comprendre que les in-
téréts de Jésus ne proctdent pas comme lesintéréts du
monde. Si nous perdions de vue celle pensée, nous ne
tarderions pas & nous décourager, en présence du peu
de bien que nous semblons faire. Lesintéréls de Jésus
sont, pour la plupart, invisibles. Il faut d’abord que
nous ayons foi dans la puissance de la pritre. Nous
ne saurons jamais, avant le dernier jour, le succes
qu'ont obtenu nos priéres, ni les bénédictions qu'elles
ont altirées sur 1'Eglise pendant le cours des sidcles.
Prenons, par exemple, la priere de saint Etienne pen-
dant qu'on le lapidait; elle eut pour résultat la con-
version de saint Paul qui, pendant ce temps, gardait
les habits de ses bourreaux. Songez maintenant a toul
le bien que saint Paul a fait, qui va se perpétuant de
jour en jour, et qui se continuera jusqud la fin des
siccles; qr le bien opéré par sainl Paul est aussi

TS



26 CHAPITRE PREMIER

Peeuvre de sainl Etienne, car ¢’estle fruit de sa priere.
Ainsi, quelquun se recommande aux pricres de la
Confrérie pour oblenir Iaplinissement des obstacles
qui 'empéchent de suivre sa vocalion pour la vie re-
ligieuse ou pour 1'élat ecclésiastique, el, dans une de
nos pieuscs soirées du vendredi, Dicu daigne exaucer
nos pricres. Cet homme devient prétre; il sauve des
cenlaines de fideles: ceux-ci en sauvent d'aulres qui
deviennent prétres, ou qui entrent dans un ordre re-
ligicux, ou qui enfin deviennent dans le monde des
peres el des meres selon le ceeur de Dicu. Les eflets de
notre pricre s’élendent ainsi de plus en plus, et
s'¢lendront peul-étre jusqu'a cette nuit terrible ou la
Lorre se réveillera pour voir Nolre-Seigneur venir a
I'Orient.

Aussi ne devons-nous point tant nous arrcter aux
(ruils visibles et aux résullats publics. Ce que le
monde appelle un malheur tourne souvent a I'avan-
lage de Jésus. Par exemple, un homme a beaucoup &
soullrir parce qu'il est catholique ; vous priez pour lui;
Pinjuslice a son cours; Jes prolestants triomphicnl et
se montrent plus fiers, plus insolents que jamais. Vous
croyez que volre pritre n'a pas élLé exaucde; vous ne
pourriez conunelire une plus grande erreur : Jésus
veul faire un sainl de cet homme; il est bon pour lui
de resler la viclime innocenle de cetle injuslice: Ge-
pendant, par le mérite de vos prieres, Jésus lui a
accorde une abondance de graces auxquelles il a cor-
respondu. De sorte que volre Pater et votre Ave lui
ont mérité dans les cicux une place plus élevie que
celle qui lui ¢lail réservée. Sur sa couronne étincellera
une pierre précieuse qui n'y eutl jamais brillé aulre-
menl: vous l'admirerez un jour dans les cieux, et
vous saurez que c'est votre pricre qui 'y aura placce.
Ainsi en est-il du Pape, de I'Eglise, des ordres reli-
gicux, el en définitive de loul ce qui a rapporl a
Jesus. Ses intéréts suivent, non les ricles du mounde,
wais les rogles de la grace. Pour en conuailie Ia




LES INTERETS DE JESUS 27

grandeur, il nous faut les mesurer avec d'autres me-
sures que cclles donl on use dans le monde ; nous
devons employer les mesures et les poids du sanc-
tuaire. Jamais Jésus ne fut plus triomphant que le
jour ot il se laissa clouer sur la eroix ; ctl pourtant le
monde, dans sa folie, croyail avoir vaincu et s¢ don-
nait toul I'honncur de la journée. 1l est important
pour vous d'avoir celle pensée loujours présente @
I'esprit; il est de foi que Dicu exauce loujours une
priére faite avee les conditions voulues, el souvent au
dela de nos plus haules espérances; mais il ne nous
Jaisse pas loujours conndgilre la voie (ui conduit & ses
fins. Ayons loi en lui, el, dans ['avenir, nous serons
exaucés. Ne cherchons pas a4 voir comment il les
exdauce, la foi doil nous siuffife : nous pouvons ctre
cirlaing qu'en fin deé comple nous ne serons pas dé-
sappoinlés.

§ VIII. La pritére, moyen principal d’avancer les intéréts
de Jésus.

Il nous resle quelques mols & dire sur la manitre
dont il nous est donnc d'avancer les intéréts de Jésus.
Mille chiemins nous sonl ouverls pour parvenir i ce
bul : donner de bong exemples, précher, éerire, préter
des livres édifiantls, raisonner doucement avec les
gens du monde pour les persuader, user de son in-
luence olt 'on en possede, exercer chrétienncment
son aulorilé de pere, d'inslituteur ou de maitre. Tous
ces moyens sonl bons; et s nous avons un amour
réel pour Jésus, nous ne négligerons jamais de les
employer quand l'occasion s'en présentera, et que
nous pourrons le faire sans sorlir de la modestie que
nous imposent notre condition et notre place dans la
société. Les membres de la Confrérie. non sculement
peuvent, mais doivent meéme agir ainsi quand les cir-
constances l¢ permelttent, Mais le moyen, 1o vérituble




28 CHAPITRE PREMIER

moyen, je dirais presque I'unique moyen de succes
de la Confrérie, c'est la priere.

On prie trés peu de nos jours. Oh! qu'il est triste
de voir le peu de foi que les hommes ont dans la
priere ! Ils croient lout faire par leur propre habileté,
a force de se remuer, de s'agiter et de travailler; ils
pensent qu'on peut servir les intéréts de Jésus, et
faire triompher son royaume sur la terre par des voies
analogues 2 celles qui ont fait de ce pays une grande
et (iere nation. Aujourd’hui tout se regle, tout s'ap-
précie par la raison naturelle, et non par la foi. Si les
catholiques entreprennent une ceuvre, et qu'ils n'ob-
tiennent d'abord que des résultats médiocres, ils se
laissent abattre et désespeérent du succés. On donne
une mission ; une 4me est sauvée, ou un péché évilé;
mais c'est le fruit de quinze jours de travail et d'une
dépense de dix livres sterling. Quelle déconvenue ! Et
pourlant, pour préserver la gloire de son Pére de la
souillure d'un seul péché, Jésus est prét a redescendre
du ciel pour étre crucifié de nouveau | Si nous ne pou-
vons pas citer des chiffres, el faire voir de grands ré-
sullats, comme les membres des sociétés bibliquespro-
teslantes, qui publient bien haut qu'ils ont expédié
un million de Bibles en Chine, sans ajouler que les
dames chinoises de toule une province en ont fait des
pantoulles ; si nous ne pouvons salisfaire le public, en
lui prouvant que aous faisons une cuvre grande,
méme A ses yeux, nous en rejetons la faule les uns
sur les autires, nous critiquons avec amerlume, et
nous péchons; nous convoquons des réunions pu-
bliques, et nous péchons; nous parlons inconsidéré-
menl, ¢l nous péchons ; nous formons des cabales, ek
nous péchons; nous abandonnons l'ceuvre, ¢t nous
péchons ; puis chacun écrit une lettre dans un journal,
ou probablement il peche encore, et enfin on reprend
sa maniére de vivre comme auparavant. Nous avons
tenté de faire une bonne euvre ; mais, parce que nous
pous sommes appuyés sur des principes liumaing,




LES INTERETS DE JESUS 29

elle s’est terminée par un nombre indéfini de péchés.
Toul cela vicnl de ce qu'on ne prie point, ou qu'on n'a
pas assez de foi dans la puissance de la prigre. Ainsi,
rappelez-vous que la devise de la Confrérie doit étre :
Priere conlinuclle! Soyons certains que, dans un
siecle cl un pays sans foi, la pri¢re d'un ceeur pur sera
précieuse devant le Seigneur, el qu'il y atlachera une
récompense spéciale. N'est-il pas admirable de voir
comme Dieu s'est souvenu de ceux qui, non sem-
blables au trop grand nombre, n'avaient pas oublié
Sion ? Oh [ prions, prions au sein d'une nation qui a
oublié la priére, qui se repose sur elle-méme, et qui
s'appuie sur un bras de chair. Prions, et Dieu sera
avec nous comme jamais il n'y a été; prions, et les
intéréls de Jésus prospéreront sur la terre. Oh! les
intéréls de Jésus ! plaise & Dieu qu'ils enflamment nos
cceurs du zéle le plus ardent! La vie est courle, et
nous avons beaucoup a faire ; mais la priére est puis-
sanle, et I'amour est plus fort que la mort. Mettons-
nous donc & I'cuvre avec joie et en chantant; meltons-
nous al'euvre, anges et hommes, pécheurs ct saints,
et travaillons tous pour les intéréts, qui doivent étre
nos plus chers, nos uniques intéréts, pour les inté-
réts de Jésus,




CHAPITRE II

DE LA SYMPATHIE POUR JESUS

§ 1. La sympathie pour Jésus est une preuve de sainteté.

Tandis que Jacob exilé habitait chez Laban, il
devint ¢pris de Rachel, fille de Laban, etil dit & son
pere : « Je vous servirai sept ans si vous voulez me
donner Rachel, votre plus jeune fille. » EtL 'Ecriture
sainle ajoute : « En conséquence, Jacob servit sept
ans pour oblenir Rachel, el ces sepl années s'écoule-
reut pour lui comme quelques jours, tant son amour
élait grand. » Pour nous, ne trouvons-nous pas pat-
fois que la vie est bien longue, et les jours ne pesent-
ils jamais sur nous? La persévérance nc finit-clle pas
par nous faliguer, el le devoir n'est-il pas souvent
accompagné d'ennui? Iy a des hommes qui désirent
la mort par suite de la sainle impalience qu'ils éprou-
vent d'étre avee Jésus-Christ. Le péché, la facililé de
le commettre, la crainte d'y succomber leur sont in-
supportables, et ils languissent apres Dieu comme un
homme languit apres l'objel absent de son amour.
Mais ce n'est pointa ces senliments que je fais allu-
sion. Notre vie, et surtout notre vie spirituelle, se
traine avec peine pour différentes raisons. 1l est dur
d'avoir saas cesse & lulter contre ses mauvaises pas-
gions : il est décourageant d'obtenir des résullats




DE LA SYMPATHIE POUR JESUS 31

aussi faibles. Les tentations nous harcelent, les seru-
pules nous faliguenl, et, dans notre ambition cha-
grine, nous bornons nos désirs & nous voir enfin dé-
livrés de cette misérable existence, et tranquilles dans
le purgatoire. Et d'oit vient ce souhait? De ce que
nous ne servons pas Jésus par amour. Si nous le fai-
sions, il en serait de nous comme de Jacob; les années
nous paraitraient des jours, & causc de la grandeur
de notre amour. Examinons maintenant s'il nous est
réellement impossible de servir Notre-Scigneur par
amour.

Nous avons posé en principe que l'objet de la Con-
fréric est de faire prospérer les intéréts de Jésus, et
que, pour obtenir ce résultat, le meilleur moyen est
la priére. Or, le choix seul que nous avons lait de ce
moyen spécial annonce quelque chose de plus. Il est
possible sans doute de servir Dieu et de faire quelque
chose pour les intéréts de Jésus avec un ceeur sec et
froid, absolument comme nous pouvons rendre un
service 4 quelqu'un de mauvaise grice, et comme si
cela nous cotlait beaucoup de peine. Mais il n'est pas
possible de servir Dieu par la priere, d’avancer les
intérets de Jésus par la priere, dépourvue de tout
sentiment d'affection. Une pricre des levres, ou le
cceur ne prend pas sa part, n'est pas une priére; c'est
une irrévérence ou une distraction. Ainsi, vous le
voyez, la Conf{rérie nous blige en quelque sorte a
secvir Dieu par amour, et ¢comme nous aimons notre
Confrérie, et que nous désinons la voir prospérer,
nousdevons, pour cette raison encore, chercher a servir
Jésus par amour. Oh!si je pouvais seulement persua-
der & un seul d'entre vous de le faire, quelle joie ce
serai- pour le ciel, quel bonheur pour Marie, quelle
consolation pour le sacré ceeur de Jésus! Une dme de
plus dans le monde qui sert Dieu par amour! O doux
Sauveur! des milliers d'années passées dans la péni-
tence n'achéteraient point trop cher 1e plaisir de vous
offvir une telle consolation) Le soleil couchant et ses




32 CUAPITRE 1

voiles de pourpre, les cicux el leur couronne d'étoiles,
les monlagnes et leur parure, les mers ct leur reflet
brillant, lcs bois el leurs parfums, les fleurs et leur
¢mail, sont loin d'égaler la beauté d'une 4me qui sert
J¢sus par amour, au sein des douleurs de la vie com-
mune, dans cette vallée de larmes.

Chacun voudrail élre saint. Personne ne contestera
cetle proposition. On voudrait aimer Dicu comme les
sainls I'ont aimé; comme eux, on voudrait loujours
se senlir inondé d'une joie intérieure. Notre plus
grand désir serait d'aller droil au ciel sans passer par
le purgaloire, et d'y étre placés plus haut A cause de
la grandeur de notre amour. En réalité, nous sommes
bien loin d'étre des saints, et nous avons licu de
craindre de ne jamais le devenir. Nous n'avons pas Ja
force de praliquer comme eux de grandes auslérités
et des morlifications corporelles, nous n’avons pas le
courage d'imiler leur généreux détachement des
choscs du monde, nous n'avons pas leur gott surna-
turel pour les croix et les souflrances. Chacun sait
cela, et pourtant qui ne voudrait devenir un saint, si
cela ¢lait en son pouvoir ?

Mon intention n’est point ici de vous proposer des
choses tres difficiles, encore moins de cruelles austé-
ril¢s. Je ne veux point vous entrainer au dela des li-
miles de votre grice, mais je désire vous faire une
observation. Regardez tous les saints de lous les
siccles, quelles quaient éLé leur histoire et leur place
dans la société. Vous trouverez, en les comparant
eatre eux, que ce ne sont point leurs auslérités qui
les onl rendus saints. Ils dillerent beaucoup les uns
des aulres, et pourtant ils se ressemblent tous. Quel-
ques-uns ont opéré des miracles toute leur vie, comme
saint Joseph de Coperlino, religieux de l'ordre de
Saint-Francois; d’aulres, comme saint Vincent de
Paul, ont fait trés peu de prodiges. Quant a saint Jean-
Bapliste, dont Nolre-Seigneur a dit des choses si
merveilleuses, il n'opéra jamais un seul miracle. Plu-



DL LA SYMPATUIE POUR JESUS 33

sieurs sainls ont pratiqué des austérités effrayantes,
et parmi eux sainte Rose de Lima; beaucoup d'aulres
se sont contentés de se soumettre a la volonté de Dieu
quand elle les éprouvail, etde lui sacrilier leur propre
volonté : de ce nombre Gtait saint Francois de Sales,
Mais qu'ils aienl opéré des miracles ou nop, qu'ils
aienl ou non pratiqué des mortifications corporelles
excessives, il est constantque tous sont marqués d'un
caractére parliculier qui leur appartient. Ils ont cer-
tains golts, cerlaines inclinations auxquels nous
pourrions les reconnailre si nous les rencontrions.
Et ce qui pourrait nous remplir de joie, c'est que les
principales marques de leur sainteté sont a notre por-

Lée: et nous pourrions, (uand il nous plaira, nous les -

approprier sans faire des miracles étonnants el des
pénitences effrayantes.

Je n'enlends poiul par 1a que nous puissions facile-
ment devenir des saints. Non | mais je veux dire que
los chemins qu'ils ont suivis pour arriver a4 aimer
Dieu nous sont également ouverts, et que nous pou-
vons, quand nous le voudrons, acquerir ce qui les a
rendus si chers au sacré ceeur du Sauveur. Oui, leur
héritage sera le notre si nous voulons seulement étre
Jdes membres fervents de la Confrérie. En un mot,
bicn que les saints different entre eux en beaucoup
de choses, ils se ressemblent cependant en trois
poinls principaux, qui sont : 1° le zéle pour la gloire
de Dicu; 2° la susceptibilité pour les intéréts de Jésus;
3¢ enlin une vive sollicitude pour le salut des ames.

Mais avant de rien dire sur ce point, je dois cher-
cher & prévenir toute erreur de votre parl. Je scrais
bien affligé si ce que j'ai dit pouvait vous faire dé-
sespérer de devenir des saints avant votre mort.
Quelque faibles que soient les probabilités, je me re-
procherais toujours d'avoir été cause qu'il y ait un
saiol de moins sur la terre, et ce serait porter une
grave atteinte aux intéréts de Jésus que ce petit livre

a pour objet de faire prospérer. Permettez-moi donc
3

o g

i

.,



34 CHAPITRE 11

de vous rapporter un trait de I'histoire d'une sainte,
Hyacinthe Mariscotli, qui fut canonisée par Pie Vi,
en 1807. C'était une dame italienne de grande no-
blesse, et elle avait montré dés son enfance un gout
prononcé pour la toilette et les parures. Ses parents
I'envoyérent dans un couvent pour faire son ¢duca-
tion ; mais, tout le temps qu'elle y passa, elle ne s'oc-
cupa que des vaines [rivolités du monde. Son ado-
lescence s'écoula ainsi au milieu de la dissipation.
Plus tard elle désira se marier; mais sa sceur ayant
trouvé une heureuse alliance, tandis qu elle ne rece-
vail aucune oflfre, le dépit et I'envie s’emparérent
d'elle. Son caractére saigrit, et elle devint si désa-
gréable, que personne ne pouvait l'approcher.

Son pere, par folie ou par un sentiment plus déplo-
rable encore, témoigna le désir de la voir prendre le
voile, et, bien qu'elle ne sentit en elle aucune voca-
tion, elle pensa qu'autant valait [aire cela qu'autre
chose, ct elle entra dans un couvent du Lliers-ordre
de Saint-Francois, a Viterbe. Quand elle y fut, on ne
remarqua point le moindre changement dans ses
gouts ni dans son caractere. Le couvent élait, parait-
il. aussi relaché que possible, etelle n'y faisait abso-
lument que ce qu'il lui plaisait. Saint Alphonse avait
coutume de dire qu'il est plus aisé 2 une dme de se
sauver au milicu des délices du monde, que dans un
ordre religieux relaché ; et peu d’hommes ont eu au-
tant d'expérience que lui dans cette matiere.

La premiére chose que fit notre sainte fut de se
faire construire un vasle appartement a ses frais ; elle
Je meubla dans le dernier goat et le décora, dit son
biographe, avec somptuosité. Elle négligeait la regle,
et ce qu'elle en suivait n'élait, comme on peul le
supposer, observé que dela maniére la plus tiede et la
moin- satisfaisante. Elle devint de plus en plus vaine,
et ne pensait qu'a elle du matin au soir. Singulier
apprentissage de sainteté! El telle ful sa vie pendant
dix ans. Alors Dieu lui envoya upe maladie quila mit

-



DE LA SYMPATHIE POUR JESUS 35

aux portes du tombeau. Elle fit demanderle religieux
de Saint-Francois, qui ¢lait le direcleur du couvent;
mais, & la vue de la magnificence de ses appartements,
le saint prétre refusa d'entendre sa confession, disant
que le paradis n'étail poinl ouvert aux personnes de
sa sorte. « Eh quoi ! s'écria-t-elle, ne serai-je point
sauvée ?» Il lui répondit que le seul moyen qu’elle eit
de se sauver était de demander pardon & Dieu, de
réparer le scandale qu'elle avait donné, et de com-
mencer une nouvelle vie. Elle fondit en larmes, et, des-
cendant au réfectoire ou toutes les religieuses étaient
alors réunics, elle se prosterna devant elles, et de-
manda pardon du scandale qu’elle avait donné.

Cependant, malgré tout son repentir, on n'apercut
pas d'abord dans sa conduite de changement considé-
rable. Elle ne remit pas tout d'un coup ses beaux
meubles aux mains de la supérieure ; mais peu a peu
ct par degrés elle améliora sa vie. De temps en temps
il élait nécessaire que Dieu lui envoydl quelque maladie
pour qu'elle s'abandonndtentiérement ala grace ; mais,
enfin, leremords de sa conscience accomplit son euvre
avec une douce opinialrelé ; chaque jour il s'enfonc¢a
de plus en plus dans ce cceur, jusqu'd ce qu'il se
changedt en amour, et elle devint une sainte.

Cetle histoire n'est-elle pas consolante? Nous ne
sommes que trop disposés & croire que les saints ont
été, dés leur berceau, des gens extraordinaires qui,
par une grace spéciale, n'ont jamais perdu l'innocence
du baptéme, qui ont & peine senti la révolte des mau-
vaises passions, el qui certainemenlt n'ont jamais
connu la plus cruelle de toutes les luttes, un combat
perpéluel contre les habitudes mauvaises et enraci-
nées. Ousi telles ne sont point les idées que nous nous
formons d’eux, nous pensous, du moins, que ce sont
des personnes en faveur de qui Dieu est intervenu
d'une manicre extraordinaire, comme dans la conver-
siondesaint Pauloudesaint [gnace. Aussine songeons-
uous weéme point a deveanir des saints. Mais I'histoire




s R

36 CHAPITRE 11

de sainte Hyacinthe nous offre un point de vue enti2-
rement différent : & des années passées dans la licdeur,
les péchés véniels el une indigne vanilé, succeéde une
demi-conversion, suivie peu & peu de nouveaux pro-
gres dans le bien, comme il pourrail arriver a plu-
sieurs d'entre nous.

Voyez comme celte histoire confirme une excellente
et consolante remarque du Pére Baker (1): « Quant
aux dmes, dil-il, que des motifs exlérieurs oul enga-
gées & embrasser la vie religieuse, qu'elles n'aillent
pas. dans leur désespoir, penser qu'elles ne peuvent
retirer aucun profit de ce saint élat, parce qu'elles y
sonl cntrées d'une maniére peu convenable: non,
gu’eiles espérent plutol que, par un effet particulier
de la providence de Dieu, elles ont élé, en dépil de
leurs intentions et de leur volonté, amenées a4 un
genre de vie qui, si elles en remylissent les devoirs,
sera pour elles une source de bénédictions. Plusieurs
se sonl trouvés dans ce cas, et sont devenus de grands
sainls, apres que Dicu leur eut accordé la lurmiére
pour voir la perversilé de leurs inlentlions, el la grace
pour les reclifier. Par ce moyen, euz qui avaien! com-
mencé par la chair ont fini par lesprit. » Combien de
personnes, dans les maisons religicuses, dans I'état
ecclésiastique, ou méme de celles qui menent une vie
dévote dans le monde, pourront puiser un nouveau
courage dans ces paroles, dans cet exemple, pour
commencer une vie nouvelle, quand méme elles
l’'auraient déja mille fois tenté en vain! Ce qui nous
manque maintenant, c'est d'imiter les derniéres
années de sainte Hyacintlhe.

El comment parviendrons-nous & suivre I'exemple
de cetle sainte? En gravant profondément en nous-
mémes les trois traits caractéristiques qui marquent
les saints : le zele de la gloire de Dicu, un tendre dé-
vouement aux intéréts de Jésus, ¢t une grande solli-

(1) Sancta Sophia, 1, 476.

P~

PRI s 20 TP T

|
|



DE LA SYMPATHIE POUR JESUS 31

citude pour le salut des ames ; car en ces trois choses
consiste ln sympathie avee Jésus Or, la sympathie
estd la fois le fruit el I'aliment de 'amour, et 'amour
c'est la sainteté. Un saint n’est aulre chose qu'une
Ame qui aime Jésus au deld des limites d'une piété

cominune, et qui, en retour, recoit des graces extraor-
dinaires.

§ Il. Ce qui caractérise les saints. Le zéle pour la gloire
de Dieu,

La vérité premitre et fondamentale de la religion
est que notre fin, dans ce monde, est de glorifier Dieu
en sauvant nos dmes : tel est nolre unique objet,
notre unique affaire. Toutes les autres choses n'ont
de valeur que par rapport a celle-ci; et par conséquent
nous devons en user ou nous en abstenir, selon
qu’elles nous approchent ou nous éloignent de notre
[in derni¢re. En partant de ce principe fondamental,
et en [e combinant avec le précepte de I'amour de Dieu
et de 'amour du prochain, nous arrivons a celte ¢on-
clusion : qu'il est de notre devoir de chercher la gloire
de Dieu dans le salutde I'ame de notre prochain, aussi
bien que dans le salut de la nétre. 1] est évident que
si nous aimons Dieu, nous serons zélés pour sa gloire,
et plus notre amour sera grand, plus grand aussi sera
notre zéle. Quand nous avons pris & ceeur une entre-
prise quelconque nous la poursuivons avec ardeur et
persévérance. De méme, lorsqu'un homme aime Dien
avec passion, toutes ses idées sc tournment vers un
point lixe et unique. 1l envisage tout sous un seul
point de vue. Il considére le commerce et les autres
prolessions de la vie comme aulant d'inconvénients
qu'il faut subir, mais qui le détournent de son unique
ouvrage. Il cherche partout et en toute chose la gloire
de Dieu. Telle est sa derniére pensée le soir, et la
premiére & son réveil. §'il oblient quelque crédit,



3% CHAPITRE 11

quelque autorité, quelque influence, il se demande
d’abord : « Quel usage pourrai-je en faire pour la
gloire de Dicu? » §'il lui survient quelque infortune,
telle esl ¢galement la premicre question qu'il s'adresse
a lui-méme. Qu'un héritage lui apporte quelques biens,
c'est encore le méme soin qui l'occupe. 1l a forl a
ceeur tout ce qui touche de pres1'Eglise ou les pauvres,
I'éducalion de l'enfance, la réforme du vice, parce
qu'en toules choses la gloire de Dieu se trouve gran-
dement intéressée. Rendons ceci plus sensible par un
execmple : Un homme du mondec jelte les yeux sur
cel immense systeme de chemins de fer et de bateaux
a vapeur qui enveloppe le globe comme un résecau. 11
en calcule les effets probables sur les gouvernements
et les conslitutions des peuples, sur la litléralure, le
commerce et la civilisation. Ce probleme l'absorbe
tout entier. L’homme de Dieu, en présence du méme
speclacle, songe combien ce sysleme va favoriser les
entreprises des missionnaires, comment il rappro-
chera les catholiques, a quel point il facililera les
communicalions avec le Saint-Si¢ge, ce qui conslitue
la liberté de 'Eglise; en un mot, il calcule tous les
avantages que, sous ces rapporls et sous mille autres
semblables, la gloire de Dieu pourra retirer de l'in-
vention de la vapeur. Quand un homme s’est livré a
la politique, qu'il s'est enrolé sous un drapeau, soit
celui du gouvernement, soit celui de l'opposition,
tout ce qui vient a tomber sous ses regards lui appa-
rait au point de vue de I'intérét qu'il a embrassé. 1l
envisage sous ce seul rapport I'élat des moissons, les
rhances d'une mauvaise récolte, nos relations a
[etranger les mécontentements intérieurs, les ou-
vriers en gréve, les bulles du Pape, et il se dit :
« Quelle sera l'influence de ces diflérents objets sur
ln cause que je sers? » Il en esl de méme de 'homme
qui aime Dieu ; il envisage loute chose sous le rap-

port qu'elle peut avoir avec la gloire de Dieu. Je ne |

prétlends point dire qu'il y pense sans cesse, el que

S



DE LA SYMPATUIE POUR JESUS 39

son attention s8oit toujours fixée sur ce point : cela
serail presque impossible, presque au-dessus de la
nature humaine. Mais je veux dire que c'estsa pensée
de prédilection, et qu’il y revient sans cesse, comme
fait un homme qui aime avec passion ou qui convoite
ardemment une chose.

Or, cela n'esl pas bien pénible et n'oblige & aucune
auslérité. Nous pouvons commencer tranquillement,
sans nous fatiguer, et peu & peu cette habitude se for-
mera et se développera, comme font toutes les autres
habitudes. Adressons chaque matin une courte priére
a Dieu, afin qu'il nous accorde I'amour de sa gloire,
et 1a lumiere pour la trouver. Renouvelons en outre,
deux fois chaque jour, l'intention de ne rien faire
qui ne soil pour sa gloire. Demandons cette grace
dans nos communions, A la fin de notre chapelet, et
dans nos examens de conscience. L'oublinns-nous
parfois? ne nous en inquiétons pas; 1'habitude se
formera enfin. Dieu lui-méme viendra a notre aide
d’une maniére admirable, quand nous aurons persé-
véré quelques mois dans dans cette pratique, mais
pas auparavant; rappelez-vous-le bien, car ce sont l1a
ses voies ordinaires : il attend un peu, pour voir si
nous persévérerons. Sans doute il nous aide loujours;
mais ordinairement il ne fait pas de suite des grices
signalées. Il n'y a rien de pénible dans lout cela; et
pourtant, si nous étions fideles a celte pralique, com-
bicn elle diminucrait la distance qui nous sépare des
saints| et combien elle favoriserait les inléréts de
Jésus|

§111. La susceptibilité en ce qui touche les intéréts de Jésus.

J'emploie & dessein ce mot, susceptibilité, parce qu'il
exprime parfaitement ma pensée, et que je ne conpais
pas d'aulre lerme qui puisse la rendre aussi bien.
Nous savons tous ce que c'est que d'étre susceptible

9
G |



40 CHAPITRE 11

quand il s’agit de nos propres inléréts, ou des intéréts
de ceux qui nous sonl unis par les liens du sang ou
de I'amitié. Nous prenons feu au moindre soupcon ;
nous sommes loujours sur nos gardes, comme Si
nous remarquions dans tous ceux que nous rencon-
trons le dessein de nor s nuire. Nous sommas prompts
& nous plaindre ; parfuis r éme, si nous n'y prenons
garde, nous jugeons les o.lres sévérement, ou bien
nous nous emyporlons, el nous parlons sans ménage-
ment. Appliquez maintenant cette conduile aux inlé=
réls de Jésus, et vous aurez une idée assez jusle de
ce qu'est un saint. Pourtant, il n'est pas rare de ren-
conlrer des personnes pileuses qui ne comprenncnt
point cette manicre d'agir, el qui la bliment comme
extravaganle et indiscrete; mais elles parlent ainsi,
parce qu'elles ne savent pas ce que c'esl que de servir
Dieu par amour. Un homme qui a une pareille sus-
ceplibilité touchant les intéréts de Jésus, vient-il 2
apprendre quelque scandale, il s’en afflige profondé-
menl. Il y songe le jour et la nuit; il en parle I'amer-
tume dans le ceeur; et tout le temps que dure le scan-
dale, il ne saurait gouler aucune jouissance. Ses amis
ne peuvent concevoir I'importance qu'il y attache, ni
la douleur qu'il en éprouve. Celte allaire, disent-ils,
ne le concerne point et ne jette sur lui aucun déshon-
neur. lls sont préts & I'accuser d'affeclation; car ils ne
voient pas 'amour dont il brile pour Jésus, et le cha-
grin réel qu'il ressent de voir les inléréts de son
bien-aimé Rédempteur ainsi compromis. Ces hommes
s'indigneraient pendant un mois des vexations cau-
sées par un proces injuste : mais qu'est-ce que cela
en comparaison de lJa moindre alteinte portée aux
intéréts de Jésus? Certes, un homme qui n’est point
convaincu de cette vérité mérile a peine le nom de
chrétien.

Une aulre marque de cette admirable susceptibilité
pour les intéréls de Jésus, c'est une horreur instine-
tive de I'hérésie et de Loules les fausses doclrines, et




DE LA SYMPATHIE POUR JIESUS 41

un tact particulier pour les décoivrir. L'intégrité de
la foi constitue I'un des plus chers inléréts de Jésus
aussi, un ceeur pénélré d'un amour sincére pour son
Seigneur et son Dieu, soulfre-t-il au deli de toute
expression, quand il entend exposer de fausses doc-
trines, surtoul parmi des catholiques. Des idées
erronées sur ln personne de Jésus-Christ, du mépris
pour sia grace, la plus légere atteinte a I'honneur de
sa sainte Mere, la dépréciation des sacrernents, une
opinion défavorable aux prérogatives de son Vicaire
sur la lerre, — chacune de ces choses, exprimée avec
plus oumoins de légereté dans le cours d'une conver-
salion ordinaire, le blesse au point qu'il en ressent
meme une douleur physique. Les gens qui ne réflé-
chissenl pas seront scandalisés de ce que j'avance; et
pourlant, si 'on osait attaquer devant eux I'honneur
el la chaslelé de leur mere ou de leur seeur, il n'est
poinl de violence, fut-ce I'effusion du sang, & laquelle
ils ne se crussenl en droit de recourir. Et qu’est-ce
que I'bonneur d'unc meére en comparaison de la
dignité de Jésus? quest-ce que la réputation d'une
s@ur comparée au moindre titre de la Bienheureuse
Vierge Marie? N'y a-l-il pas mille fois plus d’amour
pour moi dans le Pére commun des fideles, succes-
seur de S. Pierre, que dans le cceur de tous mes
parents réunis ? Je ne suis pas obligé en conscience A
sceller de mon sang ma foi en la vertu de ma mere,
mais je serais un misérable si jhésitais A sacrifier
ma vie pour I'honneur du Saint-Siege. Aussi, ne trou-
verez-vous pas un seul saint qui n'ait été extréme-
ment sensible sur ce point, et qui ait pu entendre,
sans soullrir cruellement, la voix de I'hérésie et des
fausses doclrines; el, quand celte pieuse horreur
n'cexisle pas, alors, aussi vrai que le soleil brille dans
les cicux, I'unour de Jésus est faible et languissant
dans le ceeur de I'homme.

Gelte susceplibilité peut éclater, selon les circons-
lances, au sujet de tous les intéréts de Jésus, quo




42 CHAPITRE 11

nous avons mentionnés dans le premier chapitre.
Nous devous cependant ajouter une remarque 1l peut
arriver parfois qu'un homme qui aime Notre Seigncur
ardemment, mais depuis peu, dépasse les bornes de
ce qui coanvienl, et que, dans son zéle, il devienne
indiscret, impalient, brusque ou mordant : il soup-
conne quand rien ne donne lieu au plus léger soup-
con, et il ne supporte point I'indolence ou la froideur
des autres, comme il le ferait s'il pratiquait depuis
plus longtemps I'amour de Dieu. Cela jelte assez sou-
vent de la déconsidération sur la verlu; car personne
n'est jugé avec moins d'indulgence, que ceux qui font
profession de suivre la vie dévote. lls doivenl pour-
tant avoir leurs défauts et leurs imperfections, étant
encore dans les degrés inférieurs de la vie spirituelle;
mais ils doivent se consoler en pensant que souvent,
tandis que les hommes les bliment, Jésus ne les blame
pas. Je dirai méme que les imperfections de leur
amour naissant lui sont chéres, tandis qu'il hait les
sages critiques et la pompeuse modération de leurs
censeurs.

Il n'est certainement pas bien difficile de cultiver
en soi celte susceplibilité pour les intéréts de Jésus ;
el pourlant, c’est un des trails principaux du caraclére
des saints. Ne lrouvons-nous point I'expérience digne
d’élre lenlée ? Peut-il étre dans la vie un plaisir aussi
grand que d’aimer Jésus, et de le servir par amour?
Commencons aujourd'hui : I'entreprise n'a rien de
pénible, nous n’avons qu'a méditer un peu plus sur
I'amour divin, prier Dieu de l'accroitre en nous, el
alors nous sommes bien sur la route. La Confrérie
nous met en état de parlir sur-le-champ sans exiger
de nous aucun veeu, aucune obligation.

§ 1V. La sollicitude pour le salut des dmes.

Tel est le troisieme et dernier instinct des saints,
qui forme la sympathie entre Jésus el nous. Le monde




DE LA SYMPATHIE POUR JESUS 43

et les intéréts maltériels ont des voies fort di[fé‘rentes
des nétres, et qui ne sont propres qu'd nous egarer.
Ce qui frappe nos yeux produit beaucoup plus d'im-
pression sur nous quc ce que nous croyons. Pour-
tant Jésus est venu dans le monde pour suuver‘_les
ames ; il est mort pour elles; c'est pour elles qu'il a
vers¢ son précienx sang. Ses intéréts-prospérent'e.n
raison du nombre d'dmes qui se sauvenl; et réci-
proquement, plus il se perd d'imes, plus les intéréts
de Jésus souflrent. A part les dmes, il n'ya rien sur la
terre qui mérile nos soins. Songez ce que c'est que
d’élre perdu, perdu pour I'éternité! Qui pourrait son-
der cet abime d’horreur? qui saurait peindre. dans
leur réalité, et cetle désolation complite, et cette
misére incommensurable, el ces insupporlables tor-
tures, et ce désespoirimpuissant et furieux ? Et pour-
tant, sainte Thérése vit les dmes des hommes se pré-
cipiter en foule par les porles héantes de I'enfer,
comme ces tourbillons de feuilles morles que le vent
d’automne emporte avec soi. Et Jésus est resté sus-
pendu pendant trois heures a la croix pour chacune
de ces dmes & jamais perdues! et toutes pourraicut
maintenanl briller pures et radieuses dans e royauue
des cieux | el elles nous ont aimés peut-étre, et nous
les avons aimées, et elles étaient dignes de l'dtre a
bien des égards! Elles étaient genéreuses, bonnes,
dévouées; mais elles ont aimé lo monde, elles ont été
subjuguées par lenrs passions Presque sans y penser,
elles ont de nouveau crucifié Notre Seigneur. Et main-
lenant les voild perdues, perdues pour |'éternité !
Pourquoi s'élonner si les serviteurs de Jésus ont de
la sollicitude pour le salut des dmes, que Jésus lui-
méme a lant aimées ? C'est 13 ce qui explique leur
pour les missions, pour I'enscig
dation des communautés

trailes, pour les indulgences et pour les jubilés. Ils
ont mille pieux projets en téte, et g'ils ne peuvent les
mettre a exécution, ils prient; ils ne s'occupent guere

ztle
nement, pour la fon-
eligieuses, pour les re-

[



A CHAPITRE 1l

uce des dmes; ils sacrifient tout pour les dmes. Peu
leur imporlont et les outrages qu'ils essuient, el les
désappoinlemenlts auxquels ils s’exposent. lls sonl Lout
aux ames ; rien ne les rebule; ils ne se laissent poinl
aballre quand ils ne voient pas loul d'abord sur quels
trésors, sur quels hommes ils peuvent compler pour
les aider dans l'exécution de leurs picux desseins ;
mais ils se consolent en pensanl que toute ceuvre,
qui a pour objets les Ames, est une ceuvre compléle par
elle-méme, aussi longtemps qu'elle dure ; car propa-
ger les eflorts de la gradce et les mériles du précieux
Sang est une chose excellente par elle-méme et bénie
de Dicu. Aussi I'Eglise, cette Mere des dmes, encou-
rage-t-elle tous ces exercices qui viennent de temps
en temps ranimer la piété des fideles: les retraites,
Jes missions el les jubilés; parce que chacune de ces
choses est bonne cn soi et compléle. Pendant que
quelques-uns disculent, critiquent, font des considé-
rations sans lin, et souvent allaiblissent ainsi le cou-
rage des autres, ceux qui aiment Jésus travaillent &
son ceuvre en toute simplicité, sans s'inquiéter du
lendemain.

On pourrait écrire des volumes enliers sur ce zéle
des A4mes ; il exisle nécessairement dans les cceurs ol
regne un vérilable amour pour Jésus. Ce n'esl poinl &
Pierre seul. mais a4 tous ceux qui aiment qu’il a ¢té
dit : « Une fois converti, affermissez vos [réres dans
la foi; « et encore : « M'aimez-vous plus que ceux-ci?
paissez mes brebis. » Et chacun de nous n'a-l-il pas a
sa disposilion une foule de moyens & l'aide desquels
il peut concourir au salut des ames? Pour ne parler
que de la priere, ne pouvons-nous pas, par ce moyen,
exercer une heureuse influence sur tloule I'Eglise,
comme le ferait le Pape lui-méme?

Voila donc les trois choses principales qui [onl les
saints : le zele pour la gloire de Dieu, la susceptibilité
pour les intéréts de Jésus et la sollicitude pour le
salul des dmes. La réunion de ces trois caractéres




DE LA SYMPATHIE POUR JESUS 43

transforme 1'dAme, lui donne quelque chose d'angé-
lique, et, plus que tout le reste, nous assure nolre
salut éternel. Tels sont les trois caracleres que la Con-
fririe cherche a développer en nous. Nous avons vu
combien cela est aisé, et nous voulons seulement
apprendre & aimer Jésus et A le sepyir par amour. Ni
le sexe, ni I'dge, ni la position sociale ne sont des
obstacles & la pralique de ces verlys. Oh! comme le
monde changerait de face si un certain nombre de
fideles voulaient sérieusement imprimer ce triple ca-
ractére & leur ame, et s'ils poursuivaient tranquille-
ment cetle ceuvre parmi leurs occupalions de chaque
jour et dans leurs priéres |
Quand un homme meurt,
lui, pour laire I'éloge de so
et de la concentration de ses idées sur un seul point :
« Il a consacré toute sa vie a I'acheévement de cette
importante ligne dechemins de fer; ouencore, I'unique
but de ses travaux a été d’arracher au gouvernement
un systeme d'éducalion plus développé pour le peuple;
ou bien, il s'est dévoué lout enlier & la cause du libre
échange ; ouenfin, ¢’'élail un z6ls protectionniste, il es*
mort marlyr de son opinion. Il n'avait que celte scula
idée: elle a graudi avec lui; il ne pouvait penser i
aulre chose : ni le temps, ni Pargenl n'étaient epar-
gnés pour faire triomplier sa causd favorite et I'intével
quil avuil épousé. Il a consacré sa vie A remplir sa
tiche, et il I'a bien remplic parce qu'il s’y est dévoue
Lout entier, qu'il y a mis son ceeur el son ame; le pays
lui doit beaucoup. » — Eli bien! je vous le deman 1
pourquoi ne divait-on pas de nous : « Il n'est plus I...
Cet homme n’avail qu'une idée, il n'avait qu'un désir;
voir le réghd de Dieu ici-bas, et sa volonts accomplie
sur la terre comme au ciel. Le reste n'était risg pour
lui Ce désir le dévorait ; il en faisait son occupation
jour et nuit; nul obstucle ne pouvait I'arréter ; i)
n'épargnait ni lemps ni dépense pour parvenir A sa
lin, et quand les autres ressources lui faisaient défaut,

ses amis disent parfois de
n activité, de son énergie



46 CHAPITRE 11

il assiégeait le ciel de ses pricres. Il n'existait point
d'intérét pour lui en dehors de son ceuvre de prédi-
lection ; elle élait pour lui une nourrilure. un breu-
vage ; elle le dominait completement. Maintenant il
n'est plus. Non!il n'est plus ; mais, tandis que l'aulre
homme a laissé derriére lui son chemin de fer ou ses
autres spéculations, notre ami a emporté Lout son
aulour, toules ses <oullrances, toutes ses pritres au
tribunal de Jésus, et ce (ue ces puissants avocats ont
obtenu pour lui auprés du souverain Juge, l'eil de
I'homme ne ['s poinl vu, son oreille ne I'a point en-
tendu, et son cceur ne I'a point concu. »

Ne nous lassons point de considérer ces trois ca-
ractéres des Sainls, celte maniére de servir Jésus par
amour. Youlez-vous savoir les sentiments qu'ils ins-
pirent méme dans des choses de peu d'importance ?
Ecoutez; il v avait un viecux jésuite espagnol qui ne
pouvait résoudre d'aucune lacon cette question
Vaut-il mieux gagner une indulgence pour lime du
purgaloire la plus abandonnée, ou pour celle qui
touche a sa délivrance et & son entrée dans la gloire
sternelle ? Le cas ¢lail embarrassant; chacun de ces
deuy actes était doux au ceceur de Jésus, mais lequel
¢lait le plus doux? lequel Nolre-Seigneur approuvait-
il davantage?

Il avait le ceeur si compatissant, ce bon Peére, qu'il
peuchait beaucoup vers la pauvre dme abandonnée,
precisément & cause de son abandon; il souffrait &
I'idée de replonger cette dme dans l'oubli. Mais enfin
il se décida en faveur de l'autre, et voici ses raisons.
1l parait plus compalissant, il est vrai, de prier pour
I'dme qui en a le plus besoin, puisque son infortune
esl plus grande ; loulefois, la charité est une vertu su-
périeure & la compassion ; or, il y a plus de charité &
oflrir I'indulgence en faveur de I'ame la plus pure, la
plus rapprochée de Dieu, en n’agissant ainsi que pour
la plus grande gloire de Dieu, créateur de cette dme ;
car elle est sur le poinl d'entrer dans le ciel, ou elle




DE LA SYMPATIIE POUR JESUS 47

commencera aussilot des hymnes de louanges et de
bénédictions en 'honneur de la majesté divine. Cet
homme avait réellement du zéle pour la gloire de Dieu,
et son zele ne I'égarait pas. Effectivement, une dme
ne peut, ce semble, élre considérée cornme une veéri-
table conquéte de Jésys-Christ, avant qu’elle ne soit
arrivée au port de la céleste patrie, et qu'elle ne soit
présentée au Pere éternel par notre divin Rédemp-
teur, comme un trophée de sa Passion. Cela étant, ne
valait-il pas mieux laisser la pauvre ame oubliée dans
latlente de sa délivrance, que de laisser Notre-
Seigneur dans l'awtente de son triomphe? D’ailleurs,
ne pensez-vous pas que ce combat intérieur du bon
Pére n'ait plu & notre divin Sauveur, et ne l'ait engagé
a faire quelque chose en faveur de 'ame & laquelle il
était ainsi préféré ? Voila de la susceptibilité pour les
intéréls de Jésus | Et puis, pensait le bon Pére, plus
Lol cetle &me qui louche au ciel y fera son entrée,
plus Lot elle commencera a faire descendre les graces
de Dieu sur ma pauvre dme et sur celles de tous les
pécheurs. Et ceci était de la sollicitude pour le salut
des dmes. Ainsi donc, le bon religieux appliqua dé-
sormais lI'indulgence a I'dme qui était prés d’entrer au
cicl, mais non sans jeter un soupir et un r card
d’amour vers Marie, afin d'obtenir par elle que Jésus
fit quelque chose pour la pauvre dme oubliée. La deé-
cision du bon religieux semble appuyée sur de grandes
aulorités. En ellet, dans une des révélations faites A
la sceur Frangoise du Saint-Sacrement, religicuse es-
pagnole de 'Ordre de Sainte-Thérese, il lui fut dit
qu'une foule d’dmes sortaient du purgatoire le soir
de la Commémoralion des morts, et que ¢'était en fa-
veur de celles qui touchaient aux portes du ciel que
Dicu exaucail de préférence les pridres de I'Eglise
universelle en ce jour (1 . D'un autre cOté, nous savons
que saint Vincent avail une dévotion spéciale pour les

(1) Vit, {14,




48 CEAPITRE II

dmes les plus abandonnées (1); mais c'est qu'il s'était
dévoué toul entier aux membres délaissés de 'Eglise
de Dieu il était, pour ainsi dire, leur propriéte, leur
patrimoine.

Le Pere Jésuile était imbu de ce sage principe, qu'il
devail se rendre compte de toutes ses aclions. Je ne
veux point dire que vous soyez obligés d'y regarder
de si pres ; mais cet exemple montre comment les
trois caracteres de la sainteté peuvent pénétrer une
dme pieuse, el exercer une inlluence jusque sur ses
moindres actions el ses dévotlions les plus secrétes. Et
tel esl 'unique objet de ce petit 77raité. Je me propose
de recueillir pour vous dans la Vie des saints, et dans
les ceuvres des écrivains ascétiques, un cerlain noin-
bre de praliques faciles et inléressantes qui vous ai-
deronl & nmprimer ces lrois caracteres dans volre
ame, afin que vous fassiez avancer les inléréls de
Notre Scigneur & chaque heure de volre vie, el, en
meéme lemps, que vous vous formiez & la saintelé de
la manicre la plus agrdéable possible.

Vous pouvez choisir parmi ces praliques. Aucune
d’entre clles n’est obligatoire ; tout est volontaire.
Vous n'éles méme point lenus, si vous en choisissez
une, de choisir la plus sublime, la meilleure, celle qui
ge rapproche le plus de la perfeclion; car il peut se
fai ¢ qu'elle ne soit pas celle qui vous convient le
micux. Prenez ce qui est plus conforme & vos gouls ;
il n’est nullement néce-saire de faire de vos dévolions
des mortifications. C'esl la une notion erronée, el que
je voudrais bannir de I'espril de tous les catholiques,
mais surtout de tous les nouveaux convertis. Iin Lhéo-
rie, c'est admirable, mais déplorable dans la pra-
tique : cela aboutit presque toujours & l'indifférence
et au reldchement. Je veux vous amener & servir Jésus
par amnour; et, pour cela, je veux que vous trouviez

/0) Saint Vincent de Paul peint par ses écrits.



DE LA SYMPATHIE POUR JESUS 49

de l'agrément dans vos exercices de piété, et que
vous choisissiez ceux qui sontconformes a vos gouts.

§ V. Six avanlages qui résultent de I'application de nos
indulgences aux dmes du purgatoire.

Avant de terminer ce chapiltre, je traiterai une ques-
tion qui vous est familiere A tous, afin d'enraciner
profondément dans vos cceurs les principes posés
jusqu’ici. I 'y a des personnes qui appliquent aux
dmes du purgaloire toutes les indulgences qu'elles
gagnent; il en est d'autres, au conlraire, qui les gar-
denl loules pour elles mémes, et nul n'a le droit,
assurément, de condamner cette maniére d'agir. En
elfet, qui oserait contester A& quelqu'un une liberté
que I'Eglise lui accorde ? irdce a Dieu, je n'ai pas une
telle prétention. Néanmoins, je vais librement expo-
ser mon senliment sur ce sujet, et cet examen Jeltera
si je ne me trompe, quelque lumidre sur les trois
points que j'ai développés. Du reste, je m'en tiendrai
strictement & ce qu'onl dit sur cette matidre les théo-
logiens et les auteurs spirituels.

La grdce est un si grand bienfait, que nous devons
chercher & I'augmenter par tous les moyens possibles;
et il n'est pas de voie plus courte pour arriver i ce
but, que de changer la salisfaction en mérite : C'est
ce que nous lerons en gagnant des indulgences pour
les dmes du purgatoire. Cette dévotion nous amassera
de grands trésors spirituels, et, en méme temps
qu'elle sera agréable A Dieu, nous en relirerons une
ulilité¢ immense pour nous-mémes. Examinons quel-
ques-uns des fruits que produit cetle dévotion : cela
nous rendra plus généreux envers ces filles de Dieu,
ces épouses du Sainl-Esprit, que nous assiste
nos pricres el de nos bonnes @uvres, sans ¢
d’en perdre le fruit pour nous-mémes. En ré;
fait un gain immense en ne réser

rons de

raindre

\lite, on

vanl pour soi au-
4




50 CTIAPITRE M

cune part dans ses propres satisfactions, dans leg in-
dulgences que 'on gagne, mais en les offrant toules
pour les saintes ¢pouses do notre bien-aimé Rédemp
teur, qui géemissent au milieu des plus cruelles souf
[rances.

Le premier fruit que nous recueillerons sera l'aug-
menlation de nos mérites. Des trois prérogalives que
Dieu altache aux bonnes cuvres des justes, A savoir :
le mérite, I'impétration et la satisfaction, la plus
crande est le mérite 5 car il nous rend plus agréables
a Dieu, il resserre les liens de notre amiti¢ avec lui,
nous allire des grices plus abondantes, et nous pré-
pare ainsi une plus grande gloire dans le ciel. 1l est
done évident que, si un homme parvient & échanger
la satisfaction, prix de ses bonnes @uvres, contre
aulant de mérite nouveau, indépendant du mdarile
qu'il avail déjaacquis el e sus de ce mérite, il aura
gagné beaucoup a cet échange. Etablissons cetle ve-
rité par un aulre raisonnement La gloire des bien-
heureux est, sans comparaison, un bien beaucoup
plus réel, beaucoup plus grand que les souffrances du
purgaloire ne sont un mal; par conscéquent, un droit
a une augmenlation de gloire vaul mieux qu'un droit
a2 une diminution de peine. Or, celui qui offre pour
Jes ames du purgatoire les salisfaclions de ses bonnes
muvres et les indulgences qu'il a gagnées, fail préci-
sement I'échange dont nous avons parlé; il convertit
ces salisfaclions en mérites. Dans celte charilé se
trouve un acle héroique de vertu, qui confére & son
auteur la vie éternelle; ce que ne peut pas faire la sa-
tisfaction, & moins qu'elle ne soit converlie en meé=
rite. Ce poinl demande quelque réflexion. Outre,
comme nous I'avons dil, que la gloire du ciel est plus
un bien que le purgatoire n'est un mal, il faul nous
rappeler qu'un accroissement de gloire est une chose
¢ternelle, tandis qu'un allégement des souflrances du
purgaloire esl passager comme le purgaloire lui-
meme ; de sorte que la distance entre 'augmentation




DT LA SYMPATHIE PQUR JESUS 51

de gloire et le soulagement apporté aux souffrances
du purgatoire est infinie. La jouissance des bicus
¢lernels, méme au plus faible degré, ne serait pas
trop chérement achelée par les souffrances et les
maux temporels les plus violents. Nous devons ajouter
quiil faut, en toute chose, faire ce qui est le plus
agreable aux yeux de Dicu, ne recherchant poinl ce
qui conviendrait le mieux & nos inléréts el a nos
gouts, mais ce qui plait davantage au Seigneur. Il
vaul mieux plaire & Dieu que de s'épargner des soul-
frances : or, un homme qui garde pour lui-méme les
salisfactions et les indulgences qu'il peut gagner, n'a
en vue que de s’épargner des souflrances, tandis que
celui qui les offre loutes en faveur des ames du pur-
galoire se rend par 1 méme plus cher A Dieu, par le
raffinement d’amour qui éclate dans cet acte héroique
de miséricorde et de charité, qu'il n'étail point lenu
de faire, mais qu'il a fait dans un élan généreux desa
libre volonté.

Les saintes Ames du purgatoire ne peuvent retirer
de leurs soullrances aucun prolit ; le temps de mériler
est passé pour eclles ; et tant qu'elles gémissent dans
ce lieu de douleurs, la Jérusalem céleste demeure pri-
vie de ses ciloyens, el 'Eglise, sur la terre, de protec-
teurs qui intlercedent pour elle auprés de Dieu. De Ly
un second fruit de notre dévotion, Cette ame, a la-
quelle nous avons ouvert les portes du purgaloire, a
contraclé enversnous une obligationspéciale, d'abord,
& cause de la gloire dont nous avons hité I'lcure
pour elle, ensuite, & cause des terribles souflrances
auxquelles nous I'avons arrachée. Aussi est-ce pour
elle un devoir d'obtenir, pour ses bienfaiteurs, les
graces et les bdnédictions de Dieu. Les bienheureux
savent combien est grand, infini, le bienfait qu'ils ont
recu; el comme ils sont essentiellement reconnais-
sanls, ils s'ellorcent de montrer une gratitude propor-
tionnée au bonheur dont ils jouissent. Ainsi, qui-
conque ollre les indulgences qu'il gagne en faveur



52 CHAPITRE N

-

des Ames du purgatoire, trouvera en elles, dans le
ciel, autant d'agents pour veiller sur ses intéréts éte.-
pels: et il vaut mieux, pour un homme, assurer son
salut dans celte vie, au moyen des grices qu'obtien-
dront pour lui ses protecteurs célestes, que de se sous-
(raire au risque de faire un séjour un peu plus long
dans le purgatoire, parce qu'il aura abandonné a
d'autres le fruit de ses indulgences. Mais nous n'ac-
quérons pas seulement un litre & la bienveillance des
Ames que nous avons délivrées; nous obtenons, en
outre, 'amourde leurs anges gardiens et des saints
pour lesquels ces dmes avaient une dévotion spéciale;
nous devenons en méme temps plus chers au sacré
Ceeur de Jésus, a cause du plaisir qu'il ressent de la
delivrance de son épouse chérie et de son entrée dans
la joie du ciel.

Nous pouvons encore retirer de cette dévotion un
troisicme fruit qui n'a pas moins d'ulilité pour nous.
C'est un grand bonheur d'avoir dans les cieux quel-
qu'un qui aime, Joue et glorifie Dieu pour nous. Qui-
conque a pour Dieu un amour tendre et fervenl ne
peut s'abslenir de faire lous ses efforts pour que la
Majesté divine soit exaltée et glorifiée : touleflois, &
cause de nos péchés et des miséres de cette vie, il ne
nous est pas possible de rendre & celte adorable Ma-
jesté les hommages et le culte parfaits que les bien-
heureux lui rendent dans le ciel. Quelle joie et quclle
consolation ne devons-nous donc pas éprouver en
pensant que d'autres, arrachis par nos pritres aux
flammes du purgatoire, remplissent pour nous ce su-
blime devoir ; et, tandis que nous languissons encore
sur celle terre, qu'ils ont déja entonné dans le ciel le
cantique des louanges éternelles ! C rtes, il n'y apoint
d'ame dans le purgatoire, qui ne soit plus sainte que
la notre et plus propre a glorifier Dieu. Quand donc
nous introduisons une dme dans le ciel, nous procu-
rons par elle plus de gloire & Dieu, que nous ne
pouvons ici-bas lui en douner par nous-mémes. Tan-

AR

=

e DT e RN



DE LA SYMPATHIE POUR JESUS 53

dis que nous nous occupons & manger, a boire, & dor-
mir, & lravailler sur la terre, (6 délicieuse pensée !) il
y a dans le ciel une dme, ou plutot, j'aime ale croire,
des ames dont nous avons haté le bonheur, et qui
adorent, glorifient sans cesse la majesté et la beaulé
du Treés-Haut, avec une perfection indicible.

Ce n’est pas tout, cette généreuse dévotion produit
un quatriéme fruit: elle réjouit en méme temps et
I'Eglise militante et I'Eglise triomphante. Grande est
la féte dans le ciel quand un élu vient grossir le
nombre de ses habitants; car, si les saints voient
avec des transports de joie la pénitence d'un pécheur
qui peut néanmoins retomber dans son crime, quel
doit étre leur bonheur quand ils regoivent dans leur
sein un nouveau citoyen qui ne peut plus offenser
Dieu! Son ange gardien se réjouit aussi, et recoit
mille félicitations des esprits bienheureux pour le
succes avec lequel il a remgli ses fonctions Lutélaires.
La joie se répand parmi les saints, ceux surtout au
patronage desquels I'ame était spécialement confiée,
el parmi ses parents, ses amis, dont elle va rejoindre
le cheeur bienheureux. Marie se réjouil aussi du suc-
ces de ses prieres multipliées, tandis que Jésus re-
cueille avec amour et bonheur la moisson arrosée de
son précieux sang. L'Esprit-Saint daigne se réjouir
du triomphe de ses dons et de ses inspirations in-
nombrables, et le Pére éternel se complait dans la
perlection ol est parvenue la créature de son choix,
qu'il a supporlée si longtemps avec tant de compas-
sion. L'Eglise militante a aussi sa pari de joie: elle &
trouvé un nouvel avocat. Les parents, les amis, la
fumille de celte dme & jamais bienheureuse, la com-
munauté, la nation & laquelle elle appartient, lous
ont licu de se réjouir de son triomphe. Je dirai plus,
lous les prédestinés, et la nature entidre, trouvent un
molif de réjouissance dans I'entrée d'un élu au sein
de la joie de son Créateur.

Mais nous pouvons recueillir un cinquidme fruit de



54 CIIAPITHE i

notre dévotion. L'amour ne soufire point de délai.
Pourrions-nous done laisser dormir, cl pendant de
longues années peut-élre, un trésor qui pourrait ser-
vir merveilleusement a la gloire de Dieu etaux intérets
de Jésus? Pour le présent, nous pouvons n'avoir au-
cun besoin de nos satisfactions ni de nos indulgences.
Mais, si nous les enfouissons dans le trésor de
I'Eglise, qui sait combien d'années s’écouleront avant
que nos richesses puissent étre de quelque utililé, en
admettant méme, avee de Lugo, que toutes les satis-
factions des saints seront employées avanl le jour du
jugement (1). Oh! pourquoi tarder a melttre ce talent
au service de Dieu en ouvrant lout d'abord les portes
du purgatoire a quelques saintes dmes, qui commen-
ceronl, des ce soir peul-élre, leur délicieux sacrifice
de louanges éternelles?

Enfin, j'ajouterai que ce que nous donnons rejaillit
sur nous avec plus d'aboodance, etc'est 1a le sixieme
fruit de notre dévotion. D’abord, 'acte méme d'une si
grande el si généreuse charité esta lui seul une salis-
faction pour nos péchés; car, si une aumone donucée
pour soulager un besoin temporel salisfait au-deli de
la plupart des autres bonnes euvres, quelle est donc
la puissance de ces aumones spirituelles? Ensuite,
quiconque sacrific quelque chose pour la gloire de
Dieu en est récompensé au cenluple. Le Seigneur
nous accordera done de telles grices que nous n'au-
rons qu'un courl séjour a faire dans le purgatoire ou
bien il inspirera a d'autres fideles la pensée de prier
pour nous. De sorle que, si nous avions gardé pour
nous-mémes nos indulgences, nous aurions pu geé-
mir longtemps dans ces flammes vengeresses ; landis
que si, par I'inspiralion de Dieu, d'aulres entrepren-

(1) La doctrine de ce passage, tel que le présenlail la pre-
micre édition. élait fondée sur un passage douteux de Nicrem-
berg. Avarizia santa, c¢. 27. Maintenant elle a élé rectifice
d'apres la théorie de Lugo, De Suc. Pwuil., disp. 206, secl. )
n* 4,

Blisi e e e

TN oy T e i, (ot



DE LA SYMPATHIE POUR JESUS 5

nent de gagner des indulgences pour nous, nous en-
(rerons bien plus Lot dans la gloire ccleste. G'est un
axiome, qu'on ne perd rien en perdant pour Dieu.
Quand nous serons dans le purgatoire, les bienheu-
reux pour lesquels nous aurons hdlé I'heure du
triomphe verront en nous leurs bhienfaiteurs, et dans
nolre délivrance une dette que la justice leur impose.
Dailleurs, ils ne seront point les seuls & reconnailre
celle delle et Notre Seigneur les aidera a I'acquilter.

Ainsi, en abandonnant toutes nos satisfactions,
toules nos indulgences aux dmes du purgaloire, loin
de troubler I'ordre naturel de la charité, nous servons
aiusi nos plus chers intéréts. G'est une dévotion qui
procure singulierement la gloire de Dieu, qui favorise
au plus haut point les inléréls de Jésus, et qui est
inspirée par I'amour des ames : elle embrasse a la
fois I'Eglise mililante, I'Eglise souffrante el UEglise
triomphante. Bénissons Dieu de ce qu'il nous a ac-
cordé, dans sa libéralité incompréhensible, l'inesti-
mable bienfait de disposer & notre gré de nos indul-
gences et de nos satisfuctions. Ainsi, puisqu'elles
nous appartiennent en propre, que nous pouvons en
user selon notre bon plaisir, réjouissons notre ceeur
en les employant & augmenter la gloive de Dieu et a
faire bénir son nom

Voyez jusqu'ol ont été dans cette voie quelques-
uns des grands serviteurs de Dieu. Le Pére Ferdinand
de Monroy, homme éminemment apostolique, fit a
I'heure de la morl une donalion écrite, par laquelle
il transférait aux wmes du purgaloire toutes les
messes qui scraient dites pour le repos de son dme,
toutes les pénitences que 'on offrirait en sa faveur,
el loutes les indulgences qu'on gagnerait pour lui. [l
pouvait bien faire cette donation, car on n'a guére be-
soin de pareils secours quand on a eu pour Dicu un
amour aussi tendre, qu'on a épousé les intéréts de
Jésus avec une ardeur aussi vive que le dernier acte
de ce pieux religicux laisse présuiier qu'il a fait,



56 CHAPITRE It

« L'amour est fort comme la mort ; les eaux de la mer
viennent se briser contre la charité, et ses flols ne
peuvent la submerger (1). »

Maintenant vous voyez clairement ce que je de-
mande de vous. Il faut servir Jésus d'une maniére ou
d'une autre, sans quol vous ne pouvez sauver volre
dme. Vous 4tes entierement sous sa dépendance.
Vous ne pouvez rien faire sans avoir foi en lui; rien
sans recourir aux mérites de sa vie, de sa mort, de
son sang; rien sans son Lglise et ses sacremeunts.
Yous ne pouvez faire un pas versle ciel sans son aide.
Chacune de vos actions, de vos pensées, de vos pa-
roles n'a de valeur que par l'union de ses mérites. On
ne saurail concevoir de dépendance plus entiére, plus
absolue, plus incessanle., plus indispensable, que
volre dépendance vis-a-vis de lui. Ainsi, d'une ma-
niére ou de l'aulre, il faut que vous serviez Jésus. La
question maintenanl est de savoir s'il ne vaul pas
mieux le servir par amour. Quelle a ¢té jusqu'aujour-
d'hui votre maniere de le servir? N'avez-vous pas,
peul-élre, rendu vos devoirs & Dicu comme un pauvre
qui paye une delte a un riche créancier, et qui, a
chaque picce de monnaie qu'il lui remet, regarde
I'expression de son visage pour voir si cet homme
esl réellement résolu & oublier la pauvreté de son dé-
biteur, ¢t a exiger l'entier acquillement de sa detle?
Volre probleme n’a-t-il poinl éLé de trouver le moyen
de parvenir au ciel en [faisant le moins possible?
N'avez-vous pas pesé les commandements, tronqué
les préceples, interprété les regles, demandé des dis-
pen es? De bonne foi, est-ce 1a ce que vous appelez
volre religion, votre culte d'un Dieu incarné, qui a
poussé l'amour jusqu'a la folie, jusqu a se faire alla-
cher tout sanglant au gibet de la croix?

Or je prélends que servir Jésus par amour est
beaucoup plus aisé que de le servir ainsi. Rien n'est

(1) Cant. VIII, 6, 7.




DE LA SYMPATAIE POUR JESUS 57

aisé quand nous ne le faisons pas avec plaisir. Votre
religion vous a-t-elle rendu heureux? Oh! non, au
conlraire, elle a été pour vous un furdeau pesant; et,
sans celte alternative, — ou le ciel et I'enfer, — vous
vous en seriez débarrassé depuis longtemps. Mais le
ciel et 'enfer sont des faits : ils sont 12 ; point de mi-
lieu pour nous. Donc, puisqu'il faut que nous soyons
relisicux, je suis pour la religion qui rend heurcux.
Je me vois point T'ulilité de m’imposer un culte pé-
nible, si Dieu me donne le choix. Mais Dieu fait plus :
il désire que ma religion me rende heureux: oui, il
veul que la religion soit le soleil qui réjouisse ma vie.
Or, une religion, pour rendre heureux, doil étre une
religion d'amour.c’amour rend lout facile, Ainsi,
mon bonheur ne dépend que de Jésus. C'est ma reli-
gion qui me donne des jours heareux. Si servir Jésus
par amour était quelque chose de difficile, quelque
chose de prodigieux, comme la contemplation des
Sainls, ou leurs austérités, alors le cas serait diffe-
renl. Mais, en réalité, il n'en est point ainsi. Servir
Dicu parce que vous avez peur d'aller en enfer, et
parce que vous désirez aller au ciel, c'est une chose
excellenle, sans doute, et une @uvre surnaturelle ;
mais c'est dilficile. Au contraire, il esl si doux de ser-
~vir Dieu par amour, qu'on s'explique avec peine com-
ment lant d'hommes dans le monde négligent de le
faire. Pauvres dmes, aveugles jusqu'au prodige !

Mais un bonhcur plus grand encore, c'est qu'en
nous rendant heureux nous-mémes, nous rendous
aussi Nolre Seigneur heureux ; celle pensée augmente
encore nolre joie, & un tel point que nous pouvons
peine nous contenir, et ¢'est 1a une nouvelle source
de conlenlement pour Jésus. Clest ainsi que la reli-
gion devienl chaque jour plus douce. La vie est un
long bouheur, lorsqu'on y accomplil toujours la vo-
louté de Dieu, et que tous les moments sonl em-
ployés pour sa gloire. Vous vous identiliez avec les
llérels de Jésus; vous les ¢pousez cowmmne s'ils

- ————

———e

e N s



5 COAPITRE 11

claient les votres, et ils le sont en effel. Son esprit
<introduit en vous, il élablit son rone dans volre
carur, il s’y couronne, el eusuile, avec une douceur
ininie, il s'en proclame le roi. Une aimable conspi-
ralion lui aliveé le sceplre, el jumais vous n'avez
soupconné, pendant Lout ce temps, que 'amour divin
tendait A ce but. Pourlant il en est ainsi. La gloire de
Dicu vous devient chere; loul ce qui concerne Nolre-
Seigneur devient pour vous I'endroit sensible, car il
esl comme la prunclle de volre il ; vous vous sentez
alliré vers le salut des dmes, parce que c'est son ceu-
vre de prédilection, el toutes vos inclinations, tous
vos goits se portent de ce coté  Clest ainsi que vout
les choses: cesl ansi que vous vivez; (que dis-je?
vous ne vivez plus, ¢'est le Christ qui vit en vous), el
c'esl ainsi que vous mourez. Jamais cependant la
pensce ne vous est venue que vous éliez un sainl, ou
que vous approchiez de la sainleté. Volre vie esl ca-
chée en Dieu avec Jésus-Christ, et elle est plus cachée
pour vous (ue pour loul autre. Vous un saint! une
semblable pensée vous ferail sourire si elle n'effrayail
votre bumilité. Mais, 0 profonde miséricorde de Jé-

sus | quelle sera volre surprise au jour du jugement,

Tentendre la consolante sentence sortir de sa bouche,

el de voir la brillante couronne qu'il vous a préparce
Que dis je? vous serez presque disposé a plaider
conlre volre silul ! Nolre Seigneur fait tenir ce lan-
gape aux elus dans le saint Evangile @ Scigoeur,
quand avesz-vous eu faim, cl vous avons-aous rassa-
<i¢? Quand avez-vous eu soif, el vous avons-nous

donné & boire ? 1ls ne peuvent se 'expliquer. 1ls n’ont
jnmais songé que leur amour [at quelque chose de

si graund. Ah!servez douc Jésus par wmour; cl, (uoi

que vous fassiez, sachez bien que vous ne Paimerez

jamais autant qu'il vous aime. Je vous le dis encore

une [ois, servez Jésus par amour. Si vous suivez mon

conseil, i'ose bien vous le promeltre, avanl que vos

yeux soieul fermes, avaul que lu pdleur de lu mort s

I




DE LA SYMPATHIE POUR JESUS 59

soit répandue sur votre visa
enlourcrontvolre lit soienl sars que vous avez exha|e
votre dernier soupir, déja vous aurez entendu avec
surprise, parmi les canliques des Anges, la sentence
tavorable de votre doux Jésus. et la gloire de Diey
cominencera a briller pour vous d'un éelal Slerncl |

ge, avant que ceux qui



CHAPITRE I

LE PECUE BLESSE L'AMOUR

§ I. Dieu esl pour nous Ie pere le plus tendre.

On rapporte d'un des premiers Péres de l'Oraloire,
ami de saint Philippe, qu'il prélérait, parmi les auleurs
quiont écrit sur la griace, ceux qui onldonné davan-
tage a la souverainelé de Dieu, et moins au libre
arbilre de 'homme. Celle remarque nous révile Lout
son caraclere; elle ne prouve pas seulement qu'il
élail un disciple lidéle de saint Thomas, dans la gues-
tion lhéologiqued laquelle nous faisons allusion, mais
elle [ait voir surtout le caraclére parliculier de sa vie
spirituelle, et la pente de sa dévolion. Il avait en lui
une passion dominante, qui I'entrainait avec plus de
force que n’auraient pu le faire les conclusions de la
plus rigoureuse conlroverse. Il avail I'habitude de
prendre le parli de Dieu en Loute chose, et d'envisa-
gerlouten se placantau pointde vuede Dieu : non que
de sainls personnages qui ont soutenu la thése con-
traire dans ce grand débal ne prennent pas égalemenl
en toul le parti de Dieu, comme le bienheureux Les-
sius et nolre bien-aimé saint Alphonse, deux hommes
tout a Dieu, s'il y en eut jamais; mais je veux dire
quen cela c'était 'instincl plutét que l'intelligence
qui guidail ee bon Pere. Ce [ul par inslinclive habi-




LE PECHE BLESSE L'AMOUR 61

tude que, dans celte question obscure, il embrassa
I'opinion qui lui semblait faire le plus d’honneur a
Dieu. Or, c'est 1a précisément ce que je me propose
de vous recommander.

Une fausse doclrine est odicuse, parce qu'elle n'est
pas vraie; elle estodieuse encore 4 cause du scandale
qu'elle donne, dela dévolion qu'elle refroidit, des
dmes qu'elle met en danger. Ces différentes raisons
la font détester de tous les gens de bien. Mais ceux
qdi ont pour Dieu un amour tendre et délicat songent
bien moins aux autres inconvénients qu'a I'outrage
fait a la gloire de Dieu. La gloire de Dieu. voila leur
premiére pensée ; ils se rangent tout d'abord de son
cOté. S'il arrive qu'un honnéte homme soit sous le
coup d'une cruelle persécution ou d'une dangereuse
calomnie, assurément ces pieuses 4mes ne sont point
sans ¢éprouver une tendre sympathie pour 1'oflensé,
elles se sentent préles 4 faire les plus généreux sacri-
fices pour lui: mais leur premigre pensée, celle qui
domine toules les autres, c'est I'outrage faita la gloire
de Dieu dans la persécution de son serviteur et dans
le péché que les persécuteurs doivent nécessairement
commeltre. Aussi, que la piélé vienne A se refroidir,
qu'il se commette quelque grand scandale, qu'il sur-
vienne d'importants changements politiques ou des
calamités locales, ou bien que les catholiques triom-
phent, ces hommes, A I'instant et comme instinctive-
ment, voient ce qui dans tout cela touche la gloire de
Dieujetilsse laissent Lellement absorber par cette pen-
sée, qu'ils paraissent [roids, secs, insensibles aux
douleurs comme aux joies des autres ; et pourtaut,
dans le fond de leur ceceur, ils sont loin d'élre ainsi
disposés.

Nous pourrons facilement acquérir I'habitude de
nous ranger en toute occasion du c¢OLé de Dicu. |e
temps, la priere, une tranquille assiQuil(z E} nos exer-
cices de dévolion, telles sont les voies qui menent &
ce bul ; et, n'en doulons point, cetlte nabitude sera




.

(2 CHAPITRE ITI

pour nous un imporlant secours dans le service de
Dieu.

On marche & grands pas dans la voie de la perfec-
tion, quand chaque jour augmenle ¢n nous cetle con-
viclion. qu'il n’y a au monde de vérilable malheur que
le peehié o que nolre seul ennemi estle péché, et que,
combatire le péché dans les aulres aussi bien qu'en
NOUS-MEMes, Par nos priéres comme par nos actions,
estnotre grande aflaire, et la seule qui mérite notre
attention. Cetle conviction nait en nous de la fidélité
a prendre toujours le parti de Dieu; et, quand une
fois cette fidelité a passé en habitude, nous v puisons
une force nouvelle pour persévérer inébranlablement
dans la vertu. Comme créalures, nous remplissons
notre devoir en nous rangeanl du coLé de notre Créa-
teur, pour défendre ses inléréls, protéger sa majesté
et augmenler sa gloire En agissant ainsi, nous trou-
verons le bonheur dans la plus sombre deslince, et la
paix dans la tempéte la plus violente.

Mais Dieu n'est pas seulement notre Créateur, il
est aussi notre Pere. Oh! que ne sommes-nous pro-
fondément pénétrés de cette vérité! Il y a une grande
diff¢rence entre 'homme qui sert Dieu comme sor
Créateur et celul qui Je sert comme son Pére. Nous ne
servons pas Dieu par amour, parce (ue nous ne nous
formons pas de Dieu une idée semblable. Nous
commes secs, froids avee lui, parce que nous nous
obstinons a ne voirenlui quunlégislateur, un maitre,
un souverain, un juge. Beaucoup plus de personnes
sefforceraient dlarviver & la perfection, beaucoup
plus persévéreraieat dans leurs eflorts, et I'abime qui
scpare les saints des catholiques ordinaires serait
bien moins profond, si nous voulions servir Dicu
comme notre pere, et le regarder comme lel, Clest
une chose vraiment élonnante de voir certaines per-
sonnes, tellement jalouses de la majesté et de la sou-
verainelé de Dieu, qu'elles croiraient lui faire Lort si
elles le considéraient quelquefois sous un allvibhut




LE PECHE BLESSE L'AMOUR 63

moins sévere et plus attrayant. C'est 1A ce qui produit
je ne sais quelle géne, quel malaise dans [accomplis-
semenl des devoirs religieux, el qui en bannit toule
consolalion. Cela donne lieu, en outre, & miile tenta-
lions contre la foi, fait naitre dans le cceur une foule
de scrupules qui étoullent la tendresse de la dévolion
el qui glacent cetle sainte ferveur, qui porte asemor-
tifier par amour. Eh quoi! n'est-ce pas le bonheur e
la vie de croire, de sentir & toute heure du jour que
Dieu est notre pere, qu'il a pour nous une tendresse
paternelle, et qu'il nous traite comme ses enfants?
Voyez quelles peines Dieu a bien voulu prendre
pour empécher que nous eussions de lui une idée qui
ne fit pas loule d’amour. Il a remis tont jugement aux
mains de son Fils. C'est Nolre Scigneur Jésus-Ghrist
qui doit venir nous juger au dernier jour ; notre der-
nicr appel s'adressera & son sacré Cceur. Lorsque
Dieu invite son peuple rebelle & revenir & lui. par la
bouche du prophéte Jérémie, il leur rappelle tous leurs
péchés, et ensuile, dans le langace 1o plus touchant,
il semble platot plaider pour lui-méme que contre
eux. Au moins, dit-il, & partiv de ce jour, criez vers
moi, en disant : « Vous étes mon Pére (1). » L'Apolre
résume |'Evangile dans un seul point : Nous avons
recu l'esprit d’adoplion, en vertu duquel nous pou-
vons dire Abba, c'est-a dire Pere; et lorsque Notre
Seigneur nous enseigne A prier, c'est par le nom de
Porequ'il veut nous entendre appeler Dicu. Que dis-je?
I'un des sept dons da Saint-Esprit, le don de picte,
nous est accordé spéeinlement pour nous mettre en
¢lal de porter jusqu'a un degré héroijque la tendressoe
d'un amour vraiment lilial & 'égavd de Dieu. Saint
Thomas nous enseigne que les bonnes ceuvres oftertes
A Dicu comme & nolre Pere, lui sont plus agreéables
que si nous les lui offrions comme a notre Créateur,

) Jérém. 1. 4.

rad



G4 CHAPITRE m

parce que le molif est plus excellent (1). L'importance
que les hommes vraimen| apostoliques attachent A ce
doux senliment de piété filiale a I'égard de Dieu appa-
rait d'une maniére remarquable dans une observalion
que fitle cardinal Rellarmin, lorsqu'il visita la France.
I Tut, dit-il, frappé de la piété des Francais, en pre-
nant le mot pidté dans le sens que nous venons de Iy
donner, et il en conclut que ce peuple paraissait plus
catholique que les Italiens. Voila, du moins, ce que
Lallemant rapporte de ui.

Saint Paul, non content du passage de I'épitre aux
Romains (2) cité ci-dessus, répete presque mot pour
mol la méme chose aux Galates (3). I parle comme si,
dans I'ancienne alliance, Dieu, pour ainsi, n'élait point
parvenu a persuader aux juifs de le regarder comme
un pere: « Done, dit-il, quand les temps furent accom.-
plis, Dieu envoya son Fils, né dela femme, etassujetti
a la loi, afin qu'il racheldl ceux qui élaient sous la loi,
el que nous fussions recus dans I'adoption des fils.
El parce que vous étes lils, Dieu a envoyé l'esprit de
son Iils dans vos ceeurs, quicrie Abba, c'est-a-dire
Pére. Aussi, maintenant, aucun n'est esclave, mais
fils. » Toutefois, méme dans 1I'Ancien Testament, qui
ne se rappelle le pathélique langage d'Israél? « Vous
elesnolre Pere, et Abrahain nous améconnus, el [srag]
nous a ignorés; vous, 6 Scigneur! vous étes notre Pére,
notre Rédempleur ; el votre nom est 6lernel (4). »

Lancicius. dans son T'raité de la présence de Dieu (5),
présenle un grand nombre d'actes d’amour, dans Jes-
quels il sadresse ainsi d Dieu : « Seigneur tros saint,
tendre Pére! » A lafin deson livre, il met cetle ques-
tion dans la bouche d'un inlerrogaleur : « Pourquoi,
dans cesacles intérieurs d'amour, ajoulez-vous le nom

(1) I. secunde, q. 121,
2 v, 15.

(3) Cap. 4.

(4) Isaie, ximn,

(5,1, 66,




LE PECHE BLESSE L'AMOUR 65

de Pere? » 1l répond en donnant quatre raisons.

D'abord, parce qu'il est désirable que de tels actes
d’amour jaillissent du fond du cceur, en vertu, non
seulement des sentiments d’humilité et de religlt).n
que doit réveiller en nous le titre de Seigneur, 1nais
surlout en vertu de laffection qu'un fils porte a
son pere. Er deuxiéme lieu, on acquiert ainsi un
mérite plus grand selon la doctrine de saint Tho-
mas, citée plus haut: Il vaut mieux, dit le docteur
angclique, honorer Dieu comme notre Pére que
de I'honorer comme notre Créateur et notre Sci-
gneur. » Et saint Léon (1) dit aussi : « Quelle est la
grandeur de ce privilege! n’est-ce pas un don qui
surpasse lous les autres dons, que Dieu appelle
I'homme son fils, et que I'homme appelle Dieu son
pere? » En troisieme lieu, le souvenir que Dieu est
notre Pére ranime notre confiance, et ¢'est pour cette
raison, disent Tertullien, saint Cyprien et saint Chry-
sostbme, quel'Oraison dominicale commence par ces
mols: «Nolre Pére.» En eflet, pour citer encore 'opi-
nion de saint Thomas (%) : « La confiance est princi-
palement excilée en nous par la considération de
I'amour que Dien a pour nous, et en vertu duquel il
désire nolre bien; c'est pourquoi nous l'appelons
pere. » La quatrieme raison est empruntée & saint
Augustin : « Nous appelons Dieu notre pere, dit-il,
parce que ce nom si doux nous gagne sa faveur : et,
quand il s'enlend appelcr ainsi, il est pret 4 nous
accorder tout ce que nous pouvons lui demander. »

[l'y a, dans les révélations desainle Gertrude (3), un
maguilique passage qui fait voir combicn tous les
noms prodigués par une tendre, mais respectueuse
familiarilé, sont agréables au Seigneur. Jésus lui dit
que loutes les fois qu'un homme dita Dieu : Moy doux

(1) S. Leo. Serm. vi, De Nativit,
(2 L secunde, q. 82
(3, L. w1, ¢ ¥




66 CIAPITRE 111

Sauveur, ou Bien-Aimé de mon ceur, ou enfin quelque
chose de semblable, il recoit un gage de salut, en
vertu duquel, s'il persévére, il recevra dans le ciel un
privilege spécial, semblable & la faveur donl saint
Jean |'Evangéliste, le disciple bien-aimé, avail joui sur

laterre.

Si nous sentons réellement que Dieu est notre pére ;
si, chaque jour, nous apprenonsa le regarder comme
tel et & nous approcher de lui avec ce senliment, le
moment arrivera bientOt ou rien sur la terre ne sera
aussi cher & nos yeux que sa majesté el sa gloire.

Nous devrions ¢éprouver, quand il s’agil de sa gloire,
ce que nous éprouvuns quand il s’agit de notre hon-
neur, et nous devrions ressenlir toule offense faile a
la majesté divine comme une injure personelle. Or,
c'esl le péché qui offense Dieu; c'est donc le péché
que nous devons considérer comme nolre ennemi. Ce
devrait étre notre unique chagrin, notre seul malheur
en ce monde, qu'il exisiesoil en nous-méme, soit dans
les autres. Oui: les péchés des autres devraient
cesser de nous paraitre indifférents, parce que ce sont
autant d'outragesa la majesté de Dieu. Nous devrions
nous pénctrer profondément de celle parole que saint
Philippe répétait sans cesse: « Avant loul, évilons le
péché! surtoul, évitons le péchél»

Quand nous serons remplis de cetle idée de Dicu,
alors pas un jour ne s'écoulera sans que nous remar-
quions en lui quelque trait paternel qui jusqu’alors
pous avait échappé. Les priéres deviennent plus fer-
venles, les sacrements produisent en nous plus de
fruits qu'auparavant. Les devoirs se changent en pri-
vileges; les pénilences revélent I'aimable apparence
du plaisir; les peines attendrissent le caeur cl y ver-
sent une délicieuse humilité; enfin, les douleurs nous
semblent des dons du ciel. Le travail devienlt le repos,
et les fatigues du corps et de l'esprit se confondent,
pour ainsi dire, avec les langueurs délicieuses de la
contemplation. [1semblerailque la terre devientlecicl;




LE PECUE BLESSE L'AMOUR 67

le moindre objet qui frappe nos regards, le moindre
son qui retentlit & notre oreille, fait tressaillir notre
cceur commesi Dieu allait nous faire entendre sa voix
ou apparaitre lui-méme & nos yeux. Comme la vie
elle-méme revét une apparence nouvelle quand nous
avons trouvé en Dieu notre peére! si nous travaillons,
c'est sous ses yeux; si nous nous récréons, son sou-
rire paternel encourage notre joie!/ Un ciel radieux
réjouit la terre, et les étoiles qui brillent la nuit sem-
blent nous inviter & I'heureuse vision de Dieu. Comme
tout nous devient doux, suave ! comme nous trouvons
en tout le repos et presque I'infini, depuis que nous
avons trouvé en Dieu nolre pére !

§ II. Amour de complaisance ct amour decondoléance.

Quand nous aimons Dieu, nous pensons avec bon-
heur & ce qu'il est, & sa bonlé, & sa perfection. Nous
appelons ce sentiment araour de complaisance. Il fait
que nous jouissons du bonheur de Dieu comme de
notre propre bonheur, umquement parce que nous
I'aimons. Jacob ne voulait pas croire a la grandeur de
Joseph (1), mais, quand il le vit, il se jeta a son cou,
et I'embrassant, il lui dit : « Maintenant, je mourrai
avec joie parce que j'ai revu ta face et que je te luisse
vivanl. »

Mais I'amour ne doit pas en resterla. S'il nous rend
heureux du bonheur de I'objet aimé, en nous faisant
regarder son bonheur comme s'il était le ndtre, il doit
faire de méme que nous soyons aflligés. quand celui
que nous aimons regoit quelque offense. Nous devons
ressentir I'injure qui lui est faite comme si elle nous
élail adressée & nous-mémes. De la vous pouvez con-
clure que la douleur que nous éprouvons des péchés
d’autrui n'est point le fruit d'une dévotion outrée, ou

(1) Gen. xLVL




A S ——_—— |

68 CHAPITRE 1il

le raffinement subtil d'un sentiment religieux. Elle
est toul simplement la conséquence nécessaire de
[amour de Dieu. LA ou n'existe pas une semblable
douleur du péché, qu'il soit commis par nous ou par
d'autres, il n'y a pas d'amour de Dieu, et ce dcplaisir
plus ou moins grand est la juste mesure de l'amour.
D'ou vient, & votre avis, que les souffrances de Marie
ont été mille fois plus insupportables que toutes les
tortures des martyrs ? C'est que son amour était mille
fois plus grand que I'amnour de tous les martyrs. Ainsi,
quand Dieu est offensé ou outragé, l'oflense tombe
sur notre ceeur et le blesse, & cause de 'amour que
pous avons pour lui.

De plus, comme la sympathie et la compassion sont
des sentiments plus laciles & exciter en nous queé la
complaisance, il semble que Dicu désire culliver en
nous ce que les théologiens appellent I'amour de con-
doléance, plus encore que 'amour de complaisance
Cest une des causes qui rendent la dévotion a la Pas
sionde Notre Seigneur sipopulairedans toute I'Eglise.
C'esl peut-étre une des raisons pour lesquelles Notre
Seigneur a daigné souflrir beaucoup plus que cela
n'élait nécessuire, et ajouter & sa Passion tant de cir-
couslances tauchantes, afin qu'il fat plus aisé pour
nous de compalir & ses douleurs, el que nous [issions
une partun peu plusgrande de notre faible amour. Et
faul-il une allectiou bien vive, une charité bien rare,
pour ressenlir cctt.: pieuse compassion? Les femmes
de Jérusalem n'¢tiienl pas des sainles, et pourlant
elles pleurérent su. lul, tandis qu'il montait au cal-
vaire. Quoi de plu: dur que le cozur des amis de Job ?
Et pourtantl la compassion adoucit leur orgueilleuse
sécheresse et leurs discours inhumains. Ce dont nous
avons besoinavanl tout, c'est d’altendrir nos caurs;
el la douleur, bien plus que la joie, est de palurea
produire ce résullat.

Je perdrai toute espérance de voir I'amour pénétrer
daps nolre ceeur, si nous ne commengons par y aire




LE PECTIE BLESSE L'AMOUR A9

nailre cet amour (e condoléance. Nous ne reprochons
pasdun homme de ne point prendre part a la joie d'uyn
aulre, comme nous le blamons de ne point partawser
sa douleur. La sympathie convient 3 notre condilion
dins ce monde, et le ceeur Je plus coupable laisse on-
core une csperance quand il a gardé une vive et affec-
tueuse sympathie. Du mal nait souvent |e bien. C'est
ainsi que du péché et de la Passion (e notre doux
Sauveur, comme de deux sources intarissables, nait
dans nos cceurs I'amour de condoléance. Et voyez ce
quecet amour peut produire ! La compassion de Marie
a, dit-on, jusqu'a un certain point coopéré avec la Pas-
sion de Notre Seigneur au salut du monde. Combien
n'avons-nous pas d'exemples dans lesquels Dieu s'est
monlré miséricordieux & des pécheurs, uniquement
parce qu'ils gardaient au fond du ceeur quelque faible
penscée de tendresse pour cette Passion qu'il souffril par
amour! Il nous faut plearer avee lui ians cette vie, si
nous voulons avec lui nous réjouir dans l'autre. Je
désire que vos réflexionss'arrétent sur ce point, car je
crains que vous n'y attachiez pas assez d'importance
Saint Francois de Sales dit que nul ne saurait expliquer
'ardeur avec laquelle notre Sauveur désire entrer dans
nos ames par cette voie. En eflet, elle conduit A son
amour, elle aboutit & sa plus grande gloire. Comment
pourrez-vous lui refuser ce qui vous coute si peu? Je
suis sUr que vous aimez Jésus; je suis sir que vous
désirez l'aimer davantage ; je ne puis croire qu'il n'en
soil pasainsi. O doux Jesus! qui pourrait ne point vous
aimer? Existe-t-il un cceur qui ne vous aime point?
lleureusement, nous ne sommes pas chargés de re-
chercher des choses aussi étranges, ou de lrouver s'il
exisle un pareil monstre sur la terre. Nous 'aimons ;
bénissons-le sans cesse de nous avoir accordé une telle
grace ! Dix-huil cents ans se sont écoulés depuis sa
doulourcuse Passion; mais elle se renouvelle chaque
jour; chaque nuit est tt’smoin.du sa nouvelle ggi\}nit\,
pacce que les pécheés se multiplient. O cruel peché 61

-

.. o



70 CHAPITRE 1IN

pécheurs trop cruels ! Mais il trouvera un asile parmi
nous; écoutons les paroles qu'il adresse &nos ceeurs ;
n’entendez-vous pas la voix de Jésus? « Ouvre-moi, 0
ma sceur! mon amour, ma colombe, ¢ toi qui es sans
tache ; car la rosée dégoutte de ma téte, et ma cheve-
lure est encore humide des pleurs de la nuit (1). »
Mais, direz-vous, s'affliger des péchés des autres
convient bien aux saints ; et nous savons que les saints
ont agi ainsi; mais c'est 1 une charité digne d’admi-
ralion plutdt qu'un exemple & suivre. Get héroisme
est au-dessus de nos forces; il sera:.t insensé de notre
part de le tenter; nous sommes si loin encore de res-
sentir la douleur que nos propres péchés devraient
nous inspirer! Ne soyons pas si prompls, et commen-
cons avant lout par nous occuper de nous-mémes.
H¢las ! ne faites point, de grice, de semblables objec-
tions: examinons ensemble ce qu'elles valent. Vous
éLes loin, diles-vous, de ressentir la douleur que vos
péchés devraient vous inspirer. Tel est 'objet de vos
regrets; il n'est rien qui vous décourage autant, ricn
qui apporte autant d’obstacles & vos progres dans la
vie spirituelle. Mais d'olt vient que votre douleur est
si faible ? C'est que vous voyez beaucoup plus dans le
péché 'ennemi des intéréts de votre ame, que I'enne-
nemi des intéréts de Jésus. Je ne veux point dire que
vous ne deviez l'envisager aussi de cette maniére :
Dieu me préserve de donner un semblable conseil ! 1l
vous faut faire I'un, mais vous ne devez pas non plus
négliger l'autre. Or, si vous envisagez le péché au
point de vue seul de volre récompensc ou de votre puni-
tion, il est évident que vous n'aurez jamais pour lui
la haine qu'il mérite, car le chatiment du péché esl
lnin d'en étre la plus facheuse conséquence. Le mal
le plus grave qui en résulte, c'est I'outrage fait 2 la
majesté de Dieu; el si vous pouviez vous faire une
juste idée de vos pcéchés sousce point de vue, vous en

(4, Cant., v, 2,




LE PECNE BLESSE L'AMOUR 71

ressentiriez une douleur bien plus vive. Mais poury
parvenir, il vous faut apprendre A jeter un coup d'wil
de regrel sur les péchés des autres. La, en elfet, vous
éles en dehors de vos propres intéréts, et vous n'avez
4 contempler que la gloire outragée de notre Pere cé-
leste. Ainsi donc, pour ressentir un chagrin plus pro-
fond et plus efficace de vos propres péchés, vous devez
gémirpourl'amour de Dieu sur les péchés des autres.
Et voici la pratique que je voudrais vous recom-
mander, comme résumant I'esprit de la Confrérie :
pleurer sur les péchés des autres, et en faire répara-
tion A la gloire de Dieu outragée.

Je dis que cetle pratique résume 'esprit de la Con-
frérie, car les raisons que nous avons de nous affliger
des péchés des autres sont les mémes que celles en
vertu desquelles nous appartenons a la Confrérie. La
douleur que nous ressentons des péchés des autres
nail de l'outrage faitala gloire de Dieu, de la profana-
tion des fruits de la Passion de Notre Seigneur, enlin
du péril et de la perte des 4mes. Ces trois considéra-
lions reviennent sans cesse; mais ne vous faliguez
pas de me les entendre répéler si souvent Quand je
me sersdu mot douleur, il ne faut pas vous méprendre
sur le sens que j'attached cetle expression . mon in-
tenlion n'est point de vous mettre sous les yeux
quelque chose de triste ou de désagréable; loin de .
La douleur dont je parle est 'un des plus doux plai-
sirs de la vie, et elle seraic plus propre a soulager un
cceur afllligé qu & atlrister une dine en paix. Ecoutez
Iexplicalion que le Pére éternel a daigné en donner &
sa lille bien-aimée, sainte Catherine de Sienne. Apres
lui avoir parlé (1) des cing especes de larmes que les
hommes répandent, illui décrit I'état d'une 4me com-
blée de bénédictions el pourtant affligée. « Elle est
bénie d cause des sentiments qui 'unissent & moi, et
danslesquels elle goute les duuceurs de l'amour divig.

(1) Dial., chap. Lxxxviu,




72 COATITRE INI

Elle éprouve aussi une vive douleur & la vue des
offenses quel'on commet contre moi, qui suis la bonté
¢ternelle ; contre moi, que cette &me contemple et
qu'elle golte dans la connaissance d'elle-méme el de
moi Mais cette douleur ne rompt pas I'union qui nous
lie, car les larmes que cette &me répand sont pleines de
douceur, et proviennent de la connaissance qu'elle a
d'clle-méme et de son amour pour le prochain. Elle
pleure d’amour pour ma miséricorde, et de douleur
pour l'offense du prochain; elle pleure avec ceux qui
pleurent, et elleseréjouit avec ceux qui se réjouissent.
Elle se réjouil avee ceux qui.vivent dans la charité,
parce que le bonheur de cette ime consistedans1hon-
neurelleshommages que messerviteursrendentimon
nom (1).» Dieuluidit encore : « Cette douleur non péni-
ble, que font nailre les outrages faits & ma gloire ou les
malheurs du prochain, repose sur la charité la plus
vraie, et I'dme y trouve un aliment solide. Bien
plus, un homme se réjouit de cette douleur, il y
trouve du bonheur, car c’est pour lui une preuve sen-
sible que je suis en son dme en vertu d'une grace
speciale (2). »

Aussi. a-t-on dit que les saints qui ont recu au plus
haut degré le don des larmes ont été aussi inondés
de consolalions spiriluelles plus abondantes que les
autres. Le biographe de saint Jean Climaque nous dit
que la parole ne saurait exprimer les ravissements
que le don des larmes faisait nailre dans son dme; el
le saint lui-méme, dans le septieme degré de son
Echelle de la Perfection, dit que « chacun des jours de
la vie de ceux qui ont recu le don des larmes s'¢eoule
comme une féle spirituelle. » Non, elles ne sonl point
ameres, les larmes de ceux qui pleurent par amour!
El comment pourrions-nous ne pas trouver la paix et
la joie dans les pleurs, don de celui qui est, selon

(1) Dial., chap. Lxxxux. § ', 10,
(2) Dial., chap. xcv, g Y.




LE PECOE BLESSE L'AMOUR 73

I'expression de saint Augustin, I'amour et la joie du
Pére et du Fils ?

§I11 Exemples d'amour de condoléance.

Mais, pour rendre plus clair ce que je viens de dire,
je vais citer des exemples tirés de la Vie des Saints,
pour faire voir comment ils se sont affligés des péchés
commis contre la gloire de Dieu; et vous sentirez
combien est douce cette pratique. Voici ce que Dieu
révéla & sainte Catherine de Sienne. « Je ressens une
vive satisfaction, ma trés chere fille, du disir que
vous avez de souffrir toutes les peines, toutes les fa-
ticues, el méme la mort pour le salut des ames; car
plus on souflre, plus on me prouve son amour ; et plus
on m'aime, plus on connait ma vérité; et plus on me
connait, plus grande est la douleur que cause un peché
commis contre moi. Vous avez demandé d prendre
sur vous le chatiment des crimes des autres, et vous
ne saviez pas qu'en demandant cette grice vous de-
mandiez en méme temps amour, lumiére et connais-
sance de la vérité ; car, ainsi que je l'ai déja dit, plus
grand est 'amour, plus grande est la douleur; ainsi
la douleur croit en proportion de l'amour (1). »

Sainte Madeleine de Pazzi tomba en ravissement un
jour en méditant sur ces paroles de I'Evangile: « Il en
sortit du sang et de 'ean. » « Elle vit, dit son confes-
seur, dans le ¢Oté de Jésus une multitude d'ames res-
plendissant comme les diamants sur une couronne
royale, et elle dit : Ainst nos dmes, puisant une nou-
velle beauté dans le sang, deviennent la couronne dn
Verbe; car elles ont confessé le Verbe a la face de
loute la créalion, et il s'en glorifie comme un roi se
¢loritie de sa royale couronne... Elle vit les dmes qui
entraient dans cetabime d'amour, dans ce cOLé lrans-

(4, vial., chap. v,



74 CHAPITRE IiI

percé, exprimer deux sentiments. D'abord, elles se
transformaient en sang par I'amour, et ensuite, en
eau. par la douleur. Mais Dieu voit avec plus de plai-
sir, du moins en celte vie, une &me qui se transforme
par la douleur, qu'une autre qui se transforme par
Famour. Toutelois, 0 Verbe! je sais que la douleur
ressentie par une d4me A la vue des outrages qu'on
vous fait trouve sa ressource dans l'amour qu'elle
vous porte, amour par lui-méme plus parfait que la
douleur. Cependant l'affliction exerce davantage |'ame
a la charité envers le prochain, car elle excite en elle
un zéle plus ardent pour le salut des 4mes. Il existe
encore une autre raison qui fait que Dieu se plait 2
nous exercer d la douleur plutdt qu'a I'amour, c'est
que la souffrance est une sorte de martyre qui établit
une grande ressemblance entre les 4mes allligées et
Jésus suspendu ala croix. Leur douleur est un baume
qui calme l'excés de ses souflrances, ce sonl des
larmes d’amour versées sur sa Passion. Snfin lorsque
Ia douleur arrive & un haut degré, elle purifie notre
ame de ses péchés. L'amour a certainement plus de
charmes ; mais comme nous sommes dans ce monde
pour étre purifiés, le temps de notre vie doit &tre plus
spécialement consacré & pleurer et A souflrir pour
I'amour de Dieu. C'est pourquoi le Seigneur trouve
dans notre douleur plus de plaisir que dans notre
amour. » Dans une autre occasion, le Seigneur fit
connailre & la méme sainte qu'elle devait gémir
comme une colombe, et s’allendrir sur luj en Je voyant
si peu connu, si peu aimé de ses créatures.

Telle est la tdche que les religicuses ont a remplir
dans I'Eglise de Dieu. Il n'en est poinl une seule,
quelque occupée qu'elle puisse étre 4 I'éducation ou 3
d'autres ceuvres extérieures, qui ne soit obligée &
s'acquilter de ce devoir, simplement en verlu de sa
profession religieuse. Un cerlain nombre de pieuses
el aimables dames vivant ensemb)e dans Ia paix et
dans ['barmonie, poursuivant chaque jour la routing




LE PECOE BLESSE L'AMOUR 75

des excrcices spirituels prescrits par la lettre de la
regle, et consacrant leur temps a I'édication de la
jeunesse, sans avoir en vue une fin surnalurelle, sans
se rappeler qu’elles sont vouées a Jésus Christ d’une
maniére plus spéciale que les autres, ne sont pas des
religieuses, quelque pittoresque que soit leur costume
ct quelque respectables que puissent étre les per-
sonnes. Sans doute il est heureux pour des dames
d'avoir trouvé un asile loin du monde, de ses tenta-
lions et de ses frivolités; mais de pareilles retraites
ne sont point des couvents. Un couvent differe beau-
coup d'un séjour de cette sorte: et, par le fait seul
qu'une dame se retire du monde, elle ne devient pas
I'Epouse mystique de Jésus-Christ. Le veu de pau-
vreté, & défaut d'autre chose, donne aux religieuses
un caractére d’expiation. Mais elles doivent, en outre,
gémir comme des colombes. Ce sont moins elles qui
sont relirées du siécle, que Jésus qui vient chercher
un refuge contre un monde pervers dans le sanctuaire
de leur ceeur. Elles doivent étre animées d'un esprit
de douleur et d’amour; leur vie doit se passer a ré-
pandre de saintes larmes sur les outrages faits A leur
céleste Epoux, et d lui offrir en retour de douces répa-
rations.(Elles onl épousé ses intéréts; il leur faut
pleurer avec lui et se réjouir avec lui. C'est a elles qu'il
a confié le soin de sa gloire. Le monde est leur croix
et elles doivent la porter. L'indifférence pour les
péchés qui s’y commetlent ne leur sied point; elles
se sont retirées dans la solitude pour les pleurer. Ja-
mais, dans un cceeur que n'animent point ces senti-
ments, vous ne trouverez le courageux esprit de la
mortification, la grace de l'oraison mentale, ni I'habi-
lude si salutaire et si fortifiante d'une vie réellement
surnaturelle. Ni le temps, ni le pays, ni les occupa-
tions ne sauraient dispenser les épouses de Jésus-
Christd’étre les colombesdu Sacré-Ceeur. Elles doivent
réaliser par un constant esprit de réparation et d'obla-
Lou d'elles-memnes § Dieu les seutiments gui animaient

e o



76 CTMAPITRE 111

le bienheureux Paul de la Croix. Il se lamencait, dé-
plorait avec des larmes ameres l'ingratilude des
hommes qui répondent par tant de froideur & la bonté
infinie de Dieu. Il avait coutume de répéler sans
cesse : « Quoi!l un Dieu fait homme ! un Dieu crucilié!
un Dieu mort ! un Dieu caché sous les especes sacra-
mentelles ! Oui! un Dieu! » et alors il restait quelque
temps silencieux dans une sorte de sommeil extatique
et puis il s'écriait de nouveau: « O bralante charité!
6 exees d'amour! qui est-il? et qui sommes-nous,
nous pour qui il a tanl fait? O ingrates créatures!
commeunt se [ait-il que vous n'aimiez pas Dieu ? Ah !
que ne puis-je allumer par tout le monde le feu de
amour divin? que n'ai-je la force d'aller dans les
campagnes précher, sous la volte des cieux, mon
tendre Jésus crucifié, notre bon Pére mourant sur la
croix pour nous, misérables pécheurs ! » Si loul ceci
est vral, il est de la plus haute importance que les re-
ligicuses ne le perdent pas de vue. Car si, par élat,
elles sont destinées & offrir a Dieu des expiations pour
les péchés des autres, il faut évidemument que ce soit
la I'objet principal de leur attention. Le succes de
Jeurs écoles, le nombre des novices, 'architecture de
leurs couvents, el méme I'exemption de la juridiclion
‘piscopale, ne doivent élre pour elles que des objets
secondaires. Aussi, quand je vois des religieuses faire
leur propre éloge sous le prétexte de louer leur sainte
communauté, leur sainte regle, leur saint fondaleur;
quand je les en ends s'apitoyer sur le sortdes per-
sonnes qui vivent dans le monde; énumérer avec une
rare ¢loquence les dangers et les périls anxquels elles
ontl échappé, el enfin se féliciter hautement de la
grace de leur vocation, je ne puis m’'empécher, peul-
¢lre par esprit de conlradiction, de penser que ces
bonnes sceurs se forment une idée bien étroile de ce
que Jésus demande de ses Epouses. Je soupconne fort
que Nolre Seigneur est tanl soit peu maltrailé dans
celte communaulé, et que la vie intérieure, hélas | s'y




LE PECHE BLESSE L'AMOUR 117

réduit & peu de chose. Les religieuses sont portées a
se complaire en elles-mémes; ce n'est pas la leur
moindre défaut. Elles devraient pourtant se rappeler
que le Publicain dans le monde est moins digne e
piti¢ que le Pharisien dauns le cloitre. Une semaine
consacrée de temps & autre & méditer sur I'infinie et
adorable pureté de Dieu produirait en elles de bien
autres sentiments. Si une personne qui s'esl vouée
aDieu par la profession religieuse pouvait voir les
obligations qu'elle a contractées sous le double point
de vue de la perfection a acquérir, et des souffrances
a endurer, elle ne pourrait en soulenir la vue sans
mourir de frayeur. Ah ! ces 1égers et spirituels propos
surles joies et les privileges des couvents doivent
sortir de la bouche de quelque jeune novice ou de
quelque religieuse sans expérience. On ne les enlend
point dans ces maisons bénies, ou tout rappelle la vie
surnaturelle, I'humilité, latranquillité, Dieului-méme;
ou, jusqu'a l'air qu'on respire, tout semble condam-
ner une pensée d’orgueil, et d'ol I'on sort en empor-
tant avec sol une salulaire haine de soi-méme, et les
reproches secrets de la conscience.

On lit dans la vie de sainte Marie-Madeleine de Pazzi
une preuve plus remarquable encore de l'influence
qu'exerce sur le sacré Leeur de Jésus cette pieuse ha-
bitude de s'affliger des péchés des autres. Nous pui-
serons dans cel exemple les consolations les plus
suaves, les encouragements les plus doux ; car, dans
nolre sphere respective, il nous sera aisé de suivre
les pas de cette sainte, bien qu'a une grande distance
derriere elle, et de l'imiter dans la pratique de cette
dévotion ! Elle n'était encore qu'une enfant de huit
ans, lorsqu’un jour elle entendit un homme accabler
un homme de telles injures, qu'il devait nécessaire-
menl par la se rendre coupable d'un péché grave Elle
coucut une telle douleur de cetle offense commise
conlre Dieu, quelle ne put golter aucun repos, et
loule la nuit suivante se passa pour elle & pleurer sur



78 CHAPITRE It

cel oulrage fait & la majcslé divine. Seize anndées
s'écoulerent, et la sainte avait oublié entiérement
cetle circonstance, quand Dieu lui fit connaitre, dans
unereévélation, qu'en récompense des pleurs qu'elle
avail versés sur le péché d'un aulre, elle était destince
a une gloire toute spéciale, qu'il lui représenta sous
la forme d'un splendide vétement couleurde feu. Celui
quin'oublie pas le verre d'eau donné en son nom,
oubliera bien moins encore ces actes intérieurs
d'amour et de condoléance. Quel trésor s’ouvre devant
nous, si notre amour plus vigilant sait épier les occa-
sions favorables!

Saint Bonavenlure rapporte de saint Francois qu'il
remplissait les bois de ses gémissements; que partout
il répandail des larmes et se frappait la poitrine, tan-
tot murmurant & voix basse comme s'il avait un en-
tretien secret avec Dieu, lantdl criant & haule voix
vers lui, en demandant pardon pour les péchés du
monde « Que dis-je? ajoute le docteur Séraphique,
lorsqu’il voyail des dmes, rachetées au prix du sang
précieux de Jesus-Christ, souillées par la tache qu'im-
prime le péché. il pleurait sur elles avecune compas -
sion si tendre, que, semblable & une meére, il semblait
les enfanter chaque jour & Jésus-Christ. La gloire
de Dieu, les inléréls de Jésus, I'amour des 4mes, occu-
paient le caeur du saint patriarche d’Assise, et s'y con-
fondaient tellement, que chacun de ces trois motifs,
se. soutenant mutuellement partout, supplée tour &
tour chez lui au défaul de l'autre. Il commencait par
I'un, el finissail par l'autre; aussi peul-on dire en
vérilé, sans manquer au respecl di au texle sacré :
El ces trois choses n'en font qu'une seule! »

Saint Laurent .fustinien, patriarche de Venise,
dit(1): «Qu'il est impossible de ne point éprouver une
vive douleur des péchés des autres quand on a un
pincerc regret des sicns. Un membre sain du corps

(3, Fascic. Amor c. xav.




LE PECHE BLESSE 1. AMOUR 79

humain, qui ne vient point & I'aide des autres quand
ils souflrent, occupe inutilement sa place. Ainsi, les
membres de I'Eglise qui voient les péchés de leurs
[réres el qui ne pleurent pas sur eux, qui restent
témoins insensibles de la ruine de tant d’ames, sont
des membres inutiles. Lorsque Notre Seigneur gé-
missait sur le sort de cette ville condamnée a périr,
elle lui paraissait doublement digne de compassion,
parce qu'elle ignorait le trisle sort qui l'attendait.
Ainsi lous ceux auxquels le (lambeau de I'amour a
communiqué sa flammme, pleurent lespéchés des autres
avec aulanl d’amertume que les leurs. Toutefois, nul
ne peul ressenlir pour les péchés des autres une dou-
leur réelle, si des chules volontaires prouvent que ses
propres faules lui sont indiflérentes. » — « Nous gé-
missons, ditsainl Augustin, sur les péchés des aulres;
nous sommes violemment agilés, et notre dme et en
proie & de crucls tourments (1). » D'apres saint Chry-
sostome, Moise fut élevé au-dessus d'lsraél, parce
qu'il avait coutume de pleurer sur les péchés de ses
freres. Celui, ajoute le saint docteur, qui ressent une
vive douleur des péchés d'un autre homme, posscde
la tendresse d'un apdlre, et suit I'exemple de celui qui
a dit : « Qui est faible, sans que je me fasse faible
aussi  Qui est ollensé, sans que jem’enflamme ?» —
« Comment, dit saint Augustin, comment ne point
s'indigner quand on voit des hommes renoncer au
monde, non point séricusement, mais seulement en
paroles? Comment voir sans émotion des [rirves
conspirer conlre leurs fréres, violer les uns envers les
autres la foi jurée, cette foi qu'ils ont scellée des
sacrements de Dieu? Qui pourrait énumérer tous
les erimes par lesquels les hommes provoquent le
corps du Christ qui vit intérieurement dans lesprit
du Christ, et qui gémit comme le froment sur l'aire ol
on le bat? Rarement voyons-nous des hemmes qui

(1) Serm. xL1v.



80 CHAPITRE 11

gémissentainsi, qui entrent ainsi dans une sainte co-
lue (ala vue des pécheés des aulres), car & peine
voyons nous quelque froment quand l'aire est net-
toveée. C'est parce qu il n’avait trouvé en personne
cetle disposition, que Jésus-Christ s "écrie par la bouche
de son prophete « Le 7¢le de votre maison m’a dé-
voré »: et ailleurs, & la vue de la multitude des pé-
cheurs: « Une faiblesse s’est emparée de moi a cause
des meéchants qui oublient votre Joi »; el enfin il
ajoute : « J'ai vu les insensés, et la douleur m’a con-
sumé » (1).

Tel est a peu pres aussi le langage que Lanciciug
mel dans la bouche de saint Chromatius d’Aquilée,
dont saint Jérome admire la sainteté et la science.
« Désirez-vous savoir a quoi ressemble la pieuse dou-
leur des Saints? Ecoutez ce qu'il est dit du prophéte
Samuel, qui pleura sur le roi Saiil jusqu'au jour de sa
mort : « Mes yeux ont versé des flots de larmes sur
Palfliction de mon peuple. » Etailleurs . « Qui don-
nera de 'eau @ ma Léle, et qui changerames yeux en
deux fonlaines de pleurs ?» — Daniel gémissait aussi
sous le poids des péchés de son peuple, comme il
l'alteste lui-méme par ces paroles : « En ce temps-la,

, Daniel, je pleurai tous les jours durant Lrois se-
maines. Je mangeai le pain de douleur ; ma bouche ne
vouta ni viande, ni vin;etl'huile ne coula pas sur ma
lele. » L'Apotre pleura avee une égale amertume sur
quelques-uns des Corinthiens, et ildit : « De peur que,
lorsque je viendrai parmi vous, Dieu ne m’humilie, je
pleure sur beaucoup d’entre vous qui ont péché aulre-
fois et qui n’ont point fail pénitence. » Telle est la dou-
Jeur a laquelle Dieu réserve la consolalion des joies
élernelles, comme le dit Isave(2): « Geux qui pleurent
dans Sion ¢changerontles cendres dont ils oulcouvert
leur téte conlre une brillaute couronne, leur douleur

() In Psalm., xxx.
(2, lsale, L1




LE PELCOE BLESSE L'AMOUR 81

contre huile de la joie, et I'esprit d'aflliction conlre
un vétement de gloire (1). »

Nous sommes-nous parfois occupés de ces graves
pensées? Nous vivons dans un temps ou nous voyons
offenser Dieu & chaque heure du jour. Nous voyons
des dmes périr parce qu'elles n'ont point la foi ; de
tous cOtés nous entendons des blasphémes; « la vé-
rité a diminué parmi les hommes. » Ce spectacle nous
afflige-t-il ? En ressentons-nous autant de douleur que
si quelque malheur personnel nous avait frappés?
Oubien nous sommes-nous renfermé4sen nous-memes,
remerciant Dieu au fond de notre cceur, avec unc re-
connaissance égoiste, de ce que du moins nous possé-
dons la foi véritable, les sacrements qui donnent la
vie, et regardant les autres comme nous étant com-
pléetement étrangers ? Si rien ne vous attache d ces
ames, pour qui cependant Jésus-Christ a versé son
précieux sang aussi bien que pour vous, du moins
vous devriez tenir A la gloire de Dieu. Or, pouvez-
vous avoir pour Dieu un amour véritable, si vous ne
ressentez vivement les outrages faits & sa Majesté
sainle ? Mais mon intention n'est pas de vous adresser
des reproches ; loin de moi une telle pensée! Comment
le pourrais-je en présence du zéle avec lequel vous
avez correspondu a l'esprit de la Confrérie? Je veux
seulement vous expliguer, et vous rendre chéres ces
praliques, qui développeront en vous cet esprit
chaque jour davantage. Ecoulez encore ce que Dieu
a révélé a sainte Catherine de Sienne (2) : « Vous
avez raison, 0 vous que j'ai choisie! de livrer votre
ceeur 3 'amertume de l'affliction, a cause des outrages
que les hommes ne cessent de me prodiguer, el de
compalir & cetle coupable ignorance avec laquelle ils
pechent contre moi, car par 1a ils compromettent
leur salut, ils perdent leurs dmes. J'accepte vos larmes

(1) Ap. Lancic., 11, 23,
(2) Dial. chap. xxvur.

PSS T Tt T ST G e, ey a—




B2 CUAPITRE 111

avec reconnaissance, et je désire que vous en répan-
diez (1). »

Admirons aussi ce que dit la-dessus labienheureuse
Angele de Foligny d'apres sa propre expérience. Avanlt
de mourir, elle fitune espece de testament pieux, par
lequel elle léguait certains conseils & ses enfanls
spirituels, entre aulres celui-ci: « Je vous assure que
mon 4me a recu beaucoup plus de consolalions de
la part de Dieu quand j'ai pleuré sur les péchés des
autres, que lorsque j'ai pleuré sur les miens. Le
monde se rit de cette doctrine ; il ne peut croire qu'un
homme puisse éprouver autant et méme plus de dou-
leur des péchés d'autrui que des siens, parce que
cela semble contraire a la nature; mais la charité
qui inspire de pareils actes n'est point de ce monde. »

Pendanl que saint Ignace habitail dans la maison
de Jean Puascal, & Barcelone, une nuit qu'il élait en
priere, on le vit s'élever & une certaine hauteur au-
dessus du sol, el toute la chambre était remplie de
la lumiere qui rayonnait de son visage, tandis qu'il
répétail sans cesse ces mols & « 0 mon Seigneur! 0
le bien-aimé de mon ceeur! oh! si seulement fes
hommes vous connaissaient, ils ne voudraienl jamais
vous offenser. » On rapporte également du P. Pierre
Lefevre, compagnon de sainl Ignace, qu il vivail dans
une perpétuelle Lristesse, parce que la vue des pé-
chés des hommes le blessail au vif. « Telle est, dit
saint Auguslin, la perséculion que souflrent lous
ceux qui désirent mener une vie pieuse en Jésus-
Christ ; ainsi se réalise pour eux la sentence si vraie
et si frappante de I'Apotre. Car, ce qui fait que les
gens verlueux ont plus a soullrir que les méchants,
ce n'est point qu'ils soient forcés d'imiter un exemple
qui les scandalise, mais ils sonl obligés de déplorer
les crimes qu'ils voient commettre. En eflet, un
homme qui méne une vie criminclle ne peut forcer

(4)Ap. l.ancic., u, 21.




LE PECHE BLESSE L'AMOUR 83

une Ame pieuse & consentir & son péché; mais il la
lourmenle par le spectacle de ses déréglements et par
la douleur qu'elle en éprouve (1). » On rapporte de la
bienheureuse Claire de Montefalco, que si elle venait
a apprendre qu'une personne était en état de péché
mortel, elle se lournait vers son crucifix, versait
d'abondantes larmes, et, avec un soupir qui partait
du fond de son cceur, elle disait : « Ainsi donc, pour
cette Ame du moins, toutes les souflrances de Notre
Seigneur sont perdues! » et, ne pouvant supporter
celte pensée, elle se prosternait contre terre, et priait
pour la conversion du pécheur.

Oh ! si notre cceur était animé de semblables dis-
posilions ! Oh! si nous étions bien persuadés que le
péché est le seul réel malheur au monde ! Oh ! si nous
étions consumés d'une soif ardente de la gloire de
Dieu! Et pourtant, ces sentiments nous seraient
promptement familiers, si nous voulions seulement
chercher & les acquérir en les demandant a Dieu. Que
désire-t-il, sinon étre aimé toujours, étre aime en
tous lieux ? Comment donc pourrait-il nous reluser
son amour, si nous le lui demandons? Pourquoi ne
ferions-nous pas converger toutes nos priéres vers un
but unique, en suppliant Dieu nuit et jour d’aug-
menler notre amour pour lui? Mais, direz-vous, com-
ment témoignerons-nous cette douleur pour les pé-
chés des autres?

§. IV. Diverses méthodes pour pratiquer l'amour
de condoléance.

1. Nous devrions, dans nos méditations, nous
eflorcer de nous faire une juste idée de la maoniere
dont Dicu mérite d'élre servi et glorilié par ses créa-
lures; nous devrions remelire sous nos yeux sea

(1) Kpit. 14l,



84 CHAPITRE 11t

cfeclions et ses altributs infinis, sa beauts, son
«nabilité: nous devrions nous représenler la p rlaite
obeissance avee laquelle sa volonté est faite dans le
ciel, et lacher de nous unir aux dispositions inlé-
rieures du sacré Ceeur de Jésus, du Ceeur immaculé de
Marie, de toutes les hiérarchies et de tous les cheeurs
des Anges; nous devrions nous rappeler tousles bien-
faits, toutes les bénédictions dont son amour infini a
comblé ses créatures, et surtout les quatre grandes
merveilles de la miséricorde divine : la Créalion, I'ln-
carnalion, la sainte Eucharistie el la Vision baati-
fique. Lorsque nous aurons suflfisammenl imprimé
ces choses dans notre ceeur, le péché nous apparailra
sous son jour vériiable ; nous comprendrons combien
il est terrible d'offenser une majesté si grande, com-
bien il est coupable, au delad de toute expression, de
blesser un ceeur si aimanl et si aimable. Alors nous
pou rons & peine franchir le seuil de notr demeure,
el nous livrer 4 nos occupalions de chaque jour, sans
trouver un alimenl nouveau & cette douleur que le pé-
ché éveillera en nous; a chaque pas, pour ainsi dire,
pous serons appelés a faire un acte de réparation a la
gloire de Dieu outragée. L'oubli de Dieu, de la part
des hommes, nous [rappera chaque jour davantage.
Loin de nous habituer & un pareil spectacle, & mesure
que I'idéal de la beauté, de 'amour de Dieu grandira
en nous, la haine du péché s’y développera également
avec une force Lous les jours nouvelle. Cette sorte de
commun accord avec lequel les hommes ignorent
Dicu, ses droils, ses titres, ses inléréls, nous parai-
tra pour ainsi dire plus affreuse que des péchés com-
mis au grand jour; la vie nous deviendra un lardeau;
le inonde nous semblera une lerre inconnue et inhos-
pitalicre, un saint ennul s’emparera de nous, el nolre
ceeur ne trouvera plus de repos que dans la douce et
consolante pensée de Dicu.
2. Une aulre maniére d'exciter en nous la douleur
du péch¢ est celle que saint Bernard suggéra au pape

Tl i 0 NG Ao 5

T T

o U

e e L S



S R T

LE PECHE BLESSE L'AMOUR 85

Eugeéne : « Regardez le monde avec les yeux de I'es-
pril, et contemplez les nations. Ne sont-elles poinl
plutot séches et destinées au feu, que mlres pour la
moisson ? Combien en est-il qui semblenl promelir:
des [ruils et qui, cependant, si on les regarde de pres,
ne sont que des arbustes sauvages ! Que dis-je ? elles
ne sonl pas méme cela : ce sont de vieux arbres dé-
couronnés et qui ne portent que des glands pour la
piture des pourccaux (1). » Prenez une carte du
monde ; jelez d'abord les yeux sur I’Asie, ou Notre
Scigneur est né, ou il a souflert; voyez la Turquie, la
Perse, la Tartarie, la Chine, le Japon et le vaste conti-
nenl des Indes : combien est pelit le nombre des
chréliens dans cetle immense étendue! L'idolatrie
sous mille honteuses formes, la fausse religion de Ma-
homel, des secles qui portent le nom du Christ, et qui
le renient par le schisme et par I'hérésie : tels sont les
culles qui ¢tendent leur empire sur ces magnitiques
régions, et c'est & peine si cd et la on rencontre un
homme qui invoque lenom salutaire de Jésus el rende
llommage a son précieux sang. Et pourtant, c’est la
que I'homme a été créé, que le Paradis terrestre s'est
ouvert pour lui; c'était 1o le séjour du peuple élu:
c'est 12 que le Fils de Dieu a enseigné, et qu'il a versé
son sang; c'esl 14, enfin, que les apOtres onl préché,
que saint Athanase, saint Basile, saint Grégoire et
saint Chrysoslome ont défendu la foi et terrassé |'hé-
résie. Quant au Japon etala Chine, leur sol est encore
humide du sang des martyrs de Notre Seigneur ; et
cependant, quelle faible moisson il y fait pour sa
gioire |

Parcourez ensuilte le rivage septentrional de I'Afri-
que, ou s’élevaient jadis les trones de qualre cents
evéques; pénétrez dans ces vastes régions habilées
par les Maures, les Hottentots et les Cafres | Oh | com
Lien de pays, sur lesuuels le soleil rigand sa lumiere,

() De Consid. u, §,



86 CUAPITRE IT

ot nul n'invoque le nom de Jésus, ol nul ne connaft
sa croix adorable! L'Amérique est plus heureuse,
ainsi que I'Australie ; car, grace aux Espagnols et aux
Irlandais, I'Evangile est connu dans ces contrées. Tou-
tefois, qui pourrait compter les tribus qui sont encore
plongées dans l'idolatrie, et les milliers d’hérétiques
qui portent en vain le nom de chrétiens? Voyons
aussi comme 'hérésie a envahi les belles contrées de
I'Europe ! La Russie, la Suede, le Danemark, I'Alle-
magne, I'Ecosse, 'Angleterre, sont plus ou moins de-
venus sa proie, et des multitudes d’dmes se perdent
chaque jour en vue de ]Ja chaire ou retentit le véri-
table Evangile, a la portée de ses sacrements salu-
taires | Tel élait le tableau que saint Laurent Justi-
nien avait devant les yeux quand il écrivait son traité
sur les Plaintes de la Perfection chrétienne. Tel élait
le tableau que voyait Dieu lui-méme quand il se plai-
gnil si amerement & sainte Catherine de Sienne de
I'indifférence que les prélats et les prétres montraient
pour sa gloire, de leur indolence, de leur égoisme, et
du mépris qu'ils faisaient de ses intéréts les plus
chers.

Oh ! quel vaste champ ouvert & notre charité! que
d'actes d'amour a formuler ! Songez & ce jour ou le
Créaleur, dans sa miséricorde, jeta les yeux sur sa
magnifique création, vierge et sans tache, et la bénit
parée que tout y était bon. Songez & ce jour ou, pour
ramener la premiére bénédiction, que dis-je? pour
appeler une bénédiction nouvelle et plus précieuse
encore que la premiere, Jésus se laissa altacher a la
croix du Calvaire. En voila le fruit! voila la recon-
naissance que le pécheur offre & Dieu! Quand notre
peusée se porte, ou que notre vue s'arréle sur ces
provinces soumises au joug de Mahomet, du paganisme
ou de I'hérésie, ne senltons-nous pas le besoin d'ollrir
a Dieu tous les actes d’adoration que les anges ont
faits dans le ciel durantle cours de cette journée, pour
cownpenser les hommages que ces malheurcux n'ont




LE PECHE BLESSE L'AMOUR 87

pu lui rendre ? Une autre fois, nous aurons recours
aux mérites de Jésus lui-méme, aux vertus héroiques
de sa Mére a jamais bénie, & la charité des Apdtres,
des martyrs, des vierges, des docteurs et des confes-
seurs, pour suppléer par une intention, par un.acte
d’amour, 3 la gloire que la divine Majesté aurait pu
recevoir de ces tribus et de ces nations.

3. Le P. Balthazar Alvarez, confesseur de sainte
Thérése, suggere une autre pratique : c'est de par-
courir le monde en esprit, et de visiter toutes les
églises, tous les tabernacles ou 1'on garde le Saint Sa-
crement, et ou si peu de fidéles viennent adorer celui
dont 'amour devrait embraser nos ceeurs. « Les rues
sont pleines, dit-il, mais les églises sont vides. On
voit des multitudes s'empresser & leurs propres inté-
réts, et si peu qui viennent parler & Jésus des siens ! »
Saint Alphonse nous rappelle, avec sa douceur ordi-
naire, la saleté, le désordre, I'abandon de tant d'églises
ou Jésus est obligé de demeurer, et ou, durant des
semaines entiéres, pcrsonne ne vient le visiter. Par
quels actes d'amour filial, toujours différents, mais
toujours tendres, nous pouvons répandre notre caur
devant lui dans tous ces sanctuaires abandonnés? Ne
pourrions-nous pas arréter nos pensées sur Jésus
ainsi délaissé, jusqu'da ce que notre cceur devienne
pralant, et que les larmes jaillissent de nos yeux? Et
combien serait agréable & ce bon Maitre cette humble
oflrande d'un cceur affligé ! [laime qu'onse souvienne
de lui, et rien n'est petit & ses yeux quand on agit
pour l'amour de lui, car son amour transforme tout,
agrandit tout.

Je ne veux pas dire que vous deviez vous évanouir
au nom seul du péché, comme faisaient des saints :
il laut, pour cela, des graces spéciales et un amour
bien ardent. Mais vous pouvez faire quelque petite
chose pour réparer les péchés du monde, et temoigner
la douleur que vous en ressentez; et dans cette
offirande, quelque laible qu'elle soit, Dicu saura



88 GHAPITRE III

trouver une grande gloire, et vous une douce conso-
lation.

§ V. On ne peut avoir une douleur véritable des péchis
d’autrui, si I'on ne regrette sincérement les siens propres.
— Fruils spirituels de I'amour de condoléance.

Comme je l'ai déja dit, nous ne devons pas oublier
de pleurer nos propres péchés, et de les pleurer sur-
tout parce qu’ils offensent un Dieu si infiniment bon
et qui a pour nous unamour siinfini. « Si nousregret-
tons nos péchés, dit saint Chrysostome, el si nous en
ressentons de la douleur, nous en diminuons 'énor-
mité ; ce qui était grand, nous le rendons pelit, que
dis-je? parfois nous l'anéantissons complétement. »
Et saint Basile, dans un commentaire sur ces pa-
roles : « Vous avez changé mes larmes en joie, » s'ex-
prime ainsi : « Ce n’est pas dans toules les dmes (ue
Dieu répand la joie; mais dans celle qui a ressenli de
son péch¢ une douleur profonde, qui a versé sur lui
despleurs abondants, comme sur son propre lombeau ;
telles sont les larmes qui finissent par se translormer
en joie ! » — « Nous devons toujours avoir nos péchés
devanl les yeux, dit encore saint Chrysostome, car,
par la, non sculement nous les eflacons, mais encore
nous devenons plus doux, plus indulgents envers les
autres, et nous servons Dieu avec plus de tendresse,
parce que le souvenir de nos péchés nous donne une
plus haule idée de sa bonté infinie. L'Ecrilure nous
dit : « Ne soyez pas sans crainte sur un pcéché par-
donné (1); » et, en eflet, cette crainte salulaire scra
le meilleur préservatif contre une nocvelle chute. »
Quelques saints ont dit que si nous apprenions par
révélation que nos péchis sont pardonnés, nous de-
vrions cependant les rcercller encore, ainsi que lit

) lceclés, v. &,



LE PECHE BLESSE L'AMOUR 89

David quand Dieu daigna lui faire cetle faveur, ct
comme fit saint Paul, qui avait éLé confirmé en grice ;
car une pareille douleur est un alimenl perpétuel pour
'amour divin. Saint Ude rapporte un fait des plus in-
léressants dans sa Vie de saint Gérard, qui ressentail
habituellement la plus vive douleur de ses moindres
imperfections, comme autrefois sainte Paule, au té-
moignage de S. Jérome. Aussi, Dieu fit-il connailre
a sainl Gérard que les graves péchés de sa vie pissce
lui étaient remis & cause de celte douleur que lui ins-
piraient les faules vénielles commises depuis sa con-
version. Toulefois, nous ne devons pas pousser cetle
douleur & I'exces. Il faut avoir de nos péchés une vue
générale, et non les considérer en particulier; et
par-dessus lout, comme il a été révélé & sainte Cathe
rine, notre regret doit étre un souvenir des mériles
du précieux Sang, une considéralion p ofonde de la
miséricorde divine, et non une étude aride et minu-
tieuse de nos péchés. Tel est aussi ['avis de sainl Ber-
nard : « Je vous conseille, mes amis, dit-il, de vous
¢carter parfois du triste et ennuycux examen des voies
que vous suivez, pour vous lancer dans le sentier plus
large et plus riant des bienfaits de Dieu. Il esl néces-
saire, il est vrai de pleurer ses péchés, mais nos
larmes ne doivent pas couler toujours Scchons les
parfois par la douce pensée de la miséricorde divine.
Il faut méler un peu de miel & l'absinthe, autrement
son amertume pourrait devenir nuisible. »

La vie est bien peu de chose, comparée a I'élernilé.
Or, pendant toute I'éternilé, nous sommes destinés A
jouird'un bonheurinfini, sans avoir d'autre occupalion
que de glorifier Dieu ; et celte unique tiche aura lant
de douceur, que nous n'aurons plus rien a désirer.
Pourquoi donc ne pas nous mettre a I'euvre sur la
lerre ? Pourquoi, dés ce moment, rotre ceeur ne sem-
braserail-il pas d'un ardenl amour pour celte gloire
de Dieu que nous devons tant aimer. puisquelle est
dostince & faire I'objel de nolre Lonicur et de uotre




90 CHAPITRE I

«doration dans I'autre vie ? Le caractere essentiel de
Ja bonté de Dieu, ¢'est d'aimer a se communiquer. Il
se communique sans cesse a ses créatures dans I'ordre
de la nature, dans 'ovdre de la grace, dans l'ordre de
la gloire. Nous devons suivre son exemple. Il existe
une espece de charité égoiste, qui fait qu’on ne songe
qua soi, qu'aux intéréts de son ame. Clest la, il est
vrai, une chose qui semble importante, quand nous
voyons aulour de nous une multitude de gens qui
savent A peine s'ils ont une ame. Toutefois, il esl
dangerenx de s'occuper trop exclusivement de son
ame. Qui peut posséder le précieux Sang, et en con-
naitre la valeur, sans braler du désir de faire part de
ce trésor aux autres? Je voudrais que nous pussions
toul faire pour la gloire de Dieu; mais cela est a peine
possible. Pourtant nous pouvons, sans beaucoup d'efl-
forts. faire beaucoup plus que nous n'avous fait
jusqu’a ce jour, si nous voulons seulement essayer de
pleurer nos péchés et ceux du monde entier, a cause
de l'outrage qu'en recoit la gloire de Dieu.

D'ailleurs, cette dévation sera une source de béné-
dictions pour notre dme. Quand une fois nous avons
commencé a servir Dieu et a travailler sérieusement
pour lui, le principal obstacle a nos progres est
moins le péché, que I'esprit du monde et I'amour-
propre. Ces deux causes de nos miseres demeurent en
nous. liennent notre ame atlachée a la terre, et cor-
rompent tout le bien que nous pouvons faire ; mais
ce mal nous opposerons un puissant reméde par la
dévotion que je veux suggérer. Un des traits les plus
caractéristiques du monde. c'est l'ignorance de ce
qu’est le péché. Son bon plaisir fait le bien et le mal ;
il juge tout d'apres les lois que lui-méme a faites, et
il ne veul pas comprendre qu'une secrete souillure
esl imprimée a l'ame, par l'offense faite & un Dieu
invisible. On regarde cetle doctrine comme une chi-
mere, comme une théorie qui avilit 'homme, une
suporstilion forgée par les prétres. Un homme qui




LE PECHE BLESSE L'AMOUR 9

envisage toute chose d'a
avoir avec le péché, qui
gloire d’un Diey caché, q
inconnu au monde, qui s
¢lrangers a la lerre, qui s'efl
les plus ordinaires par un
pousse I'amour pour un o}
tout amour, du moins toy
objets visibles, un tel hom

pres le rapport qu'elle peut
cherche en Lout la secrote
ui marche sous un etendard

molifsurnaturel, qui, enlin.
jetinvisible jusqu'a perdre
L amour passionné pour les
e ne peut pas étre possédé
par I'esprit du monde nj par I'amour-propre. Sa vie
esl une protestation contre le monde, et en méme
temps contre lui-méme. Ce n'est 3 qu'une faible des-
criplion de I'état ou un homme parviendrait en prati-
quant cette dévolion. Celuij qui tient longtemps et
avee amour ses regards fixés sur Dieu cossera bientot
de rien trouver d’aimable en lui-méme ; et ainsi cette
pralique le délivrera des deux plus grands ennemis
qui s’opposent a ses progres dans la vie spirituelle.

Nous lrouverons aussi que celte dévotion nous
donne un plus grand erédit aupres de Dieu. Nous ne
tarderons point & voir nos priéres exaucdes plus sou-
venl quautrefois ; nos paroles acquerrontun poids su-
périeur A nos talents, & notre raisonnement, a notre
¢loquence. Ou chaque objet puise-t-il sa valeur, sinon
dans laseule bénédiction de Dieu? La puissance spiri-
tuelle est la véritable puissance, et elle suit des regles
bien différentes de celles desautres puissances. Quand
saint Vincent de Paul fonda sa Congrégation de la
Mission, le P. Condren, supérieur de I'Oratoire de
France, el 'un des hommes de son siécle les plus
versés dans lavie spirituelle, lui dit : « Ah! mon Pére,
je reconnais que c'est 1a I'euvre de Dieu, et que sur
elle repose l'esprit de Jésus, et qu'elle réussira, car
tous ceux que vous avez choisis sont d'une naissance
obscure, el nul d'entre eux n'est versé dans les
sciences. Telles sont les armes que Dieu bénit. »
Voyez combien les principes sur lesquels repose ce
juc;‘a‘..'nc_‘nl sonl contraires & Uespeit du moade! Swnl




J

92 CUAPITRE 111

Philippe a prouvé que toute puissance a sa source
dans le délachement du monde, et I'cuvre de saint
Ignace peul se résumer dans un seul mot : il a montré
au monde qu'on se rend maitre de lui en s'en deéla-
chant. Dévouez-vous donc au service de Dieu ollensé
dans sa gloire, et vous sentirez que Dieu esl plus prés
de vous, ct vous verrez ses grdces tomber sur vous
plus abondantes que jamais.

Enfin, si vous prétendez au prix de la perfection
chrélienne, si vous aspirez & devenir un sainl, prélez
'oreille & ce que je vais vous raconter; écoulez ce
qui est arrivé & un homme pour avoir simplement
empéché deux péchés mortels prés d'étre consommés
par des actes extérieurs. Saint Paphnuce avait ha-
bité le désert pendant de longues années, et lravaillé
a sa sanclification par les pénilences les plus ausleres.
Une idée élrange lui vint d I'esprit, et il se hasarda
a I'exprimer a Dieu dans ses priéres. 1l désirait savoir
a qui sa sainteté l'égalait sur la terre. Il le demanda
en Loute simplicité, avec une humilité sincére, et Dieu
daigna lui répondre. Le Seigneur lui fil connailre
qu'il était, quant au présent, 1'égal d'un certain joueur
de flate qui habitait un village d'Egypte qu'il lui
nomma. Le Sainl parlit immédiatemenl pour trouver
son rival. Arrivé au village indiqudé, il demande son
joueur de flate; on lui répond qu'il est en rain d'exd-
culer son élat dans la taverne voisine, pour divertir
ceux qui y boivent. «C'est étrange | » pensa Paphnuce.
Néanmoins, il fait prier le musicien de sortir un ins-
tant, ille tire & I’écart, etluiparle de I'élat de son dme.
« Quelles bonnes ceuvresavez-vous faites? lui dit-il. —
Des bonnes ceuvres ! reprend le joueur de [lale, je ne
saclie poinl avoir jamais fail rien de la sorle ; seule-
ment, je me souviens qu'un jour, lorsque j'exercais
le métier de voleur, je sauvai I'honneur d'une vierge
consacrée & Dieu, el, une autre fois, je donnai mon
argenl & une pauvre femme que la misere allait
puusscr gu criwe. Et alors Paplinuce compril (ue




LE PECDE BLESSE 1'AMOUR 93

Nien avait accordé A ce joueur

e aux siennes, parce que, pour la plus grande
~woire de son Créateur, cet homme avait, durant sa
vie e brigand, empéché deuy péchés mortels.

Celte douleur qu€ nous ressenlons des péchés
d'autrui peut étre également effecliveet afleclive, ¢'es|-
a-dire qu'elle se traduit par des actions aussi bien
que par des sentiments, et nous pe saurions mieux
le montrer qu'en faisant connaitr

e les praliques re-
commandées par un écrivain ascélique (1) pour le
temps du carnaval. 1] les intitule - Pratiques de ds-

volion adoplées généralement par ceux qui aiment Diey,
pour les jours du carnaval, el auires temps pendant
lesquels on offense Diey davantage. Les voici :

1. Nous abstenir, a cette époque, avec un soin tout
particulier, des fautes dans lesquelles nous tombons
le plus souvent,

2. Donner plus de temps ala
au moins une demi-heure d

3. Lire plus long
une heure,

de flate des gra ey

priére, en y consacrant
e plus qud l'ordinaire.
lemps que de coutume, pendant
par exemple, quelque livre ascétique.
Prenons garde de n'en point choisir un qui oit un
vain aliment pour notre curiosité, mais un dont la
leclure excile en nous de picuses aflections vers Dieu,
tel que les Confession~ de sain Augustin, ['Imitation
de Jésus - hrist et les Vies des Saints.

4. luposer & notre corps quelque mortification nou-
velle, ou prolonger nos pénilences ordinaires au dela
du lemps accoulumé.

5. Fuire de plus fréquentes visites au saint Sacre-
menl ces jours-ld, cl, aprés lui avoir rendu nos
devoirs ordinaires, exciter en nous des sentiments de
compassion pour nolre Dieu ollensé absolument
comme nous allons visiter nos amis pour les consoler
el leur montrer notre allection, quandil leur survient
quelque peine. De plus, versons des larmes, ou du

(1) Lancic. De Pras. Del, §0,



94 CHAPITRE 111

moins gémissons au fond de notre cceur sur les crimes
qui se comimeltlent & cetle époque, surloul par ceux
qui, en raison soit de leur condilion, soit des nom-
breux bienfaits qu'ils ont recus de Dieu, devraicnt
s abstenir avec plus de soin de toute oflense contre sa
Majesté sainte.

6. Chaque fois que I'heure sonne, faire un court
mais tendre acte de contrition, court mais bien
affectueux, pour les péchés commis en ce moment
meme. On peut faire cet acte en tous lieux, en tout
temps, a la promenade, a lable, etc.

7. Trois fois par jour au moins, animés d'un vif
sentiment de dévotion, faisons une profonde génu-
flexion vers les quatre points du monde pour adorer
ce Dieu qui y recoit dans ce moment tant d'outrages,
nous proposant de compenser en quelque sorte par
cette affectucuse adoration les péchés qui se commet-
tent dans ces régions, et demandons a Dieu le pardon
et la conversion despécheurs. Dans ce dessein, oflrons
au Seigneur Jes mériles de Jésus-Christ et de son pré-
cieux Sang, si chers & Dieu et si profilables aux
hommes. Cest ainsi que sainte Marie-Madeleine de
Pazzi oblint la conversion d’une foule de pécheurs.

8. Faire, ces jours-la, nos bonnes @uvres ordinaires
avec plus de perfection, de diligence et de ferveur,
surlout celles qui ont rapport immédiatement au -er-
vice de Dieu. Car de méme qu'a celte époque-la les
mondains et les supp6ts de Satan redoublent d'activité
et d’ardeur pour offenser Dieu, il est juste que les
ames ou régne l'amour divin redoublent aussi de
ferveur et de zele pour le service d'un si bon Maitre.

9. Faire une communion supplémentaire pour apai-
ser Dieu, et lui rendre un culte d'amour et de répara-
tion.

10. Comme Dieu est surtout offensé en ces jours par
des exces de boire et de manger, morltifions notre
appétit plus que de coutume dups la quantilé ou dans
la qualité de nos aliments.




LI PECNE DLESSE L'AMOUR 95

11. Comme Dicu recoit aussi a cette époque un
outrage particulier des conversalions déshonnétes,
convenons avec un pieux ami d'une entrevue dans
laquelle nous passerons quelques instants a nous
entretenir ensemble de choses édifiantes, seulement
pour procurer quelque plaisir et quelque consolation
a un Dieu si bon.

12. Les hommes se rendent surtout coupables pen-
dant ces jours du péché de paresse; veillons donc
avec un soin particulier & la maniere dont nous em-
ployons notre temps, de sorte qu'en dehors des mo-
menls consacrés a une innocente etnécessairerécrea-
lion, nous ne soyons jamais oisifs et inoccupés,
mais, au contraire, plus laborieux que de coutume.

13. Les personnes qui ont fait quelques veeux
devraient & cette époque les renouveler avec un acte
fervent d’amour de Dieu. Celte dé¢votion nous a été
suggérée par Notre Seigneur quand il choisit le jeudi
avant la Quinquageésime pour célébrer son alliance
avec sainte Calherine de Sienne.

En Angleterre, ce qui remplace le carnaval, ce sont
les jours qui suivent les trois fétes de Noél de Paques
et de la PentecoOte. Il n'est aucun directeur spirituel
qui ne sache les aflreux ravages que ces Lrois épo(ues
exercent parmi nous. Et il esl si diflicile de s'¢lever
avec succes contre les trains de plaisir, les voyages A
prix réduits, et aulres miseres semblables, que le seul
remede semble étre laissé a la pricre et & la répara-
tion. Prier pour qu'il pleuve ces jours-la parait étre
le désir d'un mauvais cceur; et pourtant c'est le seul
moyen d'empécher une foule de péchés. Que de fois la
perte de I'innocence et de la vertu a daté d’un Lrain de
plaisir! Plus d'une dme a fait naufrage sur l'inoflen-
sive riviere qui coule entre le pont de Douvres et
Rosherville.

Dieu a daigné faire connaitre, A trois reprises diffé-
rentes, combien est agréable aux yeux de sa divine
Majesté toute amende Lonorable pour lesscandales du



a6 CIIAPITRE Il

val. L'une de ces révélations fut faite au Lien-

v ux Henrt Suso, pretre de 'Ordre de Saint-Domi-

@ lesdeax aulres a sainte Gerlrude. Je cilerai

Cunede ces dernieres, parce qu'elle est remplie de

ce' esprit que mon Lrailé a pour but d'inspirer. Je I'ai

choisie dans le quatrieme livre de l'ouvrage de sainte
Gertrude.

Alépoque du carnaval, Jésus lui apparut assis sur
le trone de sa gloire, et saint Jean I'Evangéliste était
aux pieds de Nolre Seigneur, dans l'attitude d'une
personne qui écril. Gertrude Ini demanda ce qu'il écri-
vail; Nolre Seigneur répondit pour lui. « Je fais, dit-
il, prendre sur ce papier une note exacte des dévotions
que volre Congrégalion m’a offerles hier, el de celles
qu'elle va m'ollrir aujourd'hui et demain. Et lorsque
moi, aux mains de qui le Pére a remis tout jugement,
je viendrai rendre & chacun, aprés sa morl, une juste
mesure pour ses services el ses bonnes euvres, je ré-
pandrai par-dessus la mesure des mériles de ma
Passion et de ma mort, qui communiquent aux mé-
rites des hommes une valeur merveilleuse ; et puis je
présenteraile toul & mon Pére, avec ce papier, afin
que, dans la toule-puissance de sa bonté, il y ajoute sa
mesure, qui, mélée aux deux autres, fera déborder le
vase. C'esl ainsi que seront récompensées les conso-
lalions apporlées a mes soufTrances au milieudes per-
séculions que les mondains se plaisent & me susciter
dans ces jours criminels. Car, comme nulle fidélité
n'est égale & la mienne, je ne saurais oublier mes
bienlaileurs. Quand le roi David, qui durant toule sa
vie n'avail cessé de combler de faveurs ceux qui lui
avaienl fail du bien, se vit prés de mourir, il dit 4 son
fils Salomon, en lui remeltant la royauté : « Tu te
montreras [avorable aux (ils de Berzellai, de Galaad,
el ils mangeront ata table, parce qu'ils sont venusa
ma rencontre quand je fuyais devant la face de lon
frére Absalon. » La bonlé qu’on montre 4 un homme
daps l'infortune es! nlus précicuse & ses yeux qu'aux




LE PECHE BLESSE L AMOUR 97

jours de la prospérité ; ainsi jerecois avec une recon-
naissance toute particuliere les témoignages de fidé-
lité que me donnenl mes serviteurs lorsque le mopde
s'applique & me persécuter en péchant contre moi. »
Le bienheureux Apotre, assis, pour écrire, aux pieds
de son Maitre, semblait tremper sa plume tantot dans
un encrier qu'il tenait & la main, et alors il formait
des lettres noires, tantol dans la blessure que I'amour
avail faile au coté de Jésus, et alors il tracait des
caracteres rouges. Ensuite il retouchait ces dernicrs
avec de l'encre noire et de l'or. La Sainte comprit
que par les leltres noires élaient indiquées les bonnes
@uvres que les religieuses faisaient par habitude,
telles que le jeline qu'elles avaient coutume de com-
mencer le lundi de cette semaine. Les lettres rou s
désignaienl les prieres faites en mémoire de la Passion
de Jésus-Christ, avec une intention spéciale d'oblentr
la sanclification des enfanls de I'Eglise. Quaunt aux
caracleres rouges entourés d'un filet noir et d'un filet
d'or, elle compril que la partie sombre indiquait les
bonnes ceuvres faites en mémoire de la Passion de
Notre Seigneur pour demander a Dieu sa grice at
tous les autres dons nécessaires  notre propre salut.
Au contraire, I'or et le rouge entremélés désignaient
les bonnes euvres failes uniquement pour la gloire
de Dieu, en union avec les souffrances du Christ, et
pour le salut des dmes, sans espoir de mériles, de
récompenses ou de faveurs pour nous-mémes, mais
simplement pour rendre gloire & Dieu et fuire preuve
d'amour envers lui. En effet, bien que les bonunes
@uvres dont nous avons parlé en premier licu ro-
coivent de Dieu d'abondantes récompenses, celles
que nous faisons purement pour la gloire et Mamour
de Dieu sonl plus élevées en marite el en dignite, cy
conltrent & I'homme une augmentation incroyable de
bonleur pour I'éternité.
Gerlrude s'aper¢ul alors qu'apres deux paragraphes
il restait Loujours un espace en blane, et elle demanda

"



08 CIAPITRE 111

a Notre-Seigneur ce que cela signifiait. Il répondit :
«Comme vous avez coutume,a celte époque, de m'of-
frir de pieuses inlentions et des priéres en mémoire
de ma Passion, je fais d'abord prendre une note
exacte des unes et des aulres, sans en omeltre une
seule. Quant aux lignes reslées en blanc, elles in-
diquent les aulres bonnes cuvres que vous n'étes
point dans l'habitude de faire en mémoire de ma

Passion. — Etcomment, 8 Dicu d'amour !» repril la
Sainte, « commenl pourrons-nous par ces bonnes
cuvres mériter volre approbation ? — En faisant

vos veilles », répliqua le Seigneur, « vos jetnes, et
toules vos pratiques ordinaires, en union avec ma
Passion. Chaque fois que vous mortiflierez vos sens,
par excmple, en vous abstenant d'un regard, d'une
parole, ollrez-moi ce sacrifice en union de I'amour
avec lequel j'ai contenu moi-méme mes sens dans le
cours de ma Passion. D'un regard j'aurais pu frapper
mes ennemis de terreur; d'unmot j'aurais puréduire
au silence ceux qui parlaienl conlre moi ; touteflois,
je suis resté semblable & I'agneau qu on mene A la
boucherie, la téle humblement baissée et les yeux
fixés vers la lerre; et, devant mon juge, je n'ouvris
meme pas la bouche pour proférer un mot de justi-
ficalion en présence des accusations portées contre
moi.» La Sainte reprit alors la parole : « Enseignez-
n1oi, 6 le meilleur des maitres | au moins une chose
que Je puisse faire en mémoire de votre Passion. »
Nolre-Seigneur lui répondit : « Adoptez cetle pra-
tique : Tandis que vous prierez, étendez les bras en
forme de croix, rappelant ainsi a Dieu le Pére l'ins-
trument de mon supplice, afin qu'il daigne converlir
les pécheurs, qui sont les enfants de | Eglise: et
unissez vos prieres a l'amour qui me fit étendre les
bras sur la croix. » Et elle reprit : « Comme ce n'est
point une dévotion ordinaire, devrai-je chercler
quelque endroit secret pour la pratiquer? — Celle
coulume», répliqua Notre Scigucur, «de rechercher les



LE PECHE BLESSE L'AMOUR 99

lieux retirés me plait inniment ; car elle ajoute un
nouveau lustre aux bonnes uvres, comme la p-rle
précieuse rehausse 1'éclat d'un collier Toutefois,
ajouta-l-il, si quelqu'un veut établir la pieuse cou-
tume de prier avec les bras en croix, qu'il ne craigne
pas les contradicteurs ; il me rendra les mémes
honneurs que rend A un roi celui qui lui fait prendre
solennellement possession de son trone. »

Quelle est donc.la cause que je cherche ici a faire
triompher ? La voici: Je voudrais que vous ne mon-
lrassiez point autant d'indifférence pour la gloire de
Dieu comme si c'était 1a une affaire qui ne vous
coucerndt nullement, et dans laquelle vous ne fussiez
pas, pour ainsi dire, associés avec lui ! Voild tout.
Dieu vous communiquera sa gloire dans le ciel du-
ranttoutel'éternité; comment pourriez-vous répudier
toute solidarité avec elle sur la terre ? Au contraire,
ses inléréls vous touchent de trés prés ; son triomphe
doit ¢tre votre triomphe, et sa défaite, votre défaite.
Vous ne pouvez vous tenir & l'écart de la cause de
Jésus ici-bas, observer une sorte de neutralité armeée
a I'égard de Dieu, si vous désirez qu'aussitot apres
volre mort, sans passer par les flammes du Purga-
loire, votre d&me s'envole dans son sein pour rester i
jamais plongée dans les ineflables embrassements de
son amour. C'estla, cependant, la peinture trop fidele
des sentimenls de la plupart des catholiques. Peut-
on rien imaginer de plus déraisonnable, de plus
egoisle. de plus bas ? Et I'on ose s'étonner de ne pas
voir son pays se convertir! En vérité, nous n'avons
poinl l'air de gens qui sont venus pour allumer un
feu sur la terre, et qui se désolent parce qu'ils n'ont
point réussi. Ah! Jésus! voila vos plus cruelles
blessures. Peu vous importent vos mains et vos pieds
perces, vos genoux meurtris, vos épaules déchirdes :
peu vous importent les cent blessures de votre téle,
et celle de votre caur transperce. Mais les autres
blessures, celles que vous causent la frowdeur, la




100 CHAPITRE ITI

négligence, I'égoisme qui ne prie point; les blessures
que vous font quelques ames jadis fervenles, au-
jourd’hui tombées dans la tiédeur, et ces mullitu.les
d’autres infortunés qui, n'ayant jamais été fervents,
ne peuvent meme pas réclamer le misérable honneur
de la tiédeur: ces blessures enfin qui vous sont failes
dans ]a maison méme de vos amis : ce sont celles-la
qui vous font souffrir, que nous devrions arroser de
nos larmes, et adoucir par le baume d'une tendre
compassion. Aimable Sauveur ! je puis a peine croire
que vous étes réellement ce que je sais que vous etes
quand je vois votre peuple vous Lraiter aussi cruelle-
ment! Et mon misérable cceur! lui aussi, il m'a
dévoilé de tristes secrets; il m'afaitconnaitre jusqu’ou
pouvait tomber la froideur de I'homme, jusqu'ol
pouvait aller son ingratitude. Hélas ! les derniers
chapitres des quatre Evangiles nous semblent une
amere raillerie! Et, en eflet, nous vivons comme Si,
pour nous débarrasser d'une pensée génanle, nous
étions préts a nous écrier a chaque instant : « Apres
tout, nous n'y pouvons rien. Si Jésus a voulu faire et
étre toul cela, cest son affaire. Il ne nous fallait
nous qu'une absolution ; nous ne demandions qu'un
instrument de salut, une locomotive pour nous con
duire au ciel, la moins coiteuse et la moins génante.
Vous autres, gens dévols, vous éles un vérilable
obstacle ala religion. Il nous serait peut-étre difficile
de définir 1'enthousiasme, mais certainemenl vous
sles des enthousiastes. Ce que nous voulons dire,
¢'est que vous étes tout cceur, et que la téte en soullre.
L'exaltation ne saurait suppléer au talenl. Le zele
n'est pas la théologie. Croyez-vous qu'on n'ait autre
chose a faire dans la vie que d’aller entendre la messe
et se confesser ? Quelle confiance pouvons-nous
accorder a des gens qui se laissent enlrainer par leur
ferveur religieuse Y Celle incarnation d'un Dieu, celle
histoire qu’on appelle I'Evangile, ces souffrances
inuliles, ce sang répandu sans nicessilé, ces humilin-




APy Sed s

P T T Ve

T

)
\—J

LF. PECHE BLESSE L'AMOUR {01

tions multipliées, ce service d’amour, ces condo-
léances aflectueuses sont, & vrai dire, pour nous au
tant de sujets d'ennui; tout cela nous est étranger ;
les choses auraient pu se passer autrement : aprés
tout ce n'était qu'une affaire de débiteur & créancier;
tout le monde n’est pas né potte, et nous goitons peu
tout ce romantisme. Il faut qu'il y ait une erreur dans
tout ceci. Dieu est trés bon, et, jusqu'a un certain
point, il convient de I'aimer. Sansdoute il nous aime.
et nous I'aimons aussi. Mais de bonne foi, un certain
bon sens pratique, quelques préceptes raisonnables,
et l'observation exacte de nos devoirs envers nos
semblables, ne pourraient-ils pas trés convenable-
ment remplacer toute cette terrible mythologie d'a-
mour qu’'on appelle le christianisme ? et ne pourrions-
nous pas aller ainsi au ciel par un chemin uni, battu
et facile, d'une maniere qui fat plus en harmonie
avec notre dignité d’hommes et le caraclere anglais ?
Si les Anglo-Saxons ont réellement failli en Adam,
comme tous les hommes, ils doivent sans doute en
subir les conséquences : mais n'y a-t-il pas moyen de
véparer le mal tranquillement, & 'aide de ce bon sens
ul nous est si naturel ? »

— Eh bien, g'il doit en 8&treainsi, je ne puis m'em-
pécher de répéter ce mot hardi de sainte Marie-Made-
leine de Pazzi : « O Jésus ! 'amour vous a rendu fou! »

Pauvre gloire de Dieu, tu es méconnue sur la terre,
comme 'enfant sans parents | Nul ne te réclame! nul
ne veut voir en toi son alliée | nul ne t'offre un asile!
Les hommes sont si insensibles, les pécheurs si impi-
toyables, qu'ils te laissent gémir & leurs portes sans
daigner Uouvrir! La terre a éLé créée pour toi, aussi
bien que le ciel; mais elle est infestée de voleurs, et
tu ne peux en surelé parcourir nos grands chemins,
Cependant quelques-uns d'entre nous se sont vouss
a toi; nous t'accueillerons chez nous, comme Jean,
aulvefois, accueillit Marie. « Désormais notre bien et
lout ce (que nous avons esl & Lol »



CHAPITRE IV

INTERCESSION PAR LA PRIERE

I. Le salut d'une 4me.

Examinons ce qu'il faut pour sauver une Ame, et le
bonheur que promet le salut. D’abord, il était abso-
lument nécessaire que Dieu se fit homme, afin que
celte ame fat sauvée selon les décrets de Dieu. Il clail
de ltoute nécessité que Dieu vint sur la terre pour en
seigner, agir, prier, mériter, satislaire, souflrir, ré-
pandre sonsang et mourir pour le salut de celte seule
ame. Il fallait que pour celte 4me unique il existdl une
Eglise eLune [oi catholiquesdessacrements des saints,
un pape et un sacrifice de la messe. Il fallait qu'il y
etit un don surnaturel, une participation merveilleuse
ala nalure divine, appelée griacesanctifiante, alaquelle
viendraient s'ajouler des actes de bienveillance et des
inspiralions de la volonté divine, sous la forme d'une
multitude de graces actuelles, incessantes, eflicaces ;
sans quoi cette &me ne pouvait étre sauvée. Enfin, des
martyrs devaient mourir, des docteurs écrire, des
papes et des conciles exposer, condamner I'hérésie,
des missionnaires s'expatrier, des prétres étre or-
donnés pour le salut de celte seule &me. Quand tous
ces préparatifs sont achevés, qu'un acte de la toute-
puissante miséricorde a liré cclte dme du néant,




INTERCESSION PAR LA PRIZRE {03

alors il faut qu'un ange soit commis & sa garde. Pen
dant lout le temps qu'elle a & passer sur la terre, Jésus
doit s'en occuper ; Marie doit beaucoup faire pour
elle; enlintous les anges et tousles saints doivent pricr
ct s’inléresser en sa faveur. A chaque bonne pensée, ||
a chaque pieuse parole, & chaque action vertueuse !/
(et, comme on peut se l'imaginer, le nombre n'en |
tarde point A s'accroitre a I'infini), doit concourir cette !
participation 2 la nature divine qu'on appelle la grace. |
Il faut écarter de celte &me les esprils malins et invi-
sibles. il faut déjouer tousles pieges qu'ils lui tendent.
Les lentalions qui viennentl'assaillir & toute heure du
jour excitent une émotion plus ou moins vive parmi
ses célestes défenseurs. En verlu des dispositions que
Dicu n’a point dédaigné de faire lui-méme, tous les
attributs divins doivent concourir & son salut: et
chacun d'eux répond & la demande de celle ame,
comme les touches du clavier aux doigts de I'arliste.
Il faut que les mérites du précieux Sang lui soient
communiqués par Notre Seigneur lui-méme. Il faut
qu'en sa faveurl'eau, 'huile, les cierges, les chapelets,
les médailles, les scapulaires se remplissent d'une
vertu surnaturelle, & la voix du prétre qui les bénit.
Il faut enfin que le corps, I'dme etladivinité du Verbe
incarné lui soient communiqués mille et mille fois,
en sorte que ces communicalions deviennent pour
elle une circonstance ordinaire de la vie, quoique
chacune d'elles soit un miracle plus étonnant que la
créalion du monde. Cette Ame peut parler au ciel et le
ciel éeoutera sa voix. Elle peut user des salisfaclions
de Jésus comme si elles étaient siennes; les portes du
Purgaloire s'ouvrent devant clle, elle peut délivrer
qui elle veut. Enfin, elle est toujours si pres de Dieu,
son ceceur est un sanctuaire si secret et si privilégié,
qu'a I'exceplion de Dieu seul, personne ne saurait lui
communiquer la grice; personne, pas méme lesanges,
pas méme la Mére de Dieu & jumais bénie.

Voild ce quexige le sulul d'une dme. Pour arriver



104 CHAPITRE 1V

4 la béatitude éternelle, il faut qu'elle devienne
enfant de Dieu, la sceur de Dieu, et qu'elle participe
a4 la nature de Dieu. Veyons maintenant le bonleur
d'une ame sauvée.

Regardez cette 4me qui vient d'8tre jugée. Jésus-
Christ vient de prononcer la sentence, le son de sa
douce voix est d peine évanoui; et les amis du défunt
ne lui ont pas encore fermé les yeux : déja la sen-
tence est rendue, et tout est consommé. Elle a été
courte, mais miséricordieuse. Que dis-je, miséricor-
dicuse! il n'est de motdans aucune langue, pour dire
ce quellea été; il faut se I'imaginer. Un jour, s'il
plait & Dieu, nous en ferons nous-mémes la doucs
expérience. Il faut que cette dme soit bien forle pour
ne pas succomber sous la vivacité des senliments qui
s'emparent d’elle ; elle a besoin que Dieu la soulienne
pour n’étre pas anéantie. La vie est passée; comme
elle a éLé courte! La mort est arrivée ; combien douce
a 61¢ son agonie d'un moment ! Comme ses épreuves
lui paraissent avoir été petites, et ses aflflictions 1é-
géres! Maintenant, elle a obltenu un bonheur qui ne
finira jamais. Jésus a parlé, le doule n'est plus pos-
sible. Quel est ce bonheur? L'eil ne I'a poinl vu,
I'oreille ne I'a point entendu. Elle voit Dicu, I'éternité
s'élend devant elle dans son infinilé. Son inlelligence
est inondée de délices inneffables; elle puise de
nouvelles forces dans cette gloire que l'imaginalion
ne saurait concevoir; elle se rassasie de celle vision,
en présence de laquelle toute la science du monde
n'est que ténebres etignorance; sa volonté nage dans
un océan d'amour, un bonheur sans mesure remplit
loutes ses facultés. Comme une éponge s'imbibe d’eau
au milieu de la mer, ainsi cette &me est pénélrée de
lumicre, de beauté, de bonheur, de ravissement,
d'immorlalité, de Dieu. Ce ne sonl ]lda que de vains
mots, plus légers que la plume, plus faibles que l'eau;
ils ne sauraient représenter & l'imagination I'ombre
duboulicur de celte dnie. Mais qu'éprouve-L-elie douc?




|

INTERCESSION PAR LA PRIERE 103

L'ceil ne I'a point vu, l'oreille ne I'a point entendu, le
ceeur ne saurait le concevoir. Et toute cette félicité,
toute cetle gloire sont le parlage d'une 4me qui, il y
a une heure A peine, gémissait dans la douleur. faible
comime le plus faible enfant.

Mais que dis-je? Elle n'a point & craindre la perte
de son bonheur ; il est assuré; il est A elle, vraiment
aelle; il est inébranlable el éternel. Le péché n’'ap-
prochera plus d'elle, I'imperfection ne la ternira plus.
Son bonheur, bien que des plus variés, est désormais
immuable et a I'abri de toute vicissitude ; ses joies
sont sans nombre, et ses délices sans fin; sur son
front brille la couronne royale qui doit y resplendir
pendant toute I'éternité. Et la possession de cette fé-
licilé magnifique, que lui a-t-elle cotté? Peu de chose :
les soins, les épreuves éphémeres de celte vie, que la
grace rendail légers, et dont I'amour faisait de véri-
tables plaisirs! Et maintenant, pour récompense, elle
arecu une gloire éclatante etla magnificence de la
vision béalifique ! L'ame se croirail sous I'empired’un
réve, si son calme surnaturel ne lui permettait de
mesurer la sublimité de sa vie nouvelle. La conscience
qu'elle a d'clle-méme lui est un sur garant de la réalité
et de I'éternité de son bonheur. Voild ce que le salut
procure de félicité & une &me! Oh! quel mépris nous
concevrons pour le monde, si nous considérons sé-
rieusement que parmi tant d’hommes qui meurent a
chaque instant du jour el de la nuit, il en est, & chaque
minute, qui sont jugés et entendent cetle sentence fa-
vorable qui ouvre leurs yeux a l'incompréhensible
beauté de Dieu! O tristesse! 0 ennui! voild les seules
paroles que nos lévres puissent articuler quand nous
ramenons nos pensées & nos misérables soucis, aux
tenlations qui nous assiegent, & I'amour-propre qui
nous tourmente, d notre bassesse qui nous humilie
et fait que nous manquons de générosité vis-a-vis de
Dieu! Celte &me a quilté la vie, elle est jugée, elle est
heurcuse, oh! oui, bien lheureuse!l El nous sommes

.




106 CHAPITRE 1V

encore ici. Que de risques nous restent & courir! &
ennui! 0 tristesse!

Pourlanl, il y a quelques minultes, cette 4me n’élail
point encore assurée de son salul; il y avait une lulte
désespérée, un combat A outrance entre le ciel ct
I'enfer, et le ciel semblail succomber. Le moribond
monlrait assez de palience pour mcriter tout ce qui
est susceptible d'étre mérité. Mais Dieu avait mis le
dernier don, la grace derniére, la persévérance finale
hors de la portée du mérite, et semblait ainsi aban-
donner I'avanlage 4 I'ennemi. Le moment élait cri-
tique : toul ce qui avait été fait pour le sajut de cetle
ame jusqu'a celte heure, était sur le point d'étre
perdu & jamais (chaque minute le voit perdre et
ravir dans quelque partie du monde), etles doux fruits
quiapporle le salut, celle 4me courait le risque de ne
jamais les recueillir. L'imagination elle-méme peut-
elle créer une situation plus terr.ble? Et Jésus étail
la, suivant avec inquiétude les phases du combal; au
milieu du profond silence, on edt puentendre les bat-
tements redoublés de son Ceeur sacré. 1l avait sus-
pendu les eflels de cetle douce et aimable loi par la-
quelle, en verlu de ses meérites, nous pouvons mé-
riler nous-mémes. Et bien qu'il ait mérilé pour nous
le don de la persévérance finale, en sorle que qui-
conque recoil celle grice, la recoit en vertu des seuls
mcrites de Notre Seigueur, toutefois. il semblait avoir
abandonné ce moment supréme A la souvrainelé de
Dieu Une seule loi, pour de bonnes raisons, n'a pus
cie suspendue eta conservé toule son efficacilé. Celte
loi, c'est celle de la priere d'intercession. Que vous
sovez le proche parent, I'ami de cet homme mourant
Ol S0n ennemi; que Yous soyez son confesseur ouson
bicnlaileur; que vous soyez son voisin ou qu'une dis-
tance de mille lieues vous sépare de lui; que vous le
connaissiez parfaitement, ou que jamais vous n'ayez
appris son exislence, ni songé & son agonie, peu in-
portel c'esl & vous qu'il a ¢1¢ donné de décider de la

e




INTERCESSION PAR LA PRIERE 107

victoire ; le sort de son 4me est dans vos mains et dé-
pend de vos pricres. Jésus adécidé que ce serait vous,
etnon lui (s'il est permis de s'exprimer ainsi) qui sau-
veriez cetle Ame; vous étesappelé a remplir la mesure
des graces qu'exigeait son salut; vous étes appelé a
placer sur son front la couronne qui doil étre son
partage dans I'éternité. Peut-étre ignorerez-vous tou-
jours, ou du moins jusqu'au moment ol vous serez
jugé vous-méme, le bien que vous aurez fait : néan-
moins, dans la communion des saints et dans 1'union
de Jésus-Christ, vous devez étre le sauveur de cette
adme, le vainqueur de cette balaille indécise.

§ II. Du mystére de la priére.

Mais qu'est-ce que la pritre, le mystere de la
priere? Il nous est permis de faire une semblable
queslion, si telle est la responsabilité que suppose la
priere, si lels sont les prodiges qu'elle accomplit, si,
enfin, il est vrai que la loi divine nous oblige & prier
pour les aulres aussi bien que pour nous-mémes.
Diverses considérations nous aideront & nous former
une idée véritable de la priere : d'abord, nous devons
considérer qui nous sommes, nous qui prions. Rien
ne saurait avoir une plus humble origine : nous
fames créés de rien ; nous vinmes au monde avec
une Ame souillée par le péché, ct gémissanl sous le
poids d'une condamnalion terrible & laquclle des
regrels élernels n'auraienl pu nous soustraire. A celte
nature dégradée recue de nos parents. nous n'avons
cess¢ d'ajouter chaque jour nos propres iniquités. Il
n'est poinl de parole qui puisse exprimer notre ma-
lice, il n'est point de description qui puisse donner

une idée de notre impuissance naturelle & faire le

bien. Tout, dans le principe, était pelit en nous, nous

i (W[ L

““Tavons rendu infiniment plus pelit encore 1l serait

difficile de nous concevoir pires que nous sommes, au

e B 1



108 CHAPITRE 1V

point qu'il nous faut user de patience et de support
a l'¢gard de nous-mémes, aulant qu'a l'égard des
autres. — Nous devons ensuile considérer & qui s'a-
dressent nos prieres : c'est & I'adorable Majesté de
Dieu ; a celte Majesté, la plus sainte, la plus pure, la
plus auguste, la plus aimable, la plus miséricordieuse,
enfin la plus incompréhensible qui puisse étre. La
seule pensée de Dieu nous jette dans l'admiration.
C'est une substance unique en trois personnes
vivanles ; nous existons, nous marchons, nous res-
pirons en lui; il peut faire de nous tout ce qui lui
plait, il n'a d'autres engagements envers nous que
ceux que, dans sa miséricorde infinie, il a bien voulu
contracter ; il sait tout sans que nous lui disions ou
lui demandions rien. Et c’est lui que nous prions! —
En troisieme lieu, songeons ou nous prions : que ce
soit dans un lieu consacré ou non, c'est en Dieu lui-
méme ; nous sommes en lui comme le poisson au
milieu des eaux de la mer ; son immensité est notre
temple ; partout nos lévres rencontrent son oreille,
elle les touche ; nous ne la sentons pas cependant ; si
nous la sentions, nous mourrions. Elle écoute tou-
jours, les pensées retentissent pour elle aussi claire-
ment que les paroles ; les souffrances parlent plus
haut encore. Jamais l'oreille de Dieu ne s’éloigne de
nous : elle recueille méme les soupirs de notre som-
meil et de nos réves.

Il faut ensuite nous demander d’ou vient la valeur
de nos prieres. Ce sont par elles-mémes des paroles
que le vent emporte, des désirs impuissants. Rien en
nous ne nous donne le droit d’étre écoutés, si ce
n'est 'excés méme de notre indignité et la profon-
deur de notre misére. Pourquoi donc nos priéres
onl-clles plus d'efficacité sur le ceeur de Dieu, que le
rugissement du lion, le chant plaintif de I'alcyon, ou
les cris de 'animal blessé par les chasseurs ? En voici
la raison : — C'esl que Dicu lui-méme a daigné de-
veuir homme, qu'il s'esl prosierud sur la montague,




INTERCESSION PAR LA PRIERE 109

au milieu dessouffrances, et qu'il ya passé la nuit en
prieres. Il nous unit & lui dans un divin mélange ; il
fait de notre cause la sienne, ses intéréts des notres,
el nous ne formons, pour ainsi dire, plus qu'un seul
avec lui. Ainsi, en vertu d'une communion mysté-
rieuse, ses priéres fonl une méme chose avec les
nolres; leur toute-puissance aide la faiblesse des
notres, et leur prix infini en couvre la misére : le
mérile de ses prieres se méle aux notres ; leur abon-
dance enrichit la pauvreté des nolres, leur infinité,
en la touchant, reléve et transforme notre misére. De
sorte que, lorsque nous prions, c'est moins nous qui
prions que Jésus. Nous nous adressons a Dieu, mais
ce n'est pas nolre voix, c'est la voix de Jésus, ¢'est
celle de Marie qui frappe son oreille; ou plutit,
I'Eternel veut bien imiter [saac dont I'dge a éteint la
vue. 3on plus jeune fils vienl se mettre & genoux de-
vant lui pour demander sa bénédiction, car il lui a
élé permis de prendre la place de son frére ainé. « La
voix est certainement la voix de Jacob, et ce n'est pas
lui que je veux bénir, mais les mains sont les mains
d'Esaii », endurcies par les travaux qu'a coutés la ré-
demption dn monde. Et Dieu dit avec Isaac : « Viens
pres de moi, et embrasse-moi, & mon fils | » Et aussi-
oL qu'il a senti les parfums qui inondent ses vite-
menls, car il a revétu la lunique du Christ, il le bénit,
en disant : « Voici que mon fils répand une odeur
semblable & celle d'un champ fertile », et alors i} le
comble de baénédiclions. — Mais 1a ne se bornent
point les inventions de son amour paternel : il nous
fiul maintenant rechercher avec qui nous prions. Ce
nest jamais seuls : nous pouvons en étre sirs, toutes
los fois que nous faisons une bonne pridre. Un prétre
habile en nous, qui est ézal & Dieu, éternel comme
lut, qui procede du Pare et du Fis. Clest lui qui
suggere & nos coeurs les bonnes pensces, et qui met
de la douccur duns nolre voix quand nous nous
terious @« Abba, Perel » Clest lui qui est « notre



!

110 COAPITRE 1V

acces anprés du Pére », et « qui met la force au cwcur
de I'homme. Il nous fait dire en nous-mémes des
psaumes, des hymnes, des cantiques spirituels ; il
nous invite a chanler au Seigneur dans nos ceeurs, et
a rendre grace de toutes choses & Dieu le Pére, au
nom de Notre Seigneur Jésus-Christ. Il est I'Esprit
dans lequel nous prions dans tous les temps, par
teutes sorles de prieres et de supplicalions. 11 est
I'Esprit qui aide notre faiblesse ; car nous ne savons
pourquol nous devons prier, mais I'Esprit lui-méme
le demande pour nous avec des gémissements indi-
cibles ; et celui qui sonde les cceurs sait ce que dé-
sire 'Esprit. » Oh!s’il enest ainsi, le mystere de la
priere ne devienl-1l pas de plus en plus prolond a nos

yeux?

Vovons maintenant I'incroyable facilité de la
priere : toute heure, toute posture, tout lieu sont
également bons; car il n'est pas de circonslance qui
puisse nous empécher de conlesser avec respect la
prisence de Dieu. Le talent n'est point néeessaire ;
I'¢cloquence est inutile; Ja dignité n'est pas une re-
commandation. Nos besoins, voild notre éloquence ;
notre recommandation est dans notre misére. La
pensée est aussi prompte que I'éclair, et elle peut,
avee la méme rapidilé, multiplier les prieres elficaces.
Les bonnes ceuvres sont des priéres, el les soullrances
eudurces paliemment sont des priéres aussi. Pointde
cérémonies a faire, point de rubriques a observer.
Voici, en un mot, ce qu'est la priére : Up enfant aux
genoux de son pere, balbutiant quelques paroles avee
amour et faisant lire, sur son visage recueilli, la
pricre que sa bouche peut a peine faire enlendre.

Considérons ensuite l'eflicacité de la priére. Si
nous ne prions que pour oblenir des choses conve-
nables ; si nous les demandons avec persévérance, et
avec la cerlitude que nous serons exaucés, non selon
nos faibles désirs, mais selon la richesse, la sagesse
el lu wmuuilicence de Dieu, il estinfailiible que nous




INTERCESSION PAR LA PRIERE 111

seron¢ effectivement exaucés. Dieu daizne se mettre
& notre disposition ; il nous accorde sur lui une in-
fluence illimitée, non point pour un jour ou deux,
non point seulement aux jours de féte et dans les
grandes occasions, mais tous les jours et a tous leg
instants de notre vie. La grace a-t-elle un autre
myslére plus rempli de consolations ? On lit le Lrait
suivanl dans la vie d'une sainte : Ses priéres étaient
si elficaces que, de toutes parts, chacun venail la sup-
plier de recommander ses besoins & Dieu. Elle écou-
tait leurs demandes et les oubliail presque aussitot;
elle était plongée dans une conlemplation perpétuelle,
ne voyait que les grandeurs de Dieu, et n'avait
d’autre pensée que pour le Bien-Aimé de son dme.
Aussi, étail-elle surprise d'enlendre une foule de
gens la remercier du succés qu'avaient obtenu ses
pricres en leur faveur. Un jour qu'elle élail ravie en
extase, elle Llcmoigna son étonnement & Jésus : « Ma
fille, répondit notre aimable Sauveur, votre volonté
est de faire en tout ma volonté ; je ne me laisserai
point vaincre dans ce combat d'amour; aussi ma
volonté est-elle de faire votre volonté, lors méme que
vous aurez oublié ce que vous voulez. » Admirez, par
cel exemple, la bonté du Maitre que nous servons !
Enfin, Dieu ne nous engage pas a prier seulement
pour nous mémes, mais aussi pour les autres. Il nous
rccommande d’une maniére expresse la pricre d'in-
tercession Il parle, par la bouche de son Apotre, en
lerimes positifs et formels : « Je désire, avant tout, que
les hommes m’adressent leurs supplications, leurs
pricres, leurs intercessions et leurs grices (1). » Et
duns le huitieme chapitre de 1'Epitre aux Romains,
apres avoir dit : « Gelui qui sonde les ceeurs sait ce
que I'Esprit désire », I'ApOtre ajoute : « Parce qu'il
demiande pour les saints sclon la volonté de Dieu. »
Aiusi, ce privilege incstimuble, ce don mystérieux de

(4, Tiw. 1, 3,



{1« CIAPITRE 1V

la priere nous est donné afin que nous en usions en
faveur des aulres aulant que pour nous-mémes. Quel
compte sévere nous aurons d rendre pour un si grand
bienfait! Comme nous devons prendre garde qu'une
telle puissance ne nous ait pas ¢té conli¢e en vain !
Quels que soient les talents naturels que Dieu nous
ait refusés, il nous a certainement accordé ce don.
Tous, sans distinction, jeunes et vieux, riches et
pauvres, savants el ignoranls, prélres et laiques, reli-
gieux et séculiers, nous sommes également obligés
a la priere d'inlercession, Malheur & nous, si nous en-
fouissons nolre talent, et si, au dernier jour, nous le
présentons au souverain Juge sans l'avoir fait fructi-
fier! Que chacun s'examine scrupuleusement, qu'il

considere le temps que jusqu'ici il a consacré a celte’

dévolion, e' si son passé sous ce rapporl a élé ce
qu’il aurait da étre. Cest un préceple dilficile que ce-
lui qui nous ordonne une pri¢re continuelle; et nous
ne pouvons parvenir & l'observer parfaitement que
par l'exercice et une longue habitude, et avec le
secours de la grace de Dieu. Mais I'important pour
nous, c'est de prier de plus en plus & mesure que nous
avancons dans la vie, et de nous proposer, comme
but de nos pricres, I'avantage spirituel du prochain.

Jamais peul-élre, tant que nous serons en ce
monde, nous ne réaliserons la céleste puissance de la
pricre, ni les richesses qu'on peut tirer de ce trésor,
dont & présenl, hélas ! nous ne savons pas apprécier
la- valeur, parce que nous ne voyons pas i quel
point il met la gloire de Dieu entre nos mains Qu'y
a-t-il, en eflet, d'impossible i la pricre? Que ne pou-
vous-nous point, par clle, jusque dans les lieux les
plus reculés de la terre, jusque dans les prisons du
Purgatoire, ¢l méme jusque dans la cour du ciel?
Mais les temps oll nous vivons sont conlraires 3 la
pricre; Iesprit du siecle la repousse, ses habitudes
ne sauraient 8y conformer. Et pourtant de la foi | seu-
‘cricut o peu de foi dans la prierel et Jésus verrait



INTERCESSION PAR LA PRIERE 113

ses intéréls, comme une conquéte bienfaisante, pros-
pérer par loutle monde ; et la gloire de Dieu s'étendrait
sur toute la terre, comme les eaux qui couvrent le
lit de la mer ; et Je cheeur des 4mes rachetées grossi-
rait de jour enjour jusqu'a surcharger le bon Pasteur
des fruits de saPassion ! Parfois le ciel s'ouvre etdans
un rayon de lumiére laisse apercevoir la puissance de
la priére; ainsi s’ouvrit-il pour sainte Gertrude (1).
Dieu lui révéla que toules les fois qu'un fidele sur la
terrerécite avec dévotion la Salutation angélique, trois
ruisseaux de grices sortent du Pére, du Fils, du Saint-
Esprit, et vont se réunir dans le sein de la bienheu-
reuse Vierge Marie ; d'ou ensuite ils rejaillissent avec
impétuosité pour retourner a leur source et venir se
diviser au pied du tréne de Dieu, comme une vague
d’eau limpide qui se brise contre un rocher. Cela si-
gnilie, comme le reconnut sainte Gertrude, que Marie
est trés puissante en Dieu le Pere, trés sage en Dieu le
Fils, lrés aimante en Dicu le Saint-Esprit. Pendant
qu'onrécite I'Ave Maria, ces ruisseauy coulent autour
de la Sainte 'ierge, et retombent ensuile avec impé-
tuosité sur son trés saint ceeur. C’est «iors qu'ils re-
tournent & leur source; aprés quoi, s'élant divisés au
pied du trOne de l'adorable Trinité, ils répandent
leurs eaux, selon l'expression de sainte Gertrude,
comme une pluie de joie¢, de bonheur et de salut, sur
les anges, sur les saints, et sur tous ceux qui récitent
ici-bas cette pieuse priére, par laquelle est renouvelé
en eux tout le bien qu'ils ont jamais recu en vertu de
la salulaire incarnation du Verbe. Or, quoi de plus
aisé que de dire avec dévotion : « Je vous salue,
Marvie ! » EL si cela est vrai de I'Ave, que dirons-nous
du Pater, du Credo et des prieres dela messe? Savons-
uous ce que nous faisons, ol nous vivons, ce qui
nous environne, jusqu'ou va notre influence, enfin o
se termine notre responsabilité ? Avons-nous mesuré

(1) Rev., Liv. 1v, chap. XXL



o - .'?_.

{14 CBAPITRE IV

étendue de nos privileges, considéré la grandeur de
notre dignité, sondéles profondeurs dela grace? Nous
succombons sous le poids de notre propre grandeur.
Nous opérons des miracles, et nous né le savons pas.
Nous remuons les cieux, et cependant nous nous
endormons sur la terre, ignorant nous-meémes les
grandes choses que nous accomplissons. Clest 1a
trop de mystére pour nous ; le probleme est au-dessus
de notre intelligence, le surnaturel nous éblouit. —
Mais une consolation nous estlaissee : c'est que nous
ferons bien toules choses, nous utiliserons toute
nolre puissance, nous salisferons a tous nos devoirs,
nous serons a la hauteur de toutes nos dignités, nous
épuiserons loutes les bénédictions, si nous voulons
sculement servir Jésus avec une pure intention et par
amour. Durant notre séjour sur la terre, queé nolre
vie, nos mouvements, notre respiration, nos paroles,
nos aclions et nos pensées, nos joies et nos peines,
nos fatigues et notre repos, notre bien-étre et nos
souffrances, que tout soil pour Jésus; et celte regle
nous dispensera de songer a aucune autre chose. Rien
de ce que nous sommes, de ce que nous avons recu,
ou de ce que nous avons fait, ne sera perdu alors ;
tous les actes dont nous aurons conscience seront
pour Jésus ; tous ceux que nous accomplirons a notre
insu seronl aussi pour Jésus; et s'il était quelque
chose d'impossible a un serviteur du Christ, cette
chose impossible devrait encore étre pour Jésus!

€ I11. Les trois caractéres de la vie dévote appliqués a la
priére d'intercession.

Si nous aimons notre Pére céleste, nous devons
nous sentir animés du désir de procurer sa gloire.
Or. Dieu met sa gloire dans le salul des dmes, tandis
que le péché le déshonore. Peul-élre ne sommes-
nous point en élat de précher, d'écrire des livres, d»




INTERCESSION PAR LA PRIERE 113

partir comme missionnaires pour des contrées loin-
taines, ol de donner des aumobnes pour soulenir
ceux qui y vont. Peut-étre le bien que nous pouvons
faire pour la gloire de Dieu ou la conversion des dmes
se réduit-il & peu de chose; mais la priére d'interces-
sion est & la portée de tout le monde : ni le lieu, ni
le temps ne lui sont des obstacles; I'ignorance ne sau-
rait I'exclure, la superstition la faire taire, ni le pé-
cheur rester en dehors de son influence. Partout ou
la grice péneétre, la priére peut exercer son empire,
et c'est parlout ou s'étend la toute-puissance de Dieu.
Je me trompe, il est un lieu, un seul ou elle ne trouve
pas acces : c’est cet endroit maudit, d'ou I'espérance
a été bannie. Toutefois, Dieu n'est pas sans étre glo-
rifié; mais c'est de cette gloire que nous adorons
dans le silence de la crainte, avec un cceur tremblant
d’effroi, et non point de celle & laquelle il veut bien
nous permettre de Llravailler. Nous apprenons, je le
suppose, que, dans une contrée. la gloire de Dieu est
en danger; peut-étre les chefs du pouvoir civil sont-
ils en lutte ouverte avec le Saint-Siége : rien n'est
plus contraire 4 la gloire de Dieu, plus nuisible aux
intéréts de Jésus, ou plus fatal & la cause des dmes.
Ou bien encore nous lisons, avec un ceeur et des yeux
remplis de larmes, une description de déndmentl spi-
rituel dans lequel gémissent les esclaves et les natu-
rels de certains pays. Ailleurs, ce sont des persécu-
tions exercées conlre le clergé catholique dans un
royaume ou I'hérésie domine. Ici, c’est l'obstination
aveugle de certains pays qui refusent accds aux mis-
gionnaires. Tantdt nous apprenons les désordres
scandaleux qui ont déshonoré des villes catholiques,
ou les trames perfides d'une diplomatie antireli-
gieuse ; tanlOt nous sommes témoins du reldchement
des ordres religieux, ou bien des divisions peu édi-
fiantes suscitées par de folles questions d'amour-
propre ou un sot esprit de parti. Je ne saurais dire &
quel poinl tous ces malheureux événements compro=



116 CHAPITRE 1V

mettent la gloire de Dieu. Nous sommes peut-étre les
plus faibles, les plus obscurs parmi les enfants de
I'Eglise ; cependant, nous pouvons, par la priére, ap-
porler un remede efficace & tous ces maux. Nous pou-
vons travailler A cette ceuvre sans interruplion; nos
aclions ordinaires peuvent y contribuer, et il nous
est possible de faire plus pour la réussite, que tous
les ambassadeurs et les légats n'ont jamais fait; et
cela, sans nous détourner un seul instant des devoirs
de notre état. Nous ne saurons jamais, avant le jour
du jugement, quand Jésus nous le fera connailre
dans une magnifique vision, nous ne saurons ja=-
mais loule la gloire que nous avons procurée a Dieu
sans peine, sans frais, presque sans nous en aperce-
voir, et nous aurons mérité cependant une récoms-
pense infinie et éternelle.

D'un autre cOté, celte intercession fera prospérer
les intéréts de Jésus. Notre cceur ne se sent-il point
ému d'une douce reconnaissance en voyant que Notre-
Seigneur a daigné, s'il m’est permis de parler ainsi,
laisser son ouvrage imparfait, afin de procurer a notre
amour la joie de I'achever? C'est avec raison que saint
Paul se réjouit de ce qu'il a souflert pour les Colos-
siens: car ainsi « il a rempli dans sa chair ce qui
manquait aux souffrances du Christ en faveur du
corps de Notre-Seigneur, qui est I'Eglise (1) ».

L'amour ingénieux de Notre-Seigneur a bien voulu
se reposer sur nous du soin de l'aider a recueillir la
moisson qu'il a arrosée de son précieux sang; ctil
faut que nos ceeurs soient plus durs que le marbre,
si une attention si délicate ne les touche pas. Mais
voici un exemple qui vous fera concevoir combien
aisément vous pouvez servir les intéréts de Jésus par
la priere d'intercession. Pensez a quelqu'une de ces
tentalions qui vous tourmentent vous-méme. Comme
elle vous harcele, comme elle vous importune, comme

(4) Coloss. 1, 4.

iR e IR e b

a®




INTERCESSION PAR LA PRIERE 117

elle est toujours préte a s'attacher a chacune de
vos bonnes ceuvres, de vos dévotions, de vos péni-
tences, de vos prieres! Comme vous vous fatiguez a
y résister! Parfois vous avez le malheur d'y consen-
tir; plus souvent encore vous étes dans I'inquiétude,
dans le malaise, parce que vous ne savez si vousy
avez consenti ou non. Cependant, chaque acte de ré-
sistance est un acte surnaturel, une victoire de la grace,
un intérét de Jésus. Il en est de méme de chaque sou-
pir de douleur que nous arrache une chute, de toute
aspiration que nous lancons vers le ciel, comme un
trait d'amour, de toute invocation des noms de Jésus
et de Marie, quand la tentation nous met en péril. Or,
combien de personnes, sur toute la surface du globe,
luttent contre la méme tentation, et peut-étre dans
des circonstances plus défavorables encore! Voyez
donc tous les intéréts de Jésus que votre intercession
peut servir seulement en ceci ; et j'ai choisi & dessein
une chose de peu d'importance, du moins en compa-
raison d'autres cas qui concernent Notre-Seigneur
d'une maniére plus spéciale. Ne vous refusez donc
pas & prier pour ceux qui sont assaillis par les mémes
tentations que vous. Par la priére on peut disposer
Dieu A faire échouer mille occasions de péché dans
les jours ou elles sont plus nombreuses, dans les lieux
publics, dans les réunions mondaines aux jours de
fétes. Si nous pouvons tant faire pour Jésus sans
prendre, pour ainsi dire, la moindre peine, oserons-
nous dire que nous l'aimons si nous refusons de le
faire? La chair peut trembhler devant les laniéres
d’'une discipline, devant les piquants d'un cilice, ou
en présence de toute mortificalion semblable, cela se
concoit; et malgré ces faiblesscs, on peut encore aimer
Jésus; ce n'est 1 que la vieille histoire de 1'assoupis-
sement de saint Pierre : L'esprit a bonne volonlé,
mais la chair est faible. Mais comment pouvons-nous
aimer Jésus sans intercéder les uns pour les autres?
C'est 1 ce qui ne saurait se comprendre Une chose



118 CHAPITRE 1V

doit nous étonner : comment ceux qui ont la foi, et
qui savent ce qu'est la priere, peuvenl-ils, pour un
instant, cesser de prier? comment peuvent-ils quitter
la priére pour aller & d’autres occupations? C'est 1a un
vérilable mystere, plus impénélrable que le mystere
méme de la priere.

Enfin, si nous avons & cceur 1e satut des dmes, pou-
vons-nous nous contenter d'une intercession tidde et
presque nulle? Il y a 13 encore une grande ceuvre 2
accomplir, et, si nous le voulons, nous I'accomplirons
infailiblement et sans peine. Combien peu de prédi-
vateurs sont en méme temps des hommes aposto-
liques! Et pourtant que peut un sermon ot 1'onction
fail défaut? Et si le monde, comme dit saint Paul,
doil étre amené aux pieds du Christ par la prédica-
tion, qu'y a-t-il & espérer si par nos priéres nous
n'obtenons le zéle pour le prédicateur. et pour ses pa-
roles une onction qui pénétre les &mes? La bénédic-
tion de Dieu, voila ce qui féconde un sermon. Savez-
vous I'histoire de ce prédicateur célébre, dont la parole
convertissail les hommes par milliers? Il lui fut ré-
vélé un jour qu'aucune de ces conversions n'élait
I'ouvrage de ses lalents ou de son éloquence; mais
que toules étaient dues aux priéres d un pauvre frére
qui, assis sur les marches de la chaire, disait des
Ave Maria pendant tout le temps du sermon. Laissez-
moi vous conter une autre histoire bien étrange; je
ne garantis point qu’elle soit véritable, mais je la cite
a cause du sage enseignement qu'elle renferme. Un
certain religieux, qui jouissait d'une grande popula-
rité & cause de ses prédicalions, élait attendu un jour
dans un couvent de son Ordre, ou il n'était jamais
venu auparavant. Dans I'aprés-midi, il arriva, ou plu-
tot un malin esprit qui avail pris sa ressemblance
arriva 4 sa place pour voir le mal qu'il pourrail faire.
1l advint que ce jour-la un des moines devait précher
un sermon sur l'enfer, mais il se trouva malade et
incapable de remplir sa tiche; alors, on pria le diable

e~ RS SR



INTERGCESSION PAR LA PRIERE 119

déguisé de précher sur le méme sujet, ce qu'il fit; et,
comme son expérience de ccs matieres le donne &
penser, il prononca un discours admirable. Cepen-
dant, & l'arrivée du prédicateur véritable, le malin
esprit fut découvert et obligé, par le signe de la croix,
de déposer son visage emprunté et de dévoiler ses
desseins criminels. Entre avtres questions qui lui fu-
rent adressées, on lui demanda s'il n'était point contre
ses inléréts de précher sur I'enfer un sermon aussi
effrayant et si propre a inspirer I'horreur du péché ?
« Point du tout, répliqua-t-il; je n'y avais pas mis
d'onction, et cela ne pouvait pas faire de mal. » —
Mais la prédication n'est qu'un des moyens offerts a
I'intercession pour agir sur les 4mes. Je n’en parle ici
que sous ce rapport. Dans plus d'un couvent, parmi
les fréres servants ou ceux qui gardent la porte, quand
Jésus viendra rendre A chacun suivant ses ceuvres,
on découvrira peut-dtre plusieurs Francgois Xavier,
plusieurs Péres Claver, plusieurs saints Gharles, ré-
formateurs du clergé; plusieurs saints Thomas, au-
teurs de livres admirables; plusieurs saints Vincent
de Paul, grands propagateurs des intéréts de Jésus
dans les villes et les campagnes.

Un des poinls les plus frappants de la doctrine ca-
tholique, c'est la communion des Saints, en vertu de
laquelle tout appartient & tous; personne n’y possede
exclusivement le moindre bien spirituel. Les mérites
et les satisfactions de Notre-Seigneur, les joies et les
douleurs de Marie, la patience des martyrs, la persé-
vérance des confesseurs et la pureté des vierges, tous
ces lrésors appartiennent & chacun de nous. De méme
que le sang part du cceur et y revient en parcourant
le corps tout entier, ainsi en est-il dans 'Eglise. Le
ciel, le purgatoire et la terre ne forment qu'un seul
corps. Nous échangeons nos mérites, nous faisons
circuler nos priéres; nous nous communiquons nos
joies, nous partageons nos douleurs, nous usons des
galisfactions les uns des autres. Nous avons mille



120 CHAPITRE IV

rapports avec le ciel, et nous savons parfaitement la
maniére de les entretenir. Quant au purgatoire, nous
possédons une vérilable science, une foule de mé-
thodes pratiques pour nousaider a correspondre avec
lui. Et sur la terre : parents et amis, Juifls, Grecs,
paiens, esclaves et hommeslibres, tous ne font qu'un.
Voila la monstruosité qui nous rend un objet d'hor-
reur aux hérétiques; oui, monstruosité est le seul
mot qu'ils trouvent pour exprimer leur pensée a cet
égard. Nous parlons de I'autre monde comme si nous
le connaissions par un long séjour, absolument
comme nous parlerions de Paris, de Bruxelles ou de
Berlin. La mort ne nous arréle pas; la tombe n'est
rien pour nous, nous marchons au-deld avec toule la
tranquillité possible. Rien ne saurait nous séparer de
nos freres morts; nous connaissons les saints infini-
ment mieux que si nous avions vécu avec eux sur la
terre; nous parlons aux anges, au sein de leurs diflé-
rents checeurs, comme s'ils étaient, et ils le sonl réel-
lement, nos fréres en Jésus-Christ. Pour tout ccla,
nous nous servons de chapelets, de médailles, de cru-
cifix, d’eau bénite, d'indulgences, de sacrements, de
sacrilices, aussi naturellement que nous employons
une plume, del'encre et du papier, une hache ou une
scie, une béche ou un rdteau pour lestravaux de ce
monde ; et nous avons pleine confiance dans le suc-
ces. Tous ensemble, nous ne formons qu'une seule [a-
mille, et cela nous suffit. Dieu est notre pére; Jésus
s'est fait nolre frére en revétant notre nature; Marie
est notre meére ; les anges et les saints sonl les meil-
leurs et les plus affectueux des fréres : ainsi nous pou-
vons monter dans les demeures célestes ou en des-
cendre, y enlrer ou en sorlir, nous visiter les uns les
aulres, comme il nous plait. L'air que I'on respire
dans ce lieu de bénédiction est un vif amour pour le
pére que nous adorons tous ; notre respect pour lui
est celui d’enfants bien nés, et notre crainle une
crainte filiale. Comment ceux qui vivenl hors de la

e —



INTERCESSION PAR LA PRIERE 124

maison paternelle pourraient-ils comprendre notre
conduite? Ne doit-elle pas, naturellement, leur pa-
raitre une série de mysteres inventés par 'homme,
un systeme dont I'Ecriture ne fait pas menlion ? Ce
sont des « étrangers; » comment comprendraient-ils
les habitudes, les sentiments, les sympathies de
« ceux qui habitent avec les saints dans Ja maison de
Dieu?» Ils peuvent bien lire les mots dela Bible, mais
ils ne peuvent sentir la chaleur et la vie, la force et la

lumiere, lesalut et I'amour qu’elle renferme. Un voile
s'étend sur leurs cceurs; je dis avec saint Paul sur

leurs caeurs, plutdt que sur leur intelligence Ceux
qui veulent comprendre I'édifice du corps de Jésus-
Christ doivent d’abord se réunir dans!'unité d'une
meéme foi, de cette foi orthodoxe, qui, « en faisant
I'ceuvre de la vérité dans la charité, nous fait croitre
de toute maniére en Jésus-Christ, notre chef. Par lui
tout le corps, dont les parties sont jointes et unies
dans une si juste proportion, recoit l'aceroissement
qu’il lui communique; ainsi se forme et s'achéve
I'édifice par la charité (1). »

Aussi la pricre d'intercession, mist on pratlique
avec ensemble, avec persévérance, et comme par une
cspéce d'instinct, a-t-elle toujours été un caractére de
la véritable Eglise; ses adversaires le lui ont méme
reproché comme un prosélytisme pharisaique. Notre-
Dame-des-Victoires & Paris est un phénomene qu'on
ne retrouve point dans I'histoire des hérésies et des
schismes. Ceux qui ne possédent pas le Christ ne
peuvent admettre I'idée qu'il ait confié de telles fonc-
tions & son Eglise. Ou le sacrifice ne se trouve pas, il
ne saurait guére exister d'intercession. C'est la un
autre motif pour nousd'exercer avec diligence et cha-
rité cet inappréciable privilége d’amour. _

Orlandini rapporte du Pére Lefévre qu'il embrassait
dans sa charité le genre humain tout entier, sans

({) Ephes. vi.



122 CHAPITRE [V

exception, et qu'il était sans cesse occupé a plaider
aupres de Dieu la cause de chacun. Plus un homme
¢lail enfoncé dans le vice etsouillé de crimes, plussa
charité s’enflammait pour lui; et afin de mettre plus
de ferveur dans ses pricres, il excitait et élevait ses
pensées par les réflexions les plus saintes. Quand il
priait pour quelqu'un, il sele représentait comme
rachelé par le précieux Sang de Jésus-Christ, comme
I'héritier du royaume de Jésus-Christ ; de sorte qu'il
réveillait sa charité et son zéle en se remettant devant
les yeux sa haule dignité et en méme temps il offrait
A Dieu, pour lui, les mérites de Jésus-Christ et des
saints avec les sentiments les plus vifs de foi el de
charité. Cette simple pratique, suivie avec persévé-
rance, I'avait amené a concevoir de lout le monde
une haute opinion. Sainte Calherine de Sienne rap-
porte que Dieu lui dit dansune révélation : « Vous
devez avec la plus grande sollicitude m’'offrir des
priéres pour toutes les créatures douées de raison, et
pour le corps mystique de votre sainte mere I'Eglise,
et pour toutes les dmes que je vousal conflées, afin
que vous lesaimiezavecune aflection toute spéciale. »
Sainte Gerlrude recutune communicalion semblable :
« Lorsque quelqu'un récite un Pater et un Ave, ou
bien une oraison ou un psaume en faveur et au nom
de I'Eglise universelle, le Fils de Dieu 'accepte avec la
plus profonde gratitude comme le fruitdes souffrances
de sa divine humanité, et il en rend grace & son Pére.
Puis il bénit ces prieres, en augmente le prix par
sa bénédiction, et en distribue les fruits a 1'Eglise
universelle pour qu’ils profitent & son salut éternel. »

Examinons maintenant quels sont ceux quiont un
droit spécial a notre intercession. Les écrivains spiri-
tuels nous font diverses recommandalions a ce sujel.
Je suivrai ici, comme je l'ai déja fait souvent, le Pcre
Lancicius (1).

(1) Lanc. 1L

e




INTERCESSION PAR LA PRIERE 123

§ IV. Qui sont ceux (ui ont droit & nos priéres.

1. D'abord, ceux qui sonten état de péché mortel,
ou hors de la véritable Eglise. C'est ainsi que le Peére
Btlernel dit & sainte Catherine de Sienne: « Je vous
recommande en toute affection de prier avec perséve-
rance pour le salut des pécheurs, en faveur desquels
je vous demande de me faire violence par vos prieres
et vos larmes, afin que je puisse satisfaire le grand
désir que j'ai de leur faire miséricorde. » En enten-
dant ces mols, laSainte se sentitenflammeée de l'amour
divin; et, dans une sorte d'ivresse, incapable de se
contenir, elle s'écria: « O miséricorde divine ! 0 bonté
élernelle! je ne m'étonne pas que vous disiez au pé-
cheur converti qui revient & vous : « Je ne me sou-
viendrai plus des offenses que tu as commises conlre
moi. » Mais que vous alliez jusqu'a dire, en faveur
derebelles qui vous persécutentchaque jour par leurs
iniquités : Je veux que vous priiez avec aflection pour
les pécheurs, car j'ai un grand désir de leur faire mi-
séricorde; c'est la une merveille qui me remplit
d'étonnement. » Dieu lui dit encore : « Vous trouverez
vos délices au pied de la croix; la, dans la solitude,
vous vous rassasierez de la nourriture des ames,
pour la plus grande gloire de mon saint nom, gémis-
sant continuellement, avec une vive douleur, sur le
genre humain qui péril; car, vous le voyez, sa misere
est lombée si bas que votre langue se saurait l'ex-
primer. Pleurez done, car c¢'est aux supplications ct
aux sanglots de ceux qui m'siment que j'accorderai
le salut du monde. Et voild ce que je vous demande
sang cesse A vous et & tous mes fideles serviteurs,
je verrai dans votre empressement A satisfaire mes
désirs la preuve d'un amour sincére, et de mon coté
je vous promets de ne point négliger vos pieuses
intentions. » Une aulre (vis, Dicuse plaiguil cucore d




124 CHAPITRE 1V

elle en ces termes: « Voyez, 0 ma fille! les péchés
par lesquels on m'outrage, I'amour-propre surtout,
principe de tout mal. L'amour-propre, semblable &
un poison actif, a infecté le monde; il trouve sa
source dans 'orgueil et apporte tous les maux avec
soi. Vous donc, 6 mes fideles serviteurs! préparez-
vous & implorer ma miséricorde par vos supplications
et vos larmes; gémissez sur les offenses commises
contre moi, et en méme temps sur la damnation
qu'encourent les pécheurs : ainsi vous désarmerez
ma colére, et vous adoucirez les jugements de ma
divine justice. » Ici donc se présente une autre pra-
tique, la priere contre I'amour-propre qui envahit
toutes les &mes. Si vous étes vous-méme atteint de cet
mal, priez pour que les autres en soient délivrés :
c’est 1 une tactique de la vie spirituelle dont le suc-
ces estinfaillible.

On lit dans la vie de sainte Claire de Monte-Falco
qu'elle priait un jour pour une personne coupable des
plus grands crimes, et qui rejetait toujours sa con-
version aux derniéres années de sa vie. Tandis qu’elle
était en priére elle se sentit deux fois repoussée par
une force secréte, et elle entendit une voix intérieure
qui lui disait de ne point intercéder davantage pour
ce mallhieureux, car elle ne serait point exaucce.
Néanmoins elle retourna a la charge une troisiéme
fois, et obtint de la maniére suivante la conversion
tant désirée. Elle se présenta devant Jésus-Christ, son
juge, chargée de tous les péchés de cet homme, et elle
s'offrit a satisfaire pour lui, et & porter le chitiment -
qu'il plairait & la justice de Dieu de lui infliger, jus-
qu'a ce que la miséricorde divine eat daigné conver-
tir cette &me. Cette action fut si agréable & Notre-
Seigneur, que ce pécheur endurci se convertit soudai-
nement, et que dés ce moment il mena une vie
exemplaire. — Sainte Thérése donne la raison sui-
vante pour montrer l'opportunité de l'inslitution de
son ordre: Le nombre des pécheurs est si grand,




- [ERCESSION PAR LA PRIERE 125

qu'il faut desreligieuses qui intercédent en leur faveur.
Elles doivent prier spécialement pour les défenseurs
de 'Eglise, pour les prédicateurs et les autres hommes
qui consacrent leur talent & la défense de la vérite.
Yepes, qui a écrit la vie de cette grande sainte,
rapporte qu'elle passait des nuits entiéres & deman-
der a Dieu avec larmes la conversion des pécheurs,
surtout de ceux qui vivaient dans I'hérésie, et qu'elle
et sacrifié¢ mille vies pour le salut d’'une seule ame.
Durant les quarante années qu'elle consacra A 1'exer-
cice de la pricre, elle ne demanda rien a Dieu avec
autant de ferveur que I'extension de sa gloire et I'ac-
croissement de son Eglise. Elle aurait volontiers
consenti & souffrir jusqu'a la fin du monde dans le
purgatoire, si, par ce moyen, elle edt pu faire con-
naitre et aimer Dieu davantage parmi les hommes.
Le méme esprit animait sainte Marie-Madeleine de
Pazzi quand elle recommandait instamment 2 ses
religieuses de prier avec ardeur pour le salul des dmes
et la conversion des pécheurs ; elle ajoutait que celte
pratique était trés agréable a Dieu, et ei. méme temps
qu’elles y trouveraient un puissant mogen de salut.
Et quand la trés sainte Vierge envoya vers elle saint
Ignace de Loyola, afin qu'il l'instruisit dans la prati -
que de I'humilité, il termina son instruction par ces
mols : « De méme que le Verbe incarné a fait de ses
apétres des pécheurs d'hommes, ainsi il a voulu que
ses épouses, c'est-a-dire les religicuses, s'appliquas-
sent A lui gagner des dmes par leurs priéres, avec
Iardeur d'un chasseur qui poursuit sa proie. » L'his-
toire du Pére Jules Mancinelli, de la Sociéte de Jésus,
nous apprend que Dieu n’agrée pas les restrictions
dans la pratique de cette dévotion. Ce religieux avait
coutume de prier tous les jours pour la conversion
des patens et des hérétiques : Dieu lui envoya une
vision dans laquelle les anges lui firent connailre que

le Seigneur voulait qu'il pe# aussi pour la conversion
des juifs,




126 CHAPITRE IV

-

9. Ceux qui languissent dans la tiédeur. Car ces
malheureux sont & la veille de devenir de graunds
pécheurs, bien qu'ils soicnt encore €n élat de grdce.
Plus ils ont besoin de priéres, plus ils ont de droits
3 notre charité. Leur relour ala ferveur est une chose
fort difficile, plus difficile méme que la conversion
des grands pécheurs ; aussi Dieu en recoit-il un grand
accroissement de gloire. Jésus a commencé l'ceuvre
de leur salut ; il les a convertis, et maintenant il est
sur le point de les perdre ; ses intéréts sont en dan-
ger. Comme Dieu a daigné nous faire connaitre le
dégoat que lui inspire la tiédeur, nous nous rendrons
agréables & ses yeux en lui offrant des prieres fer-
ventes pour ceux qui sont liedes. Immeédialement
apres la dévotion aux ames du purgaloire, je serais
tenté de placer celle qui a pour but de ranimer la
ferveur des ames tiedes. Combien Notre-Seigneur
doit souffrir de leur lacheté | Et si elles se perdent,
que de gréces dissipées en vain, que de sacrements
profanés, quel triomphe pour I'ennemi de notre Sau-
veur | Ah | pensez-y bien, je vous en conjure ; etquand
yous y pensez, pensez a moi. C'est une dévotion
pleine d’amour, et féconde en graces : et peut-étre
n'y aviez-vous jamais songé.

3. Mulliplier le nombre des saints, et obtenir pour
eux la persévérance finale. La gloire de Dieu, les
interéts de Jésus, et le bien des dmes sonl également
renfermés dans cette dévotion. Un sainl vaul un mil-
lion de catholiques ordinaires. Notre-Seigneur a
méme daigné faire a sainte Thérése une révélation
plus étonnante encore : « Une seule 4me, non point
parfaite. mais aspirant a la perfection, est plus pre-
cieuse a mes yeux que mille autres animées de sen-
timents vulgaires. » 11 est étonnant de voir combien
il nous est difficile de nous élever au-dessus de la
niture el comme nous nous laissons conduire a ses
inspiralions jusqu'au milieu de nos euvres spirituel-
les, et quand nous travaillons pour le service de Dieu.




INTERCESSION PAR LA PRIERE 127

-

Je me souviens d'un trait que me raconta un bon
religieux. Il y a quelques années, il était curé dans
une ville de I'Est de I'Angleterre. Ses paroissiens et
lui avaient choisi quelques personnes parmi les pro-
teslanls les plus influents de Pendroit, et tous ensem-
ble priaient avec ferveur pour leur conversion. Sans
doute, tout cela était bien. Cependant, leurs prieres
n’avaient point de succés. Enfin, le bon Pére pensa
que c’était peut-étre un peu trop imposer a Dieu la
volonté de 'homme ; il proposa done a ses ouailles
de changer leur formule de priére, et de demander a
Dieu la conversion de ceux qu'il jugerait les plus
dignes de sa grace : tout d’un coup une sainte conta-
gion éclata dans la ville, et, dans sa bonté, Notre-
Seigneur daigna augmenter le nombre des fideles, A
I'occasion d’une mission qu'il y fit précher. La priere
est bien plus promplement exaucée, quand on la fait
en vertu de quelque principe surnaturel. Il semble
que Dieu tienne en réserve des grices spéciales et
abondantes par lesquelles il récompense des actes de
foi si élevés au-dessus des sentiments de la chair.

4. Tous ceux qui souffrent de peines ou de besoins,
soit temporels, soit spirituels. Ecoutez ce que Orlan-
dini rapporte du Pere Lefgvre, dont saint Francois
Xavier insérait le nom dans les Litanies des saints, et
que saint Francois de Sales invoquait comme s'il ent
éLé canonisé. Rien n'aiguisait les douleurs qui déchi-
raient le ceeur tendre de cet homme pieux, comme de
voir les hommes, au lieu de déposer leurs peines dans
le sein de Dieu et de se reposer sur lui du soin de
leurs affaires, chercher a s'appuyer sur des bras de
chair, toul en repoussant la main bienfaisante que
leur tend la miséricorde divine. Ce spectacle excitait
en lui une vive compassion. Aussi se chargeait-il lui-
méme de représenter & Dieu les besoins el les souf-
frances de I'humanité; il se faisait l'avocat de ses
freres dans toutes leurs difticullds, leurs peines, leurs
revers et leurs nécessilés de tous genres. Comme un




128 CHAPITRE 1V

autre Mofyse, il aurait voulu avoir les mains toujours
levées vers le ciel, afin de pouvoir porter secours et
consolation & tant d’hommes qui, dans cette vie ou
dans l'autre, lullent contre la souffrance et la dou-
leur. 11 s'était fait untableau de toutes les inquiétudes,
de toules les souffrances, de toutes les calamilés,
telles que la faim, le désespoir, le déndment, enfin
des maux innombrables auxquels les hommes sont
soumis ; et, comme un bon prétre qui prend soin de
son troupeau, pour nous servir de la comparaison de
saint Jean Chrysostome, il plaidait la cause de chacun
aupres de Dieu, corame si un ordre spécial de la Pro-
vidence I'etit institué le pére commun de I'humanité
entiere. Il serait difficile de se former une idée du
zele ardent avec lequel il désirait se faire le minislre
de notre Rédempteur, pour porter, en son nom, se-
cours a tous les affliges ; que dis-je ? en dépit de son
humilité, s'il est permis de parler ainsi, il souhaitait
de pouvoir opérer des miracles, afin de soulager méme
les maux dont la guérison est au-dessus des forces
de la nature.

5. Les besoins de nos bienfaiteurs, au nombre des-
quels nous devons ranger nos ennemis, parce qu'ils
nous offrent une occasion d'acquérir des mérites, ct
qu'ils nous aident & avancer sur la route qui conduit
au ciel. Sainte Agnés dit a sainte Brigitte : « Rien
n’est plus cher ou plus agréable & Dieu que d'aimer
ceux qui nous font du mal et de prier pour nos persé-
cuteurs. » Saint Chrysostome, en parlant de David et
de Saiil, nous assure que «nous acquérons aupres de
Dieu tous les mérites que procure le martyre, en
meltanl notre ennemi au nombre de nos bienfaiteurs,
el en ne cessant point de prier pour lui.» 1] fut révélé
au Pére Jules Mancinelli, religieux doué d'un gout
particulier pour la pricre d'intercession, qu'il était
un des sept justes de 1'Eglise militante qui, & cette
€poque (c'était vers 1603), s'élaient le plus distingués
aux yeux de Dieu en prianl pour tous les howmes,

P e 4



INTERCESSION PAR LA PRIERE 129

Un jour, dans une vision, il eut le bonheur d'étre
témoin de la gloire de saint Laurent le martyr, et,
entre autres lumiéres qu'il recut en ce moment, il lui
ful révélé que nous devons prier avec ferveur pour nos
bienfaiteurs. non-seulement A cause des dons et des
biens temporel- qu'ils nous ont conférés, mais & cause
des sentimenls d'aflection et de charité qui les ont
portés & nous assisler, et qui sont d'un plus grand
prix que les bienfaits eux-mémes. Néanmoins, sen-
timents et bienfaits ont droit & nolre gratitude : nous
reconnailrons ceux-ci en ne cessant de prier avec
ardeur pour ceux qui nous les ont conférés ; ceux I,
en chérissant nos bienfaiteurs et en attirant sur leur
léte les bénédictions du ciel. Nous devons aussi, dans
nolre reconnaissance, répondre A leur intention de
rendre A Dieu un hommage d’amour ; car c'est par ce
molif qu’ils nous ont fait du bien. En retour donc de
ce respecl, de cet amour, de cette tendresse dont ils
ont fail preuve vis-d-vis de notre Pére céleste, nous
devous prier qu'il leur fasse la grace de le servir de
mieux en mieux par des muvres de charité.

6. Tous ceux qui travaillent sérieusement a parvenir
a la perfection chrétienne. Prions pour la réussite des
moyens par lesquels ils se proposent d'atteindre cette
fin, quelques peines et quelques souflrances qu'elle
leur puisse couter. Car tel est le désir ordinaire dont
brilent les saints ; et il est bien permis de demander
pour eux qu'tl soit satisfait, si eux-mémes le deman-
dent d'une maniére convenable. Cela est, du reste,
avanlageux a la gloire de Dieu, aux intéréts de Jésus
et au salut d'une multitude d'aAmes. C'est ainsi que
sainl Frangois Xavier, quand saint Jérome lui eut fait
connaitre dans une vision tout ce qu'il devait souf-
frir, s'écria : « Encore plus, Seigneur, encore plus | »
Ou bien c'est Thérése qui s écrie du fond du ceeur ;
« Souffrir ou mourir ; » ¢ est sainte Marie-Madeleine
de Pazzi: « Ni souflrir comme je soullre, ni mourip
eacore, wais soullrir davaulage. » David s'éeriadt,
Y




{30 CHAPITRE 1V

animé du méme esprit: « Eprouvez-moi, 4 mon Diey |
¢prouvez-moi ; brilez mes reins et mon ceeur (1). »
Et Jérémie dit avec crainle, mais avee sincérité ;
« Corrigez-moi, Seigneur ! mais dans votre justice,
et non dans votre colére, de peur que vous ne me
réduisiez au néant (2).» Etsaint Paul : «Je me complais
dans les infirmités, dans les injures, dans la misére,
dans les persécutions, dans la détresse, 2 cause de
Jésus-Christ (3).» Rien n'approche de la magnificence
du langage de Job quand il dit : « Qui pourrait tou-
cher & un mets privé de saveur, sans d'abord 'assaj-
sonner avec du sel ? Quel homme irait godter un fruit
qui recele la mort ? Les choses que jadis je dédaignais
de toucher, maintenant la douleur me force A en faire
ma nourriture. Qui me donnera de voir s'accomplir
mes veeux ? Qui m'obliendra de Dieu qu'il m’ac-
corde ce que je lui demande? Que Celui qui a com-
mencé acheve de me détruire, qu'il cesse de retenir
son bras et qu'il me retranche du nombre des vivants,
et que, dans les douleurs dont il m'accable sans m'é-
pargner, j'aie au moins celte consolation de ne contre-
dire en rien a sa trés sainte volonté. Car quelle est
ma force pour pouvoir soutenir de tels maux? ou
quand finiront-ils, pour que je puisse me conserver
jusque la dans la palience? Ma force n’est pas la
force des pierres, el ma chair n’est pas de bronze (4). »

7. Je pourrais ajouter ici que quelques écrivains re-
commandentde prier pourl'accroissement de la gloire
accidentelle des bienleureux dans le ciel. Pap
exemple, quand unreligieux prie pour que ceux de
son ordre vivent saintement, ou pour que quelques-
uns d'entre eux arrivent a étre canonisés, le fonda-
teur (qui voit cela en Dieu, ou auquel Dieule fait con-
nailre) y trouve une gloire nouvelle; c'est dans ce

(1) Ps. xxv, 2,
(2) Jérémie, x, 24,
(3) 1I Cor. xi1, 10.
() dob, vi, 6,




INTERCESSION PAR LA PRICRE 131

gens que les prétres prient 4 la messe, afin que le
saint Sacrifice profile & I'honneur des saints. C'est
I'avis d'Innocent III, qui a dit : « Beaucoup, ou plutot
la plupart des théologiens pensent qu'il n'est point
improbable que la gloire des saints puisse s’accroitre
jusqu'au jour du jugement; et, par conséquent, que
I'Eglise peut légitimement désirer pour eux cetle aug-
mentation de leur gloire (1). » Bellarmin, Suarez,
Vasquezet Jean Sanchez enseignent la méme doctrine:
Soto cite comme exemple 4 'appui de cette opinion la
joie des anges dans le ciel quand un pécheur fait pé-
nitence. La sainte Vierge révéla, dit-on, a saint Tho-
mas de Cantorbéry que les bonnes ceuvres de ses ser-
viteurs donnaient chaque jour dans le ciel un nouvel
accroissement a sa gloire. Ainsi, les hommes peuvent
prier pour augmenter la gloire des saints auxquels
ils ont une dévotion parliculiere. 1l fut révélé A sainte
Gertrude que les bienheureux recoivent une nouvelle
gloire accidentelle, toutes les fois que la sainle com-
munion est dignement recue sur la terre. Je n'ai cité,
dureste, cette pratique que pour faire voir jusqu'on
s'étendent les prérogatives et la puissance de la priére
d'inlercession.

8. Il estune autre sorte de dévotion dont la beauté
est si grande qu'il suffira de I'exposer pour engager a
la pratiquer. On latrouve dans la vie de Marie-Denise
de Martignat, I'une des premiéres religieuses de la
Visitalion. Elle passa presque cinquante années de sa
vie dans les cours de France et de Savoie, mais l'es-
prit du monde passa sur son ceeur comme la flamme
sur les vétements des trois enfants dans la fournaise.
Voici le moyen qu’elle employa pour s'en défendre -
elle prit un texte de I'Ecriture pour chacun des sep-
jours de la semaine, afin que son esprit fat constam-
ment occupé & médiler sur des paroles de vérité. Le
choix de ses lextes était remarquable. Pour le di-

(1) De Celebr. Miss,




132 CHAPITRE 1V

manche, elle prit ces mols : « Je suis venu dans le
monde pour apporter la lumitre, celui qui croit en
moi ne marche point dans les ténebres. » Pour le
lundi : « Il est venu dans le monde, le monde a été
fait par lui, el le monde ne I'a point connu » Pour le
mardi : «ll est aussi difficile & un homme riche d'en-
trer dans le royaume des'cieux qu'a un cable de pas-
ser par le trou d'une aiguille; cependant, rien n'est
impossible & Dieu. » Pour le mercredi : « Mon
royaume n'est point de ce monde, et le démon est
appelé par Jésus le prince dece monde. » Pour le jeudi:
« Je ne prie pas pour le monde, mais pour ceux que
vous m’avez donnés. » Pour le vendredi : « Maintenant
le monde va étre jugé, etj'altirerai tout & moi. » Pour
le samedi : « Si vous m'aimez, mon Pére vous donnera
un autre Paraclel, pour demeurer éternellement avee
vous, I'Esprit de vérilé que le monde ne peut recevoir,
parce qu'il ne levoitpaset qu'il nele connait pas. » Ces
textes, comme sept fontaines de vérité, faisaient cou-
ler sur son dme des flots de lumiére, A la faveur des-
quels elle vo.ait clairement la misére du monde, etle
vide que laissenl dans le ceeur ses honneurs et ses
plaisirs ; aussi avait-elle sans cesse A la bouche ces
paroles de Salomon : « Vanité des vanilds, tout est
vanilé ! v Elle avait coutume de dire que si un ermite
avail prononcé ces mots, ils seraient considérés
comme une exagération d'extalique ; mais que Dieu,
en les meltant dans la bouche du plus grand, du plus
riche et du plus heureux des rois, lui avait inspiré
une lelle compassion pour les grands, a cause des
dangers auxquels leur salut est exposé, qu'elle re-
gardait les personnes distinguées par leur naissance
ou leur forlune, comme ayant des litres particuliers a
ses pricres, el qu'elle et désiré communiquer cctle
dévotion & tous ceux avec qui elle avail des rapports.
« Al! g'écriail-elle, combien est profonde la misere
dans laquelle ils sont plongés | 1ls descendenten enfer
suns s'cu apercevoir, parce que lescalier qui les y



e

e i e

A o
B s —c iy

INTERCESSION PAR LA PRIERE 133

conduit est d'or et de porphyre. Grands dans ce
monde, ils ne prennent point le temps de songer que
bienlOt ils seront petits ; et I'habitude de commander
aux autres leur inspire une telle confiance en eux-
mémes, qu'ils vivent comme si Dieu, le ciel et les
anges élaient & leurs ordres, ainsi que les hommes le
sont sur la terre. Ah! combien vite s'évanonira lerr
Ulusion dans ¢ce moment terrible on ils découvriront
qu'ils ont toujours été et qu'ils sont maintenant a ja-
mais les esclaves de Satan ; ou, si Dieu leur fait misé-
ricorde, quelle sera leur surprise en se trouvant, dans
le royaume des cieux, infiniment au-dessous de ces
pauvres malheureux auxquels ils ne permettaient pas
sur la terre de les approcher | »

C'est ainsi que, durant tout le cours de sa vie, elle
ressentit pour les grands cette compassion éclairée, et
qu’elle intercédait en leur faveur d'une maniére toute
spéciale. Elle avait coutume de dire qu'il ya plus de
charité & prier pour les heureux du monde que pour
les infortunés qui languissenl dans les hopilaux et
dans les prisons. Elle célébrait la léte des rois, reines,
princes el princesses canonisés, avec une dévotion
extraordinaire. Rien, disait-elle souvent, ne doit ins-
pirer autant d’humilité et de courage aux chrétiens
que la sainteté héroique des grands qui sont restés
humbles au comble des honneurs, el qui, vivant au
milien du monde, ont su se mettre & I'abri de sa con-
tagion. Elle avait coutume de jeaner la veille de ces
fétes, et elle oflrait toutes les pridres qu'elle faisait en
ces jours pour le salut des grands. — Je ne sais si les
autres penseront de méme, mais pour moi je trouve
dans cette dévolion je ne sais quoi de touchant, de
vraiment spirituel, de sage et de céleste.

Toujours fidelea I'esprit de sa dévolion, nous lisons
que vers la fin de sa vie cette sainte religieuse répon-
dit un jour & sa supérieure qui lui demandait si une
certaine faveur valait la peine qu'on s’adressat, pour
Fobtenir, & une personne d'un rang trés élevé : « Oui,




133 CHBAPITRE IV

ma bonne mere, faites-le. Je vous assure que c’est une
grande charité envers les princes et les grands, que
de leur faire faire des bonnes ceuvres. Le monde, la
chair etle démon leur font commettre assez d'aclions
coupables ; aussi un jour nous remercieront-ils plus
d’avoir été la cause qu'ils ont répandu des aumones,
que nous ne les remercions quand nous en recevons
d'eux. » Un autre jour qu'elle vit la supérieure écrire
a une princesse, elle lui dit : « Ma bonne mére, veuil-
lez, dans toules les lettres que vous adressez aux
grands, mettre quelques mots sur la crainte salutaire
de Dieu, sur la souveraineté de la majesté divine, sur
la grandeur de I'éternité et la briévelé de la vie. Car
ces infortunés personnages sont sans cesse enlourés
de flatleurs, et un jour viendra ou ils désireront qu'il
n'en elt pas été ainsi. » Lorsqu’elle apprit la mort de
Louis XI1I, elle s'écria : « Hélas! j'ai vu .aitre ce mo-
narque, je I'ai vu baptiser, jel'ai vu couronner, je I'ai
vu se marier, je l'ai vurégner, et maintenant il n'est
plus! » Quelqu'un lui ayant demandé si elle prierait
beaucoup pour lui : « Oui, » répondit-elle, «beaucoup
plus qu'on ne saurait penser, car, quelque pure qu'ait
été sa vie, quelque bonne qu’ait été sa mort, il peut
cependant devoir encore quelque salisfaction a la jus-
tice infinie du Roi des rois. Il est parti pour un
royaume ou leshumbles de ceur seuls peuvent péné-
trer. Nul ne saurait y enlrer le sceptre a la main. »
Elle récitait aussi l'office des Morts tous les lundis
pour le repos de I'dme des princes et des princesses,
et tous les vendredis, pour les chevaliers de Malte et
ceux qui élaient morts en combattant pour I'Eglise.
Elle avait coutume de réciter les psaumes graduels
pour les militaires, dans la crainte qu'ils ne vinssenta
contracter de mauvaises habitudes dans les camps,
qui ue passent point pour la meilleure école de dévo-
tion, bien gu'ils soient loin d'élre slériles en sainls.



INTERCESSION PAR LA PRIERE 135

§ V. Sccret ct joie de I'inlercession.

Disons maintenant un mot du temps, du lieu et de
la méthode convenables & I'intercession. Ces Lrois
choses doivent étre abandonnées au choix de chacun ;
ce que je vais en dire ici se bornera A quelques con-
seils. 1° Il convient de consacrer certains jours de la
semaine & des sujets déterminés. Ainsi, par exemple,
on pourrait prier le dimanche pour le Pape; le lundi,
pour le clergé etles ordres religieux; le mardi, pour
tous ceux en état de péché mortel ; le mercredi, pour
les agonisants; le jeudi, pour les cceurs tiddes ; le ven-
dredi, pour ceux qui souffrent; et enfin le samedi,
pour ceux pour lesquels Dieu désire que nous intercé-
dions d'une maniére spéciale. 2° Ou bien, si 1'on pré-
fere, on peut avoir une liste d'intentions qui corres-
pondent & chaque jour du mois. 3° On peut encore
prendre note des personnes pour lesquelles on doit
intercéder, et garder ce papier avec soin dans son Eu-
cologe ou sur son prie-Dieu; puis, quand on fait sa
visite au Saint-Sacrement, parcourir cette liste en la
méditant et en excitant en soi un zéle affectueux pour
la gloire de Dieu, et une amoureuse sollicitude pour
les inléréts de Jésus. 4° Ou bien convenons avec
Notre-Seigneur de quelque parole, de quelque oraison
jaculatoire, ou de quelque oflrande, A l'intention de
tous ceux pour lesquels nous voulons intercéder: et
nous pourrons nous en servir A la messe, dans nos
communions et dans nos actions de graces, avant et
apres notre méditation, notre chapelet, notre examen
de conscience, etc. 5° Si nous sommes privés de som-
meil pendant la nuit, ou si, par une raison quel-
conque, nous avons quelques moments de loisir au
milieu de nos occupations ordinaires, profitons-en
pour prier. On peut ainsi multiplier ces pratiques
presque & linlini. Les meilleures sont les plus



L

136 CHAPITRE IV

simplus, celles qui viennent naturellement et qui dé-
coulént de nos exercices de dévotion ordinaires: sou-
venez-vous seulement que I'un des objets pour les-
quels nous sommes venus dans ce monde, c'est I'in-
lercession.

O douceur ineffable de la pri¢re! Laissez-moi le
répéter : oul, 'une des fins pour lesquelles nous avons
él¢ mis sur la terre, c'est I'intercession. L'une des fins
de notre adorable Sauveur, lorsqu'il répandit jusqu’a
la derniere goutte de son précieux sang, c'était de
rendre notre intercession agréable a Dieu et efficace.
L'un des tributs d'amour que Dieu attend de nous
maintenant, c’est encore l'intercession. Cependant,
combien de temps avons-nous coutume de consacrer
au délicieux exercice de ce grand privilege?

Nous achetons & bon marché une réputation de
piété a force de parler de Dieu avec une aisance
extraordinaire, et d’ennuyer les autres en leur présen-
tant sans cesse de nouveaux plans pour réformer
I'Eglise et faire prospérer les intéréts du catholicisme.
Parleurs intrépides, pour la plupart du Semps, nous
nous arrélons la ; el nous reculons quand il s’agit de
se metlre a I'ccuvre Oh! oui, chacun de nous a son
psaume a ciler, sa prophélie et sa doclrine. Les Corin-
thiens élaient loin de posséder une sagesse égale a la
nolre, des dons aussi variés que nous; que sont-ils
en comparaison de nous? Nous eussions étonné saint
Paul. Quels oracles ! quels élres utiles, nécessaires
Dieu | Voila,y d'aprés nos discours, ce que nous
sommes, ou plutolce que nous pensons étre. Mainle-
nant, je voudrais bien savoir combien nous prions.
J'aimerais & savoir quelle proportion existe entre1l'in-
tercession que nous formulons tout bas et les criti-
ques que nous faisons lout haut. Je crains que la com-
paraison ne soil bien humiliante pour nous; car je ne
puis m'empécher de m'imaginer que si nous priions
davantage, nous senlirions combien nous prions peu,
el, par pudeur, pous n'oscrions pas lant parler. Je

e



INTERCESSION PAR LA PRIERE 137

suis sir que les gens qui prient se trouvent cachés
parmi ceux qui ne nous disent point sans cesse tout
l'intérét qu'ils prennent aux affaires du catholicisme.
L'ceil prompt a saisir les fautes d’autrui, I'oreille qui
aime A écouter les critiques, et la langue d'un grand
parleur, seront les marques d'une ame fervente,
quand I'arc-en-ciel deviendra 'embléme du désespoir;
jamais avantl

Les différents devoirs de la priére d'intercession
nous procureront, si nous les accomplissons avec soin,
quelqu'une de ces révélations qui sont si utiles &
Pame. Notre vie spirituelle semble s'écouler dans la
paix et la sécurité. Nous ne nous imaginons pas que
nous soyons des saints, mais nous sentons que nous
prenons de la peine. Nous vivons de maniére a étre
constamment en état de grace. Bien plus, nous avons
fait différents sacrifices pour Dieu, soit en abjurant
hérésie, soit en embrassant I'étut religieux, goit en
entrant dans la carriere ecclésiastique ; et quoique
nous ne nous appuyions pas sur le mérite de ces sa-
crifices comme s'ils assuraient infailliblement notre
salut, toutefois nous ne les oublions pas, vt cette pen-
sée est pour nous une consolation perpétuelle. Clestla
Je commencement d'un grand mal. Mais Notre-Sei-
goneur vient & notre aide, et sans cause apparente, il
yerse dans nos Ames une lumiere surnaturelle, qui
éclaire jusqu'aux endroits les plus secrets, el qui tout
d’un coup nous révele combien peu, aprés toul, nous
avons fait pour Dieu. C'est comme la lumigre d'un ju-
gement particulier qui, en un moment, nous fait voir
sous leur vérilable jour toules nos actions et les mo-
tifs qui les ont inspirées, afin que Dieu soit justiflé, et
que nous portions sur nous une juste sentence. O
combien précieuses sont ces petites révélations | car
les fruils en sont I'humilité, la force, la joie en
Jésus, el I'abandon de soi-méme entre les bras de
Dieu. Nous nous refuserions  croire combien peu
wous avons fait pour Dieu, si celte lumiere bienfai-




138 CHAPITRE 1V

sanle ne nous le montrait d'une manidre telle que
nous ne pouvons nous empécher de le voir, et que le
doute nous est impossible. Pensez-y, et voyez si l'in-
tercession ne pourrait vous procurer quelqu'une de
ces précieuses révélations.

Il est difficile de vaincre Notre-Seigneur dans ce
combat de générosilé et d'amour. De tous les dons du
Saint-Esprit, aucun ne semble plus désirable que la
joie spiriluelle, parce qu'aucun n'est plus céleste ; et
c’est précisément ce don qui est accordé en récom-
pense aceux qui s'adonnent & la priére d'intercession.
On peut le remarquer tous les jours, il y a dans les
personnes qui onl cet esprit de priére une certaine
paix, une certaine joie de ceeur, qui ne parait pas venir
d'une cause ordinaire, mais qui semble naitre d'une
suave el douce lumiére qu'un esprit bienfaisant ré-
pand dans I'dme aprés une action de ¢harité. Telle
peut étre en partie la raison de ceci. Mais il en est en-
core une autre. Nous ne voyons pas les résultats de
nos priéres : la vertu de la priere se répand partout,
mais invisiblement, comme la puissance de Dieu ; car
il ne s’agit pas ici de ces @uvres que I'eil peut mesu-
rer. Nous ne nous rappelons guére combien nous
avons prié. Eh! le moyen de compter les soupirs que
nous avons poussés vers le ciel, ou les désirs inlimes
que nous avons adressés & Jésus du fond de nos cceurs
sans proférer une seule parole! Ainsi, comme Ies
fruits de I'intercession sont cachés, la vaine gloire s'y
altache moins qu'a toute autre dévotion; et c'est ce
qui fait que nous trouvons dans celle-ci une joie toute
pure et toule sainte. Don précieux, encore une fois ;
car les douceurs et les consolations recues avec humi-
lité sont, sans contredit, de grands secours pour arri-
ver a la perfection. — Ainsi donc, quiconque désire
se réjouir en Dieu, &tre pénétré de joie el de consola-
tion en Notre-Seigneur, étre heureux et prompt dans
BOn service, supporter la vie avec patience en vue de
la mort, enfin étre loujours égal & soi-méme, ce qui




INTERCESSION PAR LA PRIERE 139

n'est pas loin de la sainteté, doit s'oublier lui-méme
avec tout ce qui le regarde personnellement. pour
épouser les chers intéréts de Jésus et se vouer a I'in-
tercession, comme si ¢'était son état, ou qu'il dat au-
tant s'en occuper que son ange gardien s'occupe de
lui. La joie du cceur est la récompense spéciale de
'intercession ; c'est en quelque sorte une participation
a la joie de Jésus-Christ se réjouissant des fruits de
sa Passion. Celle qui remplit nos cceurs y est tombée
du sien. Elle a été dans son cceur avant d’étre dans
les nétres ; et la présence d’'un ange serait moins dé-
girable que cet avant-gott de la joie du Rédempteur.



CUAPITRE V

LES RICNESSES DE NOTRE PAUVRETE

§ 1. Comment Dicu nous aide & l'aimer.

Si nous songeons sérieusement au salut de notre
Ame, si nous sommes fideles a remplir sans ostenta-
tion les devoirs, les pratiques et les dévotions que l'o-
béissance nous impose, notre amour pour Dieu croitra
par degré, sans que nous nous en apercevions. Clest
sculement de temps A autre, dans certaines tentations,
les jours de grande féte, ou méme parfois sans cause
apparente, que Dieu nous laisse voir que nous avons
fait des progres réess, que nous sommes plus alla-
chés a lui, et moins & lout ce qui n'est pas lui, que
nous I'¢lions aulrefois. Un signe que l'amour divin
croil en nous, ¢'est un senliment plus intime de notre
propre indignité et du peu de bien que nous faisons.
Nous soullrons d’avoir si peu de chose d offrir & Dicu,
et de ne pas meltre plus de zele, plus de générosité
dans son service. Plus nous venons a le connailre,
plus nos pensées s'approchent de sa divine majeslc,
plus ce sentiment s'augmente en nous, au poinl de
devenir, comme je l'ai dit, une véritable douleur.
C'est pourquoi les saints soupirent apres les souf-
frances, el ne cessent de prier le Seigneur de leur en-
voyer des croix. Les peines ordinaires, les fatigues de




RICIESSES DE NOTRE PAUVRETE 141

la vie commune ne sonl point assez pour eux, parce
qu'elles n'ouvrenl pas un champ assez vaste a I'hé-
roisme de leur amour. Ils veulent (vain effort, mais du
moins suggéré par la charité), ils veulent lutter de gé-
nérosilé avec Jésus. Pourquoi feraient-ils si peu de
chose pour celui qui fail lant pour eux ? Doivent-ils se
laisser enfermer dans un cercle étroit, parce que tout
est pelit autour d'eux? Autrefois, la cause de leur
affliction était le péché ; mainlenant, ce qui les afflige
bien davantage, c'estl'impuissance ou ils se voient de
servir Dieu avec toute l'ardeur et tout I'esprit de sa-
crifice qu'ils désireraient. Comme Arcuna, ils vou-
draient donner & leur Roi, comme il convienl a des
rois de donner, les mains pleines et sans calculer ce
que répand leur libéralité. Quand Dicu leur accorde
des jours tranquill-s, qu'il répand sur eux la joie etla
paix, ils se tournent contre lui, s'il esl permis de par-
ler ainsi, avec des plainles d’amour : « Non, je veux
les acheter de vous & quelque prix, etj2 n'offrirai pas
au Seigneur mon Dieu les holocaustes qui ne m’ont
rien colté (1). » Parfois ils liennenl des discours qui
nous paraissenl étranges ; ils sont préts, disent-ils, a
endurer pendant I'éternité entiere toutes les peines de
I'enfer, s'ils pouvaient par ce moyen accroitre quelque
peu la gloire de Dieu; et ils parlent du désintéres-
sement de l'amour jusqu'd sembler presque encou-
rir les censures uattachées aux propositions condam-
nées. |
Ces pensées ne sont poinl pour nous ; en nous elles
ne seraient point vraies. Toulefois, dans notre sphere
respeclive, nous ressentons une douleur analogue;
nous voudrions faire plus pour Jésus, et nolre lachetd
dans son service nous afflige et nous donne de la con-
fusion. « La Rédemplion, dit le Psalmiste, est abon-
dante en Dieu ; » et c'esl précisément I'abondance de
notre rédemplion qui excile nolre amour el en meéwme

(1) i, Rois xxi1v, 24.



142 CHAPITRE V

temps nous fait rougir d’en avoir si peu. Dans tout ce
qu’il a fait pour nous, Jésus a mis une abondance si
supérieure a la nécessité, un tel excés d'amour, une
telle profusion de miséricorde, qu'en considérant un
4 un tous les mysteéres du Verbe incarné, on voit évi-
demment qu'il cherche non seulement notre salut,
mais encore notre amour. Ce n’est point assez pour
lui de nous pardonner, il faut encore qu'il nous
adopte pour ses fils. Il ne saurait nous laver de nos
péchés sans nous faire en méme temps les héritiers
du ciel. Non content d'oublierle passé, il nous comble
de gréices pour l'avenir. Chacun de ses dons est
double, triple on centuple. Une seule goutte de son
sang aurait pu nous racheter, et il I'a répandu jusqu'a
la derniére goutte. Il lui suflisait d'attacher sa grdce
au sacrement de son amour ; mais non, il faut qu'il se
donne lui-méme Lout entier, son corps, son dme et sa
divinilté. Le saint Sacrement est une surabondance de
miséricorde, une profusion d’amour. Et il n'a voulu
faire preuve de tant d'amour, que pour obtenir en re-
tour le plus d'amour possible. Telles sont ses voies
ordinaires. EL & mesure que nous venons a le con-
naitre et a I'aimer davantage, nous sentons un plus
vil désir d'imiter sa générosité ; et alors le peu que
nous faisons pour lui ne nous parait presque rien.
Or, d'aprésla connaissance que nous avons de Dicu,
nous pouvons étre surs qu'il ne nous laissera jamais
dans une pareille détresse. Il ne désire rien tant que
nolre amour, et il ne nous refusera point les moyens
de I'aimer. Quand un pére sait que son fils désire
ardemment Jui faire un présent, mais que les moyens
lui font défaut, avec quelle promplitude, avec quelle
joie ne s'empresse-t-il pas de suppléer a ce qui manque
a cet enfant chéri! Jésus fera-t-il moins? Ce n’est
point 1a son habitude. Voyez ce qu’il fit pour sa mére
au jour de sa Présentation. Nul créature, ni toules les
créalures ensemble n'ont jamais aimé Dieu comme
elle I'aimait en ce moment. Et cette Majesté & jamais




RICOESSES DE NOTRE PAUVRETE 143

bénie n'avait point encore recu d’hommages comme
ceux que lui offrait Marie. Les anges, réunissant toute
la puissance, toutes les facultés, toutes les affections
de leurs neuf choeurs, avaient offert leurs adorations
au pied du trone, avec des chants briolants d'amour
pendant des milliers d'années, et la miséricorde di-
vine avait daigné s'abaisser pour les recevoir. Mais
Marie, chaste et humble de cceur, était & elle seule un
acte d'adoration plus agréable au Tres-Haut; et toutes
les louanges des célestes hiérarchies n'auraient rempli
qu'une bien petite place de son cceur immaculé. Et
pourtant dans ce moment elle se trouva a court.
Aimable mére | si jamais le désespoir de I'amour avait
pu troubler le calme pur et religieux d'une 4me si par-
faite, comme il a troublé le cceur des saints, favorisés
de grices moins grandes, elle aurait désiré sans doute
d’étre anéantie, si c’elt été le seul moyen d’honorer
Dieu d'uns maniére convenable. Mais Jésus vint A son-
aide, il se remil entre ses bras en lui disant : « Offrez-
moi! je suis égal A mon Pére! Je suis un don non seu-
lement digne de lui, mais d'une valeur égale a la
sienne, d'un prix infini, inexprimable, comme lui-
méme. » Pour la premiére fois, la sainte Trinité rece-
vra donc un hommage digne d’elle; chacun de ses
attributs sera glorifié ; chacune de ses perfections sera
honorée d'une couronne d'amour et d'adoration. Que
dis-je ? l'amour et les hommages de toutes les créa-
tures possibles seront par cet acte & jamais éclipsés |

O bonheur! ¢ ravissement! quelle joie, si nous
aimons Dieu, pourrait égaler notre joie? Et le ciel se
tut, et les anges embrasés d'amour se prosternérent
pour adorer; tandis que, dans le temple de Sion,
Marie prenait son-divin Enfant entre ses bras, et,
avec un parfait esprit de sacrifice, l'offrait au Pere
éternel. Ainsi, en ce moment, il fut donné a la tres-
sainle Vierge de faire ce que nul autre n'avait fait
avant elle, de rendre a Dieu le culte et la gloire aux-
quels il a droit. Et mainlenant, 6 mystére d’amour |



144 CHAPITRE V

Noltre-Seigneur persiste encore & demeurer parmi
nous ! Il ne s'écoule poinl un moment de la nuil ou
du jour, sur ce globe lerrestre, que le méme Enlant,
hoslie vivante, ne soit élevé par des mains morlelles
enlre le cicel et la terre. dans cet hémisphire ou dans
I'autre.

C'est ainsi qu'il vient au secours de notre amour.
Il peul le faire de deux maniéres : d'abord, en don-
nant 2 nos misérables actions une valeur immense
ce qu'il fait en les unissant aux siennes, et en les
enrichissant de ses mérites. Nous reviendrons plus
tard sur ce point. En deuxieme lieu, il peut nous
aider. en nous lraitant comme il a traité Marie, en se¢
livrant & nous lui-méme et tout ce qui lui appartient,
afin que nous en disposions comme il nous plaira, et
que nous 'offrions @ Dieu, quand nous voudrons et
de la manicre qui nous sera la plus agréable. Telles
sonl les richesses de nolre pauvreté dont je veux
traiter ici.

Il est véritablement difficile de croire & toute la
grandeur, & toute la noblesse de 'homme en Jésus-
Clrist. L'énumération de nos priviléges semble n’elre
qu'une pieuse exagération. Examinez-vous 4 un
moment quelconque, soil de peine et d'ennui, soit de
consolations et de joies spirituelles ; et vous recon-
naitrez combien il vous est diflicile, je ne dis pas
d'espérer, mais de croire simplement a la possibilité
d’élre un jour jugé, suuvé, couronné dans le ciel pour
foule l'éternilé. Ge n'est pas que vous craigniez le
conlraire ; mais la. grandeur de la recompense, ce
bonheur inlini, ce contrasle avec volre misére pré-
seule, sont plus que vous ne sauriez comprendre. On
médite sur le ciel et 'on se dit : un momenl viendra-
t-il oit, landi- que les hommes sur la terre continue-
ront de vaquer a leurs aflaires comme de coulume, je
serai, moi, en possession de l'élernité et de toul le
bonlheur que jenlrevois mainlenant? £l I'on sourit,
non poinl precisément par incrédulilé, mals de ce



RICHESSES DE NOTRE PAUVRETE 143

sourire qui effleura les lévres de Sara quand I'ange
Jui dit qu’elle aurait un fils Ainsi en est-il quand nous
venons a songer & I'héritage que Jésus-Christ nous a
laissé méme dans ce monde. 1l nous semble que c'est
beaucoup trop. Cependant saint Paul dit aux Corin-
thiens : « Toul est & vous, soit le monde, soit la vie,
soitla mort, soit les choses présentes, soit les choses
fulures : Lout est & vous. Mais vous, vous étes i Jésus-
Christ et Jésus-Christ est & Dieu (4). » Ailleurs il dit
aux Hébreux : « Vous ne vous étes pas approchés
(comme vos péres) d'une montagne sensible et ter-
resire;... mais vous éles venus vers la montagne de
Sion, dans la cité du Dieu vivant, la céleste Jérusa-
lem, dans la compagnie de milliers d’anges, dans
'assemblée des premiers-nés qui sont inscrits dans
les cieux, aupres de Dieu le Juge de tous, vers les
dmes des justes rendues parfailes, et vers Jésus le
médiateur du Nouveau Testament, dont le sang ré-
pandu parle plus haut que celui d'Abel (1). » —
Quand Marie régne avec le sceptre d'une priére tou-
jours exaucée sur le cceur de son divin Fils, c'est notre
royaume dont elle est reine. Tout ce qu'est ce cceur
adorable, et tout ce qu'il renferme nous appartient,
car « tout est & nous, et nous sommes 2 Jésus-Christ,
et Jésus-Christ est & Dieu. » Voici les richesses qu'il
nous a données apres les avoir conquises au prix de
son sang : son humanité sacrée, son corps et son
ame, son enfance, sa vie cachée, son minislire, sa
Passion, son trés saint Sacrement, et la gloire qu'il
posséde A la droite de son Pére; sa Mére, tout ce
qu'elle est et tout ce qu'elle a; ses anges innom-
brables, leur beauté et leur force: toutes les bonnes
cuvres et toutes les pénilences qui s'accomplissent
sur la terrc; toutes les messes qui s'y disent; les
soullrances inouies de ceux qui gémissent dans le
purgaloire ; les graces que les damnés ont eues et

(1) I Cor. 1, 22 ot 23.




146 CHAPITRE V

auxquelles ils n'ont pas correspondu ; les vertus de
saint Joseph, de saint Jean-Baplisle, des ApOtres et
tous les aulres bienheureux ; les canliques que les
oiseaux, les autres animaux et les élémenls chantent
dans leur langage a la gloire de Dieu ; Lout ce qu’ila
élé donné a loules les créatures de faire; toutes les
miséricordes de Dieu depuis les temps les plus re-
culés: 'amour réciproque des trois personnes de la
sainte Trinité, et cetamour incommunicable que Dieu
a pour lui-méme pendant toule I'éternité.

Tels sont les trésors que nous possédons en Jésus-
Christ. Oh! que notre domaine est beau, qu'il est
magnifique! Jésus-Christ nous remet ces richesses
enlre les mains. comme il se remit lui-méme entre
les bras de Marie au jour de sa Présentalion, alin que
nous puissions satisfaire notre amour. Quelle facilité
cela nous donne pour bien employer notre temps! Le
ciel pour nous commence sur la terre! — Nous pou-
vons user librement de tous ces biens pour trois
intentions diverses; et, en les offrant & Dieu, nous
pouvons nous en approprier les mérites. Gest @ nous
qu'il appartient de les oflrir, Dieu nous les ayant
donnés pour cet usage. Nous pouvons donc puiser
dans ces immenses lrésors, premi¢rement pour for-
muler des acles d'amour, secondement pour faire des
actions de graces. Je parlerai un peu plus tard de ces
deux usages. En troisieme lieu, nous pouvons nous
en servir pour intercéder; or, c'est de ce dernier
poinl que nous allons nous occuper. Si nolre ceeur
s'est pénétré des vérilés contenues dans le chapilre
précédent, nous nous sentirons si fortement atlirds
vers la sainte pratique de l'inlercession, que les
moyens d'intercéder que nous trouvons en DOus-
mémes ne nous satisferont plus. Nous nous aper-
cevrons que nos prieres séches et froides, nos entre-
ticus avee Dieu si peu lervenls, si pleins de distrace

(4, Hébr. xi1, 23,




RICHESSES DE NOTRE PAUVRETE LY

tions qui nous viennent en parlie de nos occupations,
en partie de la dureté de notre cceur, ne sauraient
salisfaire le désir ardent que nous éprouvons de pro-
pager, par le moyen de la priere, la gloire de Dieu,
les inléréls de Jésus, et le bien des dmes. Mais Jésus
vienl A notre aide, il nous met entre les mains les
armes qui doivent rendre notre intercession victo-
rieuse. Il remplit notre carquois de fléches trempées
dans un baume puissant, pour que nous les lancions
vers son sacré Cceur qu'il nous indique pour but. Si
une pieuse intention dirige le trait, il doit frapper
ce but et alors il fait une blessure certaine. De méme
que Jésus n'a pas mis de bornes & son amour pour
nous, ainsi il semble vouloir ne pas mettre de termes
aux moyens qu'il nous donne de I'aimer.

[,’amour ne serait pas I'amour si, ayant de tels
trésors % sa disposition, il n’en faisait point usage.
C'est pourquoi, quand nous désirons intercéder au-
prés de Dieu pour quelque chose qui concerne sa
gloire, nous devons lui oflrir nos actions en union de
quelqu’un de ces trésors, afin d’apaiser sa colére, ou
d’émouvoir sa miséricorde. Cette simple offrande,
faile avec piété, est une chose précieuse devant Dieu:
elle peut obtenir beaucoup de lui, comme les cinq
plaies silencieuses de Jésus-Christ dans le ciel, qui,
selon la doctrine des théologiens, plaident continuel-
lement en notre faveur auprés de son Pére, bien que
lui-méme ne prie plus pour nous en la maniére qu'il
priait quand il était sur la terre. — Mais nous ne de-
vans pas nous borner A oflrir nos aclions avec ces
richesses surnalurelles que j'ai mentionnées ; il faut,
aulant qu'il est possible, nous unir aux dispositions
avec lesquelles Jésus, Marie, les anges et les saints
onl fail ces mémes actions. Cette pratique en rendant
nolre inlercession plus efficace, nous acquerra en
méme temps de nouveaux mérites. Nous pouvons en-
core, si nous voulons, désirer que celle action soit
mullipliée au centuple, de sorte que la gloire acci-



148 CHAPITRE ¢

dentelle de Dieu en recoive un égal accroissement,
Oh! combien les conversions se multiplieraient aulour
de nous, comme les scandales seraient vite éloufTés,
comme la rosée des grdces se changerait en pluics
abondantes pour féconder I'Eglise, si nous voulions
nous dévouer a cetle pratique ! Et nous ne serions
plus comme auparavant, semblables A la toison de
Gédéon, secs par une sorte de miracle, tout, autour
de nous, étant humide de rosée.

§ II. Humanité de Notre-Seigneur.

1. Parlons en premier lieu de la sainle humanité de
Notre-Seigneur. Nous pouvons offrir & Dieu les per--
fections et les verlus de son 4me, les abimes de
grace, de science et de gloire qu'elle renferme :
I'amour avec lequel elle aime Dieu en ce moment, et
tout 'amour dont elle bralera pour lui pendant toute
I'élernité. Nous pouvons demander la conversion
d'une dme souillée par le péché, au nom de la beauté
et de I'éclat de cette &me qui, & cette heure, répand
une telle lumiére sur la Jérusalem céleste, que « dans
celle sainle cité il n’est point besoin de soleil ni de
lune, car I'Agneau est la lumiére qui I'éclaire ». Nous
pouvons demander la santé et la force pour les prédi-
cateurs et les missionnaires de Jésus-Christ, au nom
des perfections de ce corps qui mainlenant jouil de la
gloire éternelle. Ou bien sorlant du ciel pour des-
cendre sur la terre, offrons au Pére cet indicible culte
que la vie myslique de Jésus-Christ dans le saint
Sacrement lui rend du fond de cent mille ta-
bernacles ; olfrons sa pauvreté, ses humilialions,
son obéissance dans ce mystére; le zele qu'il y
fail parailre pour le salut des 4mes, la morli-
ficalion qu'il y impose & ses sens, la palience pleine
d’amour avec laquelle il souffre les sacriléges, enfin
le miracle incompréhensible de cette vie cachée. Qu




RICHESSES DE NOTRE PAUVRETE 149

bien encore, le passé étant & notre disposition, profi-
tons-en. Quel amour dans l'incarnation, dans cetle
caplivité de neuf mois daus le flanc sacré de la sainte
Vierge, d'ou il gouverna le monde ! Puis vient la
Nalivité, puis viennent les mystéres des douze pre-
micres années de sa vie, Bethléem,I'Egypte, Nazarelh
et Jérusalem, et toutes les humiliations qu’y souflrit
le Verbe incarné, avec l'amour indicible qu'il y
témoigne pour Marie et pour les hommes. Ensuite il
y a la vie cachée & Nazareth, la retraite de Celui qui
remplit tout de sa présence, I'obéissance du Tout-
Puissant, la pauvreté de Celui qui posséde toute ri-
chesse, les fatigues du Créateur, la priére de Dieu,
son amour pour Joseph, la sanctification de Marie, les
mériles et les satisfactions de ce Dieu-llomme, la
complaisance avec laquelle les anges, la sainte Vierge
et Dieu ont arrété leurs regards sur les merveilles et
les vertus de ces dix-huit années. Puis viennent les
lrois années de son ministére, le baptéme qu'il regoit
des mains de saint Jean, son jetne dans le désert, sa
vie avec ses disciples, sa bonté envers les pécheurs,
les contradictions qu’il rencontre, les sermons qu'il
préche, les miracles qu'il opére, les fatigues qu'il
endure. Enfin, nous arrivons au bord d'un océan
d’amour, & son adorable Passion. La nous trouvons
le chemin du Calvaire, les cinq jugements et les sept
paroles sur la croix; puis la résurrection, les diverscs
apparitions du Rédempteur, et surtout la premicre
qu'il fait & sa Mére ; les quarante jours durantles-
quels il régle la matiére et la forme des sacrements,
et donne a 1'Eglise sa constilution ; le charme, la
charité, le recueillemenl, qui accompagnérent ce sé-
jour parmi les siens ; les paroles qui s’y dirent, les
miracles qui y furent opérés, les grices qui s'y ré-
pandirent, les bénédictions qui y furent données, et,
pour couronner tout, la pompe admirable de son
Ascension. Quand cette source sera-t-elle tarie? Quand
aurons-nous épuisé le trésor de ces acles, qui somt



{50 CHAPITRE V

infinis, sinon en eux-mémes, du moins en valeur el
en morile el qui exercenl sur Dieu une influence sans
limile ? Tous ces lrésors sont & notre disposilion pour
servir a nolre inlercession ; et nous pouvons élre
persuadés qu'ils auront une efficacilé admirable, sur-
Loul si nous avons soin de les distribuer selon les sai-
sons de l'anuée ecclésiastique, a I'exceplion de la
Passion qui trouve sa place dans tous les lemps cl
toutes les saisons.

§ 1I1. La Passion.

2. Parlons maintenant de la Passion de Notre-Sei-
gneur el de son usage dans l'intercession. Nous
devons naturellement penser que l'ceuvre de nolre
rédemplion ayant été principalementl consommeée par
les mysteres de la Passion de notre Sauveur, il désive
que nous en conservions le souvenir, el permel qu'ils
exercenl sur son cceur sacré plus d'influence que tous
les autres mysléres, quand on les lui offre en espril
d'amour, dactions de graces, ou d'intercession,
Saint Bernard déclare que la pensée seule de la
Passion de Notre Seigneur vaul une communion spi-
rituelle. Le P. Balthazar Alvarez, non contenl d'en
faire le sujet ordinaire de ses médilations, avail cou-
tame de dire aux novices conliés a ses soins : « Ne
croyons pas avoir fait un seul pas dans la voie de la
perfeclion, lanl que nous ne serons pas parvenus a ce
point imporlant de garder toujours dans nos cceurs le
souvenir de Jésus crucifié. » Le P. Benoil de Canficld
enseigne que les dmes parvenues au plus haul degré
de leur union mystique avec Dieu, doivent conlinuer
a méditer sur la Passion; ce que nie toulefois le
P. Baker, ainsi que d'autres auleurs, si l'on prend la
médilalion dans le sens stricternent attaché a ce mol,
Notre-Seigneur lui-méme dit & sainlte Marie-Made-
leine de Pazzi: « En médilanlsur ma rassion, chague




RICHESSES DE NOTRE PAUVRETE 181

vendredi, & I'heure od j'ai expiré sur la croix, vous
recevrez des grdces toutes spéciales de mon esprit
qu'en ce moment méme je rendais au Pére éternel ;
et bien que, peut-étre, vous nesenltiez pas celle faveur,
ellenevous ensera pas moins accordée ; » el Ja grosse
cloche du dome rappelle encore aux fideles de Flo-
rence le souvenir de cette heure sacrée. La bienheu-
reuse Claire de Monte-Falco tenait ses pensées fixées
sur la Passion avec une telle assiduité que tout ce qui
frappait ses regards lui en rappelait quelque circons-
tance. Notre-Seigneur dit & la bienheureuse Véro-
nique, de 'Ordre de Saint-Augustin : « Je désire que
les hommes s'efforcent de rendre & ma Passion le
culte d'une douleur sincére el d'une vive compassion.
Ne verseraient-ils qu'une seule larme, ils peuvent étre
sirs qu'ils ont beaucoup fait; car la langue humaine
ne saurait exprimer la joie et la salisfaction que me

cause cette scule larme. » Les anges révélérent a la _

bienheureuse Jeanne de la Croix que ladivine Majesté
se complaisait tellement dans les sentiments de dou-
leur excilés par la pensée de la Passion de Jésus-
Christ, et que cette compassion était un sacrifice si
agréable & ses yeux, qu’'elle y attachait un prix égal &
'ellusion de nolre sang, ou & la souflrance des plus

grandes peines. Suint Théodore Itudita nous avertit /

que, si Piques est arrivé, nous ne devons cependant
point oublier la Passion, mais que les blessures salu-
taires du Sauveur, sa croix et son sépulcre doivent
conslamment rester devant nos yeux. Orlandini rap-
porte ce mot du P. Lefevre : « Sila passion esl le
chemin qui a conduit Jésus-Christ & la gloire, la com-
passion pour la Passion est la voie qui nousy con-

\

duira. » Notre-Seigneur dit & sainte Gertrude : « Qui- ™\

conque, succombdl-il sous le poids des péchés les plus
graves, offre & Dieu le Pére les mérites de mu Passion
et de ma mort, peut se consoler par la douce espé-

de cet acte, il recevra le fruil salutaire des indul-

i
i
rance que ses péchés lui seront remis ; oui, en vertu ¢

-l



{52 CHAPITRE V

gences ; car il n'est pas sur la terre de reméde aussi
efficace contre le péché, que le pieux souvenir de ma
Passion uni & un repentir sincére et a une foi vive. »
Le bienheureux Albert le Grand avait coulume de
dire qu'une seule larme répandue sur la Passion de
Notre-Seigneur valait mieux qu'une année entiére de
jetine au pain et & I'eau, de veilles et de discipline.
Sainte Marie-Madeleine révéla & un pieux Dominicain
que, s'élant retirée dans le désert pour faire péni-
tence, aprés l'ascension de notre Sauveur, elle de-
manda & Jésus comment elle devait s'occuper, et le
Rédempteur lui envoya saint Michel, avec une magni-
fique croix qu'il planta devant la porte de sa cellule,
afin qu'elle passat ses jours a méditer continuellement
sur la Passion. Un jour que sainte Gertrude se livrait
a celte dévotion, elle comprit, & la faveur d'une lu-
miere céleste, que médiler sans cesse sur les souf-
frances du Christ était un exercice infiniment plus
salulaire que tous les aulres. Enfin, saint Augustin
ajoule : « Ce qui m'excite, me presse, m'enflamme, et
me pousse & vous aimer par-dessus toute créature,
c'esl la mort ignominieuse et cruelle que vous avez
daigné souffrir pour I'ccuvre de nolre rédemplion,
6 doux Jésus ! Cette mort parle plus haut que toul le
reste ; elle réclame notre vie tout entiére, nos tra-
vaux, notre dévotion, enfin toutes les affections de
nos ceeurs. C'est cette mort qui, plus que toute autre
chose, excite, nourrit et augmenle notre deévo-
tion (1). »

La vie de sainte Gertrude est une preuve é&cla-
tante des douces récompenses que Jésus, dans son
amour, accorde aux ames assidues a celte sainte pra-
tique. Un vendredi, comme le soir approchait, elle
jeta les yeux sur un crucifix, et pénétrée de la plus
vive componction, elle s'écria: « Ahl mon doux
Créateur | mon bien-aimé ! quelles cruelles souflrances

(4) Conlcssions, 1, 16.




RICIESSES DE NOTRE PAUVRETE 153

;:’(;]ig Oai‘['le;d‘;!‘s‘;l""{es pour mon salut en ce jour ! Et
g el [ jen'en aitenu aucun compte, et J'aj
laissé le jour s'écouler, en m'occupant d'a t
choses. Hélas | chaque l;e ’ ' o i
rappelé a mon cmur{ ure en sonnant n'a point
i cf[ue vous, 0 source de la_v:eI VOus
ort par amour pour moi! » Notre-Seigneur lui
ré_ponc!lt 'al-ors_ du crucifix : « Ce que vous avez né-
_ghgé’, jeTai fait pour vous ; car a chaque heure du
jour je recueillais dans mon cceur les pensées et les
affections qui auraient dd occuper le volre ; et tous
ces sentimenls ont tellement rempli mon ceeur, que
Jattendals avec une certaine impatience lintention
qui vous fait soupirer. Et maintenant, unissant votre
intention a tout ce que j'ai souffert pour vous, je vais
'offrir & Dieu mon Pére ; sans volre intenticn celle
offrande vous edt été moins salutaire. » — « En
cela, dit sainte Gertrude, nous pouvons remarquer le
constant amour de Jésus pour I'homme. Il tient
comple & sa créature de l'intention qui la fait gémir
sur ce qu'elle a négligé, il la justifie auprés de son
Péere, etsupplée & ce qui lui manque de la maniére la
plus charilable. » Une autre fois, comme la Sainte
tenait a la main un crucifix qu'elle contemplait avec
dévotion, elle comprit par une lumitre surnaturelle,
que, quand quelqu'un considére dévotement un cru-
cifix, Dieu laisse tomber sur lui des regards pleins de
bienveillance et de miséricorde, et 1'dme, semblable
a un brillant miroir, refléte une si douce image de
I'amour divin, que tous les esprits bienheureux en
sont ravis d'admiration. Et chaque fois que cet homme
renouvelle cet acte de piéle, Dieu lui fait la méme
faveur, et lui prépare un nouveau degré de gloire

dans le ciel.

Ce n'est point 14,
sentiment. « Ahls
ali! mon unique espérance
enseignez-moi comment je pourr
moindre bien, en reconnaissance

du reste, une pure dévotion de
‘écriait un jour sainte Gertrude,
et le salut de mon ame!
ai faire pour vous le
de cette Passion, si




154 CHAPITRE V¥

cruelle pour vous, pour moi si salutaire! » Et voici la
réponse de Nolre-Seigneur @ « Quand un homme pour-
cuit les intéréls d'un autre de préférence aux siens,
il me dédommage de la caplivite que j'ai souflerte le
malin de ma Passion, quand je fus pris, garrotté et
cruellement tourmenté pour le salut du monde. Quand
il se reconnait humblement coupable de quelque
faute, il me console du jugement que je subis au
point du jour, quand je fus accusé par de faux té-
moins el condamné & mort. Quand il refuse a ses
sens les jouissances qu'ils demandent, il me dédom-
mmage de la flagellation que je souflris vers la Lroi-
sieme heure. En obéissant & un supérieur rigoureux,
il adoucit les douleurs de ma couronne d'épines.
Quand, apres avoir essuyé une injure, il ouvre le pre-
mier les voies & un accommodement, il soulient mon
corps fléchissant sous le poids de la croix. Quand il
va, pour ainsi dire, au deld de ses forces, alin d'éten-
dre sa charité au plus grand nombre possible, il sou-
lage mes membres douloureusement étendus sur
I'arbre de la croix. Si, pour prévenir un péché, il
brave les peines el les reproches, il se montre recon-
naissant de lJa morl que j'ai souflerle pour le salut des
hommes. Quand il répond avec humilité aux repro-
ches qu'on lui adresse, il semble, en quelque sorte,
me descendre de la croix. En préférant son prochain
alui-méme, enle jugeant plus digne que lui des hon-
neurs el des biens, il rend hommage & ma sépul-
ture. »

Dans une autre circonstance, la méme Sainte recut
une révélation du méme genre. Elle dit @ Nolre Sei-
gneur : « Ah! Seigneur! diignez me faire connailre
commenl je puis dignement honorer volre Passion? »
— « En repassant plus souvenl dans volre espril, ré-
pondil-il, 'angoisse avec laquelle moi, votre Créaleur
cl volre Seigneur, jai prié duranl mon agouie, et,
dians la violence excessive de ma sollicitude, de ma
ferveur el de mon amour, j'ai arrosé Ja lterre d'une




RICIESSEES DE NOTRE PAUVRETE 153

sueur de sang. Puis, il faut me recommander loul ce
que vous fmtes: ou loul ce qui vous louche, en union
d)e celle soumission avee laquelle je disais & mon
| cre : « Que volre volonlé soil [aile et non la mienne !»
A!n..m je veux que vous receviez les prospérités et les
allliclions avec le méme amour qui me porte & vous
les envoyer pour volre salut. Accueillez les prospé- |
rités avec gratilude, en union avec cel amour qui me 7
rend votre bien-aimé; car, ayant égard & votre fai- |
blesse, je vous les envoie pour qu'elles vous fassent ’
désirer les biens éternels. Acceptez les épreuves en !
union avec cet amour avec lequel, comme un bon
pere, je vous les cnvoie pour vous faire mériter un
bonheur qui ne finira poiol, »

Notre-Seigneur dit & sainte Brigille : « Je vous con-
seille de garder constamment deux pensées dans volre
cceur : la premiére, c'est le souvenir de toul ce que
j'ai fait pour volre salut, en soullrant et en mourant

our vous : celle pensée enireliendra en vous le feu
de I'amour divin ; la seconde, c'est la considération de
ma juslice et du jugement a venir; volre dme puisera
dans cette réflexion une crainte salutaire. » Quand,
en lui parlant, il fait I'éloge des chrétiens fervents, il
les loue surtout de ce qu'ils reportent conslamment
leurs pensées vers sa Passion. C'élaitla, du reste, la
dévotion favorite de la Lrés sainle Vierge, comtie clle-
méme I'a révélé a sainle Brigille @« Mes pensées et
ne sorlaient point du sépulcre de mon

ot une aulre fois elle lui recom-
| oublier un seul instanl la Passion
de Jésus-Christ. Sainte Brigille réussit si bien a ini-
tier sa fille Catberine a wlle dévolion, que nous li-
sons dans la vie de celle dernitre que tous les soirs,
avanl de se meltre au lit, elle passail quatre heures de
suile a faire des génullexions cl & se frapper la poi-
en répandant Dl'abondautes larmes sur la Pas-
ist, cL s'ollrant olle-méme en holo-
cyse Angele de Foligno

mon caeur
fils, » lui dit-elle;
manda de ne poin

trine,
sion de Jésus-Ghr
causle a Dicu. La bienhcur



{56 CHAPITRE ¥

ayantdemandé 2 DiE}l ce qu_i pouvai} lui plai.re dmlrn_n;
tage, Jésus-Christ daigna lui apparaitre plusneu.rs.lmb:
tantot la nuit, et tantotdansg le jour. Chaque fois il lui
apparaissait crucifié, et lui disait de regarder ses
blessures; puis, d'une maniére surnaturelle il lui fai-
sait voir comment il avait enduré toutes ces soufl=
frances pour elle; enfin, il lui disait : « Comment en
pourras-lu jamais faire assez pour moi? » Une autre
fois, selon le récit des Bollandistes, il lui apparut, et
lui dit : « Quiconque désire trouver grice, ne doit ja-
mais détourner ses yeux de la croix, soit que ma pro-
vidence lui envoie des souffrances, soit qu'elle lui
communique des joies. »

Il n'est donc point étonnant que la méme Sainte ait
appris de Notre-Seigneur, que bénis sont ceux qui ho-
norent sa Passion; ceux qui imitent les exemples de
verlus qu'il y a donnés, et ceux qui versent, en la mé-
ditant, des larmes de compassion : « Vous étes bénis
de mon Pere 6 vous qui me plaignez, qui vous affligez
avec mol, et qui, en marchant sur mes traces, avez
mérité de laver vos vélements dans mon sang! Vous
étes bénis, vous qui pleurez au pied de la croix sur
laquelle j'ai tant soullert afin de satisfaire pour vous,
el de vous racheler des peines éternelles qui vous
étaient réservées! En compatissant & la pauvreté, aux
douleurs et aux mépris que j'ai supportés pour vous,
vous avez €Lé justifiés. Vous éles bénis, vous qui gar-
dez toujours un pieux souvenir de ma Passion, qui
est la merveille de tous les dges, le salut et la vie des
dmes égarées, et le seul refuge des pécheurs : puisque
vous avez pleuré avec moi, vous parlagerez avec moi
mon royaurmne, ma résurrection et ma gloire, et vous
serez mes cohéritiers dans ['élernité. Vous étes bénis
de mon Pére et de I'Esprit-Saint, oui, vous étes bénis
de cette bénédiction que je dounerai au derniep jour
parce que, lorsque je suis venu dans mes domaines,
Vous ne m'avez pas repoussé, ainsi que firent mes
perséeuteurs ; mais, dans votre compassion, vous




RICIESSES DE NOTRE PAUVRETE 157

m'avez accueilli pauvre ¢tranger, et vous m'avez offert
un asile el I'hospitalité dans volre ceeur. Vous avez
geémi lorsque j'étais étendy sur la croix, nu, dévoré
par la faim, bralant de soif, épuisé de faiblesse, percé
de clous el mourant. Vous avez voulu me Llenir com-
pagnie dans mes soullrances, et vous uvez ainsi exerc
la miséricorde. Aussi, dans Je moment terrible du ju-
gement, entendrez-vous cette douce sentence : « Ve.
nez, les bénis de mon Pére, venez recevoir le royaume
qui a été préparé pour vous avant le commencement
du monde. » Car j'avais faim sur la croix, et votre
compassion du moins m'a donné amanger. Vous étes
heureux, oui bienheureux et bénis. Carsi, étendu sur
la croix j'ai offert & Dieu mes larmes et mes priéres
pour mes bourreaux, si je les ai excusés, en disant :
« Mon Pere, pardonnez-leur, ils ne savent ce qu'ils
font;» que dirai-je pour vous qui avez eu pilié de moi,
pour vous dont la dévotion a partagé mes souflrances,
lorsque , non du gibet de la croix, mais dans tout
I'éclat de ma gloire, je viendrai juger Je monde? »
Que prouvent tous ces exemples et ces révélations,
sinon que Notre-Seigneur a daigné nous donner sur
sa Passion un pouvoir sans bornes, et qu'il nous per-
met d'en faire l'usage qui nous convient, en quelque
sorte plus librement encore que des peines que nous
souflrons nous-mémes et des affliclions que nous
avonsa supporter. Mais hdlons-nous d'arrivera I'usage
de la Passion dans I'intercession, car tel est I'objet qui
doit nous occuper en ce moment. Lancicius nous dit
« que l'offrande du sang de Jésus-Christ, de sa pas-
sion et de sa mort, au Pére Eternel oy a Jésus-Christ,
lui-méme, afin d'apaiser sa colere excitée par les pé-
chés du monde, esl d'une efficacité infinie (1). » Cette
pralique fut révélée par Dieu A sainte Marie-Madeleine
de Pazzi, quand il daigna se plaindre & elle du peu
d’cfforts que l'on lentait sur la terre pour désarmer

(1) Lancia. u, 18,



158 CHAPITRE Vv

son bras 1evé sur les pécheurs. Docile & cette instruc-
tion, elle ofrait plusieurs fois par jour le sang de
Jésus-Christ en {aveur des pécheurs de toutes sorles;
el elle avait coutume de renouveler cette offrunde cin-
quante fois dans le cours d'une journée, pour les vi-
vauls el pour les morls. Elle le faisait avec une telle
ferveur, quen plusieurs circonstances Dieu lui montra
une multitude d'dmes dont elle avait ainsi obtenu la
conversion, et le nombre non moins considérable de
celles qu'elle avait délivrées du purgatoire. Un jour
qu'elle était ravie en extase, elle s’écria : « Toutes les
fois qu'une créature offre ce sang par lequel elle a 6té
rachelée, elle offre un don d'un prix infini et que rien
ne saurait compenser. »

« Cette dévolion, ajoute Lancicius, plait & Dieu,
parce qu'elle le glorifie par la plus excellenle etla plus
sublime des offrandes. Elle demande, ou plutot, dans
un certain sens, elle exige la rémission des péchés
comruis antérieurement, un préservatif conlre les
chutes possibles, la conversion des pécheurs et des
hérétiques, et la rémission des peines temporelles
dues au péché. Elle sert encore a rendre grdces &
Dieu pour toutes les bénédictions publiques ou per-
sonnelles qu’'il nous a accordées, & obtenir I'assis-
tance divine, et a soulager les besoins multipliés des
vivauls et des morts. »

§ IV. La dévotion & la sainte Vierge,

3. Cerlaines personnes désirent souvent connaitre
jusquou doit aller leur dévotion a la sainte Vierge, et
la limite ou leur amour doil s'arréler Elles ne sont
pas satislaites quand on leur a dit que leur dévolion
ne saurait jamais alier trop'roin; qu'a le bien prendre
il n'est pas possible dela pousser a I'excés: enfin,
que nulle borne n'est imposée a leur amour. Quelque
exucle que soit cette doctrine, clle ne les ~atisfait pas.




RICOESSES DE NOTRE PAUVRETE 159
Elles regardent ces sentiments comme une sorte de
pieuse exagération, vraie dans un sens, mais qui ne
donne point une réponse plausible & leur question,
une solution aux difficultés qu'elles rencontrent. Mais
quelle objection pourraient faire ces timides per-
sonnes, si on leur disait. Vous devez aimer Marie
autant que Jésus l'a aimée; il vous faut avoir pour
elle toute la dévotion que Jésus désire, et vous pouvez
sans scrupule prier Jésus d'accroitre toujours en vous
celte dévotion selon son bon plaisir. Il est difficile de
connaitre Jésus, encore plus de l'aimer, si nous
n'avons pas une grande dévotion pour sa sainte Mere.
Mais nous ne saurions honorer Marie d'une manicre
qui dispose mieux Jésus a exaucer nos priéres, qu'en
offrant a ce divin Sauveur les graces dont ill'a lui-
méme comblée, les actes d'amour de la trés sainte
Trinité envers cetobjet privilégié de leur miséricorde
et 'es mystéres qui lui ouvraient le trésor des graces
divines auxquelles elle correspondail si bien, et qui
lui conféraient des mérites inexprimables. Ladévo-
tion a la sainte Vierge est tellement liée a la gloire de
Dieu, que tout hommage rendu & Marie est un véri-
table acte d’amour de Dieu. En elle réside I'intérét de
prédilection de Jésus, de sorte qu'il n’ena point sur
la terre de plus cher que la défense et la propagation
du culte de sa Mere; car, si son sacré ceur soupire,
dans sa miséricorde, aprés le salut des dmes, il a
choisi Marie pour étre le refuge des pécheurs, et plai-
der leur cause auprés de lui. Sitoules les cuvres de
Dieu proclament sa gloire, et si, quand il jeta les yeux
sur cette terre qu'il avait faile, il la bénit en disant
que tout était bon, tandis que les étoiles du firmament
chantaient ses louanges, et que les anges mélaient
leur voix A ce concert, combicn plus douces encore
sont les louanges que chanlent en son honneur les
ceuvres qu'il a accomplies en Marie, et les dons qu'ila
répandus sur elle | Les hommeset lesanges y trouvent
uue source inlarissable de joie et d'allégresse. Ohl



160 CHAPITRE V

pour l'amour de Jésus, nous devons apprendrec A
aimer Marie davantage. Il faut que cetle dévotion
croisse en nous comme la grice, qu'elle s’y fortifie
comme I'habilude de la verlu, qu'elle y augmente
chaque jour en ferveur et en tendresse, jusqu'al’heure
ou Marie viendra nous aider & mourir, et & subir sans
crainte le terrible jugement.

Ne nous imaginons pas qu'il en soit de la dévotion
ala sainte Vierge comme de la possession d'un livre
ou d'un chapelet, et qu'on puisse 1'acquérir une fois
pour toutes, d'un seul coup et tout entiére. Dire que,
quand nous avons recu de Dieu la gridce d’humilité,
nous n'avons simplement qu’a conserver ce don, sans
songer a l'augmenter, ne serait pas une plus fausse
maxime, que de nier que la dévolion & Marie soit sus-
ceplible d'accroissement. Je le répéte, elle doit croitre
en nouscomme une vertu, s’y fortifier, comme une
habitude, autrement elle n’a aucune valeur. Que dis-
Je? c’est moins que rien, comme une courte réflexion
le fera voir. L'amour de Marie n'esl qu’une autre
forme de l'amour de Jésus, ainsi modifié par la volonté
divine. Si donc, notre amour pour Jésus doit grandir
chaque jour, il en est de méme de celui que nous de-
vons avoir pour sa Mére. Une personne qui dirait :
Il ne convient pas de méler les prieres en I'honneur
de Marie aux pricres en 'honneur de Jésus, montre-
rait qu'elle ne s'est poinl formé une idée juste de
celle dévotion, el qu'elle est sur le point de tomber
dans une dangereuse erreur Toutefois, certaines per-
sonnes inconsidérées parlent comme sila dévotion
envers la Mére élait une parcelle détachée du culte du
Fils, une sorte de concession de Jésus & Marie, comme
si Jésus élait une chose et Marie une autre, et que la
dévotion dat étre divisée entre eux en raison de leur
dignité respective, soit une livre pour Jésus el une
once pour Marie. Si ces personnes comprenaienl bien
ce qu'elles disent (et c'est ce qu'elles ne font pas),
elles verraient certainement que leur langage est




RICIESSES DE NOTRE PAUVRETE 164

Impie. L'amour de Marie est une partie intégrante de
Pamour de Jésus, et s'imaginer que leurs inléréls
puissent étre en opposition, c'est montrer qu'on ne
connait point Jésus ni la dévolion qui lui est due. Si
le culle de Marie n'est pas réellement en lui-méme le
culte de Jésus, toutes les fois que nous rendons
quelque hommage 2 la Mére nous dérobons au Fils
quelque chise que nous savons lui apparlenir, ce qui
est un sacrilege. Ainsi, ceux qui nousinvitenl a nous
modérer, & rester dans les bornes légitimes de la dé-
votion, & ne point aller trop loin, 4 ne point trop faire
pour Marie, n'assurent pas & Jésus, comme ils se
'imaginent, les honneurs qui lui sont dus: mais ils
font ce terrible aveu, qu'ils dérobent eux-mémes
quelque chose & Jésus pour le donner & Marie, bien
qu'ils veillent avec soin a ce que ce ne soit pas trop.
Comme ceci sonne mal a 'oreille! La dévotion a
Marie peut étrerépréhensible quant a sa nature, mais
jamais quant au degré de ferveur qu'on peut y appor-
ter. Si "'amour de Marie n’est pas I'amour de Jésus,
sila dévolion a Marie n'est pas une dévolion qui
I'honore lui-méme, ma théologie, d'accord avec mon
amour pour Jésus, me dit qu'il n'y a point de place
pour Marie dans mon ceeur, qui est trop pelit déja
pour Jésus-Christ seul. O tendre Mére. il faudrait mal
vous connailre pour avoir de semblables peunsées |
Quelle pauvre et misérable idée il faudrait avoir de
Dicu lui-méme! J'aurais autant de raison de penser
que la grice m'éloigne de Dieu, vu que les sacrements
me mellent & méme de me passer de Jésus, que de
Supposer que vous pouvez faire autre chose qu'aug-
menter 'amour de volre Fils pour moi, et aceroitre
merveilleusement mon amour pour lui.

Gonsidérons mainlenant tout ce que la vie de la
sainte Vierge renfermo des mérites que nous pouvons
aussi offrir & Dieu. Le Tout-Puissant a-t-il jamais tait
parta une créalure ou A tontes Jes créatures ensemble
d'une grice égale a 1'lmunaculde Conception, ou ay

11



-

162 CHAPITRE V

choix qui éleva Marie a la dignité de Mére de Dieu?
Soit que nous parcourions les soixante-trois mysteres
qui composent sa vie, soit que nous la résumions
dans ce que les théologiens appellent les trois sancti-
fications, a savoir : sa Conception Immaculée, I'Incar-
nation et la Descenle du Saint-Esprit; nous'y puise-
rons des traits aussi chers & Jésus qu'ils sont puissants
sur son cceur. Chacun de ses actes est rempli de la
grace du Fils et de I'amour héroique de la Mere; cha-
cun d'eux est plus agréable aux yeux de Dieu que
tout I'héroisme de ses saints; chacun d'eux. enfin, en
raison de I'amour trés parfait dont 'dme de la sainte
Vierge ¢lait embrasée, rapporte a Dieu plus de gloire
que tous les services des trois hiérarchies célestes.

La dévotion soit aux douleurs, soit aux joies de
Marie pourrait fournir des exemples a I'appui de ce
nous avaucons. Sans nous arréter au culte rendu a
ses douleurs, parce qu'il est mieux connu, el que
d'ailleurs nous espérons ea traiter dans un autre ou-
vrage, nous ne parlerons ici que dela dévotion a ses
joies, qu'on peutappeler la dévolion de saint Francois.
Saint Thomas de Cantorbéry avait coutume de réciter
sept fois par jour la Salutation Angélique, en hon-
neur des sept joies de la trés sainte Vierge sur la
terre : I'Annonciation, la Visitation, la Nativité, I'Epi-
phanie, I'Invenlion dans le temple, la Résurreclion et
'Ascension. Un jour, notre sainte Mére lui apparut et
lui dit: « Thomas, votre dévotion m'est trés agréable ;
mais pourquoi ne rappelez-vous dans vos prieres que
les joies que j'ai goutées sur la terre? Désormais,
songzez aussi 4 celles que je gotte dans le ciel; car
quiconque honore Loules ces joies jele consolerai, jele
réjouirai, el je le présenterai & mon trés cher Fils a
I'licure de la mort. » Saint Thomas senlit son ceeur
rempli d'un bonheur surnaturel, et il s'écria : « Et
comment, 6 ma sainte Mére! pourrai-je faire ce que
vous exigez de moi, puisque j'ignore quelles sont vos
joies dans le ciel ? » Et la sainte Vierge lui répondit

o



RICIIESSES DE NOTHE PAUVIETE 163

« qu'il devait, en récitant sept fois par jour la Salu-
talion angélique, honorer les joies suivantes : 1° Ja
préférence que la sainte Trinité lui accorde par-dessus
toules les créatures: 2° sa virginité qui I'a élevée au-
dessus des anges et des saints 3° 1'éclat dont sa gloire
brille dans les cieux; 4° le culte que tous les élus lui
rendent comme a la Mére de Dieu ; 5° I'empressement
avec lequel son Fils exauce toutes ses demandes:
6° les grices dont elle a comblé ses serviteurs sur la
terre, et la gloire qu’elle leur a préparée dans le ciel;
7° I'accroissement de sa gloire accidentelle jusqu'au
jour du jugement. » Saint Thomas composa, dit-on,
a ce sujet, la prose « Gaude flore virginali, » qu'on
chanlait dans quelques églises, et qui est citée dans
le Parnassus Marianus (1). Nous lisons dans la vie de
sainle Catherine de Bologne qu'elle honorait saint
Thomas d'une maniere spéciale, et qu'elle avait cou-
tume de praliquer cette dévotion. Le bienheureux
Francois de La Croix rapporte de saint Ranulphe que
la sainte Vierge lui apparut tandis qu'il rappelait dans
ses pricres les sept joies qu'elle avait goatées sur la
terre, et qu’elle lui révéla les sept joies célestes qu'elle
avail révélées A saint Thomas, mais dans un ordre
différent. :

Une autre révélation, faite au bienheureux Joseph
Herman, de I'Ordre des Prémontrés, fait voir combien
le culte de ses joies est agréable a notre sainte Meére.
Il arrivail trés fréquemment, A cette époque, que des
vols sacriltges élaient commis dans les églises, et le
bienheureux Joseph élait souvent désigné pour veiller
ala garde dusanctuaire. Cette charge lui faisait omettre
parfois une de ses dévolions ordinaires, qui consistait
a réciler un certain nombre d'Ave Maria en 'honneur
des joies de Marie. Elle lui apparut un jour, non point
comme de coutume, éblouissante de jeunesse et de
beauté, mais courbée par la vicillesse, et couverte de

(1) P, 207, ap. Lancic, II.




164 CHAPITRE V

rides. Le Saint osa lui demander la raison de ce chan-
gement, et elle Jui répondit : « Je suis devenue vieille
pour vous; qu'est devenu le souvenir de mes joies?
Que sont devenus vos Ave Maria? Que sont devenus
ces exercices de piété qui me rendaient jeune a vos
yeux, et vous aux miens? Ne négligez pas mon ser-
vice sous prétexte de veiller a la garde du monastere,
car je suis moi-méme sa meilleure gardienne. » Li-
dessus le bienheureux Joseph reprit ses pieuses pra-
tiques, bien consolé par la pensée de l'inlérét que sa
sainle Meére prenait & ses prieres. Saint Pierre Damien
rapporte dans ses épitres un trait semblable : Il y
avait un certain religieux qui chaque jour, en passanl
devant 'aulel de la sainte Vierge, la saluail en ces
mots : « Réjouissez-vous O Mere de Dieu! Vierge Im-
maculée! Réjouissez-vous de la joie que I'Ange vous
a apporlée! réjouissez-vous, 0 vous qui avez mis au
monde le lambeau de la lumiére éternelle! réjouissez-
vous, 6 sainle Mére ! réjouissez-vous, 0 Vierge Meére
de Dieu! réjouissez-vous, 0 vous la seule Vierge
Mare! toute la création chante vos louanges; Mere de
la lumiere intercédez pour nous. » Un jour, comme il
traversait 1'église, il entendil une voix qui partait de
I'autel et qui disait : « Tu m'annonces de la joie, et la
joie Uarrivera & toi-méme (1). »

Ce n'est pas seulement & Nolre-Seigneur que nous
pouvons oflrir les douleurs, les joies, les dons, les
grices el les grandeurs de sa mere, mais a elle-méme
aussi. Un jour que sainte Gerlrude l'invoquait par ces
paroles du Salve Hegina que chanle I'Eglise : « Soyez
donc nolre avocale », elle vil notre sainle Mere se
pencher vers elle, comme altirée par plusieurs liens.
Elle comprit par 1a que toutes les fois qu'on invoque
Marie comme avocale sa tendresse malernelle en est
si louchée qu'elle ne saurail résister aux prieres quon
lui adresse en celle qualilé. A ces mots : « Vos yeux

(4) Liv. ua, lett, 40




RICHESSES DE NOTHE PAUVRETE 165

pleins de miséricorde, » la sainte Vicrge toucha lége-
rement son Fils, et lui (it tourner les yeux vers la
jerre, co disant & sainte Gertrude : « Voila les yeux
remplis de miséricorde » (et elle montra ceux de Jo-
sus). « que je puis tourner en signe de salut vers
ceux qui m'invoquent, et ce regard leur conférera les
plus abondantes bénédictions. » La sainte apprit en-
suite de Notre-Seigneur & invoquer au moins une fois
par jour cette tendre Mére, en lui disant : « Zia erqo
adracata nostra, illos tuos misericordes oculos ad nos
converte; » et elle en recut I'assurance qu’'elle s’atti-
rerait ainsi d'immenses consolations & I'heure de sa
mort (1).

Sainl Bernard nous recommande de présenter toutes
nos offrandes & Dieu par les mains de Marie; et, quoi-
que ce passage de ses euvres soit bien conau, je ne
puis me dispenser de le citer ici : « Souvenez-vous de
confier & Marie tout ce que vous allez offrir, afin que
les grices retournent A la source de toutes grices par
le méme canal qui vous les a amenées. Ce n'est pas
que Dieu n’elt pu distribuer ses graces, selon son bon
plaisir sans ce canal; mais enfin, il a préféré nous
donner les secours d'un intermédiaire. Vos mains,
pleines de présents, sont peut-cire souillées de sang,
et vous ne les avez pas purifices. Ayez donc soin, si
vous ne voulez pas voir votre offrande dédaignée de
Dicu, ayez soin de la présenter par les mains trés
pures do Marie. Car ses mains sont blanches comme
des lis, et Celui qui aime les lis ne repoussera jamais,
comme n'en ayant pas la puretd, ce qui est dans les
mains de sa mere (1) ». Lancicius ajoute que nous de-
vons agir ainsi pour deux raisons : la premiére, parce
que Dieu ayant voulu nous communiquer ses graces
par Marie, nous devons aussi lui offrir par elle nos
dons; la seconde, parce qu'en lui faisant nos offrandeg

(1) Rév., liv, 1V,
(4) De aqueductu,




166 CHAPITRE V

par l'entremise de Marie, nous reconnaissons I'estime
singuliere que Dieu a pour elle, eslime qui est la
cource de nolre vénéralion, et l'origine du culle que

pous lui rendons.

§ V. Les saints Anges.

4. La vie des anges, ces premiers-nés de Dieu, nous
oflre aussi de grandes ressources pour la pricre; et
Nolre-Seigneur semble appeler notre attention sur ce
point quand il nous enseigne a dire : « Que volre vo-
lonté soit faite sur la terre comme au ciel. » L'Ecri-
ture nous fournil bien des notions sur les anges, sur
Je culte qu'ils rendent & Dieu, sur leur ministére au-
pres des autres créatures, et leur caraclere particulier;
c'esl ainsi que nous connaissons les archanges Michel,
Gabriel et Raphaél. Elle nous parle de leur nombre
immense et nous indique les noms de leurs neuf
cheeurs. Quelques théologiens ont enseigné que cha-
cun des anges forme a lui seul une espéce particuliere;
ce qui écraserait notre imagination sous le poids de
la magnificence de Dieu ainsi entrevue. Daulres,
avec plus d'apparence de raison, en comptent vingt-
sept especes, trois dans chaque cheeur, de méme qu’il
y a trois cheeurs dans chaque hiérarchie; et cela
méme nous donne une idée bien étonnante de la cour
céleste, vu la difficulté pour nous de concevoir d'autre
division des creéalures raisonnables que les intelli-
gences servies par des organes et les purs esprits.
D'autres, sans entrer dans la question d'espece, nous
disent que la grace de chaque ange est une beaulé,
une excellence entierement différente de la grace des
aulres anges. Si nous poursuivons cette pensée, nous
trouverons du bonheur a songer & Ja perfection du
culte rendu par les anges dans le ciel a ce Dieu que
nous servons si mal sur la terre. C'est ainsi que la
sceur Minima de Gesu Nazareno, religieuse carmélite




RICHAESSES DE NOTRE PAUVRETE 167

de Vetralla, qui vivait A I'époque de l'invasion fran-
caise en Ilalie, et qui s'adonnait & la priére d'une
maniére tout A fait extraordinaire, avait coutume
d'offrir & la divine Majesté I'amour du premier cheeur
des Séraphins, en réparation de tous les outrages qui
se commettent dans le monde. Nous avons encore
d’autres appuis pour notre intercession dansles adora-
tions des Saints, etde culte admirable qu'ilsrendent a
Dieu dans le ciel; culte et adoration qui vont toujours
augmentant, 3 mesure que des 4mes quittent la terre
ou le purgatoire pour entrer dans le séjour de la fé-
licité éternelle. Par ces dévotions nous satisfaisons
notre amour, et nous contraignons, par une douce
violence, le cceur sacré de Jésus & exaucer nos priéres.

§ VI. Tout ce qui est et a été.

%. Si maintenant nous descendons sur la terre, 1A
aussi nous lrouverons un encens délicieux dont le par-
fum apaisera la juste colére de Dieu, et méritera a
nos pricres une réponse favorable. Tout ce que les
saints ont accompli dans les siécles passés, la mer-
veilleuse sainteté du modeste Joseph, les austérités de
saint Jean-Baptiste dans le désert, les travaux des
Apotres, les souffrances des martyrs; ou, si nous re-
montons & I'Ancien Testament, les ravissements des
prophetes, la fidélité des Macchabées, les merveilles
du grand cceur de David, les combats de Josué, la dou-
ceur de Moise, la pureté de Joseph, la simplicité de
Jacob, les méditations d'lIsaac, la foi d'Abrabam, le
sacerdoce de Melchisédech, l'arche de Noé, le sang
d'Abel ; les longues nuils et les pénibles jours de ces
neuf cents années durant lesquelles Adam accomplit
une pénitence laborieuse, héroique et volontairement
accepléc; lous ces actes, nous pouvons les offrir a
Dieu avec humilité et confiance, et ils auront & ses
yeux la méme fraicheur que #'ils dalaient d'hier.




168 CHAPITRE V

D'aillours, nous ne saurions emplover une méthode
de pricre plus en harmonie avec l'esprit de I'Eglise;
car I'une de ses formules les plus ordinaires est d'im-
plorer la miséricorde de Dieu pour le temps présent,
en vertu des miséricordes passées qu'il a daigne ré-
pandre sur ses saints et sur son peuple. Mais nous
avons A notre disposition le présent aussi bien que le
passé. La terre, & chaque heure du jour, rapporte a
Dieu une joyeuse moisson de gloire. Sur les collines,
dans les plaines, dans les vallées, dans les couvenls
el dans le monde, depuis le Pape dans son palais. jus-
qu a I'lndien converti dans sa hutle, combien d'actes
surnalurels s'élevent vers Dieu; combien d'actes de
foi, d'aspirations d'espérance, de soupirs d’amour
ou de crainte; combien de pénitences; combien
d'actes de conformilé & la volonté divine! Aujour-
d’hui, combien de messes ont été dites, de commu-
nions faites, d'absolutions données, d'extrémes-onc-
tions recues ; et, & chaque heure du jour, combien de
vicloires éclalantes aulant que silencieuses les eaux
du baptéme remportent pour la gloire de Dieu ! Tous
ces biens nous appartiennent, nous pouvons les re-
cucillir 2 notre gré, les répandre sur les charbons
ardents de la dévolion dans 'encensoir de notre coeur,
ot faire monler vers le Tres Haut le parfum d'un doux
encens. Ce n'est pas encore lout : les créalures de
'ordre inférieur rendent toutes hommage & Dieu, en
répondant a la fin de leur création : les animaux dans
la prairie, les oiseaux dans l'air, les poissons dans la
mer, les bois et les fleurs, les vents et les rosées, sont
autant de choses que nous pouvons, avec reconnais-
sance et amour, olfric au Seigneur. Nous possé¢dons
encore Loules les ceuvres de Dieu lui-méme, depuis la
créalion du monde jusqu’a celte heure que nous donne
sa Providence ; sa longanimilé vis-a-vis des pécheurs,
el les jugements qu'il a prononcés sur eux; les pa-
roles qu'il a adressées i ses Sainls, Jes visions dont il
les a lavorisés, les révélalions quiil leur a faites; som




RICHIESSES DE NOTRE PAUVRETE 169

intervention dans les événements de ce monde en fa-
veur de son Eglise; la visible protection qu'il a étendue
sur son arche dans I'Ancien Testament, et, dans la
nouvelle alliance, sur le Saint-Siege. — Dieu veut que
nous nous servions de ces moyens pour le disposer
a nous écouter favorablement. Ce sont des armes qu’il
fournit & l'arsenal de la pricre.

L'amour ingénicux des saints et des personnes
pieuses est allé plus loin encore. 1ls ont offert & Dieu,
dans la ferveur de leurs cceurs, tous les hommages
que touteslescréatures possibles pourraientluirendre,
alin d'approcher, ou du moins de paraitre approcher,
autant que possible,de son infinité. Ilsont 0sé imaginer
que, de ces trois abimes, la puissance du Peére, la sa-
gesse du Ifils et 'amour du Saint-Esprit, jaillissaient
brillants de beauté et dans un ordre admirable tous
les mondes possibles, et ils ont offert ces innombrables
systétmes comme un acte d'amour et un puissant auxi-
liaire de leur intercession. Ils ont offert aussi les dou-
leurs inconcevables qu'on souffre dans le purgatoire,
et qu'ils s'allendaient & ressentir un jour eux-meémes.
Ces douleurs belles dans leur perfection, saintes dians
leur but, sanctifiées en outre par le contact des imes
saintes, forment une agréable olfrande présentée & la
justice et & la pureté de Dieu,

§ VII. Les perfections de Dieu lui-méme,

6. Mais des hommes pieux ont été encore plus loin,
« Toute chose est & Jésus-Christ, et Jésus-Christ est a
Dieu. » Ils ont senti combien toutes les louanges
des créatures étaient au-dessous de la majesté de
Dieu; aussi, quand ils ont voulu obtenir quelque
grice extraordinaire, ils ont oflert au Seigneur scs
perfeclicng infinies et la gloire qu'il recoil des attri-
buls qui conslituent sa divinité. lls ont plaidé leur
cause au nom de la génération éternelle du Fils, au




{70 CHAPITIE V

nom de la double procession de I'Esprit-Saint. Ils ont
offert A Dieu la science et I'amour par lesquels il se
connait et s'aime lui-méme, et la complaisance in-
communicable des trois Personnes divines I'une pour
l'autre. Et en relour ils ont obtenu non seulement
I'accomplissement de leurs désirs, mais un tel accrois-
sement d'amour divin dans leurs dmes, qu'ils I'au-
raienl & peine cru possible. Ils ont trouvé que les
termes techniques en usage pour désigner les dogmes
et préciser les définitions ne sont pas de vains sons
ou des mots vides de sens, mais des lammes commu-
niquées d'en haut.

11 est difficile de nous en tenir a notre sujet, c'est-a-
dire & l'intercession, quand nous citons tant de choses
qui nous entrainent & parler de I'amour. Mais il n’im-
porle : passons en revue toutes ces richesses de notre
pauvreté. lous ces trésors que nous possédons en Jé-
sus-Christ, et voyons si nous n'avons pas & notre dis-
position une abondance de moyens a l'aide desquels
nous pouvons approcher de Dieu, et lui adresser de
conlinuelles et ferventes priéres. Quelle délicieuse va-
riété de champs ouverts a notre médilation ! quelle li-
berté d'esprit nous avons trouvée | combien il est aisé
de faire un service d'amour quand tout ce qui nous
entoure respirel'amour, au pointde nous faire presque
oublier notre intercession! — Pour mieux apprécier
I'utilité de ces praliques, examinons la situalion ou se
trouvent les valéludinaires, les personnes qui ne souf-
frent point précisément des douleurs d’une maladie
sérieuse, mais qui sonl continuellement exposées aux
inconvénients d'une santé chancelante. Elles aussi dé-
sirent se dévouer A la gloire de Dieu, aux intéréts de
Jésus et au salut des dmes ; Loutefois elles ne peuvent
rien faire de ce qui concerne l'activité exlérieure, et
peul-élre n'ont-elles pas les moyens de contribuer
aux bonnes ceuvres par leurs aumones. L'intercession
ordinaire, par laquelle on demande direclement a
Dieu, en quelques mots, quelque grace pour telle ou




RICHESSES DE NOTHE PAUVRETE 1711

tellepersonne, estbientdtépuisée. D'ailleurs, ellen’offre
aucun attrait qui puisse charmer les ennuis d'une
faible santé, ou relever un esprit abattu. Mais errer
parmi ces richesses dont nous avons parlé, user de
celle variéléinfinie et magnifique de pieuses offrandes,
c'est 14 pour l'esprit une charmante occupation. Elle
ranime la dévotion chancelante, et nous permet d'en-
lretenir constamment avec Dieu un aimable com-
merce d'affection et de respect, en méme lemps que
nous travaillons & avancer sa gloire et la grandeur de
son Eglise. Et ceci ne s'applique pas seulement aux
personnes d'une santé faible ; tout le monde peut y
trouver une pratique facile de la présence de Dieu et
une occupalion également intéressante pour l'esprit
et pour le cceur. Plus se multiplienl les pensées et les \
images des choses qui nous rappellent!'idée de Dieu,
plus aussi notre esprit et nolre cceur se remplissent
de lui, et il nous devient plus aisé de vivre toujours |
dans le sentiment de sa présence. Et la pratique de la ,
présence de Dieu n’est elle pas la moitié de la perfec-
tion? N'oublions pas non plus de dire qu'un autre
avantage de cetle méthode d'intercession est de com-
batire et surmonter en nous l'esprit du monde. Ce
qui rend le monde un ennemi si redoutable, c'est la
mulliplicité de ses fins et de ses moyens. Ses intéréts
sont en effet si nombreux | il attaque notre pauvre na-
ture par tant de cOtés & la fois! il s'empare de nous
sous ltunt de formes variées! Lareligion, au contraire,
parait a une foule de gens dénuée de lout intérét in-
tellectuel, séche et slérile, uniforme et monotone.
Mais aussi, ils la connaisscnt si peu; et, d'ailleurs,
ils ne peuvenl s'altacher constamment & un seul
objet. C'est ainsi que la vie spirituelle est peu en fa-
veur. Il est vrai qu'il y a pour I'dme un élat élevé,
sublime, dans lequel elle s’arréte & la seule contem-
plation de Dieu. Mais ce n'est pas l1a notre lot. A nous
et & lous ceux qui nous ressemblent, il faut tout I'in-
térét que la variété et la beauté donnent & la dévo-




{72 CHAPITRE ¥

lion: et méme alors nous nous en fatiguons aisé-
ment. Ainsi done, plus nous lrouvons d'intérét el de
variélé dans la religion, plus il nous est facile d’extir-
per de nolre ame le misérable esprit du monde pour
embrasser avec zele les inléréts de Jésus. .

Et quelles consolations ne puiserons-nous pas dans
ces trésors de notre pauvreté, quand la (ristesse s'em-
parera de nous. que le souvenir de nos péchés nous
découragera, que les hommes s'altacheront a nous
persccuter, que nos bonnes intenlions échoueront, ou
que la vic el le monde nous seronta charge ? A toules
CeS MISCres nNOUs OPpoOSerons avec avantage les belles
praliques qu'on vient de lire. Car, apres lout, qu'esl-ce
qui nous louche de plus prés? n'est-ce pas la gloire
de Dieu? Qu'est-ce que nous avons le plus & ceeur?
n'est-ce pas de voir Jésus aimé de ses créalures, et
en possession de lout ce qui lui apparlient? Sans
doute. Quelles que soient donc les alflictions qui
viennent fondre sur nous, notre ime, naturellement,
trouvera un allégementd ses maux et une consolation
vérilable, en parcourant I'empire infini de Dieu. deo
Jésus, de Marie, des anges, des saints, des hommes
el des créalures innocentes, el en prenant va part de
joie dans ce sacrifice perpétuel de louanges qui s'éleve
de chaque poinl de la créalion vers la majesté de
Celuique nous chérissons a la fois comme notre Dieu
et notre Perel




CLIAPITRE VI

DIEU CENTRE DE TOUT

§ I. Vanité de la sagesse humaine.

Dieu est le centre de tout, et rien n'a de valeur
qu'cn lui. Comme toute chose vient de lui, toule chose
relourne a lui; et la méme créature rebelle qui o re-
fusé de reposer sur le sein de son amour, tombe dans
les mains de sa juslice. Aucune chose au monde n'a
de prix que celui que Dieu daigne y altacher. Un es-
pril éclairé ou un ceeur aimant ne saurait avoir d'es-
time pour une chose qu'd cause des rapports vrais ou
supposés qu'elle peut avoir avec le Tout-Puissant. 1l
n'y a qu'un point de vue veritable pour envisager les
choses et cest le point de vue de Dieu. Je ne sais
reellement il est nécessaire de rappeler des véritis
wssi manifestes  Toutelois, il faut l'avouer, les cu-
tholiques eux-mémes ne s¢ persuadent pas aisémeul
de cos vériles, sans parler de la dilticulté encore plus
graade qulils éprouvent & les metlre en pralique

uand une fois ils les onl admises. Plusicurs sonl peé-
Liblement aflectés de voir dans les aulres enfants de
I'Eglise lanl de marques d'oubli de Dieu, surtoul dans
un pays ou I'hérésie domine Lt cependant ils sonl
bien loin, eux-mémes, de rendre & Dieu ce qui lui est
di. Cousidérez leur manicre de [aire daus les asscii-

&



{174 CHAPITRE VI

blées politiques, dans les cercles scientifiques, ou
autres réunions; et vous verrez qu'ils onl souvent
l'air de dire, par leur excessive réserve, que Dieu est
tres bien ou il est, mais qu'il n'est pas a propos de le
faire intervenir en toules choses : conduite qui accuse,
chez les catholiques dont je parle, un esprit étroit ou
une faiblesse intolérable. Une foule de gens vraiment
bous, poussés par les meilleures intentions, tombent
dans celle erreur, et ils pensent augmenter la gloire
de Dieu et la prospérité de son Eglise, en affectant
de telles complaisances pour le monde et ses prin-
cipes. Hélas ! un jour ils se réveillent et découvrent
que, tandis que leur propre dévotion s'aflaiblissait,
que leurs prieres diminuaient de ferveur, que leur
piété devenait purement extérieure, et que leurs prin-
cipes s'abaissaient insensiblement au niveau de ce
qui les environnait, ils n'ont pas alliré une seule dme
a Dieu, ni, dans un seul coin du monde, augmenté
I'amour divin dans un cceur. Pour combien de gens
en esl-il ainsi ! On les croit des hommes précicux, les
colonnes de I'Eglise, non que ce soit des hommes sur-
nalurels et iniliés au secret de Dieu, mais parce qu'ils
jouissent de la considération publique, el qu'ils ap-
parlicnnent & la haule classe de la société. Leur pru-
dence n'est pas sans oblenir des résullats ; mais quels
sonl-ils? A-l-on allumé dans quelque cceur un amour
plus fervent pour Jésus? Quelque pauvre dme a-l-elle
¢L¢ sauvée ? Oh non! mais le ministére du jour a été
amené a laisser lomber un mot de tolérance en taveur
du Pape, ou bien un membre du cenlre risque une
motion sur quelque point insignifiant & la chambre
des Communes ; celte motion a été relevée dans le
journal du lendemain et puis on a fini par n'en plus
parler! Par cette démarche on s'est mis & I'abri de
toute déconsidération. C'est bien! Que Dieu en soit
loué, et que ces généreux protecteurs de Dieu en
soient loués aussi| Sculement quelquelois nous avons
besoin de quelque chose de plus que la considéra-




DIEU CENTRE DE TOUT 175

tion. Examinons notre prudence; elle sera notre plus
grande richesse, si elle est surnaturelle, mais non
autrement. Dans le pays, dans le siécle ou nous vi-
vons, il faul que chacun se fasse une idée juste de
Dicu et de ce qui lui est da; sans quoi il est hors de
doute que dans mille occasions nous nous éloigne-
rons de la bonne voie.

Il ya presque de la naivelé & dire que si nous savions
toujours ce que Dieu désire de nous, ce nous serait un
grand secours pour le bien servir. Certes, nous n'ose-
rions pas nous révolter ouvertement contre la volonté
de Dieu. Toutefois, en pratique, nous connaissons
celte volonté dans la plupart de nos actions; et, si
nous ne la connaissons pas dans toutes, du moins
nous savons toujours le motif par lequel Dieu désire
que nous agissions quand nous faisons un acte. « Quel-
que chose que vous fassiez, dit sainl Paul, soit que
vous mangiez, soit que vous buviez, faites tout pour
la gloire de Dieu. » Saint Jean, de son c6lé, nous dit
que Dieu est amour. Ainsi, au milieu du systeme si
compliqué et presque infini au sein duquel nous
vivons, Dieu a dirigé toutes choses, d’'une maniere
admirable, vers deux fins qui semblent se confondre
en une seule : il a disposé tout de maniére d'abord a
étre aimé, el ensuite a nous donner les moyens de
aimer. S'il nous est permis de parler ainsi du Tout-
Puissant, il semble n'avoir pas d'autres vues; el, au
moyen de sa puissance infinie, il dispose tout de ma-
nicre A amener ce résullat, c'est & quoi lendenl loutes
sos euvres. Les ceeurs de ses créatures, Lel est I'unique
teésor qu'il daigne rechercher dans toule sa création.

Nous remarquerons, en premier lieu, que ni les
anges ni les hommes n'ont ¢Lé créés dans un état de
nalure, mais dans un état de grace; ils étaient ainsi
capables d'aimer Dieu surnaturcllement et de mériler
la vie ¢ternclle, qui n'est autre chose qu'une éternelle
gucicle avee lui. L'état de grdce était plus propice que
celui de nature pour aimer Dieu. Par la grace, il pou-

.




176 CHAPITRE VI

vait se communiquer a nous, il obtenait plus d'amour
de nolre parl, ¢l nous rendail plus capables de I'aimer,
Ensuile, vint la Rédemption, ou la méme inlenlion se
manifeste avec éclat. Dieu aurait pu pardonner le
éché sans I'Incarnalion; mais ce moyen nous mar-
quait plus de tendresse, el élail plus propre & nous
inspirer son amour. — Quand Nolre-Seigneur vint
surlalerre,unede ses larmes aurait suffi pour racheter
mille fois le monde; mais'amour demandait du sang.
Une seule goutle edt été surabondante mais le verser
tout entier, d diverses reprises, dans le jardin des
Olives, & la colonne, sur le chemin de la Croix et sur
le Calvaire, ¢lail une plus grande preuve d'amour, el
un moyeun hien plus efficace pour gagner le ceeur des
hommes. Quand Jésus-Christ fut remonté vers son
Pere, laissant 'ceuvre de la Rédemplion s'accomplir
dans le cours des sieécles, la grice edt suffi pour la
consommer ; mais en revenant lui-méme parmi nous,
invisible dans le Saint-Sacrement, miracle qui écrase
nolre raison, Jésus nous montre plus d'amour, prend
unc part plus personnelle & notre salut, et nous de-
mande en retour plus d'affection. Nous aurions pu
élre immorlels et heureux dans un monde d'ou le
péché etl été banni, au sein d'une nature élernelle-
ment belie ; mais Jésus, qui trouve ses délices a4 élre
avee les enfants des hommes, veut qu'ils soienl avec
lui durant toule I'éternitlé : que dis-je, il veul étre lui-
meéme leur bonheur. Vous le voyez done, toul ce que
fait notre Peére céleste, c'est pour gagner notre coeur.
1l daigue soupirer apres nolre amour. Il nous a donné
une nature Lelle que nous ne pouvons étre heureux
gu'en l'aimant; et puis, jelanl un regard de miséri-
corde sur notre désir de I'aimer davantage, il fail tout
ce que nous lul permellons de faire pour nous meltre
¢n élat de concevoir pour lui un amour de plus en
plus fervent. Ainsi, tout est amour depuis le commen-
cement pusqu'a la fing il n'y a point d’aulre mesure, i)
p'y a poiul daulre principe.




DIEU CENTRE DE TOUT 177

Oh! que n'avons-nous des cwurs assez grands pour
comprendre cet amour et tout ce qu’il renferme! Si
nous voulons user de poids et de mesures avec la
Bonté infinie, prenons l'amour qu'il a pour nous
comme mesure de notre amour pour lui : c'est 1a le
but ou tous nos efforts doivent tendre sans cesse, bien
que nous n’ayons point I'espoir d'y atteindre jamais.
Si nos cceeurs ne sont pas émus, attendris et trans-
portés, a la seule pensée, au nom seul de Dieu, du
moins Ila réflexion doit nous convaincre que toute la
religion n'est qu'une ceuvre d'amour, et que, sans
amour, nous ne saurions espérer de jamais voir Dieu.
Partout Dieu prend la derniere place dans le monde
qu’il a fait; il s'abaisse & supplier quand nous croi-
rions qu'il va commander ; celui qui nous a tous créés
de rien, celui de qui seul tout bien procéde, consent a
paraitre notre obligé ! Oserai-je le dire? il semble
nous faire la cour, il prodigue ses caresses a notre
dme, et jJamais nos froideurs ne le rebutent: il nous
ctde toujours, il fait taire constamment ses droits, et,
se mettant & notre place, il nous met A la sienne. L'In-
carnation est un type parfait de la conduite du Créa-
teur envers ses indignes créatures. Le mystére de
I'Eucharistie est tout & fait en harmonie avec la con-
duite du Tout-Puissant dans le monde qu\l a créé. Et,
hélas! nous n'en sommes pas touchés! Nous sommes
toujours aussi durs, aussi secs, aussi froids, aussi peu
genéreux que par le passé! Comme si c'était pour
nous une grande gloire de faire parade de notre libre
arbilre ; et, tandis que Dieu, par tous les moyens pos-
sibles, s'eflorce de gagner notre amour, de faire en
quelque sorte de la religion une convention de mar-
chand, ou une obéissance de galérien! Oh! jusqu'au
moment ol nous avons sondé I'abime de perversité de
nos cceurs, l'enfer a pu nous paraftre une sévérité ;
mals, en réalité, un peu de connaissance de soi-méme
fait voir qu'il est en un sens, la plus grande, parce
qu'ilestlaplusindispensable des miséricordes divines.

12




178 CHAPITRE VI

Clest avee raison que saint Frangois parcourait les
bois de la vallée de Spoléte en s'éeriant @ « Oh ! mon
Dicu! on ne vous connait poinl, on ne vous aime
point!» Cest a juste titre que sainl Bruno fit, dura.n_t
Loute sa vie, relentir I'écho des montagnes ol il s'élait
roliré de ce mot : « O bonté! 0 bonté | 6 bontél» Et ce
n'esl pas sans sujet que Notre-Seigneur apparaissant
a suinte Gertrude, pile, fatigué, saignant et couvert
de poussiere, lui dit : « Quvrez volre cceur, 6 ma fille!
car j'ai besoin d'y entrer pour me reposer, je suis
faligué de ces jours de péchél »

§ II. La doctrine de l'intention pieusement envisagée.

A mesure que la connaissance de Dieu grandit en
nous, son amour y grandit également. Nous finissons
par ressenlir une vive douleur de ne pas aimer davan-
tage notre Dieu, et de ce que d'aulres ne I'aiment pas
du tout. La encore il est prét & venir a notre aide. Non
content de disposer toul de maniére & captiver notre
ceeur, il nous donne les moyens de produire en toules
circonslances des actes d'amour surnaturel. J'ai dit,
dans le chapitre précédent, qu'il prenail d’ordinaire
deux voies différentes pour nous amener a ce résullat:
d'abord, il nous donne tout ce qui est a lui, el nous
permet de le lui offrir comme si cela nous apparlenail;
ce sont les trésors de notre pauvrelé que nous avons
précédemment examinés, En second lieu, Notre-Sei-
eneur ennoblil nos meindres aclions, et leur donne
un prix immense én les unissanl aux siennes, el en
nous mellant en état de les faire par des moltifs surna-
turels et en union avee Jui. Cest cette derniere méthode
que nous examinerons ici. Nous allons considérer le
trésor de nos actions ordinaires, et la dévotion si
calliolique de les offrir conslamment & Dieu en union
avec les actions de Jésus. Parmi Loutes les choses que
nous faisons dans le cours d'une journée, il =’cn est
pas une qui ne puisse dis¢ment contribuer a servir la




DILU CENTRE DE TOUT 179

gloire de Dieu, les intéréts de Jésus et le salut des
Ames. Peu importe que le monde ait mis sur cet acte
I'empreinte de son cachet, ou que ce soit une affaire
purement temporelle ; dés qu'un motif surnaturel
'anime, celte action est pleine de I'esprit de Dieu, et
elle devienl un bijou d’'un prix presque infini, que la
Majesté du Tout-Puissant daigne accepter avec plaisir.
Les heures se succédent et s'écoulent, et chacune est
remplie par des actions appartenant aux devoirs de
nolre état : nous écrivons, nouslisons, nous calculons,
ou bien nous achetons, nous vendons, nous parlons,
nous pensons, ou nous souffrons ; et pendant tout ce
temps, nous pouvons, si nous le voulons, battre mon-
naie pour acheter le ciel. Pour donner cette valeur
presque infinie & toutes nos actions, il suffit de les
offrir a Dieu, et, par cette offrande, de les unir A celles
du Dieu fait homme.

Cette pralique est éminemment catholique: c'est une
maniére de dire en quelque sorte la messe pendant
toute la journée, au moyen de nos actians ; et je sais
qu'elle frappe les nouveaux convertis au moins autant
qu'aucune autre des dévotions de I'Eglise. Cest la cer-
tainement un autre exemple bien touchant des moyens
que Dieu emploie pour nous amener d son amour. Les
personnes pieuses se plaignent souvent des distrac-
tions qu'excilent en elles les occupations du monde §
elles pensent qu'il n'appartient qu'aux habitants du
ciel de rendre & Dieu des hommages incessants; en
d'autres termes, elles se plaignent de ce que la terre
n'est pas le ciel. Toutefois, sous ce rapport du mains,
la différence peut disparaitre en honne partie, Si notre
service est un service d'amour, toutes nos occupations
exlérieures sont, en réalité, de précieuses oblations.
Chacune de nos actions est une hoslie, un encens, un
cantique, un sacrifice, pendant tout le cours de la
journée, pourvu que nous voulions seulement qu'il en
soil ainsi. Si donc, nous avons vraiment & cceur la
gloire de Dieu, J»~ ‘nlércts de Jésus et le salut des




180 CHAPITRE VI

Ames, si nous désirons y travailler & chaque heure du
jour, ne négligeons pas celte ressource de nos actions
ordinaires.

L'esprit d'oblation est, je le répete, essentiellement
catholique. 1l découle de la doclrine de la Messe, qui
est le centre et ]la source de toute véritable dévotion.
Il apparticnt & une religion de sacrifice, telle qu’est la
religion que nous enseigne I'Evangile. Notre Sauveur
nous a rachetés par l'oblation et le sacrifice de lui-
méme; c'est peurquoi le sacrifice et I'oblation doivent
entrer jusque dans les plus petils délails de notre
religion, et donner, pour ainsi dire, un corps et une
forme, un génie et un esprit & la dévotion catholique.
Cela est tellement évident qu’il est inutile d’insister
sur ce point. Mais ce que je désire vous faire observer,
c’'est que la encore on voit Dieu chercher & nous ins-
pirer l'amour; 1a encore éclate la méme tendresse
paternelle qu'il daigne nous montrer partout. Il sem-
blerait que la priere doit étre le plus grand privilege
que puisse nous accorder une bonté infinie; et qu'y
a-t-il de plus précieux a une créature, que de pouvoir
en toute liberté exposer ses besoins & son Créateur?
Toutefois, 'oblation esl quelque chose de plus relevé
encore que la priere. Dans la priére, c'est nous qui
recevous de Dieu; dans l'oblation, c’est lui qui daigne
recevoir. et nous a qui il permet de donner. Faire des
présents n'est pas seulement un signe d'amour, mais
aussi d une espéce d'égalité; et ainsi de 'oblation nait
une familiarité plus facile, plus tendre, plus affectueuse
avec Dieu, que ne pourrait la procurer la priére seule.
La liberté enfantine des Saints vis-a-vis de Dieu
découle en grande partie de cet esprit d'oblation.

§ 1II. Les pratiques des Saints.

I. Il nous faut voir mainlenanL quelles ont été les
pratiques des Saints, en ce qui concerne 'offrande a




DIEU, CENTRE DE TOUT 181

Dieu de toutes les actions de la journée. Mais, d'a-
bord, remarquons bien quelle est notre position.

Nous n'avons rien tant & cceur que I'extension de la
gloire de Dieu, le triomphe des intéréts de Jésus, et
le salut des 4mes. Nous avons devant nous une be-
sogne immense, peu de temps pour l'accomplir, et de
faibles moyens & y employer : d'ou il suit que nous
devons étre extrémement avares des ressources que
nous possédons, et rechercher avec ardeur l'aide de
Dieu et tous les secours que son aide implique. C'est
pour vous, aimable Sauveur, que nous travaillons; il
convient donc de nous mettre & I'ceuvre avec courage
et persévérance. — Une chose se présente a faire,
nous la faisons, et ] se borne tout notre soin. Voila,
hélas | notre conduite ordinaire. Que ne faisons-nous,
plutot, chacune de nos actions avec une intention
pieuse, les offrant & Jésus en union avec quelque acte
analogue qu'il a fait sur la terre? elles seraient un
sacrifice agréable & Dieu, et tout-puissant sur son
cceur. Quel est 'avare qui, si celw était en son pou-
voir, ne consacrerait pas avec joie toute sa journée a
fabriquer de 'argent? Eh bien! c'est précisément ce
que, grace au mystére admirable de I'Incarnation,
nous pouvons faire de la maniére la plus réelle et la
plus efficace pour obtenir la vie éternelle.

Saint Thomas enseigne que le mérite des ceuvres
d'un homme juste grandit en proportion de l'excel-
lence du motif surnaturel qui les a inspirées. Et
comme I'amour, appelé amour de bienveillance, est le
plus excellent de tous, ils’ensuit que les ceuvres faites
en vertu de ce motif sont les plus méritoires. De plus,
il enseigne, comme je I'ai remarqué dans un chapitre

précédent, que les ceuvres faites pour Dieu, considéré !
comme notre Pére, sont plus méritoires que celles que |

nous lui offrons comme & notre Créateur, parce que le

motif est plus excellent. Rodriguez nous dit que Dieu )

révéla a sainte Mecthilde qu'il se plaisait & nous voir
lui offrir nos actions en union avec celles de Jésus-



182 CHAPITRE VI

Christ } et Notre-Soigneurluivméme enseignala meéma
chose A sainte Gertrude, ainsi qu'd sainle Marie-Ma-
deleine de Pazzi. Saint Thomas dit encore que « Jésus-
Christ est figuré par le double autel des holocaustes
et de encens : car ¢'est par lui que nous devons oflrir
4 Dieu tous les actes de vertu par lesquels nous affli-
geons nolre chair et cetle offrande se fait sur 'autel
des holocaustes ; c’est par lui aussi que nous devons
offrir les aclions que nous faisons avec une plus
grande perfectlion d'esprit, et celles-ci doivent élre
offertes sur I'autel de 'encens (1). » C'est par la méiie
raison que sainl Ignace dit, dans la régle de son
Ordre, « que tous ses enfants doivent avoir une inlen-
tion pure, non seulement dans leur état de vie, mais
aussi jusque dans les moindres délails, ne clierchant
en tout qu'a plaire a la bonté divine pour I'amour
d'elle seule. » EL sainte Thérése dit « que cha-
cun verrait plus souvent exauce» ses prieres s'il
voulait seulement offrir ses aclions au Pére éternel,
en union avec les mérites de Notre-Seigneur. » Orlan-
dini rapporte du P. Lefévre, que s'étant fait sans ré-
serve I'avocat des défunts, il priait tous ses freres
d'ofirir leurs actions ordinaires, « afin que, siles de-
voirs de leur état et leurs occéupalions exlérieures les
empéchaient de prier de bouche, leurs aclions, du
moins, fissent monter vers Dieu une priére silen-
cieuse pour les saintes dmes du purgatoire. » Alin
d’éviter la fatigue et une trop grande tension d’espril,
Lancicius recommande de faire cetle oflfande par un
geul mot, tel que : « Je veux, je vous offre, je fais ou
je dis ceci pour I'amour de vous, 6 Pére céleste ! » Lt
il ajoute que nous pouvons conserver la méme for-
mule ou la varier, selon l'attrait de la grdce. A son
avis, cette pridre d’oblation est plus excellente et plus
méritoire en soi que la contemplation de ceux qui
prient dans le repos; et voici laraison qu'ilen donne:

WL 2 q 102




DIEU CENTRE DE TOUT 183

I'oblation et la contemplation ont le méme objet, Dieu
aim¢ pour lui-méme ; mais il y a dans l'oblation
quelque chose de plus; c'est I';euvre ou la parole qu'on
a faite oa dite pour Dieu. De la vient que les théolo-
giens enseignenl qu'une vie consacrée a l'oblation et
a la contemplation, est plus parfaite qu'une vie pure-
ment contemplative (1).

Le méme écrivain spirituel nous recommande en-
core d'offrir & Dieu les circonstances particuliéres qui
accompagnent nos actions, aussi bien que nos actions
elles-mémes. Par exemple, en nous levant le matin, il
désire que nous disions : « O Pére saint et bien-aimé|
je veux me lever & cause de vous et en union avec les
mériles et les saintes actions de mon doux Sauveur;
je veux me lever sans délai, et me rendre prompte-
ment ou m'appelle 'obéissance ; m’habiller avec mo-
destie, et le plus vite possible, afin de commencer plus
tot a travailler pour volre gloire. » Et il ajoule que
cette variété des circonstances matérielles qui accom-
pagnent nos actions, accroit le mérite de notre
offrande, et empéche 'esprit de se fatiguer et de s'a-
battre. Toutefois, cette pratique peut n’avoir pas
toujours la méme influence sur toutes les personnes,
ou sur une méme personne dans des circonstances
différentes.

Il nous recommande aussi, comme un acte plus
rempli d'amour et de mérile, d'offrir nosaclions pour
diverses fins surnaturelles, subordonnées a une fin
principale qui est Dieu seul; et il propose les exem-
ples suivants, pour nous engager a formuler toutes
¢es bonnes intentions dans chacune de nos actions,
mais afin de fournir un choix varié aux diliérenls
gouts de nolre piété : 1° Pour la bonté surnalurelle

(1) Les écoles de théologie mystique des Bénédictins et des
Cafmes n'admettraient pas volontiers cette doctrine des Jé-
suiles ; mais le mérite de la contemplation est une guestion

qui u élé bien souvent agitee.




184 CHAPITRE V1

qui se trouve dans l'acle de verlu méme; 2° pour
observer les commandements de Dieu et de I'Eglise ;
3° pour obéir & nos supérieurs; 4° pour nous vaincre
nous-mémes et nous mortifier; 5° afin de salislaire
pour les péchés de telle ou telle personne. En effet,
afin de satisfaire pour nos propres péchés, il n'est pas
nécessaire de faire une oblation distincte de nos
aclions; car toute ceuvre surnaturelle d'un homme
juste satisfait par elle-méme pour ses péchés, & moins
qu'il ne I'offre pour les autres; 6° pour honorer, glo-
rifier Dieu, et lui plaire; 7° afin de lui témoigner nolre
gralitude pour tous les bienfaits qu'il a répandus sur
nous et sur les autres, sur la sainte humanité de
Notre-Seigneur, sur la sainte Vierge, les anges, les
saints, et méme sur ces malheureux quisont & jamais
perdus ; 8° alin de donner un bon exemple et de I'é-
dification ; 9° pour fortifier les habitudes de vertu qui
nous rendent chers & Dieu; 10° pour devenir plus
semblables & Dieu; 14° pour orner notre 4&me, en faire
un temple plus digne de I'Esprit-Saint, et un membre
plus chaste de Jésus-Christ; 12° afin d'étendre davan-
tage la gloire de Nolre-Seigneur et l'efficacité de son
précieux Sang, en multipliant ainsi en nous-mémes
les actes surnalurels ; 13° pour réjouir I'Eglise triom-
phante : 44° pour embellic I'Eglise militante ; 15° pour
confondre les esprits malins; 16° pour atlirer plus de
graces sur le corps de Jésus-Christ; 17° pour témoi-
goer ainsi, en présence des hommes, des anges et des
démons, de la puissance de 'adorable Eucharistie ;
18° afin de pouvoir remplir par la nos veeux, nos dé-
sirs et nos résolutions; 19° afin de correspondre fide-
lement aux inspirations de lagrdce; 20° afin de suivre
I'exemple de Jésus-Christ et des sainls; 24° afin d'ho-
norer par la la trés sainte Vierge, nolre ange gardicn
et nolre saint patron. Toules ces inlentions peuvent
¢galement bien s'appliquer au mal que nous souffrons
et au bien que nous [aisons.

C'esl ainsi que, dans le laboratoire secret de 1'inten-

B e

e’

¥
»
S/
-
Jf
5
d
i
A
y

e BN



DIEU, CENTRE Dk TOUT 185

tion, le métal grossier de nos actions ordinaires se
convertit en l'or le plus fin ; et nous pouvons appren-
dre. & notre grande consolation, quelle valeur ces
actions acquierenl aux yeux de Jésus par la révélation
qu'il a faite & sainte Gertrude. « De méme, lui dit-il,
qu'un avide usurier ne perdrait pas volontiers l'occa-
sion de gagner la moindre obole, je soufIrirai encore
bien moins qu'un seul mouvement de votre petit
doigt, fait pour 'amour de moi, se perde sans le faire
concourir 2 ma plus grande gloire et a votre salut
élernel.» Une autre fois, comme elle souflrait de fai-
blesse pendant la nuit, elle mangea quelques raisins
avee I'intention intérieure de rafraichir Notre-Seigneur
dans sa personne. Jésus, de son cOlé, accepla celte
oflrande comme un présent royal etlui dit : « Je vous
déclare que, par l'offrande que vous venez de me
{ ire, vous m'avez dédommagé du breuvage amer que
§ i pris suc la croix pour 'amour de vous ; car main-
cuant je golte dans votre ceeur une douceur inexpri-
mable. Plus pure est l'intention avec laquelle vous
soulagez votre corps pour ma plus grande gloire,
plus doux est le soulagement que je puise dans votre
ame. » Une aulre fois, Notre-Seigneur lui dit: « Ma
tendresse acceplera un pas, une paille ramassée sur
le sol, un mot, un salut, un requiem alernam pour
les morls, une parole d'intercession en faveur des
jusles, pourvu qu'une pieuse intention y soit atta-

chée. »

g 1V. Ecrivains spirituels.

C'est une chose consolante, et qui, apres tout, bien
considérée, n'a rien d'étonnant, que les écrits spiri-
tuels des saints soient plus  la portée de notre faible
intelligence ou de notre pauvre ceur, que les ouvrages
des hommes vertueux qui ne sont pas sainls. Que de
{ois un pauvre et vimide esprit n'a-t-il pas €té, dans



156 CHAPITIHE VI

scs aspiralions, fatigué et cruellement repoussé pit
los dures théories el les arides systemes de quelques
livres spirituels ! Les voies qu'ils enseignent sont
d'une si haute perfection, qu'a peine conviendraient-
clles & des anges. Ils nous mettent sans cesse devanl
Jes yeux uh détachement presque impossible des créa-
tures, un esprit que doit tendre une méditation cons-
tante, un anéantissement complet des passions : sans
quoi, disent-ils, nous ne sommes pas dans la bonne
voie - non seulement loin du sommet de la perfection,
mais hors du chemin qui y mene. Ou bien ils nous
jeltent presque dans le désespoir en ne nous faisant
voir que déception partout ; de sorte que nous aban-
donnons la poursuite de la perfection comme un élat
ot Dieu ne nous allire que pour nous y susciter des
obstacles. Quelle différence dans les écrits des Sain ts!
Prenons méme saint Jean de la Croix, qu'on a suf-
nommeé le Docteur du néant: comme il est aimable,
plein d’encouragements, de douceur et d'espérance !
comme il s'abaisse dans ses enseignements, pour les
meltre 3 portée de notre faiblesse ! Quant & saint
Philippe, durant sa vie, on avait coutume de dire de
lui, en plaisantant, qu'il conduisait les gens au ciel
dans une voiture a quatre chevaux. Le sage saint
Ignace disait que, si les membres d'une communauté
religieuse n'étaient pas bien nourris ils ne pouvaient
pas bien prier, et dans I'ouvrage intitulé : D'un bhon
Supérieur, on peut voir comuient il tourmentait sans
cosse les Peres Procureurs, afin qu'ils donnassent une
meilleure nourriture et d'une qualité supérieure. Il
faillit en rendre un fou, en insistant pour qu'il fit
servir des lamproies a toule la communauté, un ven-
dredi. Ce poisson élaitalors si cher, que les cardinaux
seuls et les ambassadeurs pouvaient g'en procurer.
Suint Francois de Sales se plaignait & I'évéque de
Betley des mauvais diners qu'il lui faisait faire ; et
pourtant ¢'étail le saint du pur amour. Saint Alphonse,
ce caeur si pur, eQt-il été & moilié aussi indulgent,




DIEU, CENTRE DE TOUT 187

§'il n'etit 4té qu'a moitié aussi saint ? Lés ouvrages
ascéliques nous disent, par exemple, qu'accotder au
sens de I'odorat la jouissance d'une bonne odeur est
une immortification considérable ; et cependant nous
voyons sainte Marie-Madeleine de Pazzi, en parcou-
rant le jardin du ¢ouvent, cueillir une fleur, en respi-
ver le parfum, et s'écrier: « O Dieu de bonté! qui
avez de toute 6t rnité destiné cette fleur a procurer
celte jouissaiice & une pécheresse telle que moi ! » Je
ne sais donc ttop si sainte Gertrude et ses raisins
eussent trouvé grace auprés de quelques écrivains
ascoliques. On lui aurait dit qu’elle devait se rappeler
la soif qui avait lourmenté Notre-Seigneur sur la
croix, et qu'il ne fallait pas tenir compte de son désir,
a moins qu'elle pe sentit point en elle de graces suf-
fisantes pour arriver au sommet de la perfection,
Cependant vous savez que notre doux Sauveur vit la
chose autrement. Clest ainsi encore que sainte
Thévese dans sa lettre & Alonzo Velasquez, éveque
d'0smé, pirlant d'elle-méme 4 la troisiéme personne,
lui dit : « Outre ce que je viens de mentionner, je dois
ajouter que pour ce qui concerneé son COTpS et sa
santé, elle commence, je pense;, & en prendre plus de
soin que par le passé, et elle s'impose moins de morti-
fications dans le manger; elle n'éprouve plus ce
buesoin de fdire pénitence qu'elle éprouvait autrefois,
Mais il lui semble que toute cette conduite tend uni-
quement 3 la miettre en état de mieux servir Dieu
dans les autres c¢hoSes; c'est pourquoi elle lui offre
souvent, comme un agréable sacrifice, le soin qu'elle
preid de son corps.» Je ne dis pas qu'il soit aisé
d'étre un saint, remarquez-le bien ; je prétends seu-
lement qué les saints se mettent plus & la portée de
ceux qui s'elforcent de le devenir, que les écrivains
fon canonisés. Les Saints sont les maitres les plus
indulgents, parce qu'ils ressemblent a Jésus plus que
les autres hommes. Si donc quelqu’un veul parveuir
a la perfection chrétienne, qu'il suive laregle de saint




188 CHAPITRE W1

Philippe, et qu'il s’en tienne aux livres des auteurs
« dont le nom commence par un S, » c'est-a-dire les
Saints. S'il se livre trop complétement aux mains
des autres auteurs, il y a dix chances contre une, que
ceux qui sont loin derriére lui dans la voie de la
perfection le rencontreront un jour descendant la
colline, I'ame bouleversée, aigrie et découragée,
parce que ses guides 'auront entrainé & travers les
broussailles, lui auront brisé les genoux contre les
rochers, et enfin I'auront précipité par des pas glis-
sants. D'autres, au contraire, ont commencé d'une
maniére plus modeste, cheminant sur les traces des
Saints, de méme que de jeunes enfants qui marchant
sur le bord de la mer mettent leur petit pied dans les
larges empreintes que le pied d'un homme a laisscées
derricre lui ; et si les enjambées qu'il leur faut fiire
sont longues et exigent des efforts, du moins ils ont
évilé les sables mouvants.

Mais il me faut prendre garde d’étre mal compris.
Je ne dis pas que les écrivains spirituels non cano-
nisés soient des guides dangereux, ou que leurs ou-
vrages n'aient qu'une valeur médiocre; je ne veux
point nier que plusieurs d'entre eux ne jouissent,
dans I'Eglise, d'une considération universelle.Tout ce
que je prélends, c'est que, généralement parlant,il ya
une différence bien sensible entre le langage des
écrivains qui sont des Saints et ceux qui ne le sont
pas; et celte différence consiste en ce que les Saints
montrent plus de condescendance et d'indulgence ; de
plus, toujours généralement parlant, que les personnes
(et le nombre en est grand) qui s'attachent & un seul
livre, qui s’en remettent complétement a un seul livre
ont sujet d’étre plus tranquilles quand ce livre est
I'ouvrage d'un saint. Je n'oublie pas que Thomas
a Kempis n'est pas un saint, et que saint Francois de
Sales s'en tenail & un seul livre, dont l'auteur, Scupoli,
de I'ordre des Théatins, n’est pas canonisé. Il ne faut
pas donner & mes paroles d’'autre imporlance qu'a un




DICU, CENTRE DE TOUT 189

simple avertissement et & une proposition générale.
Le fait est que les livres ascétiques sont une puis-
sance effrayante, qu'ils peuvent faire autant de mal
que de bien ; et, comme la vapeur, quand ils font du
mal, les résultats sont terribles.

Mais ce n’est pas seulement parce que Gertrude
était une sainte, que Notre-Seigneur prenait un tel
plaisir dans I'oblation qu'elle lui faisait de ses actions
ordinaires. Un jour que toute la communauté fléchis-
sait le genoux a ces mots : Verbum caro factum est,
par respect pour l'incarnation de Notre-Seigneur,
elle entendit Jésus qui disait : « Toutes les fois qu'une
personne, mue par un pieux sentiment de reconnais-
sance, s'incline a ces mots, et me rend graces d'avoir
daigné devenir homme pour l'amour d'elle, de mon
cOté, excité par ma propre tendresse, je lui rends son
salut avec bienveillance, et je fais & Dieu le Pére, dans
les sentiments de la plus tendre affection, une double
offrande de tous les fruits de ma sainte humanité,
afin d'obtenir pour cet homme une augmentation de
la félicité éternelle. » Ecoutez aussi comment il parle
des douceurs de la vie : « Quiconque, dit-il a sainte
Gertrude, s'éludie a prendre ses récréations et a
satisfaire ses besoins, tels que la faim, la soif, le
sommeil et autres semblables, avec cette intention
secréte ou exprimée : Seigneur! je prends cette nour-
rilure ( ou quoi que ce soil) en union de cet amour
par lequel vous vous étes sanctifi¢ quand, dans votre
sainte humanité, vous avez satisfait ces mémes
besoins, pour la plus grande gloire de votre Pére et
le salut de toute la race humaine, afin qu'unie a votre
divin amour, cette offrande puisse augmenter la con-
solation de ceux qui sont dans le ciel, sur la terre et
dans le purgatoire; — quiconque [ait cela se place
chaque fois, pour ainsi dire, comme un bouclier
impénétrable devant moi, afin d'arréter les vexatious
sans nombre dont les mondains ne cessent de me
poursuivre, et je le regarde comme mon protecteur




190 CTIAPITRE VI

r. » — Un jour, c'dtait le jeudi qui
précede le carnaval, apres les matines, Gertrude
entendit quelques domestiques d'une maison voisine

1i faisaient un grand bruit dans la cuisine, en pré-
parant leur déjeuner. Elle soupira, el g'¢cria ; « Hélas !
o doux Sauveur! comme les hommes se lévent de
bonne heure pour vous persécuter avec leurs fétes! »
Mais Nolre Seigneur lui répondit en souriant @ « Non,
ma chere fille il n'y a rien Ja qui doive vous faire
soupirer. Geux qui font ce bruit ne sont pas du
nombre des pécheurs qui m'outragent par leur gour-
mandise ; car ce déjeuner qu'ils vont faire est destiné
3 Jeur donner des forces pour vaquer aux travaux de
la journée. Clest pourquoi je suis heureux qu'ils
prennent leur repas, de méme qu'un homme se réjouit
de voir son cheval manger abondamment, parce qu'il
le servira mieux ensuite. »

O aimable Seigneur! comment ne sentons-nous
pas nos ceeurs g'allendrir en lisant de pareils traits?
Ce n'est pas un mailre que nous servons. Notre tdche
est si petite, et il nous esl réservé de si grandes
récompenses ! Quelle profusion de miséricordes, de
graces et de caresses I Si le chien aime son maitre, et
montre qu’il apprécie ses bontés et ses attentions,
combien ne devons-nous pas nous montrer plus em-

et mon défenseu

pressés a gervir par amour un maitre aussi aimable
que Notre-Seigneur ? Cependant, hélas! nous nous
obstinons @ nous représenler SOus des traits séveres
ce Dieu plein de miséricorde. Nous conlinuons &
imiter l'odieuse conduite du serviteur qui enfouit son
talent par crainte de la sévérité de son maitre; et
nous ne ne voulons pas reconnaitre Dieu pour ce
qu'il est réellenent, un pere qui pousse la bonté au
dela de ce que nous saurions croire. Oh! comme
celte cruelle errear laffligel « Ecoutez, 0 cieux! et
toi, terre, préte Toreille! J'ai élevé des enfants, et je
les ai exaltés, et eux m’ont méprisé. Le beeuf sait a
qui il apparlient, et 'anc connait l'élable de son

t
|
!
Il’
i
b




DIEU, CENTRE DFE TOUT 191

maitre ; mais Israél ne m'a point connu, et mon
peuple ne m'a point compris (1). » Cependant, tandis
que nous lui refusons la reconnaissance des animaux,
il nous assure qu'il a pour nous plus d’amour qu'une
mére n'en a pas pour son enfant. Quand Sion dit :
« Le Seigneur m’'a abandenné; le Seigneur m’a
oublié, » il lui répond par ce cri : « Une femme peut-
elle oublier son enfant, au point de n'avoir plus de
pitié pour le fruit de ses enlrailles? Mais quand méme
elle loublierait, moi je ne t'oublicrai jamais (2). »
Quoi de plus nécessaire & un culle véritable qu'un
respect calme et profond? Je dirai plus, quoi de plus
doux A un ceur plein d'amour, que de se voir réduit
au silence, et pénétré d'une crainte respectueuse, &
la pensée des glorieux attributs de Dieu ? La fami-
liarité avec la Majesté divine ne serait qu'une imper-
tinence, si le respect ne I'accompagnait. Est-il rien de
plus familier que les rapporls entre un pére et son
fils ; et pourtant quel amour est plus respeclueux que
l'amour filial? Toutelois, ce n'était pas un véritable
sentiment de respect qui fit répondre & Pierre :
« Seigneur, éloignez-vous de moi, parce que je suis
un pécheur ! » ni qui poussa les habitants de Gadura
a supplier Jésus d'aller répandre ailleurs ses béné-
dictions importunes. Au conlraire, c'était par respect
ue Madeleine cherchait & toucher les pieds de Jésus
ressuscité, bien qu'il ne vouldt pas le souffrir. Trop
souvent, hélas! nous prenons la froideur pour du
respect, la roideur pour de la vénération. Ecoulez
avee quelle douceur Jésus blame un pareil esprit,
and sainte Gertrude vint se plaindre & lui d'une
relenue par ce qu'elle croyait
ttre du respect, s'était abstenue de prendre parl a
une communion fate par toute la Communauté.
« Que puis-je faire? dit Notre-Seigneur, ces bonnes
gens tiennent le bandeau de leur indignité tellement

qu
do ses religieuses qui,

9, Ibid., xLix, 14

(1) Isale, I, 8.




192 CHAPITRE VI

serré devant leurs yeux, qu'ils ne peuvent voir la ten-
dresse de mon ceeur paternel (1). »

§ V. Esprit de sainte Gertrude,

L'esprilde sainte Gertrude était si éminemment un
esprit d'oblation et de familiarité, que lorsque Lan-
cicius écrivit son T'raité de la Présence de Dieu, il con-
sacra un chapitre entier a décrire les diverses mé-
thodes qu'elle mettait en pratique pour offrir les
actions de sa vie ordinaire. Eusebe Amort, dans son
Examen des Révélations de sainte Gertrude, fait remar-
quer que le langage dont elle se sert dans quelques-
unes de ses révélations est nouveau dans I'Eglise, et
nullement conforme au langage ordinaire des écoles.
Auconlraire, d’autres graves auleurs les mentionnent
avec éloge. Sans m'arréler sur ce point, je me bor-
nerai a citer quelques-unes de ses pratiques (2).
Parfois, elle offrait ses actions en union de l'amour
que les trois. personnes divines de la sainte Trinité
ont 'une pour l'autre; d'autres fois, elle offrait les
douleurs ev les larmes de Jésus en réparation des
négligences qui se glissaient dans ses propres actions ;
ou bien encore elle [aisail son oblation en union avec
les priéres de Jésus el dans la vertu du Saint-Esprit,
pour expler ses péchés et suppléer & ses omissions;
d autres [ois, en reconnaissance des bienfaits qu'elle
avait recus, elle offrait avec ses actions de graces
« celle douceur que dans le sancluaire de la Divinilé,
au-dessus des cieux, les trois Personnes divines se
comwmuniquent 'une & l'autre, d'une maniére inef-

(4) Rev. m. x; sub fine.

(2/ C'est ainsi que Scham, dans sa Théologie mystique, blame
comme voisines de I'hérésie quelques-unes de ces aspirations,
que suinl Frangois de Sales cite avec tendresse et avee plaisir;
touleluis, en maticre de doctrine, il est peut-étre plus sur pour
nous de suivre I'auteur le plus froid et le plus prudent,




DIEU, CENTRE DE ToUT 193

fable, et avee unc joie infinie. » Une autre de seg
oflrandes était la passion tout entisre dy Fils de Dieu,
depuis I'heure ot il jeta son premier gémissement,
couché sur la paille daus la créche de Bethléem, jus<
qu'a celle ou il inclina sa téte sur Ja croix, et avec un
cri écialant rendit 'esprit. Cetle offrande, Gertrud la
faisait pour expier ses péchés. En réparation de ses
négligences, elle offrait au Pére toutes les saintes
conversations de son Fils, dont toutes les pensées,
les paroles et les actions onl toujours été irrépro-
chables et parfaites, depuis le moment o1 il est entré
dans le monde jusqu'au moment ou il a présenté a
son Pére son corps ressuscilé et glorieux. Avec ses
aclions de grdces, elle offrait A Dieu ce qu'elle avait
recu de lui; el, se servant du sacré c¢ceur de Jésus
comme d'un orgue harmonieux, elle le touchaif eq la
vertu du Paraclet ; elle y mélait ses pieux cantiques
et célébrait ainsi la gloire de Dieu au nom de toutes
les créatures qui sont dans le ciel, sur la terre oig sous
la terre, au nom de tous les étres qui ont jamais été,
qui son' ou qui seront. D'autres fois, elle faisait
ses offrundes en union avéc les pertections de Dieu;
el Nolre-Seigneur daigna lui-méme lui enseigner a
offrir quelques actions en union de 'amour qui l'avait
porté & se faire homme. Un jour qu'elle présentait
en oblation au Pére Eternel toutes les saintes conver<
salions de son Fils unique; il lui sembla que Loules
les pierreries qui ornaient la lunique de Notre-
Seigneur, se mouvaient et faisaient entendre une
ravissante mélodie & la gloire du Pere Eternel. Ells
comprit par 13 combien cette méthode d'oblation est
agréable a Dieu.

Une autre fois, elle formulait ainsi son offrande |
« O Seigneur | je vous oflre celle ccuvre au nom dg
votre Fils unique, par la vertu du Saint:Usprit, pour /
volre plus grande gloire. » Il lui fut donné alors de /
voir que cette intention donnait & ses wuvres un prix/
6L un éclat au dela de ce que I'homme peut apprecier ;

13




194 COAPITRE VI

car. de méme qu'un objet parait bleu si on le regarde
3 travers un verre bleu; ou rouge, si on le regarde a
travers un verre de cette couleur, ainsi toute chose
parait plus agréable 3 Dieu le Pere, quand elle lui est
présentée par son Fils bien-aimé. Souvent elle priait
Notre-Seigneur de daigner offrir pour elle toules les
perfections dont il était revétu au jour de son ascen-
sion. Parfoiselle offrait son cceur a Dieu, pour sa plus
grande gloire, afin qu'il usat de son dme et de son
corps selon son bon plaisir. Cette offrande fut si
agréable & Jésus, qu'il se pencha vers elle, le visage
rayonnant de joie, et, I'embrassant ayec tendresse, il
la pressa contre la blessure de son coté sacré, en lui
disant : « Soyez bénie, 0 ma fille bien-aimée ! car vous
versez sur mes blessures le baume le plus salutaire,
et vous apportez a mes souffrances le plus doux sou-
lagement. » Notre-Seigneur lui apprit aussi a louer
Dieu, en chantant Alleluia, en union avec tous les
citoyens dela jérusalem céleste, qui ne cessent de le
Jouer ainsi dans le ciel. Souvent aussi elle offrait 2
Dieu toutes les saintes conversations de Jésus pour
suppléer a ce qui manquait en elle depuis le moment
de son baptéme, car il lul semblait que son 4me n’of-
frail pas a un hote si grand une demeure digne de
Jui ; au moment de I'élévation, elle renouvelait cette
meéme offrande pour demander pardon au Saint-Es-
prit de n'avoir pas mieux correspondu & ses inspira-
tions. Enfin, en union avec les membres immaculés
de notre divin Sauveur, elle lui recommandait, selon
la méthode qu'il lui avait donnée lui-méme, tous les
membres de son corps el leurs mouvements, alin que,
dés ce moment, ils n'en fissenl aucun qui n'edt pour
principe I'amour de Jésus, et qui ne tendit & sa plus
grande gloire. Un jour qu'elle exercait celle pratique,
elle apercut une ceinture d’or qui sortait du ceeur de
Dieu, et qui, entourant son dme, 'attachait a Nolre-
Seigneur par les liens indissolubles de 'amour.

Voila quelques-unes des pratiques de sainte Ger-




DIEU, CENTRE DE TOUT 193

trude qui nous font bien connaitre son esprit. Je ne
les ai pas citées dans le but de les conseiller toutes,
ou de les recommander comme particuliérement pro-
pres & chacun de nous. Mais il est probable que si
nous adoptions quelque exercice de ce genre, nous ne
tarderions pas a concevoir de Dieu une idée bien dif-
férente. Comme toutes nos pensées, notre amour,
nos désirs, n’auraient bient6t plus que lui pour ob-
jet! Ces exemples servent au moins & nous montrer
que les occupations les plus arides et les plus com-
munes peuvent devenir douces et aimables en se
formant ainsi en un continuel service d'amour.

§ VI. Les récréations, les amusements ettoutes les choses
ordinaires de la vie.

2. Outre les actions ordinaires qui appartiennent A
notre état et & notre genre de vie, nos récréations et
nos loisirs doivent aussi étre sanctifiés, afin que Jé-
sus puisse recucillirconstammentdans notre ceur une
moisson abondante de gloire et d’amour. Hélas ! com-
bien de personnes dans les communautés perdent
durant le temps des récréations ce qu'elles ont gagné
par l'observance de la régle et parla priere ; de sorte
que dans la vie religieuse il est plus facile de se mor-
tifier que de se récréer. Mariano Sozzini, religieux de
I'Oratoire de Rome, raconte qu'un des Peéres de son
temps avait coutume chaque jour, en passant du ré-
fectoire & la salle des récréations, de prier pour ob-
tenir les quatre principaux dons du Saint-Esprit, qui
sont la charité, la joie, la paix et la patience; car,
pour rendre la récréation générale et utile, ces quatre
dons sont nécessaires.

Quelques personnes se sont tellement familiarisées
avec cette pratique de la présence de Dieu, que tout
en se promenant et en causant, elles lui disent dans
le fond de leur cceur, & chaque pas qu'elles font :




1906 CHAPITRE VI

« Pour vous, pour vous; propter te, propter te. » Elles
fonl de méme en se servant & table, et & chacun des
mouvements qu’elles font pendant leurs repas. Sainle
Marie-Madcleine e Pazzi recommandait & ses no-
vices d’oflrir pour la gloire de Dieu jusqu'au cligne-
ment de leurs yeux, jusqu'au moindre mouvement
de leurs membres ; et elle leur promettait, si elles
élaient fideles & cette pratique, qu'elles iraient droit
au ciel aprés leur mort, sans passer par les flammes
du purgaloire. Afin d'en faire pénétrer I'habitude plus
profondément dans leur cceur, elle avait coutume de
les surprendre 1'une aprés 'autre, au milieu de leurs
occupalions, el leur demandait dans quelle intention
elles travaillaient. Si quelgu'une ne répondail pas sur
le-champ, la sainte comprenait qu'elle avait enlre-
pris sa tadche sans avoir formé une intention préa-
lable, et la blaimait d’avoir perdu une occasion de mé-
riter, et d'avoir privé Dieu d'une satisfaction. On a
remarqué daus lavie de Grégoire Lopez (et c'est 1a
sans doute une espéce de miracle), que pendant trois
années entieres il avait dit a Dieu dans son cceur, a
chaque fois qu'ijvespirait : « Que votre volonté soit
faite sur la terre comme au ciel; » et cette habitude
avait pris une lelle force chez lui, que, si par hasard
il s'éveillait pendantla nuit, il répétait al'instant cette
priere. Nous ne pouvons imiter un pareil exemple,
mais nous aimerons Dieu davantage quand nous sau-
rons qu'il a suscité des hommes quil'ont donné. Que
la sainle Trinilé soit & jamais bénie pour toules les
graces qu'clle arépandues sur les anges et dans le
ceeur des hommes !

Il se rencontre des fideles qui désirent se donmncr
entidrement & Dieu, et qui pratiqueraient volontiers
quelques-unes de ces austérités donl ils lisent des
exemples dans la vie des Saints ; mais leur santé est
mauvaise ou ddélicate, ou bien ils n'ont pas le courage
de fuire pénitence ; ou, ce quiestlecasle plus commun,
la santé et le courage leur fonl également d¢faul. Nous




DIEU, CENTRE DE TOUT 197

avons besoin d'un {raité de la perfection & I'usage
des valétudinaires. Les personnes d'une santé déli-
cate sonta la fois plus et moins capables de travail-
ler A la gloire de Dieu, quecelles qu'une maladie grave
retient sur un lit de douleurs ; nous allons donner i
cette proposition les éclaircissements et les explica-
tions qu’elle demande. A I'endroit des valétudinaires,
si nous prenons ce mot dans le sens le plus moderne,
les ouvrages spirituels gardent presque tous le si-
lence, bien que le troisieme traité de la Sancta Sophia
du Pére Baker renlerme des choses qu'on pourrait
parfaitement leur appliquer, Il parait que saint Ber-
nard choisissait avec intenlion des endroits malsains
pour y établir des monastéres, parce qu'il considérait
une faible santé comme un puissant auxiliaire de la
vie contemplative et des exercices intérieurs. Mais
aujourd’hui des nerfs irritables, les rhumatismes, et
la mollesse de I'éducation, remplacent avec avantage
I'air malsain d'un bois marécageux. Quoi qu'il en soit,
est-il une de ces infirmités qui puisse empécher un
valétudinaire d'étre un saint ou de pratiquer des ver-
tus héro¥ques? Non, Si les personnes de cetle caté-
gorie veulent ~emplir leurs devoirs envers elles-
mémes, elles chercheront des pénilences qui ne leur
causeront pas des soullrances corporelles qu'elles ne
sauraient supporter, et qui n'auront aucune influence
sur leurs infirmités. Il est évident qu'un emploi scru-
puleux de notre temps est précisément une pénitence
de ce genre. Nous pouvons promettre & Dieu de ne
Jamais dissiper volonlairement les moments qu'il
nous donne, en les consacrant a des occupations qui
ne nous seraient d'aucun mérite. Or, cette résolution
nest nullement facile & exécuter de nos jours; et elle
ptsera souvent, comme un joug incommode, sur
notre liberté naturelle.

Si donc nous l'observons fiddlement, nous ferons
une excellente pénitence, et en méme temps nous re-
cucillerons une moisson abondante pour Ja gloire de




198 CHAPITRE VI

Dieu, les intéréts de Jésus et le salut des ames. Il ne
faut point conclure de ceci que les récréations soient
défendues. Personne n'ignore 'histoire de saint
Charles Borromée et de sa partie d'échecs. Tandis que
d'autres parlaient de ce qu'ils s'empresseraient de
faire s'ils savaient devoir mourir dans une heure, le
saint dit que, pour sa par’ il finirait sa partie
d’échecs ; car il I'avait commencée seulemeni pour la
gloire de Dieu, et il ne désirait rien tant que d'étre
appelé devant son juge au milieu d'une action entre
prise pour sa gloire. Il est aisé de mériter au jeu; car
toutes les récréations, pour ainsi dire, renferment uné
foule d'occasions de pratiquer quelques vertus. Il est
possible d’acquérir des mérites ep lisant un roman
insignifiant, pourvu que ce soit 1A son unique ou SO0
plus grand défaut (1); d'abord, parce que c'est en
quelque sorte un devoir de donner quelque reliche &
son esprit, ce qu'on ne peut trouver que dans une oc-
cupation intéressante; ensuite, parce que le contraste
de la fiction de ce récit léger avec les graves vérités
de la foi qui nous préoccupent nous amene a faire
plus d'un acte d'amour, plus d'un acte d'actions de
gréces pour la foi et les autres faveurs que nous avons
recues. Mais il n'est pas facile de mériter en dissipanl
inutilement un temps précieux, en courant ca et l,
sans dessein arrété, en faisant des vceux pour que
les heures s'écoulent plus vite, en maudissant tout
ce qui nOUS environne, enfin en nous livrant & des
conversations aussi frivoles que peu charilables. Les
personnes pieuses, pour la plupart, ne sont point
aussi scrupuleuses sur 'emploi de leur temps qu’elles
devraient 'étre. Cependant, si, comme nousle croyons,
saint Charles est d’'un degré plus haut dans le ciel,

ce qui est possible, afin de donner

ainsi l'intelligence compléte de ma pensée. Je serais désolé
d’éire rangé parmi ceux qui préconisent la lecture des romans.
L'esprit de mon livre est de retirer le plus de bien possible de

ce qui n'est pas mal en S0i.

(1) Je ne parle que de

i

A
&

o




PIEU, CENTRE DE TOUT 199

a cause de sa partie d’échecs, il est bien déplorable
qu'on perde tant d'occasions de mériter et d'avancer
les intéréts de Jésus. Le plus ou moins d'exactitude
que nous mettons dans I'emploi de notre temps est
comme un thermometre qui marque le degré de fer-
veur de notre amour. Si un ouvrier fort et actif avait
la permission de passer un nombre d'heures limité
dans une mine d'or dont la terre aurait été otée, et
ol il neresterait plus rien a enlever que le métal le
plus pur, ne regarderait-il pas comme un insensé
I'homme qui lui proposerait de suspendre son travail,
a moins que la fatigue ne I'y obligedt ? Et c'est préci-
sément la le cas ol nous nous trouvons par rapport
aux actions ordinaires de notre vie et & nos récréa-
tions. Le travail vraiment pénible pour les rendre
méritoires a été fait par notre divin Sauveur; les
pierres et la fange, tel a été son partage; pour nous
il n’a laissé que l'or le plus précieux ; mais les heures
sont comptées, hdtons-nous donc de recueillir notre
trésor, car nous ne savons combien de temps il nous
reste encore. Hélas] nous ne connaitrons jamais la
valeur du temps avant qu'il s’échappe de nos maing
pour nous laisser dans 1'éternité ; et alors, 6 doux Sau-
veur! serons-nous avec vous?

Sainte Gertrude dit un joura Notre-Seigneur qu’elle
désirait lui bAtir une arche spirituelle, et lui demanda
comment elle devait s'y prendre. Voici la réponse
qu'il lui fit : « C'esl une opinion communément ré-
pandue parmi vous que l'arche de Noé était formée
de trois étages, que les oiseaux occupaient le plus
élevé, les hommes celui du milieu, et les animaux la
partie inférieure. Prenez donc.cette arche pour mo-
dele, et partagez vos jours suivant ce systéme. Depuis
le matin jusqu'd I'heure de midi, vous m'oflrirez des
louanges et des actions de graces au nom de 'Eglise
universelle, avec les sentiments de l'amour le plus
tendre, pour tous les bienfaits que j'ai répandus sur
les hommes depuis le commencement du monde, et



200 CHAPITRE VI

surtoul pour cette adorable miséricorde en vert.u. de
laquelle, depuis l'aurore jusqu'a midi, je me laisse
offrir au Pere Eternel, dans le saint sacrifice de la
Messe, pour le salut des hommes. Tandis que les gens
du monde, insensibles a mes bienfaits, s'abandonnent
au plaisir etd la joie, et que, dans leur ingratitude, ils
m’oublient, vous, offrez moi en leur place deslouanges
continuelles ; vous semblerez ainsi arréter les oiseaux
dans leur vol, et les enfermer dans I'étage supérieur
de 'arche. Depuis midi jusqu'au soir ayez soin de
pratiquer de bonnes ceuvres, €n union de 'intention
tres pure qui animait toutes les ceuvres de ma sainte
humanité, afin de compenser les négligences du reste
Ju monde ; vous réunirez ainsi les hommes duans le
milieu de 'arche. Depuis le soir jusqu'au matin, pro-
lestez, dans I'amertume de votre cceur, contre l'im-
piété des hommes, par laquelle, non contents de me
rofuser leur reconnaissance pour ce que j'ai fait pour
eux. ils s'efTorcent d'attirer ma colere par toute sorte
de péchés; offrez-moi donc, pour obtenir leur re-
pentir, les souffrances et I'amertume de ma Passion
ot de ma mort, el ainsi vous rassemblerez les ani-
maux dans la partie inférieure de l'arche. » Lorsque
Notre-Seigneur tracait ainsi a sainte Gertrude le plan
des exercices de sa journée, il savait quels étaient ses
(ravaux et ses occupations; il savait que par obéissance
a saregle, elle devail, avec ses filles spirituelles, pren-
dre chaque jour quelque récréation, et s'occuper de
tous les détails du gouvernement de son monastere.

3. Une aulre pratique également profitable consiste
3 faire de la solitude ce que vous faites de vos occupa-
tions. Quand vous étes seul ou que vous vous éveillez
pendant la nuit, offrez volre solitude en union de la
solitude de Jésus dansle sépulcre et dans le laber-
nacle ; et faites cela afin d'obtenir, pour vous-méme
et pour ceux que vous aimez, la grace d'une bonne
mort : 49 Pour mourir dansla grace de Dieu; 2° pour
étre, a cetle derniere heure, rempli de mérites, afin de




DIEU, CENTRE DE TOUT 201

glorifier Dieu davantage dans le ciel; 3° pour ne
quilter la vie qu'apres avoir contribué au salut d'un
grand nombre d'dmes pour lesquelles Jésus-Christ est
mort et a été enseveli; 4° afin de ne point laisser apres
vous une gloire ou un nom éclatant, mais d'imiter
Jasus, qui est mort sans honneur entre deux larrons;
Be afin de n’avoir pas & passer par les (lammes du
purgatoire; pour laisser derriére vous une abondance
de salisfactions dont vous n'avez pas besoin vous-
méme, et qui aillent ainsi grossir le trésor ou I'Eglise
puise ses indulgences; 7° afin que vous puissiez glo-
rifier Dieu sur laterre, méme apres votre mort, par le
souvenir que vous laisserez de vos bonnes ceuyres par
les avis salutaires que vous aurez donnés, les livres
de piélé que vous aurez écrits, ou par le fruit de vos
priéres.

4. Par la pratique de I'oblation, les circonstances
les plus ordinaires peuvent devenir pour nous des
occasions de mériter, pourvu que nous soyons en étal
de grace. Chacun de nos actes méritoires est pour
Dieu un accroissement de gloire, un véritable progres
des intéréts de Jésus, et pour les dmes de nos freres
la source d'une foule de grices, en raison de la com-
munion des Saints. Or, vaici une manicre d’acquérir
Jdes mérites & l'occasion des choses les plus ordi-
naires : — c'est de nous élever & Dieu parla vue des
croatures. Celte pratique est I'une de celles que les

“sainls ont suivies le plus généralement et avec le plus
de forveur. Lancicius nous dit . « Quand vous sortez
de volre maison, et que vous voyez des gens qui s'ar-
rétent dans la rue pour parler entre eux, priez afin
qu'ils ne disent pas de paroles inutiles dout ils
auraient & rendre compte un jour, Vous entendez 19
venl qui souflle avec violence, priez pour ceux qu
sont en mer., Si VOUs passez pros d'une laverne, et que
vous entendiez le bruit que font ceux qui y boivent,
priez afin qu'ils n'ollensent pqint Dicu, et pour que
ceux qui ont eu ce malheur s'en conicasenl. » saint



202 CHAPITRE VI

Athanase ayant envoyé A saint Pambo l'ordre de
quitter le désert et de venir & Alexandrie, le pieux
solitaire, en se rendant ol on l'appelait, rencontra
dans les rues de la ville une actrice dans le déshabillé
le plus élégant ; & cette vue, il se mit & pleurer. Comme
on lui demandait le sujet de ses larmes, il répondit:
« Deux choses m’alfligent profondément, d'abord, la
damnation éternelle de cette femme, et ensuite, de
voir que je prends moins de soins pour plaire a Dieu
que celte actrice n'en prend pour plaire & quelques
libertins. » Ainsi, il se servait du péché comme d'un
marchepied pour s’¢lever & Dieu. Quand vous en-
tendez la pluie battre contre vos fenétres, remerciez-
en Dieu, et formez intérieurement le désir de lui
offrir autant d’actes de foi, d’espérance, de charilé,
de contrition, d’actions de grices, d’humilité, d'ado-
ration, de demande, qu’'il est tombé de gouttes dans
cel orage ; implorez un accroissement continuel des
secours de la gréce, afin que vous et vos freres, vous
puissiez toujours faire vos actions dans la perfection,
et glorifier Dieu autant qu’il est donné a la puissance
humaine de le faire.

Quand, en vous promenant ou en voyageant, vous
passez par un hameau, un village, ou une ville, 1° de-
mandez & Dieu, par les mérites de ceux qui habitent
cet endroit, d'avoir pitié de vous; 2° rendez-lui des
actions de graces pour toutes les bénédictions qu'il a
répandues, qu'il répand ou qu'il répandra sur ces
habitations; 3° recommandez-lui tous leurs besoins et
suppliez-le de préter I'oreille & leurs priéres ; 4° gé-
missez sur tous les péchés qui se sont commis dans
cel endroit; 5° demandez-en la rémission ; 6° recom-
mandez & Dieu 1'dme des fideles quiy sont morts.
Surius nous rapporte, dansla Vie de Saint Fulgence,
que ce saint étant allé a Rome, s'écria, 3 la vue des
palais des nobles : « Quelle doit étre la beauté de la
Jérusalem céleste, sitel est I'éclat que Rome jette sur
la terre ! Et si dans ce monde tant d'Lonneurs sont




PIEU, CENTRE DE TOUT 203

I'apanage de ceux qui ne cherchent que la vanité,
quelle doit étre la gloire des saints plongés dans la
contemplation de la vérité!» Nous lisons dans la
Vie de saint Martin de Tours, que voyageant un jour
pour visiter son diocése, il se sentit profondément
aflligé ala vue d'un cormoran qui péchait; car il lui
représentait de la maniére la plus vive les moyens que
le démon emploie pour saisir les 4mes. Saint Bona-
venture nous dit que saint Francois usait trés fré-
quemment de cette pratique; et voici ce que Riba-
deneira dit de saint Ignace: « Nous I'avons vu souvent
des choses les plus insignifiantes s'élever & Dieu, qui
est puissant jusque dans les moindres objets; la vue
d'une petite plante, d'une feuille, d'un fruit ou d'un
faible insecte, suffisait pour le ravir en un momentau
delad des cieux. »

Monseigneur Strambi nous donne les détails sui-
vants sur le bienheureux Paul de la Croix, fondateur
de 1'0Ordre des Passionnistes (1). Le Seigneur récom-
pensait ses saintes intentions et ses pieux désirs par
les consolations spirituelles les plus abondantes, et
dans ses voyages pour visiter les maisons de son
Ordre, il faisait du recueillement le doux aliment de
son ame. Un jour qu'il se rendait & la solitude de
saint Eutigio, il se tourna vers son compagnon et lui
dit : « A qui sont ces terres? » — Celui-ci lui répon-
dit - « A Gallese. » Mais Paul, élevant la voix, répartit:
« A qui sont ces terres, vous dis-je? » Son compagnon
ne comprenant pas le sens de cette question, apres
avoir fait quelques pas, le bon Pére se tourna vers lui
avec un visage qui rayonnait comme le soleil, et s'é-
cria: « A qui sont ces terres? Ah | vous ne me com-
prenez pas! elles appartiennent au Dieu tout-puis-
sant. » Et, comme il disait ces mots, l'impétuosité de
son amour l'enleva, et l'emporta & quelque distance
sur la route. Un autre jour qu'il allait de Renacina a

(1) Vita, p. 13%



W

204 CHAPITRE VI

Ceccano, a travers la forét dc Fossanova, aprds avoir
visit¢ le monastere ol saint Thomas d’Aquin était
mort, il arriva & un endroit ou le bois était plus épais,
et s'adressant tout d'un coup a son compagnon, il
s'¢eris: « Oh!l n’entendez-vous pas ces arbres et leurs
feuilles, qui vous crient de toutes parts : Aimez Dieu!
aimez Dieu! » Et, s’enflammant de plus en plus de
I'amour divin, son visage devint rayonnant, et il con-
tinua & dire tout haut : « Oh! comment se peut-il que
vous n'aimiez pas Dieu? comment se peut-il que vous
n'aimiez pas Dieu! » Et, quand ils furent de retour sur
la voie romaine, il disait & tous ceux qu'il rencon-
trait : « Mon frére, aimez Dieu, aimez Dien; il mcrite
tant votre amour! N'entendez-vous pas jusqu'aux
feuilles des arbres qui vous crient d'aimer Dieu? O
amour divin! 6 amour divin! » Et il parlait avec une
telle onclion, que les passants fondaient en larmes.
Ailleurs, il est dit encore de lui que tout servait a lui
rappeler I'idée de Dieu, et qu'il s'imaginait que toutes
les créatures avaient une voix pour crier & I'homme :
« Aime celui qui t'a créé ! » On le voyait souvent se
promener dans la campagne, surtout au printemps,
et regarder avec attention toutes les fleurs qu'il trou-
vait sur son passage; puis il les touchait avec son
biton, en disant : « Taisez-vous, je vous entends;
vous me reprochez mon peu d’amour pour Dieu : tai-
sez-vous. » Il avait coutume de dire & ses religicux
que les fleurs les invitaient sans cesse a ¢lever leurs
cceurs dans des sentiments d'amour et d'adoralion
vers leur céleste Créaleur,

Comme les golits qui portent chacun a la dévotion
sont variés a l'infini, mes lecteurs me pardonneront le
long extrait qui va suivre, tiré de la Vie du P. Picrre
Lefévre, compagnon de saint Ignace, par Orlandini.
Ce religicux avait an supréme degré le don de con-
vertir tout en pricre. Quand il approchait de quelque
ville ou de quelque bourg, il avait coutume de prier
pour les habilants, et il conjurait Dieu de faire en




DIEU, CENTRE DE TOUT 205

sorte que l'ange commis 2 la garde de l'endroit et les
anges gardiens de lous ceux qui y demeuraient rem-
plissent leurs fonclions avec une attention spéciale. Il
invoquait aussi les saints patrons de cette ville, et les
priait de rendre graces, de demander pardon, ou d ob-
tenir de nouvelles faveurs pour les habitants, et de
suppléer A toutes leurs négligences et a toutes leurs
omissions, afin que Dieu ne fat point privé de la gloire
qui lui est due. Quand il louait une nouvelle maison
ou qu'il changeait de logement, la premiére chose
qu'il faisait en entrant, c'était d’aller s’agenouiller
dans toutes les chambres, dans tous les coins, dans
toules les armoires ou il pouvait pénétrer, et 1a il
priait Dieu d'éloigner de cette demeure les esprits
malins, les dangers et les peiness Dans sa priere il
rappelait tous ceux quiavaient jamais vécu dans cette
maison, ou ceux qui y vivraient dans la suite, et il de-
mandait avec ferveur qu'aucun mal n'arrivat & leurs
ames. 11 mettait un tel soin A rechercher en toule
chose un sujet de priére, qu'étant allé au palais d'un
certain prince pour entendre un sermon qui se pré-
chait dans la chapelle, et ayant été repoussé par um
portier qui ne le connaissait pas, il ne vit dans cet af-
front qu'une nouvelle occasion de prier. Un homme
qui avait un lel gout pour la priére quand il se portait
bien, ne pouvait manquer de 8'y livrer avec assiduité
lorsqu'il était malade. Etanl retenu, & Louvain, sur
un lit de douleur ou la soultrance 'empéchait de gou-
ter le moindre repos, ses pénibles veilles lul fournis-
saient un sujet de priere Alors méme que sa téte
affaiblie pouvait & peine supporter la violence du mal,
il ne cessait de prier, et d'unir ses soullrances a la
couronne d'épines de Notre-Seigneur jusqu'a ce que
I'amour dont il élait consumé éclatdt en un torrent de
douces larmes. 1l entretenait cette priére incessante
par la variété de ses dévotions. La vie de Jésus-Christ
était 'aliment principal de sa contemplation de chaque
jour; car ou lauc pourruil-elle trouver une nourri-




206 CHAPITRE VI

ture plus abondante, une douceur plus aimable? Néan-
moins, pour entretenir sa piété, il avait inventé une
foule de méthodes de priéres que lui suggéraient ses
lectures, les doctrines dont il était imbu ou les inspi-
rations du Saint-Esprit. Mais il en avait trois qu'il
préférait, et qu'il trouvait a la fois si utiles, si douces
et si aisées, qu'il recommandait aux confesseurs de
les enseigner A leurs pénitents.

D'abord, il avait une grande confiance dans les Li-
tanies: il les répétait sans cesse et les appliquait &
toutes les circonstances. Il s’en servait non seulement
pour demander quelque faveur, ce qui est l'objet
ordinaire des Litanies, mais pour louer Dieu, lui
rendre des actions de grices, ou pour tout autre exer-
cice de la vertu de la religion. L'une de ses pratiques
était de pénétrer dans la cour du ciel, et 13, au pied
du trone de la sainte Trinité, il suppliait le Pére de se
réjouir dans le Fils et dans le Saint-Esprit, le Fils de
partager cette joie dans le sein du Pére et de I'Esprit
saint, et enfin le Saint Esprit de se réjouir dans le
Pere et le Fils. Par 14, il voulait exprimer le bonheur
que les trois personnes divines puisent l'une dans
J'autre, et que, dans le langage de I'école, on appelle
complaisance. Ensuite, il suppliait la Reine du ciel
d’:.dorer la sainte Trinité en son nom, ou au nom de
quelque aulre personne, vivante ou morte; et, d'autre
part, il conjurait la sainte Trinilé de bénir cetle bonne
Mere pour tous les bienfaits qui se répandent sur la
terre par Ses Iains. Ensuite, il parcourait chaque
cheeur danges. chaque ordre de bienheureux, les
priant d'offrir des actions de grices et des louanges,
en son nom ou au nom d'une autre personne, a Dieu,
3 la sainte Vierge, ou en particulier a quelques-uns
des anges et des saints.

La deuxieme méthode qu'il suivait dans ses priéres
consistait & parcourir tous les mysteres de la vie et de
la mort de Notre-Seigneur, & les approprier ingénieu-
semenl au temps el aux circonslances, el ensuile, au




DIEU, CENTRE DE TOUT 207

nom de chacun d’eux, il invoquait séparément les |

trois personnes de la trés sainte Trinité et les esprits
célesles.

Sa troisidme méthode était de parcourir 1'un apres
l'autre les commandements de Dieu et de I'Eglise, les
articles de foi, les sept péchés capitaux et les vertus
contraires, les ceuvres de charité, les cinq sens de
I'homme et les trois facultés de 1'dme. La variété
méme des sujets lui suggérait des affections diverses ;
c'étaient des pardons a implorer, des faveurs a de-
mander, des actions de grdces a rendre, non seulg-
ment pour lui-méme ou pour d'autres personnes Vi-
vantes, mais aussi pour les morts. Il suppliait Dieu
de leur remettre le reste de ce qu'ils peuvent lui de-
voir encore sur le compte du premier commandement,
du second, et ainsi de suite; il faisait de méme a
I'égard des péchés, des ceuvres de charité, des sens,
et des facultés de I'dme.

§ VII. Variété dans la dévotion.

Ces trois méthodes de prieres étaient trés familieres
au Pere Lefevre. — Je ne dois pas omettre de dire
qu’il trouvait un grand secours dans sa connaissance
profonde de la doctrine chrétienne, comme Orlandini
le remarque expressément. Un livre de sainte Ger-
trude qui lui tomba sous la main lui fournit aussi,
comme il I'a reconnu lui-méme, des matériaux aussi
abondants qu'utiles pour la priére. La variété des
fétes et des saisons ecclésiastiques lui fournissait
également une admirable variété de dévotions. Et
cette diversité, cette succssion de pratiques soutenait,
disait-il, et aiguisait tellement son appétit au banquet
de la pritre, qu'il n'accomplissait jamais un acte re-
ligieux quelconque, il ne se rendait jamais & la médi-
talion ou ne disait la messe, par habitude, par rou-
tine, ou simplement pour obéir & la regle; mais il

i
]
|
'



208 CHAPITRE VI

arrivait chaque jour par une route nouvelle et fraichd
3 ses dévolions ordinaires : il ressemblait, sous ce
rapport, au bienheureux Paul de La Croix, qui ne se
couvenail point, avouait il, d'avoir dit la messe une
seule fois par habitude, témoignage que bien peu de

prétres, arrives & un age aussi avancé; peuvenl se

rendre.
11 est d'autres personnes, au contraire, dont la fer-

veur lrouve un obslacle dans une semblable variété;
car il plaita Dieu de conduire par dés voies différenles
les ames qui lui sonl cheres; mais toules ces voies
sont bonnes, car elles sont de lui. Peu de gens res-
semblent 2 Marie-Denise, religieuse de la Visilation,

ge Dieu conduisit & la perfection par une grande
multiplicité de dévotions; de sorte qu'une personne
de la Communauté ayant vu l¢ livre ou elle prenait
note de toutes ses formules de priéres et de toules ses
intentions, lui dit : « Ma chere seur; pourquoi dites-
vous tanl de prieres? » Et elle répondit : « Parce que
Dieu m'a fait connailre qu'il m'avait créée pour
celte fin. »

Il est bien différent de varier ses dévotions men-
tales et de s'imposer sans discernemenlt une multitude
de prieres vocales ; et ce que les écrivains spiriluels
disent de I'une de ces conduites est loin de s'appliquer
toujours & l'autre. Cependant, il n’y a point d'erreur
plus commune que de les confondre. Se charger d'une
multitude de priéres vocales n'est pas foujours (car ce
mot n'est admis en matiere spirituelle, que lorsqu'il
s'agit du péché), mais tres souvent un grave inconvé-
pient. Combien de personhes, aprés avoir pris un
brillant essor, n'ont pas tardé a s'aflaiblir, & se senlir
fatiguces, et enfin a retomber sur la terre, embarras-
sées dans leurs lilanies, succombant sous leurs memo-
rare, surchargées de chapelels, et enfin retenues; en-
chainées par les obligalions d'une multitude de
tiers-ordres et de confréries? Elles se sonl ruinées
par les dévotions, et, dans neuf cas sur dix, sans



DIEU, CENTRE DE TOUT 209

avoir suivi d’'autre guide que leur propre volonts.
Avoir une grande multitude de dévotions mentales
peut souvent étre un mal, mais le cas est compléte-
ment différent; et les censures que quelques auteurs
rigoristes infligent sans réserve A une variété de ce
genre, ne sont certainement pas en harmonie avec les
pratiques des saints ou avec la douce doctrine qu’en-
seignent leurs ouvrages. Il n'y a rien A quoi I'homme
s'attache plus facilement qu'a un systéme de vie spi-
rituelle; et le chemin qu'il suit lui parait si exclusi-
vement étre I'unique chemin qui conduit au salut,
qu’il peut & peine croire 4 la diversité des voies de
Dieu, ou donner au Saint-Esprit la liberté qu’il de-
mande dans le ceeur de ceux qu'il veut conduire. Nous
savons assez qu'une généreuse mortification et une
constante abnégation de soi-méme sont les véritables
routes qui ménent au sommel de la perfection ; mais
faudra-t-il s’asseoir en pleurant sur le bord du chemin
parce qu’on n'a qu'une vertu ordinaire, et qu'on ne se
sent pas le courage de s'élancer sur les hauteurs es-
carpées? N'y a-t-il point sur le flanc de Ia montagne
quelques sentiers tracés par I'amour, et qui dominent
la plaine, quoique bien au-dessous des cimes élevées
de la perfection? Ah ! que de personnes sont tombées
a terre, et plus bas encore, parce qu'on les a impru-
demment lancées trop haut? « Une bonne supérieure,
disait sainte Jeanne-Francoise de Chantal, doit
apprendre 3 ses filles & voler bas, aussi bien qu'a
voler haut; » et le premier de ces devoirs est plus
difficile & remplir que le second ; car, remarquez bien
son expression, il ne s'agit pas de se reposer en bas,
mais de voler bas. Du reste, il peut &tre parfaitement
vrai que le chemin le plus court ou le plus direct pour
parvenir & une sainteté éminente soit de s'en tenir &
une seule chose, & un seul sujet de méditation et
d’examen de conscience, & un seul exercice de dévo-
tion, et 3 ne point s’écarter un moment, pendant de
longues années, de cette route pénible et monotone.




210 CHAPITRE VI

Mais & qui imposersz-vous ce joug? Sera-ce aux gens
du monde, privés des secours qu'offre une maison
religieuse, sans noviciat, sans pénitences fixees pat la
regle, mais soumis a une foule de devoirs aussi impeé-
rieux que propres & distraire, et entourés de la dissi-
pation inévitable gu'apporte le commerce_de la so-
ciété 2/EL pourtant ils sont appelés & aimer Dieuj ils
ne veulent pas manquer leur vocalion. 11 vous faut
donc un procédé ou pour dessécher leurs dames, ou
pour les inonder de la rosée du ciel. Telle estla cause
de ces anomalies spirituelles que nous remarquons
dans cerlaines personnes dont la vie se partage entre
les pratiques du cloitre et les plaisirs du monde. Et
quelles sont les conséquences de ce bizarre mélange?
Le chagrin, les chutes, 'impétuosité avec laquelle on
se lance dans le tourbillon du monde, comme pour se
venger des rigueurs du passé, et un tel reldchement
dans la vie chrétienne, que je n'y pense qu’en frémis-
sant. Le fruit de ces expériences n’'est rien moins que
]a baute sainleté, ou méme la sainteté ordinaire ; il
p'en résulte aucune espéce de saintete.

Une foule de personnes penseni que la dévotion,
pour étre véritable, doit étre dépourvue de senti-
ments. Mais ce systeme de séveérité répond-il & leur
attente ? On entend des gens condamner les malheu-
reux dévols parce qu'ils aiment les cérémonies, les
bénédictions, les dévolions sentimentales, les Ma-
dones, les féles et les pratiques étrangeres. Pour ces
hommes séveres, une dévotion italienne est quelque
chose de voisin de I'hérésie ; el cela, je suppose, parce
qu'elle a le malheur de yenir de la ville sainte! Or, je
vous le demande, de ce qu'une personne aime toules
ces choses, s'ensuit-il qu'il n'y ait rien de plus dans
sa piété ? Parce qu'elle possede un des caracleres qui
conslituent un bom catholique, doit-elle, par cela
méme, manquer des autres? Parce qu'elle aime les
fleurs, avez-vous le droit de conclure qu'elle rejette
les fruits? — Ob J mais, ce qu'il faul. c'esl de la mor-




DIEU, CENTRE DE TOUT 214

tification ; ce qui esl nécessaire, c'est de rcmplir cons-
ciencicusement les devoirs de son état. — C'est vrai :
mais de grace, quelles mortifications pratiquez-vous,
généreux disciples de la dévotion sévere ? Sont-elles
exléricures, est-ce le cilice ou la discipline? Sont-
elles inlérieures, aimez-vous qu'on parle mal de
yous, qu'on ait pour vous peu de considéralion? Et
comment vous acquittez-vous des devoirs de votre
¢lat? L'aumone, par exemple, en est un; et un autre
consiste a nous tenir a l'abri des séductions du
monde. Quel témoignage pouvez-vous rendre de votre
conduile sous ce rapport? Soyez vrais avec vous-
mémes, ou plutot soyez sincéres devant Dieu. Si nous
avons besoin de nous édifier par la vue des mortifica-
tions ou des devoirs bien remplis, je soupgonne que
nous devons les chercher chez les dévots, et non chez
yous. Si vous pouviez faire mettre I'enthousiasme au
nombre des péchés mortels, & quel poste d’honneur
serait élevée la tiédeur ? Du reste, il ne parait pas que
'enthousiasme soit le mal le plus dangereux qui me-
nace le monde ; du moins notre pays n'a pas considé-
rablement souffert de ses ravages. Et d'ailleurs, en
matiére spirituelle, ce que nous devons redouter Ie
plus, ce sont les fautes dans lesquelles nous sommes
le plus sujets & tomber - mais, croyez-moi, yous n'avez
rien A craindre d’un enthousiasme exalté ou d'une
piclé excessive.

D'un autre coté, il peut arriver souvent que des
4mes aient besoin de quelque chose de plus qu'une
solidité aussi séche (si rien de sec peut étre solide
dans une religion toute d’auwour), et quapres avoir
entretenu les commencemeunts de leur ferveur par une
dévotion pleine de variété, d'intérét et méme de chan-
gements, elles finiront par s'élever & des choses plus
Lhaules, ct par gravir avec courage les sentiers ardus
et directs de la sainteté. Remarquez comme Dieu attire
les Ames, et les conduit par les voies les plus agréables
ot lcs plus attrayaules, & moius qu'on n'ait un godt




912 CHAPITRE VI

prononcé pour les chemins pénibles et escarpés. Une
foule de personnes se perdenl parce qu'on les force a
s'élever lrop haul; beaucoup d'autres trouvent leur
ruine dans l'aversion qu'on tdche de leur inspirer
pour une dévotion sensible, et dans une sécheresse
qu'elles prennent & tort pour la solidité. Oh! je vous
en conjure, failes toutce qu'il vous plaira, mais ne dé-
gotlez pas les fideles de leur Dieu, qui est si bon et si
miséricordieux ! Failes plutdl toul ce qui est en volre
pouvoir, alin de leur apprendre & goater ses douceurs
intinies. On donne aux dmes des avis ausléres, sans
tenir comple de I'époque, des lieux, des personnesou
des conditions ; on les invite & se détacher des dons
de Dieu, & rejeler loin d'elles les doux senliments et
la tendre ferveur, quand le danger est bien plulot
dans leur att chement & leurs voitures, a leurs che-
vaux. a leurs lapis el a leur vieille porcelaine, aux
promenades et aux spectacles, en un mot a ce monde
si rillant et si cher a leurs yeux. Que dis-je? si ces
malheureux riches pouvaient s'altacher tanl soil peu,
pe [dl-ce qu'a une image ou & un bénitier, ce scrait
un miracle précieux de la grice, si I'on consideére lout
ce qu'ils ont pour les éloigner de Dieu, car ils vivent
dans une sphére qui semble tourner en dehors de son
omniprésence. Non! non! les avis que sainte Thérése
donne a des Carmélites aux pieds nus ne sont gucre
applicables aux gens de cette espece. Oh! il vaut
‘nfiniment mieux voltiger comme la phaléne autour
des bougies allumées pour un salut solennel, que de
s'endormir dans la mollesse au milieu des dou-
ceurs que procurent les jouissances des sens et les
commodités de la vie, qui paraissent et qui peut-élre
ne sont pas sans péché actuel ; le cas est difficile a

décider.




DIEU, CENTRE DE TOUT 213

§ VIII. — Oraisons jaculatoires et attention.

5. Une autre maniére de glorifier Dieu au moyen
des choses ordinaires et peu importantes, c'est la pra-
tique de l'oraison jaculatoire. Ce n’est pas le lieu
- d'entrer dans des détails sur ce sujet. Du reste, les
rapports qu'il a avec les matieres que nous traitons
sont évidents. C'était la pratique principale des Péres
du désert, et c'est par elle qu'ils sesont élevés A un tel
degré de sainteté. Saint Frangois de Sales dit : « que
tout I'édifice de la dévotion repose sur cet exercice,
qu'il peut suppléer au défaut des autres priéres, mais
que toutes les autres priéres ne sauraient suppléer au
défaut des oraisons jaculatoires. » L'abbé Isaac, cité
dans Cassien, rapporte des choses étonnantes au sujet
de cette simple invocation : « Deus, in adjutorium. »
— Le P. Brandano, étant sur le point de partir pour
le Portugal, demanda & saint Ignace & quelles dévo-
tions il devait exercer les novices dela Compagnie. Le
saint lui répliqua : « Oulre les dévotions ordinaires,
ils doivent s'exercer d rechercher en toutes choses la
présencede Dieu, dans leurs conversations, dans leurs
promenades, dans les regards qu'ils jettent autour
d'eux, dans les discours qu'ilsécoutent dansleurspen-
sées, puisqu'il est certain que la divine Majesté est en
toutes choses au moins de trois maniéres diftérentes :
par essence, par présence et par puissance. » Il
ajoula : « Que cet exercice de trouver Dieu en tout
est moins fatigant qu'une méditation sur des sujets
abstraits, et qu'en retour Dieu nous visite par des bé-
nédictions admirables, o'eussions-nous fait qu'une
seule aspiration. » Ainsi donc, nous pouvons respirer
apres la gloire de Dieu, lancer au ciel, comme un
trait d'amour, quelque mot en faveur des intéréts de
Jésus-Christ, ou murmurer une courte priere pour les
dmes, en quelque lieu que nous soyons. Sans nous fa-
tiguer, nous pouvons faire une multitude de ces orai-




214 CIIAPITRE W1

sons jaculatoires dans le cours d'une journée, et cha-
cune d'elles est plus grande aux yeux de Dieu gqu'une
bataille gagnée, une découverle scienlifique ou une
révolution politique. A plusieurs de ces priéres est at-
tachée une indulgence; ainsi, une seule et courle
phrase nous servira a acquérir des mérites, a oblenir
des grdces, & satisfaire pour nos péchés, & glorifier
Dieu, & rendre hommage & Jésus et & Marie, a conver-
tir des pécheurs, et & adoucir par des indulgences les
souflrances des saintes dmes du purgatoire. Ne pou-
vons-nous rien faire de plus pour Jésus, que ce que
nous avons fait jusqu'ad ce jour? O amour! c'est &
vous de nous enseigner ce que nous devons faire, cl
de nous le rappeler quand nous I'oublions. |
Mais, afin de remplir ces fins, il ne suffit pas dc
murmurer négligemmentetdu boutdes lévres quelque
parole que n'accompagne pas une intenlion inté-
ricure. C'est la mode aujourd’hui de dénigrer lapricre
vocale. Toulefois, il ne faudrait pas oublier que des
hérésies se sont produites & cet endroit dans ces der-
niers lemps, et qu'elles sont sous le poids des censures
altachées aux propositions condamnées. C'est a l'aide
de la priére vocale que les Péres du désert se sont
élevés A une sainteté aussi éminente, el le P. Baker
nous dit qu’aujourd’hui encore Dieu conduil par cette
voie des ames sur les hauteurs de la conlemplalion et
de I'union myslique. Il assigne plusieurs molifs & la
différence qui exisle entre les effets que la priere vo-
cale produisaitsur les anciens et ceux qu'elle produit
sur nous. « La premicre raison, dit-il, c'est la vie re-
Lirce qu'ils menaient, la rigoureuse solitude el le si-
lence presque perpétuel auxquels ils se condam-
naient; pratiques que nous ne sommes gueére ca-
pables, je crois, d'observer aujourd'hui. La seconde
tienl & leurs jeQnes, leurs abstinences et aulres aus-
térités, trop considérables pour des corps aussi faibles
el aussi délicats que les notres. La troisieme consisle
duns la walure de leurs occupalions exléricures, en




PIEU, CENTRE DE TOUT 245

dehors du temps fixé pour la priere, occupations bien
plus propres & disposer les Ames au recueillement et
3 la réception des inspirations divines, queé celles
auxquelles on se livre de nog jours (1). »

Comme l'ouvrage du P. Baker est assez rareé, mes
lecteurs me sauront gré de citer les conclusions dans
Jesquelles il résume sa doctrine touchant la priére vo-
cale. « Comme toute espéce de pridre exige nécessai-
rement une certaineattention de 'esprit, sans laquelle
il n'ya point de priére, il est bon de savoir qu'ily a
différentes sorteset différents degreés d’attention. Tous
sont bons, mais il y en a de meilleurs et de plus
avantageux les uns que Jes autres. D'abord, il y a une
sorle d'attention qui consiste & concentrer ses re-
flexions sur les mots et le sens de la phrase que les
Jovres articulent ou que l'esprit parcourt. Or, cette
attention devant nécessairement, dans \a priére vo-
cale. varier-et changer d'objet, & mesure que les ver-
sets des psaumes, etc., se succedent les uns aux autres,
elle ne saurait tenir les affections ou 'esprit fixé sur
Dieu avec assez de force et d'efficacité, parce qu'elle
présente sans cesse de nouvelles considérations ou
des affections successives. C'estlale degré d'attention
le plus élémentaire et le moins parfait, il est, pour
ainsi dire, a la portée de toules les Ames ; et moins
elles sont parfaites, plus elles trouvent de facilité &
s'y soumettre. En eflet, les Ames quiont pour Dieu
une affection tendre et solide, ne briseraient pas vo-
lontiers le lien qui les attache a Dieu, et qu'clles
trouvent aussi doux qu'avantageux, pour le remplacer
par un nouveau; et si elles le faisaient, elles auraient
a s'en repentir.

« En second lieu viennent les Ames qui ont une ha-
Litude ordinaire de la pridre mentale : lorsqu’elles
récitent leur office, elles le commencent le ceur plein
d'affection pour Dieu, ou bien, dans le cours de cat

(4) Sancta Sophia, I, 208, et 1I, 8 et seq.




216 CHAPITRE VI

exercice, elles font naitre en elles-mémes cette affec-
tion, qu'elles tdchent de conserver et entretenir par
le plus profond recueillement possible, sans s'in-
quiéter si elle est appropriée au sens du passage
qu'elles récitent dans ce moment. Cette sorte d'atten-
tion se rapporte & Dieu et non aux mots, aussi est-elle
beaucoup plus avantageuse que la premieére. C'est
pourquoi il serait aussi peu sensé que préjudiciable
de détourner les 4mes de celle-ci, pour leur inspirer
l'autre ; car, puisque toutes les prieres vocales tirées
de I'Ecriture et d’autres sources ont pour but de four-
nir aux 4mes ce dont elles ont besoin, c'est-a-dire un
moyen d'affection pour les unir & Dieu, I'dme qui est
actuellement dans cette union ne doit pas en étre arra-
chée et mise dans I'obligation de recourir a de nou-
' veaux moyens avant que les premiers aient perdu
leur force.

« Un troisie¢me et plus sublime degré d’attention a
I'office divin, consiste & transformer la priére vocale
en priére mentale, c'est-d-dire que I'dme, intimement
unie & Dieu dans une simplicité parfaite, peut en
méme temps s'attacher au sens et & 'esprit des pa-
roles que les lévres articulent; et méme elle trouve
que son affection, son adhésion et son union, loin
d’étre troublées par cette maniére de faire, deviennent
plus intimes et plus simples. Cette attention n'arrive
pas avant que 1'dme soit parvenue & un état parfait
de contemplation, en vertduquel I'esprit est si habi-
tuellement uni a Dieu, et, d'un autre c6té, I'imagina-
tion si completement gouvernée par l'esprit, que rien
ne saurait les distraire.

« Heureuses les 4mes, — Dieu sait combien le
nombre est limité, — heureuses les 4mes qui son!
parvenues & ce troisiéme état, auquel on doil arriver
graduellement par une pratique constante des deux
autres, surtout du second. C'est pourquoi, lorsqu'on
récile I'office, les 4mes méme les plus imparfaites
ferontbien, si elles se sententsuffisammentrecueillies,




DIEU, CENTRE DE TOUT 217

de continuer ainsi le plus longtemps qu'il leur sera
possible, et de maitriser les écarts de leur imagina-
tion. Et le meilleur moyen d’obtenir et d’augmenter
ce recueillement dans la récitation de I'office divin,
c'est la pratique de la priére mentale, soit dans la
méditation, soit dans les actes immédiats de Ia
volonté, dontle but et 'objet unique sont de procurer
une attention constante, et une adhésion de I'esprit
a Dieu (1). »

6. 11 ne sera pas inutile de répéter ici qu'en union
avec les mérites de notre doux Sauveur et les trésors
surnaturels et magnifiques que nous avons examinés
dans le chapitre dernier, nous pouvons offrir non
seulement nos actions ordinaires, mais encore tout
ce qui nous arrive. Nos petites souffrances, nos
peines, nos contrariétés et nos fatigues peuvent ainsi
devenir des missionnaires pour précher la foi, des
aplOtres pour convertir les pécheurs, et des anges
pour louer la majesté de Dieu. Nos petites mortifica-
tions, quelque rares et misérables qu'elles soient,
entrelacées avec la couronne d'épines, jointes a la
lance et aux clous, exerceront sur le cceur de Jésus une
influence puissante en notre faveur ou en faveur des
autres. Les grdces que nous avons recues dans la
journée peuvent acquérir une valeur double si nous
les offrons le soir en union avec les graces de Celui
qui est la source des notras. C'est ainsi que Jésus
nous aide a ['aimer, c'est ainsi qu'il fait de nous des
rois et des prétres. Si nous répandons des larmes
sincéres quand il est outragé, s'il est vrai que nous
soupirions aprés la gloire de notre bon Pére, si nous
sommes touchés de compassion pour Jes 4mes privées
de graces ou assaillies par les tentations, voyez que
de grandes choses nous pouvons opérer sans nous
détourner de notre chemin, sans nous soustraire A
nos occupations, ni méme (car Notre-Seigneur l'a

Q) 11, 13, 14, 18,




2i8 CEAPITRE V1

voulu ainsi) sans nous priver de nos délassements et
de nos récréations. Oui, tout doit étre pour Jésus ; et,
quand nous vOyons cée que nous pouvons faire, et
lélas! ce que nous n'avons pas fait, nous pouvons
commencer A croire qu'iln'y a pasun coin du monde
ou la gloire de Dieu recueille une moisson moins
abondante ou plus stérile que dans nos pauvres
ca@urs.

La fable ne raconte-t-elle pasI'histoire d’'un certain
roi, qui avait recu la faculté de convertir en or tout
ce qu'il touchait, et qui ne tarda pas a étre singuliére-
ment embarrassé d'un pareil don? Nous avons un
semblable pouvoir sous 'Evangile, cette loi de grace.
Tout ce que nous touchons est converti en or, par
Iinlention et par I'oblation. Mais notre puissance ne
sera jamais un embarras pour nous; NnoOus ne rem-
plirons jamais Dieu de gloire, ni le ciel de nos me-
rites. Quelle Lriste pensée lorsque, arrivés au terme
de nolre carriere, nous jetterons un coup d'eil en
arriere sur les occasions innombrables que nous
aurons négligées | Mais comment, dira-t-on, comment
pouvons-nous les remarquer ? elles nous viennent en
si grand nombre et si souvent! Je réponds qu'on ne
peut donner pour cela aucune régle, aucune méthode
fixe. /1 faut aimer. Il faut aimer. Il faut aimer. 11 n’y
a pas d'aulre moyen. C'est la condilion sine qua non.
L'amour vous enseignera tout, il vous initiera aux
scerels de Jésus; 'amour rendra lout facile et doux;
l'amour deviendra pour vous une seconde nalure.
Quels que soient vos besoins, l'amour y subviendra,
les salisfera, et 'amour seul peut le faire. 1l faut
aimer. Est-ce pénible d'aimer Jésus ? Oh non, il n'est
pas dilficile de l'aimer; il est plutot difficile de
l'aimer peu, si loulefois on l'aime.

Je voudrais que nous pussions voir tel qu'il est, et
gpprécier & la juste valeur le privilege que Dieu nous
accorde, en nous permellant de l'aimer. Si nous
avions sauvé la vie de l'un des enfants de la Reine,




PIEU, CENTRE DE TOUT 219

nous serions longlemps avant d'oublier I'expression
de reconnaissance peinte sur le visage de l'auguste
meére ; et toute notre vie les paroles bralantes de sa
gratitude retentiraient & notre oreille; les larmes
d'une souveraine, surtout des larmes de celte nature,
produisent sur le cceur une trop vive impression pour
qu'on les oublie aussitot. Mais qu'est-ce que cela
comparé A la permission de plaire & Dicu, ne fat-ce
qu'une fois dans notre vie? Cette pensée grandit en
nous jusqu'a ce qu'elle accable notre intelligence.
Songeons & ce que nous sommes, & notre origine, a
nolre révolle, aux infirmités de notre nalure, & la
bassesse de notre personne, aux crimes dont nous
sommes coupables, & celte froideur qui nous rend
dignes de mépris; et de l'autre cOté, considérons
Dieu invisible, Dieu, la sainteté par essence, Dieu
incompréhensible : il condescend & ce que nous lui
plaisions ; il soupire aprésles efforls que nous faisons
pour lui plaire, il dispose tout de telle sorte qu'a
l'aide de la grace nous puissions lui plaire, et il met
a nolre disposition une foule de moyens et de trésors
surnaturels pour nous mettre en état de remplir cette
fin ! Celle immense condescendance est au-dessus de
toule expression. Oh! puisse notre divin Sauveur
rendre nos ceeurs assez grands pour la comprendre !
Mais que parlons-nous de comprendre une de ces
condescendances? N'g-L-il pas rendu nos ceeurs assez
grands pour le comprendre lui-méme, son corps, son
dmie ot sa divinité? C'est ainsi que nos pensées s'é-
garenl dans une aulre condescendance, dans un
autre amour. EU il en est toujours de méme ; miséri-
corde sur miséricorde; elles s‘accumulent a l'infini ;
gravissez une hauleur, el 1d vous trouverez d'aulres
hauleurs encore plus élevées; tout est amour, Ltou-
jours amour, et rien qu'amour! O Dieu bien-aimé !
Dicu bien-aimé! Oui, Sainte Gertrude dit que nous
pouvons vous appeler ainsi ; et quel autre non pour-
rions-nous vous douuce! Ul pourquol e vous




220 CHAPITRE V1

aimons-nous pas? Dieu bien-aimé! oui, bien aim4,
au-dela de toute expression, de toute pensée !

Si nous songeons & ces trois choses, a Dieu, 2
nous-mémes et au systéme surnaturel au milieu
duquel nous sommes placés, nous parviendrons cer-
tainement & voir que, sans étre des saints, sans res-
sembler & ceux qui le sont, nous avons a notre dispo-
sition, pour glorifier Dieu, des moyens dont la gran-
deur est vraiment effrayante. D'abord, en unissant
nos actions a celles de Jésus, elles acquierent une
valeur presque infinie. Ce que nous avons 2 offrir &
Dieu ressemble 4 l'infini. Que dis-je? nous pouvons
offrir Jésus qui est 'infini méme. Nous pouvons offrir
a Dieu son égal! et cela dans toutes nos actions, dans
toutes nos paroles, dans toutes nos pensées, dans
toutes nos peines. Considérnns ensuite la multiplicité
de nos actions : il est impossible de les compter ; elles
défient tous les chiffres. Deux hommes sont invités a
se lever de bonne heure le matin, afin de faire une
demi-heure de méditation : I'un le fait, 'autre ne le
fait pas. Le premier acquiert des mérites, et, en
méme temps, il procure & Dieu plus de gloire, infini-
menl plus de gloire qu'il n’en a recu de toutes les
sciences du monde et de tous les arts réunis depuis
le déluge. Envoici les causes :la mortification que cet
homme s'impose en se levant de bonne heure, la mo-
destie avec laquelle il s’habille, I'acte de présence de
Dieu qu’il formule, le signe de croix qu'il fait, ses
pricres préparatoires, sa méditation, la pénitence que
lui impose sa posture, I'ennui et les distractions qui
viennent I'assaillir, les résolutions qu'il prend en ter-
minant, les aspirations qu'il a fait monter vers le
ciel dans le cours de sa priére, et I'obéissance dont il
a fait preuve en remplissant ce devoir. Il serail plus
vrai de dire que chacun de ces mérites est un faisceau
de mérites réunis. Mais comptons-en seulement dix;
cette simple petite pratique donnerait les résuliats
suivants : chaque année, cet homme glorifierait Dieu




DIEU, CENTRE DE TOUT pad |

trois mille six cent cinquante fois par cette seule ac-
lion, et chaque fois il plairait 4 Dieu (faveur qui,
accordée une seule fois dans toute la durée de I'éler-
nité, serail déjd une condescendance indicible), etil le
glorifierait plus que toute la science du monde n'a pu
faire, parce qu'il le glorifierait d’'une maniére surna-
turelle.

Apres avoir considéré la multiplicité de nos actions,
examinons combien il est facile de les offrir 4 Dieu
en union avec les mérites de son Fils. Un seul regard

pirs, ni paroles, ni longues réflexions. L’amour léve
les yeux vers Jésus, et tout est consommaé. Souvenez-
vous ensuite que tout mérite implique un nouveau
degré de gloire éternelle, si nous mourons dans la
persévérance. L'@il n’a point vu, I'oreille n'a point
entendu le ceeur n'a point concu un seul degré dela
gloire réservée aux bienheureux; et ensuite il nous
faul multiplier chaque mérite par des millions de
millions de fois. Puis, si nous venons 3 tomber dans
le péché mortel, et qu'ensuite Dieu nous permetie
d'invoquer, avec un cceur contrit, le précieux Sang,
Jésus, non content de nous pardonner, nous rend
¢-lle somme immense de mérites ; tant est vive l'ar-
deur dont il brale de nous voir avec lui dans le ciel
pendant toute I'éternité | Et il existe des catholiques
tiedes! et vous, 6 mon Jésus, avec quelle palience
vous les supportez! Vous étendez sur la terre un filet
d'amour que vous avez t :amé de toute éternité | Nous
le rompons en mille endroits; et que faites-vous
alors? 6 le plus doux, le plus cher et le meilleur des
Peres! Vous vous remettez a I'euvre avec un amour
inaltérable pour en tisser un nouveau dont les mailles
e composent de préceptes pleins de miséricorde, et
d'une crainte mélée de joie, pour prendre dans ce
filet les 4mes qui n'ont pas voulu se laisser prendre
par I'amour.

Oh! combien il est doux d'étre sauvé pAr Jésus | i)

§

i
lancé sur Jésus, et tout est dit. Il ne faut ici i sou- ¥



229 CHAPITRE VI

sewmble qu'il vaille mieux pour nous d'étre rachetés A
ce prix que de n'avoir jamais failli. 11 est si doux de
devoir quelque chose & Jésus | Quel bonheur de ne
pouvoir nous passer de lui pour un seul moment!
Quelle joie de le trouver partout, et partout occupé a
nous placer sous de nouvelles obligalions, & forger
pour nous de nouvelles chaines d’amour! Ah | que ne
sommes-nous liés si intimement a lui que nous ne
puissions nous en séparer! Le purgatoire ne devient-
il pas le ciel quand on songe que, dés lors, on est a
Jésus, oui bien a lui, sans retour et a jamais? Les
neuf cenls années durantlesquelles Adam fit pénilence.
au milieu des ronces et des épines d'une terre a peine
habitée ne seraient pas trop pénibles, si nous pouvions
a ce prix obtenir qu'un seul cceur edt pour Jésus un
degré d'amour de plus! Cependant, nous sommes au
sein de son Eglise, ou le principe, le milieu et la fin
de notre religion entiere est « que toute chose esta
nous, que nous sommes a Jésus-Christ, et que Jésus-
Christ est & Dieu! »

S'il est un spectacle touchant au dela de toute
expression, c'est de voir Dieu, la sainteté éternelle,
demander sa glorification A ses créatures, au secin de
ce monde qui est I'ouvrage de ses mains. L'amour
dont il fait preuve est aussi vif que la douleur la plus
aigué. Clest un pere qui soulfre le martyre pour son
enfant coupable. Et ensuite le voir lui, le Créaleur,
suppliant! le Tout-Puissant deyvenu mendiant! re-
poussé de tous ceux & qui il tend la mainl n’est-co
pas un spectacle & nous transporter de douleur?
L'amour ne nous jelte-t-il pas hors de nous-mémes?
El qui se montre plus avare que nous & son ¢égard?
Heélas! qui donnera A nos yeux des torrents de
larmes pour pleurer nuit et jour sur notre ingratitude?
n vérité, que les hommes n'aiment pas Dieu, c'est la
un mystéere plus incompréhensible que le mystére do
trois personnes en un seul Dieu. Et pourlant, que
peut-on trouver de plus aimable que Dieu? Est-il un




DICU, CENTRE DE TOUT 223

pere plus tendre? Il nous demande de la gloire, il
nous demande de la gloire, & nous misérables pé-
cheurs!| Pourquoi oh! pourquoi ne l'aimons-nous
pas? Que peut-il faire davantage? Oh! regardez, en-
fants de Dieu, regardez! Il est au milieu de ce monde
qu'il a créé, conduisant, arrangeant tout (que sa di-
vine majesté en soit & jamais bénie)l comme si la

cause finale de toute la création était nous, non pas
lui.




CIAPITRE VII

DE L'ACTION DE GRACES

§ [. L'action de gradces négligée.

Toules les matiéres que nous avons traitées dans
les chapitres précédents, peuvent se réduire & ceci :
Que 'Evangile étant une loi d’amour depuis le com-
mencement jusqu'a la fin, il ne nous suffit pas de
sauver simplement notre 4me, ou de nous montrer
plus exact que par le passé a remplir nos devoirs, mais
que nous compromettons notre propre salut si nous
n'essayons pas de secourir les 4mes des autres soit
par nos actions, soit par nos priéres. De plus, I'Evan-
gile étant une loi d’amour, notre religion doit étre,
autant que possible, un service d’amourj; et, par con-
seéquent, nous courons grand risque de nous perdre si
nous prenons cette vie comme une simple occasion de
gaguer le ciel au meilleur marché possible, en n'ob-
servanl que les préceples rigoureusemenl nécessaires,
et mettant de coté, comme des objets qui ne nous con-
cernent nullement, la gloire de Dieu, les intéréts de
Jésus et le salut des dmes. Je n'ai point trop exigé de
vous; je ne vous ai proposé ni austérités corporelles,
ni élmgnement du monde: je ne vous ai ponnt mvnés
& gravir les hauteurs de la contemplation ; je ne vous
ai point excités a l'amour des souffrances ou a des




DE I'ACTION DE GRACFS 227

efforts pénibles et incessants pour vivre dans le re-
cucillement et e sentiment de Ja présence de Dieu; je
D'ai fait que wnettre sous vos yeux quelques pratiques
et les maximes des saints, & I'aide desquelles vous
pourrez vous occuper davantage de¢ Dieu, et avec au-
tant de faciljté que d'affection. J¢ ne vous ai méme pas
dit : Telle chose du moins doit éire faite, ou: Vous ne
devez pas omettre Lelle autre; j'ai tout laissé a votre
d scrétion et & votre amour. Je ne fais point de ré-
gles, je cherche seulement A persuader a quelques
personnes (une seule me suffirait) d'aimer Dieu un
peu plus pour lui-méme. L'ordre que je suis dans mon
sujet me conduit naturellement 4 parier maintenant
de luction de grdces. Nous avons vu que pour nous
metlre en état de pratiquer l'intercession, notre ado-
rable Sauveur, dans son amour indicible, nous denne
d’abord ses propres trésors, afin que nous les lui
oflrions de nouveau, et que nous recueillionsles fruits
admirables de cette oflrande . puis non content de cette
generosité, ilnous permet de donner unefvaleur infinie)
a nos actions les plus ordinaires, én les unissant a ses
meérites et & ses intentions. Mais ces deux trésors ne
sont pas seulement utiles A l'intercession, ils servenl
encore 4 formuler des actions de gréaces, a louer Dieu
et & lui exprimer nos veeux. Je traiterai dans ce cha-
pitre de I'action de gréces, et ensuite je m'occuperai
des louanges et des désirs dans le suivant.

S'il est une chose dont on ne saurait s'expliquer
'absence complate dans la religion pratique de la plu-
part des hommes, c'est I'action de graces. I serait dif-
ficile d’exagérer la négligence que beaucoup de gens
montrent & I'égard de ce devoir. On fait certainemen!
assez pcu de priéres, mais on fait moins encore d'ac-
tions de graces. Si un million de Pater et d'Ave s'éle-
vent de la terre pour demander & Dieu d'en détourncr
tous les maux, et d'y faire descendre ses graces, com
bien, ensuile, dira-t-on de ces pritres pour remercier
Dicu des maux qu'il a détournés et des graces qu'il a



226 CHAPITRE W1

répandues? Hélas! il n'est que trop aisé de trouver la
cause de cette ingrati tude. Notre intérét nous pousse
paturellement & la priére ; mais 'amour seul inspire la
reconnaissance.

L'homme dont tous les veeux se bornent & éviter
I'enfer sait qu'il doit prier; mais il n'a pas en lui un
instinct aussi puissant pour le portera rendre gréces.
Clest 12 I’histoire de tous les temps. Jamais priére plus
ardente ne sortit du ceeur de I'homme que le cri dé-
chirant poussé par les dix lépreux a la vue de Jésus
qui entrait dans la ville. Le désir d'étre exaucés les
rendait obséquieux et prudents. Ils se tenaient a dis-
tance, de peur de Lirriter en s'approchant trop de Jui,
en proie comme ils I'étaient a la plus horrible mala-
die. Hélas! comme ils connaissaient peu cet aimable
Seigneur, lui qui avait consenti A étre considéré
comme un lépreux par les enfants des hommes! Les
infortunés élevaient la voix en disant: « Jésus, Maitre,
ayez pitié de nous!» Et une fois le miracle opéré,
neuf d'entre eux, pleins d'une joie égoiste, allerent se
montrer aux prétres ; mais un, un seul (et c'était un
pauvre Samarilain), voyant qu'il était guéri, revintsur
ses pas, en glorifiant Dieu & haute voix, se prosterna
aux pieds de notre Sauveur et lui rendit graces. Le
cceur sacré de Jésus fut affligé, et, pour ainsi dire,
¢tonné d'une pareille ingratitude : « Dix n’ont-ils pas
été guéris? dil-il. Ou sont donc les neuf autres? Il ne
s'en est pas trouvé un qui revint sur ses pas pour glo-
rifier Dieu, excepté ce pauvre étranger! » Combien de
fois n'avons-nous pas causé cette triste surprise au
~_sacré Ceeur!

Quand la négligence d'un devoir estaussirévoltante
que ce manque de reconnaissance, il n'est pas inutile
de faire voir jusqu'ou s'étendent les obligations que
ce devoir fait peser sur nous; et le meilleur guide ici,
c'est I'autorité de la sainte Ecriture. Saint Paul dit
aux Ephésiens « que nous devons rendre grces de
toule cliose a Dieu le Perc an nom de Notre-Seigneur

T A i R e~ L



el Ch o e s e Lt T B

DE L'ACTION DE GRACES 227

Jésus-Christ (1). » Ailleurs, il dit que nous devons
« abonder en toute simplicité qui opére en nous, ren-
dant grices & Dieu (2). » Voici I'avis qu'il donne aux
Philippiens : « Ne convoitez rien, mais, en toutes
choses, exprimez votre désir & Dieu par la priére, la
supplication et I'action de grdces (3). » L'Apotre dit
aux Colossiens : « Comme vous avez recu le Seigneur
Jésus-Christ, marchez en lui, appuyés surluiet édifiés
en lui, et confirmés dans la foi, comme vous I'avez
aussi appris, rendant par lui d’abondantes actions de
grices (4). » Et ailleurs : « Ne négligez pas la priére,
mais veillez-y avec soin dans vos actions de
graces (5). » Il nous apprend en un autre endroit que
les créatures sont faites pour élre recues avec recon-
naissance par les fideles et par ceux qui ont eu con-
naissance de la vérité; « car toute créature de Dieu
est bonne, et il ne faut rien rejeter de ce qui est recu
avec actions de graces (6). » « Et tel était le caractére
des Gentils, que, bien qu'ils connussent Dieu, ils ne le
lorifiaient pas comme Dieu, et ne lui rendaient pas
d’actions de graces (7). »

Qu'est-ce que notre vie sur la lerre, sinon une pré-
paration & la vie dont nous irons jouir dans le ciel?
Or, louer Dicu et lui rendre graces, telle sera l'occupa.-
tion de notre vie dans le ciel. Tout le langage dcs

des anciens, et des créatures vivantes de I'Apo-

anges,
« Amen! bénédiction

calypse se réduita ces mots :

‘et gloire, sagesse, grdces, honneurs, puissance et

force a notre Dieu dans tous les si¢cles des siécles :
Amen! » Nous invoquons constamment la sainte
Vierge, les anges et les saints; et nous savons, nous

(1) Eph., v, 20.
(2) II Cor., 1x, 1.
(3) Phil ., 1v, 6.
(4) Col., 1, T.

(6 Col,, 1v, 2.

(6 1 Tim., 1v, 3.
(7) Rom., . 2L




998 CHAPITRE V11

sommes assurés qu'ils prienl sans cess¢ pour nous
dans le ciel; toulefois, n'ai-je pas raison de dire que,
lorsque notre imagination se forme un tableau du
ciel, ce n'est pas la priere qui en esl I'expression do-
minante, mais la lovange el Yaction de grices? Que
dis-je? quand la mort étend la main sur cerlains ser-
viteurs de Dieu, et que la vue du ciel répand sur eux
un avant-gout de ses douceurs, ils semblenl alors ou-
Llier la priere. Et, comme s'ils entendaicnl déjd les
cantiques angéliques dont ils saisissenl la mélodie,
ils g'occupent & rendre graces & Dieuduraunl ces heures
terribles qui, plus que tout le reste de la vie, sem-
blent demander des pricres multipli¢es et pressantes.
Clest ainsi que le bienheureux Paul de la Croix étant
tombé dangereusement malade, passait les jours a
rendre graces 3 Dieu et & le louer, répétant souvenl
avec une dévotion particuliere ces paroles du Glora
in excelsis ; « Nous vous rendons grices a cause de
votre grande gloirel » Celte parole avait toujours éLe
son oraison jaculatoire favorite, et il avait souvert
exhorté ses religieux a s'en servir quand ils entrepre-
naient quelque ceuvre particuliere, en disant avec fer-
veur : « Pour la plus grande gloire de Dieu. » D'autres
fois, il se prosternail en esprit devant le trone de la
tres sainte Trinité, et il s'éeriait avec amour @ « Sanc-
fus, sanctus, sanctus! ou Benedictio et Clarilas », etc.,
il avait coutume d’appeler les chants du paradis.

Or, I'Eglise de la terre est le reflet de I'Eglise du
ciel : le culte de la premiere n'est que 'écho du culle
de la seconde. Si donc la vie dans le ciel est consacrée
a glorifier Dieu et a lui rendre grices, il doit en étre
de méme sur la terre. Le centre auquel doit se rap-
porter tout notre culte est I'Eucharistie, c'est-a-dire,
d’apres le sens méme du mot, qu'il doit étre un sacri-
fice perpétuel d'actions de graces. Tout doit découler
de l'action de graces. Elle doit étre, dans I'Eglise,
comme le centre d’oit partent tous les rayons. L'es-
prit de I'Eucharislie doit se retrouver en tout. L.es




DE L'ACTION DE GRAGES 229

l'llifs eux-meémes ont senti que toute pridre doit finip
un jour, excepté la priére d'actions de grdces, comme
Welstein le prouve d’aprés le Talmud. Mais nous de-
vons y vaquer dés a présent comme A une partie es-
scntielle de notre religion. Supposons que la véritable
idée du culte soit celle que nous révele la conduite de
la plupart des hommes ; qu'ils'agisse seulement d’una
simple priére adressée A un étre supérieur; quels rap-
ports s’établissent dés lors entre nous et Dieu ? Il est
notre Roi, notre supérieur, le gardien de trésors im-
menses, et lui-méme un bien infini. Nous allons lui
exposer notre demande. 11 est pour nous ce qu'est un
homme riche vis-2-vis d'un mendiant. Notre intérét,
voild le point principal pour nous Ou bien, nous re-
doutons sa justice ; nous désirons voir notre chati-
ment remis, et nos péchés pardonnés. Dieu est misé-
ricordieux, et il nous exaucera si nous prions avee
persévérance. Voild jusqu'ol nous pouvons nous
élever en faisant consister tout le culte dans la priére
seule. Tout cela est trés bon, et méme essentiellement
nécessaire. La priére adressée & Dieu est un aveu de
notre dépendance ; et la priére exaucée de Dieu nous
engage a meltre en lui notre confiance. Mais le Dieu
infiniment bon ne veut pas que nous restions dans
une telle position vis-a-vis de lui. Nous devons élre
avec lui pendant toute 1'éternité; c'est lui qui doit
élre a jamais notre bonheur; la vie consiste & le con-
naitre et & I'aimer: et quand on l'aime, on se réjouit
de le louer & jamais. De méme que 1'esprit d'oblation,
I'esprit d'action de grdces a pour effet d'établir entre
Dieu et nous des rapports plus aftectueux et plus fami-
liers. Remercier un bienfaiteur pour obtenir davantage
de lui et non pour lui exprimer sa reconnaissance,
n'est qu'une demande déguisée. Nous remercions
Dieu, parce que nous l'aimons, parce que l'amour
qu'il a pour nous nous touche, nous surprend, nous
allendrit et nous gagne & lui. Qui, l'action de grdces
est tellement une affaive d’amour, que nous remercie-



230 CUAPITRE VI

rons le Seigneur plus que jamais dans les cieux,
quand il aura couronné tous ses dons par le don de
la vision béatifique; quand il nous aura donné de
lui-méme tout ce que nous pouvons en recevoir, el
que nous n'aurons plus rien dattendre delui. L’action
de graces appartient donc a l'essence méme du culte
catholique ; et de méme que notre amour grandit a
mesure que nous suivons cette pratique, de méme en
la négligeant, nous faisons voir Ja faiblesse de notre
amour.

Ah! si nous avons raison de plaindre Dieu (pour
nous servir de l'expression hardie de saint Al-
phonse) parce que les hommes péchent contre sa di-
vine Majesté, plaignons-le davantage encore en voyant
combien les hommes se montrent froids envers lui et
avares d'actions de grices. Rien n'est si odieux aux
yeux des hommes que l'ingratitude; et c'est pourtant
ce qu'ils laissent en partage a Dieu teut-puissant. La
Jangue ne saurait exprimer tout ce qu'il a fait pour
'homme ; il n'est pas possible de jamais épuiser l'a-
bondante mine de miséricordes que renferme chacun
de ses titres de Créateur, de Roi, de Rédempteur, de
Pére et de Pasteur. Il aime a étre remercié, parce
que tout ce qu'il demande de nous c'est del’amour;
et ce désir qu'il nous témoigne est de sa part un acte
d’amour incompréhensible. Il a bien voulu se reposer
du soin de sa gloire sur notre gratitude ; et nous la
lui avons refusée! Et, pour comble d'horreur, cet af-
front n'est pas, comme le scandale du péché, l'ccuvre
de ses ennemis, de ceux dont la conversion peut un
jour le glorifier parmi les hommes : non, cet outrage
Jui est fait par les siens, par ceux qui fréquentent les
sacrements, qui font profession de piété, par ceux
qu'il comble chaque jour des dons les plus précieux
du Saint-Esprit. Beaucoup d’entre nous sont frappés
d'horreur & la vue d'un péché mortel ou d'un sacri-
lege; on nous voit tristes et abattus dans ces jours ol
le monde célebre ses fétes criminclles; le scandale




DE L'ACTION DE GRACES 231

nous blesse au vif comme un charbon ardent ; I'hé-
résie cst pour nous une réelle souffrance, une amer-
tume poignante, qui produit sur nous un effet aussi
pénible que la fumée dans nos yeux. C'est bien. Et
pourtant nous aussi, nous refusons de donner a Diea
la gloire qui lui est due, en négligeant de lui rendre
graces. Nous pouvons le glorifier si aisément | et nous
ne pensons pas 4 le faire! 8'il en est ainsi, pouvons-
nous dire que nous 1 aimons véritablement? Combien
de fois me faudrait-il répéter que nous n'avons rien
autre chose & faire qu'a louer Dieu et a le glorifier?
Dieu nous garde de nous imaginer que nous ayons
d’autre devoir & remplir. Parcourons donc le monde,
en recherchant avec soin ces perles négligées de la
couronne de gloire de notre Pére céleste, afin de les
lui offrir,

Comment avons-nous le ceur de désirer autre
chose ? Quelques-uns des serviteurs de Dieu ont été
Jusqu’a désirer de ne jamais mourir, afin de le glori-
fier sur la terre en souffrant davantage. Ils ne nous
appartient pas de former de tels souhaits; mais ils
peuvent nous étre utiles en nous faisant voir combien
peu nous avons d'amour; et une telle découverte est
de la plus haute importance. Je congois que des
hommes se trompent, et pensent aimer Dieu lorsqu'ils
ne l'aiment pas, ou bien qu'ils désirent I'aimer sans
savoir comment 8'y prendre. Mais peut-on connaitre
la faiblesse de son amour pour Dieu, et la facilité avec
laquelle on peut arriver a 'aimer davantage, sans dé-
sirer de le faire ? Jésus est mort pour empécher que
cela soit possible ; serait-il mort en vain ?

Pardonnez-moi de répéter encore ce que j'ai déja
dit tant de fois. Nous ne reprochons pas aux pécheurs
qui vivent en dehors de la grace de Dieu et éloignés
des sacrements de ne point faire d'actions de graces;
ils ont d'autres devoirs & remplir d'abord; il faut
qu'ils fassent pénitence, qu'ils se réconcilient aves
Dicu, et lavent de nouveau leur 4me dans le précieux



232 CHAPITRE VII

Sang de Jésus. L'omission de I'action de gréAces est un
acte d'ingratitude que Dieu reproche seulement a des
enfants a qui ila déja pardonné, qui vivent en paix
avee lui et dans la jouissance de tous ces privileéges.
Or, ceci mérile une atlention spéciale. Je ne sais sl
vous serez d'accord avec moi sur ce point, mais, selon
moi, les fautes des personnes pieuses, je ne veux pas
dire leurs imperfections et leurs faiblesses, mais les
fautes volontaires et commises par défaut d'affection,
entrainent toujours avec elles je ne sais quoi de si
odieux. que telle est peut-étre la raison pour laquelle
Dieu, dans '’Apocalyse, éclate dans un langage si ex-
traordinaire el si lerrible contre la tiédeur. Quand les
anges demanderent a Notre Seigneur, tandis qu’il
montait au ciel : « Quelles sont ces blessures dans vos
mains ? » 1l répondit : « Les blessures que j'ai regues
duns la maison de mes amis! » Que de sens renfermé
dans ces mots! I1 ne serait pas inutile de composer
un Traité sur les péchés des personnes pieuses, car ils
sonl nombreux et variés, et il s'y rattache quelque
chose de pervers, d'odieux, qui leur est propre. L'in-
gralitude est I'un des principaux caracteres de cetle
espece de péchés. Au moins ne perdez pas ceci de vue
tandis que nous parlerons de l'action de graces : c'esl
ici un sujel qui intéresse uniquement les bons catho-
liques, les hommes elles femmes qui prient, qui fré-
quentent les sacrements, en un mot qui forment la
parlie pieuse de notre Congrégation. Et, si I'on a des
reproches a faire sous ce rapport, c’est & eux qu'il
faut les adresser. Réellement, ¢’est 1a une consolaltion.
QOui, j'éprouve une salisfaclion vérilable de prendre &
partie ces personnes au cceur sec, a la piété austere,
pleines de confiance en leur vertu, el de pouvoir leur
dire : nous n’avons rien 4 déméler avec les pécheurs
pour le moment; vous ne pouvez pas dire que la sévé-
rité de nos paroles tombe sur eux, c'est vous qui étes
les coupables; le blame porte tout entier sur vous
geuls; il s'agit ici d’'un devoir que vous devez remplir,




DE L'ACTION DE GRACES 233

et si vous le remplissez mal, vous étes des misérables;
oui, des misérables, car tel est le nom qui convient &
des ingrals. Eh bien! malgré toutes vos priéres et tous
vos sacrements, vous ne le remplissez pas. Voila la
triste consolation & tirer de votre conduite. Toutefois,
pourquoi ne pas prendre courage, vous et moi, dire
franchement un Confiteor du fond du cceur, demander
a Dieu un accroissement de grace, et alors il pourra
voir quels changements nous ferons dansla suite subir
a notre conduite. Délivrez-nous, Seigneur, des fautes
ordinaires des personnes pieuses! Il y a des sacre-
ments pour le péché ; pour la tiédeur il n'y en a point.
Qui ne sait, pour peu qu'on ait quelque habitude de
diriger les 4mes, qui ne sait combien la fréquente
communion endurcit les cceeurs tizdes ? Avez-vous ja-
mais vu guérir dix personnes atteintes du mal de la
tiedeur ? Et qu'est-ce qui en a guéri neuf sur ces dix ?
Ja honte qui suit une chute dans le péché mortel !
Hélas | c'est un jeu désespéré, celui onl'on abandonne
A l'enfer le soin d'accomplir ce que n'a pu [aire la
pensée du ciel, et oul'on risque I'éternité.

La Bible est une révélation d'amour, mais ce n'est
pas la seule ; il existe pour chacun de nous une réveé-
lation spéciale et personnelle de 'amour divin, dans le
regard que nous jetons en arriére sur cetle Providence
paternelle quia veillé sur nous durant tout le cours de
notre vie Qui de nous peut revoir cette longue chaine
de graces dont se compose son existence depuis I'heure
de son baptéme, sans éprouver un sentiment de sur-
prise & la vue de 'amour infatigable et vigilant dont
Dieu a fait preuve d son égard? La manicre dont tout
a 6té disposé pour son bien-étre, les obstacles qui ont
disparu & mesure qu'il s'en approchait et & I'instaat
méme ou ils paraissaient insurmontables, les lenta-
tions tournées & son avantage, et ce qu'il regardait
nagudre comme un chdliment quand il se trouvait en
face, devenu une preuve d'amour, quand il a regardé

en avriére ; chaque peine o produit son fruit dans la |



234 CHAPITRE VII

vie de cel homme, et il edt perdu beaucoup s'il en
avait été privé. Des relations de commerce ou d'ami-
tié, formées ea apparence fortuitement, ont eu leur
signification el leur utilité ; en un mot, il semblerait
que I'amour méme le plus prévoyant n'aurait pu tisser
autrement la trame de sa vie, quand méme l'amour
seul y aurait mis la main: Cet homme ne I'a pas vu
dans le moment ; il ne savait pas que Dieu s'occupdt
autant de lui, car 'amour d'un peére fuitI'oslentation.
Quand Jacob étendit sur la terre ses membres fati-
gués, et qu'il reposa sa téte sur une pierre pour s'en-
dormir, dans I'endroit ou il eut la vision de |'échelle,
il ne vit rien d'extraordinaire en ce lieu ; mais, & son
réveil, il s'écria : « Kn vérité, le Seigneur est ici, et je
ne le savais pas. » Quand Moise eut exprimé a Dieu
le désir de voir son adorable Majesté, le Seigneur lui
ordonna de se placer dans le creux d'un rocher, il le
couvrit de sa droite tandis que passait cette gloire dont
nul mortel ne saurait soutenir 1'éclat, et il lui dit: « Je
retirerai ma main, et alors tu pourras me regarder par
derriére ; quant & ma face, tu ne peux la voir. » Telles
sont les voies ordinaires de Dieu ; il se montre & nous
plein de tendresse, d'amour, de prudence et de misé-
ricorde. Nous sentons nos ceeurs s'enflammer en nous,
ainsi que les deux disciples, tandis que Jésus mar-
chait et conversait avec eux sur la route d’'Emmais;
mais ce n'est que lorsqu'il disparait que nous appre-
nons la vérité, et alors nous reconnaissons Notre-Sei-
gneur Jui-méme.

Telle est la cause pour laquelle nous ne pouvons
arriver 4 connaitre Dieu que par ]a méditation. Ilnous
faut peser toute chose en notre cceur, ainsi que fit
Marie. Comme Isaac, aimons 3 méditer et & penser,
Thésaurisons avec les miséricordes de Dieu, sachons
les apprécier et les recueillir avec soin, suivant
I'exemple de Jacob et de David. Jacob ne perdait ja-
mais de vue sa vie aventureuse ; Dieu était pour lui le
Dieu de Béthel, le Dieu d’'Abraham, la crainte d'Isaac.




PE L'ACTION DE GRACES 235

Et David ne reprochait-il pas sans cesse & son peuple
d’oublier le Dieu qui pour eux avait accompli de si
grandes choses en Egypte, des cuvres si merveil-
leuses dans la terre de Cham, et des vengeances si ter-
ribles dans la mer Rouge? Les bienfaits dont nous
avons connaissance sont plus que suffisants pour allu-
mer en nous l'amour le plus fervent. Et pourtant,
nous n'en connaitrons jamais la moitié avant le jour
du jugement! Qui sommes-nous pour que Dieu daigne
ainsi nous donner des lois, et s'appliquer a faire notre
bonheur ? N'avait-il que ce monde unique a gouver-
ner ? N'existait-il pas pour lui en dehors de notre mi-
sere d'autres créatures plus sages plus saintes, plus
affectueuses? Et pourtant, nous nous préoccupons de
la prédestination ct des peines élernelles. Nous rai-
sonnons étourdiment sur des choses que nous ne pou-
vons changer et que nous ne comprenons pas. Je
pense que c'est 1a une conduite qui manque essentiel-
lement de discernement; car, examinez les circon-
stances telles qu'elles sont en réalité : Nous avons sur
Dieu des notions trés étendues; toutefois, nous ne sa-
vons de lui que ce qu'il a bien voulu nous en révéler
lui-méme. De sorte qu'en raisonnant contre lui, nos
arguments sont basés moins sur ce que nous voyons,
que sur ce qu'il a daigné nous faire connaitre de ses
perleclions. Or, c’est icil'occasion de faive uneobserva-
tion que biendes personnes négligent, c'eslque, cnlre
tous ses attributs, Dieu fait principalement briller &
nos yeux sa miséricorde et sa condescendance. Sa sé-
vérité esl, pour ainsi dire, cachée dans 'ombre de sa
redoutable Majesté, non seulement A cause de la ter-
reur qu'elle inspire, mais aussi parce qu'il nous a dit
bien peu de chose a ce sujet. Quand il est question
d’amour, oh! alors, les expressions dont il se sert
sont multipliées, explicites et méme minutieuses. 1
explique, il répete, il donne des raisons, il argu-
mente, il persuade, il se plaint, il invite, il presse, il
exalle.



©36 CHAPITRE VI

Ce n'est qu'a de rares intervalles qu'il lui échappe
un mot sur sa rigueur. Il la conslale comme un fait, ct
n'en parle plus. 1l effraie quelquefois par une menace
soudaine ; mais comme c'est I'amour seul qui le porte
a inspirer la crainte, il ne manque pas ensuite d’expli-
quer, d'adoucir ce qu'il a dit. D'ailleurs, les expres-
sions les plus terribles, qui ont rapport i ses juge-
ments, sont des cris arrachés a la surprise de ses
creatures, comme il arriva & Job, A Isave, & saint
Pierre et & saint Paul, plutot que des révélations éma-
nees de la bouche du Tout-Puissant. Il y a dans ce fait
meme une nouvelle preuve de son amour. Ne pou-
vons-nous comprendre ce que sa sagesse et sa misé-
ricorde nous daignent signifier par cette manicre
d'agir? Il en est de Dieu comme d'un astre, nous n'en
voyons qu'un cOté ; et que pouvons-nous connaitre de
ce que nous ne voyons pas? Qui pourrait compter les
preuves de sa bonté, variées a l'infini, et les inven-
lions multiplides de sa compassion, et ces merveilleux
mouvements de tendresse qu'il ressent pour ses créa-
tures ? Il s’efforce d'attirer nos regards sur ses bien-
faits, mais nous ne le voulons pas. Nous préférons
nous occuper de ce qu'il aimerait mieux nous voir né-
gliger ; et nous détournons les yeux des marques in-
nombrab'es d’amour que nous donne ce divin Pére,
el qui sont pour nous autant de preuves positives at
scnsibles d'une affection indicible! Oh ! tandis que
Dieu dispose tout pour l'amour, et nous presse lant
de I'aimer, qu'il est douloureux de voir la perséve-
rance avec laquelle nous nous jetons a I'encontre de
sa lendresse et de ses désirs les plus ardents! Consi-
dérez le bonheur d’étrebéni de Dieu. Mettez-vous dans
la balance, el pesez-vous avec lui; et alors vous verrez
quel honneur c'est pour nous d'attirer sa pensée, d’oc-
cuper son attention, d'éprouver sa patience, de pro-
voquer son amour ! Enréalité, la seule pensée de Dieu
est semblable & un lit sur lequel on peul s'étendre et
venir chercler le repos quand on le désire. Le souve-




DE L'ACTION DE GRACFES 237

nir de sa souveraineté illimitée doil ¢tre pour nous un
bonheur plus grand que la vision d'un ange, plus
doux que la vue du visage de Marie, quand elle accueil-
lera au ciel, avec un doux sourire, nolre dme purifiée
et bénie. La pensée que Dieu est tel qu'il est, nous
donne plus que du repos, c'est de la joie et du bon-
heur. Qu'll ait eu pour nous un amour éternel, qu’il
soit notre tendre Pére, c'est 1A une joie au dela de
toule expression. C'est le ciel qui commence sur la
terre ! N'est-ce donc pas une des merveilles du monde
que la reconnaissance soit si rare? N'est-ce pas une
merveille plus grande quele petit nombre des priéres,
et presque aussi grande quel'amour inconcevable que
Dieu a pour nous?

§ II. L'esprit des saints est un esprit de reconnaissance.

De tout temps, I'esprit de reconnaissance a été I'un
des traits caractéristiques dessaints. L'action de graces
a 6té leur pricre favorite ; et lorsque leur amour gé-
missait de 'ingratitude des hommes, ils invitaient les
animaux et méme les étres inanimés a bénir la bonté
de Dieu. Saint Laurent Juslinien nous ollre, dans son
Traité de ' Obéissance, un magnifique passage sur I'ac-
tion de graces. « Quiconque, dit-il, entreprendrait d'é-
numérer tous les bienfaits de Dieu ressemblerait & un
homme dont tous les efforts tendraient & renfermer
dans un petit vase les puissantes eaux de limmense
Océan : et cela méme serait plus aisé que de publier
avee une éloquence humaine les bieufaits innombra-
bles de Dieu. Toutefois, bien que la multitude et la
grandeur de ces dons incompréhensibles les meltent
infiniment au-dessus de toute expression, il ne faut en
aucune facon les passer sous silence, ou négliger de
les rappeler, sous prétexte qu'on ne saurait le faire
d'une manidre convenable; au contraire, la bouche
doit les confesser, le camur les honorer, la religion les



238 CHAPITRE VI

adorer, autant qu'il est permis A la faiblesse do
I'homme. Car, si nos paroles ne nous permettent pas
de les exprimer, nous pouvous néanmoins nous en
montrer reconnaissants par les pieuses affections de
notre ceeur. En vérité, la miséricorde infinie de notre
Créateur éternel condescend a approuver non seule-
ment ce que I'homme peut, mais meme ce qu'il désire
faire ; car le Trés-Haut compte les mérites des justes
non seulement d'aprés les ceuvres qu'ils ont accom-
plies, mais aussi d'apres les désirs de leur volonté (1). »
Dans une des révélations faites & sainte Catherine de
Sienne, Dieu le Pere lui dit que l'action de gréces
porte I'ime & se réjouir en lui; qu'elle arrache entié-
rement les hommes 2 la négligence et ala tiédeur, et
enfin leur inspire un vif désir de devenir de plus en
plus agréables a ses yeux. Notre-Seigneur dit & sainte
Brigitte que l'action de grices est une des raisons de
Iinstitution du saint sacrifice de la Messe : « Mon
corps, lui dit-il, est immolé chaque jour sur 'autel,
afin que les hommes qui m'aiment se rappellent plus
souvent mes bienfaits. » — « Heureux ! dit saint
Bernard, heureux celui qui, 2 chaque faveur qu'il
recoit, remonte en esprit vers Celui qui est la source
de toutes graces; car, si nous ne nous montrons
point ingrats quand il nous donne quelque chose,
nous appelons de nouveaux bienfaits sur notre téte. »
Et ailleurs le méme saint dit encore : « Rendez
graces a Dieu, et vous en recevrez des faveurs tou-
jours plus abondantes. » Saint Laurent Justinien
ajoute : « Montrez seulement & Dieu que vous étes re-
connaissants de ce qu'il vous a accordé, et il répandra
sur vous des dons plus nombreux et plus excellents. »
Sainte Marie-Madeleine de Pazzi recut aussi une réve-
Jation, dans laquelleil lui fut dit que l'action de graces
prépare l'ame & recevoir les dons de la libéralité infi-

nie du Verbe éternel.

(4) Traité de ’Obéiss., ch xxviu,




DE L'ACTION DE GRACES 239

Arrétons-nous ici, cher lecteur, et méditons quel-
ques instants ensemble sur le Verbe éternel ; rappe-
lons-nous qu'il est la seconde personne de la sainte
Trinité. le Verbe du Pére engendré de toute éternité,
la splendeur de la Majesté divine, la sagesse incréée,
la méme Personne qui s'est incarnée et qui a été cru-
cifiée pour nous, la méme qui nous a envoyé le Sa‘int,.
Esprit, qui nous a donné Marie pour Mére, qui se
donne elle-méme dans le saint Sacrement, et dont
l'esprit voit en ce moment les myriades innombrables
de toutes les créations possibles : songez donc quelles
doivent &tre ses libéralités infinies et sans mesure.
Nous ne pouvons en compter le nombre, en épuiser
la fraicheur, en comprendre la plénitude, ni donner
des noms intelligibles pour I'nomme & leurs espéces,
a leurs inventions, & leurs variétés, A leurs merveilles.
Oh! si nous pouvions avoir une dévotion plus spé-
ciale & la personne du Verbe éternel, si nous pou-
vions lire toules les merveilles que 'Eglise nous rap-
porte & son sujet, et ensuite méditer et faire des actes
d’amour sur ce que nous avons lu? C'est 1a la véri-
table méthode pour augmenter notre dévotion envers
sa sainte humanité, pour apprendre a veiller auprés
de son berceau, a pleurer au pied de sa croix, a prier
devant son tabernacle, & se réfugier dans son Ceeur
sacré. Priez saint Michel, saint Jean 1'Evangéliste, et
saint Athanase de vous obtenir cette dévotion ; c'est
la leur ministére spécial; et vous verrez avec quelle
ardeur vous vous élancerez dans les voies de Dieu,
quand F'amour aura enflammé votre cceur. Souvenez-
vous qu'il a lui-méme fait connaitre A sa servante,
dans une révélation, que l'action de grdces prépare
I'dme & recevoir les dons de son étonnante libéralits,
I1 faut donc dés ce moment commencer & offrir & Diey
de nouvelles actions de graces, plus dignes du Roi du
ciel, que ces simples et rares formalités, ces froides
cérémonies dont vous vous 8tes contentés jusqu'a ce
jour, pour reconnaitre les nombreuses obligations




240 CMAPITRE VII

que vous avez contractées envers Notre-Seigneur.
Promettez-le-lui en ce moment, et puis poursuivez
votre lecture, le ceeur enflammé d'un amour plus ar-
dent.

S.int Bonaventure, ou plutdl l'auteur des Médita-
tions sur la vie de Jésus-Christ, nous rapporte que la
sainle Vierge ne cessait de rendre graces & Dieu, et
de peur que les civililés ordinaires de la vie ne vins-
sent la distraire des louanges de Dieu, elle avait cou-
tume de répondre, quand on la saluait : « Graces
soient rendues A « Dieu ! » et pour imiter son exemple
plusieurs saints ont adopté la méme pratique. Le
P. Martinez de la Compagnie de Jésus, qui fut sur-
nommé 'apotre du Pérou, & cause de son zéle pour
les ames, et des lravaux miraculeux qu'il accomplit
dans ce pays. avail coutume de répéler quatre cents
fois, et souvent méme six cents fois par jour « Deo
gratias, » et il se servait & cet effet d'une sorte de
chapelet exclusivement destiné a cet usage. 1l s'ef-
forcait de persuader aux autres de pratiquer la méme
dévolion, et il déclarait qu'il ne connaissait pas de
courte priere plus agréable a Dieu, pourvu qu'elle fat
prononcée avec une pieuse intention. On rapporte
aussi de lui, dans le proces de sa canonisation, que
les différents acles d'amour qu'il offrait & Dieu s'éle-
vaient parfois & plusicurs milliers dans le cours d'une
journée.

1] existait parmi les juifs une magnifique tradition
rapportée par Philon et citée par Lancicius. Quand
Dieu eut créé le monde, il demanda aux anges ce
qu'ils pensaient de I'eeuvre de ses mains. L'un d'eux
répondit qu'elle était si vaste et si parfaite qu'il n’y
manquait qu'une seule chose, & savoir, une voix claire,
puissante et harmonieuse, qui remplil tous les es-
paces du monde de ses chants délicieux, oflrant ainsj
jour et nuit des actions de graces & son Créateur pour
scs bienfaits sans nombre. Ah! ils ne savaient pas,
2¢s anges, combien le saint Sacrement devait un jour




DE L'ACTION DE GRACES 21

réaliser leur pensée au deld de leurs veeux! Clest
pourquoi nos actions de graces ne doivent pas étre
un exercice de dévotion que nous suivions de temps
d autre : la voix de I'amour qui vit sans cesse au fond
de notre cceur ne doit jamais se taire.

Dans plusieurs des textes que j'ai cités précédem-
ment, saint Pavl parle de la priére accompagnée d'ac-
lions de gréces ; comme si 'on ne devait point dire
de priére dont I'action de grdces ne fit partie ; et c'est
la un exemple a I'appui de ce que j'ai avancé en di-
sant que l'esprit de I'Eucharistie se retrouve dans
toutes les parlies, dans tous les actes du culte catho-
lique. « Je pense, dit saint Grégoire de Nysse, que si
durant tout le cours de notre vie nous ne cessions de
converser avec Dieu, si nous ne faisions autre chose
que lui rendre graces, nous serions aussi éloignés de
remercier notre divin Bienfaiteur d’'une maniére con-
venable, que si n’avions jamais songé A le faire. Car
le lemps se divise en trois parts, le passé, le présent
et I'avenir. Si vous envisagez le présent, c'est par
Dieu que vous vivez ; si vous songez A I'avenir, c'est
en lui que résident toutes vos espérances ; enfin, re-
tournez-vous dans le passé, vous n'eussiez jamais
existé s'il ne vous avait créé. Votre naissance est un
bienfait de lui. Et ensuite volre vie et votre mortsont,
comme dit I'ApOtre, encore des bienfaits de lui.
Quelles que soient vos espérances futures, elles dé-
pendent de ses bienfaits. Le présent seul vous appar-
tient ; et si vous ne cessiez de remercier Dieu pendant
toute votre vie, votre reconnaissance suffirait A peine
aux grices du présent; quant au passé et a I'avenir,
volre imagination ne saurait inventer une méthode
praticable pour y subvenir. »

A ces autorités il ne faut pas oublier d'ajouter celle
de I'Eglise, qui a attaché des indulgences & un grand
nombre d'actions de grdces, afin d'amener plus aisé-
ment ses enfants A& glorifier Dien de cette manieére.
Nous aurons dans la suite 'occasion de revenir sur un

S—



242 CHAPITRE VII

fait, c'est que beaucoup de ces dévolions sont des
aclions de graces a la trés sainte Trinité pour les dons
el les bienlaits qu'elle a répandus sur la trés sainte
Vierge.

Une pratique qui nous aidera considérablement &
rendre nos actions de grices, consiste & classer les
principales faveurs pour lesquelles nous sommes tenus
de remercier Dieu; et je serais d'avis qu'en cela,
comme en beaucoup d'autres choses, on voullt suivre
I'ordre et la méthode que propose le P. Lancicius.

§ III. — Divers motifs de rendre grices A Dieu.

1. Avant tout, nous devons remercier Dieu des
bienfaits généraux, qu’il a répandus sur tous les
hommes indistinctement. Saint Chrysostome insiste
avec force sur ce point; et Notre-Seigneur appelait
cette pratique le collier de son épouse; car, ayant
daigné épouser sainte Brigilte, parmi les instructions
qu’il lui donna au sujet des ornements spirituels dont
elle devait parer son 4me, il lui dit : « L'épouse doit
porler sur la poitrine les signes de son fiancé ; c'est-a-
dire le souvenir des bontés que j'ai eues pour toi, a
savoir, la générosité avec laquelle je t'ai créée, et, te
donnant un corps et une ame, la libéralité avec la-
quelle je t'ai accordé la santé ct mille faveurs tempo-
relles, la bonlé avec laquelle je t'ai ramenée de tes
égaremenls, en mourant pour toi, et t'ai réintégrée
dans ton hérilage, s'il le plait d'y rentrer. » Orlandini
rapporte du P. Pierre Lefevre, que cette reconnais-
sance était un des principaux traits de son caractare.
Il se rappelait toujours avec gratitude non seulement
les faveurs parliculieres dont il avait été 'objet, mais
les bienfails quilui étaient communs avec les autres
hommes ; il n'oubliait jamais que, pour les uns
comine pour les autres, la libéralité de Dieu avait
droit & la reconnaissance des créatures; et c¢'était

T -




DE L'ACTION DE GRACES 243

pour lui une véritable cause de tristesse de voir que
les hommes, en général, ne font aucune attention a
ces dons, mais les prennent comme une chose qui
leur est due; il gémissait de voir les hommes bénir
si rarement l'aimable volonté et la bonté infinie de
Dieu, qui a d'abord créé le monde, puis I'a rachete,
enfin nous a prépatré une gloire éternelle, et, dans
toutes ses ceuvres, a daigné penser spécialement et
distincternent a chacun de nous. Sous la rubrique des
bien[laits généraux, il faut ranger toutes les graces de
la sainte humanité de Jésus, les glorieux priviléges
de la Mere de Dieu, et toute la splendeur des Anges
et des Saints. Entre autres promesses que Dieu fit &
sainte Gerlrude, on remarque celle-ci: « Quiconque
louera Dieu avec dévotion et lui rendra graces pour
les faveurs qu'il a conférées & Gertrude, recevra en
retour, du Tout-Puissant, autant de faveurs spiri-
tuelles qu'il aura fait d'actes de reconnaissance, sinon
sur-le-champ, du moins en quelgue occasion favo-
rable. » C'est pourquoi Orlandini nous dit que Pierre
Lefévre ne cossait de féliciler les anges ¢t les bien-
heureux sur les dons qu’ils avaient recus, considé-
rant avec soin les graces spéciales dont ils avaient été
I'objet. Puis il les prenait séparément, nommant ceux
qu'il pouvait, et, profondément ému, il rendait graces
a Dieu au nom de chacun d'eux; il regardait cette
pratique comme extrémement agréable aux habi-
tants de la Jérusalem céleste, et trés utile & nous-
mémes, car, dans le ciel, les bienheureux sentent le
poids de la dette de reconnaissance qu'ils ont con-
traclée envers Dieu, et ils voient qu'ils ne pourront
jamais 'acquitter. 1l porta cette dévotion jusqu'a ce
point, que Dieu n'accordait & personne un gage de sa
bonté, sans que Pierre Lefévre se reconnit personnel-
lement débiteur envers le Tout-Puissant. 1l se faisait
en quelque sorte le mandalaire de tout le monde ;
et aussitot qu’il remarquait une personne favorisée
de quelque succes ou de quelque bienfait, il se mot-



244 CHAPITRE VIl

tait A I'ceuvre, bénissait Dieu, et lui rendait grices,

entonnait son hymne de joie et de reconnaissance. 1l

faisait plus : ala vue d'une belle ville, d'un champ fer-
tile, d'oliviers chargés de fruits ou de vignes abon-
dantes, son il s'enflammait, et comme €S objets ne

pouvaient parler pour eux-meémes, il parlait pour
eux, remerciait Dieu de leur avoir donné tant de
beauté, et rendait graces au nom de ceux qui les pos-
sédaient. a cause des droits qu'ils avaient recus sur
ces biens. Oh | qu'elle devait étre admirable I'dme de
ce pieux religieux! Comblé de dons variés et privilé-
giés, enrichi de graces particulieres qui, pour ainsi
dire, n'appartenaient qu'a Jui seul, et surtout doué de
dispositions intérieures qui étaient & la fois pour lui
un trait caractéristique et un trésor spécial, cet.
homme pieux n'a guére trouve, parmi les Saints cano-
nisés, d Ame plus favorisée que la sienne sous ce der-
nier rapport. Il n'est donc point étonnant que saint
Francois Xavier ajoutit son nom aux Litanies des
Saints, et que saint Francois de Sales parle de la joie
et de la consolation qu'il ressentit en consacrant un
autel dans le village qui avait vu naitre le bon reli-
gieux savoisien. Toutefois, semblable a Balthazar
Alvares, que sainte Thérese apercut dans le ciel élevé

au-dessus de tous ses contemporains, bien que, parmi

ceux-ci, beaucoup fussent cononisés, Pierre Leféevre

n’est point placé sur les autels de 'Eglise, mais repose
en paix dans le sein de Dieu, parmi ceux dont la
gloire est cachée. Bénie soit & jamais la sainte Trinité
our tous les dons et toutes les grices dont elle a
embelli cette ame ! Que Dieu soit béni pour tous les
trésors de grdces qu'il a jamais répandus sur les
Saints qu'il tient aujourd’hui cachés dans son sein,
de sorle que nous ne pouvons le glorifier pour eux !
9. La seconde calégorie des miséricordes divines,
pour Jaquelle nous sommes tenus d'offrir des aclions
de graces continuelles, consiste évidemment dans
celte mullitude de faveurs personnclles que, malgré




DE L'ACTION DE GRACES 245

nolre indignité, nous avons recues de la bonté de
Dieu. Saint Bernard s'exprime & cet égard d'une
mani¢re admirable dans son premier sermon sur les
Cantiques. « Dans ces luttes sans tréve que soutient,
a loute heure du jour, celui qui méne une vie sainte
en Jésus-Christ, soit contre la chair, soit contre le
monde, soit contre le démon (car la vie de I'homme
sur la terre n'est qu'un combat perpétuel, ainsi que
chacun de vous peut I'avoir appris par expérience),
dans toutes ces luttes nous devons chaque jour renou-
veler nos chants de reconnaissance, pour remercier
Dieu des victoires que nous avons obtenues. Avons-
nous triomphé d'une tentation, dompté un vice, évité
un danger imminent, découvert & temps le piege que
nous tendait 'esprit malin, délivré notre Ame d'une
passion qui depuis de longues années la tenait subju-
guce, ou enfin obtenu par la grace de Dieu une vertu
que nous souhaitions et implorions depuis longtemps,
que nous reste-t-il a faire, sinon, suivant le conseil
du Prophete, d’entonner le cantique de louanges et
d’actions de graces, et de bénir Dieu pour chaque
bienfait que nous avons recu de sa bonté ? Autre-
ment, quand viendra le dernier jour, Dieu rangera
au nombre des ingrats celui qui ne pourra lui dire :
J'ai chanté vos justifications aux jours de mon péle-
rinage (1). Je dirai de plus qu'a chaque pas que nous
faisons dans la vertu il nous faut adresser un canlique
de louanges & la gloire de Celui qui nous a fait faire
ce progres. » Voici maintenant 1'opinion du P. Lan-
cicius (2) : «J'engage fortement les fervents et fidsles
servileurs de Dieu & lui rendre graces avec une affec-
tion spéciale et une vive reconnaissance, au moins
quatre fois par jour, A cause des faveurs personnelles
qu'il a daigné répandre sur eux: d'abord le matin
dans la méditation ; secondement, au milieu du jour

(1) Ps. cxvm, 54,
(2) Lancic,, 11, 35,




28 CHAPITRE VIl

ou avant dfner ; en troisitme lieu, pendant I'examen
de consclence, et enfin au moment de prendre leur
repos. Au premier rang de ces bienfails personnels,
il faut mellre la grace qui nous a appelés de I'hérésie
a la foi catholique, de I'abandon des sacrements a une
vie meilleure, ou de chutes réitérées dans le péché &
une conversion sincére. » Notre-Seigneur dit un jour
a sainte Brigitte : « L'épouse doit étre préte, parée
d’'ornements éclatants de blancheur et de beauté,
lorsque son flancé vient la chercher pour la conduire
a l'autel. Pour vous, votre parure est blanche quand
VOus songez avec reconnaissance aux péchés qui vous
ont €té remis, a la bonté avec laquelle je vous ai puri-
fice du péché d'Adam, A la patience qui m’a fait sup-
porter vos chutes, enfin & I'appui que je vous ai prété
daus des circonslances ou, sans moi, vous eussiez
succombé. »

En remerciant Dieu des bienfaits personnels qu'il
nous a accordés, il faut lui rendre graces de la santé
et de la vie qu’il nous a conservées : par 13, en effet,
il nous donne les moyens d'amasser chaque jour des
trésors immenses de mérite, et de glorifier I'adorable
Majesté de Dieu par d'innombrables actes d’amour.
Remercions-le aussi des humiliations et des calomnies
dont nous avons eu & souffrir, des interprétations
défavorables données A nos paroles, & nos actions,
nos omissions, & nos intentions ; des médisances dont
nous avons été I'ohjet, en un mot de toutes les morti-
fications que nolre amour-propre a di subir. En effet,
81 nous considérons les véritables intéréts de notre
adme, nous devons regarder comme des bienfaits réels
les humiliations et les mépris, non seulement & cause
de l'aide qu’'ils nous offrent pour avancer dans la voie
de la perfection, mais aussia cause des occasions que
nous y trouvons de glorilier Dieu, d'acquérir des
mérites, et par la d'obtenir une place plus élevée dans
le ciel. Non, rien ne saurait procurer une plus grande
gloire & Dieu que l'exercice des vertus chréliennes,




DE L'ACTION DE GRACES 247

pratiquées par une dme soulfrante et humiliée. Ainsi
donc, si nous ne sommes pas placés dans une con-
dition, dans un état de vie ol nous puissions attirer
les regards et I'admiration des hommes, rendons-en
a Dieu de ferventles actions de grices, en songeant au
danger que courraient nos dmes dans une condition
lus élevée et plus honorable. La patience et la lon-
ganimité de Dieu devraient aussi faire le sujet de
continuelles actions de grdces. N'est-ce pas un spec-
tacle digne d’admiration de voir d’'un cOté la miséri-
corde dont il fait preuve & notre égard, et de l'autre
la persévérance avec laquelle nous nous obstinons &
'offenser ? Combien de fois ne nous a-t-il pas accordé
notre pardon, rendu les meériles que nous avions
perdus, et comblés de nouvelles graces ? La conduite
de Dieu & notre égard n'a été qu'un long miracle de
patience. Ah ! que nous avons bien sujet de nous
écrier avec celte dame espagnole dont parlele P. Rho:
« Si j'avais & batir une église en I'honneur des attri-
buts de Dieu, je la dédierais & sa djvine patience | »
Oh | qu'elle devait étre belle I'dme de cette pieuse
femme, et que de doux mystéres se sont passés entre
elle et Dieu |
Ensuite, combien de péchés n’avons-nous pas été
sur le point de commettre, que nous aurions réelle-
ment commis si la grdce n'était venue a nolre
secours ? Une foule de tentations, qui ont été la ruine
de tant d’autres, n'ont pas méme ¢té un obstacle pour
nous. L'empereur Antonin, tout paien qu'il était,
remerciait Dieu des occasions de mal faire auxquelles
il n'avait pas élé exposé, C'esl donc la un autre bien-
fait personnel pour lequel nous ne devons cesser de
rendre graces au Tout-Puissant. Enfin, il y a trois
grandes faveurs qu'un catholique doit toujours avoir
presentes & la mémoire 5 le choix de la Divinité qui
a fait de lui un catholique, et non pas un juif, un
mahométan, ou un hérétique : la Providence qui l'a
couvert d'une égide protectrice depuis le moment de




248 CIIAPITRE VII

sa naissance ; et la libéralité du Seigneur qui l'a
comblé d'une telle profusion de faveurs et de graces,
qui n’étaient pas absolument nécessaires & son salut,
mais dans lesquelles il a trouvé de quoi orner son
dme, et augmenter sa joie en Jésus-Christ.

Saint Chrysostome voulait aussi qu'on se rappelat
avec une reconnaissance particuliere les bienfaits
cachés dont Dieu nous a comblés A notre insu. « Le
Seigneur, dit-il, est une abondante source de clémence
dont les flots coulent sur nous et autour de nous, lors
meéme que nous ne le savons pas.» Orlandini nous
dit que sous ce rapport, comme sous tant d'autres, la
conduite du P. Lefévre était remarquable. Il avait cou-
tume de dire qu'il n’y a peut-étre pas de graces pour
lesquelles nous devions nous montrer plus recon-
naissants envers Dieu, que celles que nous n’avions
pas demandées et celles qu'il répand sur nous a
notre insu. Il n’est pas improbable qu’au dernier jour
beaucoup d'entre nous découvriront que ces graces
secretes ont été comme l'axe sur lequel leur vie a
tourné, l'instrument de leur prédestination et de leur
salut éternel.

3. Ne croyons pas qu'on exige de nous un trop
grand sacrifice, quand les écrivains spirituels nous
recommandent de rendre graces a Dieu de toutes les
afflictions, de toutes les tribulations auxquelles nous
avons été soumis dans le passé, ou que le présent
nous voit encore souffrir. Ce n'est point ici le lieu
d’entrer dans des détails sur I'utilité des peines de
cette vie et sur la miséricorde de Dieu qui les envoie.

Ces réflexions se présenteront d’elles-mémes au lec:

teur. Jean d’'Avila avait coutume de dire qu'un seul Deo
gralias, parti d'un ceeur affligé, valait mieux que six
mille exclamations semblables au sein de la prospé-
rité. Maisil nous faut encore recourir  Orlandini, qui
décrit si bien le don de la reconnaissance que Pierre
Lefévre possédait au plus haut degré. Ce bon reli-
gieux pensait qu’il ne suffisait pas pour les hommes

Yo

Tk
AL P

RS dract

&l i
R

R FL

2
=45

~o pa s DAk gt i




DL L'ACTION DE GRACES 249

de s’humilier sous la main de Dicu dans un temps de
calamités publiques ; mais qu'il fallait encore rendra
au Seigneur de sincéres actions de graces de tous les
maux, tels que la famine et la disette, la guerre, les
inondations, les épidémies el tous les autres fléaux
que le ciel nous envoie. C'étaitavec la plus vive dou-
leur qu'il voyait les hommes refuser de reconnaitre en
ces circonstances la miséricorde de Dieu. Quand il
gémissait sur les inforlunes des autres, ce qui aigui-
sait le plus sa douleur, c'était de pemser que les
hommes ne voient pas avec quelle douceur Dieu les
éprouve, car la véritable reconnaissance ne trouve
pas seulement son aliment dans les faveurs qu'on lui
accorde. « Non, dit saint Antiochus, nous ne pouvons
point dire d'une personne qu'elle est réellement re-
connaissante, jusqu'a ce que nous I'ayons vue rendre
a Dieu de vives el sincéres actions de grices au mi-
licu de I'adversité ». Et saint Jean Chrysostome, dans
ses homélies sur I'Epitre aux Ephésiens, dit que nous
devons remercier Dieu a cause del'enfer méme et des
tourments qu'on endure dans ce lieu de douleurs,
parce que rien ne contribue autant que la pensée de
ces supplices & maitriser nos passious.

4. Une dévotion non moins importante consiste a
rendre graces & Dieu pour ce que nous appellerouns ses
bienfaits secondaires. Sans doute, en raison de la
distance immense qui nous sépare de Dieu, chacune
de ses bontés est pour nous d'un prix infini; mais,
comparées entre elles, les miséricordes divines peu-
vent étre moins grandes les unes que les autres. Saint
Bernard applique & cette dévotion l'ordre que Notre-
Seigneur donna 2 ses disciples, de recueillir les restes
des pains mullipliés, afin que rien ne se perdit. On
lit dans la Vie de la bienheureuse Battista Varanm,
religieuse de saint Francois, que Notre-Seigneur lui
dit un jour : « Quand vous devriez passer le reste de
votre vie sans commettre un seul péché, quand vous
devriez vous imposer plus de pénilences que tous les

S :.',-a—-""'—/



250 CHAPITRE VII

Saints du ciel n'en ont jamais fait, quand vous devriez
remplir de vos larmes le lit immense des mers et
souflrir autant de douleurs que vous en étes capable,
toute cette sainteté, toutes ces pénitences, toules ces
larmes, toutes ces souffrances ne seraient point assez
pour me remercier de la moindre grace que j'ai laissée
tomber sur vous. » Une autre fois, rapporte Battista,
le Seigneur lui fit comprendre que la glorieuse Mére
de Dieu, unissant ses perfections a celles de tous les
hommes et de tous les anges, ne saurait dignement
remercier Dieu d'avoir créé pour notre usage la
moindre fleur des champs & cause de la distance
infinie qui sépare sa grandeur divine de notre bas-
sesse. Orlandint nous apprend que Pierre Lefévre
excellait également dans cette dévotion. Ce hon Pere
avait coutume de dire que dans tout bienfait de Dieu,
fat-ce le plus léger, il y a trois choses & considérer :le
donateur, le don, et I'affection quil'a fait donner; et
que, si nous méditons avec soin sur ces trois points,
nous verrons que toutest grand dans les miséricordes
de Dieu. Et, sans doute, continue son biographe, telle
étail la raison pour laquelle celte &me bénie était tou-
jours inondée des grdces les plus abondantes; car
Dieu élant un océan inépuisable de bontés, la source
de ses libéralités ne saurait cesser de couler dans le
cceur sage et reconnaissant qui lui oflre un réservoir
digne d’elle. Aussi Thomas a Kempis fait-il observer
que, si nous considérons la dignité du donateur, nul
bienfail ne saurait élre de peu de valeur des qu’il vient
de Dieu. Notre-Seigneur enscigna méme & sainte
Gerlrude a remercier Dieu pour les bienfaits & venir
qu'elle n’avait- poinl encore regus, tant l'action de
grices est agréable & Dicu,

5. Saint Ignace avail coutume de dire qu'il n’existe
peut-étre pas une seule personne au monde quicom-
prenne parfaitement les obstacles que nous opposons
a Dieu lorsqu'il veut opérer de grandes choses dans
nos ames, En effet il est diflicile de s'imaginer tout ce




DE L'ACTION DE GRACES 251

que Dieu ferait pour nous, si nous voulions seulement
le laisser faire. C'est pourquoi des personnes pieuses
ont fait I'objet d'une dévotion particuliére de remer-
cier la divine Majesté de tous les bienfaits que sa
munificence aurait répandus sur elles, si elles-mémes
ne I'en avaient empéchée. D'aulres personnes, ¢mues
d'un vif sentiment de reconnaissance, ont remercié
Dieu des bienfails dont elles avaient négligé de lui
rendre grdces au moment ou elles les avaient recus.
Pierre Lefévre disait des messes, ou en faisait dire,
en expiation de I'indifférence et de l'ingratitude avec
laquelle lui ou d'aulres avaient accueilli les bénédic-
tions de Dieu; et, toutes les fois qu’'il voyait un )
homme riche, il faisait un acte de remerciment en |
réparation des oublis dont cette personne pouvail
s'étre rendue coupable envers son divin Bienfaiteur. |
D’autres ont été vivement touchés des bienfails que
Dieu leur accordait, et ils en ont rendu graces au mo-
ment méme ; mais maintenant il leur semble qu'ils
n'ont pas mis dans l'expression de leur reconnais-
sance toute la vivacité et toute l'affection possible.
Saint Laurent Justinien nous apprend que ce senti-
ment a une part dans le cantique d'action de graces
que les bienheureux chantent dans le ciel. Il y a aussi
les bienfaits dont nous avons abusé ou que nous
n'avons pas dignement appréciés; et saint Bernard
nous dit qu'ils doivent étre les objets d'une gratitude
spéciale. Quelques personnes ont eu aussi pour pra-
tique de remercier Dieu des biens que d'autres leur
préparaient, ou qui leur arrivaient pendant leur som-
meil. Cet exemple sert, du moins, & faire voir com-
bien I'amour est ingénieux dans un cceur reconnais-
sant. Maisil est une autre pratique de Pierre Lefevre,
rapportée par Orlandini, que je serais fdché d'omettre,
car elle est digne de nous servir de modale. Cotte dé-
votion consiste a offrir & Dieu des actions de graces
pour avoir empéché une foule de nos actions et de
uos puroles de donner les scandales qu'elles élaient




9252 CHAPITRE VII

de nature & produire. Peut-il exister une miséricorde
plus douce qu'une telle faveur ?

6. Quelques personnes pieuses ont aussi songé A
remercier Dieu au nom des créatures privées de rai-
sou; c'est 12 une dévotion agréable a la sagesse éter-
nelle qui a présidé a la création du monde; de plus
elle nous offre I'avantage d'une excellente pratique de
la présence de Dieu, en nous permettant, en tout
temps et en tout lieu, de nous élever jusqu'a lui au
moyen de ses créatures. Mais en cela nous devons
moins songer a la puissance que Dieu nous a doniwe
sur ces étres, ou a l'utilité qu'il nous permet d'en
tirer, qu'a I'amour que ce bon Peére ressentait en les
créant pour nous, comme il I'a enseigné lui-méme a
sainle Catherine de Sienne : « Quand une 4ame, lui
dit-il, dans laquelle I'amour est arrivé A 1'état de per-
fection, vient a recevoir de moi quelque faveur ou
quelque grace, clle ne songe pas tant au bienfait lui-
méme qu'au sentiment de charité qui m’a poussé a le
lui accorder. »

7. Nous pouvons aussi glorifier Dieu, en le remer-
ciant des biens qu’il a conférés A nos ennemis. Cette
dévotion est d'autant plus agréable a Dieu, qu'elle
nous fait pratiquer I'amour fraternel. En effet, il est
impossible de s’y livrer pendant quelque temps sans
que la froideur et le ressenliment ne fassent place a
la douceur el a la tendresse, méme a I'égard de ceux
qui nous ont fait le plus de mal, ou qui montrent la
plus grande aversion pour nous. Comme le but prin-
cipal de cet ouvrage est de rassembler en plus grand
nombre possible les divers moyens que I'affection
suggere pour faire glorifier davantage notre aimuble
Sauveur; comme c'est au sujet des offenses failes A
Dieu et des inléréts lésés de Jésus-Christ que je veux
émouvoir mes lecteurs, je les entretiendrai ici de
quelques autres méthodes d’action de graces qui ré-
pondent parfaitement & mon dessein. Regardez les
dmes damnées | il n'en est pas une que Dieu n'ait

}
¥
L’
)
f




DE L'ACTION DE GRACES 233

comblée de bénédictions, sur laquelle il n'ait répandu
les graces les plus affectueuses, pas une qu'il ne se soit
efforcé de gagner par les caresses divines de son
Saint-Esprit. Mais, dans I'en fer, la reconnaissance
n'existe pas; la justice seule Y parle, I'amour se tait.
C’est pourquoi Louis Dupont, dans la préface de ses
Méditations, nous recommande de rendre grices a
Dieu de tous les dons de la nature et de la grice qu'il
arépandus sur ceux qui se sont Jamais perdus par
des actes libres de leur volonts. Que dis-je ? il s'est
trouvé des hommes si jaloux de la gloire de Dieu que,
dans la crainte qu'un seul point de sa création ne
célébrat pas sa bonté, ils se sont plu a louer son
amour qui n'inflige aux réprouvés qu'un chatiment
inférieur a leurs crimes (citra condignum). Comme la
bonté de Dieu s’est monltrée prodigue! Les chiftres
seraient impuissants pour exprimer la multitude des
dons qu'il a accordés aux réprouvés. Ajoutez A ceux-ci
tous les juifs, les infideles et les hérétiques qui sont
maintenant sur la terre, et ne pensent pas a lui rendre
graces ! Songez aux mauvais catholiques qui vivent
dans le péché mortel, qui foulent aux pieds les sacre-
menlts, crucifient de nouveau Notre-Seigneur, et I'ou-
tragent publiquement! Que Dieu soit béni par tous
les dons qu'il a accordés a tous ces hommes ! Puisse
le Saint-Sacrement glorifier Dieu pour eux du fond
de tous les tabernacles ou il réside en ce monde : car
la voix de la vie mystique de Jésus est plus douce
mille fois que cette voix sonore, claire et harmo-
nicuse que, selon le réve de la tradition juive, les
anges souhaitaient entendre s'élever de tous les points
de la création.

Voulez-vous mettre celte théorie en pratique ? Sui-
vez le plan qu'ont adopté en France les apolres de la
pricre. Soyez bien persuadés que la pridre ne sera pas
moins priére parce que vous la ferez sous lorme d'ac-
tion de graces. Elle n'op sera que plus avantagceuse.
e dimanche, invoquez la trés-sainte Trinité, et re-



e SRS, - s SRS S At

95 CRAPITRE VI

merciez la au nom de I'Eglise, du pape, des prétres et
de tous les fideles en état de grice. Le lundi, en
union avec tous les Saints, remerciez Dieu de tout ce
qu’il a fait, de tout ce qu'il fait actuellement, et se
propose de faire dans la suite pour le catholicisme en
Europe. Le mardi, invitez les saints angesa se joindre
a vous pour rendre grace ala divine Majesté des mi-
séricordes qu’elle a eues pour trente-six millions de
nigres et de sauvages. Le mercredi, invoquez saint
Joseph, et remerciez Dieu avec lui de tout I'amour
dontil adaigné faire preuve a I'égard de Lrois cent qua-
rante-cing millions de paiens répandus dans I'Asie
orienlale. Le jeudi, uni a Notre-Seigneur dans le
Saint-Sacrement, suppléez a lingratitude de deux
cent vingl millions d'infideles dispersés dansla partie
occidentale de I'Asie. Le vendredi, relirez-vous dans
le Ceeur sacré de Jésus, et, enflammé par le souvenir
de sa Passion, réparez l'ingratitude de cent vingt
millions d’hérétiques et de schismatiques. Le samedi,
offrez & Dieu le cceur immaculé de son aimable Mére,
au nom de tous les pécheurs du monde, en retour des
bienfaits sans nombre qu'il a répandus sur eux. Oh |
mon Dieu ! puisse votre gloire trouver un accroisse-
menl dans ces prieres, fat-il presque imperceptible !
Puisse chaque jour voir grandir le nombre des cceurs
qui aiment Jésus, el qui gémissent de le voir si peu
aimé! Qu'importe la vie. qu'importe la mort, pourvu
que Dieu soit aimé, aimé davantage, el loujours da-
vantage? Doux Jésus! quand serons-nous enflammdés
de cet amour? Quand sera-ce, 6 doux Sauveur? Oi
est ce feu que vous éles venu allumer sur la Llerre?
Pourquoi ne consume-t-il pas notre ceeur ? O uimable
Sauveur ! si nous ne vous aimons pas davanige, du
1oins nous pouvons nous hair a cause du peu d'amour
que nous avons pour vous |

8. Une autre pralique consiste & remercier Notre-
Seigncur, avec la ferveur et la joic la plus vive, d'avoir
rewpli le ciel d'une multitude d'anges et de saints qui




DE 1. ACTION DE GRACES 255

I'adorent comme leur chef, et lui témoignent la recon-
naissance due al'auleur de toute grace, ala source de
tout bien. Car, si nous avons pour lui un amour sin-
cére, nous devons éprouver un amer regret en voyant
combien nous sommes loin de I'aimer autant qu'il le
mérite. C'est donc un véritable bienfait qu'il nous a
accordé, en créant des étres qui 'aiment plus, infini-
ment plus que nous. Non contentes de cette pratique,
des personnes pieuses ont remercié Dieu du culte et
de 'adoration qu'il recoit & chaque moment sur la
terre et dans le purgatoire, de tous les sacrifices qu'on
lui offre, de toutes les priéres qui se disent dans
I'Eglise, de tous les veeux par lesquels les hommes fer-
vents se lient & son service, enfin de chaque progres
que I'amour divin fait dans les cceurs ou regne la
grice. D'autres ont trouvé un attrait particulier dans
la reconnaissance que leur inspiraient les mysteres
glorieux dela vie de Jésus-Christ, et le contraste qu'ils
présentent avec les mysteéres de la joie et ceux de la
douleur. Elles I'ont remercié de la gloire qu'il en a
retirée lui-méme, de la gloire que par eux il a rendue
a son Pere, et des bienfaits dont'ils ont été la source
pour nous. C'est pourquoi ceux qui ont eu une dévo-
tion spéciale & la résurrection de Notre-Seigneur, ont
toujours eu un golt non moins vif pour l'action de
graces.

§ 1V. Reconnaissance pour le don de la foi.

9. D'autres saints se sont distingués par les senti-
ments profonds et continuels de reconnaissance que
leur inspiraient le don de la foi et toutes les merveil-
les surnaturelles de notre sainte religion. Chacun de
ces deux motifs est la source d'une dévotion particu-
liere. Celui-ci invite les hommes pieux qui le consi-
derent, & se réjouir de la souveraineté absolue du
Dieu, et de la puissance illimitée de son adorable




256 CHAPITRE VII

Majesté, etil les console de leur propre bagsesse et de
leur néant. Comme Pierre Consolini, ils se sentent
altirés a cetle doctrine sur la grice, qui fait une part
moins large au libre arbitre de I'homme qu'a la
volonté de Dieu ; ou si, comme Lessius, ils adoptent
I'opinion opposée, ils le font par le méme motif que
lui, c'est-a-dire, parce yu'elle leur parait glorifier
Dieu plus parfaitement. Ils pensent ne pouvoir jamais
assez remercier Dieu de ce que leur sort est aussi
complélement abandonné a sa merci. Pour rien au
monde, ils ne voudraient changer leur condition ; et
ils ne peuvent guére concevoir comment d'autres ne
partagent pas leur maniére de voir. lls bénissent Dieu
a cause de ses promesses, mais leur &me est plus
habituée & meltre sa confiance dans I'amour de leur
divin Créateur. lls ne s'inquietent point de mériter ;
ce quiles intéresse, c'est la gloire de leur Peére céleste :
« Je ne puis souffrir entendre parler de mérites, »
disait saint Francois de Sales; cependant, il faut
remarquer que tout le monde n'a pas le droit de tenir
le méme langage. Dans latristesse, c’est sur la pensée
de la souveraineté de Dieu plutdt que sur sa fidélité
qu'ils se reposent. Ce sont la les personnes qui trou-
vent un bonheur inaltérable dans la religion, exceplé
lorsque Dieu, pour les faire grandir en sainteté, retire
d elles cetle heureuse sécurilé ; et alors méme elles
disent, avec Job : « Quand méme il me ferait mourir
je ne cesserais pas d'espérer en lui. »

Les hommes animés de pareils sentiments sem-
hlent, en vertu d'une grdce spéciale, avoir horreur de
I'égoisme et de l'esprit du monde. Ils se réjouissent
du succes des entreprises spirituelles des aulres
hommes ou des ordres religieux rivaux du leur. Cest
pour eux un véritable sujet de joie de voir combien
surnaturelle est la doctrine de 1'Eglise sur le mérite,
sur la satisfaction, la rémission des péchés, les habi-
tudes innées et les indulgences. 1ls ont un profond
respect pour toules les bénédictions de I'Eglise, pour

e i

s




L

DE L'ACTION DE GRACLS 257

ses sacrements, leur forme et la manisre de les admi-
nistrer, pour les rubriques de ses cérémonies, qui
ressemblent plutdt & ce qui se passe dans les cieux
qu'a I'appareil des pompes de la terre. Ils triomphent
de l'opposition qui éclate entre les principes de
I'Evangile ou de 'Eglise de Jésus-Christ, et les calculs
et maximes du monde. Ils trouvent leur joie dans la
force de leur faiblesse, dans l'exaltation de la sainte
pauvreté, dans la splendeur de l'abaissement, dans
la toule-puissance de la souffrance, dans le triomphe
de la défaite. Toutes ces pensées sont pour eux comme

les parfums des Moluques que le vent apporte de loin
au navigateur fatigué; elles sont imprégnées de

I'odeur du ciel ; en elles on respire Dieu. Les hommes
pieux éprouvent un bonheur ineffable en voyant que
les conversions sont I'ouvrage d'une grace invisible,
et non de la controverse ; que Dieu prend souvent sa
cause dans ses propres mains, et qu'il la fait triom-
pher sans le secours des hommes. Ils ne se forment
pas de difficultés désespérauntes sur Dieu et sur la
nature, parce qu’ils ne regardent pas 'homme, ainsi
que font certains écrivains, comme le centre vers
lequel convergent tous les systémes, comme la raison
derniére de la création et le but supréme que Dieu
s'est proposé. Une semblable thdorie rétrécirait peur
eux le domaine de la spiritualité, absolument comme
on rétrécit le demaine de la science nalirelle ep
faisant de lg, terre:le centre du systdme_ solaive,
oudu systeme solaire le centre de 'univers. Us voicnt
dans Jésus le centre de toutes choses, la raison der-
ni¢re de la création, et le but que Dieu a marqué 2
ses lravaux, puisque Celui qui trouve en lui-méme
son bonheur et son repos, a daigné dire qu'il travail-
lait. D'apres leur maniere de voir, la prédestination
de Jésus explique tout, harmonise tout, controdle tout,
en un mot est la raison de toutes choses en dchors
@e Punité de la trés sainte Trinilé ; et la prédestinae
tion de Marie est une partie de la sienne. Ils ne cony
17



258 CHOAPITRE VII

ici-bas que pour suivre ses pas, et ils n'attachent
d'importance qu'a la seule dignité qui ait du prix a
leurs yeux, I'honneur d'élre aimé de lui. Ainsi que
les astres secondaires s'éclipsent devant la lumiére
éclatante du soleil, ainsi les vérités terribles de la foi
qui déconcertent le plus nolre raison, telles que la
liberté d'offenser Dieu, I'éternité des peines, ne sau-
raient frapper les yeux de ces pieuses personnes,
¢blouies qu'elles sont de I'aimable éclat de la prédes-
tination de Jésus.

Remercier Dieu du don de la foi est une pratique
que je ne saurais trop recommander dans le siécle ou
nous vivons. C'était la dévotion favorite de sainte
Jeanne-Francoise de Chantal, dont I'Ame était si noble
et si belle. Je ne me ferai point scrupule de citera ce
sujet un extrait assez long de sa biographie, parce
que, entre toutes les variétés de la vie spirituelle,
toutes les manifestations de I'esprit de sainteté, je
n'en trouve aucune qui nous convienne mieux que
le doux et aimable esprit de la Visitation. Je suis
peut-étre naturellement porté & m’exprimer ainsi &
cause des rapports qui existent entre cet Ordre et
I'Oratoire. Durant le séjour que saint Francois de
Sales fit & Rome dans sa jeunesse, il passail une
grande partie de son temps & 1'Oratoiredont il appelait
la régle « une admirable maniére de vivre. » Un de
ses amis de ceeur était notre vénérable Juvénal Ancina,
et saint Francois figura comme témoin dans le proces
de sa canonisation. Quand ce saint Evéque voulut
counsolider I'cuvre de son apostolat dans le Chablais,
il établit un Oratoire de Saint-Philippe & Thonon,
avec sept Péres dont il fut lui-méme le supérieur.
C'est pourquoi le Saint-Siége a autorisé quelques-
unes de nos Congrégalions & observer sa féte, comme
celle d'un saint de 1'Ordre. La régle de la Visitalion
ofire plusieurs points frappants de ressemblance avec
la regle de Saint-Philippe. L'édition des ceuvres de
I'évéque de Genéve, imprimée a Venise, porle pour

VATERECNL YA,




. Q ’
DL L'ACTION DE GRACES 259

titre : QFuvres spirituelles de saint Frangois de Sales,
Supérieur de U'Oratoire de Thonon, et fond'ateu'r' de
la Visitation de Sainte-Marie ; et la traduction de la
Vie de Marie-Aimée de Blonay, par Charles-Auguste
de Sales, publiée a Naples, en 1694%, porte en titre :
Par un enfant spirituel de Saint Frangois de Sales et
de Saint Philippe de Néri. '
Mais pour revenir 4 sainte Jeanne-Francoise, on lit
d'elle (1) : « Qu'étant allée résider & la campagne aprés
son mariage, lorsqu’elle fut devenue veuve, elle fit
apprendre le chant du Credo A ceux de ses dome.s-
tiques qui avaient les plus belles voix, afin qu’ils
aidassent & le chanter avec plus de solennité i la
messe paroissiale. Elle y prenait un grand plaisir ; et
plus tard, lorsqu’elle fut religieuse, elle chantait sou-
vent le symbole pendant les récréations. Elle avait
une dévotion spéciale envers les martys, parce qu'ils
avaient répandu leur sang pour la foi, et envers les
saints des premiers sitcles, parce qu'ils avaient dé-
fendu celte croyance par leurs écrits et leurs travaux.
Aussi, était-il devenu proverbial parmi les religieuses,
lorsqu'arrivait la féte d'un de ces grands saints des
premiers siecles, de dire : « C'est un des saints de
notre Meére!l » Non contente d'entendre lire leur vie
au réféctoire et de parler d'eux en récréation, elle
fai_sait quelq_uefois porter dans sa chambre le livre
qui contenait leur histoire pour la relire en parti-
culier.
en«d‘;il;? la flin de ses jours, GH(? acheta }a Vie des Saints,
borios etvzélsmes, y.notaﬁla blograp}‘ue de ces 'grands
Pluisait & relirg avoe ano a0 L Eglise, qulelle se
© avec une grande dévotion. Elle avait

(1) Vie, vol. 1, p. 6. Ldit. de I'orat,




260 CHAPITRE YH

a plusieurs de ses seurs, et leur dit gu'ells répétait le
vers suivant deux ou trois fois :

Credo quidquid dixit Det Filius.
Je crois tout ce que le Fils de Dieu a dit.

Dés les premiers temps de sonveuvage, elle s'adonna
si complétement A cette dévotion, qu'elle trouvait son
plus grand plaisir & pénélrer son intelligence de la
vérité de ces paroles : « je bois: le jus de la vigne, et
je crois que c'est le sang de I'Agneau de Dieu. Je
golte le pain, et je crois que c'est véritablement la
chair de mon Sauveur. » Mais, quand elle se fut mise )
sous la direction de saint Francois de Sales, celui-ci
lui enseigna & simplifier sa croyance, a réciter des
actes de foi également fervents et courts, et lui fit voir
ainsi que la foi la plus simple est aussi la plus ardente
et la plus forte. Chaque matin, elle répétaitle Credo
etle Confiteor ala fin de 'évangile de la messe; et un
jour, tandis qu'elle exhortait ses religieuses & suivre
son exemple elle s'écria : « O mon Dieu! que nous
avons sujet de nous humilier, nous qu! ne sommes
pas jugées digunes de condesser notre religion devant
tous les tyrans de la terre » | C’est ainsi que saint Phi-
lippe se leva une nuit plein d'agitation, et craignant

_que le prédicateur de la veille n’etit donné a ses audi-
“teurs une favorable-idée de-son Ordre, il s'écria : « A
w_cguoi hon se vanter ? nous ne sommes rien; la Con-
grégation ne posséde paswemettédMyfiemhre.qil il
versé son sapg pour la foi, » Sainte Jeanne-Francoise
avait fail graver quelques sentences sur les murs de
sa cellule, qui servit ensuite & recevoir les novices; et
elle écrivit elle-méme au-dessous du Crucifix le verset
suivant tiré du Cantique des Cantigues : « Je me suis
assise a l'ombre¢ de mon blen-aimé, et son fruit était
doux & mon palais. » Une sceur l'ayant priée de lui
dire pourquoi elle avail mis cette inscription en cet
endroit : « Afin, répondit-elle, de faire souvenir des
acles de foi purs et simples ; car, bien que la foi soit




DE L'ACTION DE GRACES 261

une lumidre par elle-méme, clle est une ombre pour
]z‘x raison humaine ; et je désire que mon intelligence
s'abaisse pour reposer & 'ombre de la foi, en vertu
de laquelle nous croyons que Celui qu'on a attaché
sur cette croix avec tant de mépris est véritablement
le Fils de Dieu. » Une autre fois elle dit : « Qu’elle ne
levait jamais les yeux sur un crucifix sans avoir l'in-
tention que son seul regard fit un acte de foi sem-
blable & celui du centurion, qui répétait, en frappant
sa poitrine : « Cét homme est vraiment le Fils de
Dieu. »

Elle dit un jour en confidence 3 une certaine per=
sonne, qu'étant encore dans le monde, elle avait recu
de Dieu une grande lumiére qui lui avait fait voir les
avantages que donne une [oi pure. Elle avait compris
que notre intelligence n'est parfaite en cette vie qu'au-
tant que nous la captivons pour la faire adhérer aux
points les plus obscurs de la foi ; et que l'esprit recoit
des lumiéres proportionnées 3 I'humilité avec laquelle
il se soumet a ces obscurités. Pour elle, toujours elle
avait détesté les sermons ou l'on g'efforce de prouver
par la raison naturelle le mystére de la sainte et ado-
rable Trinité, ainsi que les autres articles de notre
croyance ; car un¢ 4me fideéle ne doit chercher d'autre
raison que cetle raison unique, supréme et univer-
selle, & savoir, que Dieu a révélé ces choses a son
Lglise autant qu'il était nécessaire.

Elle ne se spugiait point d'entendre confirmer sa
foi par le récit de miracles ou de révélations, et sou-
vent elle faisait omettre les passages de ce genre dans
la Vie des Saints qu'on lisait au réfectoire, ou'dans
les sermons sur les fétes et les mystares de Notre-Sei-
gneur et de la trés sainte Vierge. Elle ressemblait
sous ce rapport A saint Louis, roi de France, d'illustre
mémoire. Ge prince, étant an jour prié de s6 rendre
dans sa chapelle particuliere pour étre témoin d'une
appavition miraculeuse qui avait lieu pendqnt l_a
nmesse, refusa d'y aller, disant que, grice & Dieu, il

: | d



252 CHAPITRE VII

croyait A la présence réelle de Notre-Seigneur dans le
Saint-Sacrement; que tous les miracles du monde ne
rendraient pas sa foi plus vive, et qu'il ne désirait
pas en voir, dans la crainte de perdre ainsi le fruit des
bénédictions que Notre-Seigneur réserve 2 ceux qui
croient sans avoir vu. Sainte Jeanne-Frauncoise disait
souvent & ses religieuses : « Qu'avons-nous besoin de
preuves, de révélations et de miracles, sinon pour re-
mercier Dieu de les avoir accordés a ceux qui en
avaient besoin? Dieu nous a révélé tout ce qui cst
nécessaire par la voix de son Eglise. » Lorsqu'elle
composa ses Méditations pour les retraites, qu'elle eut
soin d'extraire des écrits de saint Francois, elle désira
en avoir une sur la grdce incomparable qui nous est
faite, d'étre les enfants de la sainte Eglise. Elle I'écrivit
sur une feuille de papier a part, et dit A ses filles spi-
rituelles qu'elle n'avait pas été au dela de cette médi-
tation pendant les deux premiers jours de sa retraite.
Elle lisait I'Ecriture sainte par ordre de ses supérieurs;
mais, de tous les chapitres du livre sacré, les Acles des
Apbtres étaient celui qu'elle préférait ; et il est impos-
sible de dire combien de fois elle le lut et le relut. Elle
en racontait I'histoire & sa Communauté avec une fer-
veur toujours nouvelle; et il semblait aux religieuses,
chaque fois que leur supérieure parlait de cette Eglise
primitive, qu'elle leur disait quelque chose dont elles
n'avaient jamais entendu parler auparavant. Quand
cette pieuse femme apprit que son fils venait d'étre
tué en combattant contre les Anglais dans I'fle de Rhé,
elle se jeta a genoux les mains jointes, et, levant les
yeux au ciel, elle s'écria : « Permetlez-moi, 6 mon
Seigneur et mon Dieu! permettez-moi de parler pour
donner cours & ma douleur; et que vous dirai-je? 0
mon Dieu! sinon que je vous rends grice de I'’honneur
que vous m'avez fail en appelant & vous mon fils
unique lorsqu'il combattait pour I'Eglise de Rome. »
Elle prit ensuite un crucifix et le baisa, en disant :
» Je recois ce coup, 6 mon Rédempteur! soymise }




i

DE L'ACTION DE GRACES 263

votre volonté sainte, et je vous supplie de recevoir
mon enfant dans le sein de votre divine miséricorde. »
Apres ces pieuses paroles, elle s’adressa a celui qu’elle
pleurait : « O mon cher fils ! que tu es heureux d'avoir
pu sceller de ton sang la fidélité qui a de tout temps
atlaché tes ancétres a I'Eglise de Rome; en cela, je
m'estime heureuse moi-méme, et je rends graces a
Dicu d’avoir été ta mére. »

§ V. Action de grdces aprés la messe et l]a communion.

10. Mais il est une espéce d'action de grdces qui
doit s'unir & toutes les autres, et se confondre avec
elles ; une action de grdces qui doit s’exprimer par
des larmes plutdt que par des paroles : c'est celle que
nous rendons a4 Dieu, dans le sacrifice de la messe,
par Jésus-Christ réellement présent au sein de son
Eglise. Ce n'est pas seulement le bienfait inestimable
du sacrifice qui doit entretenir en nous une reconnais-
sance continuelle ; ce n'est pas non plus I'amour indi-
cible et la condescendance qu'il atteste ; mais c'est
encore la joie de penser qu'enfin nous pouvons offrir
a Dieu des actions de gréaces dignes de sa Majesté in-
finie. Le temps n'est plus ol I'homme était réduit a
s'asseoir en pleurant sur le bord du chemin, et 2 se
lamenter parce que son Créateur était privé du culte,
des louanges, des remerciments auxqucls il a droit.
Une seule messe est une louange infinie, et les messes
se succédent, presque sans interruption, a chaque
moment du jour et de la nuit, dans I'un ou 'autre
hér.niSphére. Le Saint-Sacrement réside dans les
égliscs ol se presse un nombreux concours de fideles,
comme dans les sanctuaires abandonnés ; et partout
ou il est, il rend & Dieu des louanges infinies, un culte
ineffable, des remerciments au-dessus de toute
expression | L'objet principal de la sainte Messe, c'est
IEucharistie, le culte d'action de graces. Oui, une




264 CHAPITRE vIi

simple créature, A l'aide du Saint-Sacrement, peut
s'élever & un acte d’adoration tellement sublime,
qu'autrement elle n'y et jamais songé; car la créa-
ture ne saurait rendre un plus profond hommage a
son Créateur qu'en le recevant récllement présent
dans T'adorable mystere de I'Eucharistie. Avee quelle
douceur I'ame se repose dans celte penséel que de
peines intérieures elle adoucit ! que d'inquiétudes elle
calme ! inquiétudes produites par I'amour-propre, a
la vue de notre faiblesse, de notre misére, de I'impos-
sibilité o0 nous sommes «'aimer Dieu comme nous
sentons qu'il doit élre aimé. Ah! que Jésus soil béni |
il est toul pour nous; il pourvoit & tous nos besoins,
il supplée a lout ce qui nous manque, de la maniere
la plus admirable. Ne pouvons-nous pas dire que
nous aimons Dieu comme il veut 1'étre, que nous
I'adorons autant qu'il convient, puisque Jésus est a la
fois notre amour et notre adoration ? Quel bonheur !
quelle source inépuisable de bonheur! N'est-il pas
infliniment plus doux de devoir tout a Jésus, que de
le trouver en nous-mémes, si cela était possible ? 11
n'est pas de plus grand plaisir en cette vie que de
senlir & chaque instant nos obligations envers notre
aimable Sauveur se multiplier a l'infini. Plus nos
deltes s'élevent, plus notre Joie s’exalte; plus nos
obligations semblent nous lier, plus notre ceeur se
senl libre. Savoir que dans tout le cours de I'éternité
pous serons toujours aussi loin de faire pour Dieu ce
que meérile son amour, toujours dans la méme impos-
sibilit¢ d'acquiller notre dette envers lui, c'est la le
comble de la joie. Cependant, que Jésus soit béni,
mille fois béni | car en lui Dieu trouve des louanges,
uoe adoration, des actions de graces profondes, ma-
guifiques, infinies comme lui-méme.

Voici une pratique qui nous permettra peut-éire de
Juger de la sincérilé de notre reconnaissance envers
notre divin Sauveur, et de la manidre plus ou moins
sérieuse dont nous nous somines acquitlés des devoirs




pF L'ACTION DE GRACES 265

qu'elle irnpose. Quoi qu'on puisse penser des diverses
méthodes de praliquer cette dévotion, d'apres
I'exemple des Saints ou le conseil des écrivains spiri-
tuels, I'Eglise tout entiére a reconnu la convenance et
la nécessité d'une action de graces particuliére apres
la sainte communion.

S'il est un moment ou la reconnaissance ne saurait
s'exprimer par des paroles, c'est celui ou le Créaleur
daigne accabler sa créature du don miraculeux de lui-
méme, et ou il est réellement en nous. C'est pourquoi
les écrivains spirituels nous exhortent, dans cette cir-
constance, A ne point ouvrir immédiatement un livre,
mais A nous entretenir intimement avec Jésus qui est
dans notre cceur. Nous aurons certainement alors
quelque chose & lui dire, ou lui, du moins, nous par-
lera dans le profond silence de notre cceur, si nous
voulons seulement I'écouter. Toutefois, que se passe-
t-il alors en réalité ? Si la ferveur et la régularite avec
lesquelles nous faisons notre action de grdces apres la
communion indiquent ]a mesure de notre amour pour
Jésus, rien né saurait étre plus affligeant. Pour la
plupart d'entre nous, s'il est dans la vie un quart
d'heure ennuyeux, fatigant, inutile, c'est celui que
nous consacrons a ce que nous appelons notre action
de graces. Nous ne trouvons rien A dire, wotre cceur
est sec. Cependant nous né saurions recevoir une plus
grande faveur en Ce monde. Chaque fois que nous
communions, le prodige augmente ; car notre tiédeur
et notre ingratitude font de I'amour qu'il continue &
nous porter une merveille de plus en plus grande. Il
est venu Celui qui doit étre nolre joie dans toute
]'6ternité, et nous n'avons rien 2 lui dire! Nous nous
ennuyons en sa compagnie. Nous nous sentons sou-
lagés quand nous le croyons parti. Nous avons 6té
polis envers lui; nous lui avons demandé sa bénédic-
lion comme & notre supérieur; mais, du reste, nous
ne lui avons guére montré que de la politesse; lout
au plus, du respect. Hélas ! hélas | & quoi bon exhorter



266 CHAPITRE Vi1

les hommes & adopter différentes manidres de rendre
des actions de grdces, quand la visite de Notre-Sei-
goneur lui-méme peut & peine leur arracher un acte
de reconnaissance 7 L'aclion de grdces semble n'avoir
plus qu'un asile sur la terre, et chaque jour son do-
maine parait devenir plus précaire. Néanmoins, ces
actions de graces, malgré leur froideur, leur faiblesse
et leur insuffisance, n'auront pas été inutiles, si elles
nous font comprendre combien peu en réalité nous
tenons & Jésus. Si nous pouvions recevoir sa grice
sans le recevoir lui-méme, ce serait ld précisément
la religion de notre cceur. Ah! aimable Seigneur!
vous savez tout cela, et vous demeurez dans nos ta-
bernacles

Mais, direz-vous, « il est bien dur de votre part de
nous abandonner ainsi, aprés quelques paroles aussi
ameres. Puisque nos actions de gréces sont si défec-
tucuses, nous essaierons volontiers de les améliorer,
si I'on veut seulement nous en indiquer les moyens. »
Eh bien! examinons ensemble ce que nos bons auteurs
nous disent.

Il n'est pas, je pense, de difficulté qui se fasse plus
généralement sentir, que celle de faire une bonne ac-
tion de grédces apres la sainte communion. Les écri-
vains spirituels, ainsi que je l'ai fait observer, nous
recommandent de ne point nous servir de livre, du
moins dans les premiers instants qui suivent larécep-
tion du corps de notre Sauveur. Ils nous assurent que
s'il est dans la vie des moments ol la grice soit plus
abondante, plus puissante que jamais, c'est le temps
que Jésus demeure dans nos cceurs, réellement pré-
sent dans le Saint-Sacrement. Saint Alphonse, et
d'autres écrivains spirituels, n'ont pas craint d’alfir-
mer qu'une seule communion bien faite suffit pour
rendre un homme digne d'étre canonisé, et que lac-
tion de grdces est le moment ol I’dme s'identifie &
celui qu'elle posséde au dedans de soi, et o elle s'a-
breuve plus copieusement que jamais aux sources do




DE L'ACTION DE GRACCS 267

la lumidre et de la vie. Le conseil de saint Philippe
respire tout entier 'aimable sagesse de celui quil'a
donné ; il nous recommande, si nous avons fait notre
méditation avant la messe, de ne point chercher de
nouvelles pensées aprés la communion, mais de re-
prendre le cours des réflexions qui ont produit le plus
d'impression sur nous dans I'oraison. Nous épargne-
rons ainsi un temps considérable que nous eussions
perdu autrement, soit & trouver un sujet, soit a choi-
sir parmi tant de choses que nous avons a dire a
Notre-Seigneur, celle par laquelle nous voulons com-
mencer. Cette recommandation est parfaitement con-
forme & la maniére tranquille dont notre Saint avait
coutume d’envisager les choses spirituelles. Il voulait
que nous fussions tellement familiers avee Notre-Sei-
gneur, que si nous étions obligés de le recevoir au
moment ou nous ne l'attendons pas, ou sans y étre
préparés, notre conduite rappeldt plutdt la quiétude
contemplative de Marie, que I'activité moins parfaite
de Marthe. C'est animé du méme esprit qu'il exprima
le désir que les Péres de sa Congrégation n'eussent
pas d'heure fixe pour célébrer la messe, mais qu’ils
fussent préts & la dire quand le sacristain venait les
en prévenir,

Beaucoup de personnes qui vivent dans le monde
n'ont pas le loisir de faire une méditation en regle
avant la communion; d'autres onl une manigre diffé-
rente de faire oraison, et consacrent leur temps A ce
qu'on appelle la pridre affective, dans laquelle la vo-
lonté joue un réle plus important que l'intelligence.
Or, ces personnes rencontrent une certaine difficulté
& trouver, dans une telle oraison, des pensées dont
elles puissent reprendre le cours, aprés qu'elles ont
reci la communion. D'autres encore, surtout celles
qui ont une dévotion parliculitre envers le Saint-Sa-
crement, mais qui cependant ne peuvent se rendre le
témoignage qu'elles sont habituellement unies 2 Dieu,
pe sauraient appliquer 2 leur usage la recommanda-

R R R R




2GR (HAPITRE VTU

tion de saint Philippe, et doivent en ce moment con-
centrer davantage leurs pensées sur le Saint-Sacre-
ment, et sur Jésus réellement présent en elles. En
raison de ces circonstances, considérant combien il
est 4 la fois important et difficile de faire une bonne
action de grices aprés la communion, J'espére ne pas
fatiguer mes lecteurs, en leur offrant les moyens d'at-
teindre A ce but. Je leur présenterai d’abord une ana-
lyse de l]a méthode d'actions de graces recommandcée
par le P. Lancicius, et répétée par lui dans deux
traités différents. Je désire étre bien compris : je n'en-
tends point recommander cette méthode telle que
l'auteur la donne. Elle est infiniment trop longue et
trop minutieuse ; et je crois qu'elle ne servirait qu'a
refroidir la dévotion, & cause de la multiplicité des
actes qu'elle renferme. Il faut donner au sentiment
un champ plus spacieux, et simplifier beaucoup l'exer-
cice tout entier. Je ne le donue donc que pour fournir
des matériaux, C'est une mine ou chacun, suivant ses
goits, ou suivant les circonstances, viendra chercher
laliment nécessaire & ses réllexions ou A ses aspira-
tions: car elle renferme une foule de pensées aussi
profondes que belles.

1. Les actes qui, d'aprés le P. Lancicms, doivent
suivre immédiatement la sainte communion, sont les
actes d’humilité. Il faul nous humilier profondément
devanl le Dieu, plein de grandeur, qui vient a nous,
et songer alors: 1° aux péchés de notre vie passée:
9¢ gux imperfections et & la tiédeur de notre vie pré-
sente: 3° 4 la bassesse de notre nature comparde  la
divinilé de Jésus-Christ, et 4° aux perfections divines
et humaines de notre adorable Sauveur.

9. Ensuite viennent les actes d'adoration. Nous de-
vous adover : 1° la trés-sainte Trinité dans la divine
Eucharistie ; 2° la sainle humanité de Jésus présent
au dedans de nous dans ce moment; 3° cetteé méme
humanité présente dans le sanctuaire des églises ol
I'on garde le Saint-Sacrement. Réjouissons-nous alors




DE L ACTION DE GRACLS yAvh

du culte et des honneurs qui lui sont rendus dans les
temples ot une multitude de fideles se pressent & ses
pieds, et pleurons sur I'outrage qu'on lui fait en lui
refusant les hommages auxquels il a droit, et sur les
blasphémes dontil est peut-étre en ce moment l'objet ;
4° adorons ensuite avec un respect et un amour par-
ticulier 'dine de Jésus-Christ, resplendissante de tous
les ornezoents de la sainteté, remplie de meérites, et
britlant depuis longtemps pour nous de l'amour i»
plus constant et le plus généreux ; 5°le corps de Jésun
qui, pour nous, a souffert des traitements si cruels et
si humiliants, qui, pour nous, a été immolé; et im-
primons, en esprit, de respectueux baisers sur les dif-
férenles parties de ce corps qui, pour'amour de nous,
a été tourmenté jusqu'a la mort.

3. Nous devons ensuite rendre graces a Dieudu
fond de notre cceur, de ce qu'il est venu a nous dans
la sainle communion, de ce qu'il est venu sur la terre
dans |'Incarnalion, de tous les mérites, de tous les
exemples de vertus qu'il a, dans le cours de sa vie,
laissés pour notre plus grand bien, d'aveir institué la
sainte Eucharistie et tous les aulres sacrements, de sa
mort et de notre rédemption; si nous sommes preé-
tres, de 'honneur qu'il nous a fait en nous élevant
au sacerdoce ; du bienfait de la création, de notre con-
servation, du don de la foi, de notre justification ; si
nous sommes religieux, de notre voeation, de notre
persévérance dans I'état de grdce ou dans une sainte
résolulion, €6 Ja -palience avee laquella IR supporté
nos imperfections, nos péchés et ceux des autres, de
la sainteté qu’il a accordée A tant de bienheureux, des
épreuves el des tribulations que nous avons eu a subir
en différentes circonstances, du soin assidu avec le-
quel Dieu nous a conduits dans la voie de la perfec-
tion, de toutes les faveurs particuliéres que nous avons
recues de lui, et pour lesquelles chacun lui doit des
remerciments, de tous les bienfails qu'il a répandus
sur nous var la main des aulres, de toutes les grices,




270 CHAPITRE VII

générales etparticulieres, que Dicu a jamais accordées,
el qu'il accordera jamais aux créalures, surtolut de
celles qu'il a répandues sur la sainte humanité de
Jésus, sur sa bienheureuse Mere, et sur tous les sainls
et les ¢lus; de l'institution de la Congrégation, de la
Confrérie ou de 'Ordre auquel nous appartenons, de
son développement, des persécutions par lesquelles il
a passé, el d'ou il est sorli plus fort et plus pur, de
tous les saints et de tous les savants qu'il a produits,
de toutes les vocations, aussi douces qu'admirables,
qui ont grossi le nombre de ses membres, de tous les
fruits de salut que le monde en a relires, de tous
les amis, de tous les bienfaiteurs dont 'affection les
soutient.

4. Puis vient 'oblation. Offrez 2 la tres sainte Tri-
nité 'adorable sacrement que vous venez de recevoir,
en reconnaissance de la joie, de I'honneur, de la com-
plaisance, qu'y puise la divine Majesté, et de toutes les
grices dont il est la source pour nous et pour tant
d’autres; offrez-le pour vos péchés et pour vos be-
soins, pour ceux des autres, pour vos amis et vos en- .
nemis, vivants ou morts. Offrez a votre aimable Sau-
veur présent en vous, en union avec ses mérites et ses
membres sacrés, votre dme et votre corps, avec toutes
vos facullés, vos membres, vos sens, VOS actions et le
reste, ne désirant en retour que la sanctification de
toute volre personne, afin d’étre comme un holocauste
perpétuel. Embrasé du désir ardentdeplaire a la divine
Majesté et de la glorifier, consumez-vous vous-méme
et réduisez vous en cendres, purement pour I'amour
de Dieu. Offrez-lui la volonté ferme que vous avez
de mourir et de souffrir tout, plutoét que de l'oflenser
encore par un péché quelconque, soit mortel, soit vé-
niel; votre intention de choisir en tout ce qui se rap-
proche le plus de la perfection, et parmi les choses
parfaites celles qui répugnent davantage & vos sens,
a votre jugement, & volre volonté, & votre honneur,
parce que vous espérez ainsi dooner a Dicu plus de




DE L'ACTION DE GRACES 271

gloire, et de venir plus semblable & Jésus crucifié;
volre résolution de persévérer dans I'observance des
commandements et des conseils de Dieu, dans I'obéis-
sance a votre regle, et dans une vie parfaite, quelles
que soient les tribulations qu'elle vous offre; I'em-
pressement avec lequel vous désirez endurer pour
Jésus-Christ de grandes souffrances, que les hommes
jugent légeres, de sorte que vous n'en retiriez aucune
gloire & leurs yeux; votre détermination de ne prendre
jamais que Dieu seul pour fin de toutes vos actions;
et enfin le désir dont vous bralez d’amener tous les
hommes & concevoir pour lui I'amour le plus pur, et
'ardeur avec laquelle vous souppirez apres cette con-
version.

5. Ensuite viennent les actes dedemande. Implorez
de Jésus-Christ : la rémission de vos péchés, et des
chitiments qu'ilsont mérités; la persévérance dans la
grace et dans upe vie sainte. Si le Saint-Esprit vous
en inspire la pensée, et que votre directeur vous le
permette, demandez des souffrances de tout genre,
vives, multipliées, personnelles, secrétes, et auxquelles
les autres hommes n'attachent niestime, ni sympathie.
Priez afin qu’elles vous arrivent sans que vous les ayez
méritées, et sans exposer au péché ni vous, ni ceux
qui vous affligent; suppliez Dieu d'augmenter en vous
sans cesse I'esprit d’humilité, de pauvreté de chasteté,
d'obéissance, de foi, d’espérance, de charité, de pru-
dence, de justice, de force, de tempérance, de pa-~
tience, de dévotion, de priére, de discernement; de
vous aider & mortifier vos passions, & conserver une
pureté inaltérable d'dme et d'intention, enfin & pra-
tiquer toutes les vertus. Demandez un cceur que ne
souille aucune action formellement ou matériellement
mauvaise, non méritoire ou équivoque; un cceur pur
de toute habitude vicieuse, de tout mouvement désor-
donné des passions, un cceur enfin qui n'ait a subir
aucun chdtiment pour satisfaire a la justice de Dieu,
Boil duans celte vie, soit dans l'autre. Demandez i

{



272 CHAPITRE VII

Dieu avee ferveur que sa grace vous accompagne dans
tout ce que vous entreprendrez, afin de découvrir ce
qu'exigent la nature, la perfection et la mortificalion,
afin, ensuite, de régler ce que vous faites sur les habi-
tudes de vertu, innéesou acquises, que vous possédez
en vous, de telle sorte que vos actions soient en har-
monie parfaite avecla connaissance que vous avez de
vos devoirs, et les intentions du divin Législateur,
Demandez une longue vie, pleine de sainteté, et fé-
conde en résultats pour ’e bien des d&mes. Implorez la
grice de traiter rudem/nt votre corps, sans cependant
porter une facheuseatteinte & de plus grands biens, tels
que la santé; priez Dieu de bénir vos sermons, vos
conversations, et les confessions que vous entendez,
afin que loutes ces ceuvres portent des fruits de salut,
ct de vous envoyer, en temps opportun, quelque peine,
toutes les fois que vous avez mérité un chitiment tem-
porel. Bien plus, demandez sans crainte a notre ai-
mable Sauveur de vous meltre en état, autant que
possible, d'user de toutes vos facultés, de tous vos
sens, de tous vos membres et de toutes vos aclions,
comme il en a usé lui-méme dans sa sainte huma-
nité.

Priez Dieu le Pére en faveur des pasteurs de 'Eglise,
afin qu'ils donnenta leur troupeau I'exemple de toutes
les vertus ; en faveur des infidéles, des hérétiques, des
schismatiques, des pécheurs et des ames tiedes; en
faveur des saints, afin qu'il ytiplient sans cesse
et qu'ils perhéﬁ—;rﬁnt. dairet ] 01e"de I'Esprit-Saint;
pour les rois et les princes temporels, afin que Dieu
augmente dans leur cceur 1'amour de la religion et de
la juslice, qu'il fasse régner la paix entre eux, et
donne le succes a leurs entreprises légilimes; pour
ceux qu'afflige la misére ou la roaladie, alin qu'ils re-
coivent secours et consolation; pour les opprimés,
afin que Dieu leur accorde le don de patience etla dé-
livrance de leurs maux, si cela n'est pas en opposition
avec sa gloire; pour vos enunemis, afin qu'ils soieat

s e O

T

bt

e




DE L'ACTION DE GRACES 273

comblés de grdces et de gloire; pour 1'0Ordre ou la
Congrégation 3 laquelle vous appartenez. Demandez
en son nom au Pere Eternel la mortification de toutes
les passions, l'esprit de dévotion, une vie édifiante, le
zele pour le salut des 4mes, des fruits de Yertu sans
cesse renaissants, le progrés dans les sciences sa-
crées, la protection de la Providence dans les épreuves,
un revenu temporel suffisant, et un grapd nombre
d'ouvriers pour la vigne du Seigneur; implorez la
compassion de la divine Majesté en faveur de tous les
membres de votre Congrégation qui dorment du som-
meil éternel, surtout de ceux qui sont morts dernie-
rement, et qui ont été recommandés aux priéres de la
Communauté; pensez aussi & ceux qui ont été vos en-
nemis, a vos parents, 4 vos amis, surtout & ceux P?_‘“'
lesquels on offre peu ou point de pridres, afin qu'ils
soient délivrés du purgatoire le plus Lot possible, et
qu’ils deviennent dans le ciel vos protscteurs particu-
liers ; priez pour toutes les affaires que vos supérieurs
ont récemment recommandées & vos priéres; et si
vous avez €lé invité & prier pour quelques personnes,
demandez A Dieu de les assister dans les circons-
tances particulieres qui les ont obligées & implorer
volre aide.

6. Notre devoir nous ordonne ensuite de faire divers
actes des différentes vertus qui ont rapport au Saint-
Sacrement. 1° Un acte d’adoration : Rendez le culte
que demande la Divinité 3 ce Sacrement ineffable qui
est en ce moment au fond de votre cceur etdans toutes
les églises répandues sur la surface du globe. La fer-
veur de cet acle d'adoration sera plus grande si vous

rappelez & votre souvenir lous ces sanctuaires ou le

Saipt-Sacrement ne recoit que de faibles hommages,

rcconnaissant Jésus-Chypi
Voir, comme vrai hom




274 CHAPITRE VII

mement (ous les dogmes que la sainte Eglise enseigne
sur I'bumanité et la divinité du Fils de Dieu, ou ceux
que les hérétiques ont niés. 3° Un acte d'espérance :
attendez du Christ, comme Dieu et cause nécessaire
de tout bien, les dons naturels ainsi que les graces et
la gloire surnalurelles, espérez aussi ces mémes
faveurs, en vertu des mérites de son humanité. 4° Un
acte de charité : embrassons-le d'abord avec toute la
ferveur de notre volonté, comme Dieu et comme
homme : ensuite, félicitons-nous de ce que sa divinité
est tellement parfaite en elle-méme, tellement au-
dessus de nous, que nous ne saurions en concevoir
une juste idée; en troisieme lieu, réjouissons nous
en songeant que sa divinité est 'objet de I'adoration
et de I'amour des anges et des saints dans le ciel, et
gur la terre des hommes jusles; réjouissons-nous de
ce que son &me et son corps sont bénis dans les cieux
d'une maniere ineffable, et ornés de dons incompa-
rables ; en quatritme lieu, ressentons une vive dou-
Jeur de voir son amour blessé par tant de péchés pas-
sés, présents ou a venir, dont tant de chrétiens, et
nous les premiers, ne cessons de I'assaillir ; gémis-
sons surtout en songeant a tous ces malheureux pour
lesquels Jésus a tant fait et tant souflert, et qui se
perdent de leur plein gré, par leur propre perversité ;
enfin, animés de I'amour le plus tendre, formons 18
désir de voir le plus tot possible tous les péchés et
toules les imperfections disparaitre de ce monde, 18
pombre des justes grossir de jour en jour, et les
saints conlinuer avec persévérance a avancer dans la
voie de la perfection; souhailons que les infideles et
les hérétiques rentrent dans le sein de 1'Eglise, et que
Dieu et Jésus-Christ considéré comme homme re-
coivent dela part des créatures les honneurs et I'amour
que Dieu demande pour lui-méme et pour la sainle
humanité de son Fils.

7. Nous devons contempler dans Notre Seigneur,
envisug¢ comme Dieu, les altribuls de sa divinilc et




DE L'ACTION DE GRACKS 275

ses aulres perfections, et formuler divers actes a ce
sujet. Considérons d'abord son indépendance, ou,
selon le langage des théologiens, son asséité, en vertu
de laquelle il existe par lui-méme, et demandons la
grace de ne dépendre que de lui seul et de nos supe-
rieurs, uniquement pour l'amour de lui. Puis, réflé-
chissons sur son éternité, et implorons de lui une vie
longue, afin de le servir longtemps et de soufirir beau-
coup pour lui. Tournons ensuite notre attention vers
son omniprésence; désirons du fond du ceur qu'il
soit connu et aimé en tout lieu, et faisons un acte
fervent d'amour et d'adoration pour réparer tous les
péchés qui se commellent en ce moment dans le
sanctuaire sans limiles de sa sainte et redoutable im-
mensité. Apres, nous pourrons admirer la fécondité
infinie avec laquelle Notre-Seigneur tire des effets si
admirables de I'ordre naturel et de l'ordre surnaturel,
et lui demander, dans 1'un comme dans l'autre, des
grices de toute espéce, alin de devenir nous-mémes
un appit qui attire les hommes a son amour, un filet
qui les retienne captifs. Considérons sa sagesse in-
finie, et prions-le de nous rendre sages en ce qui
concerne notre instruction ou celle des autres, de ré-
pandre sur nous les dons de conseil, de prudence,
'esprit de discernement, et d'accorder & toute notre
Congrégation l'avancement dans la vertu et les pro-
gres dansles études théologiques, sans lesquelles nous
ne saurions travailler avec fruit au salut des ames.
Méditons ensuite sur la bonté de Dieu, et prions, alin
que dans nos actions il ne voie rien qui ne soit bon;
mais il n'en sera ainsi que lorsque toutes nos actions
seront faites librement, sans imperfections, el pour une
fin surnaturelle, qui est Dieu lui-méme. Puis, nous pas-
‘serons & la génération Sternelle et & la personne du
Verbe, en vertu desquelles il est constitué Fils de
Dieu, et nous le supplierons, au nom de cette filiation
divine, de nous accorder, autant que possible, avec
une abondante libéralité, selon la mesure de sa puis-

TR i,



256 CHAPITRE VIl

sance, toutes les perfections naturgllcs ou surnalu-
relles de la grace et de la gloire, qui sont communi-
cables 3 ses fils adoplifs, de la méme maniere qu’elles
lui furent communiquées lorsqu'il réunit en lui-méme
la personne du Verbe éternel avec la nature humaine.
Enfin, nous devons meéditer sur le concours actuel
qu'il apporte A toutes les actions de ses créatures, et
implorer sa grdce afin que, de méme qu'il rapporte a
lui el & sa gloire, comme 4 la seule fin digne de lui, le
concours qu'il préle & chacun de nos actes, lant inté-
rieurs qu'extérieurs, de nolre cOté nous fassions toutes
nos actions, sans aucune exception, pour lui et a
cause de lui, et cela avec une telle perfection, qu'il
n'y ait rien en nous ou l'on ne puisse retrouver la
gloire de Dieu, d'une manitre soit directe, soit indi-
recle.

D'apres la méme méthode nous pouvons nous re-
présenter d'autres perfeclions en Dieu, et en faire le
sujet d'actes analogues, tels, par exemple, que des
acles de joie, en songeant que Dieu posséde ces per-
fections en lui-méme, el de remerciment, parce qu'il
a daigné nous les manifester, et nous les communi-
quer dans une certaine mesure. C'est ainsi encore
que nous pouvons considérer les perfections de la
sainte humanité de Notre-Seigneur, aussi bien celles
qui ont rapport & l'intégrité de la nature humaine,
comme le corps et ses membres, 1'Ame et ses facultés
ralionnelles ou non, que celles qui sont une addition
a la nature, telles que les habitudes et les actions,
soit permanentes, comme la vision béatifique, soit
transitoires, comme les conversations, les prigres,
les miracles et autres ceuvres semblables. Tandis que
nous méditons sur les facullés et les dispositions de
I'dme A jamais bénie de Notre-Seigneur, nous pou-
vons lui demander de rendre nos facultés aussi sem-
blables aux siennes que possible, et de les orner de
dispcsitions pareilles A celles qui ornaient les siennes,
el de les exciler & accomplir des c:uvres telles qu'il

N i

A




DE L'ACTI®N DE GRACES 277

en a accompli lui-méme. En portant nos regards sur
son corps suspendu & la croix, considérons chacun
de ses membres en particulier, et prions le Verbe
qui, renfermé dans ce corps, a imprimé & ce membre
les mouvements les plus parfaits, maintenant qu'il
est descendu en nous par la sainte communion, de
régler et de gouverner non seulement nos facultés
inltérieures, mais encore tous nos membres et tous
nos actes extérieurs, afin que nous soyons pour ainsi
dire, I'expression et I'image de sa sainte humanité, et
que nos pensées et nos actions soient comme le reflet
des siennes. Cette transformation en Jésus-Christ est j’
rangée par les saints et les docteurs au nombre des
eflets les plus précieux de la sainte communion.

8. Pour conclure notre action de grices, nous pré-
senterons Notre Seigneur, que nous venons de rece-
voir dans la sainte Eucharistie, & 1'adoration de tous
les esprits bienheureux. Aux saints anges nous pou-
vons dire : « Voici, 6 sublimes ministres de Dieu,
vous qui exécutez ses ordres, voici le premier né du
Pere Kternel, que, d'aprés le commandement du
Treés-Haut, vous avez adoré A son entréec dans le
monde : obtenez-moi la grdce de le servir avec le
méme esprit, la méme fidélité que vous mites a le
servir au temps de votre épreuve, et que vous con-
servez encore aujourd'hui dans votre céleste et glo-
rieuse vie ». Aux patriarches et aux prophetes nous
dirons : « Ambassadeurs du ciel, vous & qui Dieu a fail
part de ses admirables secrets, voici le Rédempteur
qui vous a été promis depuis le commencement du
monde, que vous avez désiré et silongtemps attendu :
faites que mon cceur palpite d'amour pour lui, et que
loutes les puissances de mon 4me soupirent nuit et
jour apres lui ». Aux saints apOtres nous dirons :
« lllustres prédicateurs de'Evangile, voici votre Maitre
bien-aimé, pour lequel votre caeur a brulé de I'amour
le plus vif; puissé-je oblenir par votre intercession
la grice de l'aimer par-dessus toute chose, et avec la

e




978 CHAPITRE VII

plus grande ferveur »! Aux marlyrs uous tiendrons ce
langage : « Voici, 0 courageux défenseurs de la Foi,
voici Jésus crucifié, pour I'amour duquel vous avez st
volontiers répandu votre sang: oh'l demandez a Dieu
pour moi I'honneur de souffrir pour lui, de passer
ma vie sur une croix, ol j'endurerai de cruels tour-
ments, sur laquelle je serai cloué par la main puis-
sante de la nature, ou celle des méchants, et d'ou je
puisse passer sans obstacle dans le sein de mon
Rédempteur ». Puis nous nous adresserons aux pon-
tifes, confesseurs de la foi : « Voici, 0 pasteurs du
troupeau de Jésus-Christ, voici I'Agneau sans tache,
que vous avez si souvenl immolé au Tres-Haut,
comme une victime d’agréable odeur, sur le saint
autel ; aidez-moi a passer dignement les moments de
cet auguste sacrifice, a I'offrir a Dieu comme il con-
vient, et, m'associant moi-méme sans Cesse a la
saintle oblation, & présenler au Seigneur une offrande
perpétuelle de moi-méme et de mes bonnes @uvres ».
Passant ensuite aux religieux, confesseurs de la Foi :
« Fideles serviteurs de Dieu, leur dirons-nous, voici
votre doux et bien-aimé Seigneur, pour amour du-
quel, en réalité comme en désir, vous avez méprisé
les plaisirs du monde ; aidez-moi, pour I'amour de
Jui, & persévérer jusqu'd la mort dans mon état,
quelque crucifiant qu'il puisse étre, et que, si je
cherche A m'élever sur les hauleurs de la perfection,
ce ne soit que pour plaire a Dieu ». Quant aux saints et
aux bienheureux de notre Congrégalion, nous leur
dirons : « Voici, 0 trés chers fréres, votre chef, & qui
vous vous étes si parfailement conformés en cetle
vie; accordez-moi, ainsi qu'd tous mes fréres qui
combattent encore pour sa gloire dans les rangs de
I'Eglise militante, la grace de lui conquérir une mul-
titude d'dmes, sans que nolre piété ait & en souflrir;
faites que nolre nombre s'augmente d'une foule
d'excellenls ouvriers, employés a culliver le méme
chawp, el que lous eusemble, chargés d'une abon-

gt = A Ty

-



DE T'ACTION DE GRACES 279

dante moisson de mérites, nous passions avec vous
dans sa sainte société ». De 1a nous nous présenterons
devant le chceur des vierges, et nous leur dirons :
« Voici, 6 chastes épouses de I'Agneau sans tache,
voici Celui pour lequel vous avez gardé votre virgi-
nité avec tant de soin; obtenez que mon cceur et mes
ceuvres restent toujours purs aux yeux de Celui qui
est votre bien-aimé et le mien ; et que, sans souillure
qui la flétrisse, sans péché & expier, mon 4me s'en-
vole de cette vie directement vers lui dans les cieux »
Enfin, nous nous adresserons & tous les Sainls
« Voici, 6 les meilleurs des amis, vous qui étes la con-
solation de ma pauvre &me, voici le Maitre, 'auteur
et la récompense de votre sainteté; demandez-lui
pour moi la grdce de marcher, comme vous l'avez
fait, dans les sentiers sublimes de la vertu, et de
rester fidele & I'esprit de mon institut; de sorte que
les années, en passant sur ma téte, ne me laissent
pas immobile au méme point, mais qu'elles me
voient, au contraire, lendre sans cesse vers les hau-
teurs de la perfection. »

Alors nous pourrons dire d notre aimable Sauveur :

« Maintenant, Seigneur, je m'éloigne de vous pour
quelques instants, mais non point sans vous! Non!
car vous &tes la consolation, la joie, le seul bien de
mon 4me. Je me jette avec confiance entre les bras
de votre immense charité, avec mes fréres, mes amis
et mes ennemis. Aimez-nous, 6 Seigneur, autant que *
cela vous est possible, enivrez-nous de votre amour,
et transformez-nous en votre image, 0 vous, la joie j
et le bonheur de nos cceurs ! Accordez-nous de vivre |
enlitrement A vous, de ne nous occuper que de vous:
et pour vous, enfin, dans toutes nos actions, dans
toutes nos paroles, dans toutes nos pensées, de ne
nous proposer d'autre but que vous seul, vous, notre
amour t notre unique bien, qui vivez et régnez dans
toute 1'éternité ». Nous terminerons notre aclion de
graces par l'oraison Respice. « Nous vous supplions,

Froe it



230 COAPITRE VII

3 Seigneur, de jeter un regard de compassion sur
vette famille qui est la vOtre, et pour laquelle Nolre-
Seigneur Jésus-Christ n'a pas hésité a se livrer aux
mains des méchants, et A souffrir le tourment de la
croix ; lui qui vit et régne avec vous et le Saint-
Esprit, en 1'unité de Dieu, dans tous les siécles des
siecles. Ainsi soit-il. »

Je le répete, jen’engage personne A suivre cette mé-
thode telle que je viens de I'exposer : mon intention
est seulement que I'on vienne puiser a cette source,
quand on en sentira le besoin, quelques gouttes d'eau
vive pour rafraichir le ceeur desséché, et y verser les
consolations qu'offre une dévotion variée. Elle mérite
une étude attentive; car elle est une sorte de traité,
court, mais substantiel, sur la maniére de vivre sain-
tement. C'est une expression abrégée des sentiments
qui animent les saints, une esquisse d’apres laquelle
on pourrait définitivement tracer un caractere spiri-
tuel. Dans ces actions de gréices, on exprime des dé-
sirs qu'on tient pour exaucés d'avance; on y fait d
Dieu des demandes qui font tressaillir et trembler.
C'est encore 12 un bien pour notre 4me. Lancicius les
propose comme s'il n'était pas une d4me pieuse qui
songedl pour un instant & les repousser. Nous ne de-
vons pas, il est vrai, formuler de Lels désirs de notre
propre mouvement; mais il est bon de s’humilier; et
quoi de plus humiliant pour nous que de voir combien
nous sommes loin d'étre ce que nous devrions, et
peut-étre de ce que nous croyons étre. Nous sommes
humiliés, mais non découragés, car, si nous nous lais-
sions aller au découragement, ce serait une preuve
qu'il n'y a en nous aucune spiritualité véritable, que
nous en sommes encore au point de départ, tandis
qu'a cette heure, nous devrions au moins étre en vue
du terme béni de nos efforts, "

Il est encore dans cette méthode d'action de grices
un autre point qui mérite d'attirer notre attention;
c'est qu'elle excite trés vivement la dévolion a la per-




DE L'ACTION DE GRACES 281

sonne du Verbe éternel. C'est I'absence de cette dévo-
tion qui rend nos prieres si légereset si froides; c'est
a elle surtout qu'on doit rapporter le défaut de ce pro-
fond esprit d'adoration qui est la marque distinctive
de la dévotion au Saint-Sacrement, et aussi cette sé-
cheresse d'dme qu'une fréquente communion semble
augmenter au lieu de la faire disparaitre. Préchons et
enseignons la divinilé de Jésus, sans nous inquiéter
du peu d'attrait qu'oflrent les sermons dogmatiques et
nous ne tarderons pas A voir tous les cceurs s'atten-
drir, sans que nous ayons besoin pour cela d'étre ¢lo-
quents : Bethléem et le Calvaire répandront les trésors
infinis de leur amour entre les mains du plus pauvre
et du plus simple des humbles pauvres de Jésus-Christ.
Oh! combien de personnes ont trouvé la méditation
toute différente de ce qu'elle était pour elles, lors-
qu’elles ont apporté A la créche ou au pied dela Croix,
la pensée de la divinité de Notre-Seigneur! Bien
qu'elles ne fussent pas dansI'habitude de s'élever bien
haut par la priure, ou de se mortifier par de pénibles
austérités, un seul rayon de cette doctrine a suflfi pour
que leur prié¢re se terminét souvent par une espéce de
contemplation dans le sein de la trés sainte Trinité. II
en est plus d'une qui ne saurait exprimer par la pa-
role humaine ce qui lui est arrivé, et & laquelle les
vers suivants du Dante pourraient heureusement s'ap-
pliquer : « Alors j'entendis tout le Paradis retentir de
ces chants : Gloire au Pére,auFils et au Saint-Esprit!
Et telle était la douceur de ce chant que mon esprit en
fut ravi. Et le spectacle qui frappait mes yeux me jeta
dans une profonde extase : un sourire universel était
répandu sur toute chose ; partout régnait une joie au-
dessus de toute comparaison; un bonheur ineffable;
une vie, une paix, un amour éternel; des richesscs
inépuisables, et une félicité sans bornes. »




COATITRE VII

¢ VI. Réflexions pratiques sur le méme sujet.

C'est ici le moment de nous adresser cette impor-
tante question: Comment nous sommes-nous acquillés
jusqu'a présent des devoirs de l'action de grdces en
général? Quel esl notre sentiment habituel au sujel
des bienfaits que Dieu ne cesse de répandre sur nous?
Combien de temps avons-nous consacré & passer en
revue les faveurs dont nous avons été comblés? Y
avons-nous jamais songé, méme dans nos retraites?
Saint Ignace nous donne le sage conseil de commencer
tous les jours notre examen de conscience par compter
les miséricordes de Dieu, et par lui en rendre graces.
Sommes-nous méme restés fidéles & cette simple pe-
tite pratique? Plusieurs d'entre nous ont des heures
fixes dans le cours de la journée pour remplir diflé-
rents devoirs spiriluels; avons-nous fixé un temps
particulier pour remercier Dieu? Plusieurs d'entre
nous, encore, conservent dans leur livre de piété une
lisle des personnes et des choses pour lesquelles ils se
proposent de prier; avons-nous quelque moyen sem-
blable pour nous rappeler chaque jour les bienfaits
dont nous devons rendre graces a Dieu? Pendant des
semaines enliéres,nous avons assiégéletrone de Celui
qui esl la source de toul bien; pendant des semaines
enlicres, nous avons tout mis en ceuvre, prieres, cha-
pelets, communion, el méme pénitences, pour obtenir
'objet de nos désirs ; et, quand enfin Notre-Seigneur
g'est rendu 4 nos importunités, nolre reconnaissance
a-t-elle éLé proportionnée a nos supplications? Com-
bien de temps a-l-elle duré? En quoi a-t-elle consisté ?
A-t-elle été accompagnée d'une ferveur nouvelle, ou
d'une augmentation d'amour? S'est-elle bornée- a un
simple 7¢ Deum ? Ou bien murmurant  la hite : Deo
gralias, nous SOMMeS-nous jetés avec une avidilé
inconvenanle sur ce que la main de Dieu nous offrait;




DE L'ACTION DE GRACES 282

wr

’avons-nous pris comme une chose due, et sans
¢prouver autre chose qu’un vague sentiment de recon-
naissance? Hélas! je crains bien que nous n’ayons lieu
d'élre honteux de nous-mémes sous ce rapport. Loin
d'entretenir en nous un esprit de gratitude, un sou-
venir vif et perpétuel des miséricordes de Dieu, de nous
monlrer réguliers et empressés & lui offrir des sacri-
fices d'actions de grédces, nous restons indifférents,
Jaissant au Saint-Esprit le soin d'inspirer & nos cceurs
le sentiment de nos obligations envers Dieu, et de la
dépendance ol nous nous trouvons vis-a-vis de lui.
Nous altendons ces inspirations, et, quand elles sont
venues, nous n'y correspondons que faiblement; de
sorte que nous laissons, pour ainsi dire, Dieu de-
mander nos remerciments, plutot que de les lui offrir
librement, et avec un cceur brilant d'amour. Nous se-
rions si prompts & bldmer une pareille conduite, si nos
semblables agissaient ainsi & nolre égard! Mais ré-
pondez avec sincérité sur tous ces points a votre ange
gardien; et dites ensuite si c'était une exagération de
ma part quand je disais que la disproportion, qui existe
entre la priere el I'action de grdces, est une des mer-
veilles de ce monde, et I'une de ses plus Lristes mer-
veilles.

Et quelle est la cause de tout ceci? Peu m'importe
de le répéler sans cesse, au point méme de vous fati-
guer de I'entendre, si, par la, je puis pacvenir 2 le
graver dans votre mémoire. La cause en est dans cette
obstinalion avec laquelle vous refusez de regarder
Dieu comme votre Pere. Excepté le péché mortel, il
n'y a gudtre de misere qui ne lrouve sa source dans
cotte nolion sévere, séche et dure qu'on se forme de
Dicu. Telle est la racine du mal; c'est l1a qu'il faul
frapper avec la hache, si vous désirez siucérement_de—
venir un autre homme. Cetle mesure est nécessaire ;
nul aulre moyen ne sauriit y suppléer. Vous pouvez
multiplier les méditations et les examens de cons-
cience, réciler votre chapelet : tout cela, comme vous




284 CNAPITRE VII

en avez déja fait la triste expérience, n'aboutira qu'a
de médiocres résultats. Oh | n'est-il pas étonnant de
voir des personnes se livrerrégulierement chaque jour
i lexercice de l'oraison, sans que leur ceeur devienne
plus tendre? Elles n’ont pas vaincu une seule passion,
I'amour n'a pas faitle moindre progrés dans leur dme!
Elles ont I'habitude de la pritre, sans en avoir le don.
Qu’elles s'imposent des pénitences, et elles ne feront
par 13 qu'endurcir leur ceeur, en le plongeant dans les
illusions d'une orgueilleuse humilité, au lieu de I'at-
lendrir par la douce influence d'un amour pur et véri-
table. Les sacrements méwme n'agissent plus que
comme des machines détraquées. Vous plaignez-vous
dela lenteur de vos progres dans la vie spirituelle, de
'absence de toute dévotion sensible, de votre impuis-
sance a former ou tenir de bonnes résolutions, de vos
chutes fréquentes dans le péché, du défaut de respect
dans vos prieres, ou enfin dupeu d'affabilité que vous
mettez dans vos rapports avec les aulres? Quel que
soit le cas, remontez a lasource, elle est la méme pour
tous : c'est la fausse notion que vous avez congue de
Dieu.Il faut vous en dépouiller. Atlachez-vous & entre-
tenir 4 son égard les sentiments d'un enfant pour son
pere. Implorez de I'Esprit-Saint le don de piété, car
¢'est lui qui fera naitre en vous cet amour filial. Vous
devez avant tout regarder Dieu comme « Celui que le
ciel et la terre révérent comme le Pere de toules
choses. » Rappelons-nous que I'Esprit de Jésus-Christ
est le seul véritable esprit, et que c'est un esprit
d'adoption en vertu duquel nous crions : Abba, Pere!
Non, jamais vous ne marcherez dans la voie droite
tant que l'idée de Dieu, considéré comme volre Pcre,
n'aura pas absorbé toutes les autres idées que vous
avez concues de lui, ou du moins tant qu'une har-
monie, basée sur la suberdination, n'aura pas relic¢ ces
dernieres a l'idée principale, qui est I'esprit de I'Evan-
gile et I'ame de 'aimable enseignement de Nolre-Sei-
gneur. Un homme ne saurajt mieux faire que de con-




DE L'ACTION DE GRACES 28%

sacrer sa vie tout entidre & la propagation de cette
scule idée, la miséricordieuse paternité de Dicu.

En maticre de progres spirituel, nos inléréts se
confondent avec la gloire de Dieu. C'est 12 encore une
des inventions de son amour ingénieux. Nous trou-
verons une raison nouvelle de nous vouer 2 la prati-
que de l'action de graces, en songeant aux fruits que
nous pouvons en recueillir au point de vue spirituel.
Croitre en sainteté n'est autre chose que recevoir
coulinuellement ces graces nouvelles, dont Dieu récom-
pense chacun des actes par lesquels nous correspon-
dons aux grdces qu'il nous a déja données ; et nous
savons que rien ne saurait nous attirer des graces
aussi abondantes ou inviter Dieu a répandre sur nous
ses trésorsavec autant de profusion, que ladévotion de
I'action de grdces. Mais ce n'est pas 1 le seul secours
qu’elle nous oflre pour nous élever dans la sainteté.
Il faut aussi tenir compte des effets qu'elle produit
sur nolre dme. Un grand nombre de personunes s'ef-
forcent d'avancer dans la spiritualité, et elles sentent
comme une main invisible qui les retient en arriére.
Le fait est, bien qu'elles ne s'en apercoivent pas,
qu’elles ne se sont point encore entidrement données
a Dieu. Leur séjour a été trop court dans le purga-
toire de la vie spirituelle, ou bien elles ont transigé
avec Dieu, et ont conservé certains attachements, ou
enfin elles ont désiré se dépouiller de lecrs mauvaises
habitudes peu & peu et sans violence, de facon & s'épar-
guer les peines d'une conversion. Or, l'action de
graces ne tarde pas, quoique d'une manidre imper-
ceplible, 4 faire de notre religion un service d'amour;
elle nous améne & considérer les choses comme Dieu
les considére, & nous ranger de son c6té contre nous-
mémes, et & embrasser ses intéréts lors méme qu'ils
semblent en opposition avec les nétres. Nous sommes
ainsi conduits & rompre définitivement les liens qui
nous attachent au monde, et & sortir de son atmos-
phere funeste, pour suivre en paix le chemin du ciel,




286 CHAPITRE VII

Nous arrivons aussi par ld & nous pénétrer plus pro-
fondément du sentiment de notre propre bassesse, et
a nous convaincre que nous sommes Ioins que rien
en présence de Dieu. Et qu'est-ce que tout cela, sinon
rendre nolre conversion plus entiére, plus compléte ?

D’ailleurs, I'action de grdces n'a pas une part moins
grande A notre avancement dans la sainteté, qu'a
notre conversion. Tout progres proceéde de l'amour,
et 'amour est & la fois la cause et l'effet de l'action
de graces. Le sentiment de la présence de Dieu est
pour I'dme ce que la lumiere et l'air sont pour les
plantes ; el l'action de grices rend ce sentiment habi-
tuel a nos Ames. En effet, elle nous découvre conti-
nucllement des actes de miséricorde, qui, sans elle,
auraient passé inapercus ; elle nous met en état d'en
apprécier plus dignement la valeur, et en quelque
sorle de sonder l'abime de la condescendance divine
d'ou ils sont sortis. De plus, si nous sommes nous-
mémes fideles A cette pratique, nous nous aflligerons
de voir les autres y manquer ; cette douleur entre-
tiendra en nous un amour délicat et tendre pour Dieu,
el, 4 mesure que l'idée de Dieu s'agrandit, fera naitre
cel espril de réparation qui accompagne toujours le
progres dans la sainteté. Notre cceur s'agrandit en
nous, et dés lors nous nous élancons d'un pas rapide
dans la voie de ses commandements, ou jadis nous
nous trainions avec peine. Nous avons conscience
d'une force secréte qui nous aide & franchir les obs-
tacles et & mépriser la crainte, d'une liberlé de bien
faire que nous ne connaissions pas auparavant. Et
tous ces avanlages viennent de ce que l'action de
graces nous a fait mesurer la grandeur de la bonlé
de Dieu et 1'abime de notre bassesse ; aussi rien ne
semble trop grand ou trop difficile quand il y a de la
gloire de Dieu. Imitant I'exemple d’Areuna, au temps
d'une épidémie, nous donnons au roi comme si nous
mémes étions des rois, et dans l'esprit qui sied & la di-
gnilé royale. L'action de graces a couronné nos ceeurs.




DE L'ACTION DE GRACES 2817

C'est une grave erreur de n'accorder qu'une faible
importance au bonheur qu’on trouve dans la religion,
a la joie qu'on goute dans le service de Dieu, ala
douceur qu'on trouve dans la priére, au contente-
ment qu'on éprouve dans la mortification, ou dans
uno tendre dévotion. Il est vrai que Dieu ne nous
refuse pas ses consolations seulement lorsqu'il est
irrité contré nous et qu'il veut nous punir ; et, d'ail-
leurs, quelle que soit son intention, notre devoir est
de nous soumettre A son aimable, mais impénétrable
volonté: Toutefois, ces consolations ne sont pas moins
un puissant auxiliaire dans la vie spirituelle; elles
doivent donc étre l'objet de nos désirs ; mais, en
méme temps, il faut les demander avec esprit de sou-
mission. Combien de personnes s'acquittent mal de
tous leurs devoirs, parce qu’elles ne Lrouvent pas de
bonheur dans la religion ! Partout, & la messe, au
salut, leur ceeur est enveloppé d'un voile que ni les
sons de la musique, ni I'éclat des Jumigres, ni la pré-
sence méme de Dieu ne sauraient percer. Les bienfaits
de Dieu sont aussi onéreux pour de telles dmes, que
ses chaliments le sont pour d'autres. La priére devient
une pénitence,la confession une torture,la communion
un véritable supplice. Ce que Dieu bénit pour elles,
les irrite comme une blessure cuisante, la paix qu'il
répand les agite et les inquidte ; ces malheureux ne
connaissent d'autre lumitre que le faux jour ou les
place leur mauvaise humeur, d'autres chants que les
plaintes d'un esprit chagrin. Demandez aux personnes
de celle catégorie, sielles onl jamais pratiqué I'action
de graces, et vous trouverez que vous avez frappé
Jusle. Le défaut de cette dévotion a été le vice radical
de toute leur vie. Ce sonl peut-étre des gens nouvelle-
menl convertis a la foi catholique ; ils se sont rendus
i contre-ceeur a la grace qui les appelait. Une fois en
streté dans le sein de 1'Eglise, ils se sont créé des
difficultés partout, depuis le pape et les dignitaires
de I'Eglise romaine, jusqu'au dernier anneau de la



988 CHAPITRE VII

chafne hiérarchique. Des obstacles imaginaires les
ont arrélés a chaque pas; leur conversion a été pour
eux la source de malheurs temporels ; la foi mérile-
t-clle un pareilsacrifice ? Et puis, quel ennui d'appren-
dre une nouvelle religion, des cérémonies nouvelles !
Cette pensée suffit pour les aigrir. Une autre fois,
c'est un prédicateur qui a tenu un langage étrange
pour eux, et ils vont s'en plaindre & mille personnes
différentes, comme si tout devait se conformer & leur
maniére de voir. C'était le jour de I’Assomption, et
les braves et simples gens du peuple voulaient qu'on
leur raconldt le couronnement de leur Mére dans le
ciel ; mais cet important converti était al'église, et on
aurait certainement did le consulter a ce propos.
Quelle impertinence d'oser dire devant lui que la
sainte Vierge avail douze éloiles sur la téte | élait-ce
des plancles ou des étoiles fixes ? Ce sujet présente
d’énormes difficultés & résoudre. En vérité, les prédi-
cateurs devraient élre plus prudents ! Passant ensuite
au confessionnal, on trouve tout si génant, si rude,
si vulgaire, si malériel! Ainsi, pour une cause ou pour
une autre, celle pauvre &me a toujours été misérable
depuis le jour de sa conversion. Et pourquoi ? Pleines
d’elles-mémes et du désir de s'élever sans cesse, cher-
chant partout les consolations, avides de sympathies,
les personnes de celle espece n'ont jamais songé
peut-étre & se jeter & genoux, avec la simplicité d'un
enfant, pour remercier Dieu du miracle d'amour qui
les a amenées ou elles sont actuellement. Un cceur
reconnaissant aurait accepté avec joie Loutes les dif-
ficultés qui se sont offerles & lui aux abords de sa
nouvelle position, comme une pénitence due a cettc
dureté que la gréce a eu tant de peine a vaincre dans
le cours de sa conversion. Mais ces personnes n'étaient
pas reconnaissantes, et elles n'ont pas été heureuses.
C'est encore 1a un point digne de remarque, que le
bonheur en religion provient de l'esprit de recon-
paissance,




DE L'ACTION DE GRACES 259

Il nous reste mainlenant & faire voir en quelques
mots, comment, & 'aide de l'action de gréces, nous
pouvons alteindre notre triple but, c'est-a-dire tra-
vailler & la gloire de Dieu, servir les intéréts de Jésus,
et concourir au salut des 4mes. Examinons d'abord
ce qui concerne la gloire de Dieu. Il a daigné faire
dépendre sa gloire, en grande partie, des louanges et
des actions de grdces de ses créatures; c'est la une
des fins pour lesquelles il nous a créés. Or, nulle part
sa gloire n'est attaquée d'une maniére plus sensible
que de ce cOté; c'est pourquoi il attend une réparation
plus éclatante de la part de ses fideles serviteurs.
Aucun d'entre eux ne lui rend graces, animé d'une
pieuse intention, sans par 1a méme ajouter un fleuron
a la couronne de gloire du Trés-Haut. J'ai dit que
l'action de graces apportait avec elle la joie ; j'ajoute
que l'esprit de reconnaissance n’est pas inhérent seu-
lement a cette joie qui est un don de I'Esprit-Saint,
mais il se manifeste dans toutes les dévotions particu-
licres ot se trouve la joie. Les personnes qui ont
honoré d'un culte spécial saint Raphaél, I'ange de la
joie, ont généralement regu le don d'action de graces
dans une mesure plus qu'ordinaire. Nous en avons
un exemple dans le livre de Tobie, sans mentionner
ceux que nous offrent les Vies des Saints qui se sont
distingués par la pratique de cette dévotion, tels que
saint Jean de Dieu, sainte Hyacinthe Mariscotti et tant
d’autres. « Mon Pére, il m'a rempli de joie ! » Tel est
le caractére que le jeune Tobie assigne & saint Ra-
phail; et, lorsque I'Archange est sur le pointde se faire
connaitre, il leur dit : « Bénissez le Dieu du ciel, glo-
rifiez-le en présence de toutes les créatures vivantes,
car il vous a montré sa-miscricorde. En effet, s'il est
bon de tenir cachés les secrets d'un roi, il est hono-
rable de révéler et de confesser les ceuvres de Dieu. »
Plus loin, il lui dit: « Quand j'étais avec vous, )’y
étais par la volonté de Dieu, rendez-lui grices el
chantez ses louanges. » Et ailleurs : « Il est temps




290 CBAPITRE VII

pour moi de retourner vers Celui qui m'a envoyé;
pour vous, bénissez Dieu et publiez ses merveilles. »
1l est probable qu'en s'éloignant d'eux, il laissa tomber
sur eux un rayon de sa beaulé angtlique, car ils se
trouvérent plongés dans une extase qui dura trois
heures. Ce que I'Ange leur avait laissé en les quitlant,
c'était I'esprit d'action de graces. « Aiors, dit 1'Ecri-
ture, ils restérent prosternés pendant trois heures la
face contre terre, bénissant le Seigneur; et puis, se
relevant, ils allerent publier ses merveilles. — Alors
le vieux Tobie prenant la parole dit : « Glorifiez le
Seigneur, 0 enfants d'Israél! Voyez ce qu'il a fait
pour nous, et, remplis d'une crainte respectueuse,
rendez-lui gloire, et exaltez le Roi éternel des
mondes. Bénissez le Seigneur, 6 vous qui étes ses
¢lus, réjouissez vous en lui tous les jours, et glo-
rifiez-le! Jérusalem, cité de Dieu, glorifie le Sei-
gneur, a cause de tous les biens qu'il a répandus
sur toi! » EL quelle belle fin couronna sa vie, apres
que I'Ange eut laissé son manteau de joie et de recon-
naissance sur le saint vieillard | « Le reste de sa vie
s'écoula dans la joie, et, apreés avoir grandi dans la
crainte de Dieu, il mourut en paix. » Et cette joie lui
survécut dans la personne du jeune Tobie qui, au lieu
de pleurer son pere, dit de lui : « Apres qu'il eut vécu
quatre-vingt-dix-neuf ans dans la crainte du Seigneur,
on l'enterra avec joie. » Ce senliment ressemble a
celui qu'on retrouve dans les maisons religieuses,
lorsque Dieu appelle a lui un des membres de la Com-
munpaulé, senliment qui est parfois un sujet de scan-
dale pour I'étranger qui ignore combien I'esprit du
cloitre est profondément opposé & celui du monde.

En second lieu, cette dévolion nous fournit de puis-
sants moyens de servir les intéréts de Jésus. Que
cherchait-il avec plus d’ardeur surla terre que la gloire
de son Pére? Quoiqu'il soit dit de lui qu'il connaissait
les hommes et qu'il ne voulait pas se confier A eux,
néanmoins il daigna paraitre surpris en voyant qu'up

TR

Eo i ik ST o b ey




DE L'ACTION DE GRACES 201

seul des dix lépreux revenait sur ses pas pour rendre
arice & Dieu. Quel profond mystére dans ces actions
de graces qu'il fait éclater tout d'un coup, lorsqu'il
remercie son Pére d'avoir caché ses mystéres aux
sages et aux savants, et de les avoir révélés aux petits!
Il est un moyen parliculier que je conseillerai de
suivre pour faire prospérer les intéréts de Jésus. Je
Je suggere d'autant plus volontiers qu'il est rempli
d’amour, et nous cotite moins de peine. C'est d’assu-
mer sur nous-méme une espéce d'apostolat, pour pro-
pager la pratique de l'action de graces. Il n’est peut-
stre pas un individu parmi nous qui n'exerce une
influence quelconque sur d'autres, soit enfants, soit
serviteurs ou amis. Enseignons-leur A faire desactions
de grices plus fréquentes, plus réguliéres, plus fer-
ventes. Glissons, toutes les foi = que cela nous sera
possible, un mot en faveur de cette dévotion. Si cha-
cun des dix mille membres de la Confrérie du précieux
Sang persuadait & cinq personnes en I'honneur des
cinq plaies de Notre-Seigneur, de rendre grices &
Dieu chaque jour, ces cing personnes en exciteraient
d'autres A suivre leur exemple, et cette dévotion ne
tarderait pas a s'étendre a I'infini, cornme les cercles
que 'enfant forme, en se jouant, sur la surface d'une
eau tranquille. Et quelle joie pour Jésus de voir la
moisson de gloire que Dieu recueillera dans cinquante
mille Ames qui feront chaque jour un acte de remer-
ciment de plus qu'a l'ordinaire, ne fat-ce qu'un simple
Deo gralias | Songez combien de grices, de mérites,
de gloire, d'adorations, de louanges renferme un seul
Deo gratias, arliculé avec une pieuse intention ! Eh
bien, un léger effortde la part de la Confrérie pourrait
faire monter, chaque année, vers la sainte Majesté de
Dieu, trop souvent outragée, dix-huit millions deux
cent cinquante mille de ces actes surnaturels. Oh!
pourquoi laissons-nous échapper tant d’occasions de
servir Dieu, sans en tenter l'essai? Quel hommage
d’amour pour Jésus, que ce facile apostolat de l'action I

___d



9292 CBAPITRE VI

ol

de gréces! Mettons-nous a I'ccuvre deés maintenant,
car le temps fuit rapidement, el déja nous avons tenu
trop longtemps la gloire de Dieu dans laLLen'te.. _

Clest ainsi que dans les écoles, dans les séminaires
et dans le sein des familles, surtout celles ou se
trouvent beaucoup de jeunes enfants, dans la bouc_he
desquels Dieu a placé ses louanges, de pelites assocla-
tions pourraient se former. On conviendrait de fau:_e
chaque jour, en particulier, ou méme en commun $ il
élait possible, quelques courtes prieres d'actions de
graces, et de dire avec plus d'atlention les prieres
avant et apres les repas. L'objet de ces petiles associa-
tions pourrait étre de remercier Dieu en général de
toutes les graces dont sa bonté a comblé ses créatures,
ou en particulier de 'Incarnation, ou de la miséricorde
envertu de laquelle il a fait de Marie nolre Mére aussi
bien que la sienne. — Une école irlandaise devrait se
réunir matin et soir, pour remercier Dieu du don de
la foi catholique fait & leur patrie, et pour lui faire en
méme temps réparation pour l'apostasie. Les enfants
se formeraient ainsi & une habitude qui serait pour
eux une sauvegarde contre les tentations a venir. Ces
associations pourraient, si on le jugeait a propos,
embrasser la dévotion aux sainls anges, dont la vie
est un chant éternel de reconnaissance et de louanges;
et la vertu de pureté, fruit de cette derniére dévolion,
se développerait ainsi dans I'dme des enfants. Si nous
nous formons une juste idée de la gloire de Dieu, si
nous 'aimons, toutes ces pratiques auront une valeur
a nos yeux, et les bénédictions qu’elles apportent ces-
seront de nous parailre insignifiantes. Que de temps
perdu n’avons-nous pas a réparer, dans celte impor-
tunte aflaire de 'action de graces !

On esl étonné de voir combien de gloire un seul
homme peut procurer & nolre Sauveur, s'il veut seu-
ler_nent se mettre a l'cuvre. Durant le séjour que
saint Jérome fit en Orient, il entendait souvenl les
moines de ces conlrées cnlonner leur doxologie :

Nomda st

*Jw_bz'_‘-:'*,-‘ >

|

i

3

]
g -



DE L'ACTION DE GRACES 293

el

Gloire au Pére, au Fils et au Saint-Esprit. Cette dévo-
tion lui devint chere, etil pria le pape Damase de
I'établir dans I'Eglise d'Occident, ou, humainement
parlant, elle n'edt jamais été en usage sans lui. Qu
pourrait dire combien de fois, depuis ce’temps, cette
doxologie a été répétée en Occident avec une pieuse
intention et un cceur bralant d'amour ? Voyez comme
elle revient sans cesse dans I'office divin. Chaque fois
que sainte Marie-Madeleine de Pazzi la répétait, elle
faisait en esprit 'offrande d'elle-méme & la sainte
Trinité, et inclinait la téte comme si elle allait la poser
sur le billot et souffrir pour la Foi. Toutes les fois
que saint Alphonse, dans sa vieillesse, apprenait
quelque nouvelle favorable a la gloire de Dieu, ou &
la prospérité de son Eglise, il s'écriait le cceur rempli
d'une douce émotion : Gloria Pairi, et Filio, et Spi-
ritui Sancto. Le bienheureux Paul de la Croix avait,
dit-on, un gout merveilleux pour cette dévotion, et il
s'efforca de le communiquer a ses religieux. La Vie
des Saints pourrait nous fournir une foule d'autres
traits d'amour héroique, qui ont rapport A cette do-
xologie. Toutefois, si saint Jérome n'avait pas suggéré
au pape Damase la pensée de lintroduire dans
I'Eglise d'Occident, toute cette gloire aurait été per-
due pour Dieu. Quand les hommes entreprennent
quelque ceuvre pour Dieu, ne fdt-ce que la plus
pelite chose, ils ne savent jamais ou elle s'arrétera,
ni lout ce qu'elle opérera pour sa gloire. Le secret de
Pamour est done de toujours travailler pour Dieu,
sans s'inquiéter s'il entreprend une grande ceuvre ou
non. « Jelez votre pain sur les eaux courantes parce
que vous le retrouverez aprés un long espace de
temps. Semez votre grain dés le matin; et que le soir
volre main ne cesse point de semer : parce que vous ne
savez lequel des deux ldvera, celui-ci ou celui-1a : que
si l'un et 'autre lavent, ce sera encore mieux (). »

(1) Eccles., x1, 18,




294 CHAPITRE V1

En troisieme lieu, cette dévotion sera un puissant
auxiliaire pour ceux qui veulent travailler au salut
des 4mes. Nous-mémes, en la pratiquant, nous ob-
tiendrons de Dieu des graces infiniment supérieures 4
celles que pourraient nous attirer nos faibles priéres,
Oh ! procurons-nous ce doux spectacle! Voyons les
trésors de la miséricorde divine s’ouvrir devant nous,
ses grices se répandre sur nous, les ceurs endurcis
s'attendrir, et I’Cglise universelle inondée d'une foule
de bénédictions nouvelles! De plus, en offrant chaque
jour & Dieu quelque réparation pour l'ingratitude et
la négligence des pécheurs, nous pourrons apaiser
sa colere et détourner la main de sa justice déja
levée sur leur téte et préte & les frapper de chatiments
temporels et spirituels. Il est étonnant de voir com-
bien de voies indirectes 'amour de Dieu ouvre a
notre ztle, afin que nous l'aidions & sauver les dmes.
Je voudrais que nous fussions plus habiles a les
trouver, ces voies, et plus infatigables & les suivre.
Pauvres 4mes ! nous vous avons donné assez de scan-
dale ; plaise 4 Dieu que nos priéres et nos actions de
graces puissent le réparer! Le précieux Sang semble
nous appartenir moins, tant qu’il n'est pas aussi &
vous. Oh! puissé-je ne jamais oublier qu'il est sur la
terre des dmes dont le salut dépend de mon zele et
de mes pricres! Il est peut-étre une dme, que Dieu a
aimée de loule ¢éternité, que son amour a choisie de
préférence & des millions d'autres qu'il aurail pu
tirer du néant; une d4me dont le nom était dans le
cceur de Jésus sur la croix, et pour laquelle il a offert
en particulier toules ses soullrances; une dme que
Marie attend avec anxiélé dans le ciel. Cette dme
verra-t-elle Dieu ou non? sera-t-elle revétue d'une
beaulé incomparable, couronnée de dons ineflables
et plongée dans un océan de félicité éternelle 7 Sa
destinée, en vertu d’'un adorable décretde I'amour
divin, dépend de ma priére! Ah! Seigneur! quand
vous ai-je vuavoir faim, elai-je refusé de vous donner

SE— ~
——— e e i



DE L'ACTION DE GRACLS 293

4 manger ? Quand avez-vous eu soif, et ai-je refusé
de vousdonner & boire ? Puisse votre réponse reten-
tir sans cesse & mon oreille tremblante d’amour :
« Si tu ne I'as pas fait pourle plus petit d’entre

ceux-ci qui sont mes fréres, tu ne l'as pas fait pour
moi | »



CHAPITRE VIII

LOUANGE ET DESIR

§ [. La science et la grace.

Les savants nous font pénétrer dans les replis les
plus cachés de la nature pour nous montrer, jusque
dans le plus vil insecte, I'admirable harmonie qui
existe entre ses habitudes et ses nécessités, ses ins-
tincts et ses besoins. Par la ils font éclater & nos
yeux non seulement la puissance et la sagesse que
proclame la création, mais aussi l'attentive pré-
vovance et la tendre compassion du Créateur. Nous
avons admiré ensemble la méme providence miséri-
cordieuse dans le monde de la grice et dans son
plan surnaturel. Dans ce systeme divin, dont le déve-
loppement a mis souvent, peut étre, votre foi &
I'épreuve, tout est ménagé pour I'amour. Dieu nous
alme avec exces; enretour, il désire ardemment étre
aimé denous, et il nous prodigue, avec une profusion
incroyable, les moyens les plus extraordinaires de
I'aimer et d’accroitre sa gloire. La théologie est la
contre-partie des sciences physiques. Elle peut nous
révéler, sur les anges que nous n'avons jamais vus,
des choses aussi merveilleuses quel'astronomie peut
pous en apprendre sur les ¢loiles que nous ne pou-
vous atleindre. La science des lois de la grdce est




LOUANGE ET DESIR 297

semblable & la science des lois de la vie. L'histoire et
la constitution de I'Eglise nous frappent d'un étonne-
ment égal & celui qu'excitent en nous les phénomenes
géologiques. A I'aide de la révélation, de I'Eglise, de
la raison, et des lumiéres de 1'Esprit-Saint, les théo-
logiens catholiques ont exploré le monde spirituel
avec au moins autant de certitude et de succés que
les savants modernes ont exploré la matiére. Ceux
qui ne peuvent retenir un sourire lorsqu'ils nous
entendent parler aussi familierement des divers
cheeurs des Anges, ressemblent & ceux qui se mettent
a rire lorsqu’on leur dit qu'une planéte est de telle
ou telle dimension, ou qu’elle est faite d'une matiere
aussi légére que le liege. Dans un cas comme dans
I'autre, c’est le scepticisme de I'ignorance qui excite
ce sourire. La puissante intelligence de I'homme
s'appliquait autrefois a étudier la vie de Dieu, ses per-
fections, son incarnation, et ses rapporis avec les
hommes. La révélation lui offrait un nombre infini
d’axiomes infaillibles, et, appuyée sur de pareils se-
cours, elle produisit le chef-d'ceuvre de I'esprit hu-
main, la théologie catholique. Depuis, on a dirigé les
efforts de cette puissante raison sur les courants de
'Océan, le souffle des vents, les phénoménes élec-
triques, la mécanique céleste ; et le fruit de ces tra-
vaux a été les admirables découvertes de la science
moderne ; toutefois, méme sous le seul rapport de la
force intellectuelle, ces résullats ont moins de droits
a notre admiration que les Sommes de la théologie
scolastique,

C'est l'ignorance de notre religion qui, plus que
toute autre chose, nous empéche de distinguer 'amour
extréme que Dieu a pour nous. Pourle sauvage (dont
I'esprit inculte ne saisit que les phénoménes écla-
tants, tels que les ouragans, le tonnerre, le soleil, la
mer, le vent), le Créateur est simplement un puis-
sant esprit. Si ce méme homme pouvait voir les affec-
tions et les instlincts des animaux, tels que la science



T T———

298 CHAPITRE V1l

nous les met sous les yeux, la notion qu'il a concue
du Créateur changerait immédiatement. De méme,
lorsque les hommes, attachés a la poursuite des biens
de ce monde, négligent le culte de Dicu, ce ne sont
que les terribles phénomenes de la religion, la mort,
le péché mortel, le jugement, 'enfer, la prédestina-
tion, qui peuvent attirer leur attenlion. Il leur faut
descendre dans les plus petits détails de la grace,
dans les secrets de la pricre, dans les diverses lois du
mérite et de la gloire, dansles miséricordieux trésors
des indulgences, dans les doux mystéres de Jésus et
de Marie afin de se former une idée convenable de la
grandeur et de la profondeur de cet amour merveilleux
que Dieu a pour nous. Le fracas du tonnerre peut
faire tressaillir 'homme distrait ; mais ce n’est qu'une
oreille attentive qui peut saisir le doux frémissement
de la brise du soir dans le sommet d'un pin.

Nous avons vu comment Dieu nous rend facile
I'exercice de son amour, 1° en mettant A notre dispo-
sition ses propres perfections et les mystéres de son
Fils bien-aimé, afin que nous les lui offrions comme
s'ils nous appartenaient; 2°en nous engageant a unir
nos faibles services aux intentions et aux actions
de Jésus-Christ. Nous avons vu ensuite comment
toutes ces choses peuvent également servir 4 intercé-
der, a rendre graces a Diecu, et a le louer. Nous pou-
vons maintenanl faire un pas de plus, el dire qu'il a
tant 4 ceeur d'obtenir notre amour et de nous donner
les moyens de I'aimer, qu'il veut bien considérer nos
simples désirs comme des actes réels, et nous per-
metlre ainsi de lui rendre un culte plein de tendresse
et trés spirituel, en lui offrant les désirs d'un cceeur
brilant d'amour. Il ne veut pas toujours du sang, des
douleurs, des sacrifices. Il ne refuse pas de donner
pour aliment & sa gloire une offrande que n’accom-
pagne pas une abnégation héroique de soi-méme. Le
ceeur le moins héroique du monde peut l'aimer,
I'aimer méme d'unamour fervent.




LOUANGE ET DESIR 299

Chacun d’entré nous peut se rappeler un livre qu_;i
faisait les délices de son enfance, le Voyageur au cown
du feu. Les scénes qu'il nous offrait sont encore pré-
sentes A notre imagination. Assis dans une chambre
riante, ou nous balancant sur une chaise bascule,
au milieu de jouets épars et brisés (débris des jeux
qui nous avaient tour 2 tour amusés et faligués pen-
dant I'heure précédente) , en un mot entourés de
toutes nos aises, nous pouvions sans peine traverser
les déserts sablonneux de I'Afrique, errer, au Brésil,
dans des bois ombreux, dans des prés émaillés de
fleurs, nous jouer sur les volcans de 1'Islande, ou,
enfin, épier les Tartaves du haut de la grande muraille
de la Chine. Et, quand venait la nuit, nous regardions
sous nos pelits lits pour voir si quelque brigand
n’était pas caché 13, ou bien nous faisions naufrage
en songe; et ces alarmes, loutes vaines qu'elles
étaient, suffisaient pour que le matin fit appelé avec
impatience et salué avec bonheur. Or, 'amour de
Dieu a réalisé dans nos dévolions quelque chose de
semblable & ces voyages au coin du feu. Nous pouvons
aller d'un pays 4 l'autre sur la terre, faisant des veeux
pour que Dieu recoive chaque jour plus de gloire, et
adorant Jésus dans les tabernacles ou il est aban-
donné. 1l nous est permis de parcourir tous les som-
bres royaumes du purgatoire, et la de soupirer apres
la gloire de Dieu et les intéréts de Jésus. Nos yeux
peuvent, sans étre éblouis, contempler la cour du ciel,
et notre cceur unir aux adorations des anges ses
désirs intérieurs et ses louanges muettes. Nous pou-
vons passer d'un attribut de la divine Majesté & un
autre, et offrir & chacun d'eux 'hommage de nos féli-
cilalions, de notre joie, de nos veeux, et méme du
désir de les voir plus parfaits g'il était possible. Or,
cen'est pas ]d simplement un amusement, une ma-
ni¢re innocente d'occuper notre esprit, en le fixant
sur les grandeurs de Dicu. Non! c'est un véritable
culte, un hommage qui plait 3 I'Cternel, une adora-



300 CHAPITRE VIl

tion qui a pour résultat de nous obtenir des grdces
actuelles, et de nous préparer des degrés de gloire
correspondants.

En vérité, il n’y a rien de plus substantiel que
toules ces choses. Une monlagne, avec les rochers
qui la couvrent, est une chose moins réelle qu’un
culte véritable. La souflrance méme n’est qu'une illu-
sion en comparaison de ce qui a la vertu de plaire &
Dieu. La grice, élantune parlicipation a la nature
divine, est mille fois plus solide que toutes les na-
tures des hommes et des animaux ; et les lois de la
pesanteur sont moins certaines que la gloire ineffable
des bienheureux. Oui, les voies de Dieu sont bien au-
dessus des voies humaines, et nous nous perdons
dans les conseils de son amour. Si, avec notre faible
sagacité pour les choses spirituelles, nous pouvons
toucher et sentir la réalité de tout ce qui a rapport a
Dicu, est-il étonnant que les saints aient parlé avec
tant d'indifférence et de dédain des choses de la terre,
comme si la douleur et le plaisir, la vie et la mort,
élaient des choses tellement insignifiantes que peu
tmporte laquelle est le partage de I'homme ? Non, il
n'est pas de science comparable & la science d’aimer
Dieu.

§ 11. Ce que c'est que la louange et le désir.

Ce que je veux mettre sous vos yeux dans ce cha=
pilre, c’est 'imporlance de la louange et du désir.
J'exposerai aussi les pieuses pratiques que les saints
nous en ont apprises.

La louange est quelque chose de plus que l'action
de graces. Elle consiste dans les hommages rendus a
Dieu pour sa bonté, sa toute-puissance, sa purelé, sa
beauté. Louer Dieu, c'est le féliciter d’étre ce qu'il est,
et de ce qu'il n'y a rien qui lui ressemble ; c¢'est in-
viler lous ses anges el tous ses saints a 'exaller de

R T T T T




LOUANGE ET DESIR 301

tout leur pouvoir; et, des bienheureux nous élévant
jusqu'a Marie, c'est la supplier de glorifier la divine
Majesté mieux que nous ne saurions le faire. Puis,
apres avoir épuisé le trésor des prérogatives presque
divines de cette auguste Reine, nous pouvons monler
jusqu'au Sacré Ceeur de Jésus, qui est semblable a
un océan sans rives, dont chaque vague resplendit
de 1'éclat de la gloire ineffable qu'il rend & Dieu.
Mais 1a encore nous rencontrons une limite, bien que
la jolie petite gravure francaise (ol I'on voit un ange
qui s'efforce de sonder le sacré Ceeur et ne peut faire
descendre sa fleche jusqu'a moitié) soit I'expression
de la vérité, parce qu'il n'est pas donné aux hommes
ni aux anges de mesurer la profondeur de ce Ceeur
divin. Alors, puisant une sainte hardiesse dans notre
amour, nous osons nous jeter dans le sein du Tres-
Haut, et, ravis d'admiration, préter I'oreille aux mille
voix qui en sortent pour le louer etle bénir lui-méme.
Qu'un pareil esprit est différent de celui qui discute
sans cesse la nécessilé de 1'obéissance, qui s'informe
exactement de ses droits al'égard de Dieu, qui s'as-
sure jusqu'd quel point le Trés-Haut s'est engagé par
son alliance avec I'homme, enfin qui suit'opinion pro-
bable qui favorise la pratique la plus large ! Je ne dis
pas qu'un pareil esprit soit condamnable. Je ne cri-
ligue, je ne blame rien. Je dis simplement une chose
que personne ne saurait nier, c'est qu'un pareil esprit
diflore essentiellement de I'esprit de louange. De plus,
ce dernier est infiniment plus facile et plus doux : il
n’apporte aucune souflrance avec soi ; il n'exige au-
cune austéritd ; il ne nous force pas a gravir les hau-
teurs escarpées de la contemplation. La dévotion
n’oflre rien de plus simple. Mais ce n'est pas seule-
ment un esprit diflérent de celui dont nous venons
de parler ; ses résultats sont aussi différents, et sur-
toutle genre de spiritualilé qu'il produit. Ilnous excite
& servir Dieu par amour ; c'est pourquoi il trouve sa
place dans ce trailé, qui, sans lui, serait incomplet

\‘l-..-l'



302 CHAPITRE VIII

Par désir je n'entends pas ce que les théologiens
appellent I'amour de concupiscence, en vertu duquel
nous soupirons aprés Dieu comme aprés notre fin
derniére et notre souverain bien. Cet amour de con-
cupiscence n'entre pas dans le plan que je me suis
(racé. Par désir, j'entends la dévotion que font naitre
dans nos cceeurs I'amour de complaisance et I'amour
de bienveillance, que je me propose de vous expli-
quer dans la suite. C'est désirer que Dieu regoive plus
d’amour, plus d'obéissance, plus de gloire de la part
des hommes. C'est souhaiter, dans notre amour pour
lui, de voir augmenter tout ce qui, dans le ciel, sur la
terre, dans l'enfer et dans le purgatoire, peut contri-
buer 4 alimenter ou & accroitre sa gloire accidentelle.
C'est former des désirs de choses méme impossibles,
comme de souhailer qu'il soit plus parfait et plus beau
qu'il n'est, lui qui est la perfection méme et la beauté
absolue. C'est désirer de souflrir le martyre pourla
foi, d'éteindre I'enfer, ou de faire évacuer le purga-
toire. C'est désirer avec une ardeur qui aille jusqu'a
la douleur el aux larmes, de voir anéanlir le péché,
disparaitre les scandales, et la tiédeur s'évanouir de
la terre. C'est désirer surtout de servir nous-mémes
I'aimable et terrible Majesté de Dieu autrement que
nous ne le faisons, et d'altendrir nos ceeurs de pierre
qui ne battent point pour Dicu. Cest désirer que
chaque grain de sable du rivage, chaque feuille de la
forét, posseédent l'intelligence el la voix d'un Séraphin
pour grossir le cheeur qui chante les louanges de
Dicu. La encore nous trouvons une grande différence
entre cel esprit et celui qui consiste & faire des veeux
pour échapper aux flammes de I'enfer, pour ne faire
qu'un court séjour dans le purgatoire ou l'éviter en-
licrement ; & prier pour oblenir une vie tranquille et
une mort douce ; & implorer des biens temporels; a
demander des guérisons aux reliques des saints;
enfin & soupirer aprés la paix, la joie et la stabilité
du ciel, purement et siinplement, parce que le con-

-
|
F
~

—



LOUANGE ET DESIR 303

traire nous rend malheureux en ce monde. Encore
une fois, qu'on ne se méprenne pas sur le sens de
mes paroles. Je ne dis pas que ce dernier esprit soit
mauvais. Point du tout. Je souhaiterais que tous les
enfants des hommes en fussent animés. Mais il est
évidemment différent de I'esprit de désir. Ce dernier
est aussi plus facile et plus doux. D'ailleurs, comme
I'esprit de louange, il fait naitre un genre de spiritua-
lité tout différent, et conduit au service d'amour.

La louange et le désir, tels sont donc les deux points
qui doivent fixer notre attention. Désormais je ne les
séparerai plus ; car ils vont si bien de pair que nous
simplifierons la question en les considérant comme
une seule et méme chose. Vous savez, pour revenir
sur ce que j'ai déja répété tant de fois, vous savez
que j'exige de vous une grande confiance en Dieu. Un
culte n'est pas digne de ce nom, lorsqu'il n'est pas
I'expression de la confiance. Sans confiance point
d’amour ; mais aussi point de confiance sans un sen-
timent filial. Nous revenons toujours au m: me point :
Dieu est notre Pére! Considérez les perfections de
Dieu, sa puissance comme son amour, sa justice aussi
bien que sa miséricorde; pesez-les toutes avec une
égale attention, avec une égale bonne foi. Autant qu'il
est permis & nos faibles lumiéres de juger des dispo-
sitias de Dieu, ou de I'apprécier lui-méme, nous de-
vons convenir qu'un culte ne saurait lui étre agréable
g'il n'est établi sur la confiance. C'est 1a le véritable
hommage que la créature doit rendre & son Créateur.
Depuis I'horrible crainte qui honore le puissant Espril
par des sacrifices humains ou par de fanaliques sui-
cides, jusqu'd ce mélange d'impertinence et de supers-
tition qui constitue le fétichisme, I'absence de ce sen-
timent filial de confiance se retrouve dans toutes les
nuances des fausses religions. Le culte magnifique
que nous rendons 4 Dieu comme a notre Pére se dis-
lingue surtout par ce trait, c'est qu'il exerce particu-
licrement 'amour & mettre sa confiance dans les per-



304 CHAPITRE VII

fections de Dieu qui remplissent d'eflroi un ceeur od
I'amour ne vit pas. G'estun grand acle d'amour de se
reposer sur la redoutable puissance de Dieu, comme
un enfant se repose sur son pére. C'er est un plus
grand encore de nous rappeler ce que nous summes,
ct, malgré le souvenir de nos péchés, de mettre toute
notre confiance dans sa justice, de nous reposer,
comme l'enfant qui dort sur les genoux de sa mére,
sur cet attribut méme, qui, comine un spectre terrible,
poursuit I'homme sans amour aussi longtemps qu'il
croit et qu'il vit. Tout pour I'amour, et I'amour pour
nous tous ; tout pour Jésus, el Jésus pour tous. Voila
la religion tout entiére. La théologie, la terre, le pur-
galoire, le ciel, tout est ]a. Les juifs eux-mémes ont
senti que tout roule sur cette pensée que Dieu est
notre Pére. « Rien, dit un livre rabbinique, ne
prouve le z¢le de I'adoraleur autant que I'emploi qu'il
fail de ces mots : Notre Pére! — Celui qui fail le bien
par amour pour Dieu est béni trois fois au dela de
celui qui le sert par crainte. » Telles étaient les tradi-
tions des juifs eux-mémes. It maintenanl que Jésus
est venu pour adoucir et attirer toule chose a lui ; qu’il
a voilé sa gloire éternelle sous les aimables regards
de ses yeux humains, aussi doux que ceux de sa
Mere; qu'il est venu allumer le feu de son amour sur
la terre'pour en renouvelerla face, hélas ! quelle dou-
leur pour son ceeur adorable ! une foule de catholiques
font de leur foi et des devoirs qu'elle leurimpose une
formalité seche et froide, un culte avare et mesquin,
qui n'est méme pas & la hauteur des prostrations et
des ablutions d'un mahométan |

§ III. Actes intérieurs.

J'ai déja dit précédemment que rien, dans le sys-
ttme des dévolions de I'Eglise, ne produit autant
d'impression sur les personnes nouvellement conver-




LOUANGE ET DESIR 305

ties, que la valeur et I'importance que le catholicisme
attache aux actes intérieurs. Elles voient avec surprise
I'Eglise imposer A ses enfants, sous peine de péché,
I'obligation de faire des Actes de foi, d'espérance, de
charilé et de contrition, & certaines époques ou dans
des circonstances données. Elles tressaillent en enten-
dant commenter la doctrine de Notre-Seigneur tou-
chant les péchés qu'on peut commettre en son ceeur.
Elles ont & se familiariser avec la puissance attribuée
al'intention. Or, tout cela, comme le reste du systéme
catholique, fait connaitre Dieu. Dieu est un acte
simple. Tout ce qui se fait a un rapport nécessaire
avec Dieu, et lire de lui sa signification et sa réalité.
Les paroles ne sont donc que de purs accidenfs. Bien
plus, les actes extérieursn'ajoutent qu'un degré com-
parativement faible & la malice de la volonté inté-
ricure. On a consenti & la pensée, formé l'intention,
et cédé de plein gré & la tentation. Le fait est irrévo-
cablement accompli. Il a touché Dieu, il est inscrit
dans le livre supréme. Il n'est pas nécessaire que la
voix porte témoignage contre lui, ou que la main
'exécute. C'est un acte : Dieu le regarde comme tel,
bon ou mauvais, digne d'une récompense ou d'un
chitiment. Les péchés de pensée, dit le concile de
Trente, sont marqués de ces caractéres terribles :
d'abord, ils font parfois 4 1'4me une blessure plus pro-
fonde que les péchés d'action ; et, en second lieu, ils
sont aussi plus dangereux. Nonnunquam animam gra-
vius sauciant, et periculosiora sunt iis qua manifesle
admittuntur. lls sont aussi plus nombreux, plus aisés
4 commettre, et d'un aspect moins effrayant que les
autres. Or, le mérite réel des désirs pieux et des
louanges muettes du ceur, et de tous les actes de dé-
votion secrets ou exprimés, constitue la part de
lamour dans cette question. Il suffit que ce soient des
acles intérieurs, il ne faut rien de plus. Comme tels,
ils ont touché Dieu, et recu de lui leur faveur et leur

mérite. Ainsi, prenant le contre-pied de ce que pro-
20

g



CUAPITRE VIII

duisent les péchés de pensée, nous pouvons dire que
les actes intérieurs de iété font parfois sur I'dme une
plus forte impression que les actes extérieurs ; tandis
qu'ils ont en outrel'avantage de pouvoir se multiplier
beaucoup plus, et d'étre plus faciles a formuler. N'est-
ce pas assez pour blesser au vif notre amour, que de
nous approcher du bord de ces Océans innombrables,
creusés dans le ceur de chaque homme, de voir mille
vagues qui s'élevent & chaque minute et brillent & la
surface, de songer que le moindre de ces flots peut
faire monter vers la divine Majesté un hommage aussi
doux que le chant des anges, et cependant, qu'un
pareil trésor est négligé, que les hommes ne prennent
pas la peine d'en profiter, et qu'ainsi Dieu est privé
de la gloire qui lui est due? Dieu nous aime tant, et il
désire si ardemment posséder notre amour, qu'il a
rendu aussi aisé a nos ceeurs de le louer, par les mé-
rites de Jésus-Christ, qu'a 1'encensoir de laisser trans-
pirer des nuages embaumeés, par ses pores innombra-
bles ; et pourtant nous ne voulons pas le faire!

Il est difficile d’apprécier la valeur réelle de ces actes
intérieurs. Il y avait dans le couvent de sainte Marie-
Madeleine de Pazzi une religieuse nommée la sceur
Marie-Bénédicte Vettori, que sa supérieure vit, cinq
heures aprés sa mort, briller au sein d'une gloire qui
surpassait la béalitude de plusieurs autres vierges du
monaslére etregarder fixementsans crainte 'humanité
et la divinité du Verbe éternel. Le jésuite, confesseur
de Marie-Madeleine, continue ainsi : « C'est pourquoi,
apres avoir été pendant quelque temps ravie en extase
2 la vue d'un speclacle aussi délicieux, la Sainte
s'écria & plusieurs reprises : « Ohl que tu es heureuse,
toi qui savais user des trésors cachés!Oh | quelle pré-
cieuse grace d'étre élue parmi les élues, et cependant
d'étre regardée comme une Ame ordinaire! Si le
Verbe n'avait considéré que les euvres, il aurait eu
peu de qhose & récompenser en toi, car le temps des
muvres a 6L court. Mais, 0 bonté! Dieu ne laisse pas

e e e =




1OUANGE ET DESIR 307

unsd pénsée, unmol, un désir, sans récompense!l Ame
bénie ! grandes et continuelles ont 6L tes ceuvres, peu
d'’hommes on ont pratiqué de semblables, car elles
ont éLé intérieures. O grandeur incomprise des ceuvres
intérieures! une seule d'entre elles vaut mille ans
d'exercices extérieurs (1)! »

Souvenez-vous donc que c'est de ce point que nous
partons. lln'yarien dans lemonde d'aussi réel, d'aussi
substantiel que 'amour de Dieu. Un acte d’amour de
Dieu est un chef-d’ceuvre plus parfait qu'une statue
de Phidiasou de Praxitele ; quelque chose de plus so-
lide que les Alpes, de plus durable que ce globe, qui
est sorti si fort des mains de Dieu. En comparaison de
cette grande réalité, tout le reste n’esl qu’une vaine
chimere ; tout le reste est vide de sens et s’évanouit
bientot. Un acte d'amour est une ceuvre compléte ; les
effets en sont plus puissants, les conséquences en sont
plus importantes que les effets ou les conséquences
de tout autre acte. La mort elle-méme ne saurait lui
étre comparée sous ce rapport. Et pourtant que faut-
il pour constituer un acte d’'amour? Un regard du cceur
qui, avec la rapidité de I'éclair, pénétre dans les cieux.
De pareils actes peuvent se multiplier au dela de tout
calcul, et jusqu'au milieu des occupations en appa-
rence les plus propres & distraire. Loin d'étre affaiblis
par la répétition, ils y puisent une nouvelle intensité,
une puissance inconnue. De plus, ils n'exigent aucun
effort, c’est méme pour nousun plaisir de les former.
Mais nous conduisons-nous d'apres ces vérités? lélas!
quand nous les rapprochons de notre maniére d'agir,
ilsemble qu'il y ait dans le contraste quelque chose
d'invraisemblable. On ge refuse A croire & une telle
dureté de nos cceurs. Nous paraissons lutter contre
Dieu pour savoir qui I'emportera, de la froideur ou
de I'amour. Oh | béni soit donc ce magnifique esprit
de la réparation envers la Majesté de Dieu, qui a jadis

(1) Vie de I'Ora., p. 419,



308 CHAPITRE VIII

animé tant de saints! Par cette pratique ils ont extrait
un miel délicieux du calice des fleurs les plus améres.
C'est ainsi que le peu d'amour que nous avons pour
Dieu nous fournit, en vertu de ce précieux droit de
réparation, d'autres moyens de l'aimer davantage.
Qui osera dire maintenant que toute chose n’est pas
disposée pour I'amour?

§ IV, Connaissance et amour des perfections divines.

Si nous voulons nous former une idée nette de ce
qui constitue le désir et la louange, il est nécessaire
que nous entrions jusqu’a un certain point dans la
question de I'amour divin, ses différentes espéces et
ses diverses manifestations. Toutefois, loin de nous
entrainer hors de notre sujet, cet examen jettera un
grand jour sur plusieurs des chapitres précédents. En
eflet, si tout pour Jésus veut dire tout pour I'amour,
I'amour divin devient le sujet méme de ce traité. Ce
que les théologiens appellent I'amour de concupis-
cence consiste, comme je l'ai dit précédemment, a
soupirer saintement aprés Dieu comme aprés notre fin
derniére, notre souverain bien, etla grande récom-
pense qui surpasse de beaucoup nos mérites; comme
Jorsque saint Paul s'écrie : « Je désire étre dissous
pour étre avec Jésus-Christ. » Cet amour, nous devons
le posséder toule notre vie, quand méme Dieu ne
nous accorderait pas toujours la grace de le ressentir.
Les révélations de sainte Gertrude offrent un passage
qui montre combien estagréable a Dieu cette soif que
nous éprouvons de le voir, et qui explique en méme
temps ce regard fixe avec lequel la plupart des per-
sonnes pieuses se plaisent & contempler le Saint-Sa-
crement. Elle vecut de Dieu l'assurance que toutes les
fois qu'un homme arréte ses yeux avec dévotion sur
I'hostie ou le corps de Jésus-Christ se cache sous les
voiles sacramentels, il ajoute un degré & la gloire qui
l'attend dans le ciel ; et que dans la vision future de

-

ROy

B ST




LOUANGE ET DESIR 309

Dieu, qu'il contemplera durant toute I'éternité, il sera
gratifié de joies spéciales et proportionnéesau nombre
des regards pieux et fervents qu'il aura Jetés, tandis
qu'il était en ce monde, sur le corps de Notre-Sei-
goeur, ou (ce qui rentre  merveille dans notre sujet)
correspondant au nombre de fois qu'il aura désiré le
faire, et qu'un motif raisonnable I'en aura em-
péché (1). C'est pourquoi Lancicius recommande,
comme une dévotion parfaitement appropriée a I'oc-
tave de la Féte-Dieu (2), de tacher d’entendre Ia messe
dans un endroit d'ou 1'on Puisse apercevoir I'hostie
reposant sur le corporal, ou, si cela est impossible, de
tenir les yeux fixés surI'ostensoir ou elle est exposée;
tant, en maniére de religion, la familiarité est néces-
saire au respect! Et remarquez bien que Dieua daigné
allacherla mémepromesse au désir de voir, aussi bien
qua lacte méme; de sorte que les paroles si remar-
quables de saint Laurent Justinien n'étajent pas
I'expression d'une dévotion exagérée, lorsqu'il disait ;
« Persévérons dans la priere, afin que chaque jour
nous apporte des graces plus précieuses que celles de
la veille. Car il arrive souvent que ce que les mérites
ne peuvent faire, 'intercession des désirs le fait. Oui,
Dieu trouve une si grande joie dans les priéres de
ceux qui lesupplient, qu'il exauce leurs désirs, pourvu
qu'ils partent d'une 4me pure, d'un ceur humble, et
d'une sincere dévotion. Il suffit que ces trois condi-
lions se trouvent réunies dans une priere pour qu'un
homme puisse demander toute chose conforme al'es-
prit de Dieu, et qu'il la regoive du Pere des lumiéres
et de son Fils Jésus-Christ (3). »

« L'inconnu, dit saint Augustin, ne saurait étre
aimé (non enim diligitur nisi cognilum), et on n'aime
que ce qu'on connait. » Et saint Thomas développe
sdmirablement cet axiome dans sa Somme théolo-

(1) Liv. 1V, ¢h, 25,
(2) 11, 94, -
(3) De Exalt. crucis, i Lot



310 CHAPITRE VII

gique (secunda secunde). C'est la connaissance de
Dieu qui nous conduit & ces aulres espéces d'amour
dont nous avons besoin pour exposer notre sujet des
louanges et des désirs; il me faut donc tenter ce qui
me semble la plus folle des entreprises: je vais
essayer de décrire Dieu.

Dieu est simple : il n'a ni corps, ni parties dis-
tinctes, Il est simple, car il n'a rien d'acquis ou d'em-
prunté. Il est bon sans qualité, grand sans quantilé,
créateur sans avoir besoin derien ; partout sans avoir
de place; élernel sans avoir de terme ; enfin il change
toute chose, et reste immuable. 1l est bon d'une bonté
infinie, bon pour toutes ses créatures, mais surtout
bon pour les hommes. 11 est infini dans la mullitude
de ses perfections, dans leur intensité et dans leur
magnificence. Il est présent partout de différentes
manieres ; toutefois, nulle part une souillure ou une
tache ne saurait l'atteindre. Il est immuable ; son
éternité Je défend des vicissitudes du temps ; son im-
mensilé le met & l'abri des changements de place, et
sa sagesse assure la constance de ses desseins. 1l est
éternel, sans commencement et sans fin; éternel,
animé d'une vie qui existe tout enlicre et tout a la
fois, et dont il a une possession parfaite. Il subsiste
dans l'incomparable unité de sa nature adorable, et
'intérét supréme de tout en ce monde consiste dans
'unité de Dieu. Il estla pureté par excellence, la sain-
teté ineffable, la beauté la plus éclatante. Sans cesse
reposant au sein d'une paix adorable, I'inquiétude ne
saurait approcher de son étre. La nature, la foi, la
gloire, confessent son existence ; et il demeure in-
compréhensible pour tous. Son nom est le Dieu inef-
fable. Sa seience est infiniment au-dessus de nolre
conception, et fait 'objet de sa joie inaltérable. Son
étre est la vérité méme, et sa vie est la fontaine iné-
puisable de toute vie. Sa volonté est sainte, irrépro-
chable, supréme, et sa liberté sans égale, au-dessus
de toule expression. L'amour qu'il a pour ses créa-

e




LOUANGE ET DESIR 314

tures est éternel, constant, gratuit ; et sa miséricorde
est un abime, aussi magnifique qu'infini, de compas-
sion et de condescendance, Sa justice est sans tache
comme sa sainteté, et bienveillanle comme sa miséri-
corde, Sa puissance est illimitée, et pleine d'amour ;
rien ne saurait approcher de sa félicité. Toutefois, ce
ne sont pas 1a des perfections séparées; il est lui-
méme chacune d'elles, et il est unique : trois per-
sonnes égales, co-éternelles et consubstantielles, ne
formant qu'un seul Dieu, Telle est, dans la séche
langue des écoles, la description de Celui qui est pour
nous un Pére rempli d'amour et d'indulgence, le Dieu
qui régne sur tout, Dieu a jamais béni! Ainsi soit-il !

Pouvons-nous lire une semblable description, sans
comprendre qu'un demi-culte ne suffit pas a Dieu ? I
ne saurait régner sur un cceur dont les affections
sont partagées ; car, qui est digne d’occuper le méme
trone que lui? En quoi donc consiste notre religion,
sinon dans I'amour? Quel autre culte pouvons-nous
Jui rendre? Quand nous avons 0sé mettre notre con-
fiance en lui, c'est alors que pous I'avons honoré. Et,
d’ailleurs, ces attributs, semblables aux flots du tor-
rent qui tournoie, ne nous altirent-ils pas & eux par
I'éclat de leur heauté ? Que pouvons-nous faire, sinon
nous écrier avec saint Francois de Sales : « O bonté
si infinie, 0 infinité si bonne! » Du reste, ces défini-
tions, d’ailleurs si séches, ne toucheront nos ceeurs
qu'autant qu'elles les trouveront animés et échaufles
par le Saint-Esprit. Mais une fois I'dme embrasée,
comme depuis longtemps les vitres le sont, non seu-
lement elle soupire aprés Dieu comme apres son uni-
que souverain, mais elle a besoin de quelque chose
de plus, Examinons d'abord ce que produit en nous
cetle suave notion de Dieu, dans laquelle le cceur sent
ce que l'intelligence pergoit,

Si Dieu, pour étre aimé, doit étre d'abord connu,
et si, d'un autre coOte, il n'a fait toutes les créatures
que dans le seul but de se communiquer & elles, ot

——



312 CHAPITRF. VIl

d'btre aimé d'elles, il s'ensuit qu'il importe & la gloire
de Dieu que ses perfections ne restent pas ignorées,
et que sa bonté soit appréciée. De méme que Notre-
Seigneur 3 dit que, lorsqu'il monterait dans les cieux,
] attirerait tous les hommes & lui; ainsi, quand la
divine Majesté apparaitra aux yeux des hommes, une
multitude d'entre eux sentiront leurs ceeurs attirés
vers elle, et remplis de sentiments d’adoration et
d'amour mélé de crainte. C'est pourquoi, comme la
gloire de Dieu est I'un des trois objets que nous nous
proposons en ce moment, il est facile de voir com-
bien nous pouvons la servir, dans quelque condition
que nous soyons placés, en faisant mieux connaitre
Dieu parmi ceux avec lesquels nous nous trouvons.
Clest un fait digne de remarque qu'vn trés petit
nombre de personnes méditent sur les attributs de
Dieu. On semble s'imaginer que sur un pareil sujet on
pe saurait jamais connaitre, dire ou penser que peu
de chose ; ou tout au plus qu'il offre une maliére aux
sublimes contemplations, plutot qu'aux humbles mé-
ditations d'une dme qui fait son entrée dans la vie
spirituelle. Si 'on devait négliger les mysteéres de la
vie de Jésus-Christ et les actions de sa sainte huma-
nité, pour I'étude des attributs de Dieu, ce serait 1a
sans doute une illusion, et, comme sainte Thérése nous
] assure, une trés dangereuse illusion. Mais, enréalité,
il semble presque de toute nécessité que la médita-
tion de la sainte humanité de Notre-Seigneur, pour
produire des fruits, soit accompagnée de la médita-
tion des attributs de Dieu : et I'on peut observer a ce
propos que, quand le bienheureux Paul de la Croix
institua les religieuses de la Passion, il leur fixa pour
sujet perpétuel d'oraison la Passion de Jésus-Christ
et les attributs de Dieu, Il est pénible d'avouer ce-
pendant que, parmi toutes les classes de la société, il
est peu d’hommes dont les perfections de Dieu occu-
pent parfois les pensées. On voit des gens tressaillir
en entendant dire certaines choses sur Dieu, comine

g ————



LOUANGE ET DESIR 313

ils tressailliraient au récit de quelque action non ré-
vélée de Notre-Seigneur et de sa sainte Mére, ou a la
nouvelle de quelque grande découverte de la science
moderne, quibouleverserait une partie de leurs con-
naissances antérieures, et jetterait pour un moment
la confusion dans leur esprit. Oui, le peu d'attention
aux attributs divins est la véritable raison qui fait
que Dieu est si peu aimé, que nous le servons avec
tant de froideur, de sécheresse, et surtout qu'on se
plaint aussi généralement de la difficulté et de 'en-
nui qui accompagnent l'exercice de la Présence de
Dieu, plus que toute autre pratique de dévotion. Or,
chacun de nous a sans cesse I'occasion de glisser un
mot a la louange de Dieu, pour faire remarquer sa
sagesse, admirer sa bonté, pour prendre son parti, et
ainsi établir un contraste entre ce qu'il mériterait
qu'on fit pour lui, et ce que font les hommes, en gé-
véral. Nous voyons des personnes bonnes et pieuses
se laisser entrainer dans une fausse voie ; nous déplo-
rons les inconséquences de ceux dont le dévouement
fait d'ailleurs I'objet de notre joie et de notre admi-
ration; et tout cela provient de ce que Dieu n'est pas
connu, et qu'on ne voit pas ou est sa véritable gloire.

Mais lors méme que l'occasion de glorifier ainsi
Dieu, en l'enseignant aux autres, nous ferait défaut,
nous pouvons toujours le glorifier en I'étudiant nous-
mémes, en lisant, en méditant sur lui, et offrant sans
cesse a sa divine Majesté des actes respectueux et
fervents de louange et de désir. Pour cela, nous
n’avons besoin de personne. Il n'est méme pas néces-
saire de parler. Nous glorifions Dieu, en faisant & son
sujet des actes d'amour et d'admiration, en le félici-
tant de ses perfections ineffables, ou en lui offrant,
dans un humble esprit de réparation, les louanges qui
lui sont dues par toutes ces créatures qui I'oublient
en ce moment. Oh! que ne pourrions-nous pas faire

avec un amour palient, un amour réfléchi, un amour
assidu |

e = LU



314 CNAPITRE VIM

Il n'importe pas moins aux intéréts de Jésus que
Dieu soit connu par toute la terre. Il est venu pour
sauver les pécheurs, non seulement en mourant pour
eux. mais aussi en leur faisant connaitre son Pére.
« La vie éternelle consiste & connaitre Dieu et Jésus-
Christ qu'il a envoyé. » Notre-Seigneur est lui-méme
« l'éclat de la gloire de son Pére, etla figure de sa
» substance. » En saqualité de seconde personne dela
sainte Trinité, il est le Verbe éternel, la connaissance
que le Pére a de soi-méme, celui qu'il a institué héri-
tier de toutes choses, et par lequel il a fait le monde.
C’est pourquoi, publier les perfections de Dieu devant
Jes aulres, ou les reconnaitre nous-mémes, c'est la de
toules les ceuvres la plus agréable & notre aimable
Sauveur, car c'est I'imitation de son ceuvre : que dis-
je? c’est sa propre ceuvre, & laquelle il nous permet
de coopérer. C'est sa propre grandeur, ce sont ses
propres perfections que nous publions et que nous
reconnaissons ainsi. Il n'est pas de dévotion qui se
rapporte mieux 3 la personne du Verbe éternel, que
de louer et d'exalter les splendeurs de la trés sainte

~ Trinité.

Cetlepratique concerne également le salut des dmes,
Quelle expérience les personnes nouvellement con-
verties a la foi catholique ont-elles acquise dans I'E-
glise ? Ce n'est point tant la connaissance et I'amour
de Marie, comme se I'imaginent ceux qui sontrestés
dans la voie des ténébres; ce n'est pas tant Ja puis-
sance de la grace et l'efficacité des sacrements que
leur nouvelle religion leur a révélées, bien qu'elles
aient apprisa ce sujet des choses merveilleuses. Non :
depuis que ces personnes sonl devenues catholiques,
le plus grand changement qui s'est opéré en elles con-
siste dans une connaissance plus parfaite de Dieu.
Deés lors la pensée de Dieu n’a cessé de grandir et de

se développer en elles, jusqu'a ce qu'elle ail absorhé

leur esprit. Le principal fruit de leur dévotion sincére
et fervente envers la sainle Vierge, a été de leur faire

T

T




LOUANGE ET DESIR 315

connaitre Dieu de jour en jour davantage, et d'en
accroitre 'estime dans leur cceur. Quand ces personnes
jettent un regard en arriere sur les jours de leurs
erreurs passées, il leur parait que leur ignorance con-
sistait moins dansleur mépris pour Marie ou le saint
Sacrement, pour la pénitence ou le purgatoire, que
dans la fausse idée qu'elles s'élaient faite de Dieu; de
sorte qu'au premier coup d'ceil jelé sur le passé, le
nouveau catholique s'écrie : « Mais en vérité je ne
croyais pasen Dieul» et c’est & peine une exagération.
C'est alors qu'il comprend pour la premiére fois tout
ce qu'il y a de solide dans lareligion. Quelle douceur
la connaissance de Dieu ne lui a-t-elle pas apportée!
quel réel et précieux trésor ! Cetlte connaissance lui
fait voir sous un tout autre jour la vie, ses épreuves,
ses peines, ses vicissitudes et ses douleurs. Elle est
pour son cceur comme une fontaine rafraichissante
qui jaillit conlinuellement, ou, selon I'expression du
prophéte, « 'ombre d'un immenserocher sur une terre
déserte. » Mais la douceur n’est pas venue touteseule
avec la douceur est venue la force, la force d'agir, la
force de supporter, Non!les hommes nese font pas une
idée de la grandeur et de I'excellence de I'euvre qu'ils
accomplissent, toutes les fois qu'ils développent tant
soit peu dans I'esprit d’'un autre la connaissance du
Tros-Haut, Ce n'est pas & un péché seul qu'ils ont mis
obstacle, mais a des centaines de péchés. Ce n'est pas
a une seule grace qu'ils ont servi de canal, mais & des
milliers de graces. Ce n'est pas une seule dévotion
qu'ils onl enseignée, mais toutes les dévotions, car
toutes découlent de celle que fait naitre en nous une
connaissance de Dieu plus parfaite, Cette science est
le fondement du royaume de Jésus-Christ dans nos
ames. Combien d'héréliques ne retourneraient-ils
pas A la vraie foi, g'ils voulaient seulement se donner
la peine de lire et de méditer sur Dieul Combien de
catholiques, au lieu de faire des progrés dauns la vaie
de la spirilualilé, rastent stationuaires, parce quon



316 CHAPITRE VTII

ne Jeur annonce pas les perfections divines, ou qu'ils
n’en font pas le sujet de leurlecture ! Combiend'autres
serviraient Dieu par amour, s'ils voulaient étudier son
essence et ses attributs! Je crois qu'une simple lec-
ture du trailé de Deo, malgré la sécheresse et la dureté
de son langage technique, contribuerait plus a la con-
version des d4mes qu'une demi-douzaine de livres
spirituels choisis méme parmi ceux qui sont écrits
avec le plus de sentiment et d'onction. Gloire soit du
moins rendue & Dieu pour ceux qu'il a été chercher
dans I'hérésie pour les conduire dansle sein de la
véritable Eglise, et qui ont senti ainsi la notion de
Dieu se développer en eux, principalement a I'aide de
la dévotion envers sa sainte Mére! Car c'est de ces
dmes qu’'on peut dire avec raison: « La terre désolée et
sans chemin se réjouira ; la solitude sera I'allégresse,
et elle fleurira comme le lis. Elle poussera, elle ger-
mera de toutes parts ; elle sera dans une effusion de
joie et de louanges ; la gloire du Liban lui sera don-
née, la beauté qu Carmel et ]a fertilité de Saron. Ils
verront eux-mémes la gloire du Seigneur, la magni-
ficence de notre Dieu. Fortifiez lesmainslanguissantes
et affermissez les genoux tremblants. Dites & ceux qui
ont le cceur abattu : Prenez courage et ne craignez
point; voici votre Dieu qui vient vous venger et
rendre aux hommes ce qu'ils méritent : Dieu viendra
lui-méme et il vous sauvera. Alors les yeux des
aveugles verront le jour, et les oreilles des sourds
seront ouvertes ; le boiteux bondira comme le cerf, et
lalangue des muets sera déliée, parce que les sources
d’eau sortiront de la terre dans le desert, et que des
torrents couleront dans la solitude. La terre qui était
desséchée se changeraen un élang, et des fontaines
jaillissantes arroseront des terres désséchées. Dans
les cavernes ou les dragons habitaient auparavant, on
verra naitre la verdeur du roseau et du jonc. Il y
aura la un sentier et une voie qui sera appelée la voie
sainle : l'impur n'y passera point, et ce sera pour

“r A T IR e e



LOUANGE ET DESIR 317

vous una voie droite, en sorte que les ignorants y
marcheront sans s'égarer. Il n'y aura pas 1a de lion,
et la béte farouche n'y montera point : ceux qui au-
ront été délivrés y marcheront. Ceux que le Seigneur
aura rachetés retourneront et viendront & Sion chan-
tant ses louanges; ils seront couronnés d'une allé-
gresse éternelle; ils vivront désormais dans I'allé-
gresse et le ravissement : la douceur et les gémisse-
ments seront bannis & jamais de leurs ceeurs (1). »

§ V. De 'amour de complaisance.

Examinons maintenant quels fruits produit en
nous cette connaissance de Dieu qui nous vient de la
foi. Nous voyons en lui la plénitude ineffable de toutes
les perfections possibles. Puisqu'il est infiniment
beau, il doit donc étre infiniment désirable, et tel est
le jour sous lequel il apparait & 'intelligence éclairée
des lumieres de la foi. Or, toutes les fois que 1'intelli-
gence pergoit quelque chose comme désirable, il
s’ensuit un mouvement immédiat de la volonté, qui
n'est pas un acte libre, mais la conséquence néces-
saire des lois de notre nature. Ce sentiment s'appelle
complaisance. Mais bien qu'il ne soit pas, par lui-
meérme, un actelibre, son action ne tarde pas A se faire
sentir, & moins que la raison n'y apporte obstacle. 11
commence bientdt & se traduire librement par des
sentiments de joie, de plaisir, de louange et de désir.
C'est ainsi que nous arrivons A la deuxiéme forme
de 'amour divin, qui est 'amour de complaisance,
nous réjouissant en Dieu de ce qu'il est aussi bon,
dece qu'il est Dieu. Nous 'en félicitons. Que dis-je ?
nos désirs vont au deld de la complaisance, jusqu'a
I'impossible, jusqu'a désirer qu'il soit meilleur et plus
parfait ; et ce désir est une excellente manidre de lui

(1) I=aie, xxxv,




318 CIAPITRE VII!

témoigner notre amour. De plus, dans l'impuissance
ou nous sommes d'augmenter sa gloire essentielle,
nous désirons du moins augmenter la gloire acciden-
telle qui lui revient de I'obéissance et de l'amour de
ses créatures, qu'il a créées pour cette fin. Cette com-
plaisance est, comme je I'ai dit, le fruit de la connais-
sance de Dieu, que la foi faitgermer dans notre ceeur;
elle continue & s'y développer, & moins que le péché
et la tiédeur ne l'arrétent ou ne I'étouffent. Voici (s'il
est permis d'employer les paroles de I'Ecriture pour
exprimer ces actes d'un amour mutuel), voici quelle
est la position respective de 'dme et de Dieu. En pré-
sence de cet océan de magnifiques attributs et de su-
blimes perfections, 1'dme, ravie d’admiration, semble
préter l'oreille & une voix qui s'éleve a la surface des
grandes eaux, et qui lui dit : « Je vous aiaimée d'un
amour élernel ; c'est pomquoije vous ai attiré & moi
parla compasswn que j'ai eue de vous. Je vous édi-
fierai encore, et vous serez édifiée de nouveau, vierge
d’Israél (1). » EtI'dme murmure, partie en elle-méme,
et partie de vive voix : « Sachez que le Seigneur est
le vrai Dieu. — J'ai dit au Seigneur : Vous étes mon
Dieu. — Vous étes le Dieu de mon ceeur, et le Dieu
qui est mon héritage & jamais (2). » Alors la voix des
gmndf,:, eaux reprend : « Si quelqu un entend m~ "~ Jix
et m'ouvre la porte, JeDLI erai chez lui, je 50upertu
avec lui, et lui avec moi (3).» Etl'dme ravie, hors
d'elle-méme, répond : « Que mon bien-aimé vienne
dans son jardin, et qu'il mange du fruit de ses
arbres (4). » Alors, s'adressant aux anges et aux
hommes, la voix s'écrie: « L'odeur qui sort de mon
fils est semblable & celle d'un champ plein de fleurs
que le Seigueur a comblé de ses bénédiclions (3). »

(1) Jérémie, XXXI, 3, 4»
(2) Ps. xcix, Xv, LXXII.
(3) Apoca, u. 20.

(4 Cant. v, 1.

(5) Gen. xxvi, 21.

e - T



LOUANGE ET DESIR 319

L'Ame fidéle I'entend ; mais sachant qu’ellé n'a rien
en elle-méme qui soit bon, elle g'adresse & son tour
auxanges ¢t aux hommes, en disant: « Le roi m’a fait
entrer dans ses appartementssecrets, et ses mamelles
sont meilleures que le vin. A Dieu ne plaise que je me
glorifie en autre chose qu'en la croix de Notre-Sei-~
gneur-Jésus-Christ. — Je vis, ou plutot ce n'est pas
moi qui vis, mais Jésus-Ghrist qui vit en moi. — Mon
bien-aimé est pour moi comme une grappe de raisin
de Chypre dans les vignes d'Engaddi (1). »

De quelles délices est remplie cetle complaisance en
Dieu ! Aucune borne ne lui est imposée; libre & elle,
si cela lui est possible, de s'étendre & l'infini comme
Dieu lui-méme. Ne parlons donc point ici de limites
ni de modération, La modération est un larcin, une
fraude. une infidéalité quand il s'agit de Dieu. Il est lui-
meéme tout entier devant nous, infiniment parfait, in-
finiment désirable ; réjouissons-nous en lui. Qu'est-ce
que la terre? que sont les choses dela terre? ne pour-
rons-nous jamais nous élever au-dessus de nous-
mémes, de notre bassesse, de notre misére, de nos
misérables intéréts et de nos instincts grossiers ? Dieu
grandit a4 nos yeux comme I'éclat du soleil levant.
Nous devenons semblables & ¢e bon vieillard dont il
esl parlé dans la vie de saint Philippe; et quon vit
un jour s'éloigner de l'autel, pas & pas. Son visage
rayonnait d’admiration et de ravissement ; et il dit a
ceux qui l'interrogeaient que, méditant sur la gran-
deur de Dieu, il s'dtait senti pressé par elle; comme
par un homme qui 1'edt repoussé avec force et obligé
a reculer.

Plus nous venons & connaitre Dieu, plus la complai-
sance grandit en nous; car, pour remplir nos ceurs,
la pensée de Dieu, tout simple qu'il est de sa nature,
doit étre multiplide et réfléchie par mille objets divers.
Il en est de méme que du soleil lorsqu'il éclaire une

(1) Cant. 1, 3 — Gal. v1, 4. — Gal. m, 20. — Cant. 1, 13.



320 CHAPITRE VIIT

chaine de montagnes : il ne se multiplie pas lui-méme;
mais comme il inonde de ses torrents de lumiare cha-
cun des sommets, nous nous trouvons de plus en plus
plongés dans un océan de clarté. Il en est ainsi avec
Dicu : chacun des attributs auxquels nous donnons un
nom (bien qu'en réalité ses attributs ne soient autre
chose que lui-méme), devient pour nous une monta-
gne a part, couronnée et resplendissante de |g gloire
de Dieu, qui de 1a se réfléchit sur nos dmes ; tandis
que cette multitude de perfections que la langue des
hommes ne saurait nommer, pour lesquelles nous
n’avons ni expressions, ni idée, ni comparaison, est
pour nous comme la connaissance de cette magni-
fique chaine de montagnes qui est hors de |a portée
de nos regards, mais qui, nous le savons, est plongée
dans ces flots de lumiere dorée, et augmente encore
la splendeur répandue autour de la terre, de la mer et
du ciel.

Qui pourrait penser 2 soi, lorsqu’on est ainsi avec
Dieu? Qui pourrait s'affliger, en songeant & I'empire
absolu, a la souveraineté sans contréle du Seigneur ;
quand on se trouve perdu, doucement perdu dans
celle complaisance; qu'on se réjouit avec Dieu de ce
qu’il est Dieu, et de ce que rien ne manque a ses per-
fections ? « Il est le maitre, laissons-le faire ce qui lui
parait bon. » Ce qu'Elie disait dans la douleur, nous
pouvons certainement le dire dans la joie. Ah! doux
Jésus ! comment se fait-il que nous négligions cette
heureuse complaisance ? Elle est si pleine de conten-
tement et de paix, d'oubli de soi-méme et d’amoyr
filial! Oh! apprenez-nous a contempler sans cesse
volre magnilicence, semblable & un océan sans rives :
d nous réjouir de ce que vous étes, de ce que vous
I'avez été depuis toute I'élernité, et le serez encore 2
Jamais dans votre adorable immutabilité | « L'dme,
dit saint Francois de Sales, qui est en I'exercice de
l'amour de complaisance, crie perpétuellement en son
sacré silence: Il me suflit que Dieu soit Dieu, que sa

S ———
L e AT o
ATk T Ok TR
3 AT -
.3 o



LOUANGE ET DESIR 321

bonté soit infinie, que sa perfection soit immense.
Que je meure ou que je vive, il importe peu pour moi,
puis jue mon cher bien-aimé vit éternellement d'une
vie toute triomphante : la mort méme ne peut attrister
le coeur qui sait que son souverain amour est vivant.
C’est assez pour I'dme qui aime, que celui qu’elle
aime plus que soi-méme soit comblé de biens éter-
nels, puisqu’elle vit plus en celui qu’elle aime, qu'en
celui qu'elle anime : ainsi qu'elle ne vit pas elle-méme,
mais son bien-aimé vit en elle (1). »

1’amour de complaisance, rigoureusement parlant,
est la joie que nous ressentons des perfections in-
finies de Dieu, en songeant qu'il est ce qu'il est. Or,
de méme que la connaissance de Dieu, que nous de-
vons a la foi, ne se borne pas a une simple connais-
sance, mais se convertit nécessairement en complai-
sance, laquelle se traduit par des actes libres de
louange et de désir : ainsi ce libre amour de complai-
sance ne pourrait pas n'aboutir qu'a lui-méme. 11 de-
vient un amour nouveau et d'une qualilé supérieure,
qu'on appelle amour de bienveillance. L'amour que
nous avons pour Dieu est précisément le contraire de
celui que Dieu a pour nous. Il nous aime d'abord de
'amour de bienveillance, opérant en nous tout le bien
que nous possédons; et quand il I'a opéré, il nous
aime d'un amour de complaisance, & cause de I'ceuvre
qu'il a accomplie en nous. Mais notre bienveillance
envers Dieu, commme le remarque saint Francois de
Sales, n'est que la conséquence naturelle de la com-
plaisance que nous avons en lui. Nous nous réjouis=
sons d'abord de ce qu'il est aussi bon et aussi parfait,
et ensuite nous désirons qu’il puisse devenir, si cela
élait possible, meilleur et plus parfait ; ce dernier acte
constitue 'amour de bienveillance. Pour plus de clarts,
nous allons emprunter les paroles de saint Francois

lui-méme,

(1) Amour de Dicu, v, 3,
21



322 COAPITRE VvII

« Nous ne pouvons désirer d'un vrai désir aucun
bien A Dieu, parce que sa bonté est inliniment plus
parfaite que nous ne saurions ni désirer ni penser. Le
désir n'est que d'un bien futur; et nul bien n'est futur
en Dieu, puisque tout bien lui est tellement présent,
que la présence du bien en sa divine Majesté n'est
autre chose que la divinité méme.

« Ne pouvant donc point faire aucun désir absolu
pour Dieu, nous en faisons des imaginaires et condi-
tionnels de cette sorte : Je vous ai dit, Seigneur, vous
étes mon Dieu, qui, tout plein de votre infinie bonté,
ne pouvez avoir indigence ni de mes biens, ni de chose
quelconque : mais, si par imagination de chose 1m-
possible, je pouvais penser que vous eussiez besoin
de quelque bien, je ne cesserais jamais de vous le
souhaiter au prix de ma vie, de mon étre et de lout
ce qui est au monde. Que si, étant ce que vous étes el
que vous ne pouvez jamais cesser d'étre, il était pos-
sible que vous recussiez quelque accroissement de
bien, 6 mon Dieu, quel désir aurais-je que vous l'eus-
siez | Alors, 6 Seigneur éternel ! je voudrais voir con-
vertir mon cceur en souhait et ma vie en soupir, pour
vous désirer ce bien-1a. Ah! mais pourtant, le sacré
bien-aimé de mon 4me, je ne désire pas de pouvoir
désirer aucun bien & votre Majesté ; ainsi je me com-
plais de tout mon cceur en ce supréme degré de bonté
que vous avez, auquel ni par plaisir ni méme par
pensée on ne peut rien ajouter. Mais, si ce désir était
possible, 6 Divinité infinie, 6 infinité divine, mon
dme voudrait étre ce désir, et n'étre rien autre que
cela, tant elle désirerait de désirer pour vous ce qu'elle
se complait infiniment & ne pouvoir désirer, puisque
I'impuissance de faire ce désir provient de l'infinie
infinité de votre perfection qui surpasse tout souhait
et toute pensée. Eh | que j'aime chérement 1'impossi-
bilité de ne vous pouvoir désirer aucun bien, 6 mon
Dieu, paisqu'elle provient de l'incompréhensible im-
mensité de votre abondance, laquelle est si souverai-




LOUANGE ET DESIR 393

nement infinie que, s'il se trouvait un désir infini, il
serait infiniment assouvi par I'infinité de votre bonté
qui le convertirait en une infinie complaisance. — Ce
désir donc, par imagination de choses impossibles,
peut étre quelquefois utilement pratiqué comme les
grands sentiments et ferveurs extraordinaires. Aussi
dit-on que le grand saint Augustin en faisait souvent
de pareille sorte.

« C'est encore une sorte de bienveillance envers
Dieu quand, considérant que nous ne pouvonsl'agran-
dir en lui-méme, nous désirons del’agrandiren nous,
c'est-d-dire de rendre de plus en plus et toujours plus
grande la complaisance que nous avons en sa bonté.
Et lors, nous ne désirons pas la complaisance pour le
plaisir qu'elle nous donne, mais seulement parce
que ce plaisir est en Dieu. Car, comme nous ne dési-
rons pas la condoléance pour la douleur qu'elle met
en nos cceurs, mais parce que cette douleur nous
unit et nous associe & notre bien-aimé douloureux;
ainsi n'aimons-nous pas la complaisance parce qu’elle
nous rend du plaisir, mais d’autant que ce plaisir se
prend en l'union du plaisir et bien qui est en Dieu,
auquel, pour nous unir davantage, nous voudrions
nous complaire d'une complaisance infiniment plus
grande, a I'imitation de la trés sainte Reine et Mére
d'amour, de laquelle I'dme sacrée magnifiait et agran-
dissait perpétuellement Dieu. Et, afin que l'on sit
que cet agrandissement se faisait par la complaisance
qu'elle avait en la divine Bonté, elle déclare que son
esprit avait tressailli de contentement en Dieu son
Sauveur (1)... »

Ces explications suffisent & mon dessein ; et voici
ou je veux vous amener. Je vous ai pressés ci-devant
de travailler & la gloire de Dieu, aux intéréts de Jésus,
et au salut des 4mes, & l'aide de ce qu'on appelle
I'amour de condoléance, qui nous fait gémir sur les

(1) Traité de 'Amour de Dieu, liv. V, chap. &




324 CHAPITRE VIII

offenses faites & la divine Majesté; comme aussi a
l'aide de la priére d'intercession et de l'action de
graces, en oflrant non seulement vos propres actions
a Dieu en union avec celles de Notre Seigneur, mais
encore ses propres perfections, les mystéres de Jésus
el de Marie, el les mérites des anges et des sainls. Je
veux maintenant vous amener a glorifier Dieu par les
actes de louange et de désir, qui sont I'’expression de
I'amour de complaisance et de l'amour de bien-
veillance. Il en existe une multitude : les actes de joie
que nous formons en voyant que Dieu est tel qu'il
est; les actes de félicitations que nous lui offrons &
lui-méme, & ses perfections, & ses cuvres, aux mys-
teres de sa sainte humanité; les actes de désir, par
lesquels nous formons pour lui des souhaits de choses
impossibles, qui, selon saint Francois de Sales, sont
de vérilables actes d’amour, agréables & ses yeux ; des
actes de désir, par lesquels nous exprimons le regret
qu’il n’ait pas recu plus de gloire dans le passé, de la
part de ceux qui ne sont plus, et ainsi de suite ; des
actes de désir, que 'intercession peut rendre efficaces,
et qui concernent 'extension de sa gloire actuelle par
la perfection des Saints, la conversion des pécheurs,
et la promple délivrance des 4mes du purgaloire ; des
actes de louanges, en désirant que chaque grain de
sable du rivage, chaque feuille de la forét possede
I'intelligence d'un ange pour louer Dieu, et en offrant
sans cesse d la divine Majesté 'ardent amour avec
lequel les Séraphins chantent continuellement ses
louanges dans le ciel ; enfin des soupirs poussés par
une douleur profonde, en esprit de condoléance et de
réparation, par lesquels nous essayons de consoler
son amour méprisé, sa Majestée outragée, sa bonté
oubliée, et sa gloire diminuée. 1l est vrai que tous ces
actes respirent une haute sainteté. Toutefois ils
n'exigent pas les austérités qui nous effraient, ni les
facultés surnaturelles qui font reculer notre impuis-
pance aussi bien que notre humilité, Ils ne nous coatent




LOUANGE ET DESIR | 325

pas plus que ceux dont j'ai parlé dans les chapitres
précédents; et pourtant, comme eux, ils peuvent pro-
duire des résullats aussi importants que faciles.

§ VI. Les saints et les dmes pieuses qui forment la classe
moyenne des fiddles.

Si vous venez 2 examiner de prés quelqu'un des
bienheureux, vous verrez que sa sainteté se distingue
par six qualités: 1° 'obéissance aux commandements
de Dieu et aux préceptes de son Eglise ; 2° une passion
aussi forte qu'ardente pour la gloire de Dieu; 3° pour
les intéréts de Jésus; 4° pour le salut des Ames; 5° un
grand amour des souffrances et des austérités volon-
taires, accompagné de terribles épreuves intérieures
que les mystiques appellent les purgations passives
de l'esprit; et 6° des extases, des grices extraordi-
naires, et des facultés surnaturelles. Or, nous pouvons
écarter le premier point, car il s'agit d’'une loi géné-
rale que nous devons tous observer, sous peine de
compromettre notre salut. Quant au cinquiéme, nous
pouvons sincérement avouer qu'il nous est étranger ;
nous le repoussons autant par lacheté que par humi-
lité ; et 'amour-propre ne nous aveugle pas jusqu'd
nous empécher de voir que le sixieme point est infini-
u-dessus de nous et incompatible avec notre
reste donc le deuxiéme, le troisieme et
le quatriéme point. Chacun d’eux est également
au-dessus de ce que les fideles doivent nécessaire-
ment pratiquer, et au-dessous des sublimes hauteurs
de la sainteté. Ges trois points sont & notre portée,
d'autant plus qu'ils n'exigent pas les austérités qui
nous ont effrayés, ni les efforts surnaturels qui élevent
une Ame sur la sainte montagne de la contemplation
ou nous la perdons de vue. De plus (et c'est 1a une
consolation bien douce) la beauté de la sainteté con-

menl a
élat actuel. Il




326 COAPITRE VIII

siste beaucoup plus dans I'accomplissement des trois
points qui sont & notre portée, que des deux autres
dont la sublimité nous Ote le courage d'y aspirer.

Or, les personnes pieuses, dans 'dme desquelles on
trouve un vif amour de la gloire de Dieu, des intéréts
de Jésus, et du salut des 4&mes, abondent dans les
pays catholiques, dans les temps favorables, et
semblent étre par rapport A I'Eglise ce que sont les
classes moyennes par rapport & I'Etat; s'ils n’en sont
les héros, ils soutiennent du moins et alimentent sa
vie, sa force et son indépendance. C'est la paix qui les
produit. Toutefois, que les temps changent, que la
persécution éclate, et I'on verra leur phalange fournir
des milliers de martyrs. Mais les saints, ces créations
toutes spirituelles de la vie intérieure, appartiennent
d un autre ordre de choses. Il est donc évident que,
dans les temps ordinaires, nos efforts doivent tendre
a augmenter cette moyenne classe dc fideles; autre-
ment nous serons si froids, nos discours persuaderont
si peu, que nous ne réussirons jamais a ramener au
bercail une seule brebis égarée, ni & appeler la compas-
sion de qui que ce soitsur la multitude de nos pauvres,
dont personne ne voudra prendre soin. Il n'est pas
moins clair que le démon a un intérét considérable &
diminuer le nombre des chrétiens de cette catégorie ;
et pour parvenir & ce but, il fait jouer deux ressorts
diflférents. Tantot il cherche & décrier la religion, en
faisant dire aux hommes que c'est 124 du roman, de
I’enthousiasme, de 'enfantillage, de la ferveur de con-
verlis, de la fanlaisie, de la nouveauté, une théorie
impraticable, que sais-je ?... Tantot il excite les gens
a aspirer trop haut, & tenter des efforts au-dessus de
leurs forces, & choisir avec affectation les livres les
plus mystiques, & courir aprés les miracles et les
choses extraordinaires, a faire des veeux imprudents,
a tenter Dieu en se chargeant d'un nombre infini de
priéres; et ensuite, quand leurs ailes de cire sont
fondues, accablés de faligue et de dégout, ils tombent




LOUANGE ET DESIR 327

dans la pure et simple observance des commande-
ments de rigueur, et, trop souvent, hélas! plus bas
encore.

Le but de ce Traité est de tracer un tableau de cette
classe moyenne, de faire parler aux yeux la vie de
ceux qui la composent, et d'offrir les exemples de leur
dévotion. C’était surtout celte classe de personnes que
saint Philippe s'effor¢ait de multiplier dans Rome, et
c'est aussi la 'ceuvre principale qu'il a léguée aux
soins de ses enfants. Je ne dis pas '@uvre exclusive,
autrement nous perdrions tous nos droits sur cette
multitude de pécheurs qui nous sont si chers, qui se
laissent guider vers nous par le parfum que répand le
nom de notre Saint, et tombent ainsi volontairement
dans les filets de ses humbles enfants. C'est pourquoi,
si vous aspirez & devenir un saint, semblable & ceux
que I'Eglise a canonisés, ce livre ne vous est pas des-
tiné. Jamais je n’aurais songé & I'écrire, s'il elt été
pour vous. Celui qui a gravi les rochers escarpés peut
seul vous entretenir des secrets de sa pénible ascen-
sion. Ceci est une carte sur laquelle sont tracées les
voies aisées de l'amour divin, plus hautes que la
plaine, et a 1'abri des tourbillons de poussiére qui la
couvrent, mais pas tellement élevées qu'elles ne se
trouvent encore dans la région des fleurs parfumées
et des arbres verdoyants, bl coulent des sources pures
et rafraichissantes. Si yous avez jamais lu la vie de
saint Philippe, vous devez vous rappeler qu’une cer-
taine personne, qui désirait parvenir a la sainteté,
réva que le bon Pere l'entrainail & travers les ronces
et les épines. Je voudrais que nous eussions tous le
ceeur d'affronter de pareilles épreuves ; mais il n’en
est point ainsi. A quoi bon essayer d'étre vertueux en
théorie ? Toutefois, c'est une grande chose d'aimer
Dieu; c'en est une plus grande encore de s’avancer
sans cesse dans son amour; mais le faire aimer des
autres esl une si grande faveur, que c'est pour nous
un sujet de surprise et de joie, tous les jours renais-



328 CHAPITRE VIN

sant, que Dieu hous permette de mettre l4u main 2 une
si noble besogne.

N'allez pas croire que je tasse peu de cas des prati-
quesdemortifications, soitintérieures soitextérieures,
ni que je sois d’opinion que 'amour affectif peut sup-
pléer & 'amour effectif, ou que la mortification inté-
rieure puisse dispenser de I'obligation de s'imposer
quelques pénitences corporelles, quand on aspire a la
perfection. Mon petitlivre n'est pas une somme de théo-
logie ascélique. Mais, si nous ne pouvons nous élever
aussi haut, ce n'est pas une raison pour descendre
aussi bas. Certains écrivains spirituels des plus sé-
veres semblent considérer 'amour affectif comme une
sorte d'illusion, ou tout au plus comme le culte d'un
homme & sentiments exaltés. Oh! c’est 14 un juge-
ment précipité et malveillant, qui ne ressemble en
rien aux jugements de I'Eglise ni de Dieu. Je conviens
que nous ne devons pas nous arréter 13, que nous
devons continuer & mortifier des passions déréglées,
a travailler et a souffrir. Cependant, il est cerlain
aussi que l'amour purement affectif est bon en soi ;
et il ne se borne pas non plus pour les catholiques a
un culte de sentiments ; car j'ai fait voir précédem-
ment (et mes raisonnements étaient fondés entiére-
ment sur la théologie), que de telles pratiques peu-
vent devenir trés effectives, et qu’elles le sont pres-
que inévitablement. L'amour affectif est donc le che-
min qui conduit & l'amour effectif. D’ailleurs, en
poursuivant trop exclusivement ['un des deux, on
perd généralement l'un et l'autre. Je sais qu’une
foule de chrétiens ont pris la résolution de ne point
aspirer 3 la sainteté. Eh bien! si Dieu était irrité
contre eux, s'il leur imputuit une pareille pusillani-
mité a crime, si Jésus se détournait d’eux, et cessait
de les compter au nombre des siens, il serait inutile
de nous occuper d'eux. Mais il n’en est pas ainsi;
pous pouvons donc nous approcher d’eux avec dou-
ceur, et leur demander, puisqu’ils ne veulent pas

|
:
b




LOUANGE ET DESIR 329

dtre des saints, si du moins ils ne consentiront pas
a aimer Notre-Seigneur jusqu'au Calvaire, sans aller
jusqu’au crucifiement. Ces sentiments deviendront
les ndtres, quand notre pauvre ceur, honteux de ses
faiblesses, nous dira que nous sommes nous-mémes
au nombre de ces soldats ldches, dont les intentions
sont bonnes, mais dont le cceur est pusillanime, qui
composent en grande partie 'armée de Notre-Sei-
gneur, ce maitre si généreux et si dévoué.

Je ne crois pas qu’'on puisse m’accuser de mauvaise
foi, si, tout en prétendant plaider la cause de Dieu, et
demander pour lui un service d'amour, je me sers
d'arguments empruntés & vos propres intéréts. Beau-
coup d’entre vous j'en suis persuadé, ne sont pas con-
tents d'eux-mémes. Yous voudriez avoir plus d’amour
pour Dieu, plus d’attachement pour Jésus. Vous sen-
tez le besoin de sortir de cet état de [roideur, de sé-
cheresse, de lacheté, dont vous faites preuve a son
égard. Vous souhaiteriez une plus grande liberté
d'esprit, des affections plus généreuses en religion,
une connaissance plus familiére des instincts et des
intéréts du ciel. Vous sentez qu’'un service d'amour
est le plus raisonnable, que ce culte mesquin que
vous rendez & Dieu ne vous rend ni plus heureux ni
meilleur ; et, d'ailleurs, il y a quelque chose au [ond
de volre cceur qui vous attire & Dieu, et vous excite a
une vie moins imparfaite. Regardez maintenant tout
ce que ces actes de louange et de désir peuvent faire
en votre faveur. Ils arracheront le monde de votre
ceeur, et désormais ses plaisirs ne vous inspireront
plus que le mépris et le dégout. lls vous feront péné-
trer dans un ordre de pensées tout différent, dans
une sphére d’affections ev de sympathies toute nou-
velle pour vous. Ils vous rendront la pratique de la
présence de Dieu également facile et délicieuse. lls
préviendront mille embarras de conscience, en vous
élevant dans une atmosplhére plus brillante ou n’ont
Point place ced sortes de difficultés. lls feront, pour



330 CHAPITRE VIl

de la frivolité et dela dissipation,
un fardeau insupportable, tant vos golts auront
changé! Les anges, malgré toute leur beauté, paru-
rent indifférents & sainte Marie-Madeleine, le matin
de la résurrection, parce que c'était Jésus qu'elle
cherchait. Que lui importaient leur physionomie cé-

leste et les rayons qui les couronnaient ? On avait

enlevé son Seigneur, et elle ne savait pas ol on l'avait

caché. Le jardinier, selon la douce remarque de saint
Francois, le jardinier ne lué rappelait que des fleurs,
tandis que son esprit était rempli de clous, d’épines
et de croix. Toutefois, comme il se trouva sur son
chemin, elle ne put retenir la pensee qui l'occupait
tout entiére : « Seigneur, si vous l'avez enlevé, dites-
moi ol vous l'avez mis, afin que je I'emporte. » Les
trois Rois traversérent & la hate Jérusalem ; la cour
les effrayait; et ils ne trouverent le repos que quand
Jeur étoile s'arréta au-dessus de I’étable de Bethléem,
ol Jésus était couché dans une créche. L'épouse ren-
contre les sentinelles de la ville, et son cceur s'échappe
de ses levres : « Avez-vous VU celui que mon ame
chérit? » C'est ainsi que les actes de louange et de
désir font de nous des hommes nouveaux. Nous
sommes tout pour le ciel. La mort méme a changé
d’aspect. Toute chose nous semble facile quand elle
est pour Jésus; toute chose nous semble douce quand
elle nous rapproche de lui.

Comme on sent différemment alors! Une certaine
personne ayant dit au P. Dominique, prétre de I'Or-
dre des Passionistes, qu'elle avait peur du jugement
particulier, le bon religieux fondit en larmes, et
s'éeria avec cet élan qui lui était naturel : « Oh!
mais comme il est doux de voir pour la premiere foid
]a sainte humanité de Jésus! » Voila les fruits de la
louange et du désir. Nous ne pouvons pas étre tout ce
que nous voudrions en cette vie, mais nous pouvons
nous en rapprocher par I'amour. Nous pouvons arri-
ver 4 ce point de douce simplicité avec laquelle

vous, de la paresse,

et = T —

———




LOUANGE ET DESIR 331

I'épouse s'dcriait : « Mon bien-aimé est 3 moi, et jeo
suis a lui, et il se nourrit parmi les lis, jusqu'a ce que
le jour commence & parattre, et que les ombres de la
nuit se retirent peu a peu (1). » Oui, tout est lal
Jusqu'a ce que le jour paraisse et que 'ombre se re-
tire ; jusqu'ad ce que le jour paraisse et que I'ombre
se retire; jusqu'd ce que le jour paraisse et que
I'ombre se retire !

§ VIL. Pratiques de louange et de désir,

1. J'emprunterai le premier exemple que J'apporte
al'appui de ces pratiques a ce livre d'une si grande
autorité, qu'on appelle le Recueil des indulgences. Il
indique une sorte de chapelet composé d'actes
d’amour de Dieu, et auquel le pape Pie VII a attaché
certaines indulgences en 1818. Je citerai quelques-
uns de ces actes, pour faire voir plus clairement ce
que j'entends : « Je désire, 6 mon Dieu! que tout le

monde vous aime. — Oh! que je serais heureux, si
je pouvais, au prix de mon sang, vous faire aimer
par tous les hommes. — Venez, 0 créacures! venez

toutes adorer mon Dieu! — O mon Dieu! que n’ai-je
mille ceeurs pour vous aimer, ou plut6t que n'ai-je le
cceur de tous les hommes pour vous aimer pour eux !
— Ohl que le nombre des mondes n'est-il plus grand,
afin que plus grand aussi soit le nombre de ceux qui
vous aiment ! Quel bonheur ce serait 13 pour nous !
Heureux celui qui pourrait vous aimer avec le ceeur
de toutes les créatures possibles | — Je me réjouis de
ce que les anges et les bienheureux vous aiment dans
le ciel, et je désire vous aimer avec une ardeur sem-
blable & celle des saints qui ont eu le plus d’amour
pour vous, comme saint Joseph, comme la sainte
Vierge dans chacun de ses mystéres, comme Notre-

(1) Cantique, 1, 16, {1,

=

-



332 CHAPITRE VIII

Seigneur dans tous les tabernacles ou il demeure ca-

cheé sous les voiles sacramentels. — Je voudrais vous

aimer comme ce divin Sauveur vous aime dans le

¢iel en ce moment, el comme il vous aimera dans

toute 1'éternité ! = Enfin je souhaiterais, 6 mon Dieul
de vous aimer du méme amour dont vous vous aimez
vous-méme ! »

9. Les félicilations suivantes sont recommandées

ar Lancicius dans ses Dévotions a Jésus ressus-
cité (1): 1° Félicitons d'abord Jésus ressuscité des
dons attribués A son corps glorifié, et qu'il a mérités
par sa mort, tels que le triomphe de son ascension,
la dignité royale, son empire sur le monde enlier. la
plénitude de sa puissance dans le ciel et sur la terre,
Ja suprémalie qu'il exerce sur I'Eglise, les fonctions
de juge qui lui sont confiées, et enfin tous les dons
que nous ignorons, et dont les théologiens ne font pas
mention. 2° Félicitons-le des fruits abondants que sa
vie, sa passion et sa mort ont produits parmi les
hommes et les anges, surtoutde la faveur en vertu de
laquelle les anges fideles ont été confirmés en grace,
et des secours de toute espéce que les hommes ont
recus pour se préserver du péché, pour s'en relever,
ou pour s'élever dans la perfection ; de tous les sacre-
meonts et des indulgences, et, enfin, de la résurreclion
de nos corps. 1l n'est pas hors de propos de faire ici
mention de la dévotion particuliere que la sceur
Marje-Denise, de la Visilation, avait pour son ange
gardien. Elle avail coutume de le féliciter du seul
trait de son existence dont elle edt une connaissance
cerlaine, c'est-a-dire de la grace qu'il recut de rester
fidele a Dieu, tandis que ceux qui ’entouraient tom-
baient victimes de leur révolte. 3° Félicitons Dieu de
ce que des cheeurs innombrables d'anges et de saintes
ames l'adorent dans le ciel comme leur chef supréme,

comme la source et la cause de toutes les graces el de

(4) Lancic., 11, 90.

T

St

T T R



LOUANGE ET DESIR 333

tous les honneurs qu'ils ont recus; félicitons-le du
culte dont il est I'objet dans le ciel et hors du ciel,
sur la terre et dans le purgatoire, dans le sacrifice de
la messe, dans I'érection des églises et dans toutes
les bonnes ceuvres qui s'accompliront jusqu'au der-
nier jour. 4° Louons-le de cette charité infinie, en
vertu de laquelle, selon le récit de Saint-Denis, Notre-
Seigneur révéla a saint Carpus qu'il était prét a souf-
frir de nouveau la mort pour le salut du genre hu-
main. Il daigna aussi faire la méme révélation a sainte
Brigitte : « O mes amis! dit-il, mes brebis sont si
chéres & mon ceeur, que plutdt que d'en étre séparé,
j'aimerais mieux, si cela était possible, souffrir pour
chacune d'elles en particulier une mort aussi cruelle
que celle de la croix! » Une autre fois le Seigneur
lui dit: « Oh! si cela était possible, avec quelle joie
et quel amour je serais prét & mourir encore autant
de fois qu'il y a d’'dmes dans l'enfer! » Voila com-
ment ce bon Maitre cherche a amollir la dureté de nos
ceurs. Ah! puisse du moins l'amour extravagant
(si je puis parler ainsi) de Notre-Seigneur pour nous,
nous aider A concevoir combien est misérable I'amour
que nous prétendons avoir pour luil

3. Comme les actes sur lesquels je m'arréte actuel-
lement sont surtout des actes intérieurs, il ne sera
pas inutile de rappeler ici la maniere dont sainte
Marie-Madeleine de Pazzi se préparait a la féte de la
PenlecOte. Etant ravie en extase, le jour de I'Ascen-
sion, elle s'écria : « O saints apoOtres | quand le Sei-
gneur monta daus les cieux, il vous enseigna ce que
vous deviez faire avant de recevoir le Saint-Esprit ;
daignez me l'enseigner maintenant. Saint Jean,
modele des Ames pures, aimable saint Philippe. vous
ne repousserez pas ma prigre. Dites-moi quel deil étre
mon appartement supérieur, je veux dire le Cénacle
oll je recevrai cet hote divin; quelles doivent étre,
durant ces quelques jours, mes opérations intérieures
et exlérieures, pour me préparer A cette visite. Il serait



334 CNAPITRE VTl

bon de ine bAtirun appartement élevé ; je le trouverai
dans le coté du Verbe, ou j'habiterai dans 'union de
son amour. En quol consisteront ma nourriture et
mon breuvage spirituels ? Car je veux des aliments &
mon got. Ma nourriture, je la trouverai dans la con-
sidération des ceuvres, grandes ou petites, que le
Verbe éternel a accomplies durant son séjour parmi
pous. Mon breuvage sera le sang qui a coulé de ses
mains et de ses pieds comme de quatre fontaines
abondantes, et, parfois, j'irai puiser aussi a la source
d'od sortent tant de ruisseaux, et qui est sa téte ado-
rable. O Verbe plein d'amour | vous étes demeuré
trente-trois ans parmi nous; je dois donc faire chaque
jour trente-trois actes d'anéantissement de moi-méme.
Telle sera la premiére de mes opérations intérieures.
Huit jours aprés votre Nativité, vous avez répandu
votre sang pour nous ; et moi je dois faire huit exa-
mens de conscience par jour, car si une 4me n'a pas
été parfaitement éprouvée et purifiée de ses défauts,
elle n'est pas digne de s'offrir au martyre pour votre
amour. Toutes les fois que je ferai ~et examen, je
renouvellerai en méme temps les veux de ma profes-
sion religieuse. Yous étes demeuré quarante jours sur
la terre aprés votre Résurrection ; j'éleverai donc
quarante fois mon esprit vers vous dans le cours de
la journée. En meémoire des sept années que vous
avez passées en Egypte, je vous offrirai sept fois par
jour ceux qui sont encore ensevelis dans 'ombre du
péché. Chaque jour aussi je me remettrai moi-méme
quarante fois ala discrétion de votre bon plaisir, pour
rappeler les quarante jours qui se sont écoulés depuis
yolre naissance jusqu'a votre présentation dans le
temple. Mon aliment spirituel consistera dans la mé-
ditation quotidienne de votre adorable Passion ; et je
méditerai aussi sur I'amour ardent avec lequel vous
vous étes fait chair, sur I'humilité qui vous porlait a
converser avec les hommes, sur la douceur de VvOS
paroles, et surla joie que vous ressentiles en écoutant

B




LOUANGE ET DESIA 333

Ja Chananéenne et la Samaritaine. Celle-ci ne vous
demandait rien, c'est vous qui I'avez invitée & vous
demander quelque chose. Je soumettrai aussi a mes
réflexions ces paroles divines : Celui-ci est mon Fils
bien-aimé, en qui j’ai mis toute mon affection ; mon
bonheurest de faire la volonté de mon Pere ; apprenez
de moi que je suis doux et humble de ceeur. — Vous
étes resté douze ans sans faire éclater votre sagesse,
je ferai intérieurement douze actes d’amour de mon
prochain et autant d'actes d’humilité. Oh! combien
d’occasions vous m'offrez, Seigneur, de faire des actes
intérieurs, de captivermon entendement et ma volonté |
Sept fois j'adorerai le Saint-Sacrement a la place de
ceux qui ne le font pas ; sept fois aussi j'adorerai mon
Christ, qui, la téte humblement baissée, porte sa croix
pour les élus. J'offrirai par trois fois des hommages
particuliers & la trés sainte Vierge, comme a la mére
et & la protectrice spéciale de toutes les dmes religieu-
ses, afin qu’elle nous aide, par une assistance parti-
culiere, & accomplir nos veeux de religion. Toutes les
fois que l'occasion s’en présentera, je ferai des actes
de charité enve.s mon prochain, avec tout I'amour et
la gaieté de ceeur possibles. Je veillerai sans cesse sur
tous mes sens ; et, pour éviter la singularité, je le
ferai en temps opportun et d’'une maniére convenable ;
car, si je ne regardais point mes sceurs, elles me
croiraient indisposée contre elles; et, si je ne répon-
dais pas quand elles m'adressentla parole, elles pour-
raient former quelque soupg¢on. Trois fois par jour je
rappellerai & mes sceurs la dignité de notre vocation,
en disant quelque chose & la louange de ce saint état,
et j'y penserai moi-méme continuellement. Aussi sou-
vent que l'occasion s'en présentera, je me ferai un
devoir de consoler les affligés, de leur douleur soit
intérieure ou extérieure ; et, aprés chacune de mes
actions, je tAcherai de rester dans l'exercice constant
de la charité, et de veiller sans cesse sur mon cceur. »
Evidemment, cette dévotion ne convient pas a tout le



336 CHAPITRE VI

monde, mais chacun y peut trouver édification et ins-
truction. En effet, n'est-ce pas avoir gagné beaucoup
que de voir combien peu nous aimons Dieu, quelle
mauvaise volonté nous mettons a le servir? Clest la
un des grands avantages que procure la lecture de la
Vie des Saints. Parce que 'exemple des saintg n'est
pas facile A imiter, il n’en faut pas conclure que leur
vie ne soit pas utile a la pratique. Au contraire, c'est
dans ces admirables biographies que seuveni nous
puisons I’humilité, nous ranimons la ferveur de notre
amour.

4. A ce sujet, je rappellerai une coutume qui est en
vigueur dans la plupart des maisons religieuses :
c'est le renouvellement des veeux & certaines époques
périodiques. Ce que je dirai des membres d'une com-
munauté s'applique également aux personnes qui se
sont engagées envers Dieu par un veu quelconque,
ou, du moins, par une promesse solennelle, et qui
veulent la renouveler. Cette pratique prouve une fois
de plus combien l'amour divin est ingénieux. De
méme que Dieu nous permet de lui offrir les mysteres
de Jésus-Christ comme s’ils nous appartenaient, il
veut bien aussi que nous lui offrions plusieurs fois
les veeux que nous avons faits, afin que la méme action
répétée augmente sa gloire et nos mérites. Sainte
Marie-Madeleine de Pazzi nous apprend combien cette
rénovation des veeux est agréable a Dieu. « Toutes les
fois, dit-elle, qu'on renouvelle les promesses faites &
Dieu, I'union entre la créature et le Créateur est aussi
renouvelée ; et cette union est plus ou moins forte,
selon I'état de perfection dans lequel I'dme se trouve
alors, ou le degré de charité qu'elle posséde, Cette
rénovation qu'elle fait intérieurement est un sujet de
joie pour la sainte Trinité, parce que cetle amerenou-
velle sa complaisance intérieure en méme temps
qu’elle fait cette oblation & Dieu, et sarappelle le plai-
sir de la premiére offrande avec une complaisance ot
une joie loujours nouvelles. Cel acte n'est pas moins




LOUANGE ET DESIR 3317

agréable & Marie que si elle renouvelait elle-méme
son veeu de virginité. Les angesy trouvent leur gloire,
car ils nous voient correspondre ainsi aux inspira-
tions qui nous sont venues par leur ministére. Les
saints se réjouissent, parce que d’autres s'élancent
sur leurs traces & la suite de leur Créateur. C'est aussi
une consolation pour le cheeur des vierges qui enten-
dent un chant nouveau, en voyant se propager la
vertu qu'elles ont pratiquée avec une affection spé-
ciale ; leur gloire y trouve un accroissement comme
si, chaque fois que cette rénovation a lieu, on célé-
brait la féte des vierges. Quant a 'Ame, elle en retire
elle-méme des fruits immenses. En effet, les graces
pleuvent sur elle en plus grande abondance ; les pro-
messes qui lui ont été faites acquiérent une force
nouvelle ; elle gotte une paix inconnue ; enfin son
union avec Dieu se resserre, et produit des fruits qui
apparaissent dans ses paroles et dans ses ceuvres.
Oh ! qu’elle est grande la dignité de ces veeux et de
ces promesses quon fait & Dieu dans la profession
solennelle, puisque leur simple renouvellement pro-
duit de tels résultats, et fait porter a 'Ame des fruits
si délicieux ! Il ne faut donc pas nous étonner, o
Verbe éternel | si ceux & qui vous communiquez votre
lumiére, les religieux dont I'Ordre porte votre saint
nom (les Jésuites), célebrent cette rénovation comme
une féte solennelle. Si les mondains font une féte du
Jour anniversaire de leur naissance ou de leur éléva-
tion & quelque haule dignité, combien n’avons-nous
pas plus de raison de célébrer, dans des transports
de joie spirituelle, le jour ol nous avons été unis a
Dieu par des liens si puissants que rien ne saurait
jamais les briser (1). » Sainte Marie-Madeleine avait
coutume elle-méme de renouveler chaque jour ses
voeeux; car elle les considérait comme quelque chose
de divin, et un privilege singulier que Dieu confére &

(1, Vit., c. 118.



338 CAAPITRE Vil

a l'état religieux ; elle les regardait
t les trésors du paradis,» el les
haines de I'amour divin. »

Saint Francois Xavier renouvelait [réquemment ses
veeux ; et il disait que, toules les fois qu'il le faisait,
i] sentait sa jeunesse Se renouveler comme celle de
J'aigle ; aussi répétait-il sans cesse a ses freres en
religion qu'une rénovation quotidienne de leurs veeux
serait leur meilleur moyen de défense contre les atta-
ques et les embdches du démon. Lancicius nous
apprend que le pP. Cenuto, Jésuite italien, avait cou-
tume de faire une rénovation mentale de ses veEux
trois mille fois par jour, et durant une octave de
1'Epiphanie, il acquitlta fidelement les vingt-quatre
mille fois. On lit encore dans la vie du B. Alphonse
Rodriguez, frere lai de la Compagnie de Jésus, qu'il
renouvelait chaque jour ses veux, et que cette prati-
que entretenait dans un elat de ferveur constante.

Nolre-Seigneur lui fit comprendre que cette dévotion

6tail agréable a sa divine Majesté, et lui montra les

fruits qu’en retirerait son ame, ainsi que les graces
dont elle serait enrichie en retour. Un jour qu'il enten-
dait la messe et qu'il renouvelait ses veeux, en
remerciant Dieu de sa vocation religicuse avec une
grande ferveur, il recut une lumiére extraordinaire,
qui lui parut éclipser toutes les lumiéres créées. A
cette lueur, il vit 1a grandeur des bienfaits qu'il avait
recus jusqu’a ce moment, sa propre bassesse et son
indignité, et I'impossibilité ou il était de jamais
rendre a Dieu des actions proportionnées A ses bien-
faits. Lecceur rempli d'une sainte honte, il n'osa lever
ges yeux sur son bienfaiteur, ni meme ouvrir la
bouche pour le remercier, mais il se recueillit et s'hu-
milia en silence. Cependant Dieu, qui accueille tou-
jours avec plaisir Ja priére d'un cceur humble, fit
sentir au pieux religieux que cette muetite action de
graces était agréable aux yeux de sa divine Majesté,
et le saint ente2dit une yoix extérieure qui frappait

ceux qu'il appelle
comme le «prix e
aimail comme les « ¢

;T ey
R D s SR P T,

it
e




LOUANGE ET DESIR 339

son oreille : « Alphonse, disait-elle, persévére en ma
présence arenouveler tes veeux, et tout ira bien pour
toi ! » Cette faveur jeta 'humble frére dans une con-
fusion plus grande encore, et, se représentant son
indignité, il se crut le jouet d'une illusion diabolique.
Mais la voix de Dieu se fit entendre de nouveau:
« Alphonse, pourquoi crains-tu? Il n'y a l1a pour toi
aucun sujet de crainte, car il n’y a point d’illusion;
fais ce que je te commande ! » Et en méme temps le
Seigneur lui donna une intime conviction que tout
venait d'en haut. '

Lancicius rapporte une anecdote au sujet d'un
homme doué d'une grande prudence et de talents su-
périeurs, qui entra dans la Compagnie Toutes les
regles lui plaisaient, excepté celle qui prescrit la ré-
novation des veeux, et ¢ (il appelait une frivolité et
une impertinence. Quand vint le jour de renouveler
ses veeux, il sentit au fond de son cceur une grande
répugnance; toutefois, imposant silence & sa raison et
a son amour-propre, il fit ce qu'on exigeait de lui,
mais avec une telle confusion, qu'il savait & peine ol
il ¢tait. Dieu, cependant, récompensa son obéissance.
Lorsque le prétre, entre les mains duquel il avait re-
nouvelé ses veeux, vinl & lui avec le Saint-Sacrement
pour le communier, il vit Notre-Seigneur dans I'hostie,
se sentit inondé d'une délicieuse consolation, et recut
une lumiere quilui fit voir combien le renouvellement
des veeux est agréable & Dieu. 1l fondit en larmes, re-
connut son erreur, et 'abondance des graces divines
remplissait tellement son ccur, qu'il resta quelque
temps sans pouvoir parler (1).

Tout ce que nous venons de dire peut également
s'appliquer au renouvellement des verlueux desseins
ou des désirs héroiques. L'auteur de I'/mitation nous
invite & renouveler chaque matin les bonnes in-
tentions que nous avons prises, et & nous exciter ¢n

(1) Lanc., 26,



e

340 COAPITRE vid

méme temps 2 la ferveur, comme si notre copversion
datait de ce jour. Lancicius nous recommande coer-
taines catégories d'actes et de désirs héroiques qu'il
est bon de renouveler: 1° Les actes d’humiliation, en
vertu desquels nous reconnaissons notre néant. Notre-
Seigneur dit a Sainle-Marie-Madeleine de Pazzi :
« Toutes les fois que vous ferez un acte d'anéantisse-
ment, souvenez-vous que si une créature humaine ne
peut subsister sans un ceur, Yous ne pouvez subsister
sans moi. Tant que cette pensée demeurera en vous,
soyez slire que vous demeurerez unie avec moi; et ma
paix sera avec vous, lors méme que vous semblerez
soutenir des combats incessants contre les tentations
auxquelles je permettrai de vous assaillir, mais non
de vous vaincre. Plus vive sera leur attaque, plus
abondants seront les secow's que je vous préterai,
bien que vous n'en sentiez ni la présence, ni la dou-
ceur. »

Une autre fois, Jésus lui dit: « Ceux qui me servent
devraient le faire avec une telle humilité, que leur
ame cherchat A s'abaisser jusqu'au centre de la lerre,
car de méme qu'une fleche qui tombe ne s’arréte que
Jorsqu’elle a touché le sol, ainsi mon esprit ne repose

ue sur I'Ame qu'il irouve plongée au milieu de son
néant. » Ailleurs, Dieu le Pere dit encore a sainte Ma-
deleine : « L'échelle des paroles de mon Verbe est
plus haute que I’échelle de Jacob ; car le pied en est
posé sur I'ame qui, par I'humilité et la connaissance
qu'elle a de soi-méme, est abaissée au-dessous de
'abime le plus profond, et qui, en méme temps, par
la méme connaissance de son néant, s’éleve jusqu'a
moi. Et telle est la différence entre les deux échelles :
celle de Jacob ne montait pas au-dessus du ciel et
ne descendait pas au-dessous de la surface de la terre:
mais l'autre échelle s'éleve au-dessus des étoiles,
selon que 'ame s’humilie; elle peut atteindre méme
mon étre élernel, car son élévation dépend de I’humi-
lité de I'ame. » 2° Le désir et l'intention d’'éviter tout




LOUANGE ET DESIR 341

péché volontaire jusqu'aux moindres imperfections ;
de sorte que, & l'exemple de saint Augustin, nous
aimions mieux mourir que de commettre un péché,
ou bien, avec saint Jean-Chrysostéme, nous préférions
voir I'enfer sous nos pieds, que d'offenser Dieu. ou, en-
fin, selon I'hérofque maxime du bienheureux Alphonse
Rodriguez, nous soyons préls A tomber dans l'enfer
sans l'avoir mérité, plutbt que d'offenser Dieu par le
moindre péché véniel. 3° Le désir de souffrir toute
espéce de tourments pour 'amour de nolre aimable
Seigneur. Ce sont les sentiments que saint Ignace
s'efforce d’inspirer par la contemplation du royaume
de Jésus-Christ, dans la seconde semaine de ses exer-
cices : « O souverain Roi et Maitre supréme de toutes
choses, malgré mon indignité, confiant dans votre
grice et dans votre secours, voici que je viens m'of-
frir entierement 2 vous, et soumettre tout ce que j'ai
a volonté; déclarant, en présence de votre bonté in-
finie, de la glorieuse Vierge votre mere, et de la cour
céleste, que mon intention, mon désir et ma résolu-
tion est de vous suivre le plus possible, et d'imiter la
patience avec laquelle vous avez supporté les insultes
et les épreuves intérieures et extérieures. » 4° Les
désirs et les I'intentions touchant 'amour de nos en-
nemis. 5° Le désir et l'intention d’abandonner notre
volonté et notre liberté entre les mains de Dieu, sans
jamais chercher & reprendre ce que nous lui avons
donné, sans rien excepter du sacrifice.

Pour comprendre combien ces désirs, considérés
comme sacrifice d’amour, sont agréables a Dieu, il
suffit d'observer un fait, c'est qu'il a souvent inspiré
A ses serviteurs de pieux desseins qu'il n’avait pas
I'intention de leur faire exécuter, G'est Abraham qui
recoit I'ordre de sacrifier Iszac: c'est saint Philippe
bralant du désir d'aller précher I'Evangile dans les
l{ui_es, et de répandre son sang pour la foi. La Vie des
é‘amts nous offre une foule de traits de ce genre.
Uest pourquoi saint Frangois de Sales ne ge trompe




342 GHAPITRE VIII

pas, quand il dit que former des désirs de choses im-
possibles, touchant Dieu et ses perfections, est un
hommage réel, une preuve d'un véritable amour, qui
ne saurait manquer d'étre agréable & ses yeux. Nous
pouvons trouver la de nombreux sujets de réflexions,
ct, si nos ceeurs étaient ce qu'ils doivent étre, ils
en seraient touchés jusqu'a répandre des larmes abon-
dantes.

Tout en prenant soin, dans l'intérét de nos Ames
comme dans celui de la gloire de Dieu, de développer
en nous l'esprit de louange, il ne faut pas oublier que
cest moins une vertu qu'on puisse acquérir par soi-
méme, qu'un don de Dieu, qu'il faut demander par la
priere. Nous ne devrions pas négliger d'invoquer dans
ce but le patronage de sainte Gertrude, qui posséda
au plus haut degré, méme parmi les saints, un admi-
rable esprit de louange incessante. Si nous pouvions
'imiter en cela, peut étre arriverions-nous ensuite &
participer & sa pon moins admirable liberté d’esprit.
On ne saurait croire de quelle importance est cette
liberté, et combien elle a rapport a I'esprit de louange!
Je désirerais qu’on voulat éludier davantage sainte
Gertrude, car notre plus grand défaut consiste dans le
manque de liberté d'esprit. Cest ]a la principale rai-
son qui fait qu'un service d'amour est une chose si
rare parmi les chréliens. Certes, si les personnes qui
vivent dans le monde et qui fréquentent la sociéte,
désirent mener une vie dévote, elles ne doivent pas
s'imaginer qu'une vie monastique, plus ou moins dé-
guisée, plus ou moins tronquée, soit ce qui leur con-
vient. Leur position et leurs devoirs leur Otent le libre
usage de leur temps; elles ne peuvent diviser leur
journée en demi-heures, en quarts d’heures, comme 51
elles étaient dans un paisible cloitre, n’ayant d’autre
obligation que d’obéir & la cloche du couvent. C'est
pourquoi, dans neuf cas sur dix, dire aux personnes
de cetle catégorie de se tracer un réglement el de
s'astreindre a le suivre; les forcer & g'assujeltir & des

o

e ey




LOUANGE ET DESIR 343

heures fixes pour vaquer & leurs exercices de piété,
équivaut & dire aux personnes qui composent la so-
ciété moderne, qu'elles ne doivent pas aspirer & mener
ce qu'on appelle une vie dévote. Combien de gens ont
abandonné entiérement la piété, parce qu'ils avaient
essayé de suivre une régle, et qu'ils ont trouvé impos-
sible d'y rester asservis! Combien de gens, aprés
s'¢tre attachés scrupuleusement & leurs heures fixes,
a suivre de point en point leur chronométre, dans
I'accomplissement de pratiques divisées a I'infini, ont
ensuite tout abandonné parce qu'une santé faible, un
changement d'occupations, ou les plaisirs de la sai-
son sont venus déranger leurs heures fixes, et rendre
impossible leurs plans tracés sur le papier! Si le véte-
ment de la spiritualité se desséche, il n’est pas d'un
long usage. Il éclatera en une douzaine d’endroits
différents, dans le cours d'une semaine, comme I’habit
de peau dont se revétent les Patagons. Les gens du
monde ne tarderont pas a le jeter de (dté avec dédain,
et & se contenter d'une piété moins qu'ordinaire. I3
ont essayé de la spiritualité, mais ils n'ont pas réussi,
leurs efforts ont échoué; et, comme le genre de la
spiritualité qu'ils ont tenté n'a point été couronné de
succes, ils ne veulent pas croire qu'un autre pourrait
etre plus heureux. On ne s'imagine pas avec quelle
facililé on se met & l'aise dans les régions inférieures.
C'est 1a un phénomene aussi effrayant que difficile &
croire. Si ce n'était cette déplorable facilité avec la-
quelle on prend ainsi son parti, on pourrait ainsi es-
pérer que le sens commun, une honnédte pudeur, ot
unraisonnement discret finiraient par triompher. Mais
ce parti pris ressemble & la maniére d'agir du héris-
son. La rudesse ne le blesse pas, la douceur ne peut
le gagner, et la persuasion le laisse tel qu'elle I'a
trouvé, plein d'aspérités et intraitable.




34 CHAPITRE V1l

§ VIII. Esprit des Bénédictins.

Or, le mauvais succes de cette espace de piété d'or- ;
donnance, aussi bien que le préjugé qui repousse ]
toutes les autres, comme peu slres ou peu solides, ‘-
provient du manque de liberté d'esprit. Ou régne ia ‘
loi de Dieu, ou souffle 'esprit du Christ 1a est la li-
berté. Nul ne peut lire les écrivains spirituels de I'an-
cienne école de saint Benoit, sans remarquer avec ad-
miration la liberté d’esprit dont leur 4me était pé- |
nétrée. C'est précisément ce que nous avons le droit f
d'attendre d’un Ordre dont les traditions sont aussi J‘
respectables. Ce serait un grand bien pour nous que ‘
de posséder un plus grand nombre d’exemplaires et J
de traductions de leurs ceuvres. Sainte Gertrude en
estun bel exemple; elle respire partout I'esprit de
saint Benoit. Il y a des traités complets de la vie spi-
rituelle que les gens du monde lisent d'un bout &
I'autre, etils sont sincérement convaincus que la mé- 1
thode qu'on leur propose est une contrainte a laquelle 5
ils ne pourraient essayer de se soumettre sans indis-
crétion. D’apres cesrigides auteurs, tout jeune homme
doit mener une vie de séminariste ou renoncer en
tisrementa la dévotion. Toute jeune personne doit
étre une religieuse moins 1'habit, ou, sinon, aban-
donner tout espoir de devenir tant soit peu rueilleure
que la plupart de ses compagnes. Oh | quels obstacles
une pareille doctrine apporte & I'amour, & un amour
sage, & un amour tel que Jésus en demande & chacun
d’entre nous! Faire du monde un immense couvent,
plus ou moins relaché, ce n'est pas la le moyen de
servir les intéréts de notre aimable Maitre. Les régle-
ments spirituels peuvent produire la confiance en
soi-méme. Ils ne sont que d'une médiocre utilité a lo
véritable, simple et constante piété. L'esprit de la re-
ligion catholique est un esprit d’'aisance, un esprit ue

e st

;__#



LOUANGE ET DESIR 345

libertd ; et c'était la surtout l‘apanage'deg Bénédictins
ascétiques de la vieille école. Les écrivains modernes
ont cherché A toutcirconscrire, tout resserrer, et cette
déplorable méthode a causé plus de mal que (-ie bien.
En effrayant le monde, ils diminuent la dévction; en
la surchargeant ils I'abaissent. |

Il est assez difficile de parler deliberté d’esprit sans
avoirl'airderecommanderlanégligence ou de soutenir
'inexactitude, la paresse oule caprice. Mais nous pou-
vons nous avancer 3 pas sirs en nouséclairant, comme
d'un flambeau, de la vie de sainte Gertrude. Les traits
suivants de sa vie (1) serviront A faire voir de quelle
délicieuse liberté d’esprit elle jouissait. Jamais on ne
la vit s'abstenir de la sainte communion, par crainte
des dangers que courent, selon certains livres spiri-
tuels, ceux qui communient sans s’y étre préparés di-
gnement. Au contraire, plus elle étail vivement pé-
nétrée de ses imperfections, plus était grande 'ardeur
avec laquelle elle accourait vers notre adorable Sau-
veur, soutenue par la confiance et l'ardent amour
qu'elle avait pour son Dieu. Cequil'excitait dagirainsi,
¢tait un sentiment d'humilité qui lui faisait regarder
comme inutiles, et presque indignes deconsidération,
toutes les bonnes ceuvres qu’elle pouvait accomplir,
et toulesles pratiquespar lesquellesles hommes picux
ont coutume de se préparer a4 la communion. Par la
méme raison, elle ne s'abstenait jamais d'approcher
de la sainte Table, ainsi que le font beaucoup de per-
sonnes, lorsque, par hasard, elle n'avait pas accompli
tous ses exercices ordinaires; car, en présence dudon
gratuit qui nous est accordé dans 1'Eucharistie, tous
les efforts de la dévotion humaine lui paraissaient
comme une goutte d'eau comparée aux immenses ré-
servoirs de I'Océan. Ainsi, sans trop s'attacher & au-
cune de ses préparations particulidres, elle se reposait
Bur la condescendance inlinie de Dieu, et ne s'inquié-

(1) Vita, 1, 92,




346 CHAPITRE VIII

tait que de recevoir cet auguste sacrement dans un
cceur bralant d’amour.

Un jour qu'elle voyageait, elle tomba, par accident
d'une dangereuse hauteur. Pleine d’'une sainte joie,
elles'écria : « Oh| mon aimable Sauveur, quel bon-
heur pour moi si cette chute et abrégé le chemin qui
me reste & parcourir pour venir jusqu'd vous! »
Quelques-unes de ses compagnes furent tant soit peu
scandalisées de 1'entendre parler ainsi, et lui deman-
derent si elle n’aurait pas peur de mourir sans rece-
voir les sacrements. « Je désire de tout mon cceur, ‘
répondit-elle, étre fortifiée par lessacrements avant de
mourir ; mais j'aila hardiesse de mettre la Providence
de mon Seigneur et mon Dieu au-dessus de tous les
sacrements, et je crois que c'est 1a la meilleure pré-
paralion & la mort. Peu importe que ma mort soitlente
ou soudaine, pourvu gu'elle soit agréable aux yeux
de Celui vers lequel j’espére qu'elle me conduira. Car,
quel que soit mon trépas, j'ai confiance dans la misé
ricorde de Dieu, sans laquelle je serais perduea ja-
mais, lors méme que toute ma vie aurait été une pré-
paration a la mort. »

Une personne pieuse avait longtemps prié pour ob-
tenir quelque grace parliculiere, et Dieu n'exaucait
pas ses priéres, ce qui la fit tomber dans un étal dan- E
gereux de découragement. Enfin Dieu lui dit: «J'ai
tardé 4 vous exaucer, parce que vous n'aviez pas assez 3
de confiance dans les effets de ma miséricorde. Imitez l
la vierge de mon choix, imitez Gertrude, qui se re- |
pose si fermement sur ma Providence, qu'il n’est rien i

I
\

qu'elle n’espere de ma libéralité infinie : c’est pour-
quoi je ne saurais lui rien refuser de ce qu'elle me de-
mande. »

On trouve une autre preuve caractéristique de cet
esprit daus la coutume suivante, qu'elle suivail inva- |
riablement : elle ne voulait jamais choisir ses véte-
ments, ni rien dont on lui offrait le choix, mais elle
fermait les yeux, étenduil la main, el prenait la :

L +-—~




LOUANGE ET DESIR 347

premidre chose qu'elle touchait. Aussitot qu’elle
J'avail prise, elle 8’y attachait comme & un présent
qui lui venait de la main de Dieu ; par un effet de sa
gratitude, son indifférence pour cet objel se changeait
en une sorte d'affection. Réfléchissez un peu sur cette
conduite, vous y trouverez de quoi corriger la roideur
de la votre et de quoi modifier vos idées sur la sainte
indifférence.

Voici un tableau de la vie de sainte Gertrude. Un
jour que sainte Mathilde chantait dans le cheeur, elle
vit Jésus assis sur un trome élevé, et, Gertrude qui
montait et descendait devant lui, sans jamais dé-
tourner les yeux de la face de son Rédempteur, et
semblait en méme temps vaquer a une foule de
devoirs extérieurs. Tandis que Mathilde, remplie
d'étonnement, contemplait ce spectacle, elle entendit
Notre-Seigneur qui disait: « Ceci estl'image de la vie
que ma fille bien-aimée, Gertrude, méne en ma pré-
sence. Elle marche toujours devant moi. Elle ne
donne point de repos & ses désirs, point de tréve
A sa sollicitude, jusqu'a ce qu'elle ait trouvé ce qui
est le plus prés de mon ceeur, ce qui m’'est le plus
cher! et aussitot qu'elle 'a découvert, elle s'en
acquitte avec une scrupuleuse fidélite. Mais ce que
j'aime le plus en elle, c'est qu'elle ne s'arréte point
12 : elle se remet & l'ceuvre aussitOt sans jamais
cesser de rechercher ma volonté, afin de ranimer son
ztle par de nouvelles actions et par de nouvelles pra-
liques de vertu. C'est pourquoi sa vie entiére n'est
qu'une chaine non interrompue de louanges offertes
2 mon honneur et ma gloire. « Sainte Mathilde se
rapﬁpela aussitot la faiblesse ordinaire d'une piété
active et pleine de zdle, car elle croyait l'avoir remar-
quée dans sa chere Gertrude et se hasarda & dire:
« Mais, Seigneur, si la vie de Gertrude est aussi par-
faite, comment se fait-il qu'elle ne puisse supporler
les défaiu-ts des autres et qu'elle les exagére autant? »
Nolre-Seigneur lui répondit avec wne admirable

R



348 CHAPITRE VIIl

douceur : C'est parce qu'elle ne peut supporter la
moindre tache sur son propre ceur, qu'elle ressent
aussi vivement les chutes de son prochain. » On
pourrait écrire sur cette seule remarque presqu’un
volume entier de commentaires spirituels |

Encore un trait. Ecoutons le témoignage méme de
Dieu : un saint homme supplia Dieu, dans ses prigres,
de lui faire connaftre ce qui lui plaisait tant dans sa
Gertrude. Le Seigneur daignalui répondre que c'était
I'indépendance de son cceur. Le saint homme, qui
estimait ce don beaucoup au-dessous de sa juste
valeur, répliqua avec un certain étonnement: « Et
moi, Seigneur, je croyais que ce qui vous plaisait le
plus dans son 4me, c'était la parfaite connaissance
qu'elle a d’elle-méme et I'amour ardent auquel vous
lui avez fait la grice de parvenir. » « Il est vrai, reprit
Notre-Seigneur, que ce sont 12 deux grandes perfec-
tions ; mais la liberté d'esprit les renferme toutes
deux, et constitue elle-méme un don siprécieux, un
bien si parfait, qu’elle suffit pour faire arriver une
ame A la plus haute perfection. C’est elle qui dispose
le ceeur de Gertrude & recevoir & chaque moment de
sa vie quelque faveur nouvelle, et qui 'empéche de
s'attacher a rien de ce qui pourrait me déplaire ou
me disputer I'empire de son cceur ».

Telle était cette sainte, la sainte des louanges et
des pieux désirs | Oh | plat & Dieu qu’elle pat revenir
sur la terre, pour étre ce qu’elle y fut autrefois, le
docteur et le prophéte de la vie inlérieure, comme
Débora qui, assise sous les palmiers du mont
Ephraim, chantait ses cantiques et jugeait Isragl.

Apres avoir déja tant parlé du peu de succés qu'ob-
tiennent généralement les personnes qui vivent dans
le monde et qui aspirent a la dévotion, je ne puis
m'empécher, bien que mon sujet ne l'exige pas
nécessairement, d'ajouter encore quelques mots.
Depuis que Dieu a fermé le jardin d’Eden etl'a caché
4 nos curieuses investigations, on dit que rien ne




LOUANGE ET DESIR 349

ressemble autant & un paradis terrestre qu'un noviciat
de Jésuites. Hélas | on ne peut transformer le monde
en un lieu semblable. Les gens du monde doivent
essayer de mener une vie angélique, non pas dans_ la
tranquille relraite de Saint André, ou 1'on respire
I'air de la sainteté, mais au milieu des distractions
d’une vie bruyante. Pour vivre comme dans le cloftre
aumilieu du monde, il faudrait, si je puis parler ainsi,
enfermer le monde avec nous dans nolre cellule, et ne
pas faire attention a ce dangereux compagnon. (']‘.est
pour avoir voulu mener une vie de moine au milieu
du monde, el faire de 1'état séculier une .contrefacon
du couvent, qu'une foule de gens de bien ont échoué
dans leurs efforts pour devenir meilleurs.

Mais il est encore une autre cause de cet insucces.
La vie contemplative est tolalement différente de la
vie active; chacune ases occupations et ses habitudes.
Il faut, dans 'une comme dans I'autre, &tre consé-
quent avec soi-méme, le succes est & ce prix. Or, a
'exceplion d'un tres petit nombre de personnes
favorisées d'une vocation ‘particuliére, les gens du
monde sont appelés A mener une vie active. Mais
voici I'erreur dans laquelle on tombe trés fréquem-
ment : on limite toute la spiritualité aux exercices
Intérieurs, tandis que toute la vie active esl consacrée
4u raonde, et uniquement au monde, absolument
¢omme chez les Méthodistes (secte protestante) qui
douqen} le dimanche a I'exercice de la religion, et
les six jours de la semaine tout entiers aux affaires
I(ﬂ*énatux _plalsu-s. Les per_so.nne:-s de cette catégorie ne

point entrer le_ christianisme dans la vie active.
e ot cas o e 1% O
Menades et les parlies de plajsi vef- o a8 ro-
Succomber et ’ bdi o tisir. La religion finit par
rable concord pt&I‘Eﬂ d‘lquer tormeoits dans un miss-
présume (1 dias.' n éautres terples: cher.lecteur, je
en mutiérJ A Je pr Sume, car je n'oserais affirmer
¢ de science spirituelle), je Présume, dis-je,

;_k



350 CHAPITRE Vil

que nous ne saurions mener une vie dévote dans lo
monde, sans nous occuper aclivement des pauvres
Visiter les malades, contribuer au développement
des écoles, fréquenter les hopilaux, s’intéresser aux
pécheresses pénitentes et aux enfants trouvés, tel est,
dans mon opinion, le secret de la perfection dans le
monde. Vivre de la vie contemplative dans le monde
pendant trois heures par jour, est une conduite bien
digne d’éloges. Mais, malheureusement, elle est,
pour 'ordinaire, de courte durée. Que diriez-vous si
j'avais raison et si la cause de la chute de tant de
personnes pieuses était réellement la mauvaise dis-
tribution qu’elles font de leurs ceuvres, en consacrant
a Dieu toute la vie intérieure, et la vie active tout
enticre au monde? Que diriez-vous, s'il était vrai,
comme je le pense, que les riches, pour devenir
saints, doivent se dépouiller de leurs trésors et
s'ensevelir dans un couven{, ou bien travailler de
leurs mains pour ceux qui sont au-dessous d’eux, et
se faire les amis des pauvres?

Votre vie de chrétien se compose de la messe, de
la communion, de la méditation, de I'’examen de cons-
cience, de quelques petites austérités et d'autres actes
analogues : exercices qui sont tous plus ou moins
contemplatifs. Sans doute, tout cela est excellent;
mais Dieu demande de vous quelque chose de plus.
Vous étes appelé & mener une vie qui soit tout
ensemble chrélienne et aclive ; et si vous étes riche,
vous étes réservé a un apostolat qui consiste & rem-
plir constamment un ministére de charité envers les
pauvres. Parcourez les pays catholiques ou les pieuses
personnes de la classe moyenne se trouvent en grand
nombre, ou ¢lles multiplient leurs bonnes ceuvres ot
brillent de tout I'éclat de leur beauté spiriluelle; il
semble la que le secret du salut consiste dans cette
glorieuse activité dont les pauvres sont I'objet. Quand
vous sortez de prier ou que vous quittez l'église,
Vous ne pouvez pas, sans vous rendre singulier,

|




LOUANGE ET DESIR 351

exprimer dans la conversation les impressions que
v us apportez avec vous; et, d’ailleurs, la priere est
comme une fleur délicate épanouie sur I'dme, et que
l'air vicié des appartements du monde ne tarde pas
3 {létrir ; mais au sortir de la mansarde du pauvre ou
de 'hopital, de l'asile des orphelins ou de la cellule
de la fille repentie, vous étes environné d'une atmos-
phere enchantée, espece d’armure céleste sur laquelle
viennent s'émousser les Lraits empoisonnés du
monde, désormais impuissants sur vous. Cette ceuvre
est une plante vivace; un sourire ne la flétrit pas ;
une parole ne la tue pas, une calomnie ne la fane pas
comme cette tendre fleur exotique qu'on appelle la
priere. Partout ou estle monde, 'dme est en danger :
mais il n'est guére d'amufement, de plaisir ou de
mode qu'une ardente charité envers les pauvres ne
puisse dépouiller de tous ses dangers, et méme sanc-
tifier. Soyez-en convaincus, 0 vous qui vivez dans le
monde ! la chalité pour les pauvres et la perséve-
rance sont pour vous inséparables; la présence des
pauvres est pour vous la méme chose que la présence
réelle de votre Seigneur.

Quel miracle n'est-ce pas que Dieu aime les
hommes | En réalité, est-il en eux quelque chose qui
lguisse les faire aimer ? Si nous comparons nos qua-
lités naturelles & celles des anges, comme nous
paraitrons petits!| Si nous considérons que les
animaux remplissent la fin de leur création infini-
ment mieux que nous, de quoi serons-nous fiers ?
Dieu a éprouvé les hommes en maintes circonslances,
et toujours ils ont failli, & cause de leur égoisme qui
surpasse toute expression. D'abord, le paradis
terrestre et la premiére chute. Chacun sait ce qui
arriva alors. Dieu fut mis dans la balance avec une
pomme ; la pomme 'emporta. Plur tard vintle déluge,
qui fut un chdtiment terrible, mais que la misé-
Il;llti;;rde accompagn‘a. Bienltot cepe.ndant Dieu n’est

connu que d'une seule famille, celle des pa-




359 CHOAPITRE VINI

iriarches. Puis vinrent les Juifs. La patience de Job
n'est qu'une faible image de la longanimité donl Dieu
fit preuve envers son peuple. Il répandait ses bienfaits
sur Israél, et Israélle méprisait; il punissait, et les
cceurs n'en devenaient que plus durs. Il leur envoya
son Fils etilsle crucifiierent. Ce fut alors qu’ils furent
livrés aux Romains. Ceux-ci se rendent maitres de la
nation et du pays, et brilent la ville et le temple. Re-
gardez le monde depuis que Jésus-Christ a été
crucifié : il semblerait que la Passion de notre divin
Sauveur n'est qu'une entreprise avortée, tant la face
du monde, tant son esprit, tant ses mceurs sont peu
changés. Les effets de I'évangile sur le monde
semblent se réduire d'abord & I'épisode d'un roman
extraordinaire intercalé dans I'histoire, et ensuite a
quelques mots nouveaux introduits dansles différentes
langues pour exprimer les phénomeénes et le génie de
I'Incarnation. En jetant les yeux sur le monde en
général, peut-on découvrir d'autres résultats que I'E-
vangile y ait produits? Nous autres chrétiens, nous
offrons le plus triste spectacle. Quel respect avons-
nous pour nos sacrements ? Combien d'entre nous
servent leur maitre crucifié avecun généreux amour?
Oui, si Dieu aime les hommes, c'est un véritable
miracle ; et pourtant, comme il les a aimés! Il ne
s'est pas fait ange pour l'amour des anges, mais
pour l'amour des hommes, s'est fait Homme. Qui
pourrait croire & un tel excés d'amour s'il n’était
attesté par la Sainte Ecriture? C'est 1A un mystére
impénétrable, mais dont la vérité nous est garantie
par ces paroles de la Sagesse éterrnelle : « J'ai 616
établi des I'éternité, et désle commencement, avant
que la terre fat créée. Les abimes n’'étaient point
encore, lorsque j'étais déjd congu, les fontaines
n'étaient point encore sorties de la terre, la pesante
masse des montagnes n'était pas encore formée ;
J'étais enfanté avant les collines. Il n’avait point
encore créé laterre, ni les fleuves, ni affermi le monde

e T e

e r————— e —— e

S—

'L
'.
.f
F
1




LOUANGE E1 DESIR 353

sur ges poles. Lorsqu'il préparait les cieux, j'étais
présent ; lorsqu’il environnait les abimes de leurs
bornes et qu'il leur prescrivait uneloi inviolable,
lorsqu'il affermissait I'air an-dessus de la terre et
qu'il dispensait dans leur équilibre les eaux des
fontaines, lorsqu’il renfermait 14 mer dans ses limites,
et qu'il imposait une loi aux eaux afin qu'elles ne
passent point leurs bornes, lorsqu’il posait les fonde-
ments de la terre, j’étais avec lui et je réglais toutes
choses ; j'étais chaque jour dans les délices, me
jouant sans cessé devant lui, me jouant dans le
monde, et mes délices sont d'étre avec les enfants et
des hommes (1). »

Mais, si c'est un miracle qué Dieu aime les hommes,
c¢’en est un autre non moins grand que Dieu permette
aux hommes de l'aimer. Quelles paroles pourront
exprimer la grandeur du privilége que nous possé-
dons d’aimer un Dieu dont la beauté est incompréhen-
sible, la bonté ineffable etla sainteté infinie ? On pour-
rait croire qu'un tel amour de notre part n'est qu'une
insolente profanation ; et que, s'il nous était permis
d'avoir pour Dieu un amour instinctif, semblable &
celui de la brute qui patt I'herbe des champs, ou de
I'oiseau qui boit I'eau du ruisseau, ce serait déja assez
d’honneur pour nous. Que si, nédanmoins, dans son
inlinie miséricorde, il nous permet de I'aimer ce doit
étresansdoute au prix de notre sang, des souffrances,
des humiliations, de la pénitence, et enfin d'une
abnégation compléte de nous-mémes. Ah! Dieu de
bonté ! tout cela est bien vrai, mais ce n'est pas nous
dont le sang coule, ni nous qui souffrons, ni nous
qui sommes humiliés ; ¢'est luil Il pleure pour nous
faire sourire; il verse son sang pour que nous
s0yons sauvés ; il se laisse outrager afin que nous
nous réjouissions ; il tremble, 11 est inquiet, abattu,
il sue du sang, afln que nous soyons en paix avec

(1) Prov, vwm.




354 CHAPITRE VII

nous-mémes, tranquilles sur la terre, dans I'amitié de
Dieu, et remplis d'une douce confiance dans l'avenir
éternel qui nous atlend. Non content de nous per-
mettre de I'aimer avec tendresse, il dispose tout de
maniére & nous rendre l'amour plus facile. Il consi-
dere les simples désirs de nos ceeurs comme des actes
réels ; et il nous permet de I'aimer, de le glorificr, de
nous enrichir nous-mémes de mérites, par des moyens
qui attireraient le sourire sur les lévres del'incrédule,
tant ils ressemblent & un conte fait & plaisir, aux arti-
fices dont se sert un bon pére, aux jeux d’'un amour
enfantin. Si telle est notre condition sur la terre, que
sera-ce dans le ciel ? Isa¥e et saint Paul nous ont dit
que toute tentative pour le découvrir serait vaine. Il
nous faut d'autres yeux pour le voir, d’autres oreilles
pourl'entendre, une autre intelligence, un autre ceeur
pour le concevoir. Est-il vrai qu'un tel bonheur doive
un jour étre notre partage? Oui, le sang de notre
doux Jésus nous en est un gage assuré. Mais qu'avons-
nous fait pour nous en rendre dignes ? Est-il quelque
proportion entre I'ceuvre et la récompense ? Non, non,
il n’en est point. Tout nous vient de Jésus. Jésus est
la clef mystérieuse qui ouvre en notre faveur tous les
trésors du Peére éternel. Jésus est l'explication de
tous les secrets divins. Quelle religion! quel Dieu |
Sachez, 6 habitants de la terre ! sachez que Dieu n’est
pas comme vous le croyez. Nous pouvons tous aimer
Dieu autant qu'il nous plait, et de toutes les maniéres
que notre imagination nous suggeére. Je voudrais que
les anges pussent proclamer cette consolante vérité a
toule heure du jour et de la nuit, au son de la trom-
petle, aux quatre coins du monde! Si, A cette nou-
velle, les hommes abandonnent leurs affaires tempo-
relles pour devenir, comme les pécheurs de Galilée,
des hommes absorbés tout entiers par les affaires du
ciel, ce n’est la que ce qu'on a le droit d'attendre. La
permission d'aimer a I'infini! voild le privilege de la
créature ; et, Dieu, I'a acheté au prix de son sang.

(

A p A A B g




LOUANGE ET DESIR 355

velle religion ! quel Dieu! ‘
gst—ce 1a le terme ou s'arrétent les miracles ? Non !

il en est un plus grand encore. C'était déj"a une grande
merveille que Dieu aimat les hommes. G'était quelque
chose de plus étonnant encore qg'll agréa!; leur amour-.
Mais ’homme peut surpasser Dieu, il fait un prodige
infiniment plus surprenant que les deux autres; ayant
le pouvoir d’aimer Dieu, il ne 'aime pa..s!... Pourrait-
on croire i une pareille ingratitude, si malheureusq-
ment on n’en était témoin ? Oh! sil'habitude rf’avaft
pas endurci nos ceurs, une pareille malice exmte'ralt
en nous autant d’horreur qu'un abominable pa.rric}de.
Nous ne saurions qu'en penser. Nous n'arriverions
que par degrés & y croire, et & mesure que nous y
ajouterions foi, nous nous sentirions frappés de stupé-
faction. Mais l'oubli de Dieu est dans l'ordre des
choses, et personne ne songe guére a remarquer ce
phénomene. Hélas! si nous pouvions le voir tout a
coup, tel que la foi nous le présente, nous voudrions
avoir des larmes de sang pour effacer notre infamie |
Et que peut-on dire aux hommes, pour les exciter &
aimer Dieu, qui soit comparable & ce que ce Dieu a
déja fait pour eux? Il y a tant d'éloquence dans sa
miséricorde, tant de tendresse dans sa bonté, tant de
persuasion dans son indulgence, que, s'il échoue dans
sa tenlative, les hommes peuvent se dispenser de pré-
cher son amour. Telle était probablement la pensée
de saint Paul, qnand il parlait de la folie de la prédi-
calion. Jésus crucifié¢ était a lui seul le sermon et le
prédicateur ; que fallait-il de plus? Il y aurait de la
folie a le demander. Seulement, dans son amour, Dieu
nous permet de précher ; nous rencontrons I'amour
a chaque pas, nous nous heurtons contre lui a chaque
détour ; Dieu nous permet d'employer les paroles de
son alliance, pour faire voir aux hommes le peu
d'amour qu'ils ont pour lui, en leur disant ce grand
amour qu’il a pour nous. La grandeur de son amour
le manifeste une fois de plus par ce pouvoir qu'il




356 CHAPITRE VIl

nous donne de conquérir le monde par cette folle de
la prédication. Mais vous et moi, nous l'aimons ! Eh
bien ! c'est encore la une autre merveille ; comment
se fait-il que nous ayons ce bonheur, quand autour
de nous tant d'autres en sont privés? C'est simple-
ment un don qu'il nous accorde, une grice qu'il nous
fait. LA encore nous retrouvons Jésus. Il nous a en-
seigné A aimer, et voyant le peu d'aptitude de ses
scoliers, il a pris de I'amour dans son ceeur sacré et
I'a mis dans le notre, afin que par 14 nous aimions
Dieu. Et toute la part que nous avons prise & cette
ceuvre, c'est d'avoir négligé l'entretien de la lampe, et
d'avoir laissé sa flamme baisser, baisser toujours. 1l
semblerait qu'il ait choisi & dessein ceux qui sont le
moins capables de I'aimer. Vous et moi nous devons
certainement le sentir. Nous pourrions nommer une
foule de personnes qui ne l'aiment point, et qui, ce-
pendant, ont un cceur mille fois plus généreux que le
notre, et eussent été d'un mérite éminent, si Dieu les
et choisies. '

Misérables que nous sommes ! Pourquoi Dieu n’a-
t-il pas tiré du néant, préférablement & nous, des
ames qui 'auraient aimé et glorifié, et qui n'auraient
pas eu la bassesse des notres? C'est qu'il aimait nos
Ames, c'est qu'il nous aimait. Il nous a choisis de
toute éternité, il nous a donné une préférence éter-
nelle, il nous aime d'un amour infini. Pourquoi ? cette
question demeure 3ans réponse. Il nous aimait, il
nous a choisis, voila tout. Qu'avons-nous donc & faire
avec ce monde qui n'aime pas Dieu? Ah | c'esl 1a la
véritable question. Nous avons peut-étre la téte et le
cceur pleins d'un multitude de plans plus ou moins
sages, plus ou moins héroYques, & I'aide desquels nous
voulons servir Dieu, procurer sa gloire, et parvenir
3 l'aimer. C'est bien. Cette pensée nous occupe jour
et nuit. Mais que pouvons-nous faire ? quelle est I'en-
treprise la plus voisine de ['infini que nous puissions
tenler ¢ corument pourrons-nous étre & la fois anx




LOUANGE ET DESIR 357

quatre coing du monde ? Yoici la réponse ; je conviens
qu'elle ne satisfait pas & toutes les nécessités; maig
enfin c'est une réponse qui a sa valeur : Nous pou-
vons beaucoup faire, & l'aide de 'amour et de I’esprit
de réparation.

Oh! faisons quelque chose pour I'amaur de Jésus!
Pouvez-vous voir I'amour divin errer de cceur en
cceur sans étre louché de sa misere? Il n'est pasde
mendiant sur la terre aussi méprisé que celuj par
qui le monde a été fait el par qui i] subsiste, Portez
un cceur & lui donner 'aumoéne en I'honneur du Pére;
en I'honneur du Fils, réparez le refus qu'il a essuyé
auprés d'un autre, et redoublez vous-méme d'amour,
en I'honneur du Saint-Esprit. Il est rare de vair un
homme entreprendre une chose sans en poursuivre
I'exécution; peu de personnes manquent leur but,
quand elles y lendent avec force ot persévérance. (Jhl
quel admirable suceés couronnerait nos efforts, si
quelques-uns d'entre nous prenaient une détermina-
tion inébranlable, et se disaient : « Je suis résolu a
faire aimer Dieu davantage parmi les hommes. Je ne
veux pas élre venu au monde pour rien. Puisque
Dieu m'a créé, ce ne sera pas en vain. Quelque peu
que ce 80it, je contribuerai & faire aimer Dieu davan-
tage parmi les hommes. » Avons-nous jamais pris
une semblable résolution ? Prenons-la maintenant,
J'ai foi en elle, Quand commencerons-nous? Aujour-
d’hui, Tres bien. Nous avons désormajs une tiche
fixée, et cette tdche sera pemplie, O majesté d'un
Dieu bien-aimé| Par le coeur de Jésus, nous vous
promettons de faire de grandes et généreuses choses
pour yous |

§ 1X. Marie, Jésus, Dien,

1 serait superflu de faire voir ici de quelle utilitd
la pratique des louanges et des désirs pout nous étre




358 CHAPITRE VIIl

pour augmenter la gloire de Dieu, et lui faire répara-

tion de la froideur desautres a son égard. Mais, quand

nous avons 6puisé ces ressources, et fait tous nos

efforts, les résullats paraissent encore si petits, que

nous éprouvons le besoin de recourir a la doctrine et

a la pratique de l'oblation, pour suppléer a ce qul

nous manque. Et vers qui, alors, nos yeux se tour-

nent-ils naturellement? Vers Marie, vers la Mere

Immaculée de Dieu, vers celle qui non seulement fut
concue sans tache, mais qui ne fut méme jamais

comprise dans le décret qui concernait le péché.

Nous n'aurions jamais connu Dieu comme nous le
connaissons, sans le secours de Marie. Elle refléte &
nos yeux l'éclat de la magnificence de Dieu. Sa di-
gnité est la plus sublime qui puisse étre, comme
saint Thomas le remarque, etla toute-puissance méme
n'en saurait créer une plus élevée. Elle est comme
un trophée d'amour auquel les trois personnes di-
vines ont attaché tous les dons et toutesles préroga-
tives qu'une créature est capable de recevoir. Elle
est revétue tout entiere de la beauté de Dieu. Il s’est
communiqué a elle d'une maniéere que nous ne sau-
rions exprimer. L'Eglise donne & Marie des noms
qui nous remplissent d’étonnement, comme si elle
avait emprunté les titres du Tres-Haut, et possédait
ses divins attributs. Nous sommes autorisés par la
sainte Ecriture & parler d'elle en des lermes qui
semblent ne convenir qu'a la Sagesse incréée du Pére.
Le Fils a transféré a sa Mere ce qui est & luien
propre. Elle est a elle seule plus que tout lereste de
la création, plus digne, plus belle, plus puissante,
]31‘,15 chérie de Dieu; aussi est-elle en présence du
belgneRr comme « I'hymne ineffable qui lui convient
dans blO‘n. » Elle est toute louange, toute action de
graces. C'est sur elle que se repose la miséricordieuse
complaisance du Créateur; c'est sur elle qu'il répand
Bes ‘Plus douces bénédictions. Il trouve en elle son
plaisir. Les louanges de Marie sont donc comme un

e e ————



LOUANGE ET DESIR 359

culte infini que nous pouvons offrir & Dieu. Aulre-
fois, les serviteurs de Dieu prenaient pour sujetde
Jeurs cantiques les mers et les montagnes, les oiseaux
et les poissons, la chaleur et le froid, les puits et les
vallées, les animaux et les hommes. Ils les chargeaient
de louer, d'exalter et d'élever au deld des cieux la
gloire et la bonté de Dieu. Mais Marie est le cantique
des chrétiens. L'Eglise nous invite & remercier dans
I’¢lan d'un ardent amour la trés sainte et indivisible
Trinité, & cause dés dons et grdces dont Marie a été
comblée; et plusieurs indulgences sont attachées a
cette dévotion. Examinez tout ce qui est renfermé
dans cette invitation. Entrez dans l'esprit de I'Eglise.
Souvenez-vous que Marie est le cantique des chré-
tiens.

Qu’elles sont douces, les louanges de Marie | Est-il
rien au-dessus de leur suavité ? Tendre Mére, quelle
joie pour mous de songer que vous étes la louange el
I'hymne vivante de Dieu! Qu'elles sont douces, qu'elles
sont belles, les louanges dela Vierge immaculee !
Est-il rien de plus doux et de plus beau? Oui,
aimable mére ; oui, il est quelque chose de plus doux
et de plus beau encore, et nul ne le sait mieux que
vous. « Il était un cedre sur le Liban ; ses branches
étaient belles et touffues ; il était fort haut, et son
sommet s'élevait au milieu des branches épaisses. Les
pluies 1'avaient nourri; un grand amas d'eau l'arro-
sant 1'avait fait p ousser en haut ; les fleuves coulaient
tout autour de ses racines, et il avait envoyé ses ruis-
seaux a tous les arbres de la campagne. Cest pour-
quoi il avait surpassé en hauteur tous les arbres de la
contrée ; son bois avait poussé fortement, et ses bran-
ches s'élaient étendues, a cause des grandes eaux qui
'arrosaient. Et, comme son ombre s'étendait fort
loin, tous les oiseaux du ciel avaient fait leur nid sur
ses branches, toutes les bétes des foréts avaient fait
leurs petits sous ses feuilles, et un grand nombre de
nations habitaient sous l'ombre de ses rameaux. u




360 CHAPITRE V1II

était parfaitement beau dans sa grandeur et dans
I'étendue de son bois, parce que saracine était pres
des grandes eaux. Il n’y avait point de cedres dans le
jardin de Dieu qui fussent plus hauts que celui-la; les
sapins ne l'égalaient point dans sa hauteur, niles
platanes dans I'étendue de ses branches; il n'y avait
point d'arbre dans le jardin de Dieu qui ressemblat a
celui-la, ni quilui fat comparable en beauté (1). »

Admirez la douceur avec laquelle le Prophete parle
de la sainte humanité de Jésus. — C'est bien plus a
lui qu'a notre sainte Mére que le Pire céleste s'adresse
quand il dit : « Montrez-moi votre visage ; que votre
voix se fasse entendre & mes oreilles; car votre voix
est douce et votre visage agréable (2). » Et quelle
gloire pour Marie! La voix de Jésusrésonne comme
la sienne, et la face du Fils resplendit comme les
trails de la Meére! Mais qui pourrait exprimer les
louanges que la voix de Jésus chante ala gloire de
Dieu? Up ange ayant fait entendre pendant un instant
sa voix céleste & l'oreille de saint Francois, ]e bien-
heureux senlit qu'il serait mort de joie, si cette mu-
sique s'¢tait prolongée un moment de plus; quelle
doit donc étre la voix de la sainte humanité de
Notre Seigneur? Oh! quel bonheur de s’agenouiller
pour louer Dieu en silence, en songeant que la voix
de Jésus adresse & son Pére un cantique divin de
louanges ineffables! Oh ! quelle consolation de savoir
que Dieu recoit enfin des louanges dont le prix est
infini, & cause de l'union bénie du Verbe avec la
sainte humanité de Notre Seigneur ?

Mais c'est aux Bienheureux seuls qu'il appartient
de traiter convenablement ce sujet. Laissons donc
parler saint Frangois de Sales : » Aprés avoir oul
toutes les louanges que tant de créatures différentes,
a I'envi les unes des autres, rendent unanimerent &

(1) Ezéch. xxx1.,
(2) Cant. LI, 24




LODANGE ET DESIR 361

leur Créateur, quand, enfin, on écoute celle du Sau-
veur, on y trouve une cerlaine infinité de mérites de
valeur, de suavité qui surmonte toute espérance et
attente du eceur ; et I'dme alors, comme réveillée d’'un
profond sommeil, est tout & coup ravie par I'extrémité
de la douceur de telle mélodie.

« Eh! je I'entends, 6 la voix, la voi® de mon bien
aimé ! voix reine de toutes les voix, voix aupresde
laquelle les autres voix ne sont qu'un muet et morne
silence (1). Voyez comme ce cher ami s'élance, le
voici qut vient tressaillant &s plus haules montagnes,
outre-passant les collines. Sa voix retentit au-dessus
des Séraphins et de toute créature; il a la vue du
chevreuil pour pénétrer plus avant que nul autre en la
beauté de I'objet sacré qu'il veut louer; il aime la mé-
lodie de la gloire et louange de son Pere plus que
tous : c’est pourquoi il fait des tressaillements, des
louanges et des bénédictions au-dessus de tous. Tenez,
le voila, ce divin amour du bien-aimé, comme ! est
derriére la paroi de son humanité; voyez qu'il se fait
entrevoir par les plaies de son corps et I'ouverture de
son flanc, comme par des fenétres, et comme par un
treillis au travers duquel il nous regarde.

« Oui, certes, 'amour divin assis sur le cceur du
Sauveur comme sur son trone royal, regarde, par la
fente de son cOté percé, tous les cours des enfants
des hommes. Car ce cceur, étant leroi des cceurs, tient
toujours ses yeux sur les coeurs. Mais, comme ceux
qui regardent au travers das treillis voient et ne sont
qu'entrevus, ainsile divin amour de ce cceur, ou plu-
tot ce coeur du divin amour, voit toujours clairement
les notras, et les regarde des yeux de sa dilection :
mais nous ne le voyons pas pourtant, seulement nous
'entrevoyons. Car, 0 Dieu! si nous le voyions ainsi
qu'il ast, nous mourrions d'amour pour lui, puisque
nous sommes mortels, comime lui-meme mourut pour

(1) Cant. u, 8,



CHAPITRE vIiIl

nous tandis qu'il était mortel, et comme il en mourrait
encore, si maintenant il était immortel. Oh ! si nous
oyons ce divin ceur comme il chante d'une voix
d'infinie douceur le cantique de louanges a la divi-
nité ! Quelle joie, quels efforts de nos ceeurs pour se
lancer afin de toujours ouir! Il nous y semond, certes,
ce cher ami de nos dmes. Sus, léve-toi, dit-il, sors de
toi-méme, prends le vol devers moi, ma colombe, ma
trés belle, en ce céleste séjour ol toutes choses sont
joie et ne respirent que louanges et bénédictions (1).
Tout y fleurit, tout y répand de la douceur et du par-
fum. Les tourterelles, qui sont les plus sombres de
tous les oiseaux, y résonnent néanmoins leur ramage.
Viens, ma bien-aimée, toute cheére, et, pour me voir
plus clairement, viens &s mémes fenétres par les-
quelles je te regarde; viens considérer mon ceur en
la caverne de l'ouverture de mon flanc, qui fut faite
lorsque mon corps, comme une maison réduite en
masure, fut si piteusement démoli sur I'arbre de la
croix; viens, et me montre ta face. Eh| je la vois main-
tenant sans que tu me la montres ; mais alors, et je la
verrai el tu me la montreras, car tu verras que je te
vois. [frais que j'écoute ta voiz, car je la veux allier
avec la mienne; ainsi ta face sera belle, et ta voiz (rés
agréable. O quelle suavité a nos cceeurs, quand nos
voix, unies et mélées avec celle du Sauveur, partici-
peront & l'infinie docceur des louanges que ce Fils
bien-aimé rend a son Pere Eternel (2). »

N'est-ce pas la tout ce qu’exige la Majesté de Dieu?
Les aspirations, les élans les plus passionnés de notre
amour ne sont-ils pas satisfaits, et ne s'arréteront-ils
pas la avec délices? Non, ce n'est point encore assez;
les louanges mémes de la sainte humanité de Notre-
Seigneur ne suffisent pas. L'amour peut encore faire
une distinction. Les actions humaines de Jésus, telles

(1) Cant. 1, 10,
(2) Amour de Dieu, liv. v, ch. x1.

AT —




LOUANGE ET DESIR 363

que ces louanges si suaves, ont sans doute une valeur
infinie & cause de sa divinité, mais elles ne sont pas
infinies en elles-mémes. La louange est donc, sous ce
rapport, inférieure & la Majesté qu’elle loue. Il nous
faut monter plus haut encore, jusqu'a ce que nous
nous reposions dans cetwe louange parfaite, infinie,
gouveraine, que la Divinité se donne a elle-méme. O
mon Dieu! je vous bénis de ce que vous étes si grand,
que ni Marie, ni méme la sainte humanité de Jésus
ne peuvent vous louer comme vous méritez de 1'étre;
et je vous bénis aussi a cause de cette louange infi-
nie, incessante et suffisante que vous vous donnez a
vous-méme ; cette pensée, par un effet de votre grace,
fait tout mon bonheur sur la terre.

Mais laissons encore parler saint Francois. Il va ré-
sumer tout ce que nous avons essayé de dire sur la
Louange, le Désir, la Complaisance et la Bienveil-
Jance : « O Dieu! quelle complaisance, quelle joie &
I'ime qui aime de voir son désir assouvi, puisque son
bien-aiméloue, bénitet magnifieinfiniment soi méme!
Mais en cette complaisance nait derechef un nouveau
désir de louer, car le cceur voudrait louer cette si
digne louange que Dieu se donne A soi-méme, I'en
remerciant profondément, etrappelant derecheftoutes
choses A son secours, pour venir avec lui glorifier la
gloire de Dieu, pour bénir sa bénédiction infinie et
louer sa louangue éternelle, si que par ce retour etré-
pétition de louange en louange, il s'engage entre la
complaisance et la bienveillance en un trés heureux
labyrinthe d’amour, tout abimé en cette immense dou-
ceur, louant souverainement la Divinité de quoi elle
ne peut étre assez louée que par elle-méme. Et, bien
qu'au commencement I'dme amoureuse et eu quelque
sorte de désir de pouvoir louer son Dieu, si est-ce
que, revenant a soi, elle proteste qu'elle ne voudrait
pas le pouvoir assez louer, ainsi demeure en une tres
humble complaisance de voir que la divine bonté
est si trds infiniment louable, qu'elle ne peut étre



364 CHAPITRE VIII

suffissmment louée que par sa propre infinilg,
« En cet endroit, le cceur ravi en admiration chanla
le cantique du silence sacré :

» A votre divine Excellence

» On dédie dans Sion

» L’hymne d’admiration,

» Qui ne se chante qu’en silence.

« Car ainsi les Séraphins d'Isate, adorant Dieu et lo
louant, voilent leurs faces et leurs pieds, pour confes-
ser qu'ils n'ont nulle suffisance de le bien considérer,
ni de le bien servir; car les pieds, sur lesquels on va,
représentent le service; mais pourtant ils volent de
deux ailes par le coniinuel mouvement de la complai~
sance et de la bienveillance, et leur amour prend son
repos en celte douce inquiétude.

« Le ceeur de I'homme n’est jamais tant inquiété que
quand on empéche le mouvement par lequel il s’étend
et remue continaellement, et jamais si tranquille que
quand il a ses mouvements libres; de sorte que sa
tranquillité est en son mouvement. Or, c’en est de
méme de 'amour des Séraphins et de tous les hommes
séraphiques, car il a son repos en son continuel mou-
vement de complaisance par lequel il tire Dieu en soi,
comme le resserrant, et de bienveillance, par lequel
il s’étend et jette Lout en Dieu. Cet amour donc vou-
drait bien voir les merveilles de l'infinie bonté de
Dieu, mais il replie les ailes de ce désir sur son visage,
confessant qu'il n'y peut réussir. 1l voudrait aussi
rendre quelque digne service, mais il replie le désir
sur ses pieds, avouant qu'il n’en a pas le pouvoir; et
ne lui reste que les deuz ailes de complaisance et de
bienveillance avec lesquelles il vole et s'élance vers
Dieu (1). »

Ah! aimable Seigneur | comment se fait-il que nous
ne pensions a rien moins qu'a cela? Pourquoi, dés A

(1) Saint Frangois, Traité de I'amour de Dieu, liv. v, ch. ¥1I.

B —




LOUANGE ET DESIR 368

présent, le monde ne devient-il pas pour nous un objet
de mépris, la vie un poids insupportable, et la mort un
bienfait ? Pourquoi notre cceur bat-il & d'autres pen-
sées qu'ala pensée de Dieu? Pourquoi n’étes-vous
pas la seule douceur que nous puissions gouter, 6
vous qui, tant de fois, nous avez semblé doux par-
dessus toute chose? Pourquoi n’étes-vous pas notre
unique repos, notre plus chére récréation, 6 vous qui
stes notre Pere, notre Frére et notre Dieu? Daignez
prendre pitié de notre misére, allumez dans nos cceurs
le feu de votre amour, afin que nous vous servions
ar amour. Ah! Jésus, nonsaurons raison de nous
plaindre de ce que vous étes trop aimable, si vous ne
nous failes pas la grace de vous aimer uniquement.




CHAPITRE IX ET DERNIER

DU PURGATOIRE

¢ I. Réflexions sur 'enfer.

On ne saurait croire & quel point la gloire de Dicu
devient chére a ceux qui la cherchentsans cesse. Cette
poursuite méme leur donne de nouveaux instincts
qui leur découvrent les moyens et les occasions de la
procurer, tandis que leur discernement, aiguisé par
'amour, devient de jour en jour plus vif. « La terre
est pleine de votre gloire. » Quelle joie pour un cceur
qui aime ! Mais ce n'est point assez que le ciel ait
laissé déborder ces torrents de gloire qui, en tombant,
ont inondé la terre de bénédictions. Nous voudrions
de tout notre cceur qu'il n'y edt pas un coin dans le
monde qui n’en fatrempli. Toutefois, il est un endroit
d'ou la gloire de Dieu semble n’avoir rien d attendre,
un endroit d'ol ne s’exhalent ni pri¢res, ni louanges,
ni bénédictions, ni actions de grace, ni aspirations, ni
désirs. C'est lademeure de ceux dont le procés est fini,
ct qui ont perdu leur cause et Dieu pour I'éternité.
Pour eux la grace n'a point produit de fruits, ou ces
fruits se sont gAtés sur l'arbre ; les sacrements ont
6tésans effet : la croixa été vaincue;les desseins d'un
Dieu, bralant d'amour pour nous, ont renconltré une
résistance opinidtre et ont été repoussés avec perte.

T

e a0 e




DU PURGATOIRE 367

Cependant il est de foi que Dieu recueille dans cet
abime de misc¢re une abondante moisson de gloire :
car I'dme damnée rend un hommage involontaire a sa
justice, comme I'dme bienheureuse rend & son amour
un hommage volontaire. Jésus n'est pas non plus sans
trouver ses intéréts ; car les supplices de I’enfer
quelque terribles qu'ils soient, sont inférieursa ce qus;
mérite le péché, inférieurs & la juste mesure du chati-
ment : etcela, & cause de Jésus, dont le précieuxsang,
en quelque sorte, a coulé jusque-la. D'ailleurs, ce lieu
d'horreur n'est pas sans exercer quelque heureuse in-
fluence surle salut d'une foule d'dmes, A cause du saint
et salutaire effroi qu'il excite en elles, et de la fausse
notion de Dieu qu'il corrige dans 1'esprit de ceux qui
ne réfléchissent pas. Notre-Seigneur ayant fait voir &
la sceur Francoise du Saint Sacrement, Carmélite espa-
gnole, I'état d'une 4me damnée, etI'ayant forcée a plu-
sieurs reprises, dans une vision, d'étudier les diffé-
rents supplices de celieu de douleur, il la reprit de ce
qu'elle pleurait: « Francoise, lui dit-il, pourquoi
pleures-tu ? » Elle se prosterna & ses pieds, et lui ré-
pondit : « Seigneur | je pleure la damnation éternelle
de cette dme, et la manidre dont ellea été damnée. » |
Jésus daigna lui répondre : « Ma fille, cette &me est
damnée parce qu'elle I'a bien voulu ; je lui ai offert
les secours multipliés de la grdce afin qu'elle se ;
sauvat, mais elle les a repoussés. Ta compassion est |
agréable A mes yeux, mais je préférerais que lu
adorasses ma justice. » Et dans une autre occasion,
comme elle était obligée de tenir ses regards fixés
sur les supplices de l'enfer, les anges lui dirent : « O
Francoise ! efforcez-vous de mettre dans votre cceur
la crainte de Dieu. » Qui douterait quele ciel ren-
ferme en cemoment des milliers d'4mes qui n'y seraient
jamais entrées, si I'enfer n'avait existé. Hélas ! quel
sujet de confusion pour les hommes ! le plus puissant
auxiliaire de la croix de Jésus=Christsur la terre est

le feu terrible de I'enfer |




368 CHAPITRE IX

En vérité, il est bon pour nous de songer parfois &
cet horrible lieu ! Aussi vrai que le beau pays de
France est situé de 'autre coté du détroit ; aussi vrai
que le soleil résplendit sur les blanches murailles, sur
les beaux ponts, sur les superbes jardius, etsur les
admirables palais de sa magnifique capitale ; aussi
vrai que des milliers d’hommes et de femmesy vivewt,
et y accomplissent leurs diverses deslinées; aussi
vrai que tout cela est, il existe un enfer, ou, & I'heure
qu’il est, des multitudés innombrables d'infortunés
se tordent dans les souflrances les plus cruelles, dans
les angoisses du désespoir. A I'exception des bienheu-
reux dans le ciel, nul n’a autant conscience de savie,
nul ne la sent aussi vivement que ces millions d’'Ames
a jamais perdues Il n'est pas impossible que nous
tombions nous-mémes dans l'enfer. Il n'est pas im-
possible que nousy ayons déja précipité quelqu'un.
Quand nous passons dans les rues, nous pouvons voir
ceux qui descendront dans cet abime de douleurs pour
n'en plus sortir. 11 s’y trouve en ce moment des dmes
qui n'y étaient pas il y a une heure. Il est en ce
moment, dans les vertes campagnes, ou dans nos
bruyantes cités, sur un commode lit de repos ou sur
les flots resplendissants de la mer, des gens qui, dans
une heure peut-étre, seront duns l'enfer. G'est 1a une
vérité aussi terrible qu'incontestable.

Cependant, ce n’est pas encore la toute la vérité: il
y aeu un jouroil, si nous étions morts, nous serions
tombés dans1'abtme et,& ’heure qu 1lesL I'enferren-
ferme une foule de jeunes garcons et de jeunes filles
qui ont péché beaucoup moins que nous, quipeut-étre
n'ont péché qu'une seule fois, tandis que nous avons
péché des milliers de fois. — Maisnous avons des mo-
tifs de nous humilier encore davantage. Combien de
temps aurions-nous persévéré dans le service de Dieu,
si nous eussions été certains qu'il n'y eft point d'en-
fer 7 Aurions-nous abandonné nos habitudes de
péché, sansla considérationde I'enfer ? Et puis encor s,

A P T T T e e e e ey

AT TR T T e e,

e rr———




DU PURGATOIRE 369

oh! combien nous avons sujet de mous confondre
devant Dieu, en songeant que nous sommes tran-
quilles sur la terre, en présence d'un avenir qui nous
sourit, lorsque déja nos mains et nos yeux, nos
paroles et nos pensées, nos efforts pour faire le mal,
nous ont si souvent assuré un titre et des droits a
J]a damnation éternelle! Ah! de méme que les vapeurs
s'élevent de lasurface stérile del'océan, qui ne produit
ni blé ni vignes, et vont former les nuages qui tom-
bent ensuite en pluie fécondante sur les collines et les
vallons ; ainsi, du sein de ces abimes de feu et de ma-
Jédiction, la miséricorde divine s'éléve comme un
nuage bienfaisant pour répandre des flots de grdces
sur les 4mes des vivants. Que le souvenir de I'enfer
ne s'efface jamais de notre esprit, de peur qu'une
bonne opinion de nous-mémes ne se glisse peu & peu
dans nos Ames, et finisse par nous envoyer dans ce
lieu terrible d’exil. Oui, il estbon, il est salutaire de
penser & I'enfer, et & ce miracle de bonté qui fait que
nous n'y sommes pas a I'heure qu'ilest. Qu'avez-vous ?
ne tremblez pas, ce que vous voyez n'est que la blan-
che lueur du soleil qui éclaire la terre; ue craignez
pas, ce bruit c’estle vent gui se joue dans le feuillage
de la forét ; calmez-vous, vos yeux ne vous trompent
point, ce que vous voyez cesont des clochers épars a
I'horizon, et percant la brume qui couvre les champs.
Tout va bien pour le présent ; nous sommes iciet nous
sommes libres, mais nous devrions étre 1a et esclaves.

Mais, si nous nous consacrons a la recherche de la
gloire de Dieu, si nous en faisons notre unique occu-
pation sur la terre, nous faudra-t-il encore descendre
dans I'enfer, et apprendre & trouver notre joie dans
la terrible satisfaction qu'y recoivent les redoutables
altributs de Dieu? Non. Le Seigneur en soit loué |
Notre dévotion ne nous impose pas un pareil sacri-
ffce; nous sommes les enfants de l'espérance et de
Famour ; nous allons o il nous est possible de pro-
curer la gloire de Dieu, ol il nous est donné de la

24



370 CHATITRE X

servir et de I'agrandir; ou, 8i parfois nous montons
dans la sphere de l'impossible, c'est que l'amour
nous a entrafnés par les charmes d'un désir extra-
vagant et enfantin. Notre dévotion ne nous impose
aucune obligation par rapport a I'enfer. Nous avons
vu que de nos trois grands objets : la gloire de Dieu,
les intéréts de Jésus, et le salut des ames. les deux
premiers peuvent se rencontrer dans l'enfer méme.
Mais ils s'y trouvent d'un mani&re qui ne nous con-
cerne point ; c'est pourquoi des réflexions sur I'enfer
n'entrent pas dans mon plan. Il nous suffit de savoir
qu'il existe un tel endroit, et qu'a cette heure des mil-
liers d'ames I'habitent, que des milliers d'autres y
tombent a4 chaque instant, que les supplices qu'on y
endure sont horribles, qu'il n’est pas un d’entre nous
qui ne coure le risque de voir ce lieu d’horreur de-
venir son héritage éternel. Ceux que l'amour seul
conduit a servir Jésus, n'oublient point ces effrayantes
vérités ; au contraire, leur amour en rend le souvenir

plus vif dans leur ceur.

§ Il. Dévotion en faveur des pécheurs ot des 4mes gaintes
du purgatoire.

Toutefois, bien que la miséricorde de Dieu nous
dispense de la nécessité de descendre dans l'enfer
pour y chercher ety servir les intéréts de Jésus, il
n'en est pas de méme du purgatoire. Sila terre et le
ciel sont pleins de la gloire de Dieu, on ne laretrouve
pas moins dans cette triste mais intéressante région,
ou des prisonniers que soutient l'espérance sont
retenus par la justice d’'un Sauveur plein d'amour,
loin de la vision béatifique ; et, s'il est en notre
pouvoir de servir les intéréts de Jésus sur la terre et
dans le ciel, j'ose dire que nous pouvons faire encore
davantage dans le purgatoire. Ce que je m'efforce de

montrer ici, c'est maniére dont vous pouvez servir




DU PURGATOIRE 371

Dieu par vos pridres, par vos pratiques de dévotion,
— quels que soient, d'ailleurs, les occupations et les
devoirs de votre état, — en dirigeant principalement
vos intentions vers le purgatoire. Car, nonobstant
I'opinion de plusieurs théologiens qui, tout en avouant

ue les saintes 4mes n’opposent aucun obstacle a I'ef-
ficacité des priéres qu'on fait pour elles, prétendent
que 'effet de ces mémes prieres n'est pas infaillible,
il est certain cependant que leur effet est beaucoup
plus assuré que celui des priéres que nous adressons
3 Dieu pour la conversion des pécheurs, dont la per-
versité et les mauvaises dispositions paralysent si
souvent les efforts tentés en leur faveur. Jusqu'ici j'ai
cherché & faire voir que chacun de nous, sans aller
au dela des graces qu'il a recues, sans pratiquer des
austérités qu'il ne se sent pas le courage de subir,
sans avoir besoin de dons surnaturels auxquels il n'a
pas droit, peut, a I'aide sculement de 'amour et d’une
véritable dévotion catholique, accomplir de si grandes
choses pour la gloire de Dieu, les intéréts de Jésus et
le salut des Ames, qu'on ose & peine croire a tant de
puissance. Ce serait donc Jaisser mon sujet incomplet
que de ne pas m'arrgter ici quelque temps pour exa-
miner la dévotion aux saintes &mcs du purgatoire.
Du reste. mon intention est de m'occuper moins des
praliques particuliéres, qu'on peut trouver dans les
manuels ordinaires, que de l'esprit méme de cetle
dévotion.

Dans un ouvrage intitulé : Les Merveilles de Dieu
dans le Purgatoire (1), qu'il écrivit a la requéte du
bienheureux Sébastien Valfré, prétre de l'Oratoire
de Turin, Rosignoli cite une anecdote intéressante
tirée des Annales de I'Ordre de Saint-Dominique.
Cest une discussion entre deux bons Fréres, au
sujet du mérite respectif de la dévotion qui a pour
objet la conversion des pécheurs, et la dévotion aux

(1) Opera, 1, T40,

|
|




372 CHAPITRE IX

saintes 4mes du purgatoire. Fra Bertrando était le
défenseur d'office des pauvres pécheurs, il disait
constamment la messe pour eux, et il offrait toutes
ses pénitences et toutes ses priéres 4 l'inlention
d’obtenir la grace de leur conversion. « Les pécheurs,
disait-il, privés de la grace, sont dans un état de
perdition; I'esprit malin ne cesse de leur tendre
des embuches, afin de les priver de la vision béa-
tifique et de les emporter dans le séjour des dou-
leurs éternelles. Notre-Seigneur est descendu du
ciel, et a souffert pour eux la mort la plus cruelle.
Est-il rien de meilleur que de suivre son exemple, et
de contribuer avec lui au salut des 4mes? Quand une
dme se perd, le prix de sa rédemption est perdu en
méme temps. Quant aux dmes du purgatoire, elles
sont en sureté; elles sont assurées de leur salut
éternel. Il est vrai qu’elles sont plongées dans une
Mer de douleurs; mais elles sont certaines d’en sortir
4 la fin ; elles sont les amies de Dieu, tandis que les
pécheurs sont ses ennemis ; et vivre dansl'inimitié
de Dieu est le plus grand malheur qui existe. »

Fra Benedetto ne mettait pas moins de chaleur a
défendre la cause des dmes souffrantes. Il offrait A
leur intention toutes les messes dont il pouvait
disposer, aussi bien que ses priéres et les pénitences
qu'il s’imposait. « Les pécheurs, disait-il, sont re-
tenus dans les chaines qu’ils se forgent eux-mémes.
Ils peuvent sortir de la voie de l'iniquité aussitot
qu’il leur plait. Le joug qu'ils portent est I'ccuvre de
leur choix. Tandis que les morts, pieds et mains liés,
sont retenus, contre leur gré, au milieu des tortures
les plus cruelles. Tenez, mon frére, faisons une com-
paraison. Supposons que nous ayons devant nous,
en ce moment, deux mendiants : 'un, fort et bien
portant, pourrait faire usage de ses mains et tra-
vailler, s'il le voulait, mais il préfere souflrir les
rigueurs de la pauvreté plutot que de renoncer aux
délices de la paresse ; l'autre, au conlraire, malade,




DU PURGATOIRE 373

perclus, incapa_ble de rien faire pour lui-méme, ne
peut, dans la triste condition & laquelle il est réduit,
qu'implorer la compassion des passants par ses cris
et par ses larmes ; lequel des deux est le plus digne
de pitié. surtout si le dernier est en proie aux souf-
frances les plus cuisantes ? Or, c'est précisément 1a
I'histoire des pécheurs et des 4mes du purgatoire.
Celles-ci endurent le martyre le plus cruel, et sont
hors d'état de faire quoi que ce soit pour elles-
mémes. Il est vrai qu'elles ont mérité ces supplices
par leurs péchés; mais elles sont maintenant puri-
fices de ces taches. Il faut qu'elles soient rentrées en
grice avec Dieu avant de mourir, autrement elles
n'auraient pas été sauvées. Elles sont donc main-
tenant chéres & Dieu, chéres au dela de toule expres-
sion ; et une charité bien ordonnée doit se conformer
aux sages aflections de la volonté divine, et chérir le
plus ce que Dieu aime aussi davantage. »

Cependant Fra Bertrandro ne voulait pas céder,
quoiqu’il se vit dans 'impossibilité de faire une ré-
ponse satisfaisante aux objections de son ami. Mais,
la nuit suivante, il eut une vision qui parut l'avoir
entierement convaincu ; car, dés ce moment, il chan-
gea de pratique, et offrit toutes ses messes, toutes
ses prieres, toutes ses pénitences, pour les saintes
dmes. Il semble que l'autorité de saint Thomas vient
a I'appui de l'opinion de Fra Benedetto, quand le doc-
teur angélique s’exprime ainsi : « La priére pour les
morts est plus agréable & Dieu que la priére pour les
vivants, car les défunts ont un plus grand besoin de
secours, puisqu'ils ne peuvent s'aider eux-mémes,
comme le font les vivants » (1).

L'aulorité irrécusable de sainte Thérése nous ap-
Prend combien cette dévotion est agréable a Dieu, et
avec quelle impatience (s'il est permis de parler ainsi)
Il daigne soupirer aprés la délivrance de ces dmes,

(1) Suppl. 3¢, Part. q, 7, art. 5, ad. 4.

_—

i




374 CHAPITRE IX

dont, cependant, il abandonne le soina notre charité.
Dans le livre de ses Fondations, elle nous dit que don
Bernardino di Mendoza lui donna une maison, un
jardin et une vigne pour établir un couvent a Valla-
dolid. Deux mois apres cette donation, avant que la
fondation ft consommée, cct homme tomba tout &
coup malade et perditl'usage de la parole, de sorte
qu’il ne put se confesser, bien qu'il donndt des mar-
ques non équivoques de contrition. « Il ne tarda pas
a mourir, dit sainte Thérése, loin de I'endroit ou
j'étais & cette époque. Mais Notre-Seigneur me parla
et me fit connaitre qu'il était sauvé (quoiqu'il eut
couru grand risque de ne pas l'étre), car la miséri-
corde de Dieu s’était étendue sur lui, a cause des dons
qu’il avait faits au couvent de la trés sainte Vierge ;
toutefois, son 4me ne devait pas sortir du purgatoire
avant que la premiére messe fat célébrée dans la nou-
velle maison. Je ressentis si profondément les souf-
frances de cette &me, que, malgré mon vif désir d'a-
chever, dans le plus court délai, la fondation de
Tolede, je la suspendis ausitdt pour travailler 4 celle
de Valladolid. Un jour que j'étais en priére & Médina
del Campo, Notre-Seigneur me dit de me hdter, car
I'dme de Mendoza était en proie aux plus vives souf-
frances. Je repartis donc sur le champ, bien que je ne
fusse pas préparée, et j'arrivai & Valladolid le jour
de la féte de Saint-Laurent. » Elle continue son récit,
et nous dit qu'aprés avoir regu la sainte communion,
a la premiere messe qui fut célébrée dans sa nouvelle
maison, I'dme de son bienfaiteur lui apparut toute
rayonnante, etelle la vit entrer ensuite dans le ciel
Elle ne s'attendait pas & ce qu'un tel succeés couronnét
ses pieux efforts, comme elle le remarque elle-méme ;
« car, disait-elle, quoiqu'il m'etit été révélé que la dé-
livrance de cette Ame suivrait la premiére messe, j8
pensais que cela devait signifier la premiere messe
ou le Saint-Sacrement serait enfermé dans le taber-
nacle. » Nous pourrions multiplier & I'infini les réve-

|_1
I




DU PURGATOIRE 375

Jations des Saints qui prouvent la faveur avec la
quelle Notre-Seigneur accueille une devotl.on' qui
touche de si prés ses plus chers intéréts. Mais il est
temps de nous former une idée nette de notre sujet.

Il y a, comme nous le savons tous, deux mondes :
]Je monde matériel et le monde spirituel. Nous vivons
dans le monde des sens, environnés du monde spiri-
tuel ; et, en qualité de chrétiens, nous sommes a toute
heure du jour et de la nuit en communication avec
ce dernier. Or, le monde matériel ne renferme qu'un
fragment de I'Eglise. L'Eglise triomphante du ciel,
qui compte dans ses rangs les saints de tous les
ages : qui, chaque jour, les voit s’embellir de nou-
veaux bienheureux, doit nécessairement surpasser de
beaucoup en étendue I'Eglise militante, qui ne com-
prend méme pas la majorité des habitants de la terre.
D'un autre cOté, il n'est pas improbable que I'Eglise
souffrante du purgatoire '’emporte de beaucoup sur
I'Eglise militante par le nombre, comme elle 'emporte
par la beauté. Nous n’avons aucun devoir & remplir
vis-2-vis dc ¢¢s multitudes innombrables d'dmes qui
se sont perdues; elles sont tombées loin de nous;
nous savons a peine le nom d'une seule de ces mal-
heureuses victimes, car beaucoup de théologiens ont
pensé que Salomon était sauvé, d’autres ont été jus-
qu'a dire que les paroles des actes des Apotres, au
sujet de Judas, n'étaient pas infailliblement déci-
sives ; il en est méme qui parlent en faveur de Saiil.
Quoi qu'il en soit, les 4&mes damnées sont séparées de
nous :l'obscurité, les téndbres les environnent ; nous
D'avons aucun rapport avec elles.

Mais, en vertu de la communion des Saints et de
I'unité du corps mystique de Jésus-Christ, nous nous
raltachons a 1'Eglise triomphante et & I'Eglise souf-
frante, par les liens étroits du devoir et de 'affection;
et la dévotion catholique nous offre une foule de
Moyens choisis et approuvés par elle, pour nous ac~
Quilter de ces devoirs. Je me propose d'en patler




376 CHAPITRE IX

plus tard. Pour le présent, il suffira de dire que Dieu
nous a donné une telle puissance sur le sort des
morts, qu'il semble, comme je I'ai déja dit, dépendre
plus de la terre que du ciel. Ce pouvoir qu'il nous a
donné, ainsi que la maniére toute surnaturelle de
I'exercer, n’est point la moins touchante preuve que
Dieu dispose tout pourl'amour. Imaginons-nous la
joie des Bienheureux dans le ciel, lorsque du sein de
Dieu et d'une paix éternelle, abaissant leurs regards
sur cette scene de misere, d'inquiétude, de honte et
de crainte, ils se réjouissent, dans la plénitude de
leur charité, de la puissance presque illimitée qu'ils
exercent sur le ceeur de Jésus, et en vertu de laquelle
ils obtiennent nuil et jour de nouvelles graces pour
les infortunés habitants de la terre. Cette pensée ne
détourne pas leur attention de Dieu, elle ne trouble
pas la vision béatifique. elle ne I'affaiblit point, elle
ne I'obscurcit point; rien ne saurait ternir la gloire
du ciel, ni en troubler la paix. Au contraire, il en est
des bienheureux comme de nos anges gardiens : le
ministere plein d’amour de leur charité accroit leur
gloire accidentelle. Eh bien, cette joie peut, en quel-
que sorte, devenir notre partage, méme sur Ja terre.
Si nous sommes pleinement imbus de la dévotion ca-
tholique en faveur des Ames du purgatoire, nous ne
perdrons jamais l'agréable souvenir des pouvoirs
immenses que Jésus nous a donnés pour les soulager.
Nous ne lui ressemblons jamais autant, nous ne le
suivons jamais d'aussi prés dans sa charitable car-
riere, que lorsque nous exercons pieusement cette
puissance. Nous nous sentons extrémement humiliés
en devenant les bienfaiteurs de ces belles 4mes si su-
périeures a nous. C'est ainsi que saint Joseph, dit-on,
appritI'bumilité, en commandant a Jésus. Nous avons
pour Jésus un amour au-dessus de toute expression,
nous exergons sur lui une puissance qui nous effraie
presque, mais comme cette frayeur est delicieuse ! En
effet, dans cetle dévotion, nous guidons ses mains



DU PURGATOIRE 377

comme nous guiderions la main d’un enfant. Corn-
ment, 0 aimable Seigneur | comment me permettez-
vous d'accomplir de si grandes choses ? comment nous
laissez-vous faire de vos satisfactions ce que nous
voulons, et répandre oit bon nous semble les gouttes
de votre précieux sang ? comment nous est-il donné
de déterminer & notre gré Vefficacité de votre sacri-
fice non sanglant, en vous désignant certaines dmes
en particulier ? comment osons-nous espérer que
vous nous entendiez ? comment nous entendez-vous,
en effet? Oh! admirons Jésus | qu'elle était belle, la
(aiblesse du Sauveur dans son enfance! qu'elle est
belle aujourd’hui cette faiblesse, dans le Saint-Sacre-
ment ! qu'elle est admirable I'impuissance volontaire
i laquelle il se réduit pour l'amour de nous, en ce
qui concerne ses chéres épouses du purgatoire, dont
son cceur attend avec tant d'impatience I'entrée dans
la gloire éternelle! Oh! quelles pensées, quels senti-
ments, quel amour devraient nous animer lorsque,
semblables a des cheeurs d’anges terrestres, nous lais-
sons tomber nos regards sur l'immense, silencieux
et pur royaume des souffrances, et que, d'une main
hardie, nous inclinons la main de Jésus et le sceptre
qu'elle tient, vers ces vastes régions, et que nous les
arrosons du baume salutaire du précieux Sang !

§ III. Deux maniéres d'envisager le purgatoire.

De tout temps il y a eu dans I'Eglise deux maniéres
d’envisager le purgatoire; chacune d’elles, sans étre en
contradiction avec 'autre, fait voir 'esprit et le genre
de dévation des hommes qui l'ont adoptée. La pre-
mitre est celle qu'on rencontre dans la vie de la plu-
part des saints italiens et espagnols, ainsi que dans
l'es révélations qui leur furent faites; on la retrouve
Cgalement dans les ouvrages allemands du moyen
ige el dans les peintures populaires du purgatoire

w
PG N ey M



378 CHAPITRE IX

répandues en Belgique, en Portugal, au Brésil, au
Mexique et dans d’autres pays. L’autre opinion a été
mise en faveur par saint Francois de Sales, qui I'avait
empruntée au I'raité du Purgatoire de sainte Cathe-
rine de Génes. Et ce sentiment est appuyé par les
Révélations de la seur Frangoise de Pampelune, reli-
gieuse carmélite. Ce dernier ouvrage a été publié
avec une longue et savante critique par le Dominicain
Jose Bonaventura Ponze, professeur a Saragosse.
Chacune de ces deux opinions, je le répéte, sans dé-
truire I'autre, représente un différent esprit de dévo-
tion.

1. La premiére opinion est celle qui anime les ser-
mons eflrayants des Quaresimali italiens, et dont on
apercoit, au bord des routes, des peintures qui exci-
tent d'un maniére particuliere le dégouat du tou-
riste anglais. Elle représente le purgatoire comme un
enfer qui n’est pas éternel. La violence, la confusion,
les gémissements, la terreur, président a ses descrip=
tions. Elle s’arréte (et c’est avec raison) surla terrible
peine des sens que I'dme souffre en vertu d'une mys-
térieuse permission de la Divinité. Le feu du purga-
toire est le méme feu que celui de I'enfer, créé comme
lui uniquement et expressément pour étre un instru-
ment de torture. Le feu que nous voyons sur la terre
n'est qu'un feu en peinture, en présence de ces flam-
mes vengeresses. En outre, quelle secréte et indéfi-
nissable horreur inspire la pensée d'une &me sans
corps en proie a des tourments matériels! Le senti-
ment d’une captivité aussi étroite qu'insupportable,
des ténebres profondes et épaisses, ajoutent encore &
I’horreur d'une pareille situation, et nous préparent
au voisinage de I'enfer ; car plusieurs saints nous l'ont
représenté comme attenant au purgatoire. Les anges
nous apparaissent comme les exécuteurs infatigables
de la terrible justice de Dieu. Quelques théologiens
ont méme soutenu que les démons ont recu la per-
mission de tourmenler les épouses de Jésus-Christ

|
E




R R T W e — T

DU PURGATOIRE 379

dans ces brasiers ardents. Ensuite, 4 la terrible peine
des sens se joint la peine plus horrible encore de la
séparation. La beauté de Dieu demeure, ce qu’elle a
toujours été, I'objet des désirs les plus ardents. Mais
'Ame est changée. Tout ce qui dans la vie et dans le
monde des sens pouvait diminuer I'ardeur qui 'atti-
rait vers Dieu a disparu, de sorte qu’elle le cherche
maintenant avec une impétuosité que I'imagination ne
saurait concevoir. L'ardeur méme de son amour rend
sa douleur plus insupportable. Et I'on pourra juger
de la force de 'amour, méme sur la terre, d’apreés
I’exemple du P. Jean-Baptiste Sanchez, qui avait cou-
tume de dire qu'il mourrait de douleur si quelque
matin, en se levant, il savait pour certain qu'il ne
mourrait pas dans le cours de la journée. A tant d’hor-
reurs on peut encore en ajouter une foule d’autres qui
nous représenteront le purgatoire comme un enfer
dont la durée n’'est pas éternelle.

L'esprit de cette doctrine est une sainte crainte
d'offenser Dieu, un vif désir de s’imposer des morti-
fications corporelles, une grande estime des indul-
gences, une horreur extréme du péché, et une grande
appréhension des jugements de Dieu. Ceux dont la
vie a été une série d'austérités extraordinaires, les
membres des ordres religieux les plus séveres, ont
toujours envisagé le purgatoire sous ce point de vue.
Du reste, cette maniere de voir semble découler des
conclusions des théologiens scolastiques, comme on
peut s'en convaincre en consultant Bellarmin, qui,
dans chaque section de son TI'raité du Purgatoire,
compare les révélations des saints avec les arguments
de la théologie. Il n’est pas moins digne de remarque
que quand le bienheureux Henri Suso, emporté par
Un amour pour Dieu sans cesse croissant, commenca
a altacher moins d'importance qu'il n'avait coutume
Qe le faire aux peines du purgatoire, Notre-Seigneur
T'avertit que cela lui déplaisait.En effet, comment re-
gurder comme peu de chose un chdtiment que Dieu a



330 CHAPJTRE IX

préparé au péché? Plusieurs théologiens ont dit, non
seulement, que la moindre souffrance du purgatoire
est pluscruelle que la plus vive souffrance de la terre,
mais plus grande que toutes les souffrances de la terre
mises ensemble. Cette doctrine nous fait donc envi-
sager le purgatoire tel qu'il est, mais elle ne nous le
découvre pas tout entier. Toutefois, on ne saurait
dire, sans témérité, qu'elle est grossiere et grotesque.
C’est celle d’'une foule de saints et de serviteurs de
Dieu, et c'est la pensée qui domine dans la célébra-
tion de la commémoration des morts dans les pays
catholiques.

2. La seconde opinion, sans effacer aucun des traits
de la peinture précédente, semble les rejeter dans
I'ombre, en présentant d’autres considérations qu'elle
fait ressortir davantage. L’dme entre dans le purga-
toire, les yeux éblouis et 1'esprit doucement consolé
par la face de Jésus, dont elle vient de voir la sainte
humanité pour la premiére fois dans le jugement par-
ticulier qu’elle a subi. Cette vision I'accompagne dans
sa nouvelle prison, et en dissipe 'horreur; la figure
radieuse du Sauveur fait briller un doux éclat sem-
blable aux rayons argentés de la lune. Au milieu de
cette mer de feu, I'dAme, soutenue par cette image, ré-
siste a tout. Dés qu'a la vue de son Dieu, elle a compris
combien elle est indigne d’entrer dans le ciel, elle s'en-
vole par un essor volontaire vers le purgatoire, comme
une colombe qui va chercher son nid dans |'épaisseur
de la forét. Il n'est pas nécessaire que des anges la
plongent dans ce lieu de purification. Le libre culte
de la pureté de Dieu I'y conduit. C'est ce qui se trouve
admirablement exprimé dans une révélation de sainte
Gertrude, rapportée par Blosius. La sainte vit en es-
prit I'dme d'une religieuse qui avait passé sa vie dans
I'exercice des plus hautes vertus. Elle se tenait en
présence de Notre-Seigneur, revétue des ornements
de la charité; mais elle n'osait lever les yeux pour le
regarder. Elle les tenait baissés, comme si elle ent éLé




DU PURGATOIRE 381

honteuse de se trouver en sa présence, et témoignait
par ses gestes le désir qu'elle ressentait de s'éloigner
de lui. Gertrude, étonnée d'une telle conduite, osa
s'adresser & Jésus pour en savoir la cause : « Dieu de
bonté! pourquoi ne recevez-vous pas cette 4me dans
le sein de votre infinie charité? Que signifient ces
étranges mouvements de défiance que je remarque en
elle? » Alors Notre-Seigneur étendit son bras droit
vers 'dme de la religieuse comme pour I'attirer A lui;
mais elle, avec un sentiment de profonde humilité et
de grande modestie, se retira de lui. La sainte, en
proie & un étonnement toujours croissant, lui de-
manda pourquoi elle fuyait les caresses d'un époux si
digne d'étre aimé, et la religieuse lui répondit :
« Parce que je ne suis pas entiérement purifiée des
taches que mes péchés ont laissées aprés eux ; et méme
si mon Dieu meé permettait d'entrer librement dans
le ciel dans I'état ou je suis, je ne I'accepterais pas;
car, quelque brillante que je puisse paraitre a vos
yeux, je sais que je ne suis pas encore une épouse
digne du Seigneur. »

Dans ce moment I'dme a pour Dieu I'amour le plus
tendre, et semble lui étre plus chére que jamais. Aux
yeux de ceux qui envisagent ainsi le purgatoire, cette
dme parait revétue de la plus grande beauté. Comment
une épouse chérie de Dieu pourrait-elle n'étre pas
belle? L'dme est dans un état d’expiation, il est vrai,
mais rien ne saurait briser son union avec Dieu.
« Elle n'a plus le moindre souvenir, dit sainte Cathe-
rine de Génes dans les termes les plus positifs, plus
la moindre ressouvenance des péchés qu'elle a autre-
fois commis sur la terre. » Sa douce prison, son sé-
pulcre saint, est dans la volonté adorable de son Pére
ccleste, et 1A elle attend le terme de sa purification
avec les sentiments d'un parfait contentement et d’un
amour ineflable. Comme aucune vision de soi-méme
ou du péché ne vient troubler la paix dont elle
Jouit, I'ombre d'une crainte ou d'un doute n'altére




382 CHAPITRE IX

jamais sa sécurité. Elle ne peut plus pécher; etily
avait un temps, lorsqu’elle était sur la terre, ou ce
seul don lui paraissait contenir tout le bonheur du
ciel. La plus petite imperfection ne saurait I'appro-
cher. Elle ne peut plus se livrer au moindre mouve-
ment d'impatience. Elle ne peut plus rien faire
qui soit de nature & offenser Dieu. Elle aime Dieu
par-dessus toute chose, et I'amour qu'elle a pour
lui est pur et désintéressé. Elle recoit constamment
les consolaions que les anges lui apportent, et elle ne
peut que se réjouir de l'assurance de son salut qui
lui est sans cesse confirmée. Que dis-je? Ses plus
cruelles angoisses sont accompagnées du sentiment
d'une paix profonde, inaltérable, et telle que le lan-
gage humain ne saurait I'exprimer. Certaines révéla-
tions nous apprennent qu'il y a dans le purgatoire des
gmes qui n'endurent pas la peine du feu. Elles lan-
guissent avec résignation, loin de Dieu, et c’est 1a
pour elles un chatiment assez grand. D'autres réve-
lations nous font connaitre qu'une foule d'dmes ne
sont pas retenues dans une prison locale, mais qu’elles
attendent, jusqu'a ce qu'elles soient purifiées, dans
I'air, dans la tombe, auprés des autels ou réside le
Saint-Sacrement, dans la chambre de ceux qui prient
pour elles, ou enfin sur les lieux témoins autrefois de
leur vanité et de leur frivolité. Si la souffrance
muette, endurée avec douceur et résignation, est un
spectacle si vénérable sur la terre, que doit donc étre
cette région de 1'Eglise! Si vous comparez ses
épreuves avec celles de la terre, combien plus beau
et plus désirable vous paraitra ce calme et palient
royaume dont Marie a été couronnée reine, et ou
saint Michel est le ministre infatigable de sa clé-
mence |

L'esprit de cette doctrine est I'amour, un désir ar-
dent que Dieu ne soit pas offensé, et un zele fervent
pour les intéréts de Jésus. Il est caractérisé par cet
essor volontaire que J4me prend vers le lieu cu l'at-




PU PURGATOIRE 383

tend son héritage de souffrances. Elle a pris dans
cette circonstance le parti de Dieu contre elle-mérr.le,
et elle se montre jusqu’au bout fidéle & ce noble prin-
cipe. Cette maniére d'envisager le purgatoire est un
culte rendu & la pureté et A la sainteté de Dieu : elle
présente les choses sous le point de vue de Dieu, et
confond tous les intéréts avec l'intérét divin, C'est
précisément 13 ce que nous pouvions attendre de
saint Francois de Sales, ou du cceur brtlant d’amour
de sainte Catherine de Génes. C'est l'impuissance
plut6t que la misére des 4mes détenues qui excite
dans le cceur de ceux qui se placent & ce point de
vue des sentiments de compassion et de dévotion |
mais c'est la gloire de Dieu et les intéréts de Jésus qui
exercent sur eux la plus puissante influence.

Oh ! comme on se sent accablé sous la pensée su-
blime de ce saint royaume, de cet empire des souf-
frances. Pas un cri, pas un murmure; 1a tout est
muet, silencieux, comme Jésus en présence de ses
ennemis. Nous ne saurons jamais a quel point est
sincére notre amour pour Marie, jusqu'a ce que nous
levions les yeux vers elle du fond de ces abimes, de
ces vallées ol brale un feu aussi terrible que mysté-
rieux. O magnifique région de I'Eglise de Dieu, 6
aimable portion dli troupeau de Marie | Quel spec-
tacle s'offre & nos regards lorsqu'ils s'abaissent sur
cet empire consacré 3 l'innocence, et en mame temps
aux douleurs les plus cruelles! Ony admire la beauts
dp ces dmes sans tache, leur douce et inaltérable pa-
tience, la grandeur des dons qu'elles ont recus, la
dignité de leurs solennelles et muettes souffrances.
l:e tréne de Marie, brillant comme le disque de
1§stre des nuits, jette sa douce lumiére sur cette ré-
glon de douleur et d'indicible attente; les anges, ep
Volligeant au-dessus de ce vaste royaume, y font
SCintiller leurs ailes d'argent; enfin, 6 la plus douce

€ loutes Jeg consolations! il reste le souvenir de
ace de Jésus qu'on ne voit pas, mais qu'on se

celle |




384 CHAPITRE IX

rappelle si bien qu'elle semble toujours présente de-
vant les yeux. Oh! quelle pureté se trouve dans ce
culte, dans cetteliturgie de la souffrance sanctifiée! O
monde! & monde! bruyant séjour de l'ennui et du
péché, qui ne voudrait s'échapper, comme une co-
lombe, loin de tes périlleuses faligues, de ton dange-
reux pelerinage, pour s'envoler avec joie vers la plus
humble place de cette région si pure, si assurée, si
sainte, ol régnent la souffrance et l'amour sans
tache?

g IV. Traité de sainte Catherine de Génes sur le
purgatoire.

La publication du 7'raité de sainte Cctherine de
Génes occupe une place si remarquable dans I'his-
toire de la doctrine et de la dévotion relatives au pur-
gatoire, que je me crois obligé d’en rendre compte &
mes lecteurs. Mgr Hardouin de Péréfix, Archevéque
de Paris, le fit examiner par les docteurs de la Sor-
bonne, en 1666. Dans leur approbation, ces savants
théologiens s'expriment ainsi : « C'est une rare effu-
sion de I'esprit de Dieu sur une 4me pure et aimante,
un gage merveilleux de la sollicitude qu'il a pour son
Eglise, et du soin qu'il prend de I'éclairer et de l’as-
sister selon ses besoins ». L’approbation continue en
disant que les examinateurs considerent ce 7raiié
comme un secours providentiel pour les catholiques,
au moment méme ou les hérésies de Luther et de
Calvin, parmi tant d'autres impiétés, venaient d’atta-
quer les morts. En 1675, Martin d'Esparza, de la Com-
pagnie de Jésus, présenta une critique de ce 7'railé
au cardinal Azolini, qui joue un role actif dans le
proces de la canonisation de Catherine. Le savanl re-
ligieux déclare « que la doctrine du 7'rauté est irré-
prochable, trés salulaire, et entiérement séra-
plique; » qu'clle a éLé inspirée & Calherine par le




DU PURGATOIRE 380

Saint-Esprit, qui s’est communiqué 4 elle dans une
illumination secréte, et que cette doctrine, ainsi que
son dialogue entre 1'dme et le corps, est par elle-
méme une preuve des plus évidentes de la sainteté de
la servante de Dieu. » Maineri, quia écrit la vie de la
Sainte, fait remarquer, comme une curieuse coinci-
dence, que le nom de purgatoire fut donné, en 1254,
pour la premiére fois officiellement a I'¢tat des per-
sonnes qui ne passent pas immédiatement de la terre
au ciel, par Innocent IV, qui était de la maison des
Fieschi, famille de notre Sainte.

Nous allons donner ici un abrégé de la doctrine de
son 7Traité. Aussitdt qu'une 4me (que ne souille au-
cun péché mortel, mais qui a contracté envers Dieu
une dette qu'un chatiment temporel peut seul acquit-
ter) vient de sortir du monde et qu'elle a été jugée,
elle s'apercoit qu'elle est confirmée en gréce et en
charité ; elle ne peut plus ni pécher ni mériter, et elle
est destinée, par un décret éternel et immuable, a en-
trer un jour comme une reine dans le royaume des
bienheureux, pour voir Dieu, pour I'aimer et pour
s'enivrer & cette source intarissable d'une perpétuelle
félicité.

En ce moment, tous les péchés de sa vie passéé
s'oflrent & cette 4me, tous, tant mortels que véniels,
méme ceux qui lui ont été remis sur la terre par la
contrition ou par le sacrement de Pénitence. Mais ce
douloureux panorama s'évanouit en un moment, et
dés lors I'dme neé s’en souvient plus. Voici comment
sainte Catherine s’exptime & ce sujet : « Les 4mes, en
passant de cette vie & I'autre, aper¢oivent d'un coup
d'@il la cause pour laquelle elles sont condamnées au
purgatoire, mais ¢'est une fois pour toutes. » Si Dieu
permet ainsi & I'dAme de revoir ses péchés, c'est pour
la mettre en état, en ce moment, de détester, par un
acle qui n'est plus méritoire, 1l est vrai, mais qui
n'est pas moins un acte de la volonts, toutes ses
faules, et surlout les fautes véniolles, dont elle n'a

25




386 CHAPITRE 1X

pas eu assez de contrition durant sa vie, soit A cause
de la faiblesse et des imperfections de son cceur, soit
a cause de l'accident d'une mort soudaine; de sorte
qu'il est strictement vrai qu'aucun péché n'est par-
donné avant que le pécheur ait exprimé la douleur
qu'il en ressent par un acte formel.

Aprés cet aper¢u momentané, aprés ces regrets,
I'ame reconnait en elle les tristes conséquences du
péché, « son funeste héritage, » et c'est 13 ce que la
Sainte appelle « I'obstacle qui empéche de voir Dieu. »
« La rouille du péché, dit-elle, voila 'obstacle ; or, le
feu détruit la rouille. Tant qu'un objet est couvert, il
ne peut correspondre & la réverbération des rayons
solaires ; mais, dés que la couverture est consumée,
I'objet se trouve soumis & l’action du soleil. » C'est
ainsi que le purgatoire enléve a I'dme la dette (reatus)
de ses péchés véniels, ainsi que 1’obligation & un ché-
timent temporel pour les péchés mortels qui lui ont
été remis. Cette derniére assertion n'est pas en réalité,
comme certaines personnes l'ont prétendu, contraire
a la doctrine de Suarez et des autres théologiens sco-
lastiques, qui soutiennent que le péché pardonné ne
laisse dans I'Ame aucune tache dont la souillure exige
I'action purifiante de ces flammes. Le langage de la
Sainte, dans tout le cours de son 7raité, suppose que
le purgatoire n'est pas tant une purification a laquelle
I'Ame est soumise, qu'une obligation dont elle s'ac-
quitte.

Aussitét que 'dAme s'apergoit qu'elle est agréable &
Dieu et constituée héritiere du paradis, mais, en
méme temps, qu'un obstacle I'empéche de prendre
possession immeédiate de son héritage, elle congoit un
vif désir de s'affranchir de cet obstacle, c'est-a-dire
de la double obligation de la faute et du chatiment.
Sachant que le purgatoire est le seul moyen d'abolir
ces deux obligations, et que telle est la fin pour la-
quelle Dieu condamne I'Ame au feu, elle souhaite de |
subir cette punition. « L'dme une fois séparée du |

TN

——~



DU PURGATOIRE 387

corps (j'emploie ici le langage méme de sainte Cathe-
rine) ne trouvant pas en elle toute Ia pureté requise,
et se voyant retenue par des liens que le purgatoire
seul peut détruire, s’y précipite volontiers. Que dis-je?
si elle ne trouvait dans le purgatoire un moyen suffi-
sant pour Oter I'obstacle qui la retient loin de Dieu,
elle porterait en elle-méme un enfer plus cruel que le
purgatoire, car dans cet état elle se sentirait dans
I'impossibilité de se réunit 4 Dieu qui est sa fin der-
niére. C'est pourquoi si 'dme avait connaissance d'un
autre purgatoire plus terrible que celui dont nous
parlons, et dans lequel elle trouverait A s'affranchir
plus tot des obstacles qui I'arrétent, elle s’y précipi-
terait aussitot, dans l'ardeur de son amour pour
Dieu. »

Mais ce n'est pas tout. Dans le chapitre suivant, la
sainte continue A enseigner que si I'Ame, non encore
débarrassée de ses liens, avait le choix de monter
droit au ciel dans 1'état on elle est, ou de descendre
dans le purgatoire, elle n'hésiterait pas & choisir ce
dernier parti, bien que les souffrances qu’on éprouve
en ce licu soient presque aussi terribles que celles de
I'enfer. Voici comment elle s'exprime A notre égard :
« La langue ne saurait dire, I'esprit ne saurait conce-
voir ce qu’est le purgatoire. D'aprés ce que j'en puis
Connaitre, je sais que les tortures qu'on y souffre sont
presque égales A celles de 'enfer. Toutefois, je sais
aussi que I'dme qui apercoit en elle la plus légeére im-
perfection, aimerait mieux tomber mille fois dans
Ienfer que de se présenter devant la divine Majesté
avec un tel défaut. C'est pourquoi, voyant que le pur-
Batoire est destiné & enlever ces imperfections, elle
5y plonge; et ce lieu terrible, ou elle peut briser les
liens qui 1a vetiennent loin de Dieu, lui apparait
comme I'ceuvre d'une immense miséricorde. »

Quand I'dme juste est entrée dans le purgatoire.
elle perd de vue tout le reste pour ne plus éprouver

que deux sentiments - le comble de la souflrance, et




388 GHAPITRE X

le comble de la joie. Et, pour parler d'abord de la
souffrance, celle de l'dme détenue en ce lieu est
extréme : elle sait que Dieu a pour elle un amour in-
fini, qu'il est le bien par excellence, qu'il la regarde
comme sa fille, et qu'il I'a prédestinée de toute éter-
nité a jouir A jamais de lui dans la compagnie des
bienheureux; et la connaissance de ces choses lui
inspire pour Dieu les sentiments de la charité la plus
pure et la plus parfaite. Mais en méme temps elle
comprend qu'elle ne peut présentement ni le voir, ni
jouir de lui, quoiqu'elle désire ardemment le faire ;
et c'est 1a la cause de sa douleur, douleur d'autant
plus vive, que la pauvre dme ignore complétement
quand viendra le terme de son exil. Telle est la peine
de la privation de Dieu dans le purgatoire, dont sainte
Catherine parle ainsi : « C'est une peine si excessive,
que la langue ne saurait I'exprimer, ni l'intelligence
en concevoir la rigueur. Quoique Dieu, dans sa bonté,
m’ait permis de l'entrevoir un moment, ma langue
cependant ne peut I'exprimer. » Puis elle compare la
peine que cause la privation de Dieu, 3 un pain dont
on aurait un violent besoin. « Si dans le monde entier
il 'y avait qu'un seul pain qui pat satisfaire la faim
de toutes les créatures, et qu'il suffit de le regarder
pour étre rassasié, songez a ce qu’éprouverait un
homme qu'un instinct naturel invite & manger quand
il est bien portant, et qui ne pourrait ni manger, ni
étre malade, ni mourir! Sa faim deviendrait de plus
en plus cruelle; sachant qu'il n'y a qu'un seul pain
capable de le rassasier, et qu'il ne peut y atteindre, il
resterait en proie a des tortures insupportables. »
Cette comparaison, toutefois, ne nous met sous les
yeux qu'une ombre des soufirances que 'dme enduré
en réalité ; elle se sent constamment entrainée par la
violence de son amour vers Dieu qui peut seul la sa-
tisfaire. Cette violence est sans cesse croissante, tant
que |'dme demeure privée de I'objet dont elle est si
avide; et ses soullrances croilraient & proportion si




DU PURGATOIRE 389

elles n'étaient adoucies par I'espérance, ou plutat par
la certitude que chaque instant ]g rapproche du moe
ment de son bonheur éternel. Selon les paroles du
Prophete, I'infortunée sait que, « parce qu'elie souffre,
elle verra et sera rassasiée (1). »

Quant & la peine des sens, sainte Catherine compare
I'ame qui I'endure & I'or dans le creusot. « Voyez I'or,
plus on le fait fondre, meilleur j] est; on le fait
fondre jusqu'a ce que la moindre impureté ait dis-
paru. Tel est I'effet du feu sur les objets matériels.
Or, I'dme ne peut se fondre en Dieu, mais elle peut
se réduire & sa propre substance; et Plus elle se pus
rifie, plus aussi elle se dégage de tout alliage, jus-
qua ce qu'eile demeure en Dieu tout 3 fait pure.
Quand l'or, suivant l'expression des orfévres, est
purifié a vingt-quatre carats, il ne se réduit plus, a
quelque chaleur qu'on le soumette, parce qu’en réa-
lité le feu ne consume que les matisres impures. Le
feu surnaturel agit d'une maniere analogue sur 'dme ;
Dieu la retient dangs le feu jusqu'a ce que la moindre
imperfection en ait disparu, et qu'il en ait réduit la
pureté & vingt-quatre carats. Chacune cependant est
traitée selon son degré de perfection. Quand I'dme est
purifiée, elle demeure toute en Dieu sans rien retenir
en elle-méme. Dien est sa vie. Et, quand il a attiré
a lui cette 4me ainsi purifiée, elle devient impassible,
car il n'y reste plus rien susceptible d'étre consumé ;
ct, si elle était encore retenue dans les flammes, une
fois qu'elle est ainsi purifiée, le feu ne lui causerait
plus de douleur. Que dis-je ? Ce serait alors le feu de
I'amour divin, la vie éternelle ells-méme, dans la-
quelle I'dme ne peut plus rencontrer rien qui lui soit
contraire. »

Tel est le premier objet qui apparait d I'dme : une
douleur supréme. Examinons maintenant 'autre ob-
Jet : la supréme joie. Comme I'dme a pour Dien la

(4 Isuie, Lul, 44,




390 COAPITRE IX

plus pure affection, et qu'elle sait que la volonté dou
Seigneur ne la fait souffrir que pour la purifier, clle
se conforme avec résignation 3 ce divin décret. Tan-
dis qu'elle est dans le purgatoire, elle ne voit rien
qui ne plaise & Dieu; elle ne songe drien qua sa
volonté: elle ne désire rien autre chose que d'étre
convenablement purifiée, afin de se présenter belle el
radieuse devant la supréme Majesté. «Si une ame, dit
sainte Catherine, qui n'est point encore entiérement
purifiée, était admise A la vision de Dieu, elle souf-
frirait dix fois plus que dans le purgatoire ; car elle
serait complétement hors d'étatde supporter la vue de
cette trés pure bonté et de cette souveraine justice. »
C'est pourquoi I'dme, au milieu de ses souffrance, est
entitrement résignée & la volonté de son Créateur.
Elle aime jusqu'a ses douleurs et s'en réjouit, parce
qu'elles viennent de Dieu. Ainsi,-au milieu d'un bra-
sier ardent, elle jouit d'un contentement si complet,
que l'intelligence humaine ne saurait le concevoir.
« Je ne crois pas, dit la sainte, qu'on puisse trouver
un contentement égal A celui des ames du Purgatoire,
a moins que ce ne soit le contentement des bienheu-
reux dans le ciel. Le contentement grandit chaque
jour & mesure que Dieu pénétre dans cette dme, et
il y pénétre & mesure que les obstacles qui s’y oppo-
gaient s'évanouissent. Oui, en ce qui concerne la
volonté, 'ame ne peut pas dire que les peines soicnt
des peines, tant elle se repose avec bonheur sur la
volonté de Dieu, auquel elle est unie par les liens du
plus pur amour. »

Ailleurs, sainte Catherine dit que cette joie incom-
préhensible de I'dme qui souffre dans le purgatoire,
a sa source dans la force et dans la pureté de son
amour pour Dieu. « Cet amour donne & 1'dme un
contentement qui ne peut s'exprimer. Toutefois, il
n'enléve pas un iota & la souflrance ; loin de la, car
c'est le retard qu'éprouve l'amour avant d'entrer en
possession de l'objet aimé, qui cause cette souflrance,

T

ST



DU PURGATOIRE 391

et la souffrance est proportionnge a la perfection de
I'amour de Dieu dont Diey g rendu I'dme capable.
C'est pourquoi I'dme éprouve dang le purgatoire la
plus grande joie et la plus grande douleur, sans
qu'aucun de ces deux sentiments affaiblisse I'autre. »
Quant aux priéres, aux aumones et aux messes, la
sainte nous assure qu’elles apportent une grande
consolation aux 4mes dy purgatoire ; toutefois,
en cela comme dans tout le reste. I'unique sollicitude
de ces saintes 4mes est que « tout soit pesé dans la
juste balance de la volonts divine, laissant faire Dieu
en toutes choses, et satisfaire 3 son adorable justice,
selon son bon plaisir. »

Elle termine son 7raité en jetant un regard sur son
prochain et sur elle-méme. Au premier elle s’adresse
ainsi : « Oh! que ne puis-je faire entendre ma voix
assez haut, pour effrayer tous ceux qui habitent sur
la terre, et pour leur dire ; Oh | malheureux pécheurs]|
pourquoi vous laissez-vous tellement aveugler par ce
monde, que vous négligiez de pourvoir aux besoins
que vous éprouverez & I'heure de la mort ? Vous cher-
chez tous un refuge dans I'espoir de la miséricorde
de Dieu, mais ne vVoyez-vous pas que cette bonté
meéme portera témoignage contre vous, pour avoir
résisté aux volontés d'un Diey si bon ? Ne vous
bercez pas d'un vain espoir, en disant : Quand vien-
dra I'heure de la mort, je ferai une bonne confession,
je gagnerai une indulgence plénitre, et au dernier
mmoment, purifié de tous mes péchés, je serai sauve.
Réfléchissez un instant. La confession et la contrition
Sont nécessaires pour gagner uneindulgence plénidre ;
et il est si difficile d'obtenir la contrition, que, si vous
le saviez, vous trembleriez, sans oser croire qu'une
telle grace puisse jamais vous &tre accordée, au lieu
de I'attendre, comme vous le faites, avec une con-
fiance téméraire, »

Quand elle s’examinait elle-méme a la lueur d'une

Umigre Surnaturelle, elle voyait que Dieu I'avait choi-




392 CHAPITRE TIX

sie pour 4tre dans I'Eglise comme une vivants image
du purgatoire. Elle dit & ce sujel : « J'apercois main -
tenant dans mon ame cette sorte de purification que
je remarque dans les dmes du purgatoire. Je vois
que mon dme demeure dans mon corps comme dans
un purgatoire, seulement de maniére & ce que mon
corps puisse le supporter sans mourir. Néanmoins, les
souffrances augmentent peu a peu, jusqu'a ce qu'elles
arrivent au point ol la nalure devra succomber. » Sa
mort fut en effet merveilleuse, et elle a toujours été
considérée comme un marlyre d'amour. La mission
de Catherine, comme grand docteur du purgaloire, a
élé si bien appréciée des le principe, que dans son
ancienne vie, la vita antica, qui ful examinée par des
théologiens en 1670, approuvée dans le proces de la
canonisalion et écrite par Marabotta, confesseur de
la sainte, et par Vernozza, son fils spirituel, il est
dit d’elle : « Il semble réellement que Disu ait voulu
faire de sa créature un exemple vivant des douleurs
que les &mes souflrent dans le purgatoire. 1l I'a, pour
ainsi dire, placée sur le haut d'un mur de séparation
¢élevé entre cette vie et la vie a venir, afin que, témoin
des souffrances qu'on y endure, elle nous fit connaitre,
des cette vie, ce qui nous attend dans l'autre. » Ce
n'est 14 que l'abrégé de ce 77raité admirable qui a
donné a sainte Catherine un rang parmi les théolo-
giens de I'Eglise.

Le Dante s’est plu a exposer cette doctrine d'une
maniére bréve, mais extrémement touchante, dans la
magnifique scéne ou il se représente errant avec
Virgile dans les espaces du purgatoire. Le podte se
senl tout & coup ébloui & la vue éclatante d'un ange
qui traverse la mer, et fait avancer une barque char-~
gée de nouvelles Ames destinées au purgatoire; et cet
esquif avance si légéremunt sur les eaux, qu'il en
effleure 4 peine la surface, tandis que les &mes qui,
depuis quelques instants, viennent de laisser derriére
elles la vie, la terre etle jugement, chantent, avec

— ._.__1&}?»'

i et




DU PURGATOIRE 393

nn sentiment de tristesse mélée de joie, le psaume :
In exitu Israél de A gqypto. C'est certainement 13 une
des plus belles conceptions du Dante ; et, comme
il était théologien en méme temps que poéte, nous
avons cru devoir le citer ici, afin de faire voir sous
quel point de vue les hommes doués d'une intelli-
gence supérieure envisageaient le purgatoire, dés le
quatorziéme sidcle.

§ V. Concordance des deux opinions.

Voyons maintenant quel point de vue commun
présentent ces deux maniéres d'envisager le purga-
toire. C'est 12 une considération des plus pratiques.
Je suppose qu’il n'est pas un d’entre nous qui s'at-
tende a étre perdu pour 1'éternité. Nous connaissons
et nous sentons, avec plus ou moins d'inquiétude, la
grandeur des risques que nous courons; mais n'at-
tendre rien que la damnation, serait un péché de
désespoir. La pensée de I'enfer ne sert qu'a nous ins-
pirer un plus grand soin, une régularilé plus compléte,
plus de circonspection et plus de crainte. Mais il n'en
est pas ainsi du purgatoire. Nous nous attendons
tous, je pense, & y aller un jour ; nous nous en Croyons
méme assurés. Si nous passons légérement sur
ce sujet, il se peut alors que nous entretenions
une vague espérance d'aller droit au ciel aprés
avoir 6té jugés. Mais, si nous venons & réfléchir sé-
rieusement sur notre vie, sur la sainteté de Dieu, sur
ce que nous lisons dans les livres de dévotion et dans
la vie des saints, j'ai peine 3 comprendre qu'un seul
d'entre nous prétende échapper aux flammes du pur-

gatoire, et ne
nous puissons a
un effort de la misérico
ressemblerait plutdt & une va
I'hérotsme de I'espdrance. Or,

goit m&me persuadé que, pour que
ller dans ce lieu d'expiation, il faul
rde divine. Penser autrement
ine présomption qu'a
sl nous sommes con-




394 CHAPITRE IX

vaincus que la route qui nous doit conduire au ciel
passera par le purgatoire et ses tourments (car la puri-
fication est accompagnée de soufirances), nous
sommes inléressés & savoir quel point de vue commun
présentent les deux maniéres d'envisager le purga-
toire.

D’abord, toutes deux s’accordent A représenter les
peines du purgatoire comme extrémement séveres, a
cause de la fin que Dieu se propose d'atteindre par ce
moyen, et parce qu'elles sont endurées par des 4mes
dépouillées de corps. Toutes deux s'accordent égale-
ment sur la longue durée des souffrances. C'est 13 un
point sur lequel il nous faut appuyer. En effet, il est
difficile de convaincre les hommes de cette vérité, et
pourtant, lorsqu’on en est bien persuadé, il en résulte
de grands avantages pour les autres et pour soi-méme.
On peut concevoir cette durée de deux maniéres
différentes ; car elle peut étre considérée, ou sous le
rapport du temps, ou sous le rapport de l'intensité
des peines, qui en fait paraitre la durée plus longue.
Pour ce qui concerne la premiére de ces théses, il
nous suffira de jeter un coup d’'eil sur les révélations
faites a la sceur Francoise de Pampelune; et nous
verrons que sur plusieurs centaines d’dmes, la grande
majorité avait trente, quarante ou soixante années a
souffrir. En voici quelques exemples : un saint
évéque, quli avait commis quelques négligences dans
l'accomplissement de ses sublimes fonctions, était
depuis cinquante-neuf ans dans le purgatoire quand
il apparut & la servante de Dieu; unautre évéque que
sa libéralité avait fait surnommer le Donneur d'au=
mdénes, passa cinq ans dans le purgatoire pour avoir
ambitionné sa dignité; un autre évéque y souffrit
pendant quarante ans. Un prétre y fit également un
sejour de quarante ans, parce que sa négligence avait
€lé cause qu'une personne malade était morte sans
recevoir les sacrements; un autre fut condamné a
quaranle-cinq ans d’exil dans ce lieu de douleurs




DU PURGATOIRE 393

pour avoir rempli légerement certaines fonctions de
son ministére; un homme du monde Yy passa cin-
quante-neuf ans, a cause de son gott pour les plai-
sirs ; un autre, trente-cinq ans pour laméme raison ;
et un troisidme soixante quatre ans, a cause de sa
passion pour le jeu. Les évéques, suivant les révéla-
tions de la sceur Francoise, semblent généralement
faire un plus long séjour que les autres dans le pur-
gatoire, et y soufirir des douleurs plus vives.

Sans multiplier les exemples, ce qui serait facile
faire, ces révélations suffisent pour nous apprendre a
veiller avec plus de soin sur nous-mémes, et a prier
avec plus de persévérance pour les morts. Les an-
ciennes fondations de messes & perpétuité appuient
le méme sentiment. Nous sommes enclins & nous
arréter trop tOt, et & nous imaginer, dans l'aveugle-
ment d'une sotte tendresse, que nos amis sont dé-
livrés du purgatoire, bien avant qu'ils le soient réel-
lement. Si la sceur Francoise a vu tant de ferventes
Carmélites, dont plus d'une avait opéré des miracles
durant sa vie, demeurer aprés leur mort dix, vingt,
trente, soixante années dans le purgatoire, sans étre
proches du moment de leur délivrance, comme elles
le disaient elles-mémes, quel sera notre sort, a nous
et & ceux qui nous sont chers? Quant & la longueur
apparente qui résulte de la vivacité des souffrances,
nous trouvons dans les chroniques de I'Ordre de
Saint-Frangois, dans la vie de saint Francois de
Gérolamo et ailleurs, une foule d'exemples d'ames
qui, apparaissant une heure ou deux aprds la mort,
croyaient avoir passé de longues années dans le pur-
gatoire. Et tel sera peut-étre le purgatoire de ceux
qui seront surpris par le jugement du Seigneur au
dernier jour.

Les deux manidres d’envisager le purgatoire ont en-
core un point de commun, c'est qu'elles nous font
voir toutes deux les sévdres chatiments qui sont
véservés dang le purgatoire & ce que le monde est




396 CIOAPITRE IX

convenu d'appeler les fautes légeres. Saint Pierre
Damien nous en offre une foule d'exemples, et Bel-
Jarmin en a recueilli et cité beaucoup d’autres. D'im-
perceptibles senliments de vanité, quelques légeéres
distractions pendant la récitation de I'office divin, ou
d'autres fautes de ce genre, ont valu les flammes du
purgatoire & ceux qui les avaient commises. La sceur
Francoise cite 'exemple d'une jeune fille de quatorze
ans qui était condamnée 3 souffrir dans ce lieu de
douleur parce qu'elle n’avait pas acceplé avec rési-
gnation le décret de la Providence qui la retirait si
jeunc de la vie ; et une autre ame dit a la religieuse :
« Ah ' les hommes songent bien peu dans le monde
a tout ce qu'ils auront a payer ici pour des fautes
qu’ils remarquent a peine la-bas. » Elle vit meme des
ames séverement chatiées pour avoir été scrupuleuses
dans cette vie; soit qu'il y ait dans les scrupules un
manque d’abnégation de la volonté, soil que ces
personnes né les aient pas dépouillés quand l'obéis-
sance l'exigeait. Des notions erronées au sujet dee
faules légeres peuvent ainsi nous conduire & négliger
les morts, & cesser trop t6t nos prieres, et a perdre

nous-mémes le fruit d'une utile lecon.
Ensuite, les deux opinions s'accordent encore Sur

l'impuissance & laquelle se trouvent réduites les ames
du purgatoire. Elles gisent comme le paralylique au
bord de la piscine. La descente de l'ange n'esl méme

a¢ un bienfait pour elles, & moins que quelqu’un
d’entre nous ne les assiste. 11 y a méme des théolo-
giens qui ont prétendu que ces malheureuses 4mes
pne peuvent pas prier. Quoi qu'il en soil, elles n'ont
aucun moyen de nous faire savoir leurs ddtresses, &
nous dont la charité tient leur sort dans les mains.
Quelques écrivains ont dit que la sainte Vierge ne
veul pas les gider sans notre coopération, que meéme
elle ne peut pas les aider, si ce n'est d'une maniere
indirecte, parce qu'ellen’est plus en 6lat de satisfaire
pour elles. Quant & moi, je n'eqne pas a entendre

R ——

e —



DU PURGATOIRE 397

parler d'une chose que notre tendre Mare ne puisse
faire. Mais, quoi qu'on pense de ces opinions, elles
font voir du moins I'unanimité des théologiens au
sujet de I'impuissance des saintes Ames du purga-
toire. Un autre trait & propos de cette impuissance,
c'est I'abandon dans lequel on les laisse souffrir ;
et, ce qui en est souvent la cause, c'est la cruelle
flatterie des parents ou des amis qui veulent toujours
que ceux qui leur étaient unis par les liens du sang
ou de l'affection soient morts en odeur de sainteté.
Ces personnes auraient sans doute quelque scrupule,
si elles savaienl combien de messes, combien de
priéres elles ravissent & ces pauvres ames, par cette
éxagération égoiste de leurs vertus. Je I'appelle
égoiste, car ce n'est autre chose qu'une misérable in-
vention pour se consoler dans leur affliction. Le véri-
table état des saintes dmes dupurgatoire est I'impuis-
sance la plus absolue. Elles ne peuvent ni faire péni-
tence, nimériter, nisatisfaire, ni gagnerd'indulgences;
elles sont privées de sacrements: elles ne sont plus
sous la juridiction du Vicaire de Dieu, qui répandrait
sur elles en abondance les moyens d’obtenir la grice,
et une pluie de bénédictions. Elles font partie de
I'Eglise, mais elles n'ont ni sacerdoce, ni autel a leur
disposition.

Tels sont les points de contact entre ces deux
manieres d'envisager le purgatoire. Que de lecons
uliles nous pouvons en retirer, aussi bien pour nous-
memes que pour les dmes du purgatoire ! Et d'abord
pour ce qui nous regarde, sous quel jour toutes ces
observations nous montront-elles la négligence, la
tiédeur et 'amour des commoditds de la vie ? quelle
idée nous donnent-elles des dévotions remplies
tomme une simple formalité, ou par routine! quel
changement ne devraient-elles pas opérer dans notre
vie | quelle exactitude ne devrions-nous pas apporter
& nos’ examens de conscience, & nos conlessions, a
10s communions, et & nos pricres | Il semble que la

=




398 CHAPITRE I1X

grice supréme, que nous ne (.ievrions cesser d'im-
plorer par nos importunités, soit de ressentir pour le
péché cette haine que Notre-Seigneur ressentait pour
lui dans le jardin de Gethsémani. Oh! la pureté de
Dicu n'est-elle pas quelque chose de redoutable,
d’indicible, d’adorable ? Celui qui est lui-méme un
acte simple, a continué a agir, & multiplier ses actes
depuis la création, sans qu'une tache soit tombée sur
lui! Il daigne s'immiscer sans cesse, avec une condes-
cendance ineflable, dans ce qui est au-dessous de lui,
— point de tache! Il chérit ses créatures avec un
amour infiniment plus ardent que la violente passion
quon appelle de ce nom sur la terre — point de
tache ! Il est tout-puissant ; toutefois, il est hors de sa
puissance de recevoir une souillure. Il est si pur que
sa vue seule suffit pour rendre pur et heureux
pendant toute I'éternité. La pureté de Marie n’'est
qu'un péle reflet de cette éclatante pureté. Que dis-je?
la sainte humanité de Jésus elle-méme ne saurait
rendre & la pureté du Tres-Haut un hommage digne
d’elle. Et notre destin est de reposer a jamais entre
ses bras, d’habiter éternellement dans le centre de la
pureté par essence | Cependant, examinons notre vie;
rentrons en nous-mémes sincérement pendant un
jour seulement, et nous verrons combien d'intentions
suspectes, de respect humain, d’amour-propre et de
pusillanimité, souillent nos actions, et jusqu'a nos
dévotions | Et le purgatoire, fat-il sept fois plus
ardent, dat-il étre notre séjour jusqu'au jour du
Jugement dernier, ne semble-L-il pas un aimable
noviciat pour nous préparer A la vision du Saint des
saints ?

Mais il est des personnes qui se révoltent contre la
pensée du purgatoire, comme g'j] ne fallait pas en
passer par la. Elles ne peuvent s'imaginer qu'apres
nous étre efforcés durant toute notre vie de servir
Dieu, nous ne soyons sortis victorieux de la terrible
€preuve, qué pour passer de I'agonie du lit de mort




DU PURGATOIRE 399

dans les flammes vengeresses d'un feu dont rien
n'égale l'ardeur, qui pénétre toutes les facultés de
I'ame, et dans lequel il faut rester de longues années.
Hélas | mes chers amis, votre colére ne changera rien
aux faits. Avez-vous suffisamment pensé A la nature
de Dieu ? Avez-vous jamais essayé, par une méditation
assidue, de vous former uneidée vraie de sa sainleté
et de sa pureté ? Avez-vous élevé une barriére insur-
montable entre vous et le monde qui, vous le savez,
est I'ennemi de Dieu ? Yous étes-vous toujours rangés
du coté de Dieu ? Avez-vous épousé ses intéréts?
Désirez-vous ardemmentprocurersa gloire? Avez-vous
rapproché le péché de la Passion de Notre Seigneur,
et mesuré I'un par I'autre ? Oh ! si vous aviez fait cela,
le purgatoire vous paraitrait I'invention la plus inat-
tendue, la plus tendre d'un Dieu qui, remplid’amour et
de miséricorde, a résolu de vous sauver malgré vous-
mémes | Ce serait pour vous un miracle perpétuel,
un miracle tous les jours renaissant, tous les jours
plus doux, un miracle qui serait pour votre 4me une
pnourriture et un breuvage, de penser qu'étant ce
que vous étes, tels que vous vous connaissez, lels que
Dieu vous connait, vous étes néanmoins sauvés pour
I'éternité | Souvenez-vous de ce qu'une 4me souffrante
disait avec tant de simplicité et tant de force en
méme temps A la sceur Francoise : « Ah | les gens du
monde ne songent guere & ce que leur coutera de
I'autre cOté de la tombe la vie qu'ils ménent & pré-
sent ! » Vous vous irritez quand on vous parle d'aller
au purgatoire ? Quelle folie | Du reste, on vous flatte
peut-étre, etil est possible que vous ne soyez jamais
assez bons pour aller 1a. Vous refusez positivement
de reconnaitre le bonheur qu'on vous annonce. Et,
notez-le bien, I'humilité seule conduit au purgatoire.
Je me souviens qu'il fut révélé a Marie Crocifissa que
plusieurs saints, étant encore sur la terre, avaient eu
pour Dieu plus d'amour que d'autres n'en ont dans
le ciel, mais que cependant le plus grand saint sur la




400 CHAPITRE IX

terre n'était pas aussi humble que les Ames du purga-~
toire ; je ne me rappelle point d’avoir rien lu dans la
Vie des Saints qui ait produit autant d'impression sur
moi. Vous voyez donc que I'indignation est déplacée
ici : car ceux-la seuls ont le bonheur d’aller en purga-
toire qui se croient dignes del'enfer.

Mais nous ne profilerons pas seuls de ces lecons, j@
I'espere ; les saintes ames en retireront aussi quelques
fruits. Nous avons pu nous convaincre par ce que
hous avons vu jusqu'ici, que notre charité pour elles
doit étre beaucoup plus grande et plus persévérante
car nous savons maintenant qu'il faut bien peu de
chose pour faire descendre une dme dans le purga-
toire, et I'y retenir un fort long temps. Mais ce qui
doit exciter le plus notre charité, ¢’est I'impossibilité
oi sont ces ames de se venir en aide, tandis que,
d’autre patt, notre doux Sauveur, avec cet amour qu'il
met dans toutes 8es dispositions, nous a donné une
puissance pour les aider, proportionnée I'impuis-
sance ou elles se trouvent de s'aider elles-mémes.
Quelques théologiens ont prétendu que les priéres
faites en faveur des ames du purgatoire ne sont pas
infailliblement exaucées. J'avoue que leurs arguments
ne sauraient me convaincre ; mais, en leur accordant
méme ce point, quelle influence ne pouvons nous pas
exercer en faveur des défunts | Saint Thomas nous
enseigne que prier pour Jes morts est plus agréable &
Dieu que de prier pour les vivants. Nous pouvons offrir
pour eux et leur appliquer toutes les satisfactions de
Notre Seigneur. Nous pouvons faire pénilence pour
eux. Nous pouvons leur abandonner toutes les satig
factions de nos actions ordinaires et de nos souf-
frances. Nous pouvons leur transmettre, par la voie
des suffrages, toutes les indulgences que nous ga-
goons, pourvuque I'Eglise les ait rendues applicables
aux défunts. Nous pouvons diriger vers ces ames, Ou
vers l'une d'entre elles, l'intention du Saint-Sacrifice.
L'Lglise, qui n'a plus de juridiction sur elles, peut

| o




DU PURGATOIRE 401

cependant établir des indulgences qui leur soient
applicables par la voie deg suffrages ; elle peut, a
l'aide de laliturgie, des commémorations, de I'encens,
de I'eau bénile, ete., et surtout par le moyen des autels
privilégiés, exercer sur elles upe influence efficace.
La Communion des Saints fournit les veines et Jes
canaux par lesquels toutes les dévotions passent pour
aller trouver leur objet en Jésus-Christ. Le ciel
méme daigne se servir de nous pour faire parvenir
ses faveurs aux fideles défunts. Leur Reine leur vient
en aide en nousinvitanty travaillera leur délivrance;
les anges et les saints laissenttomber leurs dons dans
nos mains, el nous font leurs aumoniers sans que
souvent nous nous en apercevions. Notre-Seigneur
daigne jeler les yeux sur nouys et semble nous dire :
« Voild mes instruments, travaillez pour moi, » abso-
lument comme un pere laisse son fils faire une partie
de son ouvrage, malgré le risque qu'il court de le lui
voir gater. Avoir de si grands pouvoirs 4 notre dispo-
sition et ne pointen faire usage, serait ala fois manquer
de respect & Dieu et de charitéenvers les hommes, Rien
n'est aussi irrespectueux, parce que rien n'est moins
filial que de repousser les dons de Diey 3 cause de
leur abondance. I.eg hommes, par un sentiment de
sireté personnelle mal eatendue, évitent générale-
ment de se méler des choses surnaturelles : la vérite
est qu'il est impossible de s’en tenir a1'écart, et d'étre
sauve. Si nous n'entrons pas dans le systdme de
I'Cglise, si nous n'y prenons humblement notre
Place, nous y serons entrainés, mais pour étre broyés.
Craindre ce qui est surnaturel est un sentiment des
Plus dangereux ; le hair serait un indice presque cer-
tain de la perte éternelle.

Tout ce que je viens de dire jusqu'a présent a été,
du moins d'une maniére indirecte, un plaidoyer en
faveur de la dévotion aux dmes du purgatoire: maig
Mon plan m’améne maintenant a larecommander plus
direclement. |




402 CEAPITRE IX

§ VI. Excellence et avantages de cette dévotion

1. Ce n’est pas une exagération que d’appeler la dé-
votion aux saintes ames du purgatoire une espece de
centre vers lequel loutes les dévotions de I'Eglise ca-
tholique viennent converger, et qui, plus que toutes
les autres, nous permet de nous acquitter de nos de-
voirs envers Dieu, parce que c’est une dévotion toute
d’amour, et d'amour désintéresseé. Il suffira de jeter
Jes yeux sur les principales dévotions catholiques pour
se convaincre de la vérité de ce que j'avance Prenons
par exemple la dévotion de saint Ignace 2 la gloire de
Dieu. C'était 1a, s'il nous est permis de parler ainsi,
la dévotion favorite de Jésus. Or, le purgatoire est
semblable 2 un champ ou la gloire de Dieu est debout
comme une moisson déja muare. Il ne se dit pas une
seule priere pour les saintes Ames sans que Dieu
soit glorifié par les sentiments de foi et de charité qui
ont dicté cette priere. Aucune de ces dmes ne recoit
le plus faible allegement a ses souffrances, sans que
Dieu en trouve immeédiatement un accroissement de
gloire dans I'honneur rendu au précieux Sacg de son
Fils, et dans le progrés que l'dme a fait dans le
bonheur éternel. Aucune n'est arrachée aux flammes
expialoires, que Dieu n’en soit considérablement glo-
rifié. Il couronne ses propres dons dans cette ame qui
lui est si chere. La croix de Jésus-Christ a triomphe.
Le décret de prédestination est victorieusement
accompli, et la Cour du ciel compte un adorateur de
plus. Bien plus, la gloire de Dieu, sa plus douce gloire,
la gloire de son amour est assuree dans le purgatoire,
car il n'y a lani péché, ni possibilité de le commettre.
Ce n’est plus qu' une question de temps. Tout ce qui
est gagné, est réellement gagné. Tout ce qu'on cueille
est du pur froment, et I'ivraie n'y est pas mélée.

Ou bien encore, est-il une dévolion plus chere El



DU PURGATOIRE - 403

juste titre au cceur d'un chrétien que la dévotion & la
sainte humanité de Jésus? C'est plutdt une série de
dévotions aussi belles que variées, qu'une seule dévo-
tion. Voyez cependant comme elles se trouvent toules
comprises, et amoureusement pratiquées dans la dé-
votion aux saintes dmes du purgatoire. Plus tot elles
sortent de ce lieu de souffrance, plus tbt Jésus re-
cueille une abondante moisson des fruits de son ado-
[. rable Passion. Une moisson hitive est une bénédic-
F

tion aussi bien qu'une moisson abondante; et tout

délai d'une 4me qui tarde a entrer dans la gloire du
E ciel est une perte éternelle et irréparable pour I'hon-
J neur de la sainte humanité de Jésus. Comme les
, choses paraissent grandes et admirables dans le
| langage du sanctuaire | et pourtant ce n'est que l'ex-
(- pression de la vérité. La sainte humanité peut-elle re-
cevoir un hommage plus agréable que ceux qu'elle
; recoit dans l'adorable sacrifice de la Messe? Eh bien,
c'est précisément ]d que nous trouvons notre plus
¢ puissant moyen d'action sur le purgatoire. Oui, la foi
“ en ce divin sacrifice appliqué aux morts est un hom-
| mage trés agréable aux yeux de Jésus ; et on peut en
| dire autant de la confiance que nous avons dans les
indulgences, les autels privilégiés, etc... Toute la puis-
sance de 1'Eglise vient de la sainte humanité de Jésus,
elle est comme un canlique perpétuel d'actions de
grices entonné en son honneur. Ainsi donc, cette dé-
votion I'honore, parce qu'elle imite son zéle pour le
bien des Ames, ce zéle qui est le signe de son peupls,
et 'héritage qu’il lui a laissé.

La dévotion & notre sainte Mére est également com-
prise dans cette dévotion aux dmes du purgatoire,
soit que nous la regardions comme la Mére de Jésus,
et, comme telle, participant aux honneurs de sa sainte
humanité ; soil que nous voyions en elle la Mere des
miséricordes, et & ce titre, honorée principalement
par les ceuvres de la miscricorde : soit enfin que nous
honorions en elle la Reinc du purguloire, qui a tant




405 CHAPITRE 1X

d'intérét A voir les 4mes souflrantes sortir de leur
captivité pour entrer dans la joie éternelle.

Ensuite, vient la dévotion aux saints anges, qui se
trouve aussi satisfaite dans la dévotion aux dmes du
purgatoire; car elle contribue a faire occuper les
trénes vacants parmi les cheeurs angéliques, et & rem-
plir les vides causés par la chute de Lucifer et d'un
tiers de I'armée céleste: elle multiplie les compagnons
des esprits bienheureux. On peut aussi supposer que
les anges considérent, avec un intérét particulier,
cette partie de I'Eglise, donl les membres sont ornés,
comme eux-meémes, de la couronne si précieuse de la
persévérance finale, mais n'ont pas encore le bonheur
de jouir comme eux de leur héritage. De plus, beau-
coup de ceux-ciont un intérét personnel dans le pur-
gatoire. Desmilliers, peut-étre desmillions parmi eux.
ont été commis ala garde de ces 4mes, et leur mission
n’estpas encore accomplie. Desmilliers d’entre eux ont
lIa des clients qui. durant le temps de la vie, les ont
honorés d’'un culte spécial. Saint Raphaél, aprés avoir
été si fidele a Tobie, sera-t-il moins fidele a ses pro-
tégés qui gémissent dans les flammes! Des cheeur sen-
tiers s’'intéressent & d’autres dmes, soit parce qu’elles
doiventfinalement étreréuniesa ces chceurs, soitparce
qu’elles avaient pour eux autrefois une dévotion par-
ticuliere. Marie-Denise de la Visitation avait coutume
de féliciter chaque jour son ange gardien de la gréice
qu'il avait recue de rester fidéle, tandis que les autres
avaient succombé. C’était, comme je 'ai déja dit, le
seul trait qu’elle connat de sa vie passée. Aprés cela,
a-t-il pu la négliger si, par la volonté de Dieu, clle a
été en purgatoire ? Saint Michel, comme prince de ce
royaume, dont Marie lui a délégué larégence, saint
Michel, si zélé dans l'accomplissement de la douce
mission que 1I'Eglise lui attribue dans la messe des
morts, recoit comme un hommage rendu & lui-méme
tout acte de charité en faveur des saintes d4mes con-

fices A ses soins; et s'il est vrai que la générosité so




DU PURGATOIRE 405

I'apanage des cceurs reconnaissants, cet esprit, dont
Ja bonté égale le courage, nous récompensera un jour
d'une maniére digne d’un prince tel que lui, quand
nous serons, peut-étre, relégués dans le lieu soumis
a sa juridiction.

La dévotion envers les saints n'est pas non plus sans
avoir un intérét quelconque dans cette dévolion aux
morts. Elle remplit les bienheureux des délices de la
charité, en méme temps qu'’elle grossit leur nombre et
embellit leurs rangs et leurs ordres. Une foule de
saints patrons portent un intérét personnel A une
multitude d’dmes. Non seulement les liens d’affection
qui les unissaient & leurs clients ne sont pas rompus,
mais il s'y est joint un sentiment plus profond de
tendresse, a cause des souffrances terribles qu'en-
durent les étres qui en sont l'objet, et un plus vif
intérét, a cause de la victoire qu'ils ont remportée.
Les saints contemplent dans ces a4mes I'ouvrage de
leurs soins, le fruit de leurs exemples, leurs pridres
exaucées, le succes quia si magnifiquement couronné
leur affectueux patronage et leur pieuse intercession.
Et ce que je dis ici des saints, en général, s'applique
en particulier aux fondateurs d'ordres et de congré-
gations. Ah! ces saints, ces fondateurs, sont les
enfants du Sacré-Ceeur ; ils ont 6té concus au fond
de ses replis les plus intimes ; ils ont été nourris de
son sang le plus pur; sang plus doux que le lait, plus
généreux que le vin exprimé des raisins sans pareils
de la vigne d'Engaddi; leur charité a pénétré le
secret de tous ses mouvements : qui pourrait donc
exprimer la sollicitude que ressentent ces pieux fon-
dateurs pour ceux de leurs enfants qui achavent dans
les lammes 1'eeuvre de leur purification ? Ces enfants,
tant quils ont vécu, les ont honorés : ils ont vécu dans
la Mmaison de leur pare et de leur fondateur: sa voix
retentissait sans cesse 2 leurs oreilles ; ses fétes
étaient t}gs jours de bonheur, célébrés par des chants
et des réjouissances spirituelles; ses reliques étaient




406 CHAPITRE IX

leur bouclier ; sa régle était pour eux un second évan-
gile ; ses paroles, ses act,.lons reven.aleut sans cesse
sur leurs levres; son habit leur était aussi cher que
les vétements d'un monarque d'Orient le sont & son
favori ; il était avec eux & chaque instant du jour; ils
l'aimaient d'un amour extraordinaire, ils le louaient
jusqu'a faire sourire les hommes de leur orgueil de
famille; ils le craignaient et évitaient de provoquer sa
colere, qu'ils regardaient comme un des plus terribles
chatiments qui put tomber sur eux; et quand ils
furent sur le point de mourir, son nom seul, avec
ceux de Jésus et de Marie, put adoucir les terreursde
leur esprit, repousser les attaques des démons et
calmer les mouvements, les frayeurs et les surprises
qui, sans porter atteinte a la perfection de notre pa-
tience, laissent cependant A la mort son aspect sévére
et redoutable. Quoi donc d’étonnant si ce fondateur
chérit ses enfants, quand il les voit retenus au milieu
des flammes expiatoires, eux, resplendissants d'inno-
cence, eux, la couronne de son ordre, eux, la gloire
de sa regle.

2. Mais cette dévotion envers les morts offre encore
un caractere qui lui est propre. Elle ne se borne pas a
des paroles, & des senliments, ou enfin A une action qui
est plus ou moins longtemps a se produire. C'est une
action par elle-méme, et c’est ainsi qu’elle est une dé-
votion substantielle. Une parole, el tout est accompli;
un mouvement d'amour, et une douleur est diminuée;
un sacrifice, et une 4me est libre. Rien ne saurait étre
plus positif. Nous pourrions, en quelque sorte, la com-
parer a la voix féconde de Dieu, qui fait ce qu'elle dit,
qui produit ce qu'elle ordonne, el qui, d'une parole,
crée un monde. Il n’est aucune dévotion plus estimée
par I'Eglise, que celle qui consiste dans les ceuvres
de miséricorde; et voyez comme elles se trouvenl
toules réunies dans la dévotion envers les morts!
Elle apaise la faim des dmes en leur offrant Jésus, le
puin des anges. Pour élancher la soif qui les dévore,



DU PURGATOIRE 107

elle leur présente son précieux sang Elle revét ceux
qui étaient nus d'un vétement de gloire. Elle visite
les malades, leur apporte de puissants remédes, ou
du moins les console. Elle délivre les captifs de
chaines plus terribles que la mort, et les met en pos-
session d'une liberté céleste et éternelle. Elle accueille
les étrangers, et c'est dans le ciel qu'elle leur donne
I'hospitalité. Elle ensevelit les morts dans le sein da
Jésus, pour y golter un repos éternel. Oh! quand
viendra le jour du Jugement dernier, lorsque Noltre-
Seigneur, dans le cours de sa divine procédure, po-
sera ces sept questions sur les ceuvres de miséricorde,
heureux 'homme qui entendra prendre sa défense,
dans les termes les plus doux et les plus éloquents,
par une foule d'dmes bienheureuses, pour lesquelles
il aura fait toutes ces choses, tandis qu'elles étaient
captives dans les prisons de I'espérance! Heureux
sera cet homme. Or, cet homme, ce sera vous si vous
le voulez ; ce peut étre le mendiant le plus dénué des
biens de la terre, un infortuné qui n'aura jamais
donné d'aumdnes, parce qu'il aura été réduit a vivre
d'aumones lui méme | Trois fois par jour, saint Fran-
cois de Sales se mettait en présence de Dieu, son juge
supréme, et il essayait de se juger selon les lois de
Jésus-Christ. Faisons seulement cela, et nous devien-
drons des serviteurs de saint Michel, les anges gar-
diens de cette belle, mais triste région, ol les dmes
souflrent et attendenlt.

3. 1] est encore un autre point de vue sous lequel
nous pouvons envisager cette dévotion. Elle implique,
avec une magnifique plénitude, l'exercice des trois
verlus théologales, la Foi, I'Espérance et la Charité,
sources surnaturelles qui entretiennent en nous la vie
spiriluelle. Elle exerce la foi, parce qu'elle invite les
hommes non seulement & s'arréter dans un monde
invisible, mais encore & travailler pour ce monde avec
aulant d'énergie et de conviction que s'il était devant
leurs yeux. Les personnes irréfléchies ou peu ins-




408 CHAPITRE IX

truites s'effarouchent quelquefois de la minutie, de la
familiarilé, de I'assurance avec laquelle nous parlons
du monde invisible, comme nous parlerions des
bords du Rhin, des bois d’oliviers de la Provence, de
la campagne de Rome, du golfe de Naples, ou de
tout autre endroit que nous avons pu voir, et dont la
configuration géographique est aussi vivement pré-
sente & notre mémoire que si nous l'avions sous les
yeux. Tout cela vient de la foi, de la prigre, de la lec-
ture spirituelle, de la connaissance de la vie des
Saints, et de I'étude de la théologie. Il serait a la fois
bien étrange et bien triste qu'il n’en ft pas ainsi ; car
de quel intérét, de quelle importance est pour nous le
monde que nous voyons, en comparaison du monde
gqne nous ne voyons pas? De plus, cette dévotion
exerce notre foi dans les effets du sacrifice et des sa-
crements, qui sont des choses que nous ne voyons
pas, mais dont nous parlons tous les jours, ainsi que
de leurs effets par rapport aux morts, effets que nous
regardons comme des faits accomplis et indubitables.
Elle éléve si haut notre foi dans la communion des
Saints, qu'un hérétique sourirait, si on lui disait
qu'il doit croire a une doctrine en apparence aussi
extravagante. Elle traite les indulgences comme les
affaires les plus ordinaires de la vie. Elle connait le
trésor invisible d'ou sont tirées les indulgences, les
clefs également invisibles qui ouvrent ce trésor, la
puissance illimitée qui les met & sa disposition et les
rend strement efficaces. Elle sait que Dieu les agrée,
sans qu'il I'ait révélé ; et elle est convaincue de toutes
ces choses comme on est convaincu de I'existence des
arbres ou des moissons qu'on a sous les yeux. La
doctrine si difficile de la satisfaction n'offre aucune
difficulté & la foi de cette dévotion. Au contraire, clle

8’y trouve a l'aise, elle fait ses dispositions A son gre,

transporte ses satisfactions ¢a et 1a, dirige 1'une d’un
tOLE, l'autre de I'autre, comptant que Dieu les agréera
toutes. Une maitresse de maison n’ordonne pas les

- ‘_.._f.g_;.,-,_.-,-.‘

e e e ~




DU PURGATOIRE 409

détails de son ménage avec plus de tranquillité que
notre dévotion n’en met & disposer ces choses se-
cretes, qui offrent & chaque instant les questions les
plus ardues, les plus difficiles & saisir pour I'intelli-
gence, et celles auxquelles elle a le plus de peine & se
soumettre. Elle fait preuve d'une foi égale dans di-
verses dévotions catholiques qui, comme je I'ai dit
précédemment, viennent toutes se grouper autour de
la dévotion aux &mes du purgatoire comme autour
d'un centre commun. Ecoutez comme parle I'Apoétre :
« Le juste qui m'appartient, dit le Seigueur, vivra de
la foi; s'il se retire, il ne me sera pas agréable. » Or,
qu'est-ce que la foi? « La foi est ce qui nous rend
présentes les choses qu'on espére, et qui nous con-
vainc de celles qu'on ne voit pas (1). »

Cette dévotion n'exerce pas d'une manidre moins
héroique la vertu théologale de l'espérance, cette
vertu trop négligée de nos jours. Regardez, en effet,
quel superbe édifice éleve cette dévotion; les propor-
tions en sont grandes, variées, magnifiques; elle y
attire d'une maniére ou d'une autre la création tout
entiere, depuis la plus faible douleur que nous éprou-
vons jusqu’'d la sainte humanité de Jésus. Dieu lui-
meéme n'y est pas étranger. Et sur quoi tout cet édifice
repose-t-il, sinon sur une simple et filiale confiance
dans la fidélité de Dieu, confiance qui est le motif sur-
naturel de I'espérance? Nous espérons pour les dmes
que nous assistons, et les bénédictions que nous es-
pérons pour elles sont comme infinies. Nous espérons
trouver miséricorde nous-mémes, parce que nous
Sommes miséricordieux; et cette espérance aiguil-
lonne notre zele, sans rien Oter au mérite de notre
charité. Si nous abandonnons nos propres satisfac-
tions et les indulgences que nous gagnons aux 4ames
du‘purgatoire, au lieu de les garder pour nous-mémes,
qu-est-ce que cela, sinon un acte héroique d’espérance*®

(1) Heébr., X-XI,



10 CHAPITRE IX

Nous nous abandonnons sans réserve a la miséricords
de Dieu. Nous ne nous arrélons méme pas & la penscée
que nous prolongeons peut-étre indéfiniment le temps
qu'il nous faudra passer au milieu de ces terribles
flammes. Nous fermons les yeux, nous étouflons
cette pensée dés qu'elle s'éldve en nous, nous don-
nons notre auméne, et nous nous jetons entre les
bras de Dieu. Nous ne serons pas trompés dans notre
espérance. Qui a jamais mis en vain sa confiance en
Dieu? Non! non! tout est en streté, quand on lui en
abandonne le soin. D'ailleurs, je le répete, I'objet de
celte dévotion est de I'autre coté de la tombe, et c'est
la qu'est l'asile de I'espérance. Un voile nous cache le
Jieu o elle habite. « Car ce n'est encore qu'en espé-
rance que nous nous sommes sauvés. Or, quand on voit
ce qu'on a espéré, ce n’est plus espérance, puisque nul

n'espere ce qu'il voit déja. Mais, si nous espérons ce.

que ne¢ vVOyons pas encore, nous I'attendong avec pa-
tience (1). » Car ce n’'est pas un songe, que I'état des
morts, ce n'est pas un vain réve, que la puissance que
nous avons de les secourir, pas plus que la pureté de
Dieu n'est un réve, ou le précieux Sang un songe.
Ainsi, bien qu'il existe beaucoup d'autres consolations,
« nous en avons cependant une trés puissante, nous
avons mis notre refuge dans larecherche et dans l'ac-
quisition des biens qui nous sont promis par l'espé-
rance, laquelle sert & notre dme comme d'une ancre
ferme et assurée, et qui pénétre jusqu'au sanctuaire
qui est au dedans du voile, oit Jésus, comme preécur-
seur, est entré pour nous, ayant été établi Pontife
éternel, selon 1'ordre de Melchisédech (2). »

Quant & la charité de celte dévotion, elle s'éléve
jusqu'a l'imitation de la charité de Dieu lui-méme.
Est-il rien qu'elle n'embrasse dans le ciel ou sur Ja
terre, et cela avec tant de facilité, tant de grace, qu'il

(1) Rom vi.
(2) Hebr |, vi.

-
e e e




DU PURGATOIRE 411

gemble qu'il ne lui en cotte pas un effort, ou que
toule pensée d'égoisme s'est évanouie, afin de ne pas
ternir par son contact I'éclat d'une telle charité? (est
exercer I'amour de Dieu, car c'est aimer ceux (qu'il
aime, les chérir parce qu'il les chérit, dans I'intention
d’augmenter sa gloire, et de multiplier ses louanges.
Clest un acte d'amour qui se multiplie au centuple,
comme nous le verrions si nous méditions sur la con-
dition des saintes 4mes du purgatoire, et si nous
nous faisions une idée véritable de tout ce que sup-
ose l'entrée d'une dme dans le séjour du bonheur
éternel. C'est un acte d’amour envers la sainte huma-
nité de Jésus, parce quon exalte ainsi 'abondance de
sa rédemption. Cette dévotion honore ses mérites, ses
salisfactions, ses prescriptions, ses mysteres. Elle
peuple le ciel et glorifie son sang. Elle est toute pleine
de Jésus, de son esprit, de ses ceuvres, de sa puis-
sance, de ses triomphes. Elle exerce en méme temps,
comme je l'ai déja dit, notre amour envers la sainte
Vierge, envers les anges, et envers les saints. Et qui
pourrait exagérer la grandeur de cette charité 4 I'égard
des Ames elles-mémes, soit que nous leur donnions la
mesure de te que 1'Eglise nous ordonne de donner,
en y ajoutant quelque aumone volontaire; soit que
nous leur abandonnions la mesure enti¢re de nos sa-
tisfactions durant notre vie, quand la justice ne nous
oblige pas d'en disposer autrement, ainsi que fit sainte
Gertrude; soit que nous entassions par-dessus celte
mesure les satisfactions qui seront offertes pour nous
aprés notre mort, selon I'exemple héroique de dévoue-
ment du P. de Monroy ; soit enfin en faisant déborder
la mesure, en y ajoutant des ceuvres particulidres de
charité, telles que de précher cette dévotion dans nos
conversations, dans nos sermons, dans nos livres, ou
bien encore de quéler auprés des autres des messes,
des communions, des pénitences, des indulgences, en
faveur des saintes 4mes souflrantes. Tous les hommes
qui vivent sur la terre. ot méme les pécheurs rebellea,




412 CHAPITRE IX

sont également intéressés dans cette pratique, parce
qu'en grossissant les rangs de 1I'Eglise triomphante,
elle multiplie le nombre de nos intercesseurs, tandis
que nous combattons encore sur la terre. C'est donc
aussi un acte de charité envers nous-mémes, puisque
par ce moyen nous nous créons des amis dans le ciel;
elle nous assure la miséricorde de Dieu quand nous
serons nous-mémes dans le purgatoire, victimes rési-
gnées, mais en proie & la plus vive détresse; et elle
augmente nos mérites devant Dieu, et par 12 méme,
notre récompense élernelle, si nous persévérons. Or,
si cette tendresse pour les morts exerce a un tel degré
les vertus théologales, et sila sainteté méme la plus
héroique ne consiste que dans leur exercice, jugez
quelles ressources nous offre cette belle et touchante
dévotion.

4. Maisce qu’elle offre de plus excellent, ce sont ses
effets sur la vie spirituelle. Il semblerait que ce soit
12 une dévotion spécialement destinée a l'usage des
ames intérieures. Mais, en réalité, elle est si pleine
d'enseignements, si élevée au-dessus de la nalure,
que nous ne devons pas nous étonner de I'influence
qu'elle exerce sur la vie spirituelle. D'abord c'est une
ceuvre cachée, depuis le commencement jusqu'd la fin,
Nous n'en voyons pas les résultats, de sorte qu’elle ne
saurait guére entretenir la vanité; ce n’est point non
plus une dévotion dontl’exercice attire I'attention des
autres. De plus, elle nous excite a faire une abnégation
complete de nous-meémes, en nous invitant & nous
dépouiller des satisfactions et des indulgences que
nous avons gagnées, et & entretenir un tendre intérét
pour des &mes qui ne nous touchent pas directement.
Le bul que nous nous proposons, ce n'est pas seulement
la gloire de Dieu, c'est sa plus grande gloire, et unique-
ment sa gloire. Cette dévotion nous aide encore a
nous former une idée pure des 4mes (ce qui est fort
difticile au milieu de ce monde matériel), et & ne voir
en elles que les épouses de Jésus-Christ. Nous parve-



bt PURGATOIRE 413

nons ainsi & acquérir des dispositions habituelles, qui
aident & combattre avec succes 1'esprit du monde et
la tyrannie du respect humain, et qui sont un puis-
sant antidote contre le poison de I'amour-propre, Si
nous pensons sans cesse aux saintes dmes, nous au-
rons constamment devant ncus une image de leurs
souffrances; souffrances qui d'ailleurs ne sont point
exclusivement passives, mais auxquelles se méle une
paisible et parfaite conformité ala volonté de Dieu.
Or, c’est 12 le pur esprit de I'Evangile, la véritable at-
mosphere dela sainteté. De plus, une pareille dévotion
nous communique, comme par une sorte de sympa-
thie, les sentiments des saintes dmes, et nous porte
ainsi & rendre plus respectueux encore le culte de
confiance et de crainte que nous rendons & I'adorable
pureté de Dieu; et,comme il faut étre en état de
grice soi-méme pour pouvoir satisfaire pour les pé-
chés des autres, c'est 14 un acte spécialement réservé
au sacerdoce laique des membres de Jésus-Christ.
L’esprit de cetle dévotion est un esprit de tendre com-
passion; et c’est]a un remede contre la frivolité et la
sécheresse, et un admirable trait de ce caractere af-
fectueux qui appartient & la haute sainteté. Et qui
peut dire ce qui arrivera aprés que nous aurons pa-
tiemment gardé sous les yeux pendant de longues
années un pareil modele d'un indicible et patient
désir d'étre avec Notre-Seigneur? Oh | quelle merveille
que la vie d'un fervent catholique! C'est presque de
la toute puissance, c’est presque de 1'ubiquité; sa foi
et son zele le transportent partout, et lui font opérer
les plus grandes choses; car ce n’est pas tant lui qui
vit, que Jésus-Christ qui vit en lui! Oh! comment se
peut-il que nous touchions, que nous maniions
toute notre vie ce qui est si plein d'une force surna-
turelle, d'une onction secréte, d'une puissance divine,
et que cependant, dans notre légéreté, nous négligions
les intentions, que nous perdions le temps au milieu
de cctte merveilleuse économie de la grace, absolu-

A i i e e



414 CHAPITRE 1X

ment comme une pierre enfoncée dans la terre, et
qui tourne avec elle chaque jour, sans avoir con-
science de la révolution qu’elle accomplit.

Il semble superflu d'énumérer lesdiverses maniéres
dont nous pouvons pratiquer cette dévotion. Elles
sont suffisamment connues des catholiques, et il
faudrait un volume entier pour les développer avec
quelques détails. L'adorable sacrifice de la Messe sera
toujours, avec les indulgences, le principal moyen
d’étendre notre charité aux défunts. Quant aux dé-
votions auxquelles sont attachées des indulgences, je
me propose d'en traiter plus longuement ailleurs. Il
serait & souhaiter que la belle dévotion qui consacre
le mois de novembre aux 4&mes du purgatoire, comme
le mois de mai a été consacré a Marie, s'acclimatit
parmi nous, et fat généralement observée. Rappe-
lons-nous seulement dans toutes nos pratiques;
1° combien légéres paraissent les fautes qu'on expie
en purgatoire ; 2° combien long doit étre le chatiment,
Ja ou nul mérite n'abrége ou n'adoucit les souf-
frances.

§ VII. Exemples des Saints.

Mais tout en laissant le choix des pratiques parti-
culicres a la dévotion de chacun, disons quelques
mots des exemples des Saints. Un tel sujet, comme
on peut le penser, est inépuisable; mais mon inten-
tion n’est pas d’étre long en ce point ; je veux seule-
ment confirmer et rendre plus claire la doclrine qué
je viens d'exposer, en cilant les exemples de quel-
ques saintes personnes. Les dialogues de saint Gré-
goire le Grand peuvent étre considérés comme la
source principale de la dévotion qu'on a eus pour les
ames dans les dges suivants; el le P. Lefevre avait
coutume de dire qu'encore bien que saint Grégoire
fat un saint vénérable et aimable sous beaucoup de

=TT




bt PURGATOIRE 41b

papports, rien en lui cependant n'était plus digne de
considération (j'emploie les paroles du P. Lefévre)
que la maniére si claire, si lucide, dont il nous &
exposé la vraie doctrine sur le feu du purgatoire. 11
eroyait que, si saint Grégoire n'avait pas parlé avec
tant d’éloquence de ces saintes ames, la dévotion
qu'on a eue pour elles dans les sidcles postérieurs
aurait été beaucoup moins grande: aussi, toutes les
fois qu'il préchait lui-méme sur cette dévotion, il
avait soin de recommander en méme temps le culte
de saint Grégoire.

La dévotion envers leg mortsa été remarquable
dans la plupart des saints; car saint Thomas nous
enseigne que la charité est incomplete si elle ne com-
prend les morts aussi bien que les vivants. Néan-
moins, il y a eu certainés personnes que Dieu semble
avoir suscitées pour faire de leur vie un sacrifice per-
pétuel en faveur des ames du purgatoire. La sceur
Joséphine de Santa-Inez, religieuse de 1'0rdre de
Saint-Augustin, nous en offre un exemple, et un autre
nous est donné par une Carmélite appelée lasceur
Francoise de Pampelune. Toutes deux semblerent
n’avoir vécu que pour cet unique objet. Elles étaient
en communication perpétuelle avec les dmes des
fideles defunts. Leurs cellules en étaient souvent
remplies. Celle de la sceur Inez était presque toujours
choisie pour étre I'endroit ol quelques-unes d’'entre
elles devaient se purifier. Le caractére de lasainteté
de ces deux religieuses offre d'ailleurs d'autres traits
de ressemblance remarquables. En traitant cette ma-
tidre, nous pouvons sans scrupule nous servir de
révélations, & I'exemple du cardinal Bellarmin, qui,
dans son ouvrage sur le purgatoire, ajoute toujours
quelque révélation particulisre, commse preuve A
'appui de ce qu'il avance. Pour diverses raisons, j'ai
choisi mon exéemple dans la vie de la sceur Marie-
Denise de Martignat, de 1'Ordre de la Visitation, qw
mourut au couvent d’Annecy, en 1003; el je m




416 CTIAPITRE IX

chercherai pas 3 m'excuser sur la longueur de ma
narralion, car un seul exemple cité en entier Jetllera
plus de clarté sur mon sujet qu'une multitude d'anec-
dotes plus courtes.

A I'époque ol mademoiselle de Martignat quitta la
cour de France pour serendre a celle de Charles-Em-
manuel, & Turin, vivait dans cette ville une dame
connue sous le nom de la Mére Antée. Elle avait recu
du Saint-Esprit un don spécial qui l'altirait & se dé-
vouer au service des dmes du purgatoire. Elle avait
déja vécu de longues années dans l'exercice de cette
dévotion, lorsque, étant venue A faire la connais-
sance de mademoiselle de Martignat, elle obtint de
Dieu par ses priéres qu'elle lui succédit dans son
sublime emploi ; et, de fait, son 4me futla premiére
que sa pieuse amie vit sortir du purgatoire, apres
une détention de cinq heures, pour n’avoir pascorres-
pondu a certaines inspirations que Dieu lui avait en-
voyées du sujet de quelques bonnes cuvres. La Mére
Antée avait dit & mademoiselle de Martignat qu'elle
se ferait religieuse ; et saint Francois de Sales le lui
avait aussi déclaré lorsqu’elle était encore & Paris.
Quand Je temps fut arrivé, il fut convenu qu’elle irait
rejoindre la communauté de la Visitation & Annecy.
Elle fut accompagnée dans son voyage par une mul-
titude de saintes 4&mes, dont la présence se fit telle-
ment sentir & elle, qu'elle passa le Mont Cenis sans
s'en apercevoir, tant elle était absorbée dans sescom-
munications avec les dmes souffrantes. Grices aux
prieres de la Mére Antée, Marie-Denise avait recu,
tandis qu’'elle était en oraison devant le saint Suaire,
a Turin, une puissante et mystérieuse grice, en vertu
de laquelle elle fut dotée d'un pouvoir presque illimité
sur les &mes dupurgatoire ; aussi lespremiéres années
qu'elle passa & Annecy furent-elles employées tout
entiéres a de pieuses pratiques en leur faveur. Elles
luirévélerent une foule de choses : entre autres, elles
lui firent connaitre, pendant qu'ellle était infirmiére,




P TRy sl LA AN e oanepuid L

Wi b e T Ll AT

PU PURGATOIRE 417

quil n'y avait aucun endroit ou fl y efit autant de
démons, et ou ils fussent plus actifs que dans une
infirmerie, parce que c'est 1a que I'Ame soutient les
derniers combats, qui décident de son éternité.

Ces 4mes l'accompagnaient en tout lieu et lui fai-
gaient partoul sentir leur présence. Elle dita la supé-
rieure que loin d’en étre effrayée, elle se trouvait
aussi J'aise au milieu d'elles qu’au milieu de ses Sceurs
dans la communauté, et qu'elle retirait plus de fruit
de ses conversations avec les morts, que de celles

u'elle entrelenait avec les vivants. Elle se procurait
autant de médailles indulgenciées qu'elle pouvait, et
pendant les récréations elle préchait sans cesse et avec
éloquence en faveur de sa dévotion favorite. Sa supé-
rieure lui témoigna un jour le désir de recevoir elle-
méme la visite d'une 4me du purgatoire, si une telle
apparition pouvait contribuer a la rendre plus humble
et plus ag~éable & Dien. Marie-Denise répliqua : « En
vérité, ma bonne Mére, si tels sont votre courage et
votre désir, prions Dieu Notre-Seigneur, afin qu'il
vous exauce. » La supérieure, y ayant consenti, fut
étonnée de recevoir le soir méme un signe mystérieux
de la part d’'une 4me souffrante, qui, dés ce moment,
commenca & lui faire de fréquentes visites. Plusieurs
personnes de la communauté, qui couchaient dans la
chambre de la supérieure, furent témoins de ces appa-
ritions, qui continuérent & se produi:: pendant sept
mois entiers, A I'expiration de ce temps, Marie-Denise
dit & la supérieure que le séjour prolongé dans le
purgatoire d'une 4me comme celle dont elle avait regu
la visite devait lui apprendre que les dmes sont re-
tenues dans ce lieu de souffrances beaucoup plus
longtemps qu'elle ne le croyait d'abord ; et cela pour
quatre raisons : La premiére est l'inconcevable pureté
dont une dme doit dtre ornée avant de paraitre devant
Celui qui est la sainteté et la pureté par essence, et
qui ne regoit. dans sa glorieuse Jérusalem, que des
dme pures comme la cité elle-méme. En deuxiéme




418 CHAPITRE IX

ligu, 3 cause de I'innombrable multitude de fautes vé-
nielles que nous commettons en cette vie, et du peu de
pénitence que nous faisons pour les péchés mortels dont

nous nous sommes accusés en confession. En troisiéme

lieu, & cause de l'impuissance ou se trouvent ces dmes

de s'aider elles-mémes ; et enfin, & cause de la tiédeur ,
dela plupart des chrétiens qui négligent de prier et de ;'
faire de bonnes ceuvres pour ces dmes; car les morts
semblent s'évanouir dans la mémoire des vivants aussi
vite qu’ils disparaissent a leurs yeux, tandis que la vé-
ritable charité accompagne ceux qu'elle aime a travers
les flammes du purgatoire jusqu’aux joies du ciel.

La féte de Notre-Dame des Anges était un jour oll
Marie-Denise avait coutume d'obtenir la délivrance
d'une multitude d’Ames du purgatoire. Une fois, apres
avoir recu la sainte communion le jour de cette féte,
elle ressentit un violent mouvement intérieur, comme
si Notre-Seigneur edt arraché son Ame de son corps
pour la conduire au bord du purgatoire. La, il lui fit
voir l'ame d'un puissant prince qui venait d'étre tué
en duel, mais auquel Dieu avait accordé la grice de
faire un acle de contrition avant de rendre le dernier
soupir ; et Marie-Denise recut I'ordre de prier pour lui
J'une maniére spéciale. Elle le fit pendant neuf ans et
trois mois : elle alla meéme jusqu'a offrir sa vie en
sacrifice pour la délivrance de cette Ame, sans pouvoir
'oblenir. Cette vision produisit une telle impression
sur la religieuse, que la supérieure s'apercut qu'il lui
&lait arrivé quelque chose d’extraordinaire. Marie- |
Denise lui raconta la vision qu'elle avait eue, puis elle
ajoula : « Oui, ma bonne Mére, j’ai vu cette ame dans le
purgatoire; mais, hélas! qui la délivrera? Peul-étre
n'en sortira-t-elle avant le jour du jugement. Oh! ma
Méere! continua-t-elle en pleurant, que Dieu est bon
dans sa justice ! comme cé€ prince a obéi a l'esprit du
monde ! comme il a suiviles inspirations de la chair |
combien peu de souci il a eu de son dmel! combien
peu de dévotion dans I'usage des sacrements | » L'eflel

R




DU PURGATOIRE 19

de cette vision, uni aux pénitences qu“ell_e's‘imposa
pour cette 4me, causa une altération si visible dans
sa santé, que sa supérieure crut devoir lui adresser

uelques remontrapces a ce sujet; mais elle. lun} ré-
pondit qu'elle devait slouﬂ"ru' sans cesse, puisqu’'elle
s'était offerte en sacrifice, afin d'apporter quelque
soulagement aux tortures de cette malheu.reuse ame.
« Et pourtant, ma bonne Mére, je suis moins touchée
du lamentable état dans lequel j'ai vu cette 4me, que
de 'admirable retour de la grice qui a consommé
I’euvre de son salut. Ce moment béni me semble un
exces de la bonté, de la douceur, de 'amour infini de
Dieu. L’action dans laquelle il est mort méritait
I'enfer. Ce n’est pas sa piété qui lui a attiré du ciel ce
précieux moment de grace; c’est un effet de la com-
munion des saints, en vertu de laquelle il a participé
aux priéres qui ont été dites pour lui. La toute-puis-
sance divine a inspiré, dans son amour, 2 quelques
saintes dmes de s'intéresser & lui; et, dans cette cir-
constance, Dieu a été au-deld des limites ordinaires
de sa grdce. Ah! ma bonne Mére! désormais il nous
faut enseigner a tout le monde & implorer de Dieu, de
la sainte Vierge et des saints, la grice si précieuse de
la persévérance finale & I'heure de la mort, et aussi a
lui préparer les voies par de bonnes ceuvres ; car, bien
qu'il plaise & Notre-Seigneur de déroger parfois aux
regles accoutumées de sa Providence, rien ne nous
autorise & présumer qu'un tel privilege doive étre
notre parlage. On trouve plus d'un combat dans
I'hisloire d'Israél, mais le soleil ne s'arréta que pour
Josué; il ne rétrograda que pour Ezéchias. Un mil-
lion d'Ames ont trouvé leur perte dans l'action méme
Ouce prince a trouvé son salut. Il ne recouvra sa con-
naissance que pour un instant, afin de coopérer a ce
p{'écieux mouvemenl de la grdce; ce moment lui ins-
PIra une conlrition véritable qui le mit en état de faire
un acte supréme de repentir. » La supérieure ayant
apporté quelue objection contre cette opinion, l'excel-

M



420 CHAPITRE IX

lente sceur lui répondit : « Ma bonne Mére! comme le
prince n'avait pas perdu la foi, il élait, comme une
branche de bois sec, prét & s'enflammer; de sorte
qu'au moment ou I'étincelle est tombée sur le point
chrétien de son 4me, le feu de la charité s'est allumé,
et il en a jailli l'acte qui I'a sauvé. Dieu s'est servi de
l'instinct qui nous porte naturellement a invoquer
'auteur de notre étre quand nous sommes dans un
péril imminent de perdre la vie que nous tenons de
lui; c'est ainsi qu'il a touché le prince, et qu’il lui a
inspiré la pensée de recourir a sa grace. La grace de
Dieu est plus active que nous ne saurions I'imaginer.
Un clio d'@il est moins prompt que I'action de Dieu
sur une ame ou il cherche une coopération; et le mo-
ment qu'emploie celte 4me & faire son acte de coopé-
ration est presque aussi rapide que celui dans lequel
il lui a 6téinspiré: et c'est alors que I'homme reconnait
comme il a 6té admirablement créé & l'image et a la
ressemblance de Dieu. » La supérieure, voyant dans
quels abimes de mystére Marie-Denise allait se plon-
ger, I'interrompit pour lui faire observer que Dieu
s'était occupé pendant quarante ans des enfanls
d'Israél, sans qu'au bout de ce temps ils se fussent
convertis. « C'estyrai, ma bonne Mere, reprit la sceur;
mais alors il jura dans sa coléere que ce peuple en-
durci n'entrerait pas dans son repos. Il ne fallut qu'un
moment & la grice victorieuse pour renverser saint
Paul et triompher de son ceeur. La conduite et les ju-
gemenls de Dieu sont des abimes qu’il ne nous appar-
tient pas de sonder ; mais je puis vous assurer une
chose, ¢'est que, sans ce moment de grace, 1'dme du
prince serait maintenant plongée au fond de 'enfer,
et depuis que le démon est démon, jamais peut-étre il
n'a 6té aussi trompé dans son allenle qu'en perdant
cette proie. Car il a completement ignoré ce qui se
passait intérieurement dans le prince pendant les
quelques secondes que Dieu lui accorda, apres qu'il
eul recu le coup mortel. »

) yid




bU PURGATOIRE 421

La langue est impuissante & décrire les souffrances
mentales et physiques qu'endura Marie-Denise pour
obtenir quelque adoucissement a celles du malheu-
reux prince. La Mere de Chaugy leur consacre un
chapilreentier, et elles égalent celles dont nous lisons
le récit dans la Vie des Saints. Aprés ce long martyre
il plut & Dieu de lui faire voir dans une vision 1'dme
du prince légérement élevée au-dessus du fond de cet
abime de feu ; elle recut en méme temps l'assurance
qu'il serait délivré un peu avant le jour du jugement,
el aussi qu'une remise de quelques heures de purgatoire
lui avait été faite. La scur demanda & la Mére du
Chatel de prier pour elle; cette bonne religieuse y
consentit volontiers, mais elle ne put déguiser &
Marie-Denise sa surprise en ne 1'entendant parler que
{'une remise de quelques heures : « Ah! ma Mere,
reprit celle-ci, c'est déjd beaucoup que la miséricorde
divine ait commencé & se laisser toucher : le temps
dans I'autre vie ne se mesure point comme dans celle-
ci; des années entidres de tristesse, d’ennui, de pau-
vreté oude maladie en ce monde ne sont rien en com-
paraison d’une heure des souffrances des malheu-
reuses Ames du purgatoire! » Il serait trop long de
rapporter ici toutes les communications que Dieu
daigna faire 3 Marie-Denise au sujet de cette dme.
Enfin elle offrit sa vie, non pour obtenir la délivrance
du prince, mais seulement un adoucissement 2 ses
souffrances; et le sacrifice fut agréé. Quelque temps
avant la mort de la religieuse, comme la supérieuvre
disait devant elle que sans doute, & cette heure, I'dme
du prince devait étre délivrée, Marie-Denise s’écria
avec une grand chaleur : « Oh! ma mare, avant d'ob-
tenir une telle grace, il faudra encore bien des années
et bien des pridres, » Enfin, elle mourut, et rien ne
permet de croire que le prince ait 6té délivré méme
au prix de ce sacrifice héroique, qui couronnait plus
de neuf années de souffrances, de pridres, de messes,
de communions et d'indulgences, que Marie-Denise




422 CHAPITRE 1X

offrit par elle-méme, et par une foule d'autres per- |
sonnes. Quel long commentaire on pourrait écrire a ‘
ce sujet! Mais les cceurs embrasés de I'amour de Dieu
sauront bien le commenter pour eux-mémes. Que la
divine Majesté soit bénie pour un si grand zéle de sa
pureté |

Encore un mot. Parmi les inquiétudes qui affectent
les cceurs sensibles, il en est une qui va toujours
grandissant & mesure que les générations se succédent
dans le monde : elle nait de l'effrayante extension du
paupérisme et de la misere, qui se développe en rai-
son inverse des secours qu'on peut y apporter. Il
n'est personne parmi nous qui n’ait fait cette re-
flexion. La misere est si grande, que ceux qui ont
peu & donner ressentent une douleur plus vive que
ceux qui n'ont rien, et que ceux qui ont beaucoup en
ressenlent une plus vive encore. Car donner ouvre le
ceur de I'homme, lui fait aimer a donner, et c'est
pourquoi ceux qui peuvent faire beaucoup de bien
savent mieux que personne combien ce qu'ils font est
insuffisant. Toutefois, ce désir de faire I'aumone vient
du sacré Ceeur de Jésus, et doit étre satisfait; et com-
ment pouvons-nous mieux le satisfaire qu'en donnant
des aumdnes 4 ceux qui en ont le plus grand besoin,
aux Ames du purgatoire ? Nous pouvons tous le laire.
Et de quel secours nous pourrions étre, méme a ces
pauvres de la terre qui nous sont si chers, si nous
confiions leur cause au soin des dmes que Dieu nous
permet de délivrer! Qui nous empéche de faire avec
elles cette douce convention de charité, qu’aussitot
qu'elles auront pénétré dans le ciel, apres avoir rendu
a Dieu leurs premiers hommages, elles prieront le
Seigneur de répandre ses bénédictions les plus abon-
dantes sur les riches, afin que leurs cceurs s’ouvrent
comme les ceeurs des premiers chrétiens, qui se dé-
pouillaient pour donner aux pauvres de Jésus-Christ?

La doctrine du purgatoire, et les merveilleux pou-
voirs qui ont été remis aux mains de ceux qui pra-

e ————— —




DU PURGATOIRE 423

tiquent la dévotion aux saintes 4mes, prouvent mieux
que toute autre chose, le soin que Dieu a pris de tout
disposer pour I'amour afin de nous montrer son
amour pour nous, et afin des’attirer lui-méme I'amour
de ses créatures. D'un autre cOté, la négligence de
cette dévotion est une marque de l'ingratitude dont
nous payons l'amour de Dieu, ingratitude non moins
étonnante que cet amour méme. Combien est belle et
touchante la description que Dieu a daigné faire &
sainte Gertrude de lui-méme quand il poursuit les
ames. « De méme qu'un pauvre malade qui ne peut
plus marcher se fait, non sans peine, transporter au
soleil, pour se réjouir de sa chaleur, et qui, SUrpris
par un orage soudain, attend avec patience, quoique
désappointé, le retour du beau temps, ainsi en est-il
de moi. Mon amour pour vous est plus fort que moi,
et m'oblige a4 demeurer parmi vous, au milieu de la
violente tempéte de vos péchés, espérant qu'enfin
arriverale calme de votre conversion, et le port tran-
quille de votre humilité. » Nous pouvons bien nous
écrier avec sainte Catherine de Génes : « O Seigneur !
quelle peut étre la cause de cet amour si grand et si
pur que vous ressentez pour les créatures raison-
nables? » Jésus lui répondit : « Mon amour estinfini,
ct je ne puis m'empécher d'aimer ce que j'ai créé. La
cause de mon amour n'est autre chose que cetamour,
ct, puisque vous voyez que vous ne pouvez le com-
prendre, restez en paix, et ne cherchez point ce que
vous ne trouverez jamais! » Sur quoi elle s'écria:
« 0 amour, celui qui te ressent ne peut te comprendre,
et celui qui désire te comprendre ne peut te con-
naitre | »

“Je n'aurais qu’a répéter ici ce que j'ai dit ailleurs,
si je voulais entrer dans des détails sur les diflérentes
mani¢res dont la dévotion aux dmes du purgatoire
nous aide a avancer vers l'accomplissement des trois
fins que nous nous proposons : la gloire de Dieu, les
intérdts de Jésus, et le salut des dmes. En réalité, le




424 CHAPITRE IX

caractére particulier de cette dévotion, c'est sa fécon-
dité. Elle est animée d'une vie et d'une puissance sur-
naturelles. Elle est remplie d'enseignements. Elle pé-
nétre partout ; elle se méle & tout. Nous rencontrons
sans cesse dans sa pratique un ressort secret dont la
portée est plus grande que nous ne le pensions, et
dont les effets surpassent ceux que nous osions es-
pérer. 1l semble que toutes les cordes de la gloire de
Dieu soient tendues sur cette dévotion, et qu'il suffise
d’en toucher une pour les faire toutes vibrer. Et alors
elles font entendre en I'honneur de Dieu une suave
mélodie, qui n'est qu'une partie de ce cantique cé-
leste que le sacré Ceeur de Jésus chante sans cesse
dans le sein de la miséricordieuse et adorable Tri-
nité,

FIN




TABLE DES MATIERES

Aux fideles de I'Oratoire de Saint-Philippe-de-Néri, 2

LONAres. .« oo ¢ ¢:a., o w. v 2 0 o b e x4 w . e a v
Préface . . . . . . . 0 .. e « o oa x
Préface de la seconde édition . . . . . . L. e .. - x
Préface de la quatrieéme édition . . . . . e e m e o m
Notice sur la confrérie du Précieux Sang . ¢ o « « « xv

CHAPITRE I
LES INTERRTS DE JESUB

§ 1. Jésus est tout a nous, tout pour nous. ., , . . . | /
§ II. Quels sont les intéréts de Jésus. . . . . . . .. 8
§ 1II. Les quatre principaux intérdts de Jésus. La gloire

deson Pére. . . . . . . . .. ... .. 15
§ IV. Le fruit de sa Passfon , . . . . . T 18
§ V. L'Honneur desa Mére. . . . ..« . . .. .. 19
§ VI. L'estime de lagrdce. . . . . . .. . .. ... 24
§ VII. Comment nous pouvons avancer les intéréts de

Jésus. . .., Lo o000 24
§ VIII. La pritre, moyen principal d'avancer les 1ntéréts

de Jésus. . . . . . ... o W onow 6w @ 4w 21

CHAPITRE II

DE LA SYMPATHIR POUR JESUS

3 L. La sympathle pour Jésus est une preuve de saln- ,
telﬂ......o...c..--.---.. “

J




426

§ II.
§ III.

§ IV.
. Six avantages qui résultent de l'applicalion de nos

TABLE DES MATIERES

Ce qui caractérise les saints. Le zéle pour la gloire
deDieu . . . . . ¢ Lt e e
Une grande sensibilité en ce qui touche les inté-
rétsde Jésus. . . . . ... .. .00 e
La solicitude pour le salut des &mes. . . . . . .

indulgences aux d4mes du purgatoire . . . . .

CHAPITRE III

LE PECHE BLESSE L'AMOUR

8§ 1. Dieu est pour nous le pere le plus tendre . .
§ 1I. Amour de complaisance et amour de condoléance.
§ 1II. Exemples d'amour decondoléance. . . . . . - .
§ 1V. Diverses méthodes pour pratiquer 'amour de con-
doléance. . . . « « v 4« 44 o4 e o e as
§ V. Onne peut avoir une douleur véritable des péchés
d'autrui, si 1'on ne regrette sincérement les siens
propres. — Fruits spirituels de I'amour de con-
doléance. . . . . o« o . I
CHAPITRE IV
INTERCESSION PAR LA PRIERE
§ I. Le salut d'une dme . . . . . . . - .. e e e
§ II. Du mystére de la pritre. . . . . . . .« .. . .
¢ TII. Les trois caracteres de la vie dévote a«ppliqués a
Ja priere d'intercession . . . . . . . . ... .
s IV. Qui sont ceux qui ont droit & nos priéres . . .
§ V. Secret et joie de 'intercession. , . . . . . . ..
CHAPITRE V
LES RICHESSES DE LA PAUVNETE
§ 1. Comment Dieu nous aide & l'aimer . . . » « . .
¢ II. Humanité de Notre-Seigneur . . « = « « « + « =+
§ III. La Passion . . = - « .« o . v oo o0 e 5 e @
§ IV. La dévotion & la sainte Vierge . . « + « + « . .
§ V. Les saints anges . . . . . . o oo oo PR
§ VI. Tout ce qui est ou a été sur la terre . - . . . .
§ VII. Les perfections de Dieu lui-méme. . - » « « =« »

-

31

39
42

49

60
67
13

83

88

102
107

114
123
135

140
148
150
158
166
167
169

e ————— e T T T



TABLE DES MATIERLS 427

CHAPITRE VI

DIEU CENTRE DE TOUT

I. Vanité de la sagesse humaine . . . . . . . . . 173

I1. La doctrine de l'intention pieusement envisagée. 178

§ ITl. Les pratiques des Saints. . . . . . . ... . 180

§ IV. Ecrivains spirituels . . . .. . .. ... ... 185

§ V. Esprit de sainte Gertrude . . . . . .. . . .. 193
§ VI. Les récréations, les amusements et toutes les

choses ordinaires dela vie. . . . . . . . . . . 195

§ VII. Variété dans la dévotion. . . . . . . .. .. . 207

§ VIII. Oraisons jaculatoires et attentlon B

CHAPITRE VII

DE L'ACTION DE GRACES

§ 1. L'action de grdces négligée . . . . . . . . .. . 224
§ II. L'esprit des saintsest un esprit de reconnaissance. 237
¢ II1 Divers motifs de rendre graces & Diew . . . . 242
§ IV Reconnaissance pour le donde lafoi. . . . . . . 255
§ V Action de graces aprés la messe et la communion. 263
§ VI. Réflexions pratiques sur le méme sujet . . . .. 282

CHAPITRE VIII

LOUANGE ET DESIR

§ I. La science et la gradce. ., . . . . . B [
§ II. Ce que c’est que la louange et le désir. . . . . 300
§ III. Actes intérieurs. . . . . . . . . . .... 304
§ 1IV. Connaissance et amour des perfections divines, 308
§ V. De l'amour de complaisance. . M1
§ VI. Les saints et la classe moyenne del' Egllse formeée

par les pieux fidéles. . . . . .. ... ... 321
§ VII. Pratiques de louange et de désir. . . . . . . . 3N
§ VIII. Esprit des Bénédictins. . . . . . . . Ce . 344
§ IX. Marie, Jésus, Dieu. . . . . ... . .. v e e o 381

CHAPITRE IX ET DERNIER
DU PUROATOIRR

§ L. Réflexions sur l'enfer ., . . . . .. . . s 366

§ U Dévotion en faveur des pécheurs et dos dmes
sainles du purgaloire. . o o o v ¢ 0 o v .. . 370



428 TABLE DES MATIERES

§ 1Il. Deux manidres d'envisager le purgatoire . . . . 377
§ IV. Traité de sainte Catherine de Génes sur le purga-

toire . . . . . . . _ . 384
§ V. Concordance des deux opinions. . . . . . . . . 393

§ VI. Excellence et avantages de cette dévotiom. . . . 402
SVH.ExemplesduSa.inls......-.¢;-..- 444

Py

O R s

Paris. — : . —
Imprimerie p_ Téqus, 02, rue de \'ausll';;:lhh__-

_



Libralrie P Téqui, 82, rue Bonaparte, Paris, VIe.

(EUVRES DE MS® BESSON

EvRQuz px NMEs

Le Décalogue 2 vol. in-42 Prix. . ., 6 francs
Les Sacrements. 2 vol in-12. Prix. . 6 francs

A i

Réimpression de deux ouvrages qui ont eu Jadis si vif succes
et qui d'allleurs n'ont pas cessé d'étre dans le commerce. Ce sont
des Conférences de Cardme, préchées a la cathédrale de Besancon,
trés éloquentes et surtout trds pratiques et trés vigoureuses, qui
frappent comme des sourds, presque i 1'égal de Bourdaloue.

Nous signalerons, en particuller, dans le Décalogue (qui en est
a sa quatorziéme édition), la série de conférences sur le théatre, la
danse, le luxe, les mauvais llvres (t, II, p. 109-198) - ce sont sujets
sur lesquels nos confréres sont souvent en quéte de matériaux -
ils sont traités ici de main de maitre. — Sur 1'éducation aussi,
ou Mgr Besson a tant excellé, sur les multiples devoirs respectifs
des parents et des enfants, 11 y a, au tome I, deux cents pages
qui ne viellliront pas.

Les deux volumes donnés aux Sacrements s'ouvrent par trois
conférences sur la nature et la grice, la grace actuelle et la
grace sanctifiante; puls deux conférences sur les Sacrements en
général, une sur le Baptéme, trois sur la Pénitence, sept sur
I'Eucharistie, deux sur la Confirmalion, une sur 1'Extréme-Onc-
tion, auatre sur 1'Ordre, six sur le Mariage (et une sur le cé-

libat). (L'Ami du Clerge.)
Du méme auteur :
Conférences, 7 in-8...... 35 » . L'Année des pelerinages 5 »
Le méme, 7 in-12........ 21 » Le méme, In-12..... A )
L'Ilomrlne_[)ieu. Ian__”.‘ 5 n Les Bea”fﬂdes de !a Uie Ch.l"é-
L'Eglise. @uvre de U'Homme- uennee.? Iﬂ-&i............-- b »
Dicu 1[1"8 . et e oA 5 » LG m n-e, ﬂ-lﬂ ---------- 3 »
) Le Sacré-Ceeur de U'Homme-
Le méme, In-12........ 3 » Diev. In-8 5 n
Le Décalogue, ou la Lot de | pongonrioues et oraisons fane.
UHomine-Dieu. 2 In-8.. 10 » bres. 2 ID-8....o....... 10 »
Le méme, 2 In-12...... 6 » Le méme, 2 In-12..... ... 6 w
Les Sacrements, ou la Grdce

Panégyriques, oraisons [une-
de U'Homme-Diew, 2 In-8 10 »

bres, éloge academique. Troi-

Le meme, 2 In-9........ 6 » sléme série. In-8........ b »

Les Mystéres de la Vie future, Le méme, In-12........ J »

ou la Gloire de UHomme- | Panégyriques, oraisons fune-

Diew. In-8.......cuvvvenn. B w bres. Nouvelle série. In-8. 5

Le meéme. In-12..... vee 830w @Euvres Pastorales, 1876 A 1888,
L'Année d’explation et de gra- T in8 .................. 35
CUTIED § 15§ 3 Le méme., 7 in-12.... 21

4
g i



P. Tégui, librasre-Bditeur, 8§82, rue Bonaparte, Paris-VI*

Abbé PERREYVE
LA JOURNEE DES MALADES

Réflexions et Priéres pour le temps de la maladie
Avec une Préface du R. P. PETETOT, Supérieur de l'Oratoire

14* édition, revue et augmentée. 1 vol. in-12 de 320 pages.
Prix : 3 fr. 50; relié toile. 4 fr. 50

C’est le meilleur ouvrage a faire lire aux malades durant leur
maladie; s'ils n'y trouvent pas de remédes pour guérir leurs souf-
frances physiques, ils ¥ trouveront du moins le moyen d'accepter
la souffrance qui purifiera leur cceur. Cet ouvrage sera aussi tres
utile aux prétres et aux personnes chrétiennes qui visitent les
malades; ils y puiseront de bons conseils qu’ils pourront faire
passer dans le cceur des souffrants.

UN AIDE DANS LtA DOULEUR

PAR L'AUTEUR DES Avis spirituels
13* édit. 1 vol. in-18 de 692 pages. Prix : 3 fr. 25; relié toile, 4 francs

Aux heures d'angoisse, de tristesse ou de =ouffrance, une pensée
suffit souvent a calmer 1'Ame. C'est la réunion de quelques-unes de
ces pensées gue l'auteur anonyme et si apprécié des Avis Spirituels
a opérée dans l'ouvrage qu’on vient de rééditer. Il ne s’agit ni de
longs sermons, ni de dissertations diffuses, ni de développements
exagérés; ce sont de courtes réflexions appropriées aux diverses
situations douloureuses dans lesquelles nous pouvons nous trouver.

Les esprits inquiets du passé ou préoccupés de l'avenir, les cceurs
remplis d'affliction y trouveront aide et soulagement : n'est-ce pas
un heureux but atteint? (Semaine religieuse d'Avignon.)

L’EVANGILE PROPOSE A CEUX QUI SOUFFRENT

PAR L'AUTEUR Dke Avis spiriluels
6° édit. 1 vol. de 676 pages. Prix : 3 fr. 25; relié toile, 4 francs

Cet ouvrage d'un maltre de la vie spirituelle nous apprend 2a
mediter et & prier sur 1I'Evangile. Puissent ceux «qui souffrent, A
I'aide de ces bréves considérations pour tous les jours de l'année,
Yy puiser, avec la résignation, une force qui rend capable des plus
généreux sacrifices.

on trouve d la méme librairie :
Les Larmes du Veuvage essuyées par sainl Francois de Sales. 1 »
M. Brunetiére a mis en ordre dans ce volume les lettres de ce
grand saint qui se rapportent spécialement au veuvage.
RIMBAULT (Léon). Outre-Tombe. 3* édit. In-12............... . 20w

TADLE DES MATIERES. — Vers le royaume de la paix. — Divines
harmonies. — Les sacrements de feu. — Les lamentations de
l'abime. — Le mystére des joies. — Nos relations d’outre-tombe, —
Eternel rendez-vous.

yr—
T T T e ey

T
P "




P. Téqui, Ubraire-éditeur, 82, rue Bonaparte, Paris-vVI*

R. FPr. DE RAVIGNAN

Derniéee Betraite préchée awx Carmélites de fa Rue de Messine

5* édition. 1 vol. in-12. Prix...... ceenne cesniens ses. 21r. 50

Ces méditations ne sont pas de la plume du P. Ravignan. Elles
sont bien pourtant son ceuvre et, pour ainsi dire, son testa-
ment spirituel. Elles furent préchées, en novembre 1857, trois
mois seulement avant la mort de l'illustre prédicateur. Son
pieux auditoire fut assez généreux pour faire profiter beaucoup
d’'autres dames de ce précieux trésor. Ses méditations furent re-
cueillies avec une fidélité aussi grande qu'il était possible. Quant
a l'éditeur, il a seulement « fait disparaitre » ce qu’'il appelle
« les négligences inévitables d'une parole familiére et impro-
visée ». Ceux qui seraient tentés de regretter ces légéres correc-
tions se rassureront en apprenant que la Densée originale du
saint religieux n'a pas &.. altérée. Oui, c'est bien Iui : on Je
reconnait a son tour austére et cependant plein d'onction, a 1'ac-
cent de conviction profonde, qui expliquait en partie son immense
ascendant sur les dmes, 4 sa science enfin de la perfection chré-
tienne et des voies les plus sures pour mener a la plus haute
sainteté. La vertu qu’il préche est celle que couronne l'amour qui
va jusqu'a l'abnégation: c'est la vertu solide, en un mot, dont le

secret est d'abord, sans doute,

dans la grace de Dieu, mais

ensuite dans notre libre initiative, dans la généreuse détermination
de notre volonté, dans le don entier et joyeux de nous-meéme,

(F. TOURNEBIZE, S. J., Etudes Religieuses.)

Du méme auteur -

Entretiens spirituels, suivis d'un
choix de ses pensées et de
(quelques passages de sa cor-
respondance. 2 in-12..... 6 »

ltetratte sur le Courage. 1 vol.
In-12 2

Souvenirs des Conférences du
It. P, de Itavignan. In-12. 2 50

Souwvenirs d'Instructions et de
Retraites. In-12........... 1

La Source du Bonheur. De lg
divine Providence; suivie de
duelques pensées du R. P. de
Ravignan. 1n-3e..... eeee. 080

Pleug Souventrs. Que votre vo-
onté soit ftaite sur la terre

comme quy clel. Prix : 015
15("![100 R ....|-|1110115 »

..

Pleuxr Souvenirs. Quelques pen-
sées du R. P. de Ravignan
sur les temps de souffrances
et de maladie. Prix - 015
150/100 ....iiien 15 »

La Semaine sainte. Exercices et
méditations. Souvenirs d'une
retraite du R. P. de Ravi-
gnan, recueillis par Mgr DE
SEGUR. In-32........... v 1 »

Pensées chotsies du P. de Ravi-
gnan, extraites de ses muvres,
par le P. Ch. RENARD... 1 »

Vie du P, Xavier de Ravignan,
par le P. de PONLEVOY. 16* éd.
2 in-12........... veseneeass 7150



P. Téqui, libraire-éditeur, 87, Tue Bonaparte, Paris-vI'

OUVRAGES DE L'AUTEUR DES « AVIS SPIRITUELS »

Avis spirituels pour servir a la sanctification des d4mes,

in-18. . . . .. . . 250
Avis spirituels aux femmes chléhennes qui vivent dans
e monde, in-18. . . . . L. . 250
Avis spirituels pour les ames qui aSp!I‘Lnl a la perfection
chretienne, mn-18. . . . . ... 250
Réflerions el pneres pour fa samte Commumon, 2 vol.
in48. . . . . . . 650

Chaque volume se vend séparément .. . 325
L Evangile proposé a ceux qui souffrent, in-18 . 3 28
Un Aide dans la dovuleur, in-18., . . . . . . 32
Vie de Notre-Seigneur Jésus-Chrst méditée pour lous les

jours de I'année, & I'usage des personnes qui commau-

nient fréquemment dans le monde, 2 in-18. . 6 »
Réflexions sur la Passton de Notre-Seigneur Jésus-Christ
el prieres pot.. le Chemin de la Croix. . . . 3 »
Visites a Jésus-Hstie, 2 in-32 . . ... 280
Entretiens avec Notre- éetgneur Jésus- Chmstpourles]ours
de Communion, in-32 . . . . « .+ « « 150
Petute étude pratique sur la vie de la sainte Vierge, pen-
dant le mois de mai, in-24. . e .. o180
Le Chrétien a lécole de saint Joseph A 11
Courtes réflexions proposées aux chrétiens qui vivenl
dans le monde, in-32 . . . . . . 195
L’Année Chrétienne, conseils aux femmes‘ du monde
pour bien sanctifier l'année, in-18, . . . ., 50
Méditations pour tous les jours de I'année, du P. Fahiua-
Ambroise SpinoLa, in-18 . . . . 325
De Bethléem au Tabernacle, ou comment Jésus noys
aime, in-32 . .. . . 150
Jésus-Christ dans (' Euchm zme in- 32 s w3 180
Vie de la Mére Mame-Marguente des Anges (VAN VALKENI-
SEN), in-8° . . . . e e e i .. . 6 »

Sursum Corda. ou Elévations sur 1'Ecriture sainte et les
Prieres de I'Eglise . . . A
Petit Manuel Fucharistiqgue, in- 18 . . . . . 150

I
A R = ==








{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

