
A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothèque avant d’être numérisé avec
précaution par Google dans le cadre d’un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l’ensemble du patrimoine littéraire mondial en
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient à présent au domaine public. L’expression
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’un pays à l’autre. Les livres libres de droit sont
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir
du long chemin parcouru par l’ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

Consignes d’utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre
ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine.
Il s’agit toutefois d’un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des
contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers à des fins commercialesNous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l’usage des particuliers.
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder à des requêtes automatiséesN’envoyez aucune requête automatisée quelle qu’elle soit au système Google. Si vous effectuez
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer
d’importantes quantités de texte, n’hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l’utilisation des
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.

+ Ne pas supprimer l’attributionLe filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet
et leur permettre d’accéder à davantage de documents par l’intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en
aucun cas.

+ Rester dans la légalitéQuelle que soit l’utilisation que vous comptez faire des fichiers, n’oubliez pas qu’il est de votre responsabilité de
veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu’il en va de même dans
les autres pays. La durée légale des droits d’auteur d’un livre varie d’un pays à l’autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier
les ouvrages dont l’utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l’est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur Google
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous
vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut être sévère.

À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l’accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frano̧ais, Google souhaite
contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l’adressehttp://books.google.com

1

https://books.google.be/books?id=LPaP7pCN_R0C&hl=fr




Asc. Hamon

5435d.
-2







MÉDITATIONS
AL'USAGE DU CLERGÉ ET DES FIDÈLES

POUR TOUS LES JOURS DE L'ANNÉE

PAR M. HAMON

CURE DE SAINT-SULPICE

Anteurdes Vies de saint François de Sales et du Cardinal de Cheverus

NOUVELLE ÉDITION, REVUE, CORRIGÉE, AUGMENTÉE

TOME DEUXIÈME

Depuis le dimanche de la Passion jusqu'au huitième dimanche

après la Pentecôte

Hæc meditare, in his esto.

Méditez ces vérités, et nourrissez-en

votre âme.

ITIM., IV, 15,

SOI
S L'A
UXI

LIA
IRE

DE.LA

VÉRITE

LIBRAIRIE JACQUES LECOFFRE

LECOFFRE FILS ET CIE , SUCCESSEURS

PARIS

90, RUE BONAPARTE

LYON

RUE BELLECOUR, 2

1938





Marie AntoinethePhase

E.M.

MÉDITATIONS

II



336- PARIS, IMPRIMERIE LALOUX FILS ET GUILLOT

7, rue des Canettes, 7



MÉDITATIONS
A L'USAGE DU CLERGÉ ET DES FIDÈLES

POUR TOUS LES JOURS DE L'ANNÉE

PAR M. HAMON

CURÉ DE SAINT-SULPICE

Auteur des Vies de saint François de Sales et du Cardinal de Cheverus

HUITIÈME ÉDITION, REVUE , CORRIGÉE , AUGMENTÉE

TOME DEUXIÈME

Depuis le dimanche de la Passion jusqu'au huitième dimanche

après la Pentecôte

Hæc meditare, in his esto.

Méditez ces vérités et nourrissez-en

votre âme.

SOI
SXI

LIA
IRE

DE LA

VERITE

. ΤIM., IV, 15.

LIBRAIRIE JACQUES LECOFFRE

LECOFFRE FILS ET CIE, SUCCESSEURS

PARIS

90 , RUE BONAPARTE

1877

LYON

RUE BELLECOUR , 2

4
883



BIBHACTHECAY

REGIA

MONACENSIS



BIBLIOTHECA

REGIA

MONACENSIS)

PRIÈRES DU MATIN

Aunom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit.

Ainsi soit-il .

Mettens-nous en la présence de Dieu, adorons son saint Nom.

TRÈS-SAINTE ettrès-auguste Trinité,Dieuseulentrois personnes, je
crois que vous ici présent. Je vous adore avec les sentiments

de l'humilité la plus profonde, et vous rends de tout mon cœur les

hommagesqui sont dus à votre souveraine majesté.

ACTE DE FOI.

ON Dieu , je crois fermement toutes les vérités que vous nous avez

Mrévélées et quevous nous enseignezpar votreEglise, parce que
vcusnepouvez nivous tromper ni tromper personne.

ACTE D'ESPÉRANCE.

M
TON Dieu, j'espère avec une ferme confiance quevous me donnerez,

par les mérites de Jésus-Christ, votre grâce en ce monde, et, si

j'observe vos commandements, votre gloire dans l'autre ; parce que

vous me l'avez promis, et que vous êtes souverainement fidèledans

vos promesses.

ACTE DE CHARITÉ.

M
on Dieu, je vous aime de tout mon cœur et par-dessus toutes cho-

ses, parce que vous êtes infiniment bon, infiniment aimable ;

etj'aimemonprochain comme moi-même pour l'amour de vous.

Remercions Dieu des grâces qu'il nous a faites et offrons-nous à lui.

Ton Dieu, je vous remercie très-humblement de toutes les grâces

Mque vousm'avez faitesjusqu'ici. C'est encore paruneffetdevotre
bontéque je vois ce jour; jeveux l'employer uniquement à vous

servir. Je vous en consacretoutes les pensées, les paroles, les actions

et les peines. Bénissez-les, Seigneur, afin qu'il n'y en ait aucune qui

ne soit animée de votre amour, et qui netende à votre plus grande

gloire.

Μ. Η . II. a



VI PRIERES DU MATIN.

Formons la résolution d'éviter le péché et de pratiquer la vertu

DORABLE Jésus, divin modèle de la

A
perfection à laquelle nous de-

vons aspirer, je vais m'appliquer, autant que je le pourrai, àme

rendre semblable à vous, doux, humble, chaste, zélé, patient, chari-

table et résigné comme vous. Je ferai particulièrement tous mes ét

forts pour ne pas retomber aujourd'hui dans les fautes que je com-

mets si souvent, et dont je souhaite sincèrement de me corriger.

Demandons à Dieu les grâces qui nous sont nécessaires.

on Dieu, vous connaissez ma faíblesse. Je ne puis rien sans le se-

Mcours de votre grâce. Ne me la refusez pas, ὁ mon Dieu: propor-

tionnez-laà mes besoins ; donnez-moi assez de force pour éviter tout

lemal que vousdéfendez, pour pratiquer tout lebienque vous atten-

dez de moi, et pour souffrir patiemment toutes lespeines qu'il vous

plaira de m'envoyer.

L'ORAISON DOMINICALE .

ATER noster, qui es in cœlis,

nomen tuum ;

adveniat regnum tuum; fiat vo-

luntas tua, sicut in cœlo et in

terra; panem nostrum quotidia-

num da nobis hodie ; et dimitte

nobis debita nostra, sicut et nos

dimittimus debitoribus nostris ;

etnenos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo. Amen.

TOTRE Père, qui êtes aux cieux,
Nque votre nom soit sanctifié ;

que votre règne arrive ; que votre

volonté soit faitesur la terre comme

dans le ciel; donnez-nous aujour-

d'hui notre pain de chaque jour ; et

pardonnez-nous nos offenses comme

nous pardonnons à ceux qui nous

ont offensés ; et ne nous laissez pas

succomber à la tentation; mais dé-

livrez-nous du mal. Ainsi soit-il.

LA SALUTATION ANGÉLIQUE.

A
Maria, gratia plena, Do- TE vous salue, Marie , pleine de

minus tecum, benedicta tu Jgrâce, le Seigneur est avec vous,

in mulieribus et benedictusfruc- vous êtes bénie entre toutes les

tus ventris tui Jesus .

Sancta Maria, Mater Dei, ora

pro nobis peccatoribus, nunc et
inhora mortis nostræ. Amen.

femmes, et Jésus le fruit de vos en-

trailles est béni.

Sainte Marie, Mère de Dieu, priez

pour nous, pauvrespécheurs, main-
tenant et à l'heure de notre mort.

Ainsi soit-il .

LE SYMBOLE DES APOTRES .

REDO inDeum, Patrem omni- TE croisCpotentem, Creatorem coeliet J enDieu, le Pèretout-puis-
sant, Créateur du ciel et de la

terræ, et in Jesum ChristumFi- terre; et en Jésus-Christ son Fils

lium ejusunicum Dominumnos- | unique Notre-Seigneur; qui a été



PRIÈRES DU MATIN. VII

trum; qui conceptus estde Spi- | conçu du Saint-Esprit ; est né de la

ritu sancto , natus ex Maria Vierge Marie ; a souffert sous Ponce-

Virgine; passus sub Pontio Pi- Pilate; a été crucifié , est mort, a

lato, crucifixus , mortuus et se- été enseveli ; est descendu aux en-

pultus; descendit ad inferos; fers ; est ressuscité des morts le troi-

tertia die resurrexit a mortuis ; sième jour; est monté aux cieux ;

ascendit ad cælos ; sedet ad dex- est assis à la droite de Dieu le Père

teram Dei Patris omnipotentis : tout-puissant ; d'où il viendra juger

inde venturus est judicare vi- les vivants et les morts.

vos et mortuos .

Credo in Spiritum sanctum ;

sanctam Ecclesiam catholicam ;

Sanctorum communionem ; re-

missionem peccatorum; carnis

resurrectionem ; vitam æter- nelle. Ainsi soit-il.

nam. Amen.

Jecrois au Saint-Esprit ; la sainte

Églisecatholique; la communiondes

Saints; la rémission des péchés; la

résurrection dela chair; lavie éter-

Confiteor, à la Prière du Soir, page x1.

Ssous votre protection, et je

Invoquons la sainte Vierge , notre bon Ange et notre saint Patron.

AINTE Vierge, mère de Dieu, ma mère et ma patronne; je me mets

mejette avec confiance dans le sein de

votremiséricorde. Soyez, ô Mère de bonté, mon refuge dans mesbe-

soins, ma consolationdansmes peines etmon avocate auprèsde votre

adorable Fils, aujourd'hui, tous les jours de ma vie, et particulière-

ment à l'heure de ma mort.

Angedu ciel, mon fidèle et charitable guide, obtenez-moi d'être

si docile à vos inspirations, etde régler si bienmes pas, que je ne
m'écarte en rien de la voie des commandements de monDieu.

Grand Saintdont j'ai l'honneur de porter le nom, protégez-moi,

priez pour moi, afin que je puisse servir Dieu comme vous sur la

terre, et le glorifier éternellement avec vous dans le ciel. Ainsi soit-il.

LITANIES DU SAINT NOM DE JÉSUS.

YRIE, eleison.

KChriste, eleison.

Kyrie, eleison.

Jesu, audi nos.

Jesu, exaudi nos.

Pater de cœlis, Deus, miserere

nobis.

Fili, Redemptor mundi, Deus,
miserere nobis .

Spiritus sancte, Deus, miserere
nobis.

Sancta Trinitas, unus Deus, mi-

serere nobis.

SChrist, ayez pitié de nous.

EIGNEUR, ayez pitié de nous.

Seigneur, ayez pitié de nous.

Jésus, écoutez-nous.

Jésus, exaucez-nous .

Dieu le Père, des cieux où vous êtes

assis, ayez pitié de nous.

Dieu le Fils, Rédempteurdu monde,

ayez pitié de nous.

Dieu le Saint-Esprit, ayez pitié de
nous.

Trinité sainte, qui êtes un seul Dieu,

ayez pitié de nous.



VIII PRIÈRES DU MATIN.

Jesu, Filı Dei vivi,

Jesu,splendor Patris ,

Jesu, candor lucis æternæ,

Jesu, rexgloriæ,

Jesu, sol justitiæ,

Jesu, fili Mariæ Virginis,

Jesu, amabilis,

Jesu, admirabilis ,

Jesu, Deus fortis ,

Jesu, pater futuri sæculi,

Jesu, magni consilii Angele,

Jesu potentissime,

Jesu patientissime,

Jesu obedientissime,

Jesu mitis et humilis corde,

Jesu , amator castitatis ,

Jesu, amator noster,

Jesu, Deus pacis,

Jesu, auctor vitæ,

Jesu, exemplarvirtutum,

Jesu, zelator animarum,

Jesu , Deus noster ,

Jesu, refugium nostrum,

Jesu, pater pauperum,

Jesu, thesaurus fidelium,

Jesu, bone pastor,

Jesu, lux vera,

Jesu, sapientia æterna,

Jesu, bonitas infinita,

M
i
s
e
r
e
r
e

n
o
b
i
s

.
M
i
s
e
r
e
r
e

n
o
b
i
s

.

Jesu, via et vita nostra ,

Jesu, gaudium Angelorum,

Jesu, rex Patriarcharum,

Jesu, inspirator Prophetarum,

Jesu , magister Apostolorum,

Jesu, doctor Evangelistarum,

Jesu, fortitudo Martyrum,

Jesu, lumen Confessorum,

Jesu, puritas Virginum,

Jesu, corona Sanctorum om-

nium, miserere nobis.

Propitius esto, parce nobis,

Jesu.

Propitius esto, exaudi nos, Jesu.

Ab omni malo, libera nos, Jesu.

Jésus, Fils du Dieu vivant,

Jésus,splendeurduPère,
Jésus, pureté de la lumière

éternelle,

Jésus, roi de gloire ,

Jésus, soleil de justice,

Jésus, fils de la Vierge Marie,

Jésus aimable,

Jésus admirable,

Jésus , Dieu fort,

Jésus, père du siècle à venir,

A
y
e
z

p
i
t
i
é

d
e

n
o
u
s

.

Jésus, angedu grand conseil céleste,

Jésus très-puissant,

Jésus très-patient,

Jésus très-obéissant ,

Jésus doux et humble de cœur,

Jésus, amateur de la chasteté,

Jésus, qui nous honorez de vo

tre amour,

Jésus, Dieu de paix,

Jésus, auteurde la vie,

Jésus , modèle des vertus,

Jésus, zélateur des âmes,
Jésus , notre Dieu,

Jésus, notre refuge,

Jésus, père des pauvres ,

Jésus, trésor des fidèles,

Jésus, bonpasteur,

Jésus. vraie lumière,

Jésus, sagesse éternelle,

Jésus, bonté infinie,

A
y
e
z

p
i
t
i
é

d
e

n
o
u
s

.

Jésus , notre voie et notre vie,

Jésus, lajoie des Anges,
Jésus, le roi des Patriarches ,

Jésus, qui inspirez les Prophètes,

Jésus, le maître des Apôtres,

Jésus, le docteur desEvangélistes,

Jésus, la force des Martyrs ,

Jésus, la lumière des Confesseurs,

Jésus, la pureté des Vierges,

Jésus, la couronne detous les Saints,

ayez pitié de nous.

Soyez-nous propice, Jésus, pardon-
nez-nous .

Soyez-nous propice, Jésus, exaucez

nos prières.

De tout mal, délivrez-nous, Jésus.



PRIÈRES DU MATIN. X

A omnipeccato, libera nos,Jesu. | De tout péché, délivrez-nous, Jésus.

Ab ira tua, libera nos, Jesu.

Ab insidiis diaboli, libera nos,

Jesu .

A spiritu fornicationis, libera

nos, Jesu .

Amorte perpetua, libera nos,
Jesu .

Aneglectu inspirationum tua-

rum, libera nos, Jesu.

Permysterium sanctæ Incarna-

tionis tuæ, libera nos, Jesu.

Per Nativitatem tuam, libera

nos, Jesu.

Per infantiam tuam, libera nos,

Jesu.

Per divinissimam vitam tuam,

libera nos, Jesu .

Per labores tuos , libera nos,

Jesu .

PeragoniametPassionem tuam,

libera nos, Jesu.

Per Crucem et derelictionem

tuam , libera nos, Jesu.

Per languores tuos, libera nos,

Jesu.

Permortem et sepulturam tuam,

libera nos, Jesu.

Per Resurrectionemtuam,libera

nos, Jesu.

Per Ascensionem tuam, libera

nos, Jesu.

Per gaudia tua, libera nos, Jesu.

Per gloriam tuam, libera nos,
Jesu.

Agnus Dei, qui tollis peccata

mundi, parce nobis, Jesu.

Agnus Dei, qui tollis peccata

mundi, exaudi nos, Jesu .

Agnus Dei, qui tollis peccata

mundi, miserere nobis, Jesu.

Jesu, audi nos.

Jesu, exaudi nos.

М. Н. - Т. I.

Devotre colère, délivrez-nous, Jésus

Des embûches du démon, délivrez-

nous, Jésus .

De l'esprit de fornication, délivrez-

nous, Jésus .

De la mort perpétuelle , délivrez-

nous, Jésus.

Du mépris de vos divines inspira-

tions, délivrez-nous, Jésus .

Par le mystère de votre sainte Incar-

nation, délivrez-nous, Jésus .

Par votre Naissance, délivrez-nous,
Jésus .

Par votre enfance, délivrez-nous,

Jésus .

Par votre vie toute divine, délivrez-

nous , Jésus .

Par vos travaux, délivrez-nous , Jé-

sus.

Par votre agonie et par votrePas-

sion, délivrez-nous, Jésus.

Par votre Croix et par votre aban-

donnement, délivrez-nous, Jésus.

Par vos langueurs, délivrez-nous,
Jésus .

Par votre mort et par votre sépul-

ture, délivrez-nous, Jésus .

Par votre Résurrection, délivrez-

nous, Jésus .

Par votre Ascension, délivrez-nous,

Jésus.

Par vos saintes joies, délivrez-nous,

Jésus.

Par votre gloire , délivrez-nous,
Jésus .

Agneau de Dieu, qui, effacez lespé-

chés du monde, pardonnez-nous,

Jésus .

AgneaudeDieu, qui effacez les pé-

chés du monde, exaucez-nous,

Jésus .

AgneaugneaudeDieu, qui effacez les pé-

chés du monde , ayez pitié de

nous, Jésus.

Jésus, écoutez-nous.

Jésus , exaucez-nous.

b

1



Σ PRIÈRES DU MATIN.

. Confitebimur tibi, Deus ; . Nous vous bénirons, ô Dieu !

. Et invocabimus nomen tuum. R. Et nous invoquerons votre nom.

OREMUS .

Jesu Christe, qui di-

PRIONS.

EIGNEUR Jésus-Christ, qui avez

Dxisti : Petite, et accipietis; Sdit : Demandez, et
quærite, et invenietis; pulsate,

et aperietur vobis , quæsumus,

da nobis petentibus divinissimi

tui amoris affectum, ut te toto

corde, ore et opere diligamus,

et atuanunquam laude cesse-

mus. Qui vivis et regnas in sæ-

cula sæculorum. Amen.

vous recevrez ;

cherchez, et vous trouverez; frap-

pez, et il vous sera ouvert; faites-

nous, s'il vous plaît, la grâce de

concevoir l'affection de votre amour

tout divin, afin que nous vous ai-

mions de tout notre cœur en vous

confessant de bouche et d'action, et

que jamais nous ne cessionsde vous

louer . Ainsi soit-il.

NGELUS Domini nuntiavit Ma-

Ariæ, et concepitde
sancto.

Ave, Maria, etc.

Ecce ancilla Domini ; fiat mi-

hi secundum verbum tuum.

Ave, Maria, etc.

Et Verbum caro factum est,

ethabitavit innobis.

Ave, Maria, etc.

. Ora pro nobis, sancta Dei

Genitrix;

R. Ut digni efficiamur promis-
sionibus Christi .

OREMUS.

quæsumus, Do-

Gmine, mentibus nostris in-

funde; ut qui, Angelo nuntiante,

Christi Filii tui incarnationem

cognovimus, perpassionem ejus

et crucem ad resurrectionis glo-

riam perducamur: Per eumdem

Christum Dominum nostrum.

Amen.

ANGELUS.

à Marie qu'elle serait mère du

Sauveur, et elle conçut par l'opéra-

tion du Saint-Esprit.

Je vous salue, Marie, etc.

Voici la servante du Seigneur,

que votre parole s'accomplisse en
moi.

Je vous salue , Marie, etc.

Le Verbe s'est fait chair, et il a

habité parmi nous.

Je vous salue, Marie, etc.

. Priez pour nous, sainte Mère

deDieu;

R. Afin quenousdevenions dignes

des promesses deJésus-Christ.

PRIONS.

EIGNEUR, nous vous supplions de

Srépandre votre grâce dans nos

âmes, afin qu'après avoir connu,par

la voix de l'Ange, l'incarnation de

votre Fils Jésus-Christ, nous arri-

vions, par sa Passion et sa croix, à

lagloire de sa résurrection : Par le

même Jésus-Christ Notre-Seigneur.

Ainsi soit-il.



PRIERES DU SOIR

Au nomdu Père, et du Fils, et du Saint-Esprit.
Ainsi soit-il.

Mettons-nous enla présence de Dieu, adorons-le.

JE
TE vous adore, ô mon Dieu, avec la soumission que m'inspire la
présencede votre souveraine grandeur. Jecrois en vous, parceque

vous êtes la vérité même. J'espère envous, parce que vous êtes infi-

nimentbon. Je vous aime de tout mon cœur,parce que vous êtes sou-

verainement aimable, et j'aime le prochain comme moi-même, pour
l'amour de vous.

Remercions Dieu des grâces qu'il nous a faites.

Q
UELLES actions de grâces vous rendrai-je, ô mon Dieu, pour tous

les biens que j'ai reçus de vous ? Vous avez songé à moi de toute

éternité ; vous m'avez tiré du néant, vous avez donné votre vie pour

me racheter, et vous me comblez encore tous les jours d'une infinité

defaveurs. Hélas! Seigneur, que puis-je faire en reconnaissance de
tantde bontés ?le Dieudes miséricordes, qui ne cesse de faireJoignez-vous àmoi, Esprits bienheureux,ux pourlover

gneet laplus ingratede ses créatures.

S

dubien plus indi-

Demandons à Dieu de connaître nos péchés.

OURCE éternelle de lumière, Esprit-Saint, dissipez les ténèbres qui

me cachent lalaideuretlamalicedu péché.Faites-m'en concevoir

une si grande horreur, ô mon Dieu, queje le haïsse , s'il se peut, au-

tant que vous le haïssez vous-même, et que je ne craigne rien tant

quede le commettre à l'avenir.

Examinons-nous sur les péchés commis.

ENVERS DIEU. Omissions ou négligences dans nos devoirs depiété,

irrévérences à l'église, distractions volontaires dans nos prières, dé-

fautd'attention, résistance à la grâce, jurements, murmures, manque

deconfiance et de résignation.



XII PRIÈRES DU SOIR.

ENVERS LE PROCHAIN. Jugements téméraires, mépris, haine, jalou-

sie, désirs devengeance, querelles, emportements, imprécations, in-

jures, médisances, railleries, faux rapports, dommages auxbiens ouà

laréputation, mauvais exemple, scandale, manquederespect, d'obéis-

sance, de charité , de zèle, de fidélité .

ENVERS NOUS-MÊME. Vanité, respect humain, mensonges, pensées,

désirs, discours et actions contraires à la pureté ; intempérance, co-

lère, impatience, vie inutile et sensuelle, paresse à remplir les devoirs

denotre état.

Faisons un acte de contrition .

MEvoici, Seigneur, tout couvertde confusion, et
pénétré de dou-

leur la vue de mes fautes. Je viens les détester devant vous ,

avec un vrai déplaisir d'avoir offensé un Dieu si bon, si aimable, et

si digne d'être aimé. Était-ce donc là, ô monDieu, ce que vous de-

viez attendre de ma reconnaissance, après m'avoir aimé jusqu'à ré-

pandre votre sang pourmoi ! Oui, Seigneur, j'ai poussé trop loinma

malice et mon ingratitude. Je vous endemande très-humblement

pardon, et je vous conjure, ômon Dieu! par cette mêmebonté dont

j'ai ressenti tant de fois les effets, de m'accorder la grâce d'en faire

dès aujourd'hui etjusqu'à la mort, une sincère pénitence.

Prenons une ferme résolution de ne plus pécher.

UE je souhaiterais , ô monDieu, vous avoirjamais offensé ! Mais,

Qpuisque j'ai été assez malheureux que de vous déplaire, je vais

vousmarquer ladouleurque j'en ai par une conduite tout opposée à

celle que j'ai gardée jusqu'ici . Je renonce dès à présent aupéché, et

à l'occasion du péché, surtout de celui où j'ai eu la faiblesse de re-

tomber si souvent. Et si vous daignez m'accorder votre grâce, ainsi

queje lademande et que je l'espère, je tâcherai de remplir fidèle-

ment mes devoirs, et rien ne sera capable de m'arrêter quand il

s'agira de vous servir Ainsi soit-il.

Pater, Ave, Credo, à la PrièreduMatin, pagevi.

ONFITEOR

LA CONFESSION DES PÉCHÉS.

Deo omnipotenti,
JETE confesse àDieu tout-puissant, à

C
beatæ Mariæ semper virgini, la bienheureuse Marie toujours

beato MichaeliArchangelo : beato vierge, à saint Michel Archange, à

Joanni Baptistæ, sanctis Aposto- saint Jean-Baptiste, aux apôtres saint

lis Petro et Paulo, omnibus Sanc- Pierre et saint Paul, àtous les Saints

tis(et tibi, Pater) , quia peccavi (et à vous, mon Père) , quej'ai beau-

nimis cogitatione,verboet opere; coup péché par pensées, parparoles

meaculpa, mea culpa, meama- et par actions ; c'est ma faute, c'est

xima culpa. Ideo precor beatam | mafaute, c'est ma très-grandefaute.



PRIÈRES DU SOIR. XIID

Mariam semper virginem, bea- | C'est pourquoije supplie labienheu-

Mum Michaelem Archangelum, reuse Marietoujoursvierge, saintMi-

beatum Joannem Buptistam, chel Archange, saint Jean Baptiste,

sanctos Apostolos Petrum et

Paulum, omnes Sanctos (et te,

Pater) , orare pro me ad Domi-

num Deum nostrum.

les Apôtres saint Pierre et saint Paul,

tous les Saints (et vous, mon Père),

de prier pour moi le Seigneur notre
Dieu.

UE le Dieu tout-puissant nous

MDeus, et dimissis peccatis Qfasse miséricorde, qu'il nous
ISEREATUR nostri omnipotens

nostris , perducat nos ad vitam

æternam . Amen.

INDULGENTIAM, absolutionem et
remissionem peccatorum nos-

trorum tribuatnobis omnipotens

et misericors Domiuus. Amen.

pardonne nos péchés, et nous con-

duiseà lavie éternelle. Ainsi soit-il.

UE le Seigneur tout-puissant et

Qmiséricordieux nous donnel'in-

dulgence, l'absolution et la rémis-

lion de tousnos péchés. Ainsi soit-il .

Recommandons-nous à Dieu, à la sainte Vierge

et aux Saints .

PÉNISSEZ, Ô MonDieu, le repos queje vais prendre pourréparermes
forces afin de vous mieux servir. Vierge sainte, mère de mon

Dieu, et après lui monunique espérance ; monbonAnge, mon saint

Patron, intercédez pour moi,protégez-moi pendant cette nuit, tout le

temps de ma vie, et àl'heure de ma mort. Ainsi soit-il.

Prions pour les vivants et pour les Fidèles trépassés.

ÉPANDEZ, Seigneur, VOS bénédictions sur mes parents, mes bien-

Rfaiteurs,faiteurs , mes amis et mes ennemis . Protégez tous ceux que vous

m'avez donnés pour supérieurs, tant spirituels que temporels. Secou-

rez lespauvres,les prisonniers, les affligés, les voyageurs, lesmalades

et les agonisants. Convertissez les hérétiques, les pécheurs, et éclairez

les infidèles .

Dieu debonté etde miséricorde , ayez aussi pitié des âmes des fi-

dèles qui sont dans le Purgatoire. Mettez fin à leurs peines; et donnez

à celles pour lesquelles je suis obligé de prier, le repos et la lumière
éternelle. Ainsi soit-il .

Demandons à Dieu sa protection pour cette nuit.

Jous vous supplions, Seigneur, de visiter notre demeure, etd'en

NOUS
éloigner toutes les embûches de l'ennemi ; que vos Saints Anges

y habitent, afin de nous conserver en paix, et que votre bénédiction

soit toujours sur nous. ParNotre-Seigneur Jésus-Christ.
Ainsisoit-il .



PRIÈRES DU SOIR.

A

PRIÈRES A TOUS LES SAINTS .

de parvenir à la gloire,MES très-heureuses, qui avez eu la grâce
obtenez-nous deux chosesde celui qui est notre communDieu et

Père, que nous ne l'offensions jamais mortellement, et qu'il ôte de

nous tout ce qui lui déplaît.

Ainsi soit-il.

TYRIE eleison

KChriste, eleison.

LITANIES DE LA SAINTE VIERGE.

Kyrie, eleison .

Christe, audi nos .

Christe, exaudi nos.

Pater de cœlis, Deus, miserere

nobis.

Fili, Redemptor mundi, Deus,

miserere nobis .

Spiritus sancte, Deus, miserere
nobis.

Sancta Trinitas, unus Deus, mi-
serere nobis .

Sancta Maria, ora pro nobis.

Sancta Dei Genitrix,

Sancta Virgo virginum,

Mater Christi,

Mater divinæ gratiæ,

Materpurissima,

Mater castissima,

Mater inviolata,

Mater intemerata,

Mater amabilis,

Mater admirabilis,

Mater Creatoris ,

Mater Salvatoris ,

Virgo prudentissima,

Virgo veneranda,

Virgo prædicanda,

Virgo potens,

Virgoclemens,

Virgo fidelis,

Speculumjustite,

Sedes sapientiæ,

Causa nostræ lætitiæ,

Vas spirituale,

Vashonorabile,

O
r
a

p
r
o

n
o
b
i
s

.

S

EIGNEUR , ayez pitié de nous.

Jésus, ayez pitié de nous.

Seigneur, ayez pitié de nous.

Jésus , écoutez-nous.

Jésus, exaucez-nous .

Dieu le Père, descieux où vous êtes

assis, ayez pitié de nous.

Dieule Fils, Rédempteur dumonde,

ayez pitié de nous.

Dieu le Saint-Esprit, ayez pitié de
nous.

Trinité sainte, qui êtes un seul Dieu,

ayez pitiéde nous.

SainteMarie, priez pour nous.

Sainte Mère de Dieu,

Sainte Vierge des vierges,

Mère de Jésus-Christ ,

Mère de l'auteur de la grâce,

Mère très-pure,

Mère très-chaste,

Mère sans tache,

Mère toujours vierge,

Mèreaimable,

Mère admirable,

Mère du Créateur,

Mère du Sauveur,

Vierge très-prudente,

Viergevénérable,

Vierge digne de louanges,

Viergepuissante,

Viergepleinedebonté,

Viergefidèle,
Miroirdejustice,

Temple de la sagesse divine,

Cause de notre joie,

Demeure du Saint-Esprit,

Grandeur incomparable,

P
r
i
e
z

p
o
u
r

n
o
u
s

.



PRIÈRES DU SOIR.
XV

Vas insigne devotionis, ora pro| Abîme de dévotion , priez pour
nobis.

Rosa mystica,

Turris Davidica,

Turris eburnea,

O
r
a

p
r
o

n
o
b
i
s

.

Domus aurea,

Fœderis arca,

Janua cœli,

Stella matutina,

Salus infirmorum,

Refugiumpeccatorum,
Consolatrix afflictorum,

AuxiliumChristianorum,

Regina Angelorum,

Regina Patriarcharum,

Regina Prophetarum,

Regina Apostolorum,

ReginaMartyrum,

Regina Confessorum,

Regina Virginum,

Regina Sanctorum omnium,

Regina sine labe concepta, ora

pronobis.

Agnus Dei, qui tollis peccata

mundi, parce nobis, Domine.

Agnus Dei, qui tollis peccata

mundi, exaudi nos, Domine.

Agnus Dei, qui tollis peccata

mundi , miserere nobis.

Christe, audi nos.

Christe, exaudi nos.

y. Invoca Dominum pro no-

bis; R). Et liberanos de morte.

D

OREMUS.

EFENDE, quæsumus, Domine,

beataMaria, semper virgine,

intercedente, istamab omni ad-

versitate familiam, et toto corde

tibi prostratam, ab hostium pro-

pitius tuere clementer insidiis.

Per Christum Dominum nos-

trum.

nous.

Rosemystérieuse,
Gloire de David,

Splendeur de la pureté,

Sanctuaire de la charité,

Arche d'alliance ,

Porte du ciel,

Étoile du matin,

Ressource des infirmes ,

Refuge des pécheurs,

Consolatrice des affligés,

Secours des Chrétiens,

Reine des Anges,

Reine des Patriarches,

Reine des Prophètes,

Reine des Apôtres,

P
r
i
e
z

p
o
u
r

n
o
u
s

.

Reine des Martyrs,

Reine des Confesseurs,

Reine des Vierges,

Reine de tous les Saints,

Reine conçue sans péché, priez pour
nous .

Agneau de Dieu, qui effacez les pé-

chés dumonde, pardonnez-nous,

Seigneur.

Agneaude Dieu, qui effacez les pé-

chés du monde, exaucez-nous,

Seigneur.

Agneau de Dieu, qui effacez les pé-

chés du monde, ayez pitiédenous.

Jésus , écoutez-nous.

Jésus, exaucez-nous.

. Intercédez pour nous, ô Marie,

auprèsdu Seigneur; R). Et délivrez-
nous de la mort.

S

PRIONS.

EIGNEUR, défendez, s'il vous plaît,

de tout mal par l'intercession

de la bienheureuse Marie toujours

vierge, cettefamille qui se prosterne

devant vous de tout son cœur, et

délivrez-la par votre miséricorde

des piéges de ses ennemis. Par

Jésus-Christ Notre-Seigneur.





MÉDITATIONS

POUR TOUS LES JOURS DE L'ANNÉE

DIMANCHE DE LA PASSION

ÉVANGILE SELON SAINT JEAN, VIII, 46,

Ence temps-là, Jésus disait à ungrandnombre de Juifs et aux princes

desprêtres : Qui d'entre vous me convaincra de péché? Si je vous dis la

vérité, pourquoi ne me croyez-vous pas? Celui qui est de Dieu entend les

paroles de Dieu ; et ce qui fait que vous ne les entendez point, c'est que

vons n'êtes point de Dieu. Les Juifs lui répondirent : N'est-ce pas avec

sujet que nous disons que vous êtes un Samaritain et un homme possédé

dudérnon ? Jésus leur répondit : Je ne suis point possédé du démon ; mais

j'honore mon Père, et vousme déshonorez. Pour moi, je ne cherche point

ma propregloire; il y en a un qui la cherche et qui me rendra justice.

En vérité, en vérité,je vous le dis : Si quelqu'un garde ma parole, il ne

mourra point pour toujours. Là-dessus les Juifs lui dirent : C'est mainte-

nant que nous connaissons que vous êtes possédé du démon. Abraham est

mort, les prophètes sont morts ; et vous venez nous dire : Si quelqu'un

garde ma parole, il ne sera jamais assujetti à la mort. Est-ce que vous

êtes plus grand qu'Abraham notre père, qui est mort, et que les prophètes,

qui sont morts aussi ? Pour qui voulez-vous passer ? Jésus leur répondit

Si jemeglorifie moi-même, ma gloire n'est rien. Je reçois ma gloire de

mon Père, que vous dites être votre Dieu, quoique vous ne le connaissiez

point. Pour moi, je le connais ; et si je disais queje ne le connais point, je

vous ressemblerais etje serais un menteur; mais je le connais et jegarde

saparole. Abraham, votre père, a tressailli de joie dans le désir de voir

mon jour : il l'a vu et s'en est réjoui. Les Juifs lui repartirent : Vous n'avez

pas encore cinquante ans, et vous auriez vu Abraham ? Jésus leur ré-

pondit : Envérité, envérité, je vous le dis : J'existe avant qu'Abraham fût

aumonde. Aces paroles, ils prirent des pierres pour les lui jeter ; mais

Jésus secacha, et ensuite il sortit du temple.
М. Н. - Т. II. 1



2 DIMANCHE DE LA PASSION.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

La sainte quinzaine où nous entrons est destinée à honorer

les souffrances du Sauveur; et pour apprécier combien Jésus

nous témoigne d'amour en ce mystère, nous considérerons a

1º quel est celui qui souffre et pour qui il souffre ; 2º combien

il souffre ; 3º que de biens il nous procure par ses souffrances.

Notre résolution sera : 1º de passer cette quinzaine dans des

sentiments particuliers de piété, de recueillement et d'amour

envers Jésus crucifié : 2º de tenir habituellement le crucifix sous

nos yeux, et de le baiser souvent avec effusion de cœur. Notre

bouquet spirituel sera la parole de l'Apôtre : Il m'a aimé et

s'est livré pour moi¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ abîmé dans une mer de souffrances et

d'ignominies. Disons-nous avec l'Apôtre : « C'est son amour

pour moi qui l'a réduit en cet état. » Aimons et bénissons tant

d'amour; compatissons à tant de douleurs .

PREMIER POINT .

Quel est celui qui souffre? quel est celui pourqui il souffre?

Rien n'est plus propre que le contraste de ces deux pensées

à faire ressortir l'amour de Jésus-Christ pour nous dans le mys-

tère de ses souffrances. Grand Dieu! s'écrie saint Thomas,

quand vous seriez mon esclave et que je serais votre maître, il y

aurait dans le dévouement d'un esclave qui souffrirait de telles

choses pour son maître un héroïsme d'amour capable de jeter

dans la stupeur l'âme la plus insensible. Que dois-je donc pen-

ser dans la supposition contraire, qui est la seule véritable? car,

nous le savons bien, le Dieu du Calvaire, c'est le Seigneur et le

maître detoutes choses, qui s'humilie et meurt pour son servi-

teur; c'est leRoi éternel des siècles qui s'immole pour son sujet,

c'est le Créateur souffrant pour sa créature, c'est Dieu mourant

pour un ver de terre. O abîme d'amour !!!- Encore si celui

• Dilexit me, et tradidit semetipsum pro me. (Gal., 11, 20.)



COMBIEN JÉSUS CRUCIFIÉ NOUS AIME. 3

pourqui ce grand Dieu s'humilie et meurt était un ami digne

de son intérêt et de son amour; mais non, celui pourqui ce Dieu

meurt est tout à la fois néant par nature, puisqu'il n'a qu'une

existence empruntée, péché par origine et péché par malice.

C'est la bassesse même en révolte contre Dieu¹; et Dieu, contre

qui il s'est révolté, meurt pour expier sa rébellion. C'est une

créature affreusement audacieuse qui a osé offenser son Créa-

teur ; et Dieu offensé veut mourir pour l'offensant. C'est un

ingrat quin'aura, Dieu le sait bien, aucune reconnaissance pour

un si grand dévouement, qui verra d'un œil sec et d'un cœur

insensible l'image du crucifix, qui célébrera avec froideur les

saintsjours consacrés à la mémoire d'un si touchant mystère;

c'est plus encore, c'est un perfide qui violera ses serments, qui

recommencera ses insultes, qui crucifiera de nouveau son Dieu

autant que la chose dépendra de lui, et cela non pas une fois,

mais des milliers de fois; et cependant, pour unecréature si abo-

minable, si digne des anathèmes du ciel et de la terre, un Dieu

s'humilie et meurt ! O abîme d'amour! ô mystère insondable .

d'amour !

DEUXIÈME POINT.

Grandeur des souffrances du Sauveur .
1

Ici s'ouvrent de nouveaux abîmes d'amour. Jésus-Christ

pouvait, avec une seule goutte de son sang, une seule larme

de ses yeux, un seul soupir de son cœur, racheter tout le

genre humain ; mais, comme on témoigne plus d'amour à me-

sure qu'on souffre davantage , il se dévoue à toutes les dou-

leurs, à toutes les ignominies. Il sacrifie tout : d'abord sa li-

berté, car il se laisse lier comme un captif; puis son honneur,

car il consent à passer pour un fou, pour un criminel, pourun

blasphémateur, un homme pire que Barabbas voleur et assas-

sin, pire que les deux voleurs entre lesquels on le crucifie

comme le plus coupable d'entre eux; il sacrifie son corps,

car de la plante des pieds au sommet de la tête il n'y a que

plaies ouvertes, sang qui coule, os mis à nu; il sacrifie son

* Nihilum rebelle inDeum armatum.



4 DIMANCHE DE LA PASSION .

âme, car il la livre aux angoisses de la mort , aux délaisse-

ments des créatures et de son propre Père ; il sacrifie sa vie

enfin, car l'amour l'immole sur l'autel de la croix³, etde son

plein gré, de sa volonté parfaitement libre, il l'offre pour nous

à son Père . O amour ! que vous êtes incompréhensible ! que

vos abimes sont profonds ! Et nous, comment avons-nous ré-

pondu jusqu'à présent à tant d'amour? que faisons-nous pour

celui qui a tant fait pour nous?

TROISIÈME POINT.

Biens immenses que nous procurent les souffrances du

Sauveur.

La générosité d'un bienfaiteur ne se mesure pas seulement

à la grandeur des sacrifices qu'il fait, mais encore à l'excel-

lence des biens qu'il donne ; et ici s'ouvrent denouveaux abîmes

d'amour! Car ils sont vraiment ineffables, les biens que nous

procure la passion du Sauveur. Ce sont : 1º le ciel ouvert et

l'enfer fermé, la mort et le péché vaincus. Sans la Rédemption

tout le genre humain était damné; par la Rédemption se sauve

qui veut, et ceux-là seuls se damnent qui veulent se damner.

Ce sont : 2º les titres d'enfantsde Dieu, d'héritiers du royaume

éternel , de cohéritiers et de membres de Jésus-Christ. Quel

bonheur et quelle gloire ! Ce sont : 3º la foi, sans laquelle

nous serions comme les peuplades sauvages, sans croyances et

sans mœurs ; l'espérance, qui console et soutient; la charité,

qui unit les hommes entre eux et avec Dieu ; l'Église, qui nous

enseigne et nous dirige ; le Sacerdoce, ce soleil du mondemo-

ral; le Sacrifice, ce lien mystérieux entre le ciel et la terre;

les Sacrements, ces canaux par où le sang du Sauveur porte en

tous lieux lagrâce, la force et la vie. Oh ! que de trésors et de

richesses, fruits de la mort du Sauveur ! Heureuse la faute

d'Adamqui nous a valu un tel Rédempteur ! Mais malheur à

* Tristis est anima mea usque ad mortem. (Matth. , xxvı, 38.)

* Deus meus, Deus meus, ut quid dereliquisti me? (Matth. ,xxvi, 46.)

Oblatus est quia ipse voluit. (Isai . , LIII, 7.)

•Ego pono animam meam ameipso. Nemo tollit eam a me. (Joan. , x, 17,18. )

Felix culpa, quæ talem ac tantum meruit habere Redemptorem! (Bened .

cer. Pasch.)



COMBIEN NOUS DEVONS AIMER JÉSUS CRUCIFIE. 5

nous, sinous abusons de tant de grâces ! Décidons-nous erfin à

mieux aimer et mieux servir l'auteur de ces biens .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

LUNDI DE LA PASSION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir médité combien nous a aimés Jésus crucifié,

nous méditerons maintenant combien nous devons l'aimer nous-

mêmes ; et nous verrons que nous devons l'aimer : 1° d'un

amour pénitent au souvenir du passé ; 2° d'un amour généreux

et fervent pourle présent et l'avenir.-Nous prendrons ensuite

la résolution : 1º d'adresser fréquemment dans la journée des

aspirations d'amour à Jésus souffrant et mourant pour nous ;

2º de faire toutes nos actions par amour pour lui, et de donner,

en cette vue, à chacune de ces actions toute la perfection dont

nous serons capables. Notre bouquet spirituel sera la parole

de saint Paul : Jésus est mort pour tous, afin que nous ne vi-

vions tous quepour lui¹.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Prosternons-nous en esprit aux pieds de Jésus-Christ souf-

frant et mourant pour nous ; et rendons-lui nos plus fervents

hommages d'adoration, de reconnaissance et d'amour.

PREMIER POINT .

Nous devons aimer Jésus crucifié d'un amour pénitent au

souvenir du passé.

Quelle honte pour nous, quel sujet de regrets et de repen-

tir, que tout notre passé, étudié au pied de la croix ! Hélas !

n'est-il pas vrai que la croix du Sauveur n'a trouvé le plus

souvent en nous que tiédeur et insensibilité, peut-être même

froideur et lâcheté? n'est-il pas vrai que la croix est comme

un grand livre où nos péchés sont écrits en caractères de

•Pro omnibus mortuus est Christus : ut et qui vivunt, jam non sibi vivant,

sed ei qui pro ipsis mortuus est. (11 Cor., v, 15.)



LUNDI DE LA PASSION .

sang? La chair du divin Sauveur qui s'en va en lambeaux, et

son sang qui coule sous les coups des fouets, accusent l'amour

déréglé que nous avons de notre corps. Sa tête couronnée

d'épines nous reproche l'orgueil de notre esprit et la vanité de

nos pensées. Le fiel et le vinaigre qui l'abreuvent protestent

contre la délicatesse et la sensualité de nos goûts . Son visage

meurtri de soufflets et couvert de crachats condamne notre

enviede paraître et de nous montrer, notre horreurde l'humi-

liation et du mépris. Les clous qui l'attachent doivent nous

faire rougir de l'amourde la liberté et de l'indépendance qui

est en nous. Enfin, sa mort nous dit l'énormité de nos péchés,

qui en sont la cause. O Jésus ! que je devais tant aimer, com-

bienje regretté de vous avoir tant offensé ! La pénitence doit

être à jamais monpartage ; et, instruit par la voix qui sort de

toutes vos plaies, je veux commencer une vie nouvelle .

SECOND POINT .

Nous devons aimer Jésus crucifiéd'un amour généreux et

fervent.

Si un homme nous témoignait de la bienveillance, nous y

serions sensibles . S'il sacrifiait pour nous sa fortune, nous ne

croirions jamais pouvoir assez le remercier et l'aimer. Que se-

rait-ce donc si, au sacrifice de sa fortune, il joignait le sacri-

fice de son honneur, le sacrifice de sa liberté, jusqu'à se laisser

garrotter et flageller comme un esclave? que serait-ce donc

surtout , s'il sacrifiait sa vie pour sauver la nôtre? Concevrions-

nous un cœur assez mal fait pour offenser un tel bienfaiteur,

pour lui refuser un sacrifice, quel qu'il fût? O Jésus crucifié,

qui avez fait tout cela et bien davantage, qui nous avez com-

blé de biens ineffables, fruits de votre sainte mort, comment

donc pourrions-nous vous offenser, vous refuser quelque chose,

quand vous nous donnez tout, quand vous vous donnez vous-

même sans réserve ; tenir aux biens de la terre, quand vous êtes

tout nu sur la croix ; à l'amour-propre et à la vanité, quand

vous êtes couvert de confusion ; à la volonté propre, quand vous

obéissez jusqu'à la mort ; au plaisir et à la jouissance, quand

pour moi vous goûtez la douleur? Non, mon Dieu, cela n'est



LA CROIX SALUT ET CONSOLATION DU CHRÉTIEN. 7

pas possible. Il vous est dû un amour généreux, qui n'épargne

rien, qui sacrifie tout sans réserve. Encore n'est-ce pas assez.

Ce généreux amour doit être accompagné de ferveur, c'est-à-

dire de ce sentiment noble et délicat qui , après avoir tout

donné, confesse humblement que c'est un million de fois trop

peu; que ce n'est rien encomparaison de ce que vous méritez ,

ô Jésus crucifié. Tel a été l'amour des saints. Ils aspiraient

toujours à aimer davantage, et, quoi qu'ils fissent, à faire mille

fois plus et mille fois mieux encore. Ils se consumaient en

saints désirs d'aimer toujours plus; ils auraient voulu aimer

infiniment s'ils l'eussent pu, parce qu'ils comprenaient que

notre grand Dieu est des millions de fois digned'un amour in-

fini . De là venait que, d'une part, ils ne se relâchaient jamais,

faisaient toujours progrès, et que, de l'autre, ils étaient tou-

jours très-humbles, honteux et confusde nepas aimerdavantage.

Oh! qui nous donnera cet amour fervent qui brûle sans cesse

comme une vive flamme et s'alimente en se consumant? O

amour, venez enmoi, consumez-moi. Que je ne vive plus que

d'amour et que je meure d'amour ! O Jésus crucifié, donnez-

moi, comme à saint Paul, un cœur qui puisse dire : « L'amour

de Jésus-Christ presse mon cœur, et rien ne pourra arrêter ses

saintes ardeurs¹ . >>>

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MARDI DE LA PASSION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain combien nous devons aimer la

Croix : 1º parce qu'elle est notre salut; 2º parce qu'elle est

notre consolation dans les peines de la vie.- Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º de nous tenir habituellement en esprit

au pied de la croix pendant ces saints jours et d'y coller souvent

nos lèvres ; 2º de recourir à la croix dans toutes nos peines. No

* Charitas Christi urget nos. (II Cor., v, 14.) In his omnibus superamus propter

eum qui dilexit nos. (Rom., VIII, 57.)



8 MARDI DE LA PASSION.

tre bouquet spirituel sera le mot de saint Paul : Je me tiens

attaché à la croix avec Jésus-Christ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Prosternons-nous au pied de Jésus en croix; baisons avec

amour ses pieds sacrés. C'est là que l'âme chrétienne trouve

en abondance et le salut pour l'éternité et la consolation pour

la vie présente, c'est-à-dire le bonheur du ciel et le bonheurde

la terre. A Jésus crucifié adoration, amour, actions de grâces

et bénédiction.

PREMIER POINT.

Nous devons aimer la croix, parce qu'elle est notre salut.

Il est deux espèces de croix : la croix de Jésus-Christ, sur la-

quelle il est mort, et nos croix personnelles, qui sont nos peines

de chaque jour. Or ces deux espèces de croix méritent tout

notre amour, parce qu'elles sont l'une et l'autre la cause et

l'instrument de notre salut .

1º La croix de Jésus-Christ : puisque sans elle, enfants de

colère et esclaves du démon par notre naissance, nous étions à

jamais perdus; et par elle , Jésus-Christ a terrassé les puis-

sances infernales , leur a arraché des mains, dit saint Paul ,

l'arrêt qui nous condamnait, l'a effacé de son sang et l'a cloué

à la croix, afin qu'aucune main ne puisse le reprendre. Il a

enchaîné à sa croix, comme à son char de triomphe, les puis-

sances ennemies ; il les a dépouillées et traînées captives : de

sorte qu'aujourd'hui se sauve qui veut. Lacroix fait couler dans

toute l'Église, par les sacrements, par le saint Sacrifice, par les

saintes pensées et pieux mouvements, toutes les grâces dont elle

est la source et l'inépuisable océan ; elle offre à tous pardon pour

lepassé, courage pour le présent, confiance pour l'avenir. N'en

est-ce pas assez pour mériter tout notre amour?

2º Nous devons aimer nos croix personnelles, parce que la

Christo confixus sum cruci. (Gal. , 1, 19.)

•Delens quod adversus nos erat chirographum decreti, quod erat contrarium

nobis, et ipsum tulit de medio, affigens illud cruci ; et expolians principatus et

potestates, traduxit confidenter, palam triumphans illos in semetipso. (Col., II,

14et seq.)



LA CROIX SALUT ET CONSOLATION DU CHRÉTIEN . 9

croix de Jésus-Christ les a élevées à cet insigne honneur d'être

le moyen le plus efficace de perfection et le gage de nos espé-

rances éternelles . La patience qui porte la croix, dit saint Jac-

ques, est la perfection, et une perfection solide, parce qu'elle a

été éprouvée au creuset . Elle est, selon saint Paul, le cou-

ronnement de la foi* . Elle est le gage et la joie de l'espérance .

Pour un moment de souffrances légères, un poids immense de

gloire . Après l'épreuve, la couronne de vie . Elle est une des

béatitudes proclamées par Jésus-Christ : Heureux ceux qui

souffrent ! Elle est une grâce de choix que Dieu envoie à ses

meilleurs amis ; elle les place dans le chemin royal du ciel. Il

suffit d'un peu de foi aux paroles du Sauveur pour estimer

une bonne croix plus que toutes les richesses, un bon affront

chrétiennement supporté plus que tous les honneurs, les humi-

liations même les plus honteuses plus que toutes les couronnes,

l'ignominie plus que tous les applaudissements, la confusion

plus que toutes les louanges. Aussi l'Évangile nous dit-il : Re-

cevez les croix non-seulement avec patience, mais avec allé-

gresse . Et saint Jacques ajoute : Recevez-les avec toute espèce

de joie, c'est-à-dire avec la joie du pauvre qui reçoit d'im-

menses richesses, avec la joie de l'homme du peuple qui reçoit

une couronne, avec la joie du laboureur qui recueille une riche

moisson, avec la joie de l'homme de négoce qui fait ungrand

gain, la joie du général d'armée qui remporte unegrande vic-

toire ". Ainsi ont pensé tous les saints : saint Paul quand il di-

sait : Je surabonde de joie dans toutes mes tribulations ; et

saint André, quand à la vue de la croix il poussait ce cri d'a

• Patientia opus perfectum habet. (Jac., 1, 4.)

* Vobis donatum est pro Christo, non solum ut in eum credatis, sed ut etiam

pro illo patiamini. (Philip., 1, 29.)

3Momentaneum et leve tribulationis nostræ, supra modum in sublimitate

æternum gloriæ pondus operatur. (II Cor., IV, 17.)

▲Beatus vir qui suffert tentationem : quoniam, cum probatus fuerit, accipie

coronam vitæ, quam repromisit Deus diligentibus se. (Jac., 1, 12.)

* Beati qui patiuntur. (Matt., v, 10.)

Gaudete et exultate. (Matt. , v, 12.)

* Omne gaudium existimate... cum in tentationes varias incideritis. (Jac.,1, 2.)

* Superabundo gaudio in omni tribulatione. (II Cor., VII, 4.)

1.



10 MARDI DE LA PASSION.

mour : 0 bonne croix ! soyez la bien venue, comme vous êtes la

bien désirée¹. Sont-ce là nos sentiments?

SECOND POINT .

Nous devons aimer la croix, parce qu'elle est notre conso-

tion dans les peines de la vie.

Un païen avait deviné cette vérité, qu'en acceptant les peines

de bonne grâce on les adoucit . Avant lui , l'Esprit-Saint avait

dit : Quoi qu'il arrive à l'homme juste, rien ne peut le con-

trister . Qu'est-ce donc sous la loi nouvelle, où Jésus crucifié

se présente à l'âme affligée, pour lui dire : Pauvre âme, con-

sole-toi : je compatis à tes douleurs; je sais ce que la souffrance

coûte à la nature. J'ai passé comme toi par l'épreuve; et, s'il te

faut pour te consoler un ami qui connaisse la douleur, je pos-

sède au plus haut degré ce caractère du vrai consolateur. Autre-

fois un grand monarque et son ministre, pris dans la guerre,

furent étendus par un vainqueur cruel sur des brasiers ardents .

Leministre jetait les hauts cris : Et moi, lui dit le monarque,

suis-je donc sur un lit de roses? Je puis te tenir le même lan-

gage, ô âme affligée ! Vois ma tête couronnée d'épines, tout mon

corps déchiré, toute ma personne vouée à l'ignominie : j'ai

souffert tout cela par amour pour toi ; ne voudrais-tu pas souffrir

infiniment moins par amour pour moi? Quand j'ai bu le calice

jusqu'à la lie, refuserais-tu d'en goûter au moins quelques

gouttes ? Courage ! prends patience : tu régneras un jour avec

moi ; viens au trône par le même chemin. Unis-toi à moi qui

suis ton Dieu, et souffre pour l'amour de moi*.-Merci, mon

Dieu, de ce baume précieux que vous répandez sur mes plaies .

Ah ! vous êtes bien le consolateur de l'âme affligée. O saint cru-

cifix ! je vous prends à deux mains, je vous colle sur mon cœur,

sur mes lèvres, et je me sens consolée.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

* O bona Crux, ... diu desiderata, sollicite amata, sine intermissione quæsita.

• Fit levius patientia quidquid corrigere est nefas. (Horat.)

•Non contristabit justum quidquid ei acciderit. (Prov., x1, 21.

•Conjungere Deo, et sustine. (Eccli . , 11, 3.



LA CROIX NOTRE FORCE ET NOTRE GLOIRE. 11

MERCREDI DE LA PASSION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain que nous devons aimer la croix

parce que nous trouvons en elle : 1º notre force; 2º notre gloire.

-Notre résolution sera : 1º de nous souvenir de la croix dans

nos faiblesses ou nos abattements, pour nous remonter le cou-

rage; 2º de ne tenir plus aucun compte de la vaine gloire du

monde, et de nous attacher uniquement à la gloire solide de

la croix. Notre bouquet spirituel sera le mot de saint Paul :

Dieu me garde de me glorifier en autre chose qu'en la croix

de Jésus-Christ !!

MÉDITATION POUR LE MATIN

Prosternons-nous en esprit devant la croix du Sauveur, et

rendons-lui tous les hommages de la piété la plus fervente :

adoration, admiration, amour et louanges .

PREMIER POINT .

Nous devons aimer la croix, parce qu'elle est notre force.

L'homme est si faible par lui-même, et, d'un autre côté, il

est des positions si critiques, des défauts ou des passions si

difficiles à surmonter, des vertus d'une pratique si pénible,

qu'il faut qu'une force surnaturelle vienne au secours de la

faiblesse humaine. Or c'est dans la croix que réside cette force.

La croix à la main, ontriomphe de toutes les difficultés . On

trouve en elle un exemple qui confond toute lâcheté et sur-

excite le courage; une garantie de nos immortelles espérances

qui, élevant le cœur au ciel, le rend plus fort que la terre en-

tière ; une grâce qui soutient, un amour qui provoque notre

amour et inspire le dévouement, enfin le sceau des élus, qui

A

• Mihi absit gloriari, nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi. (Gal., vi, 14.)

* Venite, adoremus et procidamus... ante Dominum. (Ps. xcιν, 6.)

• In hoc signo vinces .



12 MERCREDI DE LA PASSION.

nous invite à marcher par leur voie au but qu'ils ont atteint :

Saint Paul s'attachait à la croix 1; et, appuyé sur elle, il s'esti-

mait plus fort que toutes les tentations et toutes les épreuves *.

Les martyrs et les confesseurs dans leurs tourments pensaient

à la croix, et ils y trouvaient une force qui les rendait invin-

cibles. Je souffre beaucoup, disait l'un d'eux; mais qu'est-ce

que cela, comparé à ce qu'a souffert Jésus en croix ? Imitons

ces beaux exemples. Éprouvons-nous des revers de fortune,

jusqu'à sentir le dénûment de la pauvreté ? la nudité de Jésus

en croix nous rendra chère la privation, et nous fera dire cou-

rageusement avec un saint : Je suivrai nu Jésus-Christ nu.

Sommes-nous affligés dans notre corps par l'infirmité et la

douleur? les plaies de Jésus en croix nous feront chérir la souf-

france, jusqu'à nous faire dire avec saint Bonaventure : Je ne

veux point vivre sans souffrance en vous voyantdans la souf-

france; ou avec sainte Térèse : Ou souffrir ou mourir ! « J'ai

en horreur, disait cette grande âme, lajouissance et ses aises,

la sensualité et ses délicatesses. » Sommes-nous en butteà la

calomnie , à la déconsidération , au mépris ? les opprobres de

Jésus en croix nous désillusionneront de l'amour de l'estime

et de la louange. Nous n'en voudrons plus ; car comment faire

cas de l'estime d'un monde qui a si mal apprécié la sagesse

éternelle? comment vouloir être mieux traité, plus honoré

qu'un Dieu ? Enfin, avons-nous des peines intérieures à souf-

frir, un caractère à réformer, une volonté propre à dompter? la

douceur et l'obéissance de Jésus en croix nous rendront doux

et dociles, simples et obéissants. Ainsi, en quelque position que

nous soyons, quelques bouleversements qui se fassent autour

* de nous ou en nous, la croix sera notre force : avec elle nous

triompherons de toutes les difficultés; avec elle nous serons

heureux dans la souffrance, riches dans la pauvreté, contents

dans la contradiction .

• Christo confixus sum cruci. (Gal. , 11, 19.)

1

• In his omnibus superamus propter eum qui dilexit nos. (Rom., VIII, 37

•Nudus nudum sequar. (S. Hieron.)

•Nolo sinevulnere vivere, quia te video vulneratum.



LA CROIX NOTRE FORCE ET NOTRE GLOIRE. 13

SECOND POINT.

Nous devons aimer la croix, parce qu'elle est notre gloire.

La croix et les souffrances sont un si grand honneur, que nos

péchés mériteraient que nous en fussions privés, et que nous

fussions condamnés aux richesses, aux honneurs et aux plaisirs

du monde, contre lesquels Notre-Seigneur a prononcé ces terri-

bles anathèmes : Malheur à vous, riches ! malheur à vous qui

avez vosjouissances en cemonde ! L'âme à qui Dieu envoie ces

faux biens devrait en être humiliée, confondue, et craindre d'être

réprouvée un jour. L'âme, au contraire, que Dieu favorise du

donde lacroix, doit craindre d'en concevoir de l'amour-propre,

puisqu'alors elle est traitée en Dieu, assimilée à Jésus-Christ

vrai Dieu, comme lui nourrie de souffrances, d'opprobres et de

pauvreté. Le monde, qui a des idées si fausses sur la gloire,

n'entend rien à ce langage; cependant qu'y a-t-il de plus clair ?

Selon le monde, la gloire est dans la noblesse d'un sang illus-

tre; mais la croix donne au chrétien une noblesse plus haute

que toutes les noblesses de la terre : par elle le chrétien est en-

fant de Dieu, avec droit de dire à Dieu : Notre Père qui êtes aux

cieux; il est frère de Jésus-Christ et cohéritier du royaume

céleste. Selon le monde, la gloire est dans la possession de

vastes domaines ; mais la croix m'assure le royaume des cieux

pourhéritage, un trône sur lequel jejugerai le monde , et des

biens infinis auprès desquels le monde entier n'est rien . Se-

lon le monde, lagloire est dans la supériorité d'intelligence ,

qui a illustré tant de sages de l'antiquité. Mais auprès de la

sagesse cachée dans le mystère de la croix, toute la sagesse du

monde n'est que folie . Selon le monde, la gloire est dans l'hé-

roïsme du courage; mais quels plus grands héros que ces dis-

ciples de la croix qu'on appelle les apôtres, les martyrs et tant

d'autres saints ? Enfin, selon le monde, la gloire est d'être ad

Vævobis divitibus : quia habetis consolationem vestram... (Luc., vi, 24.)Væ

vobis qui saturati estis : quia esurietis. Væ vobis qui ridetis nunc : quia luge-

bitis et flebitis. (Ib . , 25.)

* Consedere fecit in cœlestibus in Christo . (Eph., 11, 6.)

*Quam sordet tellus, cum cœlum aspicio !

•Nonne stultam fecit Deus sapientiam hujus mundi? (1 Cor., 1, 20.,



14 JEULI DE LA PASSION.

mis dans l'intimité des grands et des monarques; mais la croix

m'introduit dans l'intimité de Dieu , de Jésus-Christ son Fils,de

tous les anges et de tous les saints. N'est-ce pas incomparable-

ment plus glorieux ? Honneur donc à la croix ! qu'elle soit la

bienvenue toutes les fois qu'elle se présente. Honneur aux âmes

crucifiées ! ce sont les favoris de Dieu, ses privilégiés, qui por-

tent les livrées du grand Roi Jésus. Est-ce ainsi que nous ap-

précions la croix ? N'en avons-nous pas peut-être des senti-

ments tout opposés, jusqu'à murmurer et nous plaindre à son

approche?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

JEUDI DE LA PASSION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain la croix comme une chaire sa-

crée, d'où Jésus-Christ nous enseigne : 1º à connaître Dieu ;

2º ànous connaître nous-mêmes.-Nous prendrons ensuite la

résolution : 1º d'entretenir en nous un grand respect de Dieu

et de ses perfections infinies , et de le lui témoigner par notre

religion profonde dans la prière et le lieu saint; 2º d'avoir en

horreur tout péché, et de prendre à cœur le salut de notreâme.

Notre bouquet spirituel sera la prière de saint Augustin :

Seigneur, que je vous connaisse pour vous aimer; que je me

-connaisse pour me haïr¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Honorons la croix de Jésus-Christ comme le livre des élus,

la science des saints : c'est là qu'on apprend mieux que dans

la lecture de tous les livres, mieux qu'à l'école de tous les

maîtres , ce qu'est Dieu et ce que nous sommes nous-mêmes.

Remercions Notre-Seigneur de ces instructions.

PREMIER POINT.

La croix nous apprend à connaître Dieu.

Connaître Dieu, ce n'est pas seulement la première, la plus

• Domine, noverim te, noverim me : noverim te ut amem te ; noverim me ut
oderimme.



LA CROIX SCIENCE DU CHRÉTIEN. 15

excellente de toutes les connaissances; c'est encore laplus né-

cessaire : car on ne sait adorer Dieu, le respecter et s'abaisser

devant lui, qu'en proportion de la connaissance qu'on a de ses

grandeurs ; on ne sait le louer et le bénir qu'autant qu'on con-

naît sa sagesse infinie ; on ne le sert, par une vie sainte, que

selon la connaissance qu'on a de son infinie sainteté ; enfin on

ne l'aime qu'autant qu'on sait combien il est bon. Or cette

grandeur, cette sagesse, cette sainteté, cette bonté, c'est la

croix qui les enseigne et en donne les plus hautes idées.-

1º Elle nous dit combien Dieu est grand. Sans doute, les cieux

racontent sa gloire, et ces mondes innombrables au milieu

desquels la terre entière, dont nous faisonsune si petite partie,

est moins qu'une goutte d'eau au sein des mers, font ressortir

sagrandeur. Sans doute, le prophète Baruch nous étonne, quand

il nous montre à la voix de Dieu le soleil et la lune courant se

placer à l'endroit qui leur a été marqué, les astres venant à

leur tour dire à Dieu : Me voici ! et s'avançant, sous son ordre,

comme une armée rangée en bel ordre de bataille. Isaïe n'est

pas moins admirable, quand il nous fait voir toutes les nations

comme si peu de chose devant Dieu, qu'elles sont moins que

la goutted'eau qui brille surunvase; elles sont comme si elles

n'étaient pas. Mais toutefois la croix me donne encore de Dieu

deplus hautes idées. Là je vois unDieu victime, offert à Dieu

par un Dieu prètre ; et je me dis : Si l'on juge de la grandeur

des rois par l'excellence des dons qu'on leur fait et par la di-

gnité de ceux qui les servent, ô Dieu éternel, que vous êtes

grand, vous devant qui un Dieu s'abaisse si profondément,

vous qui avez pour ministre un Dieu prêtre, et recevez de ses

mains un Dieu victime ! Oui, vous êtes vraiment infini en gran-

deur, et vous ne pouvez vous-même concevoir une expression

plushaute de ceque vous êtes.-2º La croix nous dit l'infinie

sagesse de Dieu : et quelle autre qu'une sagesse infinie eût pu

renfermer l'immense dans un être borné, concilier toutes les

douleurs avec la vision béatifique, faire mourir l'immortel,

offrir à la justice divine une satisfaction supérieure à l'offense,

et où se déploient en même temps toutes les magnificences de



16 JEUDI DE LA PASSION.

-

la miséricorde ? O sagesse divine, qui faites en la croix de telles

merveilles , vous êtes vraiment infinie. 3º Cependant la sain-

teté de Dieu ne brille pas ici d'un moindre éclat. Voyons-la

poursuivre dans un fils bien-aimé jusqu'à l'ombre du péché,

en punir les apparences avec une rigueur inflexible, et les

laver dans le sang même de ce fils chéri.- 4. Que dirons-

nous de la bonté divine, de la bonté de Dieu le Père, qui immole

son Fils pour un esclave rebelle, méchant, ingrat ; de la bonté

de Dieu le Fils , qui, entrant dans les vues de sonPère, se livre

aux tourments et à la mort pour nous sauver? N'est-ce pas là

le plus sublime idéal de la bonté ? O perfections divines , ô

grandeur, ô sagesse, ô sainteté, ô bonté, comme la croix vous

fait magnifiquement ressortir ! Je ne vous ai point assez con-

nues jusqu'à présent ; mais maintenant que je vous vois si

belles, si ravissantes, je veux consacrer le reste de ma vie à

vous adorer, vous louer, vous bénir et vous aimer.

SECOND POINT .

Lacroix nous apprend à nous connaître nous-mêmes.

J'interroge la croix sur ma nature, et elle me répond que je

suis un composé mystérieux de grandeur et de bassesse. Que

de grandeur en moi ! La dignité de ma nature est si éminente,

que Dieu l'a rachetée préférablement aux anges, qu'il a laissés

sans rédemption. Mon salut est si cher à Dieu, que, pour l'opé-

rer, un Dieu est descendu des cieux et est venu mourir en

croix. Mon âme est si haut placée dans l'estime de Dieu, que,

pour la racheter, il a donné le sang de son Fils¹. Sublimes

vérités qui nous apprennent à placer notre salut avant tout, à

ne pas laisser notre âme si grande se ravaler jusqu'aux affec-

tions terrestres et sensuelles , maisà la maintenir toujours à la

hauteur de son excellence par une vie toujours sainte et pure.

Acôté de notre grandeur, la croix nous montre notre bas-

sesse et notre misère : elle nous dit que le péché nous a

jetés dans une misère si profonde, que nous étions, par nous

seuls, incapables de nous relever, incapables même d'offrir à

O anima, tanti vales !



COMPASSION DE LA SAINTE VIERGE . 17

Dieu offensé lamoindre réparation ; elle nous dit que le péché

originel adéposé ennous un penchant au mal, une aversion de

cequi est commandé, un cœur si dur, si mauvais, qu'un Dieu

n'a pu nous gagner qu'au prix de sa mort sur la croix , et en-

core y a-t-il bien peu réussi. Oh! que nous ne valons rien!

que nous sommes misérables ! que nous devons être humbles

et pénitents, contrits, mortifiés ! Telles sont les leçons que

nous donne la croix.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

VENDREDI DE LA PASSION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain : 1º les douleurs que souffre Marie

au pied de la croix ; 2° les vertus qu'elle y pratique ; 3º les pa-

roles que Jésus lui adresse.-Nous prendrons ensuite la résolu-

tion : 1º d'honorer souvent par de pieuses aspirations la com-

passion de la sainte Vierge ; 2º d'imiter aujourd'hui par quelque

acte particulier la patience, l'humilité et l'esprit de sacrifice

dont elle nous offre l'exemple dans ce mystère; 3ºde bien re-

mercier Notre-Seigneur de nous avoir donné Marie pour mère.

Notre bouquet spirituel sera la prière de l'Église : O Mère,

abîme d'amour, faites-moi sentir vos douleurs ; faites queje

pleure avec vous 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit sur la sainte montagne du Cal-

vaire, au pied de la croix, à côté de Marie. Saluons cette mère

dedouleurs comme la reine des martyrs, car elle ne veut plus

d'autre nom en ce mystère : «Ne m'appelez plus Noémi, c'est-

à-dire belle; mais appelez-moi Mara, c'est-à-dire amère, parce

que le Seigneur m'a remplie d'amertume *. »

PREMIER POINT .

Douleurs que souffreMarie aupied de la croix.

Tont ce qu'on a fait endurer aux martyrs de plus cruel est

*Eia, Mater, fons amoris, me sentire vim doloris fac, ut tecum lugeam.

*Ne vocetis me Noemi (id est, pulchram), sed vocate me Mara (id est amaram),

quia amaritudine valde replevit me Omnipotens. (Ruth, 1, 20.)

1



18 VENDREDI DE LA PASSION.

léger en comparaison des angoisses que souffre Marie. Dumoins

les martyrs ne souffraient que dans leur corps ; et encore l'onc-

tion de la grâce adoucissait et charmait leurs tourments, au

point qu'on en a vu triomphants de joie parmi les plus cruels

supplices : mais, dans Marie, c'est l'âme mêine qui est trans-

percée du glaive de la douleur, sans adoucissement d'aucune

consolation 1. Et de quelle douleur, mon Dieu ! Si une mère,

qui voit son fils expirer entre ses bras, souffre des déchire-

ments ineffables, qu'éprouve donc Marie, qui a pour Jésus un

amour que la nature et la grâce élèvent au plus haut degré :

la nature, en montrant dans Jésus le plus aimable des fils,

le plus saint, le plus parfait, le plus accompli des hommes ;

lagrâce, en révélant en lui le Dieu infiniment bon et infiniment

aimable ? Et ce fils tant aimé, il faut qu'elle le voie traîné

dans les rues de Jérusalem, chez les prêtres, chez Pilate, chez

Hérode, partout insulté, bafoué, méprisé; il faut qu'elle le voie

flagellé, couronné d'épines, proclamé par le peuple digne de

mort et pire que le voleur et l'assassin Barabbas ; il faut qu'elle

l'accompagne au Calvaire, gravissant la montagne sous le poids

de la croix, épuisé de force et de sang, couvert de plaies et de

crachats : et elle ne peut lui porter secours ! Pour une mère telle

que Marie, quel martyre! Il faut qu'elle le voie étendu sur la

croix, qu'elle entende les coups de marteaux qui enfoncent les

clous dans ses pieds et dans ses mains, qu'elle le contemple

avec toutes ses plaies élevé entre le ciel et la terre, agonisant

pendant trois heures ; qu'elle entende son dernier adieu, reçoive

son dernier soupir, sans pouvoir mourir avec lui ! Et ce qui

est pis encore, elle souffre des douleurs qu'elle cause elle-

même à son Fils par son extrême affliction, et de ces autres

douleurs tout à fait ineffables que fait au cœur de ce même

Fils la vue de tous les péchés des hommes qui se damneront

malgré tant de moyens de salut. O fille de Jérusalem, à quoi

*Et tuam ipsius animam pertransibit gladius . (Luc. , 11, 35.)

Oquam tristis et afflicta fuit illa benedicta Mater Unigeniti ! (Hymn. Stabat.)

3 Vidit suum dulcem Natum moriendo desolatum, dum emisit spiritum .

Ibid.)



COMPASSION DE LA SAINTE VIERGE. 19

comparer l'excès de votre affliction? elle estgrande comme

lamer¹! Obtenez-moi la grâce de compatir à vos douleurs,

ôma Mère . C'est un devoir pour moi : 1º parce qu'un

fils doit partager les douleurs de sa mère ; 2º parce que ce-

lui-là n'aimerait pas Jésus qui serait insensible à ses dou-

leurs ; 3º parce que mes péchés sont tout à la fois et la cause

et le sujet des douleurs de votre Fils et des vôtres, ô Mère

affligée !

DEUXIÈME POINT.

Vertus que pratiqueMarie au pied de la croix.

1º Elle y pratique une patience inébranlable. Elle se tient

debout dans cette horrible tempête, comme un rocher au milieu

des vagues qui le battent sans l'ébranler. Ni l'abîme de ses

douleurs, ni le spectacle de la mort, ni lafureur des hommes,

ni la rage des démons, ne peuvent l'abattre . Elle estdans un

maintien de résolution et de courage ; sans laisser échapper

une plainte, elle adore en silence les desseins de Dieu et s'y

soumet. Regardons-nous dans ce beau miroir de patience et

confondons-nous. Il faut si peude chose pour nous abattre,

nous faire perdre cœur, provoquer nos plaintes et nos mur-

mures. 2º L'humilité en Marie est ici égale à sa patience. Une

mère dont le fils est supplicié ahonte de paraître : elle craint

que l'ignominie du fils ne retombe sur elle, et elle se cache;

mais Marie se montre, et cela au pied même de la croix . C'est

là qu'elle attend tous les mépris, toutes les insultes, heureuse

de goûter avec Jésus le calice de ses humiliations et de le boire

jusqu'à la lie . Quelle leçon pour nous ! 3º Marie nous enseigne

l'esprit de sacrifice. Sachant que le dessein de Dieu est que

Cui comparabo te, filia Jerusalem,... magna est enim velut mare contritio

tua. (Thren. , 11 , 13.)

*Eia, Mater, fons amoris, me sentire vim doloris fac, ut tecum lugeam. (Ibid.)

3 Quis posset non contristari piam Matrem contemplari dolentem cum filio?

Quis est homo qui non fleret Matrem Christi si videret in tanto supplicio ?

(Hymn. Stabat.)

•Sancta Mater, istud agas, Crucifixi ſige plagas cordi meo valide. (Ibid.)

* Fac me tecum pie flere, Crucifixo condolere, donec ego vixero . (Ibid. )

• Stabat Mater.

Stabat juxta crucem Jesu. (Joan. , XIX, 25.)



20 SAMEDI DE LA PASSION.

Jésus meure pour sauver le monde, elle entre de toute son

âme dans les vues divines. Père céleste, dit-elle, prenez votre

glaive, frappez la victime, déchirez mes entrailles, arrachez-

moi le cœur en m'otant ce fils bien-aimé : je m'y résigne pour

votre gloire et le salut du monde. Quel sublime exemple de

l'esprit de sacrifice !

TROISIÈME POINT.

Paroles de Jésus à Marie.

Pendant que Marie souffrait de si grandes douleurs, prati-

quait de si hautes vertus, Jésus, tournant le regard vers saint

Jean et voyant en lui, disent les Pères, le représentant de tous

les fidèles : « Femme, dit-il à Marie, voilà votre fils : je le

substitue à ma place¹. » Bienheureuse parole, par laquelle

Jésus nous donna sa Mère pour être notre mère, lui qui déjà

nous avait donné son père pour être notre père, afin que nous

fussions ses frères de Père et de mère ! parole qui doit nous

remplir le cœur de confiance, de consolation et de bonheur !

OMarie, vous êtes ma mère! je ne crains plus, je suis heureux

et j'espère.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SAMEDI DE LA PASSION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous reprendrons demain nos méditations sur la croix con- -

sidérée comme le grand livre qui nous instruit, et nous verrons

qu'elle nous enseigne : 1º à porter un tendre intérêt à tout ce

qui regarde le prochain ; 2º à nous dépouiller de tout esprit

d'égoïsme.- Notre résolution sera : 1º de chercher en tout la

gloire de Dieu et le bien du prochain ; 2º de détacher notre

cœur de tout le reste. Notre bouquet spirituel sera le mot de

Mulier, ecce filius tuus. (Joan., xix, 26.)



LA CROIX SCIENCE DU CHRÉTIEN. 21

saint Paul : Jen'estime pas savoir autre choseparmi vous que

Jésus crucifié¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus crucifié comme notre docteur et notre maître.

C'est lui qui nous apprend bien ce que nous devons recher-

cher, estimer et aimer, savoir : les intérêts de Dieu et du

prochain; ce que nous devons fuir, mépriser et haïr, savoir :

tout ce qui contrarie ces deux grands intérêts. Remercions-le

de cet enseignement, et demandons-lui la grâce d'y conformer

notre conduite.

PREMIER POINT .

La croixnous enseigne à porter un tendre intérêt à tout ce

qui regarde le prochain.

En effet, la croix nous montre : 1º dans le prochain , quel

qu'il soit, unhomme si tendrement aimé de Jésus-Christ, que,

pour le sauver, il est descendu du ciel en terre, s'est fait

homme, a donné son sang, son honneur, sa liberté, sa vie, et

s'est identifié en chaque enfant d'Adam, jusqu'à dire : Tout ce

qu'on fait au moindre des miens, je le tiens comme fait à

moi-même, et tout ce qu'on leur refuse, je le tiens comme re-

fusé à moi-même . Or, ceci posé, il est évident que, sous

peinedemanquer à Jésus-Christ, nous devons porter un tendre

intérêt à tout ce qui regarde le prochain, à son salut, à sa ré-

putation ou àson honneur, à ses joies ou à ses peines, à ses

prospérités ou à ses revers. Être insouciant aux intérêts d'une

personne si chère à Notre-Seigneur, la blesser, la contrister,

lui porter dommage ou la scandaliser, c'est blesser Jésus-Christ

même commeà la prunelle de l'œil. Tous les intérêts de cette

personne doivent nous être chers comme ceux de Jésus-Christ ;

nous devons nous estimer très-heureux et très-honorés de tout

*Nonjudicavi mescire aliquid inter vos,nisi Jesum Christum,et hunc cruci-

fixum. (Il Cor., 11, 2.)

* Quandiu fecistis uni ex his fratribus meis minimis, mihi fecistis. (Matt. , xxv,

40.) Quandiu non fecistis uni de minoribus his, nec mihi fecistis. (Ibid. , 45.)



22 SAMEDI DE LA PASSION.

ce quenous pouvons faire pour son service, et en saisir avec

amour toutes les occasions . 2º La croix nous enseigne jusqu'où

nous devons porter le zèle pour les intérêts du prochain : car

si Jésus-Christ , la veille de sa mort, nous a ordonné de nous

aimer entre nous comme lui-même nous a aimés ¹, la croix

s'offreà nous comme le commentaire de ce précepte : elle nous

apprend que nous devons être disposés à faire tous les sacrifices

pour le bien du prochain ; à tout souffrir des autres sans rien

faire souffrir à personne ; à supporter toutes les privations et

les gênes, et, selon l'occasion, à nous immoler tout entiers

pour le bonheur de nos frères, puisque c'est ainsi que Jésus

crucifié nous a aimés . Rentrons ici en nous-mêmes. Combien

de services refusés au prochain et que nous aurions pu lui

rendre ! combien de fois l'avons-nous vu dans la gêne, dans

l'embarras, compromettant ses intérêts par maladresse ou igno.

rance ? Nous aurions pu le tirer de ce mauvais pas par un bon

conseil, un avis charitable, un bon office, qui nous eûtpeucoûté;

et, tournant la tête, nous sommes passés outre, sans prendre

aucun souci de son malheur. Oh ! que nous sommes loin d'ai-

mer nos frères comme Jésus-Christ nous a aimés !

SECOND POINT.

La croix nous enseigne à nous dépouiller de tout esprit

d'égoïsme.

Jusqu'à Jésus-Christ, on ne savait vivre que pour soi. Se

procurer desjouissances, des richesses et de la gloire ; éloigner

de soi la pauvreté, la souffrance, l'humiliation : telle était la

sollicitude de tout le genre humain. Jésus-Christ apparut sur

la croix, se montra au monde, et du hautde cette chaire nou-

velle il dit à la terre : « Apprenez de moi à vous oublier vous-

même, à vous dépouiller de ce misérable égoïsme qui ne pense

qu'à soi ; qui s'inquiète peu que les autres soient malheureux,

pourvu qu'il jouisse; qui croit se grandir en s'entourant des

faux biens d'ici-bas, souvent même au préjudice d'autrui, et

• Ut diligatis invicem, sicut dilexi vos. (Joan., XIII, 34.)



LA CROIX SCIENCE DU CHRÉTIEN . 23

s'amoindrir en menant une vie cachée, inconnue, en se privant

ou souffrant pour obliger. Voyez-moi : je suis le Fils bien-aimé

deDieu, et cependantje suis pauvre, souffrant, humilié. Est-ce

que si la richesse et l'abondance, le plaisir et la gloire, étaient

des biens véritables, Dieu mon Père ne me les eût pas donnés ?

si la pauvreté, l'humiliation, la souffrance, étaient des maux,

est-ce qu'il en eût fait mon partage ? Instruisez-vous par mon

exemple, et sachez que tout ce qui passe n'est rien¹ ; que tout

estvanité, excepté aimer Dieu et le servir² . » Ces sublimes

vérités, parties du Calvaire il y a dix-huit siècles, ont changé

la face dumonde, inspiré à des milliers d'âmes les plus nobles

sentiments, les plus généreux sacrifices pour le bien de la re-

ligion et de la société ; et l'on a vu ces âmes, détachées de tout

par la croix, vendre leurs biens pour le soulagement des pau-

vres, embrasser une vie austère pour être plus sûrement à

Dieu, subir la persécution comme une bonne fortune, et re-

venir joyeux d'avoir été jugées dignes de souffrir pour Jésus-

Christ. Voilà comment la croix a retiré le monde de l'égoïsme

et y a substitué la charité avec ses héroïques dévouements. Qui

ne comprend pas ces choses n'a qu'une vertu fausse, alliage

d'un semblant de dévotion avec l'amour de soi, avec la recherche

de ses goûts et de ses aises, la dissipation, l'amour du monde

etde ses vanités : état pire que les grands vices, parce que les

grands vices réveilleraient le remords, tandis que cette fausse

dévotion endort l'âme dans une sécurité qui la conduit à la

mort. Ne sommes-nous point du nombre de ceux qui n'ont pas

encore compris cette grande leçon de la croix : mort à l'é-

goisme?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

• Omnia... arbitror ut stercora. (Philip. , III, 8.)

• Vanitas vanitatum, et omnia vanitas, præter amare Deum et illi soli servire.

(1 Imit., 1, 3.)



24 DIMANCHE DES RAMEAUX.

DIMANCHE DES RAMEAUX

ÉVANGILE SELON SAINT MATTHIEU, XXI , 1 .

En ce temps-là, Jésus et ses disciples approchant de Jérusalem, et étant

déjà arrivés à Bethphagé auprès de la montagne des Oliviers, il en en-

voya deux et leur dit : Allez à ce village qui est devant vous, et voustrou-

verez, en arrivant, une ânesse liée, et son ânon auprès d'elle ; déliez-la, et

me l'amenez. Que si quelqu'un vous dit quelque chose, dites-lui que le

Seigneur en a besoin, et aussitôt il les laissera emmener. Or tout ceci

s'est fait afin que cette parole du Prophète fût accomplie : Dites à la fille

de Sion : Voici votre Roi qui vient àvous plein de douceur, monté sur

une ânesse et sur l'ânon de cellequi est sous le joug. Les disciples allė-

rent donc, et firent ce que Jésus leur avait commandé. Etayant amené

l'ânesse et l'ânon, ils les couvrirent de leurs vêtements et le firent monter

dessus . Une grande multitude de peuple étendit ses vêtements le longdu

chemin,et les autres coupaient des branches et les jetaient par où il pas-

sait; et tous ensemble, tant ceux qui allaient devant lui que ceux qui le

suivaient, criaient : llosanna, salut et gloire au fils de David : beni soit celui

qui vient au nom du Seigneur. Hosanna, salut et gloire soient à lui au plus

haut des cieux.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur l'évangile du jour, et nous con-

sidérerons : 1º pourquoi Jésus entre en triomphe à Jérusalem,

sachant qu'il va y être crucifié; 2º quels sont les caractères de

son triomphe. — Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de

nous renouvelerdans l'amour du bon plaisir de Dieu, lors même

qu'il nous crucifie ; 2º de mieux faire nos communions, en ac-

cueillant avec joie Jésus en nous,comme un triomphateur qui

vient prendre possession de notre cœur. Notre bouquet spirituel

sera la parole du Prophète : « Dites à la fille de Sion : Voici

que votreRoi vient à vous plein de douceur¹ . »

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit au-devant du Sauveur entrant

en triomphe à Jérusalem ; joignons-nous aux peuples qui l'ac

*Dicite filiæ Sion : Ecce Rex tuus venit tibi mansuetus. (Matth., xx1 , 5.)



ENTRÉE TRIOMPHANTE DE JÉSUS A JÉRUSALEM. 25

clament, et disons-lui avec eux : Hosanna au fils de David!

béni soit celui qui vient au nom du Seigneur ¹ .

PREMIER POINT .

Pourquoi Jésus entre en triomphe à Jérusalem.

-

C'est un fait bien étrange que Notre-Seigneur, qui toute sa

vie avait fui la gloire et l'éclat pour s'ensevelir dans l'obscurité,

accepte les honneurs d'un triomphe avec toutes les démonstra-

tions de l'estime publique ; et cela à la veille de sa mort, lors-

qu'il sait parfaitement qu'il va être crucifié. D'où vient cette

différence de conduite? pourquoi accepter aujourd'hui ce qu'il

a toujours refusé ? C'est : 1º qu'il veut nous montrer

combien il aime les volontés de son Père. Toute sa vie employée

à lui plaire avait été, sans doute, un éclatant hommage rendu

à ses volontés adorables ; mais une occasion solennelle se pré-

sente de porter jusqu'au plus sublime héroïsme ce parfait

amour. Son Père lui demande le sacrifice de sa liberté, de son

honneur, de savie. O mon Père, me voici, s'écrie-t-il, je viens

accomplir vos ordres*: je viens, non avec la patience qui se

résigne, mais avec la joie qui triomphe, enseigner au monde

combien vos volontés sont aimables, surtout quand elles cru-

cifient ; votre bon plaisir ravissant, surtout quand il immole.

- 2º Jésus triomphe, parce qu'il va nous donner les deux plus

grands témoignagesde son amour : l'un à la Cène, en établissant

le sacrifice et le sacrement de l'amour; l'autre au Calvaire, en

-mourant pour nous. Depuis longtemps il désirait l'un et l'autre

avec une ardeur incroyable . Le moment tant désiré est venu :

tant de bonheur vaut bien une marche triomphale. Allant à la

Cène, c'est un bon père qui vient, surabondant de joie, léguer à

ses enfants le plus magnifique héritage ; allant au Calvaire, c'est

un Roi-Sauveur qui va livrer combat aux puissances infernales,

au monde, à la chair, au péché. Il lui en coûtera tout lesang

* Hosanna filio David : benedictus qui venit in nomineDomini.

*Ecce venio... ut faciam, Deus, voluntatem tuam. (Hebr., x, 7.)

• Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum. (Luc., xxx, 15.) Baptis-

mo habeo baptizari, et quomodo coarctor usquedum perficiatur? (Luc.,x1, 50.)

M. H. - T. II. 2



26 DIMANCHE DES RAMEAUX.

de ses veines, sa vie même ; mais n'importe, àce prix il nous

sauvera : il est content, voilà pourquoi il triomphe. Oh ! qui ne

bénira ce divin triomphateur et ne criera avec tout le peuple :

Hosanna au fils de David ! 3º Jésus triomphe pour nous

apprendre le prix des croix et des souffrances. Le monde fait

consister le bonheur dans les jouissances qui passent, dans les

honneurs qui se fanent. Pour le désabuser , Jésus a pris la fuite

quand on a voulu le faire roi¹. Il s'est retiré à l'écart lorsqu'il

a voulu se transfigurer ; et quand on lui a offert des jouissan-

ces, il s'y est dérobé. Mais quand il s'agit d'être humilié et de

souffrir : Allons en avant ! s'écrie-t-il * ; la croix m'attend ; c'est

magloire, j'irai la chercher en triomphe. Je la porterai sur mes

épaules, comme a dit le Prophète . Bel exemple qui a fait

voler à l'échafaud douze millions de martyrs en chantant des

cantiques de joie. Comment, après cela, plaçons-nous notre

gloire dans la réputation, notre félicité dans les plaisirs, notre

honte dans les humiliations, au lieu de dire avec l'Apôtre :

« Je me complais dans l'humiliation, la persécution et l'angoisse

pour Jésus-Christ*. »

SECOND POINT.

Caractères du triomphe de Jésus-Christ.

1º Ce triomphe est humble et pleinde douceur : « Fille de

Sion, dit le Prophète, votre Roi vient àvous dans un état humble

et pauvres ; mais avec une bonté ravissante, une douceur inex-

primable . Il est si humble, qu'il a fait choix des pauvres et

des enfants pour chanter ses louanges ; il est si doux, qu'il

n'oppose que mansuétude aux orgueilleux pharisiens, qui lui

demandaient de faire taire les acclamations de la multitude.

•Fugitin montem ipse solus. (Joan., vi, 15.)

* Eamus. (Matth ., xxvi, 46.)

Factus est principatus super humerum ejus. (Isai ., 1x, 6.)

•Placeo mihi... in contumeliis, ... in persecutionibus, in angustiis pro Christo.

(II Cor. ,xu, 10.)

* Ipsepauper , et ascendens super asinam. (Zach. , 1x, 9.)

•Ecce Rex tuus venit tibi mansuetus. (Matth. , xxı, 5.)



CE QUE JÉSUS-CHRIST SOUFFRIT DE SES APOTRES. 27

C'est à l'humilité pauvre et simple, à la douceur toujours dé-

bonnaire qu'on reconnaît le Roi des rois, et c'est aussi à ces

traits qu'on doit reconnaître ses disciples.-2º Le triomphe

du Sauveur est figuratif des dispositions avec lesquelles nous

devons l'accueillir lorsqu'il vient par la sainte communion

triomphant d'amour dans nos cœurs. Ces vêtements étendus

par terre sous ses pieds figurent le dépouillement des mau-

vaises habitudes dont notre âme est comme revêtue. Ces bran-

ches d'arbre dont on jonche le chemin figurent le retranche-

ment des mille désirs, attaches et volontés propres, dont Notre-

Seigneur demande le sacrifice. Ces palmes qu'on portedans les

mains représentent les palmes des victoires que nous devons

remporter sur nos passions et offrir au Sauveur dans chaque

communion. Enfin, les crisde triomphe qui retentissent autour

de lui sont le symbole des saints transports avec lesquels nous

devons l'accueillir à son arrivée dans nos cœurs . Sont-ce là les

dispositions que nous apportons à nos communions?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

LUNDI SAINT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain ce que Jésus-Christ souffrit de ses

apôtres dans sa Passion, savoir : 1º de Judas qui le trahit; 2º de

saint Pierre qui le renia; 3º des autres apôtres qui l'abandon-

nèrent.-Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de nous défier

denous-mêmes et de nous confier en Dieu seul ; 2º de suppor-

ter en patience toutes les peines qui nous viennent des créa-

tures, même de nos meilleurs amis. Notre bouquet spirituel

sera la plainte de Job appliquée à Notre-Seigneur : Ceux qui

étaient près de moi m'ont abandonné¹ .

•Dereliquerunt me propinqui mei. (Job, xix, 14.)



28 LUNDI SAINT.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ au cœur si aimant pour ses apôtres, sỉ

patient pour leurs défauts, si généreux dans les faveurs dont il

les comble, et cependant, nonobstant tant de bontés , trahi, re-

nié, délaissé par eux. Adorons sa miséricorde, louons et bénis-

sons son indulgence pour les faiblesses humaines.

PREMIER POINT .

Jésus trahi par Judas .

Notre-Seigneur avait comblé Judas de ses bontés; il l'avait

fait son apôtre et son ami, honoré du pouvoir des miracles. A

la dernière Cène, il lui avait lavé les pieds, s'était donné tout

entier à lui par la communion; et voilà qu'au lieu de recon-

naître tant de bienfaits, ce malheureux le vend aux Juifs pour

trente deniers, marche en tête de ses ennemis, qui viennent le

prendre, et lui donne le baiser perfide, signal convenu pour

désigner aux soldats celui qu'ils devaient arrêter. Oh ! combien

cette trahison fut douloureuse pour le cœur de Jésus ! S'il est

pénible, quand on aime, de ne pouvoir se faire aimer, qu'est-ce

donc de ne recevoir, en retour de son amour, que perfidie et

malice ? Notre-Seigneur a voulu subir cette peine pour con-

soler ceux qu'éprouve l'ingratitude ou la perfidie, et leur ensei-

gner comment on doit se conduire dans ces circonstances. Il

n'oppose à la trahison que bonté et douceur : Mon ami ! dit-il à

Judas. C'était lui dire : Si vous ne m'aimez plus , je vous

aime toujours, et je suis aussi prêt à vous donner le pardonqu'à

recevoir l'injure que vous me faites sans sujet; et c'était nous

dire à nous-mêmes de ne jamais nous fâcher, même contre

ceuxdont nous avons le plus à nous plaindre, d'avoir compas-

sion plutôt qu'indignation pour tout homme qui pèche, et

de ne jamais perdre confiance dans la divine miséricorde, puis-

que Jésus- Christ conserve le nom d'ami à Judas lui-même

après son crime. Pourquoi venez-vous me trahir ? ajoute le

Sauveur. Que de sens dans ce pourquoi! Pourquoi, ô Judas ?

*Amice. (Matth., xxvı, 50.)

•Ad quid venisti ? (Ibid.)



CE QUE JÉSUS-CHRIST SOUFFRIT DE SES APOTRES. 29

Pour trente deniers et la malédiction de Dieu, pour un petit

gain temporel et la réprobation éternelle ! Quelle folie ! Pour-

quoi, ô âme chrétienne ! ces soins, ces sollicitudes empressées à

satisfaire l'orgueil , l'ambition, la cupidité? Que vous enrevien-

dra-t-il ? Pourquoi cette lâcheté dans le service de Dieu, cette

tiédeurdans la prière, ce temps perdu en conversations inutiles ,

en lectures frivoles? Que vous en reviendra-t-il ? Pourquoi toute

votre vie? pourquoi chacune de vos actions? Quelle en est la

fin? quel en est le fruit ? O quede déraison dans l'homme qui

✓ pèche, dans l'homme qui se propose une autre fin que Dieu,

soit en ce qu'il fait, soit en ce qu'il projette !

DEUXIÈME POINT.

Jésus- Christ reniépar saint Pierre .

Laissons au silence de l'oraison à nous dire quelle fut, dans

cette occasion, la douleur du cœur de Jésus; et méditons les

instructions si utiles que nous offrent la chute et la conversion

del'apôtre :

1º Sa chute nous instruit. Elle nous apprend 1º à nous dé-

fier de nous-mêmes. Saint Pierre tomba parce qu'il présumade

sesforces : ainsi tomberont tous les présomptueux qui comptent

sur leur vertu. Elle nous apprend 2º à ne point nous séparer

de Jésus-Christ parune trop grande fréquentationdu monde ou

la dissipation. Saint Pierre ne suivait le Sauveur que de loin ,

dit l'Évangile. Elle nous apprend 3º à éviter les occasions :

saint Pierre s'arrêta à converser avec les servantes. Elle nous

apprend 4º à nous prémunir par la vigilance et la prière.

Jésus-Christ avait recommandé ces deux moyens . Saint Pierre

avait dormi au jardin des Olives. Elle nous apprend 5º à nous

relever promptement après la première chute; sans quoi l'on

s'enfonce d'abîme en abîme. Pierre au premier assaut avait dit :

Jene connais pas cet homme; au second, il avaitconfirmé par

serment cette malheureuse parole; au troisième, il avait con-

• Adquid?

Sequebatur a longe.

• Vigilate et erate.

2.



30 LUNDI SAINT.

firmé ce serment par des imprécations¹ . Ainsi l'on tombede

chute en chute, quand on tarde à se relever .

2º La conversion de saint Pierre ne nous instruit pas moins

que sa chute. Elle nous apprend 1º comme Notre-Seigneur est

bon : d'un regard il perce le cœur de son apôtre et le conver-

tit. O regard prévenant ! Pierre ne recherche pas Jésus ; c'est

Jésus qui fait les premières avances . Regard puissant ! il relève

le courage de Pierre et lui fait verser un torrent de larmes. Re-

gard plein de douceur ! il épargne à Pierre la honte de son

crime et guérit l'ulcère sans le toucher. Regard généreux ! Jésus

oublie ses propres souffrances pour s'occuper de la conversion

de son apôtre, il revient à son esclave après en avoir été ou-

tragé. Heureux qui, comprenant la puissance de ce divin re-

gard, sait lui exposer ses plaies et lui ouvrir son cœur ! La con-

version de saint Pierre nous apprend 2º à pleurer nos fautes,

non par crainte, mais par amour ; à les pleurer amèrement , à

les pleurer toujours. Pierre pleura jusqu'à la mort le malheur

d'avoir renié son maître ; et ses joues portèrent, tant qu'il vé-

cut, la trace des ruisseaux de larmes qui coulaient de ses yeux .

Recueillons au fond de notre cœur toutes les instructions que

nous offrent et la chute et la conversionde l'apôtre, et faisons-

ennotre profit.

TROISIÈME POINT.

Jésus abandonnéde tous ses apôtres .

Les apôtres , qui avaient tant protesté demourir pour Jésus-

Christ, perdirent courage en face du danger, et tous l'abandon

nèrent. Apprenons de là 1º combien l'homme est faible et

misérable par lui-même, et combien il faut peu de chose pour

faire échouer nos meilleures résolutions : combien par consé-

quent nous devons nous défier de nos forces, ne pas compter

sur nous, ne pas nous exposer aux occasions ; mais veiller et

prier sans cesse, pour appeler à notre aide sa grâce, qui seule

peut nous faire bien vivre. Apprenons 2º à ne point compter

sur les amitiés du monde, ou nous laisser déconcerter quand

* Gepit anathematizare et jurare. (Marc., xiv, 71.)

•Flevit amare. (Matth., xxvi, 75.)



CE QUE JÉSUS A SOUFFERT DE SES ENNEMIS. 31

elles nous font défaut. Les apôtres avaient tous promis à Jésus-

Christ qu'ils ne l'abandonneraient jamais ; et, au premier si-

gnal du danger, ils s'enfuirent tous. Si Jésus-Christ a supporté

cet abandon, supportons à son exemple l'abandon de ceux-là

mêmes sur lesquels nous croyions avoir le plus droitde compter ;

contentons-nousde Dieu, qui ne nous abandonnerajamais : il

nous restera toujours, et lui seul suffit.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

MARDI SAINT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain ce que Jésus souffrit de ses enne-

mis dans sa Passion, et nous verrons : 1º ses douleurs ; 2° ses

opprobres.-Nous prendrons ensuite la résolution : 1º d'em-

brasser de grand cœur toutes les occasions de nous mortifier

ou de nous humilier: 2º de renoncer à toute prétention d'or-

gueil et d'amour-propre, ainsi qu'à toute recherche de sen-

sualité. Notre bouquet spirituel sera la parole de l'Apôtre :

Armez-vous de la pensée des souffrances de Jésus dans sa

chair .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ nous enseignant, par sonexemple, avant

de quitter la vie, à arracher de notre cœur les deux passions

quidamnent le plus d'hommes, la passion du plaisir et la pas-

sionde l'orgueil. A la passion du plaisir il oppose les souf-

frances les plus poignantes; à la passion de l'orgueil il oppose

les humiliations les plus ignominieuses. Demandons à ce divin

Sauveur pardon de notre corruption, dont l'expiation lui a

coûté si cher, et remercions-le d'avoir bien voulu subir, pour

nous guérir, tant de supplices et d'ignominies.

PREMIER POINT .

Supplices que les ennemis de Jésus-Christ lui firent souffrir.

Ces hommes inhumains et cruels jusqu'à la férocité ne lais-

sèrentdans son corps aucune partie sans douleur. Lanuitqui

• Christo igitur passo in carne,et vos eadem cogitatione armamini. (I Petr. , w,1.)



32 MARDI SAINT.

précéda sa mort, ils meurtrirent de soufflets sa face adorable ;

le jour même de sa mort, ils firent voler sous les coups des

fouets sa chair en lambeaux : le sang ruissela, tout son corps

ne fut qu'une grande plaie, tous ses os furent mis à nu, et

sa tête couronnée d'épines. Après tant de supplices, ils lui

font porter sa croix au Calvaire, enfoncent les clous dans ses

pieds et ses mains, l'abreuvent de fiel et de vinaigre. Méditons

ces affreux supplices; entrons dans la pensée du Dieu qui les

endure et veut par là nous inspirer la haine de notre chair.

Qui oserait après cela flatter son corps , le ménager, l'épargner,

lui procurer du plaisir et de la jouissance? qui ne se déciderait

à le mortifier et à le faire souffrir? On n'est cependant chré-

tienqu'à cette condition' . Que de retours à faire ici sur nous-

mêmes ! que de réformes dans nos sentiments et notre conduite !

Nous aimons tant le plaisir, nous craignons tant la gêne et la

souffrance ! Comment osons-nous nous dire chrétiens?

SECOND POINT.

Opprobres que les ennemis de Jésus-Christ lui ont fait

souffrir.

Aujardindes Olives, Jésus est garrotté et conduit de là comme

un criminel chez Caïphe au milieu de mille cris insultants . La

nuit qui suit cette arrestation, il est livré à la merci de ses en-

nemis, qui le meurtrissent de soufflets et de coups de poing,

qui lui crachent au visage, et, après lui avoir bandé les yenx,

le frappent à gros coups en disant : Devine qui t'afrappé. Le

jour qui suit cette affreuse nuit, ils le promènent dans les rues

deJérusalem, couvert de la robe des insensés, le raillent, l'in-

sultent comme un fou. Ramené de là au tribunal de Pilate, il

est mis en parallèle avec Barabbas : tout le peuple, qui peu

auparavant l'avait reçu en triomphe, proclame que Barabbas,

voleur et assassin, estmoins coupable que lui, et demande avec

les cris de la rage et de la fureur la mort de celui qui n'avait

jamais fait quedu bien . Puis on le couronne d'épines, onjette

1Qui autem sunt Christi, carnem suam crucifixerunt cum vitiis et concupis-

centiis. (Gal . , v, 24.)

* Tolle, tolle; crucifige eum.



LE CALVAIRE. 33

sur ses épaules un lambeau d'écarlate comme manteau royal,

et onIni met en main un roseau en guise de sceptre ; et tout le

peuple le raille comme un roi de théâtre. Adieu la renommée

desa sagesse, il ne passe plus que pour un fou; adieu la re-

nommée de sa puissance, on ne voit plus en lui que faiblesse ;

adieu la renommée de son innocence et de sa sainteté ; il n'est

désormais dans l'opinion publique qu'un criminel, un blasphé-

mateur plus digue de mort que les voleurs et les assassins. On

le crucifie entre deux voleurs comme le plus grand d'entre eux;

et tout le peuple pressé autour de la croix l'accable, jusqu'à

son dernier soupir, d'insultes et d'expressions de mépris. Voilà

comment Jésus-Christ nous enseigne l'humilité, la soumission ,

la dépendance, voilà comment il condamne l'orgueil qui ne

peut souffrir le moindre mépris, s'impatiente pour les choses

les plus légères, murmure pour la moindre contradiction;

l'amour-propre, qui se révolte de la préférence accordée aux

autres, les susceptibilités et les prétentions; voilà comment il

nous enseigne à nous contenter de l'estime de Dieu seul et à

compter pour rien les jugements humains, l'opinion publique

et les vains discours de ceux qui raillent la piété. Quel fruit

avons-nous tiré jusqu'à présent de ces divins enseignements ?

quels progrès avons-nous faits dans l'humilité, dans le support

des manquesd'égards, des paroles blessantes, des froissements

de l'amour-propre? O Jésus, si humble, ayez pitié de nous,

convertissez-nous .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MERCREDI SAINT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Demain, dans notre oraison, nous accompagnerons Jésus-

Christ : 1º quand il monte au Calvaire ; 2º quand on l'y cru-

cifie.-Laméditation de cesdeux mystères nous fera prendre la

résolution : 1º de porter de bon cœur toutes les croix de la vie ;

2º de nous renouveler dans l'amour de Jésus crucifié. Notre

bouquet spirituel sera cette parole d'un saint : Mon amour est

crucifié.



34 MERCREDI SAINT .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ condamné à mort au tribunal de Pi-

late; admirons dans cette sentence un mystère d'amour. Les

hommes croyaient ne servir que leur haine, et ils servaient les

desseins de Dieu : ils servaient l'amour du Père, livrant pour

nous à la mort son Fils bien-aimé ; ils servaient l'amour du Fils,

content de mourir, 1º pour nous sauver ; 2º pour nous ap-

prendre, par son exemple, à conserver la douceur et l'égalité

d'âme parmi les jugements injustes du monde ou les épreuves

de la Providence. Merci, ô Jésus, de cette grande leçon. Les

Juifs s'écrient que vous méritez la mort; qu'il ne faut plus que

vous viviez ¹ . C'est de moi , ô mon Sauveur, c'est de mavanité,

dema sensualité, que cette parole est véritable. Oui, ces pas-

sions méritent la mort, il ne faut plus qu'elles vivent. O Jésus :

faites-les mourir en moi, afin que je vous aime et que je ne

vive plus que pour vous.

PREMIER POINT .

Jésus montant au Calvaire.

Apeine l'arrêt de mort est-il prononcé, que l'on présente la

croix au Sauveur, en lui ordonnant de la prendre sur ses épaules

et de la porter au Calvaire. Qui pourrait dire avec quel amour

il la saisit, cette croix après laquelle il soupirait depuis si long-

temps, cette croix qui allait sauver le monde et réconcilier la

terre avec le ciel, cette croix qui allait apprendre à tout le genre

humain la patience dans les épreuves et le chemin du Paradis !

O croix à jamais aimable, je vois mon Sauveur plier ses épaules

sous ton poids et partir pour le lieu du supplice ; je me mets à

sa suite, et je me dis : Pourrai-je après cela traîner ma croix

avec impatience et mauvaise humeur?pourrai-je ne pas la por-

ter de bonne grâce, sans murmurer et sans me plaindre?O

croix! quelle que vous soyez, souffrances du corps ou souf-

frances de l'âme, venez, venez à moi : je vous accepte de grand

cœur, je vous porterai désormais avec courage et résolution ;

j'y ajouterai même des mortifications volontaires, afin de res-

•Reus est mortis. (Matt ., xxvI, 66.) Tolle, tolle ; crucifige eum. (Joan., xix, 15.)



LE CALVAIRE . 35

sembler plus parfaitement à mon Jésus portant sa croix. Ce fut

enméditant ce mystère que les saints s'éprirent d'amour pour

la croix : un saint Paul, jusqu'à l'appeler une grâceprécieuse 1;

un saint Pierre, jusqu'à dire : Réjouissez-vous, quand vous

portez la croix avec Jésus-Christ²; un saint André, jusqu'à s'é-

erier à la vuede la croix où il va mourir : 0 bonne croix, si vi-

vement désirée ! une sainte Térèse, jusqu'à dire : Ou souf-

frir ou mourir ! je ne puis vivre sans la croix; une sainte

CatherinedeSienne, jusqu'à ajouter : Non pas mourir encore,

mais souffrir plus longtemps ! Jésus, pendant le trajet du Cal-

vaire, rencontre : 1º Marie, pour nous apprendre àrecourir à elle

dans toutes nos peines ; 2º Simon le Cyrénéen, pour nous faire

souvenir que tout chrétien peut alléger le poids de la croixde

Jésus, soit en diminuant les fautes qui pèsent si douloureuse-

mentsurson cœur, soit enportantchrétiennement toutes les croix

qui ne font qu'une avec la sienne; 3º les filles de Jérusalem,

quipleurent envoyant le triste état où il est réduit: Ne pleurez

pas surmoi, leur dit-il, mais pleurez sur vous . C'est ainsi,

ô Sauveur ! que vous vous oubliez vous-même pour ne penser

qu'ànous ; tandis que nous, hélas! nous savons si peu com-

patir, soit à vos souffrances, soit aux souffrances du prochain ;

nous ne pensons qu'à nous et nous oublions tout le reste.

Puissions-nous profiter de la leçon que vous nous donnez ici !

-

SECOND POINT .

Jésus crucifié.

Arrivé au sommet du Calvaire, on dépouille de sa tuniqur

notre adorable Sauveur. Cette tunique était collée sur son corps

tout sanglant, et, en l'arrachant avec violence, on rouvre toutes

ses plaies. O mystère de douleur ! le voilà nu comme un ver

devant tout le peuple qui le raille ; ô mystère d'ignominie ! on

lui dit de se coucher sur la croix, et il se place sur ce lit si dur

en bénissant son Père de ce que l'heure du sacrifice est venue.

On lui dit d'étendre les mains, puis les pieds; il les étend, et

1 Vobis donatum est... ut patiamini. (Philip. , 1, 29.)

• Communicantes Christi passionibus, gaudete. (I Petr., IV, 13.)

0bona crux, diu desiderata. (Vita S. And.)

*Luc., xx11, 28.



36 JEUDI SAINT.

souffre qu'ils soient transpercés par les clous, pour expier

l'abus que nous avons fait de nos mains et de nos pieds, de

nos affections et de nos œuvres : ô mystère d'obéissance ! Puis

on élève la croix, on la fixe en terre ; la secousse renouvelle

toutes ses douleurs, le poids de son corps élargit la plaie des

pieds et des mains ; pendant trois heures, il demeure là sus-

pendu entre le ciel et la terre : c'est le Prêtre éternel qui offre

son sacrifice pour notre salut. C'est le Maître suprême qui, du

haut de cette chaire nouvelle, enseigne au monde et le déta-

chement, et la pauvreté, et l'humilité, et l'obéissance, et la

patience, et larésignation ou la conformité à la volontéde Dieu.

Omystère d'amour ! c'est l'amour qui s'immole, qui appelle

en retour tout l'amour de nos cœurs1. O Jésus, le voilà, ce

pauvre cœur que vous demandez ! je vous le donne, attachez-le

à votre croix, pour que je puisse dire comme l'Apôtre : Je suis

cloué à la croix avec Jésus-Christ . Vous avez dit : Quandje

serai élevé de terre, j'attirerai tout à moi . Accomplissez

votre parole, Seigneur ; attirez-moi à vous ; attirez-y tout mon

cœur; qu'il ne vive plus que pour vous , qu'il soit tout àvous

seul, et en la vie et en la mort.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

JEUDI SAINT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain les deux grands mystères que rap-

pelle cette sainte journée, savoir : 1º l'institution de l'Eucha-

ristie ; 2º l'institution du Sacerdoce.-Nous prendrons ensuite

la résolution : 1º de faire demain la meilleure communion de

l'année; 2ºde passer tout lejour dans de grands sentiments de

reconnaissance envers Jésus-Christ, pour l'institution de l'Eu-

charistie et du Sacerdoce. Notre bouquet spirituel sera le mot

Præbe, fili mi, cor tuum mihi. (Prov., xxx, 26.)

•Christo contixus sum cruci. (Gal. , 11, 19.)

Bi exaltatus fuero a terra, omnia traham ad meipsum. (Joan. , 11, 32.)

* Trahe me post te . (Cantic., 1, 3.)



INSTITUTION DE L'EUCHARISTIE ET DU SACERDOCE. 37

d'un saint abbé : 0 Dieu, prodigue de vous-même, à force

d'amour pour nous !!

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit à la dernière Cène, où Jésus-

Christ, la veille de sa mort, rassembla ses apôtres, comme le

bon père de famille, proche de sa fin, rassemble ses enfants

autour de son lit de mort pour leur faire ses derniers adieux ,

leur dire ses dernières volontés et leur léguer l'héritage que

leur a ménagé son amour. Alors surtout il leur témoigna

combien il les aimait . Assistons avec recueillement et amour

à ce touchant spectacle, et méditons les deux grands mystères

du jour : l'institution de l'Eucharistie et l'institution du Sa-

cerdoce.

PREMIER POINT .

Institution de l'Eucharistie.

Admirons d'abord Jésus-Christ à genoux devant ses apôtres ,

et leur lavant les pieds, pour dire à tous les siècles et l'humi-

lité profonde, et la charité parfaite, et la pureté sans tache que

demande le Sacrement qu'il allait instituer et qu'ils allaient

recevoir. Puis il se met à table, prend du pain, le bénit, le

rompt et le distribue à ses chers disciples, en disant : Prenez

et mangez, ceci est mon corps. Il prend de même la coupe

et la leur donne, en disant : Prenez et buvez, ceci est mon

sang, le sang de la nouvelle alliance qui sera répandu pour

vous, en rémission de vos péchés . Oh ! qu'on reconnaît bien

là l'amour de Jésus-Christ! Ce divin Sauveur, à la veille de nous

quitter, ne peut se résoudre àse séparer de nous : Je ne vous

laisserai point orphelins, avait-il dit ; mon Père me rappelle,

mais en allant à lui je ne me séparerai point de vous ; ma

10 vere Deum, si dicere fas est, prodigum sui, præ desiderio hominis ! (Guer-

ric., abbas, in Fest. Pent.)

* Cum dilexisset suos qui erant inmundo, in finem dilexit ecs.

* Matth. , XXVI, 26 et seq.

•Non relinquam vos orphanos. (Joan., xiv, 18.)

Μ. Η. -T. II. 3



38 JEUDI SAINT.

mort est arrêtée dans les décrets éternels, mais en mourant

je saurai me survivre à moi-même pour rester avec vous. Ma

sagesse en a trouvé le moyen, mon amour va l'exécuter. En

conséquence, il change le pain en son corps, le vin en son sang;

et, en vertu de l'inséparable union de l'âme avec le corps et le

sang, en vertu de l'indissoluble unité de la personne divine

avec la nature humaine, ce qui auparavant n'était que du pain

et du vin est maintenant la personne adorable de Jésus-Christ

tout entière, sa personne sacrée, aussi grande, aussi puissante

qu'elle l'est à la droite du Père, gouvernant tous les mondes,

adorée des anges mêmes, qui tremblent en sa présence 1. A ce

miracle en succède un autre. Ce que je viens de faire, ajoute

Jésus-Christ, vous, mes apôtres, vous le ferez, je vous en donne

le pouvoir , et non-seulement à vous, mais à tous vos succes-

seurs jusqu'à la fin des temps, puisque l'Eucharistie, étant

l'âme de la religion et l'essence de son culte, doit durer autant

qu'elle-même. Tel est le riche héritage que l'amour de Jésus-

Christ a ménagé à ses enfants pour toute la suite des siècles;

tel est le testament que ce bon père de famille, au moment de

son départ, a fait en faveur de ses enfants; ses mains mourantes

l'ont écrit et signé de son sang ; telle est la bénédiction que

ce bon Jacob a donnée à ses fils rassemblés autour de lui avant

de les quitter . O précieux héritage, cher et aimable testament,

riche bénédiction ! Mon Dieu, monDieu! comment vous remer-

cierpour tant d'amour !

SECOND POINT .

Institution du Sacerdoce.

Il semblait, Seigneur, que vous aviez épuisé pour nous toutes

les richesses de votre amour; et cependant voici de nouvelles

merveilles. Ce n'est plus seulement l'Eucharistie qui nous est

donnée en ce saint jour; c'est le Sacerdoce avec tous les sacre-

ments, avec la sainte Église, avec l'autorité infaillible pour

* Adorant Dominationes, tremunt Potestates. (Præf. Misse.)

•Hoc facite.

• Hic calix Novum Testamentum est in meo sanguine .

• Accepit panem et benedixit.



INSTITUTION DE L'EUCHARISTIE ET DU SACERDOCE. 39

enseigner, lapuissance pour gouverner, la grâce pour bénir, la

sagesse pour diriger. Car tout cela se lie essentiellement avec

l'Eucharistie, ou comme préparation pour disposer l'âme à la

recevoir, ou comme conséquence pour en conserver et en dé-

velopper les fruits. Par conséquent, Jésus-Christ, comme pon-

life souverain, dut établir et établit réellement tous ces pou-

voirs à la fois par ce seul mot : Faites ceci¹. O Sacerdoce, qui

éclairez, purifiez et échauffez les âmes , qui dispensez sur la

terre les mystères de Dieu et les richesses de la grâce; Sacer-

doce qui, secourable à l'âme tombée comme à l'âme juste,

faites naître le repentir et lui ouvrez le ciel, recueillez les pé

cheurs et leur rendez l'innocence ; Sacerdoce qui soutenez

l'âme chancelante et la faites avancer dans les vertus, qui pro-

tégez lemonde contre lui-même etsacorruption, contre le ciel

et ses vengeances ; Sacerdoce, bienfait ineffable, je vous bénis

et je bénis Dieu de vous avoir donné à la terre. Hélas ! que

serait le monde sans vous, sans vous qui êtes son soleil, sa lu-

mière et sa chaleur; sa consolation, sa force et son appui? O

Jeudi saint! jour trois fois béni, qui valûtes tant de bonheur

aux enfants d'Adam, jamais nous ne pourrons vous célébrer

avec assez de piété, de ferveur et d'amour.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

VENDREDI SAINT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

-

Nous consacrerons notre méditation de demain à considérer

le Vendredi saint : 1º comme un jour d'amour; 2º comme un

jour de conversion. Nous prendrons ensuite la résolution :

1º de passer cette sainte journée dans le recueillement et des

aspirations fréquentes d'amour envers Jésus crucifié; 2º de

faire en l'honneur de la croix quelques petites mortifications,

•Hoc facite.



40 VENDREDI SAINT.

en y ajoutant le sacrifice qui nous coûte le plus. Notre bouquet

spirituel sera la parole de l'Apòtre : La charité de Jésus-

Christ me presse, dans lapensée qu'il est mort pour tous, afin

que ceux qui vivent ne vivent plus pour eux-mêmes 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit sur le Calvaire; adorons-y Jésus

élevé en croix pour notre salut; et, à la vue de ce corps qui

n'est qu'une grande plaie, laissons déborder de nos cœurs

la compassion, la reconnaissance, la contrition, la louange et

l'amour.

PREMIER POINT.

Le Vendredi saint jour d'amour.

Parcourons d'un regard d'amour le divin crucifié depuis les

pieds jusqu'à la tête, depuis le moindre battement de son

cœur jusqu'à ses plus vives émotions : tout nous presse de

l'aimer; tout nous crie : Mon fils, donne-moi ton cœur .

Ses bras étendus nous disent qu'il nous embrasse tous dans sa

dilection ; sa tête, qui ne pourrait reposer que sur les épines

dont elle est hérissée, s'incline vers nous, pour nous donner

le baiser de paix et de réconciliation; sa poitrine, toute brisée

de coups, se soulève par les battements du cœur que l'amour

émeut; ses mains, violemment déchirées par la pesanteur du

corps ; ses pieds, dont la plaie s'élargit par le poids qu'ils

portent ; son visage meurtri; toutes ses veines épuisées ; sa

bouche desséchée par la soif; toutes les plaies enfin dont son

corps est couvert, forment comme un concert de voix qui nous

crient : « Voyez commeje vous ai aimés ! Et que nepouvons-

nous pénétrer dans son cœur ! nous le verrions, ce cœur, tout

occupé de chacun de nous, comme s'il n'avait que chacun de

nous à aimer, demandant miséricorde pour nos ingratitudes , nos

Charitas Christi urgetnos... æstimantes hoc, quoniam... pro omnibus : mortuus

est Christus : ut et qui vivunt, jam non sibi vivant.

* Præbe, fili mi, cor tuum mihi.

* Sic Deus dilexit mundum.



AMOUR ET CONVERSION. 44

tiédeurs et nos péchés; sollicitant pour nous tous les secours de

grâce que nous avons reçus et que nous recevrons; offrant pour

nous àson Père sonsang, sa vie, toutes ses douleurs intérieures

et extérieures; enfin, se consumant dans des ardeurs indicibles

d'amour, sans que rien puisse l'en distraire. O amour ! serait-ce

trop de mourird'amour pour tant d'amour? O bon Jésus ! je

vous dirai avec saint Bernard : « Rien ne me touche, rien ne

«m'émeut, rien ne m'embrase, rien ne presse mon cœur de

« vous aimer comme votre sainte Passion. C'est làce quime

« gagne le plus à vous, ce quim'y unit plus étroitement, ce qui

<<m'y attache plus fortement¹. » Oh ! que saint François de Sales

avait bien raison de dire que le mont du Calvaire est le mont de

l'amour; que c'est là que dans les plaies du lion de la tribu de

Juda les âmes fidèles trouvent le miel de l'amour, et que dans

le ciel même, après la bonté divine, votre sainte Passion est le

motif le plus puissant, le plus doux, le plus violent, qui ravit

d'amour tous les bienheureux! Et moi , après cela, ô Jésus cru-

cifié ! pourrais-je vivre d'une autre vie que de la vie d'amour

pour vous?

SECOND POINT .

Le Vendredi saintjour de conversion .

Pour prouver à Jésus crucifié que je l'aime véritablement, il

faut me convertir, c'est-à-dire faire mourir au pied de la croix

tout ce qui est de l'homme en moi, toutes mes négligences et

toutes mes tiédeurs, tout mon amour-propre et mon orgueil,

toute cette délicatesse si avide d'aises et de jouissances , si en-

nemie de ce qui gêne ou déplaît; cette susceptibilité qui se

choque de tout ; cet esprit de critique et de médisance qui

trouve à redire à tout ; cette légèreté, cette dissipation et

cette inapplication de l'esprit qui ne veut point se fixer dans

le recueillement ; cette intempérance de la langue qui épanche

*Quod me plus movet, plus urget, plus accendit, plus amabilem te mihi facit,

obone Jesu ! calix quem bibisti, opus nostræ redemptionis. Hoc est quod devo-

tionem blandius allicit, et justius exigit, et arctius stringit, et afficit vehe-

mentius.



42 SAMEDI SAINT.

tout l'intérieur au dehors ; enfin, tout ce qui est incompatible

avec l'amour que demande aux siens Jésus crucifié. Il faut

substituer à ces inclinations mauvaises les vertus solides que

la croix enseigne : l'humilité , la douceur, la charité, la pa-

tience, l'abnégation de soi. Jésus nous le demande par toutes

ses plaies comme par autant de langues¹. Pourrais-je le lui

refuser ? pourrais-je conserver encore mes attaches, quand je

je le vois nu sur la croix , et ne pas fairemon vêtement de sa

nudité , mes livrées de ses opprobres , mes richesses de sa

pauvreté, ma gloire de sa confusion, et majouissance de ses

souffrances?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SAMEDI SAINT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain les deux grands mystères du jour,

dont nous faisons profession dans le symbole des apôtres : la

sépulturedu corps adorable de Notre-Seigneur, et la descente de

sa sainte âmedans les limbes 5.-Nous recueillerons les enseigne-

ments que nous donne ce double mystère, et nous prendrons la

résolution : 1º de nous préparer aujourd'hui avec une ferveur

toute spéciale à la communion de demain; 2º de nous exercer

dans l'esprit d'humilité et de détachement que nous prêche la

sépulture de Notre-Seigneur. Notre bouquet spirituel sera la

parole de l'Apôtre : Vous êtes morts, et votre vie est cachée

avec Jésus-Christ en Dieu .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Unissons-nous à la dévotion avec laquelle Marie et ledisciple

bien-aimé, Madeleine et les saintes femmes reçurent dans leurs

* Quot vulnera, tot linguæ.

•Nudus nudum sequar.

Sepultus, descendit ad inferos.

•Mortui estis, et vita vestra abscondita est cumChristo in Deo. (Col., III,3.)



SÉPULTURE DE N.-S. ET SA DESCENTE AUX LIMBES. 43

bras le corps de Jésus, descendude la croix par Joseph d'Ari-

mathie et Nicodème. Avec quel attendrissement d'amour Marie

considéra toutes ses plaies, regarda ses os disloqués, baisa ses

blessures! Et le disciple bien-aimé, comme il se jeta sur le sa-

cré côté sur lequel il avait reposé la nuit précédente! comme

il le baisa ! et, le voyant ouvert, comme il aspira à y entrer !

Et Madeleine, comme elle embrassa les pieds sacrés où elle

avait obtenu son pardon! comme elle les lava de ses larmes et

les essuya de ses cheveux ! Entrons dans les pieux sentiments

de ces saintes âmes .

PREMIER POINT.

Enseignements que nous donne la sépulture de Notre Sei-

gneur.

Ce mystère nous apprend 1º comment nous devons com-

munier. Après que le corps adorable est descendu de la croix,

Nicodème apporte cent livres d'un parfum précieux, composé

de myrrhe et d'aloès, pour l'embaumer; Joseph d'Arimathie

offre pour l'envelopper un linceul blanc, et pour le renfermer

un sépulcre neuf, taillé dans le roc, où personne n'avait encore

étémis; puis on ferme l'entrée du sépulcre par une pierre ; on

y apporte le sceau de l'autorité publique, et on y établit des

soldats pour le garder. C'est ainsi que, quand le corps de Notre-

Seigneur vient ennous par la sainte communion, nous devons

l'embaumer avec les parfums des saints désirs, les aromates

des bonnes œuvres ; lui présenter un cœur éclatant de la blan-

cheur de l'innocence, figuré par le linceul sans tache; une

volonté ferme dans le bien, comme la pierre du roc ; une con-

science toute renouvelée par la pénitence ; et, après la commu-

nion, nous devons fermer l'entrée de notre cœur comme avec

une pierre et un sceau par le saint recueillement ; et y apposer

la modestie, la retenue, l'attention sur nous-mêmes, comme des

gardes vigilantes , pour empêcher qu'on ne nous enlève le tré-

sor précieux que nous avons reçu . Est-ce ainsi que nous faisons?

Ce mystère nous apprend 2º les trois caractères qui consti-

tuent la mort spirituelle, à laquelle est appelé tout chrétien,



44 SAMEDI SAINT.

selon la doctrine de l'Apôtre : Regardez-vous comme morts¹.

Vous êtes morts , et votre vie est cachée avec Jésus-Christen

Dieu . Le premier de ces caractères , c'est d'aimer la vie cachée,

Are comme un mort par rapport à tout ce qu'on peut dire

ou penser de nous, sans chercher ni à voir le monde ni à en

être vu . Jésus-Christ dans la nuit du tombeau nous donne

cette grande leçon. Que le monde nous oublie, qu'il nous foule

aux pieds ; peu nous importe. Nous ne devons pas plus nous

en inquiéter que ne s'en inquiète un mort. Le bonheur d'une

âme chrétienne est de cacher sa vie avec Jésus-Christ en Dieu.

Notre mauvaise nature aura beau se récrier, vouloir être ap-

prouvée, aimée, distinguée, se faire une idole de la réputation

et de l'amitié : nous devons la laisser dire; plus sa délicatesse

sur l'estime des autres est extrême, plus elle en est indigne et

a besoin d'en être privée. Que la réputation nous soit enlevée,

qu'on ne nous compte pour rien, qu'on ne nous épargne en

rien, qu'on ait horreur de nous : qu'il en soit comme vous le

voulez, Seigneur.-Le second caractère de lamort spirituelle,

c'est, en usant des biens sensibles pour la nécessité, de n'y at-

tacher aucune importance, de ne nous complaire ni dans la

mollesse et les aises de la vie, ni dans les jouissances de la bou-

che, ni dans les satisfactions de la curiosité, qui veut tout voir

et tout savoir; d'être en un mot comme un mort par rapport

aux plaisirs des sens. - A ce second caractère il faut joindre

l'abandonde tout soi-même à la Providence, abandon par lequel,

comme un corps mort, on se laisse faire, sans raisonner, sans

rien vouloir ni rien désirer, indifférent à tous les postes, à toutes

les occupations. Quand en serai-je là, ô Seigneur? quand ces-

serai-je de m'aimer? quand tout sera-t-il mort en moi, pour

que vous y viviez?

•Existimate vos mortuos. (Rom., VI, 11.)

•Mortui estis, et vita vestra abscondita est cum Christo inDeo.

• Nec videre nec videri.



PAQUES, TRIOMPHE DE LA FOI ET DE L'ESPÉRANCE. 45

SECOND POINT.

Enseignements que nous donne la descente de l'âme de

Jésus- Christaux limbes .

Ce mystère nous apprend 1º l'amour de Jésus pour les

hommes. Au sortir du corps sacré, sa sainte âme eût pu se

retirer dans le sein de Dieu pour s'y reposer de toutes ses dou-

leurs; mais son amour pour les hommes lui inspire de des-

cendre aux limbes, pour consoler les patriarches et leur annon-

cerque dans quarante jours elle les emmènerait avec elle au

paradis. C'est ainsi que l'amour de Jésus n'a point de repos.

Après la mort comme pendant la vie, il fait aux hommes tout

le bien qu'il peut. Merci, ô Jésus ! mille fois merci de cet em-

pressement à nous faire du bien !-Ce mystère nous apprend

2º l'amour qui doit nous attacher à Jésus. A la vue de cette

âme sainte, les justes détenus dans les limbes ne peuvent con-

tenir leurs transports : ils éclatent en cantiques de louanges,

de reconnaissance, d'amour; et leur cœur se donne tout en-

tier au Dieu leur libérateur. Voilà nos modèles : pourquoi au-

rions-nous moins de reconnaissance et d'amour, puisque Jésus

est mort pour nous comme pour eux, qu'il nous aime comme

il les a aimés, et nous prometcomme à eux son paradis ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SAINT JOUR DE PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT MARC, XVI, I.

En ce temps-là Marie-Madeleine, Marie mère de Jacques, et Salomé,

achetèrent des parfums pour venir embaumer le corps de Jésus. Et, le

premier jour de la semaine, étant parties de grand matin, elles arrivė-

rent au sépulcre au lever du soleil. Et elles disaient entre elles : Qui nous

ôtera la pierre qui ferme l'entrée du sépulcre? Mais en regardant elles

virent que cette pierre, qui était fort grande, en avait été ôtée. Et en

entrant dans le sépulcre, elles virent un jeune homme assis du côté droit,

vêtu d'une robe blanche, et elles en furent effrayées. Mais il leur dit : Ne

craignez point : vous cherchez Jésus de Nazareth, qui a été crucifié : il est

3.



46 SAINT JOUR DE PAQUES .

ressuscité, il n'est point ici ; voici le lieu où on l'avait mis. Allez dire à ses

disciples et à Pierre qu'il s'en va devant vous en Galilée : c'est là que

vous le verrez, selon qu'il vous l'a dit .

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous consacrerons notre méditation du grand jour de de-

main à considérer la résurrection de Jésus-Christ comme le

triomphe : 1º de notre foi ; 2º de notre espérance.-Nous pren-

drons ensuite la résolution : 1º de louer, glorifier et bénir par

de fréquentes aspirations Jésus-Christ ressuscité, alleluia ,

2º de produire souvent des actes de foi à la divinité de Jésus-

Christ, de sa religion et de son Église, ainsi que des actes d'es-

pérancepour lavie future. Notre bouquet spirituel sera lecride

l'Église dans cette journée : Louange et amour à Jésus-Christ

ressuscité¹.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Entrons ce matin dans tous les sentiments de la louange, de

l'adoration et de l'amour envers Jésus ressuscité. Réjouissons-

nous et tressaillons d'allégresse. Voici le jour que le Seigneur

a fait, le jour de la victoire et du triomphe. Unissons-nous aux

anges pour chanter gloire àDieu, alleluia .

PREMIER POINT .

La résurection de Jésus-Christ est le triomphe de notre foi.

Jésus-Christ est vraiment ressuscité. Les apôtres, qui l'attes-

tent et ont scellé de leur sang leur témoignage, n'ont pu se

tromper, puisqu'ils ont conversé avec lui pendant quarante

jours ; ils n'ont pas voulu nous tromper, puisque leurs plus

chers intérêts en ce monde et enl'autre s'y opposaient , et que

d'ailleurs Jésus-Christ, s'il ne fût pas ressuscité, ne devait plus

être, à leursyeux, qu'un imposteur, qui les avaitjoués en leur

• Surrexit Dominus vere, alleluia .

•Si in hac vita tantum... sperantes sumus, miserabiliores sumus omnitas

hominibus . (I Cor., xv, 19.)



PAQUES, TRIOMPHE DE LA FOI ET DE L'ESPÉRANCE . 47

3

prédisant sa résurrection ; ils n'auraient même pas pu nous

tromper quand ils l'auraient voulu, puisque les soldats romains

préposés à la garde du sépulcre n'en auraient pas laissé en

lever le corps : il est donc bien certain, ô Seigneur Jésus ! que

vous êtes vraiment ressuscité 1 ;; il est donc bien certain, par

conséquent, que vous êtes le grand Dieu tout -puissant, puis-

qu'un homme mortne peut se ressusciter lui-même² ; et que

Dieu seul, maître de la vie et de la mort, est capable d'un tel

prodige. O sainte fête de Pâques, que vous m'êtes chère ! la

résurrection de mon Sauveur est pour moi la garantie de sa

divinité, et par cela seul la garantie de toutes mes croyances :

car, si Jésus-Christ est Dieu, sa religion est divine ; l'Évangile,

qui est sa parole, est divin; les sacrements qu'il a établis sont

divins ; l'Église qu'il afondée est divine ; et, en la croyant, je

suis sûr de ne pas me tromper, aussi sûr que si j'étais déjà

dans le ciel, contemplant la vérité de la claire vue. En suivant

ma foi, je marche donc à la suite d'un guide infaillible, et en

faisant les sacrifices qu'elle me demande, je sais que je ne

perds pas ma peine, et que Dieu me récompensera. En vain

l'incrédule attaque ma croyance; en vain les nations frémis-

sent, les Juifs crient au scandale et les gentils à la folie : Jésus-

Christ ressuscité répond à tout, et il n'est point d'objection

qui ne vienne se briser contre la pierre de son sépulcre. Quelle

consolation, quel triomphe pour la foi, qui n'a besoin que de

ce seul fait pour être hautement justifiée! Qu'il est bien juste

de la ranimer, cette foi, dans cette belle journée, de croire les

choses de la religion comme si nous les voyions , et de nous

montrer des hommes de foi dansla conduite, dans le langage,

dans la prière et le lieu saint, partout et toujours !

• Surrexit Dominus vere, alleluia .

•Prædestinatus est Filius Dei... ex resurrectione. (Rom. , 1, 4.)

• Scio cui credidi. (II Tim. , 1, 12.)

•Invisibilem tanquam videns. (Hebr. , x1 , 27.)



48 SAINT JOUR DE PAQUES.

SECOND POINT.

La résurrection de Jésus-Christ est le triomphe de notre

espérance.

L'homme, qui ne vit que peu de temps ici-bas parmi beau-

coup de misères, a besoin d'espérer; mais qu'il se réjouisse

aujourd'hui en chantant avec l'Église : Jésus-Christ, mon

espérance, est ressuscité 1. La résurrection du Sauveur est pour

nous le gage et l'assurance d'une résurrection semblable, qui

nous dédommagera de toutes les peines de la vie. Jésus-Christ

est le premier-né d'entre les morts , dit l'Apôtre. Donc, après

lui, les autres morts renaîtront aussi de leurs cendres . Nous fai-

sons avec lui un tout parfait, uncorps dont il est le chef, dit le

même apôtre ; mais les membres doivent suivre la condition

de leur chef. Qu'est-ce qu'un corps dont la tête serait d'un

côté, et les membres de l'autre? est-il convenable que l'Esprit-

Saint eût désigné sous la figure de la tête et des membres

Jésus-Christ et les fidèles, s'ils devaient vivre ainsi disparates ?

Dès là que nous ne formons qu'un corps avec Jésus-Christ, sa

résurrection entraîne la nôtre, comme la nôtre entraîne la

sienne : l'une tient essentiellement à l'autre. Si nous vous an-

nonçons, dit saint Paul, que Jésus-Christ est ressuscité, com-

ment peut-on dire qu'il n'y aura pas pour nous de résur-

rection ? Dogme consolant, qui fait le triomphe de notre espé-

rance parmi les travaux et les souffrances de la vie : car, si

nous devons ressusciter comme Jésus-Christ, nos larmes seront

donc changées en joie, nos peines en délices, notre pauvreté

an abondance, notre confusion en gloire, notre mort en une vie

éternelle. Je sais, disait Job, que mon Rédempteur est vivant ,

queje ressusciterai de terre au dernier jour, que je serai de

nouveau revêtu de ma chair, et queje verraimon Dieu dans

monpropre corps ; je le verraide mes yeux, et cette espérance,

queje conserve dans mon sein, fait ma consolation . Le Roi

• Surrexit Christus spes mea.

•Primitiæ dormientium. (I Cor. , xv, 20.)

• Si Christus prædicaturquod resurrexit a mortuis, quomodo quidam dicunt

invobis quoniam resurrectio mortuorum non est? (I Cor., xv, 12.)

•Scio quod Redemptor meus vivit, et in novissimo die de terra surrecturus



LES DISCIPLES D'EMMAUS. 49

de l'univers, disait le second des Machabées, nous ressusci-

tera à la vie éternelle . Je fais peu de cas de perdre mes

membres, disait le troisième, parce que Dieu me les rendra

un jour . Il nous est avantageux de mourir de la main des

hommes, disait le quatrième, parce que nous espérons enDieu,

qui nous ressuscitera . Que m'importe, disait sainte Monique,

de mourir loin de mon pays? Dieu à la fin des temps saura

bien me trouver pour me ressusciter. Enfin tous les martyrs

et tous les justes sont morts dans cet espoir, attendant une

nouvelle terre et de nouveaux cieux, où les corps des Saints

seront glorieux, impassibles, immortels, brillants comme le

soleil, agiles comme les esprits, où il n'y aura plus ni douleurs

ni larmes, où tout sera gloire et bonheur. O magnifique espé-

rance! que nous nous saurons bon gré alors d'avoir souffert

en patience, de nous être mortifiés et privés des vaines jouis-

sances d'ici-bas !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

LUNDI DE PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT LUC, XXIV, 13.

En ce jour-là, deux disciples s'en allaient dans une bourgade nommée

Emmaüs, et s'entretenaient de ce qui venait de se passer. Pendant qu'ils

parlaient ainsi, Jésus les joignit et marcha avec eux, sans que leurs yeux,

retenus par une vertu divine, pussent le reconnaître ; et il leur dit : De

quoi vous entretenez-vous ainsi, etd'où vient que vous êtes tristes ? Etes-

vous seul si étranger dans Jérusalem, lui répondit Cléophas, que vous ne

sachiez ce qui s'y est passé ces jours-ci ? Quoi donc? leur dit-il. Touchent

Jésus de Nazareth, répondirent-ils, qui a été un prophète puissant en

œuvres et enparoles devant Dieu et devant les hommes... Nous espérions

que ce serait lui qui rachèterait Israël, et voilà le troisième jour depuis sa

sum; et rurrum circumdabor pelle mea, et in carne mea videbo Deum meum;

quem visurus sum ego ipse, et oculi mei conspecturi sunt, et non alius : reposita

esthæc spes mea in sinu meo. (Job , xix, 25.)

* Rex mundi defunctos nos pro suis legibus in æternæ vitæ resurrectione

suscitabit. (II Mach., VII, 9.)

* Hæc ipsa despicio, quoniam ab ipso me ea recepturum spero. (Ibid., 11.)

• Potius est ab hominibus morti datos spem expectare a Deo, iterum ab ipso

resuscitandos. (Ibid., 14.)



50 LUNDI DE PAQUES .

mort, et nous ne le voyons point paraître... O esprits peu réfléchis, et

cœurs tardifs à croire ! répliqua-t-il... ne fallait-il pas que le Christ souffrit

tous ces maux et qu'il entrật ainsi dans sa gloire ? Ensuite, parcourant tous

les prophètes, à commencer par Moïse, il leur expliquait ce qu'ont dit de

lui les saintes Écritures. Et, comme il approchait d'Emmaüs, il fit sem-

blantd'allerplus loin. Mais ils le forcèrentde s'arrêter . Demeurez avecnous,

lui dirent- ils , parce qu'il est déjà tard et que le jour est sur son déclin.

Il entra donc avec eux, et, s'étant mis à table, il prit du pain, le bénit et

le leur partagea. Aussitôt leurs yeux s'ouvrirent; ils le reconnurent, et il

disparut. Notre cœur, se dirent-ils alors, n'était-il pas tout brûlant lors-

qu'il nous parlait dans le chemin ?

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain l'évangile si touchant des disciples

d'Emmaüs, et nous verrons : 1º quels furent dans cette circon-

stance leurs défauts et leurs vertus; 2° quelle fut la grande

bonté de Jésus-Christ envers eux. -Nous prendrons ensuite

la résolution : 1º de nous tenir unis à Jésus-Christ par le re-

cueillement, et dociles aux inspirations de sa grâce; 2º de veiller

sur nos conversations, pour ne pas laisser échapper un mot re-

prochable. Notre bouquet spirituel sera la réflexion de ces dis-

ciples : Notre cœur n'était-il pas tout brûlant pendant que

Jésus nous parlait dans le chemin¹ ?

MEDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit sur le chemin d'Emmaüs ; con-

sidérons Jésus-Christ s'approchant des deux disciples qui voya-

gent, et liant avec eux un saint entretien. Bénissons-le de cette

charité attentive, et prions-le de nous faire profiter de cette

aimable entrevue.

PREMIER POINT.

Défauts et vertus des disciples d'Emmaüs.

1º Ces disciples ne savent pas attendre le moment de Dieu.

Jésus-Christ avait dit : Je ressusciterai le troisième jour; et ils

n'attendent pas lafindu troisièmejour; ils partent découragės.

•Nonnecornostrum ardens erat innobis dum loqueretur in via?(Luc. ,XXIV,52.)



LES DISCIPLES D'EMMAUS . 51

C'est là aussí trop souvent notre tort : nous voulons être exaucés

au moment même ; tout délai nous déconcerte et ébranle notre

foi. Nous méritons bienque Jésus nous dise comme à eux :

O gens de peu de foi, que votre cœur est tardif à croire !

2° Ils vont chercher leur consolation au dehors, dans un voyage

àEmmaüs. Ils oublient que la vraie consolation est en Dieu

seul, et qu'il y a plus de perte que de profit à la chercher dans

les créatures. Si Jésus-Christ ne fût accouru à leur aide, ils

allaient perdre la foi, puisqu'ils n'avaient cru ni aux saintes

femmes ni aux apôtres leur attestant la résurrection du Sau-

veur; ils allaient perdre l'espérance, puisque déjà ils commen-

çaient à ne plus espérer : Nous espérions¹, disaient-ils ; enfin

ils allaient perdre la charité, puisqu'ils ne voyaient plus en Jé-

sus-Christ qu'un prophète et ne parlaient plus de lui comme

ses disciples, mais comme des étrangers. 3º Ils répugnent à

comprendre la liaison de deux choses aussi inséparables que

le moyen et la fin, savoir la croix et la gloire, la mort et la

vie, souffrir peude temps et jouir éternellement ; et il faut que

Jésus-Christ leur rappelle cette vérité capitale : Ne fallait- il

pas que le Christ souffrît et qu'il entrât ainsi dans sa gloire?

Ne sommes-nous pas un peu comme eux ?

Mais, si ces disciples avaient des défauts, ils avaient aussi

des vertus propres à nous édifier. Ainsi : 1º leur conversation

est sainte; et à la question du Sauveur : Quels sont ces dis-

cours que vous tenez ensemble ? ils peuvent répondre : Nous

parlons de Jésus . Hélas ! si le Sauveur se présentait à nous

au milieu de nos entretiens et nous demandait comme à eux :

De quoi parlez-vous ? pourrions-nous faire la même réponse?

n'aurions-nous pas à rougir de bien des paroles de médisances,

de railleries , de contestations, de légèreté, d'emportement? et

Notre-Seigneur ne pourrait-il pas nous dire : Sont-ce là des

discours d'un chrétien, d'un homme du ciel qui aspire à la

sainteté, d'un serviteur de Jésus-Christ qui a la langue encore

+ Sperabamus. (Luc. , xxiv, 21.)

* Qui sunt hi sermones quos confertis ad invicem? (Ibid. , 17.)

• De Jesu Nazareno . ( Ibid., 19.)



52 LUNDI DE PAQUES .

teinte de son sang? sont-ce là des discours qu'à l'heure de la

mort vous serez bien aises d'avoir tenus? 2º Nos pèlerins écou-

tent avec un grand respect les enseignements de Jésus-Christ;

ils les gravent dans leur cœur, qui s'enflamme d'une sainte ar-

deur¹ . 3º Ils s'attachent à lui, et ne veulent plus s'en séparer :

Demeurez avec nous, Seigneur , lui disent-ils. Belle parole,

que nous devons lui adresser souvent nous-mêmes ! Demeurez

avec nous dans les peines, pour nous préserver de l'impatience,

du murmure, du découragement, et nous apprendre à bénir

Dieu de tout ; demeurez avec nous dans les tentations et les

épreuves, pour nous soutenir ; demeurez avec nous dans les

sécheresses et les dégoûts, dans les maladies et le danger de

mort, pour nous assister; demeurez avec nous au milieu des

maux de l'Église et des ténèbres d'iniquité qui couvrent la

terre, pour nous défendre et nous éclairer. 4º Ils reconnaissent

Notre-Seigneur à la fraction du pain , c'est-à-dire à la commu-

nion : c'est là en effet que l'âme chrétienne reconnaît tout

l'amour du divin Sauveur. 5º Après l'avoir reçu, ils partent

pour Jérusalem, afin de l'annoncer aux apôtres : quand on

aime, on a à cœur de faire aimer celui que l'on aime.

SECOND POINT.

Bonté touchante de Jésus envers les disciples d'Emmaüs .

Jésus-Christ prend en pitié ces deux brebis égarées, qui

s'étaient séparées des autres apôtres : il s'approche d'eux, les

aborde doucement, engage la conversation en marchant avec

eux d'un même pas, ni plus lentement ni plus vite; il leur

demande de quoi ils parlent, non qu'il l'ignore, mais pour leur

fournir l'occasion de décharger leur cœur, et se ménager à

lui-même l'occasion de leur expliquer le mystère de ses souf-

frances et de sa mort. Il les reprend charitablement, pour les

amener à rentrer en eux-mêmes et à reconnaître leurs torts ;

il leur prouve que ce qu'ont dit du Messie les saintes Écritures

• Nonne cor nostrum ardens erat in nobis dum loqueretur in via. (Luc., xxiv, 32.)

•Manenobiscum, quoniam advesperascit, et inclinata estjam dies. (Ibid . , 29.)

* Cognoverunt eumin fractione panis. (Ibid. , 35.)

• Surgentes eadem hora, regressi sunt in Jerusalem. (Ibid. , 33.)



ESTIME DE LA SOUFFRANCE. 53

depuis Moïse jusqu'aux prophètes s'est réalisé en sa personne;

et en même temps qu'il éclaire leur intelligence, il touche leur

cœur, échauffe leur volonté et y allume le feu sacré du divin

amour. Enfin, arrivé à Emmaüs, après avoir fait semblant de

passer outre, pour exciter en eux le désir de le posséder, il

s'arrête à leur hôtellerie ; et comme si elle eût été une église,

il y consacre l'Eucharistie, la leur distribue et ne se retire

qu'après les avoir ainsi nourris du pain des anges. Se peut-il

plus debonté et de douceur, plus de condescendance et d'amour?

C'est ainsi qu'agit Notre-Seigneur à l'égard de nous-mêmes.

Sa grâce prévenante vient nous chercher dans le chemin de la

vie; elle s'accommode à notre faiblesse, elle nous éclaire par sa

divine lumière, elle nous attire par ses douces inspirations,

entremêle l'encouragement et le reproche ; enfin elle ne nous

quitte point qu'elle ne nous ait gagnés, emportant le consen-

tement de la volonté sans contraindre notre liberté. Oh ! que

tant de bonté mérite bien tout notre amour ! Comment y ré-

pondons-nous? Ne sommes-nous point infidèles à la grâce et

rebelles à ses inspirations ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MARDI DE PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT LUC, XXIV, 36.

En ce temps-là, Jésus se trouva toutd'un coup au milieu de ses disciples :

La paix soit avec vous, leur dit-il ; c'est moi, ne craignez pas. Dans le trouble

et la frayeur où ils étaient, ils s'imaginèrent que c'était un esprit. Re-

gardez mes mains et mes pieds, leur dit-il ; touchez, et voyez quec'est bien

moi. Un esprit n'a ni chair ni os, comme vous voyez que j'en ai. Il leur

montra donc ses mains et ses pieds ; et, comme ils ne croyaient point en-

core : Avez-vous, leur dit-il, quelque chose à manger? Ils lui présentèrent

du poisson rôti et unrayon de miel; et, après qu'il en eut mangé, il leur

ouvrit l'intelligence pour comprendre qu'il fallait que le Christ souffrît de

la sorte et qu'il ressuscitât le troisième jour.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain l'apparition de Jésus-Christ à ses

apôtres rassemblés dans Jérusalem, et nous y verrons : 1º l'es-

time que Jésus ressuscité faitde ses plaies sacrées; 2º l'estime



54 MARDI DE PAQUES .

que nous devons faire nous-mêmes de nos souffrances.-Nous

prendrons ensuite la résolution : 1º de baiser souvent avec

amour notre crucifix, surtout à l'endroit des cinq plaies;

2º d'accepter de bon cœur toutes les peines de la vie. Notre

bouquet spirituel sera le mot de Notre-Seigneur : Voyez mes

mains et mes pieds 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit au milieu des apôtres ; adorons

Jésus-Christ ressuscité se montrant à eux . Baisons avec amour

les plaies de ses pieds, de ses mains, de son sacré côté;

prions-le d'en faire découler sur nous la grâce, et de nous res-

susciter nous-mêmes à une vie nouvelle.

PREMIER POINT .

Estime que Jésus ressuscité fait de ses plaies.

Ce n'est pas seulement dans la semaine des douleurs et sur

la croix que Jésus-Christ présente ses plaies à notre méditation ;

il nous les montre encore dans la semaine des joies pascales,

mais avec cette différence que la semaine dernière ces plaies

nous apparaissaient sanglantes et douloureuses, tandis qu'au-

jourd'hui elles nous apparaissent glorieuses et tout éclatantes

des rayons de la divinité. Jésus-Christ a voulu les conserver dans

son corps ressuscité : 1º comme une preuve irrécusable que

c'était bien le même corps qui avait souffert pour nous;

2º comme les marques glorieuses de la victoire qu'il avait

remportée sur les ennemis de Dieu et du salut des hommes ;

3º comme les insignes de son amour pour nous, qu'il montre

avec bonheur au ciel et à la terre, afin d'embraser nos cœurs

d'un amour réciproque ; 4º comme des bouches divinement

éloquentes qui plaident notre cause devant son Père et lui

adressent sans cesse en notre faveurune prière toute-puissante ;

5º comme des fontaines sacrées où nous pouvons puiser conti-

nuellement la grâce, avec une confiance sans bornes dans ses

• Videtemanus meas et pedes. (Luc. xxiv, 39.)

1



ESTIME DE LA SOUFFRANCE. 55

mérites. Oplaiesdivines, si chères au cœur de Jésus, dont vous

nous ouvrez les portes, que vous êtes belles! C'est vous qui

faites bénir Dieu éternellement par tous lesAnges et tous les

Saints , heureuxde chanter la parole évangélique 1 : Voilàcom-

ment Dieu a aimé l'homme ! c'est vous qui, au grand jour du

jugement, confondrez ceux qui n'auront pas voulu profiter du

bienfait de la Rédemption *. O plaies adorables ! je vous révère

etje vous aime. Vous me commandez de vous regarder ; avec

amourje vous contemple. Vous êtes mon refuge; jeme repose

en vous. Vous êtes ma lumière; je m'instruirai à votre école.!

Vous êtes maforce ; vous me soutiendrez dans mes abattements.

Vous êtes des foyers d'amour ; je m'approcherai de vous, je me

tiendrai près de vous par une méditation humble, affectueuse,

assidue, et je serai réchauffé : car comment se tenir près d'un

grand feu sans en ressentir la chaleur?

SECOND POINT.

11

Estime que nous devons faire de nos souffrances .

Bongré, mal gré, il nous faut souffrir : souffrir dans le corps,

souffrir dans l'esprit, souffrir dans le cœur; souffrir des autres,

qui nous déplaisent et nous molestent ; souffrir de nous-mêmes,

qui avons des accès inexplicables de tristesse, d'impatiences , de

mélancolie et de mauvaise humeur; souffrir de toutes les

choses humaines, tantòt de la mort des personnes chères,

tantôt d'un revers de fortune, tantôt de l'insuccès d'une en-

treprise, d'une humiliation reçue ou imaginaire. Or ces souf-

frances, apanage inévitable de notre humanité, nous devons

es estimergrandement : 1º parce que Jésus-Christ a dit : Bien-

heureux ceux qui souffrent, bienheureux ceux qui pleurent ;

2º parce que ce divin Sauveur les a glorifiées en sa personne,

déifiant et rendant adorables ses plaies mêmes, qui lui ont

mérité la gloire de son corps, sa résurrection, son ascen-

sion, son repos à la droite de son Père, et l'honneur de juger

•Ecce quomodo amabat eum. (Joan. , x1, 36.)

•Videbunt in quem transfixerunt. (Joan., χιx, 57.)

• Videte manus meas et pedes.

▲Beati qui patiuntur, beati qui lugent.



56 MARDI DE PAQUES .

au dernier jour les vivants et les morts; 3º parce que sans la

souffrance il n'est point de vertu, point de mérites, par con-

séquent point de récompense, point de salut : on s'attache à

la terre, on oublie le ciel ; on ne songe qu'à jouir du présent,

on nese préoccupe pas de son éternité; tandis que la souffrance

chrétiennement supportée est la sourcedes mérites, la pratique

des vertus, le gage et la mesure du bonheur du ciel, où l'on

compte parmi les plus beaux jours de la vie ceux où l'on a

le plus souffert ' ; 4º parce que la souffrance endurée avec pa-

tience nous rend chers au cœur de Dieu le Père, qui voit alors

en nous la ressemblance de son divin Fils. Elle le rapproche

de nous, pour nous soulager ou nous consoler : car, dit le

Psalmiste, il étend sa main paternelle sous le juste qu'accable

le poids de la croix, pour le soutenir . Daniel est jeté dans la

fosse aux lions, les enfants de Babylone dans la fournaise,

Joseph dans la prison : Dieu se trouve là pour les sauver;

5º parce que la souffrance a toujours fait les délices des saints .

Je me complais, disait saint Paul, dans les afflictions, soit les

infirmités qui attaquent mon corps, soit les calomnies qui

attaquent mon honneur, soit l'indigence qui me réduit à être

mal logé , mal vêtu, mal nourri , soitles persécutions du dehors,

soit les peines du dedans*: c'est alors que la vertu de Jésus-

Christ habite en moi *. Ou souffrir ou mourir ! disait sainte

Térèse ; je ne puis vivre sans croix : tant Jésus-Christ, en

prenant sur lui la souffrance, lui a ôté son amertume, et l'a

comme embaumée de sa divine douceur. Où en sommes-nous

de cette estime de la souffrance? comment supportons-nous ee

qui nous contrarie? Prions Notre-Seigneur de nous donner des

sentiments plus chrétiens .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

• Lætati sumus pro diebus quibus nos humiliasti, annis quibus vidimus mala.

PS. LXXXIX, 15.)

*Cum ipso sum in tribulatione. (Ps. xc, 15.)

*Cum ceciderit, non collidetur, quia Dominus supponit manum suam.

(Ps. XXXVI, 24.)

•Placeomihi infirmitatibus meis, in contumeliis , in necessitatibus, in perse-

cutionibus, in angustiis pro Christo. (II Cor. , XII, 10.)

• Ut inhabitet in me virtus Christi. (II Cor., x1, 9.)



APPARITION AU BORD DE LA MER DE TIBÉRIADE. 57

MERCREDI DE PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT JEAN , ΧΧΙ , Ι .

En ce temps-là, Jésus se fit voir à ses disciples sur le bord de la mer de

Tibériade, où ils avaient pêché toutela nuit sans rien prendre. Le matin

étant venu, Jésus, se trouvant sur le rivage sans que ses disciples le re-

connussent, leur dit : N'avez-vous rien à manger ? Non , dirent-ils . Jetez

le filet du côté droit de la barque, et vous trouverez du poisson . Ils lejetè-

rent, et bientôt îl en fut si plein, qu'ils ne pouvaient plus le retirer. Le

disciple que Jésus aimait dit à Pierre : C'est le Seigneur. Simon aussitôt

met sonhabit, et se jette dans la mer pour aller à lui. Les autres disciples

vinrent avec la barque, et trouvèrent à terre des charbons allumés, du

poisson qu'on avait mis dessus, et du pain. Apportez quelques-uns des

poissonsque vous venez de prendre, leur dit Jésus. Simon-Pierre monta

dans la barque, et tira à terre le filet plein de cent cinquante-trois gros

poissons; et, quoiqu'il y en eût tant, le filet ne se rompit point . Venez

dîner, leurdit Jésus. Et nul n'osait luidemander : Qui êtes-vous ? sachant

que c'était le Seigneur. Jésus prit alors dupain, et leur endonna ainsi que

dupoisson.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur l'apparition de Jésus-Christ à

ses apôtres au bord de la merde Tibériade, telle que la raconte

l'évangile du jour, et nous verrons : 1º ce que Jésus-Christ a

fait pour les apôtres dans cette apparition ; 2º ce que les apôtres

ont fait pour lui.- Nous prendrons ensuite la résolution :

1º d'imiter dans nos rapports avec le prochain la charité de

Jésus-Christ en cette circonstance ; 2° d'apporter au service de

Dieu le courage des apôtres et leur docilité à la grâce. Notre

bouquet spirituel sera la parole que saint Jean dit alors de Jé-

sus-Christ : C'est le Seigneur et le Maître 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ venant par amour se montrer à ses

apôtres sur le bord de la mer de Tibériade. Remercions-le de

•Dominus est. (Joan. , xxı , 7.)



58 MERCREDI DE PAQUES .

cette attention délicate pour ses chers disciples, et demandons-

lui une part abondante à la grâce dece mystère.

PREMIER POINT.

Ce qu'a fait Jésus pour ses apôtres dans cetteapparition.

Les apôtres, ayant pêché toute la nuit sans rien prendre,

n'avaient plus de quoi vivre. Jésus prend en pitié leur détresse

et vient à eux : Mes enfants, leur dit-il, n'avez-vous rien à

manger ¹ ?... Quelle prévenance aimable! quelle sollicitude

paternelle dans ce divin Sauveur ! Il va pourvoir à leurs be-

soins ; mais remarquons à quelle condition : à la condition

qu'ils travailleront. Car le travail est la loi imposée à tous les

enfants d'Adam, et l'oisiveté ferait leur perte. Jetez votre filet,

leur dit-il , du côtédroit de la barque. Parole mystérieuse, qui

signifie que dans toutes nos actions il y a un bon etun mauvais

côté ; l'essentiel est de choisir le bon. Le bon côté est le côtéde

Dieu, et non celui de la créature; nous devons en tout envi-

sager Dieu purement, sans nous rechercher nous-mêmes ni faire

attention aux jugements humains. Le bon côté est le côtéde la

grâce, et non celui de la nature ; nous ne devons nous porter

à rien par inclination naturelle, mais par mouvement de la

grâce, qui seule doit régler toute notre conduite, nos divertis-

sements et notre repos, aussi bien que nos affaires et nos em-

plois. Le bon côté est le côté du ciel, et noncelui de la terre ;

nous devons nous gouverner par lesmaximes éternelles, comme

des hommes du ciel, qui ne touchent à la terre que par le point

de la pure nécessité. Le bon côté, enfin, c'est le côté de la

croix, et non celui des délices et du plaisir ; nous devons nous

attacher à la croix, qui est le partage des élus, et non point

auxjouissances de la vie. Que de bien nous perdons, faute de

suivre ces saintes règles !- Pendant que les apôtres exécu-

tent l'ordre qui leur a été donné, Jésus allume des charbons,

fait cuiredu poisson, dresse la table, y dispose le pain; et

quand tout est prêt : Venez et dinez, leur dit-il. Ils viennent,

4

Joan., xxı,5.



APPARITION AU BORD DE LA MER DE TIBÉRIADE. 59

amenant à bord leur filet, qui contenait cent cinquante-trois

gros poissons ; et de ses mains divines il sert lui-même à table

ses chers disciples. Qui n'admirerait ici la charité de Jésus-

Christ ? charité prévenante, qui ne peut voir souffrir les siens

Dans les soulager ; charité généreuse, qui, pour rendre service,

B'abaisse avecbonheur aux fonctions les plushumbles ; charité

aimable, qui s'étudie à faire plaisir au prochain.

SECOND POINT .

Ce que les apôtres font pour Jésus-Christ dans cette appa-

rition.

Quatre choses sont dignes de remarque dans la conduite des

apôtres : 1º Ils obéissent aussitôt à la parole du Sauveur ; ils

jettent leur filet là où Jésus avait dit, et les poissons s'y ras-

semblent. Eux qui jusque-là n'avaient rien pris, prennent d'un

seul coup, dès qu'ils obéissent, cent cinquante-trois gros pois-

sous. Imitons-les : soyons toujours dociles à la grâce ; faisons

tout par obéissance, en vue de plaire à Dieu, de lamanière que

Dieu veut, et nous serons bénis dans toutes nos œuvres.

2. Les apôtres ne connurent pas d'abord Jésus-Christ : il faut

pour cela une grâce spéciale, une lumière particulière ; et

combienpeu se rendent dignes de cette grâce ! combien peu

s'appliquent à connaître Jésus-Christ dans ses mystères, dans

sa doctrine, dans son amour ! combien peu regardent et re-

connaissent sa main dans tous les événements heureux ou

malheureux ! Connaître Jésus , c'est la science des Saints , c'est

leprivilége de l'amour et de la pureté, comme nous le voyons

par l'exemple de saint Jean, qui fut le premier des apôtres å

reconnaître son bon Maître et à s'écrier : C'est le Seigneur¹ !-

3º A cette parole du disciple vierge, Pierre revêt son habit, se

jette à la mer pour arriver plus tôt aux pieds de Jésus. L'ardeur

de sondésir ne connaît ni danger ni difficulté. Les cœurs fer-

vents n'épargnent rien, ne craignent rien. Dès qu'il s'agit de

servir Dieu, ils se dévouent et se jettent en avant, tandis que

les lâches, les tièdes, hésitent, manquent de résolution et

•Dominus est.



60 JEUDI DE PAQUES .

1

craignent la peine.-4° Les apôtres, pendant leur repas, se

tiennent en respect ; ils adorent, ils admirent, ils jouissent en

silence de la douceur des entretiens et des regards de Jésus ;

mais aucun n'ose lui demander : Qui êtes-vous? sachant bien

que c'est le Seigneur¹. C'est ainsi que font les âmes fidèles : les

bontés de Notre-Seigneur les humilient et les confondent tel-

lement, qu'elles n'osent pas l'interroger par des demandes

curieuses et de vaines recherches, sachant que c'est le Sei-

gneur, dont toutes les conduites ne demandent que vénération

et amour. Plus elles sont proches de lui, plus elles ont de res-

pect; et si quelquefois elles lui demandent : Qui êtes-vous?

ce n'est qu'en vue de le connaître davantage pour l'aimer da-

vantage, pour s'humilier de leur petitesse devant ses gran-

deurs. O Seigneur ! je n'ose lever les yeux pour vous regarder,

ni ouvrir la bouche pour vous parler ; je ne suis qu'un chétif

vermisseau rampant à vos pieds dans la poussière, plus pauvre

et plus misérable que je ne puis comprendre ; je ne suis rien,

je ne puis rien. Vous seul êtes bon, juste et saint : épanchez

sur moi vos infinies miséricordes .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

JEUDI DE PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT JEAN , XX, II.

En ce temps-là, Marie se tenait dehors près du sépulcre, versant des

larmes. Elle se baisse, regarde dans le sépulcre, et voit deux anges vêtus

de blanc. Femme, lui dirent-ils, pourquoi pleurez-vous ? C'est, répondit-

elle, qu'ils ont enlevé mon Seigneur, et je ne sais où ils l'ont mis. Et, s'é-

tant retournée, elle vit debout Jésus, sans savoir que c'était lui . Femme,

pourquoi pleurez-vous ? dit Jésus. Que cherchez-vous ? Elle, pensant que

c'était le jardinier du lieu : Si c'est vous, dit- elle, qui l'avez enlevé, dites-

moi où vous l'avez mis, et je l'emporterai. Jésus lui dit : Marie ! et aussitôt

le reconnaissant, elle s'écria : Rabbonil c'est-à-dire Maître, et se jeta à ses

pieds pour les embrasser. Ne metouchez pas, lui dit Jésus : allez dire àmes

frères que je monte versmon Père et mon Dieu.

• Nemo audebat discumbentium interrogare eum : Tu quis es ? scientes quia

Dominus est. (Joan., xxı, 12.)



APPARITION A MARIE-MADELEINE . 61

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain l'apparition de Jésus ressuscité à

Marie-Madeleine, telle que nous la raconte l'évangile du jour,

et nous yverrons : 1º l'ardent amour de cette sainte âme à la

recherche du Sauveur; 2º la manière dont Jésus répondit à son

amour. Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de produire

souvent dans la journée des actes d'amour envers Notre-Sei-

gneur ; 2º de nous animer, chaque fois que l'heure sonnera , à

mieux vivre et mieux faire l'action présente. Notre bouquet

spirituel sera cette parole de la Sagesse : Qui cherche la sa-

gesse la trouve¹1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ faisant à sainte Madeleine la faveur

d'être la première, après la sainte Vierge, à qui il ait apparu

au sortir du tombeau. Félicitons-en cette illustre amante du

Sauveur, et remercions-en Jésus-Christ, en lui disant comme

elle : Bon Maître ! Oh ! qu'il est bon, en effet, et qu'il mérite

bien tout l'amour de nos cœurs !

PREMIER POINT .

Amour ardent de Marie-Madeleine à la recherche du Sau-

veur.

Depuis la mort de Jésus, Madeleine semble ne pouvoir vivre

séparée de celui qu'elle aimait uniquement : elle court au tom-

beau, et, ne trouvant plus le sacré corps, elle s'imagine qu'on

l'a enlevé. Où l'a-t-on mis? Elle veut à tout prix le savoir ; et,

au lieu de s'en retourner comme les disciples et les autres

femmes, elle demeure là, retenue par l'amour pour chercher

celui qu'elle a perdu, arrêtée par la douleur pour pleurer celu

qu'elle ne peut retrouver. Elle demeure là sans rien craindre,

parce qu'après avoir perdu Jésus, il n'est plus rien qu'elle ap-

• Sapientia... invenitur ab his qui quærunt illam. (Sap., vi, 13.)

•Rabboni .

М. Н.-Т. II.



62 JEUDI DE PAQUES .

préhende de perdre. Jésus était la vie de son âme ; et, l'ayant

perdu, il lui était plus souhaitable de mourir que de vivre,

espérant trouver en mourant celui qu'elle ne pouvait trouver

en vivant. Elle demeure là, regarde dans le sépulcre à plu-

sieurs reprises, pour voir si Jésus n'y serait pas. Pourquoi

pleurez-vous? lui dit l'ange qui y était assis. Ils ont enlevé

mon Maître, répond-elle, etje ne sais où ils l'ont mis. Elle

tourne la tête, et aperçoit un homme : c'est Jésus qui se pré-

senteà elle sans se faire connaître. Seigneur, s'écrie-t-elle,

si c'est vous qui l'avez enlevé, dites-moi où vous l'avez mis, et

je l'emporterai¹ . Un désir ardent ne connaît rien d'impossible

et rendcapable de tout . Que l'amourde Madeleineest admirable !

et combien est ardent , combien intrépide le désir qui laconsume

de retrouver Jésus ! Heureuse l'âme qui aime Jésus jusqu'à le

désirer ainsi ! Dieu fait de nos désirs la mesure de ses bienfaits,

et auprèsde lui les plus grands biens ne coûtent souvent qu'un

désir. S'il diffère quelquefois de nous exaucer à l'instant même,

cen'est que pour nous faire désirer ses biens davantage, et

nous les faire mieux apprécier quand il nous les donne. Oh ! si

nous désirions posséder Jésus en nous par le recueillement et

l'amour, je ne dis pas comme ledésirait Madeleine, mais seule-

ment comme l'homme du monde désire la fortune et la gloire,

que nous serions promptement saints ! Notre grand malheur,

c'est de ne pas aimer, et par conséquent de ne pas désirer ar-

demment notre perfection. On perd une bagatelle, on s'en

attriste ; on perd Jésus en perdant le recueillement, l'humilité,

la patience, la mortification, la charité, et l'on n'en a aucune

douleur, et l'on ne dit pas comme Madeleine : Dites-moi où il

est ; je suis prêt à tout faire pour le recouvrer. Prions Notre-

Seigneur de mettre dans notre cœur ces désirs ardents qui font

les Saints .

•Et ego eumtollam. (Joan., xx, 15.)



APPARITION A MARIE-MADELEINE. 63

SECOND POINT .

Comment Jésus répondit à l'amour de Madeleine.

Sainte Madeleine, en commençant, n'avait qu'une foi bien

imparfaite, puisque, n'ayant pas trouvé Jésus-Christ, elle sup-

posaqu'on l'avait enlevé, et non qu'il était ressuscité. Toute-

fois Jésus, touché de son amour, lui envoied'abord deux anges

vêtus de blanc, qu'elle voit assis au lieu même où avait été son

corps, l'un à la tête, l'autre aux pieds ; puis il se présente lui-

même en personne sous l'humble forme d'un jardinier. Elle ne

le reconnaît pas ; mais d'un mot il se fait connaître : Marie!

lui dit-il . Madeleine alors ne se contient plus ; ivre de joie et

d'amour, elle tombe aux pieds de Jésus, en lui criant : Bon

Maître¹ ! Elle voudrait rester là toujours, baisant ses pieds

sacrés, y collant ses lèvres et son cœur. Non, dit Jésus ; faites

quelque chose de mieux que de goûter ma présence : allez

promptement trouver mes frères, et dites-leur que je suis res-

suscité, et qu'ils me verront bientôt monter à mon Père et à

votre Père, à mon Dieu et à votre Dieu. Heureuse Madeleine !

elle est la première, après Marie, à qui Jésus se soit montré;

elle est l'élue du Sauveur pour être l'apôtre des apôtres eux-

mêmes et aller leur évangéliser Jésus ressuscité ! Elle obéit

promptement, et nous apprend par son exemple qu'il faut savoir

quitter Jésus-Christ pour consoler et secourir le prochain;

qu'il vaut mieux être obéissant et humble que de goûter les

consolations divines ; que ce n'est pas assez d'aimer, qu'il faut

faire aimer le Dieu qu'on aime ; qu'enfin il faut savoir modérer

sajoie, quelque sainte et spirituelle qu'elle soit, et ne jamais

s'y abandonner entièrement, de peurqu'elle ne nous porte à

quelque légèreté, qu'elle ne nous fasse oublier cette crainte

respectueuse qui est due à Dieu, et l'appréhension prudente de

perdre les grâces reçues. Que de précieuses instructions dans

cette conduite de Madeleine !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

• Rabboni.



64 VENDREDI DE PAQUES.

VENDREDI DE PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT MATTHIEU , XXVIII , 16.

Encetemps-là, les onzedisciples étant allés en Galilée, sur la montagne

que Jésus leur avait assignée, le Sauveur leur apparut, et ils l'adorèrent.

Jésus, s'approchant d'eux, leur dit : Toute puissance m'a été donnéeau ciel

et sur la terre. Allezdonc de ma part , instruisez tous les peuples, les bapti-

sant au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, leur apprenant à obser-

ver tout ce que je vous ai prescrit; et voici que je suis avecvous tous les

jours, jusqu'à la consommation des siècles .

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain l'apparition de Jésus-Christ à ses

apôtres sur une montagne de Galilée, et nous ferons des trois

parties de son discours en cette circonstance les trois points

de notre méditation . -Nous prendrons ensuite la résolution :

1º de produire souvent dans la journée des actes de foi à l'in-

faillibilité de l'Église et des actes d'amour envers Jésus-Christ,

qui, par amour pour nous, lui a donné ce glorieux privilége ;

2º de nous conserver dans le recueillement et l'union à Jésus-

Christ, qui désire que nous soyons toujours avec lui comme il

est toujours avec nous. Notre bouquet spirituel sera la parole

du Sauveur : Je suis avec vous tous les jours, jusqu'à la con-

sommation des siècles¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ à l'approche de son ascension , rassem-

blant ses apôtres sur une montagne de Galilée, et là leur don-

nant lamission de prêcher l'Évangile par toutes les nations, et

àleurs successeurs la mission de le prêcher à tous les siècles.

Remercions-le de cette mission, qui intéresse au plus haut point

tout l'univers et toute la suite des temps. Admirons la puis-

4Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus, usque ad consummationem sæculi

(Matth., XXVIII, 20.)



APPARITION SUR UNE MONTAGNE DE GALILÉE . 65

sance et la bonté qu'il fait paraître en cela. Louons cette puis-

sance, aimons cette bonté.

PREMIER POINT .

Toutpouvoir, dit Jésus-Christ, m'a été donné au ciel et sur

laterre.

Quelle parole! et quel autre qu'un homme-Dieu a pu la pro-

férer ! On a bien vu des hommes investis d'un grand pouvoir,

mais c'était toujours un pouvoir restreint. Quijamais a eu pou-

voir sur le ciel et sur les vents, sur la foudre et les orages, sur

les maladies et la mort ? Jésus-Christ seula eu au ciel et sur la

terre un pouvoir illimité : pouvoir de commander aux éléments ,

d'agir à son gré sur toute créature. De lui seul les peuples

étonnés ont pu dire : Quel est celui-ci auquel les vents et la

mer obéissent ? O toute-puissance de mon Sauveur ! je vous

adore et je vous bénis du meilleur de mon cœur. Je tremble

pour les pécheurs quine tremblent pas devant votre toute-

puissance; mais jeme réjouis pour les justes qui vous servent,

pour les apôtres que vous envoyez à la conquête dumonde : ce

sont des agneaux au milieu des loups ; qu'importe ? Ils n'ont

rien à craindre dès que votre toute-puissance les accompagne :

vous les défendrez contre tous les assauts ; vous les soutiendrez

dans les difficultés et les épreuves. O Maître tout-puissant et

tout bon! quelle consolation de vous voir à la tête de l'Église !

Que nous vous devons d'honneur et de respect pour ce que

vous êtes en vous-même, de reconnaissance et d'amour pour

ceque vous avez fait dans le passé, de confiance pour ce que

vous ferez dans l'avenir !

DEUXIÈME POINT .

Allez donc, continue Jésus-Christ, enseignez toutes les na-

tions, les baptisant au nom du Père, et du Fils , et du Saint-

Esprit, et leur apprenant à observer tout ce que je vous ai

commandé.

Cette parole est la conséquence de la précédente ; c'est

comme si Jésus-Christ disait : « En vertu et avec le secours de

4.



66 VENDREDI DE PAQUES .

la toute-puissance qui m'a été donnée, allez enseigner toutes

les nations , convertir tous les peuples et étendre mon empire

jusqu'aux extrémités de la terre. L'entreprise est au-dessus de

vos forces, je lu sais, mais non au-dessus de ma toute-puis-

sance. Docteurs et dépositaires de ma doctrine, par vous se

conservera dans mon Église la foi qui fait les Saints . Bienheu-

reux vous êtes d'avoir été choisis pour une mission si belle,

qui glorifie Dieu et qui sauve les âmes. Si quelqu'un, disait

sainte Catherine de Sienne, pouvait voir la beauté d'une seule

âme, il voudrait mourir cent fois chaque jour pour la sauver.

Puissions-nous estimer à ce haut prix les âmes et la mission de

les sauver!-Baptisez les peuples, continue Jésus-Christ, au

nom du Père, et du Fils , et du Saint-Esprit. Merci, Seigneur ,

merci de cette révélation de la Trinité sainte, révélation la plus

claire et la plus précise qni eût encore été faite à la terre ;

merci de cette institution du baptême, qui fait de chacun de

nous un enfant de Dieu, un héritier du ciel et un devos mem-

bres ; mercide tous les sacrements dont le baptême est comme

la porte, et qui sont les merveilleux canaux par lesquels votre

grâce découle sur nous. - Apprenez aux nations, dit encore

le Sauveur, à observer tout ce queje vous ai commandé. Je le

comprends, mon Dieu : la foi sans les œuvres ne sert de rien ;

lafoi est le flambeau qui dirige ; elle montre ce qu'il faut

faire ; mais on ne peut être sauvé qu'autant qu'on le fait réelle-

ment et qu'on le fait par les vues de la foi : car les œuvres

sans la foi ne servent pas plus pour le salut que la foi sans les

œuvres. Apprenons de là à mettre toujours nos œuvres en har-

monie avec notre foi.

TROISIÈME POINT.

Voici que je suis avec vous tous les jours, jusqu'à la con-

sommation des siècles , dit Jésus en terminant.

Quelles grandes paroles ! Ce sont les titres de l'Église à l'in-

faillibilité : car, si Jésus-Christ l'assiste tous les jours dans son

' enseignement, elle ne peut pas se tromper : qui écoute l'Église

écouteJésus-Christ. O délicieuse consolation! un Dieu se porte

•Lucerna pedibus meis verbum tuum.



APPARITION AUX SAINTES FEMMES ET AUX APOTRES. 67

1

garant de mes croyances. Mais ce n'est pas seulement pendant

qu'ils enseignentque Jésus-Christ est avec ses apôtres ; il est en-

core avecnous tous par l'amour qu'il nous porte et qui nous suit

partout . Avoir Jésus-Christ avec soi ! que cette pensée fait de bien

au cœur qui aime ! peut-on être en plus aimable compa-

gnie? Qu'elle fait de bien au cœur qui se sent faible ! qu'a-t-on

àcraindre quand on a avec soi la toute-puissance? Avoir Jésus-

Christ avec soi, au saint Tabernacle, où l'on peut tous les jours

le visiter, lui parler, lui exposer ses joies et ses peines ! avoir

Jésus avec soi dans le fond de son cœur, si l'on veut l'y

trouver, l'y goûter par la pratique de la vie intérieure, du

recueillement et de l'amour! quel sujet de confiance et de

paix!

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SAMEDI DE PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT JEAN , xx , 1 .

Le lendemaindu Sabbat, Marie-Madeleine vint au sépulcre, de grand

matin, lorsqu'il faisait encore obscur, et elle vit que la pierre avait été

ôtée. Elle courut aussitôt en avertir Simon-Pierre et le disciple que Jésus

aimait, en leur disant : Ils ont enlevé le Seigneur, et nous ne savons où ils

l'ont mis . Pierre et Jean coururent aussitôt au sépulcre. Jean devança

Pierre, mais sans entrer; il se borna à regarder les linceuls qui y étaient.

Pierre, arrivé après lui, entra dans le sépulcre, vit les linceuls qui étaient

àterre, et lesuaire qui avait enveloppé la tête du Sauveur, plié dans un

lieu à part. Jean, entrant ensuite, vit que Jésus n'y était plus, et crut

commeMadeleine qu'on l'avait enlevé : car ils ne savaient pas encore ce

que l'Écriture enseigne du Christ, qu'il devait ressuciter d'entre les
morts.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

-

Nous méditerons demain sur deux voyages au tombeau du

Sauveur, racontés dans l'évangile du jour, et faits, l'un par

les saintes femmes, l'autre par saint Pierre et saint Jean.

Nous prendrons ensuite la résolution : 1º d'apporter au service

de Dieu la même ferveur que les saintes femmes à la recherche

-de Jésus ressuscité : 2º de nous animer à la vertu par le bon



68 SAMEDI DE PAQUES.

exemple du prochain. Notre bouquet spirituel sera le mot de

saint Augustin : Ce que peuvent tels et tels, pourquoi ne le

pourrais-je pas¹?

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ sorti glorieux du tombeau, se laissant

chercher quelque temps par les saintes femmes et par les

apôtres saint Pierre et saint Jean. Il agit ainsi dans un dessein

d'amour. Il se cache à l'âme, afin qu'elle le cherche; qu'en le

cherchant, elle le désire davantage, et qu'en le désirant davan-

tage, elle croisse en amour et en mérite. Oh! que Jésus est bon

et aimable en toutes ses voies ! Rendons-lui nos hommages d'a-

doration, de louanges et d'amour.

PREMIER POINT .

Voyage des saintes femmes au tombeau .

Le dimanche, de grand matin , avant le lever de l'aurore,

les saintes femmes vinrent au tombeau du Sauveur ; et, trouvant

ôtée la pierre qui en fermait l'entrée, elles coururent désolées

dire aux apôtres qu''onavait enlevé le corps . Les apôtres pren-

nent ces rapports pourdes rêveries, et n'en veulentrien croire.

Incrédulité qui entrait merveilleusement dans les desseins de

Dieu : car, par là, il était prouvé que les témoins et les prédica-

teurs de la résurrection n'étaient pas de ces esprits crédules qui

ajoutent foi sans preuves à ce qu'on leur dit ; c'étaient non-

seulement des esprits sérieux, qui ne croient qu'après examen

sévère et sur bonnes preuves, mais encore des esprits prévenus,

disposés à ne pas croire sur des preuves médiocres et à ne se

rendre qu'à la clarté de l'évidence. Or c'était là précisément

cequ'il fallait , tant pour déterminer l'adhésion de l'univers au

grand fait de la résurrection, base de toutes nos croyances, que

pour nous apprendre à tous à n'être ni trop crédules ni trop

incrédules. Croire à la légère et sans discernement est une im

• Quod isti et iste, cur non ego ?

* Una autem sabbati, Maria Magdalene venit mane, cum adhuc tenebræ essent,

admonumentum. (Joan., xx, 1.)



APPARITION AUX SAINTES FEMMES ET AUX APOTRES. 69

prudence, un oubli du bon sens ; ne point croire de parti pris,

sans vouloir même examiner s'il y a des raisons solides de

croire, c'est une infidélité. La sagesse consiste à se tenir entre

ces deux extrêmes : à ne rien croire à la légère, pour n'être pas

trompés , et à se prêter volontiers à l'examen des raisons, avec

la disposition de croire ce qui sera prouvé. Est-ce là notre ma-

nière de procéder ? Ne tournons-nous pas quelquefois en ridi-

cule, avant tout examen, la simplicité de ceux qui croient cer-

tains faits extraordinaires ? Sommes-nous réservés dans nos

critiques comme dans nos louanges ? Quand nous étudions un

fait qui nous semble étrange, ne le faisons-nous point avecpré-

vention et désir de le trouver faux ? Apportons-nous dans cette

étude la candeur et l'amour de la vérité ?

SECOND POINT.

Voyage de saint Pierre et de saint Jean au tombeau.

Moins prompts que les autres apôtres à condamner lessaintes

femmes, saint Pierre et saint Jean partent pour le sépulcre¹. Ils

vont avec joie, parce qu'ils voient dans l'absence du corps la

preuve qu'il est ressuscité, selon qu'il l'avait prédit. La foi et

l'amour semblent leur donner des ailes, et ils courent engrande

hâte au sépulcre. Effet merveilleux de la foi et de l'amour !

Celui qui croit et aime fait tout avecjoie; il court, il vole, rien

ne l'arrête; il ne sent point la peine ; il ne connaît rien d'im-

possible. Le regard au ciel, l'amour dans le cœur , son courage

vientà bout de tout. Non-seulement Pierre et Jean vont avec

allégresse ; mais c'est entre eux une sainte émulation, qui nous

apprend à rivaliser entre nous à qui sera plus fervent, plus

humble, plus charitable. Saint Jean arrive le premier, sans

doute parce qu'il était plus jeune ; mais il n'entre pas, il reste

à la porte en dehors, mortifiant ainsi sa curiosité, et tout à la

fois déférant à saint Pierre l'honneur d'entrer le premier, pour

honorer en lui le chef de l'apostolat, le docteur de la foi, dont

tout le troupeau doit suivre la trace. Pierre arrive, voit les lin-

Joan., xx,3 et seq.



70 DIMANCHE DE QUASIMODO.

ceuls, avec le suaire plié dans un lieu à part. Jeanvientensuite;

il voit comme Pierre, et tous les deux croient sans hésiter,

non pas comme Madeleine, qu'on a enlevé leur Maître, mais

que Jésus est vraiment ressuscité, par conséquent vraiment

Dieu. Quelle belle leçonde mortification, d'humilité et de foi

dans ces saints apôtres !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

DIMANCHE DE QUASIMODO

ÉVANGILE SELON SAINT JEAN, XX, 19.

En ce temps-là, sur le scir du même jour, qui était le premier de la

semaine, les portes du lieu où les disciples étaient assemblés étant fer-

mées de peur des Juifs, Jésus vint, se tint au milieu d'eux et leur dit : La

paix soit avec vous. Ce qu'ayant dit, il leur montra ses mains et son côté.

Les disciples donc eurent de la joie de voir le Seigneur. Il leur dit une

seconde fois : La paix soit avec vous. Comme mon Père m'a envoyé, je

vous envoie aussi de même. Ayant dit ces mots, il souffla sur eux et leur

dit: Recevez le Saint-Esprit : les péchés seront remis à ceux à qui vous

les remettrez, et ils seront retenus à ceux à qui vous les retiendrez. Mais

Thomas, l'un des douze apôtres, appelé Didyme, n'était pas avec eux lors-

que Jésus vint. Les autres disciples lui dirent donc : Nous avons vu le Sei-

gneur. Il leur répondit : Si je ne vois dans ses mains la marque des clous,

et si je nemets mondoigt dans le trou desclous, et mamaindans la plaie

de son côté, je ne croirai point. Huit jours après, les disciples étant encore

dans le même lieu, et Thomas avec eux, Jésus vint, les portes étant fer-

mées, se tint au milieu d'eux, et leur dit : La paix soit avec vous. Il dit

ensuite à Thomas : Portez icivotre doigt, et considérez mes mains; appro-

chez aussi votre main et la mettez dans mon côté, et ne soyez pas incré-

dule, mais fidèle. Thomas répondit et lui dit : Mon Seigneur et mon Dieu!

Jésus lui dit : Vous avez cru, Thomas, parce que vous avez vu ; heurenx

ceux qui n'ont point vu et qui ont cru. Jésus fit à la vue de sesdisciples

plusieurs autres miracles qui ne sont point écritsdans ce livre. Mais ceux-

ci sont écrits afin que vous croyiez que Jésus est le Christ Fils de Dieu, et

qu'encroyant vous ayez la vie en sonnom.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain dans notre méditation : 1º quelle

est la paix que Jésus ressuscité souhaite à ses apôtres toutes



LA PAIX INTÉRIEURE. 71

les fois qu'il apparaît au milieu d'eux ; 2º quelle est la néces-

sitéde cette paix; 3º quelle en est l'excellence.- Nous pren-

drons ensuite la résolution : 1º de veiller sur notre intérieur,

pournepas le laisser envahir par la précipitation et l'empres-

sement; 2º quand nous apercevrons que nous sommes trou-

blés, de nous arrêter quelques instants devantDieu pour nous

rétablir dans la paix. Notre bouquet spirituel sera le mot de

l'Apôtre : Gardez lapaix, et le Dieu de paix et d'amour sera
avec vous1.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit au Cénacle ; écoutons avec res-

pect Jésus-Christ ressuscité dire à ses apôtres cette douce pa-

role : La paixsoit avec vous , et adorons-le avec saint Thomas

comme notre Seigneur et notre Dieu .

PREMIER POINT .

En quoi consistelapaixque Jésus ressuscitésouhaiteà ses

apôtres.

C'est la tranquillité d'un cœur qui toujours se possède et

est maître de soi, sans jamais se troubler ni se précipiter.

C'est cet empire sur les passions, les promptitudes, les saillies,

les mouvements trop vifs de la nature, pour les modérer, les

diriger et les empêcher de nous troubler. C'est cette douce

liberté de l'esprit qui, faisant chaque chose en son temps, avec

ordre et sagesse, s'applique à son objet sans tristesse du passé,

sans attache au présent, sans inquiétude sur l'avenir. C'est

enfin ce calme de l'âme qui, se communiquant au dehors, im-

prime à toutes les actions du corps je ne sais quoi de retenu,

de doux, de modéré, qui édifie, qui est paisible sans lenteur,

prompt sans précipitation ; quines'agite pas comme Marthe avec

cette excessive activité qui épuise les forces, mais est tranquille

comme Marie écoutant Jésus et mettant son action dans le repos

Pacem habete, et Deus pacis et dilectionis erit vobiscum. (II Cor. Mi, 11.)

*Paxvobis. (Joan., xx. 19, 21.)

*Dominus meuset Deus meus. (Ibid., 28.)



72 DIMANCHE DE QUASIMODO .

même avec lequel elle écoute. Tous ses mouvements sont doux,

ses opérations modérées, ses efforts sans contention ni gêne ;

les objets extérieurs n'excitent point en elle d'émotions vives et

inquiètes, ou si quelquefois ils l'émeuvent par surprise, elle

s'arrête et attend lecalme : c'est l'image de Dieu, quijamais ne

se trouble, pas plus dans les outrages qu'il reçoit que dans les

grandes œuvres qu'il fait.

DEUXIÈME POINT.

Nécessitéde la paix intérieure.

La sagesse, dit l'Esprit-Saint, habite dans le calme et le re-

pos¹, non point dans l'agitation et le tumulte . Je me suis

appliqué à ne point me troubler, dit David au Seigneur, pour

garder vos commandements . J'ai tenu mon âme entre mes

mains pour ne point oublier votre loi, dit-il encore , signifiant

par là qu'il a arrêté son âme dans sa précipitation, qu'il l'a

fixée dans ses agitations, calmée dans ses troubles ; qu'autre-

ment il était perdu, parce que le trouble est l'élémentdu mal,

laprécipitation la ruine de la vertu. L'âme qui a perdu la paix

est en proie à toutes les passions : la joie l'enivre et la trans-

porte, la peinel'abat et la décourage ; dans la prière, elle est

distraite ; dans la récréation, elle est dissipée; dans la marche,

elle neconsidère ni les faux pas qu'elle fait ni les précipices où

elle s'expose ; dans le bienmême qu'elle opère, c'est la nature

qui agit, et non pas la grâce.Elle est incompatible avec l'Esprit-

Saint, dont l'action toujours calme ne peut s'accorder avec

l'empressement irréfléchi, ni la voix se faire entendre au milieu

du tumulte. Et que deviendra l'âme ainsi abandonnée de son

guide et livrée à ses troubles? Si on peut conduire un vaisseau

dans le calme, qui en répondra dans la tempête? La paix de

l'âme est le secret essentiel et la pierre fondamentale de toute

lavie intérieure. C'est la perle précieuse qu'il faut acheter au

prixde tout ce qu'on possède. L'âme qui l'a trouvée est plus

•Sapientia in opportunitate otii .

•Non in commotione Dominus. (III Reg., XIX, 11.)

•Paratus sum, et non sum turbatus : ut custodiam mandata tua.(Ps. cxVII, 60.)

•Anima mea in manibus meis semper, et legem tuam non sum oblitus.

Ps. CXVIII, 109.)



LA PAIX INTÉRIEURE. 73

riche que si elle possédait un monde entier. Avons-nous com-

pris jusqu'à présent la nécessité de la paix intérieure ? Travail-

lons-nous à établir et conserver notre âme dans ce saint état ?

TROISIÈME POINT.

Excellence de la paix intérieure.

La paix intérieure, dit saint Paul , est au-dessusde tout senti-

ment ¹; et il faut effectivement qu'elle soit quelque chose de très-

excellent, puisque c'est le bien que Notre-Seigneur souhaite à

ses apôtres la veille de sa mort ; le bien qu'il leur laisse par

testament et qu'il leur apporte après sa résurrection toutes les

fois qu'il se montre à eux* ; le bien enfin qu'il les charge de

porter par tout le monde . Cette paix, en effet, est inapprécia-

ble ; l'âme qui la possède entend le moindre bruit du tentateur

et le repousse avec une force d'autant plus puissante qu'elle

est plus calme. Elle remarque dans son intérieur tout ce qui

n'est pas à sa place pour l'y ranger, tout ce qui est défectueux

pour le corriger, tout ce qui est bon pour le rendre meilleur;

elle a une merveilleuse facilité pour la prière, une grande sa-

gesse pour l'action, et non moins de prudence pour le conseil ;

chez elle, les progrès dans la vertu vont comme d'eux-mêmes .

Elle se fixe tout entière dans le pur amour de Dieu et trouve là

comme son lit de repos". Tout son intérieur est calme et tran-

quille : c'est commeun beau ciel où Dieu se plaît à faire bril-

ler son soleil, comme une solitude silencieuse où il aime à par-

ler à l'âme : il l'appelle et elle va, il l'attire et elle court , et

elle goûte la vérité de la parole dite à saint Arsène par une voix

céleste : Retraite, silence et paix , voilà le moyen d'être par-

fait . Employons-nous ce moyen? Évitons-nous tout ce qui dis-

• Pax Dei... exsuperat omnem sensum. (Phil., iv, 7.)

•Non turbetur cor vestrum. (Joan. , xiv, 1.)

•Pacem relinquo vobis. (Joan., xiv, 27.)

•Paxvobis. (Luc., XXIV, 36. Joan. , xx, 21, 26.)

•Inquamcumque domum intraveritis, primum dicite : Pax huic domui. (Luc..

1,5.)

•Insilentio et quiete proficit anima devota. (I Imit., xx, 6.)

1 Hæc est vera cordis requies, cum totum in amorem Dei figitur. (Aug., Ma-

nual., ΧΧΙΧ.)

•Audiam quid loquatur in me Dominus Deus. (Ps. LXXXIV, 9.)

•Fuge, tace, quiesce.

Μ. μ . - Т. II . 5



74 LUNDI DE QUASIMODO.

sipe, trouble et agite, et nous appliquons-nous au recueille

ment extérieur et intérieur ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

LUNDI DE QUASIMODO

SOMMAIRE POUR LA VEILLE ALU SOIR

Nous méditerons demain sur un premier obstacle à la paix

intérieure, qui est l'activité excessive; et nous considérerons

cette activité : 1. dans les désirs ; 2º dans les actions .-Nous

prendrons ensuite la résolution : 1º de combattre et de modérer

nos désirs ; 2º de faire toutes choses posément et sans précipi-

tation. Notre bouquet spirituel sera le proverbe connu : Assez

vite, si c'est bien¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons la paix profonde dont Dieu jouit de toute éternité

parmiunnombre infini d'occupations, et dont en même temps

ilfait jouir tous ses saints. Car la paix est le vrai bien du ciel,

le propre apanage des bienheureux. Répandons-nous en louan-

gesenvers Dieu et ses saints ; et demandons pour nous la ré-

forme de cette activité excessive qui est le plus grand obstacle

à lapaix.

PREMIER POINT.

De l'activité dans les désirs.

Il y a en nous une tendance à nous jeter avec une ardeur

passionnée sur tout ce qui semble nous promettre quelques

lueurs de plaisir, ne fût-ce qu'un plaisirde curiosité. C'est une

conséquence de notre nature qui se sent faitepourun bonheur

infini, et qui, quoiqu'elle sache bien qu'elle ne le trouvera

nullepart ici-bas, a parfois la faiblesse de l'y chercher. De là

l'activité dans les désirs, et, si nous n'arrêtons l'impétuosité de

ce premier mouvement, le cœur se captive et s'attache, se

trouble et s'agite. Emporté par desdésirs qui font à l'âme un

Sat cito si satbene.



MODÉRATION DE L'ACTIVITÉ NATURELLE. 75

mal infini, ils l'aveuglent, ils lui font oublier Dieu et en même

temps les vues de la foi qui doivent toujours la diriger. Ils

l'accoutument à se rechercher en tout; et, dans la préoccupa-

tion où ils la jettent, elle ne songe plus qu'à se satisfaire. La

crainte de n'y pas réussir l'aigrit et la dépite; et si, par le fait,

elle n'y réussit pas, elle murmure, s'irrite, éclate en paroles

demauvaisehumeur, devientàcharge aux autres età elle-même.

De là cette prière de l'Ecclésiastique : Seigneur, éloignez

de moi tout désir¹ ; et celle de David : Ne melivrez pas au

démon par mes désirs . De là aussi ce conseil des saints, qu'il

ne faut jamais faire à l'instant ce àquoi nous porte un désir

trop empressé, mais savoir attendre que l'agitation soitpassée,

le calmeet le sang-froid revenus pour examiner si le désir est

bon, s'il ne serait pas plus agréableà Dieu d'y renoncer; et

encore alors qu'on areconnu que le désir est légitime, ne pas

agir en vertu du désir, mais uniquement envue du bon plai-

sir de Dieu. Il ne faut jamais, nous disent les saints, vouloir

être autrement que Dieu veut que nous soyons; il ne faut pas

désirer dans la tentation latranquillité, dans les affaires le re-

pos, dans les ténèbres la lumière, dans les sécheresses la con-

solation, en compagnie la solitude, dans la solitude la compa-

gnie. Les désirs même des meilleures choses cessent d'être

bons, dès qu'ils ne sont pas modérés jusqu'à se confondre dans

l'unique bon plaisir de Dieu. C'est ce qui faisait dire à saint

François de Sales ces douces paroles : Je désire bien peu de

choses; et le peu queje désire,je ledésire bienpeu; et sij'é-

tais à renaître, je ne voudrais pas avoir un seul désir; et à

saint Louis de Gonzague ces autres paroles : Je bannis de mon

cœur non-seulement les désirs des choses indifférentes , mais

encore les désirs même des choses les plus saintes , lorsqu'ils

sont trop empressés. Examinons devant Dieu où nous en som-

mesde lapratique de ces saintes règles .

•Domine Pater, omne desiderium averte a me. (Eccli., xxmm, 5.)

•Ne tradas me, Domine adesiderio meo peccatori. (Ps. CXXXIX,9.)



76 LUNDI DE QUASIMODO.

SECOND POINT.

De l'activité dans les actions.

Pour vivre dans la paix, il faut toujours agir avec simplicité

et modération, ne mettre de passion en rien, mais garder son

âmedans une assiette toujours égale, en contenant énergique-

ment les vivacités ou empressements de la nature et les agita-

tions bouillantes d'un cœur qui ne se possède pas. Il est cer-

tains esprits, et peut-être sommes-nous de ce nombre, qui ne

savent rien faire posément et avec calme, qui courent toujours

et ne savent pas marcher. Avant l'action, ils se préoccupent,

devancent par la pensée l'heure d'agir, contrairement à l'avis

du Sage : Chaque chose en son temps¹ ; et à l'exemple de No-

tre-Seigneur, qui disait : Monheure n'est pas encore venue ;

il ne hâtait point cette heure, il ne la retardait point, il l'atten-

dait paisiblement. Pendant l'action, à peine ces hommes à ac

tivitédévorante ont-ils commencé, qu'il leur tarde d'avoir fini;

ils s'empressent, ils se précipitent, sans égard au proverbe :

Assez tôt, si c'est assez bien . Dès lors plus de paix, plus de

vues de Dieu, ou du moins on se recherche soi-même avec Dieu

et l'on se met à son côté : dès lors il y a dissipation dans l'âme,

qui est tout entière à l'extérieur de son action ; il y a souvent

même scandale au dehors, faute d'ordre et de règle dans la

manière d'agir. On se heurte contre les obstacles qui se ren-

contrent et l'on s'y brise; on se trouble et l'on s'impatiente.

C'est cet état que saint Bernard déplorait en lui-même quand

il disait : Il n'y a rien de tranquille en moi . Heureux celui

qui sait modérer ses vivacités, toujours se posséder etdemeurer

maître de soi . Est-ce ainsi que nous agissons?

Résolutions et bouquet spirituel camme ci-dessus .

•Omni negotio tempus est et opportunitas . (Eccles., VIII, 6.)

• Nondum venit hora mea. (Joan. , 11, 4.)

Sat cito si sar. bene .

•Inme nihil sedet.



NE SE LAISSER NI ABSORBER NI DÉCOURAGER. 77

MARDI DE QUASIMODO

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur deux autres obstacles à la paix

intérieure, savoir : 1º la préoccupation des affaires ; 2º le dé-

couragement après les fautes.- Nous prendrons ensuite la

résolution : 1º de rentrer souvent en nous-mêmes, au milieu

de nos travaux, pour rasseoir notre âme dans le calme de la

paix sous l'œil de Dieu; 2º de ne jamais nous décourager après

nos fautes. Nous retiendrons pour bouquet spirituel le mot de

Notre-Seigneur à ses apôtres : Que volre cœur ne se trouble

pas¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit au cénacle au milieu de l'assem-

bléedes apôtres; tombons à genoux aux pieds de Jésus ressuscité

qui leur apporte sa paix. La paix soit avec vous , leur dit-il.

Prions-le de dire la même parole à notre cœur etrendons-luitous

leshommages de l'adoration, de la louange et de l'amour.

PREMIER POINT .

La préoccupation des affaires, obstacle à la paix inté-

rieure.

Conserver la paix intérieure est, ce semble, chose aisée à

l'âme religieuse vivant dans sa cellule, étrangère au monde et à

ses nouvelles, aux affaires et aux mille occupations qui absorbent

souvent tous les moments de la vie; mais conserver la paix in-

térieure quand, du matin au soir, on est assiégé d'occupations

qui, comme une mer en tourmente, vous envahissent et ne vous

laissent point de repos , voilà qui est autrement difficile ; voilà

même ce que quelques-uns déclarent impossible ; et c'est là

• Non turbetur cor vestrum. (Joan. , xiv, 1.)

• Pax vobis .

•Quasi mare fervens, qued quiescere non potest. (Isai., LVII, 20.)



78 MARDI DE QUASIMODO.

une erreur. Pour ne point perdre la paix intérieure en ces po-

sitions, il suffit de prendre chaque affaire l'une après l'autre,

avec le même calme et la même liberté d'esprit que si on n'a-

vait rien fait auparavant et qu'on n'eût rien autre chose à faire

ensuite; avec un complet dégagement de toute inquiétude et

de toute agitation, par la raison bien évidente que plus on a à

faire, plus on a besoin de ne pas se troubler ; que c'est dans

l'esprit tranquille et rassis, dans la pleine possession de soi-

même que se trouve la sagesse qui fait faire toutes choses comme

il faut; que, quand même le trouble et l'empressement pour-

raient produire quelque bien, il n'en faudrait pas moins garder

la paix de l'âme, parce que l'univers entier ne vaut pas la paix

intérieure; parce qu'après le péché il n'est point de plus grand

mal que le trouble, parce qu'enfin dans ce mouvement em-

pressé, dans cette espèce de fermentation intérieure, il n'y a le

plus souvent quedu naturel et de l'humain ; la grâce n'y entre

pour rien; l'esprit de Dieu n'est point là, et rien de sage et de

suffisamment réfléchi n'est possible sous l'empire de la préoccu-

pation. Ainsi l'avait compris saint Vincent de Paul, qui, malgré

les plus grandes occupations, savait toujours se conserver si

calme, si maître de lui-même, comme l'attestait sa tranquillité

habituelle d'âme et de visage. Suivons-nous ces règles de con-

duite?

SECOND POINT.

Ledécouragement après les fautes , autre obstacle à la paix.

Souvent à la vue de ses misères et de sa faiblesse, l'âme se

trouble et se décourage, tantôt par un sentiment profond de

son impuissance pour le bien, tantôt par un dépit d'amour-

propre. Quoi ! après tant de résolutions, toujours retomber;

après tant de remèdes, être toujours malade ; après tant d'orai-

sons , avoir toujours l'esprit si distrait, si léger, le cœur si froid!

Qui n'en perdrait la paix? Ainsi raisonne-t-on quelquefois ;

mais, dit David, c'est en vain que l'homme se trouble¹ . Jamais

le découragement et le trouble qu'il produit ne firent aucun

•Verumtamenvane conturbatur omnis homo. (Ps . xxxVIII, 12.)



VAINE JOIE ET MAUVAISE TRISTESSE. 79

bien, ne guérirent aucun mal. Ce trouble obscurcit la raison,

dérègle l'intérieur, abat le courage, glace la volonté, et rend

l'esprit incapable des lumières divines. Il vaut bien mieux alors

nous humilier paisiblement devant Dieu, et, confessant notre

misère profonde, avouer que sans son secours nous aurions

fait pire encore, et le remercier de tout notre cœur de ce que

nous n'avons pas fait plus mal, puisqu'il n'est point de péché

dont nous ne soyons capables si la grâce de Dieu ne nous re-

tient. Après cet humble aveu, on se relève plein de confiance

dans les divines miséricordes ; on se jette dans les bras de Dieu

avec un cœur pénétré d'amour, comme l'enfant prodigue entre

les bras de son père, et l'on s'anime à réparer la faute commise

par une vie meilleure. Dès qu'on le peut, on fait une bonne

confession, et on ne se souvient plus de ses fautes, au moins

en détail, parce que ce souvenir pourrait donner au démon oc-

casion soit de nous tenter encore, soit de nous troubler par la

crainte de n'avoir pas déclaré toutes les circonstances ; il ne

faut garder de ses péchés qu'une idée confuse et générale pour

nous tenir dans l'humilité.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MERCREDI DE QUASIMODO

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur deux autres obstacles à la paix

de l'âme, savoir la vaine joie et la mauvaise tristesse .-Nous

prendrons la résolution : 1º de ne point céder à la joie, qui em-

porte et dissipe l'âme, mais de la modérer par quelques mo-

ments de réflexion devant Dieu; 2º dans les accès de tristesse,

de relever notre courage par la confiance en Dieu et l'espérance

du ciel. Notre bouquet spirituel sera le mot de la sainte Vierge :

Mon âme tressaille dejoie en Dieu mon Sauveur¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ nous apportant la paix dès le jour de

•Exultavit spiritus meus in Deo salutari meo. (Luc., 1, 47.)



80 MERCREDI DE QUASIMODO .

sa naissance comme le premier gage de son amour' , et nous

l'offrant encore après sa résurrection comme le premier fruit

de tous ses mérites*. Remercions sa divine bonté d'un si in-

signe bienfait, et promettons-lui de retrancher les obstacles

qui nous empêcheraient d'en jouir.

PREMIER POINT .

La vaine joie, obstacle à lapaix intérieure.

Sans doute il est une joie bonne et louable, qui est un don

du ciel, un fruit de la paix avec Dieu, un soulagement dans

les misères de cette vie, un secours même pour la vertu, facile

à s'affaisser dans la tristesse, un des charmes de la religion,

dont elle révèle au monde la céleste amabilité, enfin un besoin

de l'homme, qui sans cela se découragerait bientôt dans la

pratique du bien. C'est cette joie que saint Paul appelle un

fruit de l'Esprit-Saint , et qu'il recommande si fort aux

fidèles .-Mais, en dehors de cette joie sainte qui prend son

motif en Dieu , il est une autre joie, qui prend son motif dans

la créature ; et c'est celle-là que nous disons être incompatible

avec la paix intérieure. Joie perfide, dont on ne se méfie point,

parce qu'elle ne présente que du plaisir, et un plaisir, qui

souvent n'est point criminel ; parce que d'ailleurs la première

des plaies qu'elle fait à l'âme, c'est l'inattention sur nous-

mêmes, qui nous empêche de sentir les autres plaies et de la

sentir elle-même. Cette joie inconsidérée dérange toute l'éco-

nomie de l'intérieur, dissipe au dedans, attire au dehors, fait

parler et agir sans réflexion ; ce qui afait dire à l'Esprit-Saint :

Lajoie estdans le cœur de l'insensé ; elle est ennemiede la re-

tenue etde la mortification ; elle fait parler haut, rire avec éclat,

oublier les règles de la modestie dans le maintien, les gestes,

le regard, la démarche ; elle livre l'âme à toutes les saillies de

l'imagination, ouvre les portes des sens à tous les objets exté-

rieurs, à l'aide desquels elle met tout en mouvement au dedans

*In terrapaxhominibus bonæ voluntatis. (Luc. , II, 14.)

* Pax vobis.

* Fructus Spiritus... gaudium... pax. (Gal., v, 22.)

4Gaudete in Domino semper; iterum dico : gaudete. (Philip ., rv, 4.

* Cor stultorum ubi lætitia est . (Eccles., VI, 5.)



VAINE JOIE ET MAUVAISE TRISTESSE. 81

de nous, y excite un tumulte de dissipation qui agite, boule-

verse le cœur; et dans cette espèce d'ébullition intérieure toute

l'onction de la piété s'évapore. Un quart d'heure de cettejoie,

dit l'auteur de l'Imitation, dissipe tout le fruitde plusieurs

jours de recueillement ¹, et il faut souvent bien du temps et des

efforts pour regagner ce qu'on a perdu. Ne nous laissons-nous

pas souvent aller à cette vaine joie qui dissipe et est la ruine de

lapiété?

SECOND POINT .

La mauvaise tristesse, obstacle à la paix intérieure .

La mauvaise tristesse succède souvent à la vaine joie, disent

nos saints livres , et la paix ne reçoit pas moins de dommage

de l'une que de l'autre . Cette tristesse sombre nous concentre,

nous rend mécontents, ombrageux, impatients, désagréables

aux autres et à nous-mêmes; et c'est là une source de beau-

coup de maux . Si donc nous voulons établir et conserver en

nous le règne si désirable de la paix, il faut nous garder de la

noire tristesse comme de lajoie excessive, et tenir entre ces

deux extrémités le juste milieu d'une joie tranquille et modé-

rée. Quand nous sommes portés à la tristesse, il faut nous rap-

peler la joie de Marie chez sainte Élisabeth* ; cette joie en Dieu

tant recommandée par l'Esprit-Saint , tant prêchée par l'Apô-

tre , et qui se puise dans la considération des bontés infinies

de Dieu, de sa tendresse, desa miséricorde, de son amour, du

ciel qu'il nous ordonne d'espérer et des magnifiques récom-

penses qu'il nous y réserve. Quand, au contraire, les saillies

d'une vaine joie menacent de nous emporter, il faut nous rap-

peler la tristesse de Marie au pied de la croix, tristesse selon

Dieu, que louait l'Apôtre dans les Corinthiens , et que doivent

* Compunctiomultabona aperit, quædissolutio cito perdere consuevit. (I Imit.,

XXI, 1.)

*Extrema gaudii luctus occupat. (Prov. , xiv, 13.)

• Omnis plaga tristitia cordis est. (Eccli . , xxv, 17.)

•Et exultavit spiritus meus in Deo salutarimeo.

• Servite Domino in lætitia. (Ps. xcıx, 2.) Delectare inDomino. (Ps. xxxvi,

•Gaudete in Domino semper. (Philipp., iv, 4.)

7 Gaudeo... quia contristati estis ad pœnitentiam... secundum Deum, ut in

nullo detrimentum patiamini . (II Cor., VII, 9.)

5.



82 JEUDI DE QUASIMODO.

nous inspirer laconsidération de Jésus-Christ souffrant et mou-

rant pour nous, la vue de tous les maux de la religion et de

l'Église, la pensée de tant d'âmes qui se perdent, le souvenir

de nos innombrables fautes, la conscience que nous avons de

nos misères habituelles : car, dit l'auteur de l'Imitation, nous

nous laissons souvent aller à une vaine joie, quand nous de-

vrions pleurer ¹ . Dans les jours mauvais où nous sommes, que

de matières à de sérieuses réflexions, à une juste douleur, qui

nous fasse prier et gémir, sans en venir cependant à la sombre

mélancolie qui nous ôterait la paix de l'âme !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

JEUDI DE QUASIMODO

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur deux autres obstacles à la paix

intérieure; savoir : 1º les tentations ;2º les scrupules.-Nous

prendrons ensuite la résolution : 1º de nous distraire en paix

de nos tentations, dès le premier moment que nous les aper-

cevons; 2º de servir Dieu avec aisance de cœur, confiance et

amour, sans nous tourmenter de la crainte de lui déplaire.

Notre bouquet spirituel sera la demande de l'oraison domini-

cale : Ne nous laissez point succomber à la tentation, mais

délivrez-nous du mal .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ nous donnant sa paix en la personne

des apôtres . Remercions-le d'un don si précieux et demandons-

lui la grâce de nepoint nous le laisser enlever par la tentation

ou le scrupule.

PREMIER POINT.

La tentation, obstacle à la paix intérieure.

Pourquoi dans la tentation es-tu triste, ô mon âme, et pour-

quoi me troubles-tu ? Examinons devant Dieu s'il y a raison

4Sæpe vane ridemus quando merito flere deberemus. (Lib. I, cap. xxı, n. 2.)

* Ne nos inducas in tentationem, sed libera nos a malo.

*Pacemmeamdo vobis. (Joan. , xιν, 27.)

• Quare tristis es, anima mea? et quare conturbas me ? (Ps . xL1, 6, 12.)



TENTATIONS EI SCRUPULES , OBSTACLES A LA PAIX. 83

de perdre la paix dans ces circonstances. Serait-ce que nous

croirions que la tentation en elle-même est un péché ? mais

Jésus-Christ, mais tous les saints ont été tentés ; mais aucune

penséemauvaise, aucune imagination, même la plus hideuse,

n'est en soi un péché; toutes ces pensées et imaginations sont

sans cesse sous le regard de Dieu, qui voit tout, et elles ne

souillent en rien sa pureté infinie. Serait-ce que nous crain-

drions d'avoir consenti à la tentation? Mais quand même nous

y aurions consenti, il ne faudrait pas nous en troubler, puisque

nous avons vu dans la précédente méditation que même après

ses chutes il faut garder la paix, et que la perdre serait une

faute ajoutée à une autre faute, Puis, si la tentation nous a

déplu, molestés, contristés ; si elle nous a inspiré de l'horreur, si

nous ne l'avons subie que malgré nous et contre notre volonté,

nous avons eu en cela même la preuve que nous n'avons pas

consenti. On ne pèche que par la volonté; ce qui est contre la

volonté nepeut être imputable . Serait-ce que nous craindrions

de consentir plus tard? Mais pourquoi perdre la confiance en

Dieu et ne pas espérer qu'il nous soutiendra, si nous le prions

bien, si nous nous défions de nous-mêmes, si nous évitons les

occasions et ne présumons pas de nos propres forces ? Serait-ce

enfin que cette vie de combats et de luttes nous ennuie ? Mais

1º nous pouvons amoindrir ces combats et ces luttes en mé-

prisant le tentateur jusqu'à ne pas daigner penser à lui pour

lui répondre, jusqu'à lui tourner le dos au lieu de nous battre

avec lui, à l'exemple de lafemme de ménage, qui entend le

chien aboyer à la porte sans s'en émouvoir, et n'en continue

pas moins paisiblement son travail. Comme elle, laissons le

démon aboyer au dehors sans en tenir aucun compte, et con-

tinuons en paix ce que nous avons à faire ¹. 2º Nous pouvons

diminuer nos tentations en n'y réfléchissant pas, quand elles

sont passées, pour voir si nous y avons consenti, parce qu'y

réfléchir, ce serait un moyen de les faire revivre; nous ne de-

vons nous les rappeler qu'en gros, pour réveiller en nous la

vigilance, l'esprit de prière, et nous abîmer devant Dieu, d'une

•Age quod agis.



84 JEUDI DE QUASIMODO

part dans le sentiment de notre misère, comme sainte Té-

rèse, qui disait : « O Dieu ! que je ne vaux rien ! Voilà bien ce

que mon mauvais fond peut produire, voilà bien de l'herbe

de mon jardin ; » d'autre part, dans l'admiration et l'amour de

la bonté divine : « O Dieu ! que vous êtes bon d'abaisser votre

amour jusqu'à moi! » Est-ce ainsi que nous nous conduisons

dans les tentations ?

SECOND POINT .

Les scrupules , obstacle à la paix intérieure.

Il est des scrupuleux que tourmente la crainte de ne pas

assez aimer Dieu : ils s'inquiètent, se fatiguent la tête, s'épui-

sent la poitrine par des efforts et des contentions; ils se met-

tent le cœur sous la presse, pour en exprimer des affections et

l'esprit à la torture, pour en fixer les inconstances. Cela n'est

point selon Dieu. Dieu veut que tout soit doux et modéré à

son service; il ne nous demande qu'une solide préférence, une

volonté bien arrêtée de conformer notre volonté à la sienne.

Quand nous avons dit à un ami que nous l'aimons sincèrement,

que tout ce que nous avons est à sa disposition, nous pensons

qu'il doit être content, quoique nous lui ayons dit cela sim-

plement et sans effort : il en est demême de Dieu .

Il est d'autres scrupuleux que tourmente la crainte de n'être

pas en état de grâce et de pécher en tout ce qu'ils font comme

en tout ce qu'ils disent. Il y a trois remèdes à ce mal : 1º obéir

au confesseur. On fait toujours bien quand on obéit; et lors

même que le confesseur se tromperait, l'obéissance excuserait

le pénitent devant Dieu. 2º Dans le doute le scrupuleux ne doit

jamais croire avoir péché mortellement ; il doit toujours pro-

noncer en sa faveur, à moins qu'il n'ait sur sa culpabilité une

certitude qui exclut tout doute. 3º Il faut toujours considérer

Dieucommeun bon père, qui veut voir dans ceux qui le servent

la simplicité, la confiance, l'amour d'un enfant, et non point la

crainte d'un esclave, qui s'inquiète, se tourmente, répète ses

prières et voudrait sans cesse répéter ses confessions. Avec ces

règles, on aura toujours la paix, en dépit des scrupules.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.



HUMILITÉ ET MORTIFICATION, SOURCES DE PAIX. 85

VENDREDI DE QUASIMODO

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir médité les obstacles à la paix intérieure, nous

méditerons maintenant deux moyens d'établir cette paix en

nous, savoir : 1º d'opposer aux pensées d'amour-propre qui

rous troublent, d'humbles sentiments de nous-mêmes ; 2º de

renoncer à toutes les délicatesses de la vie sensuelle, qui préoc-

cupent et portent à se rechercher soi-même. Notre bouquet

spirituel sera la parole de Dieu à Isaïe : Je ferai découler sur

l'âme humble et fidèle un fleuve de paix 1.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ canonisant les hommes de paix, afin

de nous inviter tous à entrer dans cette bienheureuse disposi-

tion . Rendons-lui dans cette vue tous nos devoirs de recon .

naissance et d'amour; et prions-le de nous faire la grâce d'ar-

river à cette paix par la double voie de l'humilité et du renon-

cement à la vie sensuelle.

PREMIER POINT.

1

L'humilité, moyen d'arriver à la paix intérieure.

L'âme vraiment humble est par là même toujours calme et

tranquille. Les louanges la surprennent au lieu de l'élever,

parce qu'elle s'en estime indigne; les blâmes la réjouissent au

lieu de l'abattre, parce que ce lui est un plaisir qu'on pense

d'elle ce qu'elle en pense elle-même. La calomnie ne la décon-

certe pas, parce qu'elle estime que si on lui reproche à tort

certaines fautes, il en est d'autres qu'on pourrait lui repro-

cher justement, et qu'ayant reçu autrefois des louanges qu'elle

ne méritait pas, il est juste qu'elle souffre aujourd'hui des re-

proches qu'elle ne mérite pas davantage. Les biens et les pros-

pérités ne lui enflent pas le cœur; elle les reçoit avec modestie,

•Ecce ego declinabo super eam quasi fluvium pacis. (Isai., Lxvi, 12.

•Beati pacificı.



86 VENDREDI DE QUASIMODO.

parcequ'elle s'en estime indigne; les adversités et lesmaux ne

lui abattent point le courage; elle les reçoit avec douceur,

croyantqu'elle les mérite. Les préférences qu'on fait des autres

à elle ne l'affligent point, elle est toujours trop élevée à songré,

tant qu'il reste une place au-dessous d'elle ; et , fût-elle à la

dernière, elle se croirait encore trop favorisée de ce qu'on lui

permet de l'occuper. Les méchants pourront vomir contre elle

tout leur venin; loin de s'aigrir contre leur malice, elle les

loue de leur discernement et se joint sincèrement à eux pour

détromper ceux qui l'estiment au delà de ce qu'elle pense mé-

riter ; et ainsi, quoi qu'on lui fasse, quoi qu'on dise ou pense

d'elle, elle goûte toujours un repos parfait dans la conviction

intimede son néant, et jouit d'une sérénité continuelle ; tant

est vraie la parole de Jésus-Christ : Apprenez de moi à être

humbles, et vous trouverez le repos de vos âmes; aussi bien

que la parole de l'Imitation : Plus on est humble, plus on est

en paix . Oh ! qu'il en est bien autrement du cœur qui n'est

pashumble! Il est toujours troublé et chagrin. Une préférence

accordée à un autre le désole, la réputation d'autrui aigrit sa

jalousie ; un défaut d'égards l'abat, une légère humiliation le

confond, un mépris imaginaire le déconcerte, la crainte seule

de décroître dans l'estime déchire son âme ; et l'inquiétude de

ce qu'on dit ou de ce qu'on pense de lui le bouleverse ; les

louanges mêmes et les honneurs ne nuisent pas moins à sa

paix; il en ressent d'abord une fausse joie qui l'étourdit , puis

quelques instants après, un fond inexplicable de mécontente-

ment etde remords. Interrogeons notre conscience, et jugeons

si tout celan'est pas vrai.

SECOND POINT .

Le renoncement à la vie sensuelle, autre moyen d'arriver

à la paix intérieure.

Il en est de la vie sensuelle et de la paix intérieure, comme

dedeux ennemis en face, dont l'un se fortifie de ce qui affaiblit

l'autre : car 1º plus on accorde aux sens, plus ils demandent

•Quanto quis in se fuerit humilior..., tanto... erit... pacatior. (I Imit., Iv, 2.)



CONFORMITÉ A LA VOLONTÉ DE DIEU, SOURCE DE PAIX. 87

et fatiguent l'âme par des exigences sans fin : l'œil n'estjamais

rassasié de voir ni l'oreille d'entendre ¹. Jamais la curiosité, la

gourmandise, la mollesse, ne disent : C'est assez ; et à propor-

tion qu'on leur accorde ils deviennent délicats et difficiles à

contenter. Rien n'est assez bien pour eux ; rien ne leur plaît ;

la moindre contrariété les révolte; tout trouble et met en mau-

vaise humeur l'âme sensuelle . 2º Les satisfactions des sens at-

tirent l'âme au dehors et l'épanchent sur les objets extérieurs,

qui la distraient et la rendent inhabile aux choses de Dieu,

surtout à la paix intérieure, tandis que l'homme qui a renoncé

àlavie sensuelle demeure calme dans son intérieur comme dans

une citadelle inexpugnable, dédaignant les cris des sens qui ap-

pellent la jouissance, et formant ainsi dans son âme un tem-

pérament ferme et vigoureux, comme on rend par la fatigue et

le travail le corps plus sain et plus fort. Rentrons ici en nous-

mêmes, etconsidérons combien l'amour de la jouissance nous

dissipe et épanche notre âme au dehors.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

SAMEDI DE QUASIMODO

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur un autre moyen d'arriver à la

paix intérieure, qui est la conformitéparfaite de notre volonté

àcelle de Dieu ; et pour lecomprendre nous verrons : 1º qu'au-

cune paix n'est possible avec l'attache à la volonté propre ;

2º que la conformité parfaite à lavolonté de Dieu donne une

paix délicieuse. —Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de

ne désirer ni d'autres talents, ni d'autre condition, ni d'autre

fortune que ce que Dieu nous a donné; 2º de suivre avec

amour dans tout le détail de la vie la volontéde Dieu, comme

les Mages suivaient l'étoile qui les conduisait à Bethléem.

*Eccles., 1, 8.



88 SAMEDI DE QUASIMODO.

Pour bouquet spirituel, nous redirons souvent à Dieu : OPère !

que votre volonté soit faite ¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Revenons au cénacle, et écoutons Notre-Seigneur nous re-

dire cette bonneparole, qui fait tant de bien à l'âme : La paix

soit avec vous . Demandons-lui la grâce d'acheter le bonheur

de la paix intérieure au prix de notre volonté propre, en met-

tant à sa place la très-bonne, très-sainte et très-aimable vo-

lonté de Dieu.

PREMIER POINT .

Avec l'attache à la volonté propre, il n'est point de paix

intérieure .

Quiconque tient à sa volonté se condamne au trouble et au

malheur. Tantôt cette volonté se heurte contre celle d'autrui,

et le froissement ou la brise péniblement, ou aigrit le cœur

et le met en malaise; tantôt elle se heurte contre elle-même,

voulant une chose dans un moment et le contraire dans un

autre. D'autres fois, elle poursuit ce qu'elle ne peut atteindre,

ou, si elle finit par l'atteindre, elle en sent bientôt le vide et le

dégoût. Ainsi tirée en tous sens et déchirée par mille désirs sans

cesse renaissants, elle est toujours mécontente d'elle-même ou

des autres; jamais on ne suit sa volonté sans se donner du

chagrin. On s'indigne si d'autres la contrarient; on s'afflige

s'il faut y renoncer soi-même, ou, si l'on se satisfait, on se re-

proche d'avoir cédé à la passion plutôt qu'à la raison, et il en

résulte dans l'âme le mécontentement de soi, qui est le grand

ennemi de la paix intérieure. O âmechrétienne, dit l'auteur de

l'Imitation , pourquoi vous rendre malheureuse? Si votre vo-

lonté cherche à se satisfaire ici-bas, vous ne serez jamais en

paix, jamais sans trouble et sans sollicitude, parce que partout

se rencontre la contrariété, partout quelque chose manque au

bonheur 3.

Pater, fiat voluntas tus .

•Pax vobis.

*Quare vano merore consumeris? Sta ad beneplacitum meum, et nullum

patieris detrimentum. Si quæris hoc vel illud, et volueris esse ibi vel ibi, prop



CONFORMITÉ A LA VOLONTÉ DE DIEU, SOURCE DE PAIX. 89

SECOND POINT .

La conformité parfaite à la volonté de Dieu donne à l'âme

une paix délicieuse .

Rien en ce monde ne peut troubler la paix de celui qui ne

veut que la volonté de Dieu. En tout ce qui arrivede la part

des hommes ou des événements, il révère la volonté divine qui

dirige tout ; et cette vue le tient dans une sérénité d'âme inal-

térable, que les émotions des passions ou les vents des désirs

ne sauraient troubler. Seigneur, disait David, j'ai vu en tout

votre bon plaisir qui conduisait les événements et me menait

comme par la main¹. Quelle paix délicieuse on goûte sous la

conduite d'une main si aimable, surtout quand on n'y mêle sa

volonté propre que pour l'unir à celle de Dieu, comme le saint

Roi qui s'écriait : Que désiré-je autre chose au ciel et sur la

terre que votre bon plaisir, o mon Dieu ? Dans cet heureux

état, on a beau voir tout changer et se bouleverser autour de

soi , on est dans la paix, parce que d'une part on sait que rien

n'arrive que par ordre ou permission de Dieu, etde l'autre on

veut, de toute la plénitudede sa volonté, tout cequ'ordonne ou

permet la Providence : rien de plus, riende moins, rien autre-

ment. Il est même vrai de dire qu'on n'est jamais contrarié,

qu'on a toujours tout ce qu'on souhaite, qu'on ne souffre que

ce qu'on veut souffrir, parce qu'on ne souhaite et on ne veut

que la volonté de Dieu qui gouverne et dispose toutes choses.

Alors l'âme grandit et s'élève au-dessus des tempêtes et des

agitations de la terre, dans une région plus haute, région de

paix et de sérénité, d'où l'on domine tous les orages d'ici-bas

qu'on n'entend plus gronder que sous ses pieds ; région de

calme ineffable où l'âme se repose, délicieusement abîmée dans

l'amour de la divine volonté . Alors que la langue ou la malice

ter tuum commodum et proprium beneplacitum magis habendum, nunquam

eris in quietudine nec liber a sollicitudine, quia in omni re reperietur aliquis

defectus, etin omni loco erit qui adversetur. (III Imit. , xxvII, 3.)
1

Teruisti manum dexteram meam, et in voluntate tua deduxisti me.

(PS. LXXII, 24.)

* Quid mihi est in cœlo, et a te quid volui super terram? (Ibid. , 25.)

5 Quid simplici oculo quietius? et quid liberius nil desiderante in terris ?

HII Imit. , xxxI, 1.)



90 DEUXIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES.

des hommes dirige contre nous leurs traits et nous blesse, on

reçoit ces traits, noncommepartant de la main ennemie qui

les a lancés, mais comme provenant de la volonté paternelle de

Dieu, qui ne fait que des blessures utiles, et sait les guérir

quand il lui plaît. Alors, que les prospérités nous arrivent, on

les reçoit non avec cet enivrement de joie qui trouble la paix

intérieure, mais avec une sorte de crainte modeste, parce qu'on

en apprécie les dangers. Que les adversités surviennent, on

les accueille sinon avec joie comme les premiers chrétiens¹,

cequi serait beaucoup mieux, du moins avec résignation et

confiance en la Providence comme le saint homme Job , et

dans l'une comme dans l'autre fortune on dit à Dieu : Mon

cœur est prêt, Seigneur , à recevoirde votre main le fâcheux

comme l'agréable . Alors , enfin, quoi qu'il advienne, l'âme

demeure dans son égalité et sa paix, parce qu'elle se consi-

dère toujours sous l'œil de Dieu qui voit tout ; sous sa puis-

sance qui peut tout; sous son action qui concourt à tout, ou

plutôt entre les bras de son amour qui veut tout ce qui nous
estbon.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

DEUXIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT JEAN, X, II.

En ce temps-là, Jésus dit à quelques-uns d'entre les pharisiens : Je suis

lebonPasteur : le bon Pasteur donne sa vie pour ses brebis. Maisle mer-

cenaire qui n'est point pasteur, à qui les brebis n'appartiennent point,

voyant venir le loup, abandonne les brebis et s'enfuit, et aussitôt le loup

les ravit et met le troupeau en désordre. Le mercenaire s'enfuit , parce qu'il

est mercenaire, er qu'il ne se met point en peine des brebis. Moi, je suis

le bon Pasteur, je connais mes brebis, etmes brebis me connaissent comme

mon Père me connaît et que je connais mon Père; et je donne ma vie

pour mes brebis. J'ai encore d'autres brebis, qui ne sontpas de cette ber-

• Rapinambonorum vestrorum cum gaudio suscepistis. (Heb., x, 34.)

•Dominusdedit, Dominus abstulit : sicut Domino placuit, ita factum est : sit

nomen Domini benedictum. (Job. , 1, 21.)
L

*Paratum cor meum, Deus, paratum cor meum. (Ps. cv1, 2.) Paratum ad ad-

versa, paratum ad prospera. (S. Aug.)



JÉSUS BON PASTEUR . 91

gerie; il faut aussi que je les amène, et elles écouteront ma voix, et iln'y

aura qu'un troupeau et qu'un pasteur.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

-

Nous méditerons demain sur l'évangile du bon Pasteur, et

nous verrons : 1º tout ce qu'a fait Jésus-Christ, comme bon

Pasteur, pour nous faire entrer dans son bercail ; 2° tout ce

qu'il fait encore tous les jours pour nous y retenir. Nous

prendrons ensuite la résolution : 1º de nous tenir unis à Jésus-

Christ, comme à notre bon Pasteur, par tous les sentiments de

la reconnaissance et de l'amour ; 2º de nous laisser conduire

commedes brebis dociles par ses saintes inspirations. Nous re-

tiendrons pour bouquet spirituel la parole que Jésus-Christ a

dite de lui-même : Je suis le bon Pasteur1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ s'offrant à nous sous ce titre de bon

Pasteur. Oh ! qu'il est aimable sous ce titre, qui résume toutes

ses bontés envers nous ! Rendons-lui nos devoirs d'adoration,

d'amour, de louange et de remercîment.

PREMIER POINT.

Qu'a fait Jésus,commebon Pasteur, pournous faire entrer

dans son bercail?

Tout le genre humain s'était égaré loin de la route du ciel,

et marchait, les yeux fermés, le cœur corrompu, dans la voie

de la perdition. Jésus, le bon Pasteur, nous a vus du haut des

cieux courir à notre perte; son cœur s'en est ému : Mes bre-

bis, dit-il par le Prophète, sont dispersées, je les vois enproie

aux bêtes féroces, j'irai les chercher et les rassembler . Au

jour arrêté dans les décrets éternels, il abaisse les cieux et

vient ramasser les brebis perdues de la maison d'Israël . O pré

Ego sum pastor bonus. (Joan. , x, 11 , 14.)

*Ecce ego ipse, requiram oves meas et visitabo eas. (Ezech . , xxxιν, 11.)

*Non sum missus nisi ad oves quæ perierunt domus Israel. (Matt., xv, 24.)



92 DEUXIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES.

dilection gratuite, qui n'a pas été accordée aux anges mêmes

après leur chute ! Mon Dieu, que vous êtes bon pour l'homme

qui , cependant, le mérite si peu ! Ce bon Pasteur se met à

l'œuvre. Après trente années de préparation dans la retraite,

il en dépense trois autres en voyages, travaux , fatigues et

sueurs, qui n'aboutissent qu'à faire entrer dans le bercail les

douze apôtres avec soixante-douze disciples, la Chananée infi-

dèle avec Madeleine pécheresse et la schismatique Samaritaine ;

et encore, au moment où il s'immolait pour ses ouailles, il al-

lait perdre Pierre, la première de ses brebis, si un regard de

salut ne l'eût ramené au devoir. Après cela, que n'a-t-il pas

fait encore? Pour ne parler que de nous-mêmes, que ne lui

avons-nous pas coûté? Depuis notre première entrée au ber-

cail par le saint Baptême, combien de fois nous sommes-nous

égarés¹? Nous nous sommes perdus dans les voies de l'amour-

propre et de la vanité, de l'amour du monde et de ses plaisirs ,

de ses richesses et de sa gloire ; dans les sentiers détournés de

ladissipation, de la légèreté, de l'amour de nos aises ? Touché

de nos égarements, le bon Pasteur s'est mis à notre poursuite, à

travers les déserts, les épines et les rochers ; c'est-à-dire à travers

nos passions, qui nous ravagent, nous déchirent et nous rendent

insensibles comme la pierre aux choses de Dieu. Après avoir

retrouvé sa brebis perdue, il l'a invitée à revenir, elle a résisté ;

il nes'est pas découragé, il s'est tenu et se tient encore tous

les jours à la porte de notre cœur, y frappant par toutes ses

grâces intérieures et extérieures ; et quand la brebis infidèle

consent enfin à revenir, il ne la fait pas marcher péniblernent

devant lui en lafrappant de sa houlette, il ne la traîne pas

par terre ; mais, ô image touchante de ladouceur avec laquelle

la grâce nous attire, il la prend sur ses épaules, la rapporte

au bercail, et fait une fête avec tous ses amis, les anges et les

1Oinnes nos quasi oves erravimus, unusquisque in viam suam declinavit .

(Isai ., L1, 6.)

• Erravi, sicut ovis quæperiii : quære servum tuum. (Ps . cxvII, 176.)

Ecce sto ad ostium, et pulso. (Apoc., III, 20.) Pevertere, aversatrix Israel.

(Jer. , 111, 12.)



CE QUE LE BON PASTEUR FAIT POUR NOUS RETENIR AU BERCAIL. 93

saints , pour célébrer son bonheur de nous avoir ramenés 1. O

bon Pasteur de mon âme, comment pourrai-je jamais assez vous

bénir, assez vous aimer?

SECOND POINT.

Ceque fait tous lesjours Jésus, comme bon pasteur, pour

nous retenir au bercail.

Telle est notre misère, qu'après avoir été ramenés au ber-

cail, avec tant d'amour, nous tendons encore à nous en échap-

per par cette partie de nous-mêmes qui court après la créa-

ture, après le monde et ses plaisirs. Nous semblons dire à

Jésus-Christ qu'il ne nous suffit pas ; que sa possession seule

est triste ; que notre cœur a besoin d'autre chose, et qu'il nous

manque encore quelque bien. Alors notre imagination, notre

esprit, notre cœur, notre volonté, se mettent en course, s'é-

panchent dans le monde; et si le divin Pasteur n'y met conti-

nuellement la main, nous abandonnons le saint bercail ; d'où

il suit qu'il faut que Jésus-Christ soit sans cesse en travail pour

nous retenir. Il emploie à cela : 1º ses grâces, ses sacrements,

les exhortations de ses ministres, mille doux attraits, mille ai-

mables industries, par lesquelles il captive la volonté, tout en

lui laissant son libre arbitre, la dégoûte du mal et l'attache au

bien ; 2º les bons exemples des justes qu'il nous met sans cesse

sous les yeux ; 3º tous les événements de la vie qu'il dirige

dans ce but. O bon Pasteur, soyez béni de tant de zèle pour

mon salut. Puissé -je désormais mieux apprécier vos bontés et

mieux en profiter ! Hélas ! qui profiterait bien des grâces serait

en peu de temps un saint, et moi, j'en ai tant reçu, j'en re-

çois tant tous les jours, et je ne suis encore qu'un pécheur !

Pardon, ô bon Pasteur, je vais commencer àmieux vivre et me

livrer à votre conduite.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

LUNDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain les soins touchants de Jésus-

*Congratulamini mihi, quia inveni ovemmeamquæperierat.(Luc.,xv,6.)



04 LUNDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE.

Christ, notre bon Pasteur : 1º pour nous protéger et nous dé-

fendre contre les ennemis de notre salut; 2º pour guérir

toutes nos infirmités .-Nous prendrons ensuite la résolution :

1º de recommander souvent à Jésus-Christ les besoins de l'É

glise et de la paroisse où nous sommes ; 2º de l'invoquer sous

le titre de bon Pasteur dans nos tentations et nos peines, et de

nous présenter à luicomme un malade qui demande saguéri-

son, en lui disant les paroles du Psalmiste, qui nous serviront

de bouquet spirituel : Guérissez mon âme, parce que j'ai pé-

chécontre vous . Dites à mon âme : Je suis ton salut .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ, comme le bon Pasteur, veillant jour

et nuit sur ses chères brebis pour les sauver de la gueule des

loups qui voudraient les dévorer, ou pour les guérir de leurs

infirmités . Oh ! quetant d'attentions et de zèle pour le salut de

nos âmes mérite bien toute notre reconnaissance et tout notre

amour !

PREMIER POINT.

Soins touchants de Jésus- Christ pour nousprotéger etnous

défendre contre les ennemis de notre salut.

Notre premier ennemi, c'est le démon. Le péché nous avait

vendus àlui, et nous ne pouvions être rachetés qu'au prix du

sang . Jésus-Christ n'hésiste pas devant un tel rachat. Jusqu'à

lui, on avait bien vu des pasteurs défendre leur troupeau de la

main et de la voix; mais donner son sang et sa vie pour ses

brebis, c'est ce qui ne s'était jamais vu. Ç'a été la gloire exclu-

sivede notre bon Pasteurd'aimer ses brebis jusqu'à cet excès

Il avait dit : Le bon Pasteur donne sa vie pour ses brebis ;

il l'a donnée en effet. Il a versé son sang pour nous racheter ;

ce sang, comme celui de l'agneau pascal, nous a préservés du

glaive de l'ange exterminateur, et l'Apôtre a pu dire aux fi

* Sana animam meam quia peccavi tibi. (Ps. XL, 5.)

• Dicanimæ meæ : Salus tua ego sum. (Ps. xxxν, 3.)

• Sine sanguinis effusione non fit remissio. (Hebr. , 1x, 22.)

•Propter nimiam caritatem suam, qua dilexit nos. (Ephes., 1, 8.)



LE BON PASTEUR NOUS PROTÉGE ET NOUS DÉFEND. 95

dèles de tous les temps : Vous avez été rachetés , non avec

de l'or ou de l'argent, mais avec le sang précieux de l'A

gneau sans tache¹ . Notre second ennemi, ce sont les homme

déchaînés par la passion et la haine contre l'Église et ses en

fants . Ici le bon Pasteur ne nous a pas plus fait défaut que

dans le cas précédent. Remarquons avec admiration et amour

tout ce qu'il a fait. Depuis dix-huit cents ans, il ne cesse de

protéger l'Église, son cher troupeau qu'il s'est acquis au prix

de tout le sang de ses veines. Il la défend contre le glaive des

tyrans et la haine des impies, contre les scandales du schisme

et de l'hérésie, contre l'esprit raisonneur d'une science vaine

et orgueilleuse, qui révoque en doute toute vérité ; et il la con-

serve toujours pure et sainte, toujours catholique et apostolique,

toujours lamême au milieudes variations éternelles des choses

humaines, des opinions qui changent, des empires qui crou-

lent. Chose merveilleuse ! il protége non-seulement tout le corps ,

mais chaque membre en particulier. Sa providence veille sur

chacunavec plus de tendresse que la mère la plus tendre sur

son enfant ; etnous pouvons bien dire comme le Psalmiste dans

un ravissement de confiance etd'amour : Le Seigneur est mon

pasteur, et rienne me manquera . Ilm'aplacédansses pâtura-

ges et m'a rafraîchi de ses eaux bienfaisantes . Sous la garde

de sa houlette, je ne crains rien et je m'enfoncerais sans

frayeur au milieu des ombres de la mort . La verge dont il

me conduitet le bâton dont il me défend de la fureur des loups

fontlajoie et la consolation de mon âme . Quels motifs de re-

connaissance pour le passé, de confiance pour l'avenir, d'amour

pour le présent! Épanchons ces sentiments du fond de nos

cœurs envers Jésus le bon Pasteur.

* IPetr., 1, 18, 19.

•Dominus regit me, et nihil me mihi deerit. (Ps. xxır, 1.)

•Inlocopascuæ ibi me collocavit, super aquam refectionis educavit me. (Ib., 2.

•Etsi ambulavero in medio umbræ mortis, non timebo mala, quoniam tu me-

cum es. (Ibid., 4.)

■Virga tuaet baculus tuus, ipsa me consolata sunt. (Ibid.)



96 LUNDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE

SECOND PΟΙΝΤ.

Soins touchants de Jésus, le bon Pasteur, pour guérir les

infirmités de ses brebis .

Hélas ! nous sommes tous malades, malades dans l'esprit ,

qui est rempli d'ignorance, de préjugés et d'erreurs, sujet à

mille écarts, trompé par les folies de l'imagination ; malades

dans le cœur, qui renferme le germe de tous les vices et le

principe de toutes les passions ; malades dans le corps, qui se

révolte contre la loi et appesantit l'âme. O bon Pasteur ! gué-

rissez-nous, ou nous sommes perdus. Vous avez dit autrefois

par la bouche d'Ézéchiel : Je banderai les plaies de mes

brebis blessées, je remettrai leurs membres brisés,je fortifie-

rai en elles ce qui sera faible¹ . Vous avez accompli la pro-

phétie dès votre arrivée sur la terre, vous avez marqué tous

vos pas par des guérisons et des bienfaits ; les aveugles ont

vu, les boîteux ont été redressés, les lépreux purifiés, les

morts rendus à la vie. Tous les jours encore, que de plaies et

demaux guéris par votre grâce et la vertu vivifiante de vos

sacrements ! Que de brebis faibles et languissantes fortifiées ;

que de lépreux purifiés; que de morts ressuscités ! O céleste

médecin ! vous nous avez fait de votre sang un bain précieux

où notre âme retrouve la guérison si elle est malade, un ac-

croissement de santé etdeforce si déjà elle est saine. Aux mé-

rites de ce divin sang vous joignez les exemples de votre vie,

les conseils de votre Évangile, les enseignements de votrecroix

et devos plaies sacrées, tous les moyens de salut que tiennent

chaque jour à notre disposition votre Église et ses ministres.

Ah! si avec tant de ressources nous sommes encore malades,

c'est bien à nous la faute. Merci, ô bon Pasteur ! qui nous avez

ménagé tantde remèdes contre nos infirmités !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

*Ezech., xxxiv, 16.

• Pertransiit benefaciendo et sanando omnes . (Act., x, 38.



COMMENT LE BON PASTEUR NOUS NOURRIT. 97

MARDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Jésus, le bon Pasteur, ne se contente pas de défendre et de

guérir ses brebis: il les nourrit encore de la manière la plus

excellente : 1º par le pain de sa parole; 2º par le pain de sa

grâce ; 3º par le pain eucharistique. Après ces considérations ,

nous prendrons la résolution : 1º de mieux profiterde la parole

de Dieu et de sa grâce, en vivant de la viede la foi et ne résis-

tant jamais à une bonne pensée ; 2º d'apporter plus de prépa-

ration à nos communions et d'en conserver mieux les fruits .

Notre bouquet spirituel sera le mot de saint Paul : Merci à

Dieu de son don ineffable¹ .

MÉDITATION POUR CE MATIN

Adorons Jésus-Christ, le bon Pasteur, dans le soin qu'il

prend de nourrir ses brebis. Il avait dit dans Ézéchiel : Je

nourrirai mes brebis des plus gras pâturages et des herbes

les plus succulentes . Admirons comment il a tenu parole.

Sans parler du pain matériel qu'il ne laisse jamais manquer,

il leur donne le pain de saparole, le pain de sa grâce, le pain

eucharistique. Que de bonté! et qu'il mérite bien dans cette

vue nos louanges et notre amour !

PREMIER POINT .

Excellence du pain de la parole, dont Jésus, le bon Pas-

teur, nourrit ses brebis .

L'homme ne vit pas seulement de pain matériel, il faut à sa

noble intelligence une nourriture plus élevée, le pain de la

vérité : sans ce pain, l'intelligence se meurt, l'homme devient

Gratias Deo super inenarrabili dono ejus . (II Cor., ix, 15.)

* Inpascuisuberrimis pascam eas, ... requiescent in herbis virentilms. (Ezech..

ΧΧΧΙν, 14.)

M. H. -Т. II. BIBLIOTHE

KEGIA

MONAGENSIS



98 MARDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE.

l'égal de la brute. Aussi Jésus-Christ nous en a-t-il admirable-

ment pourvus . Tandis que les plus grands génies de l'anti-

quité, après de longues études, ne savaient que penser de la

nature de Dieu et de sa providence, des destinées futures de

l'homme et de la règle de ses devoirs, la parole de Jésus-Christ

nous nourrit dès l'enfance des doctrines de la plus sublime

théologie. Les attributs divins nous sont révélés ; les secrets de

notre vie future montrés au grand jour ; les plus hautes ver-

tus enseignées ; les voies de la perfection ouvertes ; le soleil

de justice brille pour nous de tout son éclat. Apprécions un si

grand bienfait en nous comparant avec les peuples qui en sont

privés, et prenons garde d'en abuser en ne conformant pas

notre vie à notre foi.

DEUXIÈME POINT.

Excellence du pain de la grâce dontJésus, le bon Pasteur,

nourrit ses brebis .

Nous sommes si misérables, qu'il ne nous suffit pas de con-

naître la vérité pour la croire, ni le bien pour le pratiquer.

Pour l'un comme pour l'autre, il nous faut la grâce de Dieu ;

et cette grâce, Jésus, le bon Pasteur, nous la prodigue. Il nous

la donne par labonne pensée qui éclaire, par l'attrait intérieur

qui touche. Il l'offre à qui la demande : Demandez et vous

recevrez; frappez et on vous ouvrira; cherchez et vous trou-

verez. Il l'offre à qui l'apprécie et la désire : c'est un riche

qui se tient les mains pleines à la porte de son palais, appe-

lant tous les pauvres à venir recevoir ses largesses, et n'ex-

cluant que ceux qui ne veulent pas demander ou qui ne de-

mandent qu'avec froideur et insouciance, comme s'il s'agissait

d'une chose de vil prix. Examinons-nous ici : faisons-nous de

la grâce l'estime que nous en devons faire? la désirons-nous

ardemment? la demandons-nous instamment? quand nous la

recevons, la mettons-nous à profit? ne la perdons-nous point

volontairement, tantôt par la dissipation qui la fait oublier,

tantôt par la lâcheté qui n'a pas le courage de faire ce qu'elle

inspire?



CONNAISSANCE DE JÉSUS-CHRIST. 99

TROISIÈME POINT.

Excellence du pain eucharistique dont Jésus, le bon Pas-

teur, nourrit ses brebis .

C'est ici que se révèle l'excès de l'amour et de la tendresse

du divin Pasteur. Un pasteur nourrir ses brebis de sa propre

chair, les abreuver de son propre sang ! O mystère d'amour,

qu'un Dieu seul a pu concevoir, comme seul il a pu l'exécu-

ter¹ ! L'apologue de Nathan à David est sans doute bien tou-

chant : « Un homme pauvre avait acheté une brebis, il y avait

mis tout son argent, il l'élevait dans sa maison, il la faisait

manger de son pain, boirede sa coupe, reposer sur son sein,

et il l'aimait comme sa fille. Mais quelle différence de l'apo-

logue à la réalité que nous méditons ! Jésus-Christ est bien ce

pauvre, puisqu'étant par sa nature le riche suprême, il s'est

paramour pour nous réduit à l'indigence*. Notre âme est bien

cette brebis qu'il a achetée de tout ce qu'il avait . Mais, au lieu

de la faire manger de son pain et boire de sa coupe, lui-même

se fait viande pour la nourrir, breuvage pour la désaltérer . O

divinPasteur, que vous êtes bon! que le repas que votre amour

m'a préparé est excellent ! Oh ! queje veux mieux vous aimer

et vous servir, avoir plus de zèle pour la communion, mieux

m'y préparer et mieux en profiter !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MERCREDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir vu dans nos précédentes oraisons tout ce que

fait pour nous Jésus, comme bon Pasteur, nous méditerons

maintenant ce que nous devons faire pour lui comme bre

4 Quis audivit unquam tale? (Isai . , LXVI, 8. )

• Propter vos egenus factus est, cumesset dives. (11 Cor., vin, 9.)

*Quam acquisivit sanguine suo. (Act. , xx, 28.)

•Caromeavere est cibus, et sanguis vere est potus. (Joan., VI , 56.)

•Parasti in conspectu meo mensam. (Ps . xx1, 5.)



100 MERCREDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE.

bis de sa divine bergerie. Nous devons avant tout le connaître :

Mes brebis me connaissent, dit-il . Cette connaissance nous est :

1º absolument nécessaire ; 2º infiniment utile. Deux points qui

feront le sujet de notre méditation.-Nous prendrons ensuite la

résolution : 1º d'étudier la vie de Jésus-Christ, en lisant souvent

les Évangiles, surtout celui de saint Jean, l'historien de ses

pensées les plus intimes, et les Épîtres de saint Paul, qui nous en

adit tant de merveilleux secrets ; 2º de nous rappeler souvent

dans nos méditations la vie de ce divin Sauveur et de le prier

de bien se faire connaître à nous. Notre bouquet spirituel sera

la parole que le bon Pasteur a dite de ses brebis : Mes brebis

me connaissent ' .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ comme le souverain Pasteur qu'il nous

importe éminemment de bien connaître; prosternons-nous à

ses pieds, le priant, comme saint Augustin, de bien se faire

connaître à nous , pour que nous l'aimions et le servions comme

ilfaut2.

PREMIER POINT .

Nécessitéde bien connaître Jésus-Christ.

Connaître Jésus-Christ, ce n'est pas seulement connaître son

nom, son origine et son histoire, comme on connaît le nom,

l'origine et l'histoire des grands hommes de l'antiquité; mais

c'est connaître son esprit, son cœur, sa doctrine, ses vertus,

ses mystères, sa vie tant intérieure qu'extérieure : connais-

sance qui, au jugement de saint Paul, est la première de tou-

tes les sciences, la seule souverainement importante, souve-

rainement nécessaire. Tout semblait vil comme la boue au

regard de ce grand apôtre, auprès de la science suréminente

de Jésus-Christ , et il tombait à deux genoux devant Dieu

le Père, pour le conjurer de donner cette connaissance inap

* Cognoscunt memeæ. (Joan., x, 14. )

*Domine, noverim te, ut amem te.

*Existimo omnia detrimentum esse propter eminentem scientiam Jesu Christi

Domini mei. (Philip. , 1, 8.)



CONNAISSANCE DE JÉSUS-CHRIST. 101

préciable à tous ses chers enfants d'Éphèse. Toutes les autres

sciences , en effet, n'importent de rien à la sainteté de la vie

présente, ni au bonheur de la vie future; tandis que con-

naître Jésus-Christ, c'est la clef du ciel'; c'est le chemin

de la vie éternelle * ; c'est l'âme de toutes les vertus . Jamais

on ne sauraceque c'est qu'être doux et humble de cœur, si on

n'étudie à fond la douceur et l'humilité de Jésus ; jamais on

n'aura la parfaite abnégation et le vrai détachement, si on ne

s'y forme sur le modèle bien connu et bien médité de Jésus

pauvre et dépouillé de tout; jamais on ne soumettra toutes

les résistances que le cœur humain oppose au mépris et à la

souffrance , si Jésus connu et médité ne se présente devant

nous pour faire taire tous nos murmures ;jamais surtout on

n'aimera Jésus-Christ comme il faut, si on ne le connaît à fond;

car on n'aime que ce qu'on connaît aimable et qu'à proportion

qu'on le connaît plus ou moins aimable. Jésus-Christ, super-

ficiellement connu, ne sera pour nous que comme un de ces

personnages de l'antiquité ou de la fable, dont l'existence réelle

ou imaginaire peut bien amuser notre curiosité, mais non pas

provoquer notre amour. Jugeons de là combien il nous estné-

cessaire d'étudier, pour la bien connaître, la vie extérieure et

intérieure de Jésus-Christ !

SECOND POINT.

Utilité de la connaissance de Jésus-Christ.

Avec la connaissance de Jésus-Christ, toutes les vertus en-

trent dans l'âme comme par compagnie. Il est impossible de

contempler, dans le calme de la réflexion, cette charité si ten-

dre et si compatissante, cette douceur si pleine de charmes,

cette patience traduite au dehors par une si parfaite égalité

d'âme et de visage, cette humilité si profonde, jointe à cette

élévation de sentiments, tout cet ensemble, enfin, de la per-

sonne du Sauveur, sans être épris de la beauté de la vertu,

* Hæc est vita æterna, ut cognoscant... quem misisti Jesum Christum. (Joan.,

XVII, 3.)

*Ego sum via. (Joan. , xiv, 6.)

6.



102 JEUDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE.

sansl'aimer, sans la désirer, lavouloir et être porté à y tendre de

tous ses efforts. Il est impossible surtout de considérer dans le

silence de la méditation toutes les perfections de l'Homme-

Dieu, le mystère de ses grandeurs, le besoin infini que nous

avions de sa médiation, les richesses immenses de la rédemp-

tion, la sagesse de ses maximes, la sainteté de ses exemples et

de ses actions dont chacune est une leçon, les excès d'amour

que révèlent son incarnation, sa passion, sa mort, ses sacre-

ments , celui de l'eucharistie surtout, sans que le cœur s'em-

brase d'amour. Et si dans la pratique de la vertu quelques

difficultés se rencontrent, elles tombent devant cette simple

réflexion : « Un Dieu a souffert tant d'humiliations , tant de

« douleurs; serais-je excusable de refuserde souffrir incompa-

« rablement moins ? Un Dieu a pratiqué cette vertu à tel de-

« gré; serais-je recevable à ne pas vouloir en faire autant ? »

Heureux donc qui vous connaît, ô Jésus ! lors même qu'il

ignorerait tout le reste, et malheureux qui sait tout s'il ne

vous connaît ! O Jésus, queje vous connaisse toujours davan-

tage, pour vous servir toujours mieux, vous aimer toujours

plus¹ !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

JEUDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain le second devoir des brebis du bon

Pasteur : Mes brebis , dit-il, suivent leur pasteur, et ne suivent

pas l'étranger . Par là, Jésus-Christ : 1º défend aux âmes qu

veulent lui appartenir de suivre le monde ; 2° il leur ordonne

de le suivre lui seul.-Après ces considérations, nous prendrons

la résolution : 1º de corriger en nous tout ce qui sent l'esprit

du monde, son luxe immodéré, sa mollesse, ses sensualités, ses

4 Noverim te, ut amem te.

• Oves illum sequuntur, alienum autem non sequuntur.



IMITATION DE JÉSUS-CHRIST. 103

folles joies ; 2º de nous proposer en tout pour règle de conduite

les exemples et les maximes de Jésus-Christ. Notre bouquet

spirituel sera la parole de Notre-Seigneur : Les brebis du bon

pasteur le suivent et ne suivent pas l'étranger¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus le bon Pasteur nous appelant àsa suite , nous

convoquant tous à son bercail pourde là nous conduire au ciel.

Heureux qui écoute l'appel de Jésus et marche sur ses traces .

Malheur à qui écoute une autre voix et suit un autre maître !

Bénissons le bon Pasteurde son aimable invitation.

PREMIER POINT .

Qui veut appartenir à Jésus-Christ ne doit pas suivre le

monde.

Personne ne peut servir deux maîtres , Dieu et le monde 5.

Il y a entre l'un et l'autre opposition complète. L'amour du

monde est incompatible avec l'amour de Dieu, et qui veut

être l'ami du siècle se cotitue l'ennemi de Dieu * . N'aimez

pas le monde ni ce qui est dans le monde , dit l'Esprit-Saint .

Le monde est tout entier dans le mal ; ses modes , ses lois, ses

maximes, ses exemples, ne respirent que le mal . Il n'estime

que l'or et l'argent, la magnificence et les grandeurs, le faste

et les divertissements profanes, le plaisir et la jouissance, les

applaudissements et les louanges. La voie où il marche est

large, spacieuse, semée de roses. On y est à son aise, on ne s'y

gêne pas ; on y rit, on s'y amuse, on y mène une vie de plaisir.

Mais aussi on y oublie son salut, son éternité. Séduit par un

faux éclat de bonheur, on ne songe qu'à plaire au monde et à

s'en faire aimer ; on ne s'entretient que de ses fêtes et de ses

•Oves illum sequuntur, alienum autem non sequuntur. (Joan., x, 4 et 5.)

• Venite ad me, omnes.

*Nemo potest duobus dominis servire. (Matth. , vi, 24.)

•Amicitia hujus mundi inimica est Dei. Quicumque ergo voluerit amicus esse

sæculi hujus, inimicus Dei constituitur. (Jac., IV, 4.)

* Nolite diligere mundum neque ea quæ in mundo sunt. (I Joan. , 11, 15.)

•Mundus totus in maligno positus est. (I Joan. , v, 19.)



104 JEUDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE.

nouvelles, de ses spectacles et de ses sociétés, de tout ce qui

favorise les passions, développe dans le cœur l'amour-propre

et la vanité, l'ambition des honneurs et des richesses . En un

mot, on ne vit que pour le présent et on ne prend pas plus

souci de la vie future que si elle ne devait jamais exister. Or

il est évident qu'en suivant une pareille voie, on ne peut plus

appartenir à Jésus-Christ ; on cesse d'être brebis de son bercail,

et on ne peut espérer d'être introduit par lui dans les pâturages

éternels . Rentrons ici en nous-memes, et examinons si notre

cœur ne recèle pas encore biendes restes de l'esprit dumonde,

l'amour d'une vie sensuelle, la recherche perpétuelle de nos

aises , les inquiétudes du respect humain, les susceptibilités de

l'amour-propre.

SECOND POINT .

Qui veut appartenir à Jésus-Christ doit suivre ses traces .

Ce divin Pasteur nous le déclare lui-même : Mes brebis me

suivent, nous dit-il . Je vous ai donné l'exemple, afin que

vous fassiez comme j'ai fait le premier¹ . Jésus-Christ, voulant

réformer le monde, a voulu que cette réforme se fît par la voie

de l'exemple plus encore que par le langage des préceptes.

Tout chrétien, dit saint Jean, doit marcher sur les traces de

Jésus-Christ . C'est là notre vocation . Conformément à cette

règle, Dieu le Père nous déclare par saintPaul qu'il ne recevra

dans son royaume que ceux qui porteront la ressemblance de

son Fils . Voilà pourquoi l'Apôtre disait aux fidèles : Soyez

mes imitateurs, comme je le suis de Jésus-Christ . Un chré-

tien, dans le langage des Pères, est un autre Jésus- Christ et le

christianisme une imitation de Jésus-Christ. Cette voie bien

différente de celle du monde est étroite , pierreuse, semée d'é-

pines, c'est-à-dire qu'il faut s'y gêner et souffrir ; mais c'est la

voie de Jésus-Christ, et elle mène sûrement au ciel. Que faut-il

4 Joan., XIII, 15.

• Debet sicut ille ambulavit, et ipse ambulare. (I Joan. , 11 , 6.)

*In hoc vocati estis... ut sequamini vestigia ejus. (I Pet., 11, 21.)

•Quos præscivit, et prædestinavit conformes fieri imaginis Filii sui. (Rom. ,

VIII, 29.)

• Imitatores mei estote, sicut et ego Christi. (I Cor. , x1, 1.



ENTRETIEN DE JÉSUS-CHRIST AVEC L'AME. 105

deplus pour nous déterminer à l'embrasser, et nous demander

souvent dans le chemin de la vie : Est-ce ainsi que penserak,

qu'agirait, que parlerait Jésus-Christ ? est-ce là son humilité,

sa charité, sa douceur, sa patience ? Que nous gagnerions à

nous faire souvent cette question !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

VENDREDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain notre troisième devoir envers Jésus-

Christ considéré comme bon pasteur, devoir qui consiste à écou-

ter sa voix ; et nous verrons : 1º que ce bon Pasteur nous

parle ; 2º que nous devons l'écouter; 3º que nous devons lui

obéir et faire ce qu'il nous dit.- Nous prendrons ensuite la

résolution : 1º de nous conserver dans un esprit habituel de

recueillement, pour entendre la parole intérieure de Jésus-

Christ, évitant tout ce qui dissipe et épanche l'âme au dehors ;

2º de ne jamais résister aux bonnes inspirations , et d'obéir

promptement, généreusement, amoureusement à tout ce que

la grâce nous demande. Nous retiendrons pour bouquet spiri-

tuel la parole de David : J'écouterai ce que dira au dedans de

moi le Seigneur, mon Dieu .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Recueillons-nous aux pieds de Jésus le bon pasteur, rendons-

lui tous nos devoirs d'adoration, de louange et d'amour * .

PREMIER POINT.

Jésus le bon Pasteur nous parle.

Ce divin Pasteur nous aime trop pourne pas nous éclairer

de ses conseils en ce que nous avons à faire, nous consoler

• Quid nunc Christus ?

*Oves vocem ejus audiunt .

•Audiam quid loquatur in me Dominus Deus. (PS . LXXXIV, 9.)

▲Adoramus te, benedicimus te, gratias agimus tibi.

4



106 VENDREDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE.

dans nos peines, nous encourager dans nos défaillances, nous

rappeler à l'ordre dans nos écarts. C'est ce qu'il fait tantôt par

les instructions orales ou les lectures pieuses, tantôt par les

bons exemples qu'il nous met sous les yeux ; d'autres fois par

les bonnes pensées qu'il nous suggère, par les touches se-

crètes de sa grâce, les encouragements qu'il nous met au

cœur et les bons mouvements de toute sorte qu'il suscite en

nous. Ces saintes paroles intérieures, nous les prenons quel-

quefois pour un produit de notre fonds, nous nous en savons

bon gré, et notre orgueil s'en félicite. Pardon, bon Pasteur;

nous nous attribuons ce qui est à vous, nous vous volons

votre bien ; je le reconnais maintenant; tout ce qui est sur-

naturellement en nous vient de vous seul; notre fonds mau-

vais ne sait produire que le mal. A vous l'honneur de tout

cequi est bien, à nous la honte et la confusion en tout et tou-

jours¹.

DEUXIÈME POINT.
:

Nous devons écouter la voix de Jésus le bon Pasteur.

Qu'est-ce qu'écouter la voix de Jésus en soi? C'est tenir les

puissances de son âme dans un grand silence intérieur, atten-

tives aux moindres inspirations, recueillies, prosternées en

quelque sorte aux pieds de Jésus comme Marie sœurde Marthe,

pour l'écouter dans un religieux respect. Si le dedans n'est

pas calme et paisible, si le tumulte des choses extérieures y

pénètre, préoccupe, agite et trouble, on n'entendra plus la

voix de Jésus. Car pourquoi parlerait-il à qui n'écoute pas?

De là le malheur de la dissipation, qui prive l'âme de toutes

les grâces; de là la damnation du monde, cet éternel dissipé,

qui pense à tout excepté à son salut et à sonDieu ; de là la

nécessité du recueillement, de la vigilance sur soi-même, qui

ouvre l'oreille du cœur àlavoix intérieure. Quand Jésus trouve

une âme ainsi recueillie, attentive à l'écouter, il lui parle, il

l'éclaire et la touche, il la convertit et la sanctifie : J'écouterai

au dedans de moi, dit le Roi-Prophète, ce que me dira le Sei-

Domino Deo nostro justitia, nobis autem confusio faciei nostræ. (Baruch, 1, 15.)



ENTRETIEN DE JÉSUS-CHRIST AVEC L'AME. 107

gneur mon Dieu ¹ . Parlez , Seigneur, dit le jeune Samuel,

votre serviteur vous écoute . Heureuse l'âme qui écoute ainsi

au dedans . Heureuses les oreilles qui, fermées au bruit du

dehors , s'ouvrent et se tiennent attentives à la parole inté-

rieure . Est-ce ainsi que nous écoutons la voix du bon Pasteur?

Sommes-nous attentifs et vigilants pour ne pas perdre une

seule de ses paroles ?

TROISIÈME POINT.

Il faut obéir à la voix du bon Pasteur.

Quand le bon Pasteur ne trouve en l'âme qu'une volonté la-

che et pusillanime qui n'obéit qu'à ce qui lui plaît, qui recule

devant le sacrifice et laisse de côté ce qui la gêne, l'incommode,

on ne lui revient pas, il se tait, il l'abandonne à sa misère et

ellese perd. Il faut à ce divin Pasteur des âmes fortes et géné-

reuses, disposées à faire ce qu'il leur demande, quoi qu'il leur

en coûte, des âmes auxquelles il dise : Faites, et elles font;

Allez, et elles vont; Parlez, et elles parlent; Gardez le silence,

et elles se taisent. Quand il en trouve de cette sorte, il s'en

empare, les dirige, les anime, les encourage et les fait avancer

àgrands pas dans la route du ciel. C'est ainsi que se font les

saints . Est-ce ainsi que nous obéissons à la grâce ? Que de su-

jets de remords pour le passé ! que de matières à résolution

pour l'avenir !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SAMEDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain les trois vertus spéciales que Jésus

le bon Pasteur demande à ses brebis, savoir : 1º l'innocence;

2º la douceur; 3º la docilité.-Nous prendrons ensuite la ré-

olution : 1º de mettre beaucoup de simplicité etde douceur

* Audiam quid loquatur in meDominus Deus.

• Loquere, Domine, quia audit servus tuus. (IReg., m, 10.)

Beata anima quæ Dominum in se loquentem audit. (III Imit. , 1, 1.)

*Beatæ plane aures quæ non vocem foris sonantem, sed intus auscultant ve-

ritatem docentem. (Ibid.)



108 SAMEDI DE LA DEUXIÈME SEMAINE.

dans tous nos rapports avec le prochain; 2º d'aimer à prendre

avis d'autrui et à joindre ainsi la sagesse des autres à notre

propre sagesse . Notre bouquet spirituel sera la parole de Notre-

Seigneur : Apprenez de moi à être doux et humble decœur ¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Revenons encore aux pieds de Jésus le bon Pasteur, adorons-

le, aimons-le, prions-le de nous instruire sur les vertus qu'il

demande à ses brebis .

PREMIER POINT.

La première vertu que nous demande le bon Pasteur, c'est

l'innocence .

De tous les animaux, la brebis est le moins malfaisant . Elle

va tranquillement son chemin dans les pâturages où on la

mène, sans attaquer personne, sans se battre avec les autres

brebis : c'est la figure de l'innocence qui ne fait mal à per-

sonne, de cette innocence qui est la première condition que

le bon Pasteur exige de ses brebis. Il veut qu'on ne fasse jamais

peine à autrui, qu'on soit sans envie, sans inimitié, sans aver-

sion pour les autres, qu'on ne veuille jamais le mal, qu'on le

fasse moins encore, et que la candeur et l'innocence président

à tous les actes de la vie, à tous les desseins et projets , de telle

sorte qu'au lieu d'avoir à se plaindre de nous, tous soient heu-

reux de leurs rapports avec nous. Avons-nous ce premier ca-

ractère de la brebis du bon Pasteur?

DEUXIÈME POINT.

La douceur, autre vertu quedemande le bon Pasteur dans

ses brebis .

La brebis est essentiellement douce, et si douce que, sans se

plaindre, elle se laisse ôter la laine et conduire à la boucherie.

Si donc Notre-Seigneur nous appelle ses brebis, c'est pour que

nous en portions le caractère principal, qui est la douceur. Lui-

• Discite a me quia mitis sum et humilis corde.



LES TROIS VERTUS DES BREBIS DU BON PASTEUR. 109

même a paru sur la terre avec la douceur de la brebis , et il

ne reconnaîtra pour ses brebis que celles qui seront marquées

au cachet de cette douceur. Pour arriver là, il faut sans doute

mortifier les passions qui portent à l'impatience, réprimer les

désirs qui se fâchent s'ils ne sont satisfaits, réformer le carac-

tère qui est susceptible, avoir un cœur tout de charité qui

aspire à faire plaisir au prochain en toutes choses . Mais qu'on

est bien dédommagéde la peine par la tranquillité d'âme que

l'on goûte, par la paix avec Dieu, avec le prochain, avec soi-

même, qui en est dès ici-bas la récompense ! Heureux les

cœurs doux parce qu'ils posséderont la terre . Faisons-en

l'expérience. La douceur nous gagne des amis; le manque de

douceur nous suscite toujours des peines .

TROISIÈME POINT.

La docilité, dernière vertu que demande le bon Pasteur

dans ses brebis .

Unebrebis se laisse conduire sans peine, elle s'attache à son

pasteur, elle suit sa voix ou l'indication de sa houlette, et, si

elle s'égare, elle revient dès que le pasteur la rappelle. Il y a

dans cette docilité de la brebis une grande leçon. La docilité à

se laisser conduire par l'obéissance est le caractère le plus dis-

tinctif de la vraie et solide piété . C'est là la voie sûre, le

chemin royal du salut que Jésus-Christ nous a tracé par son

exemple . Avec cette docilité on est toujours en paix, toujours

content, toujours assuré d'être dans la bonne voie ; tandis

qu'avec l'attache à son propre sens, à sa propre volonté on fait

toujours fausse route; personne ne se suffit à soi-même, dit

saint Basile ; et c'est une folie, ajoute saint Bernard, de vou-

loir s'établir soi-même maître de sa conduite". Sans la docilité

1

Tanquam ovis ad occisionem ductus est; et sicut agnus coram tondente se,

sine voce, sic non aperuit os suum. (Act., VIII, 32.)

* Per omnia omnibus placeo, non quærens quod mihi utile est, sed quodmul-

tis. (I Cor. , x, 33.)

* Beati mites quoniam ipsi possidebunt terram. (Matth. , v, 4.)

•Erunt omnes docibites Dei . (Joan. , vi, 45.)

•Factus est omnibus obtemperantibus sibi causa salutis æternæ. (Web., v. &

• Nemo sibi sufliciens est ad electionem utilium. (Orat. de Felic.)

Epist. LXXXVII.

М. Н.-T. II. 7



110 TROISIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES .

à se laisser conduire, toute piété est fausse et mal entendue :

ce n'est qu'orgueil et présomption. Quelles sont nos disposi

tions à ce sujet ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

TROISIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT JEAN , XVI , 16.

En ce temps-là, Jésus dit à ses disciples : Encore un peu de temps et

vous ne me verrez plus : et un peu de temps après vous me reverrez, parce

que je m'en retourne à mon Père . Là-dessus ses disciples se dirent les uns

aux autres : A quoi tend ce discours qu'il nous tient : Après un peu de temps

vous ne me verrez plus ; puis, un peu de temps après, vous me reverrez,

parce que je m'en retourne à mon Père ? Ils disaient donc : Que signifie

cette parole : Encore un peu de temps ? Nous ne savons ce qu'il veut nous

dire. Mais Jésus, connaissant qu'ils voulaient l'interroger, lewr dit : Vous êtes

inquiets parmi vous de ce que j'ai dit : Après un peu de temps vous ne me

verrez plus, et un peu de temps après vous me reverrez . En vérité, en vé-

rité, je vous le dis : Vous pleurerez et vous gémirez, et le monde sera

dans la joie pendant que vous serez dans la tristesse ; mais votre tristesse

se changera en joie. Quand une femme enfante, elle est dans la tristesse

envoyant son heure arriver ; mais, dès qu'elle a enfanté un fils, elle ne se

souvient plus de ses maux dans la joie qu'elle ressent d'avoir mis ur

homme au monde. Ainsi, vous avez maintenant de la tristesse ; mais je

vous reverrai ensuite, et votre cœur se réjouira, et personne ne pourra

vous priver de votre joie.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain trois sujets de consolation qu'offre

l'évangile du jour aux âmes éprouvées par la souffrance: 1º les

souffrances d'ici-bas sont courtes ; 2º chrétiennement suppor-

tées, elles sont la source des plus grands biens; 3º elles sont

préférables à toutes les joies dumonde.-Après ces considéra-

tions , nous prendrons la résolution : 1º d'accepter de bon cœur

toutes les peines qui se présenteront dans la journée; 2º de re-

garder en pitié toutes les prospérités et toutes les joies du

monde, comme fausses et vaines. Notre bouquet spirituel
-



VIE D'ÉPREUVES. 111

sera le mot de l'Évangile : Le monde se rejouira, et vous,

vous serez dans la peine; mais votre tristesse se changera en

une joie que rien ne pourra vous enlever¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ, le bon maître et pasteur de nos âmes ;

il voit de loin les persécutions, les souffrances, les épreuves de

tout genre qui attendent ses chers disciples ; il s'en émeut, et

leur adresse dans l'évangile de ce jour les paroles les plus

propres à les consoler et à les encourager. Remercions-le de

ces bonnes paroles, et prions-le de nous en donner l'intelli-

gence et l'amour.

PREMIER POINT .

Les souffrances de cette vie sont courtes .

Un peu de temps, dit Jésus-Christ, et après m'avoir perdu

vous me reverrez 2. Il ne s'agit donc ici-bas que d'épreuves de

courte durée, modicum. Il est vrai qu'elles semblent longues

pendant qu'on les endure. Unjour, une nuit, une heure même

quelquefois de souffrances paraissent si longues ! Mais il y a

trois moyens d'abréger la durée de nos épreuves. Le premier

moyen, c'est de ne pas ajouter à la douleur présente les dou-

leurs d'un avenir inconnu que peut-être nous ne verrons ja-

mais. A chaque moment suffit son mal : pourquoi se préoc-

cuper d'un lendemain qui est incertain? pourquoi supposer

que ce lendemain, s'il existe pour nous, ne sera pas dans des

conditions meilleures que le moment présent ? Acceptons ce

moment présent sans penser au suivant ; nos souffrances alors

ne nous paraîtront plus que de peu de temps, modicum . - Le

second moyen, c'est d'envisager le temps et l'éternité ensem-

ble, et non point séparément. Envisagée ainsi, oh! que la souf-

france nous apparaîtra de courte durée ! Du fond de l'éternité,

-

Mundus gaudebit, vos autem contristabimini ; sed tristitia vestra vertetur

ingaudium.... et gaudium vestrum nemo tollet a vobis. (Joan. , xvı, 20, 22. )

*Modicum, et non videbitis me: et iterum modicum, et videbitis me. (Joan. ,

IVI,17.)



112 TROISIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES.

du fond de cent millions de siècles, la durée de nos épreuves

nous apparaîtra à peine comme un éclair qui disparaît pres-

qu'en même temps qu'il a brillé, comme le jour d'hier qui

n'est déjà plus .- Notre-Seigneur dans son amour nous offre

un troisième moyen d'abréger le temps de la souffrance ; il nous

permet de l'entremêler de certains délassements qui fassent

diversion à la douleur, à la condition que ces délassements

soient en eux-mêmes irréprochables, qu'on s'y livre sans pas-

sion, qu'on s'y propose un but chrétien, tel qu'une honnête

récréation ou le plaisir du prochain, et enfin qu'on n'y consa-

cre pas plus de temps que ne le permettent nos devoirs d'état

ou nos exercices de piété et de charité. Usons-nous de ces trois

moyens d'abréger nos souffrances?

DEUXIÈME POINT.

Les souffrances sont pour lejuste la source desplus grands

biens .

Vous pleurerez, vous gémirez, vous serez dans la tristesse,

dit Jésus-Christ à ses apôtres . Or, lui qui les aimait tant ne

les aurait pas soumis à de telles épreuves s'il n'eût vu sous

ces épreuves des trésors cachés. C'est qu'en effet la souffrance

détache le cœur de la terre, tandis que la jouissance l'y atta-

che. La souffrance nous fait penser à Dieu et à notre salut,

tandis que la prospérité et les plaisirs nous les font oublier ; la

souffrance est une expiation du passé mille fois plus douce que

celle du purgatoire, réservée à qui n'aura pas fait, avant la

mort, une pénitence suffisante. La souffrance est un préserva-

tif contre les fautes à venir où nous entraîneraient nos destinées

disposées au gré de nos sensualités et de nos attaches. La souf-

france enfin est un présage de prédestination par la resseın-

blance qu'elle nous donne avec Jésus-Christ souffrant *. Vive

donc la croix , vive la souffrance qui nous procure de si grands

biens ! Si nous ne trouvons pas en nous cet amour de la croix ,

demandons-le à Notre-Seigneur ; c'est un sentiment éminem-

ment chrétien.

1 Tanquam dies hesterna quæ præteriit. (Ps. Lxxxix, 4. )

• Si compatimur, ut et conglorificemur. (Rom., VIII , 17.)



VIE D'ÉPREUVES.
113

TROISIÈME POINT.

Les souffrances chrétiennementsupportées sont préférables

auxvainesjoies du monde.

Tous les plaisirs du monde ne sauraient contenter le cœur .

Ce n'est qu'un bonheur apparent sous lequel sont cachés les

chagrins et les remords ; et encore au moment de la mort,

cette fausse joie se convertira en une effroyable tristesse. Alors le

passé représentera toutes les fautes commises, tout le temps

perdu, toutes les occasions de faire le bien manquées : le pré-

sent déchirera le cœurpar la nécessité de quitter tout ce qu'on

auraaimé ; etl'avenirjettera l'âme dans une indicible épouvante

en lui montrant le jugement qui l'attend, suivi d'un enfer

éternel. Les justes, au contraire, parmi les souffrances insépa-

rables de la vie présente, sont consolés 1º par les espérances

de laviefuture : Sur les débris du monde en ruines, dit saint

Cyprien, nous sommes calmes, patients, toujours les mêmes ;

ni les adversités ne nous abattent, ni les maladies ne nous font

murmurer, parce que nous comprenons que la félicité infinie

qui nous attend vaut bien la peine d'être achetée par les croix

d'ici-bas. Ils sont consolés 2º par les douceurs de la grâce et ces

témoignages de la bonne conscience qui faisaient dire à saint

Bernard : Les mondains voient la croix, ils ne voient pas l'onc-

tion qui la rend délicieuse 1. Puis enfin, à la mort, leur tris-

tesse se change en une joie immense et éternelle . Qui , après

cela, n'aimera la souffrance, ou, au moins, ne l'acceptera avec

résignation?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

LUNDI DE LA TROISIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Comme d'après nos méditations de la semaine dernière, nous

devons connaître et imiter Jésus-Christ, nous étudierons de-

•Crucem vident, unctionem non vident .

•Tristitia vestra vertetur in gaudium.... et gaudium vestrum nemo tollet a

vobis. (Joan. , XVI, 20, 22.)



114 LUNDI DE LA TROISIÈME SEMAINE.

main sa vie intérieure, que l'œil humain n'a pas vue, mais qui

n'en appelle que davantage nos méditations. L'auteur de l'Imi-

tation nous enseigne en deux mots ce que c'est que la vie inté-

rieure. Elle consiste, dit-il, à tenir son cœur : 1º recueilli en

Dieu ; 2º dégagé de toute autre attache 1. Nous verrons comme

l'âme sainte de Jésus-Christ a satisfait à ces deux conditions .

-Notre résolution sera 1º de nous appliquer de tout cœur à la

vie de recueillement et d'union à Dieu; 2º de réprimer la

licence des sens et de l'imagination, qui est le principe de la

vie dissipée. Notre bouquet spirituel sera ces deux mots, Dieu

seul, qui résument les deux points de notre méditation.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'âme sainte de Notre-Seigneur toute recueillie en

Dieu ; l'adorer, l'aimer, le bénir, suivre en tout son bon plaisir,

et le prier pour le genre humain coupable, c'était là toute sa

vie. Dans cette sainte âme, point de légèreté ni de dissipation ;

Dieu seul était tout pour elle. Rendons-lui, en ce sublime état,

nos devoirs d'adoration et de louange.

PREMIER POINT.

L'âme sainte de Jésus-Christ se tenait toujours recueillie

en Dieu.

C'était un merveilleux spectacle aux regards de Dieu et de

ses anges que l'Intérieur de Jésus, toujours recueilli en la di-

vinité qui habitait substantiellement en lui. Je ne suis pas

seul, disait-il souvent ; mon père est avec moi ; je suis dans

mon Père comme mon père est en moi, agissant et vivant en

moi, dirigeant tous mes mouvements et tous mes actes , inspi-

rant toutes mes paroles , présidant à toutes mes démarches *.

•AmbularecumDeo intus, nec aliqua affectione teneri foris, status est interni

hominis. (II Imit., VI, 4.)

*Solus non sum, sed ego et qui misit me, Pater. (Joan., VIII, 16.)

Pater in me manens ipse facit opera. (Joan., χιν, 10. )

•Ipse mihi mandatum deditquid dicam et quid loquar. (Joan., xn, 49.)

*A meipso facio nihil. (Joan., VIII, 28.) Pater meus usque modo operatur

et ego operor (Joan. ,v. 17.)



VIE INTÉRIEURE DE NOTRE-SEIGNEUR. 115

Il n'y avait pas jusqu'aux moindres actes de son entendement,

jusqu'aux moindres jugements de son esprit, qui ne procédas-

sent de cette union sacrée 1. Ainsi cette sainte âme se tenait

continuellement unie à Dieu par toutes ses pensées et toutes

ses affections , ne se proposant que Dieu en toutes choses, n'es-

timant et n'aimant que Dieu, sans que rien pût la distraire de

cette sainte union, ni les nouvelles et les révolutions de la

terre, ni les mouvements divers de ce bas monde, qu'elle

voyait fort au-dessous d'elle, et qu'elle dominait de la région

plus haute où elle habitait, du sein de Dieu où elle vivait tout

entière. Rapprochons-nous de ce beau modèle : hélas ! combien

les écarts de notre imagination, les évagations de notre esprit,

les attaches de notre cœur, la dissipation de nos sens , nous

jettent loin de cette vie recueillie en Dieu ! Nous pensons à

toutes les bagatelles d'ici-bas , à toutes les nouvelles, à toutes

les rêveries qui nous passent par la tête ; et nous oublions Dieu

qui ne nous oublie jamais, Dieu en qui nous sommes et qui

est en nous ! Humilions-nous et confondons-nous d'un tel oubli.

SECOND POINT .

L'âme sainte du Sauveur vivait dans un détachementpar-

fait de tout ce qui n'est pas Dieu .

Cette âme admirable, voyant d'une part les infinies perfections

de Dieu, de l'autre le néant de la créature, n'apercevait hors de

Dieu rien qui pût captiver ou intéresser son cœur. Lajouissance

ou la privation, l'honneur ou l'obscurité, la louange ou le mé-

pris, tout lui était égal ; Dieu seul lui était toutes choses . En

elle point d'attache à quoi que ce soit ; point de désirs, point

de volonté propre : Je ne vis pas pour moi, disait-elle, mais

pour mon Père ; je ne cherche point ce qui me plaît, mais

uniquement ce qui lui plaît ; sa volonté très-sainte est ma vie,

* Si judico ego, judicium meum verum est, quia solus non sum; sed ego,

etqui misitme, Pater. (Joan., VIII, 16.)

• Deus meus et omnia .

*Ego vivo propter Patrem. (Joan., vı, 58.)

•Non quæro voluntatem meam, sed voluntatem ejus qui misit me. Joan.,v,



116 MARDI DE LA TROISIEME SEMAINE.

ma nourriture , son bon plaisir est la règle de tous mes

actes . Quoi qu'il m'en coûte, que jamais rien ne se fasse

commeje le veux ; de sorte, ô vie divine, ô sainteté qui dut

bien ravir le cœur de Dieu, que Notre-Seigneur, en toute sa vie,

ne dit pas une parole, ne fit pas un acte que sous la direction

de la divinité qui était en lui. Il y avait bien en sa personne

sacrée une volonté humaine et une volonté divine; mais l'une

s'unissait amoureusement à l'autre par un acte distinct et créé,

lavolontéhumaine s'abîmait dans l'amour de la volonté divine,

de telle manière que de deux causes distinctes résultait un

même effet également voulu, sans jamais aucune recherche de

soi ni des créatures . Est-ce ainsi que nous sommes à Dieu sans

partage? Quelle matière d'examen etde retours surnous-mêmes !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MARDI DE LA TROISIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous continucrons d'étudier la vie intérieure de Jésus-Christ,

et nous ia considérerons dans ses deux principes fondamen-

taux, qui sont : 1º l'esprit d'oraison ; 2ºl'esprit de sacrifice.-

Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de faire notre oraison

exactement chaque matin avant toute autre action; 2º de faire

volontiers les sacrifices, petits ou grands, que la grâce nous

inspirera ou que les événements nous demanderont . Notre bou-

quet spirituel sera le mot de saint Paul : Marchez d'une ma-

nière digne de Dieu, faisant en toutes choses son bon

plaisir .

• Meus cibus est, ut faciam voluntatem ejus . (Joan., iv, 34.)

• Quæ placita sunt ei facio semper. (Joan. , VIII, 29.)

•Verumtamennonsicut ego volo, sed sicut tu. (Matth., xxvi, 39.)

•Ambuletis digne Deo, per omnia placentes. (Coloss., 1, 10.)



PRINCIPES DE LA VIE INTÉRIEURE. 117

MEDITATION POUR LE MATIN

Pénétrons par la pensée avec un religieux respect dans la

sainte âme de Jésus . Honorons-la comme la source et le modèle

dela vie intérieure¹, comme la douce lumière qui réjouit les

regards de Dieu à travers les ténèbres du monde , comme u

océan de grâces dont la plénitude se déborde sur nous .

PREMIER POINT .

L'oraison, premier principe de la vie intérieure en Jésus-

Christ.

L'âme de Jésus-Christ, par la vision intuitive dont elle jouis-

sait, ne se bornait pas à être toujours en présence de Dieu ; par

l'oraison elle lui parlait et entretenait avec lui un saint com-

merce. Cette oraison commença dès le premier moment de

l'incarnation dans le ravissement de l'extase, se continua toute

sa vie et se continuera toute l'éternité. Si, pendant sa vie mor-

telle, il passait les nuits en prière , s'il allait sur les montagnes

ou dans le désert vaquer à ce saint exercices, c'était unique-

ment pour prêcher d'exemple à tous les siècles la nécessité de

l'oraison . Car, quant à lui, son oraison ne connaissait point

d'interruption ; jour et nuit, il vivait dans des abaissements

profonds de tout son être devant l'excellence infinie de l'être

divin, de sa petitesse devant l'immensité de Dieu, de sa dépen-

dance devant la souveraineté de Dieu, de sa bassesse devant la

divine majesté. C'étaient dans son cœur des adorations , des

louanges qui ravissaient toute la cour céleste, heureuse d'y

acquiescer par l'amen éternel ; c'étaient des affections brû-

lantes , des épanchements d'amour, auxquels Dieu répondait

arun amour toujours nouveau. Dans cette fervente oraison ,

qui embrassait et embrasse encore tous les intérêts du globe,

Jésus entend d'une part la voix de nos crimes qui montent au

ciel crier vengeance, et il l'étouffe par le cri plus puissant de

* In ipso vita erat. (Joan. , 1, 4.)

* Et lux in tenebris lucet. (Ibid. , 5.)

* Et de plenitduine ejus nos omnes accepimus. (Ibid., 16.)

•Erat pernoctans in oratione Dei . (Luc., v., 12.)

•Secedebat in desertumet orabat. (Luc. , v, 16.)
7.



118 MARDI DE LA TROISIÈME SEMAINE .

sa prière qui fait tomber la foudre des mains de Dieu ; de l'autre

il reçoit les hommages et les prières de tout le peuple chrétien,

les revêt de ses mérites et les offre ainsi divinisés à son Père .

Oh! qu'elle est admirable, l'oraison de l'âme sainte de Jésus-

Christ ! Comme elle y entretient et perfectionne sans cesse la

vie intérieure et l'union à Dieu ! O oraison, trésor de l'âme,

trait d'union entre le ciel et la terre, vous êtes un avant-goût

du Paradis. Est-ce là le cas que nous en faisons ?

SECOND POINT.

L'esprit de sacrifice, second principe de la vie intérieure

en Jésus-Christ.

Sans l'esprit de sacrifice, la nature qui se recherche, les objets

extérieurs qui nous distraient, les attaches qui nous tirent vers

la terre, les désirs qui nous captivent, tout tend à nous faire

vivre dans une éternelle dissipation; la vie intérieure n'est

possible qu'à la condition du sacrifice. Jésus-Christ commença

às'immoler en commençant à vivre; dès ce moment, il se re-

garda comme une victime destinée au sacrifice, et se tint devant

son Père dans une disposition habituelle d'holocauste, heureux

de procurer par le même acte, à Dieu une gloire infinie, au

monde le salut, à tous les siècles un exemple. Sur ce beau

modèle, nous devons renoncer intérieurement à la propriété de

notre corps et de nos sens, de notre esprit et de notre cœur,

plus encore de nos biens extérieurs, et faire de toutes ces choses

à Dieu un sacrifice complet, sans aucune rapine dans l'holo-

causte¹. Nous devons n'en plus user qu'en vuede Dieu et selon

Dieu, et nous redire souvent : Tout cela ne m'appartient pas ;

tout cela est à Dieu . C'est à Dieu à en disposer comme il lui

plaît, comme c'est à moi à trouver bon tout ce qu'il veut, à faire

toujours ce qui me semblera le plus conforme à son bon plaisir,

et me tenir devant lui dans une perpétuelle dépendance, dans

un état de sacrifice et d'holocauste. Ce n'est que par là que se

forme et se perfectionne en l'âme la vie intérieure. Demandons

à Dieu de bien comprendre ces vérités .
Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

▲ Odio habens rapinam in holocausto. (Isai., Lx1 , 8.;



OBLIGATION DE LA VIE INTÉRIEURE. 119

MERCREDI DE LA TROISIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir appris de l'exemple de Notre-Seigneur en quoi

consiste la vie intérieure, nous verrons que cette vie est : 1º un

devoir de raison ; 2º un devoir de foi.-Nous prendrons ensuite

la résolution : 1º d'éviter tout ce qui dissipe, et de nous rap-

peler de temps en temps la présence de Dieu par un momentde

recueillement et de réflexion; 2º de mêler à nos diverses occu-

pations l'usage fréquent des oraisons jaculatoires et surtout la

pratique d'offrir à Dieu chacune de nos actions. Notre bouquet

spirituel sera la parole de Jacob : Le Seigneur est vraiment ici

etje n'y pensaispas¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'âme sainte de Jésus-Christ toujours parfaiteinent

recueillie en Dieu, toujours louant, glorifiant, aimant ses per-

fections adorables ; et offrons-lui tous les hommages dont nous

sommes capables . Prions-le de nous faire entrer dans ses sen-

timents et dans sa pratique .

PREMIER POINT.

La raison nous fait une loi de la vie intérieure.

Par cela seul que la raison nous montre Dieu présent au

fond de notre cœur aussi bien que dans les splendeurs des

saints, elle nous impose le devoir de penserà lui, de respecter

sa présence, de lui parler, de l'adorer, le louer, le remercier,

lui demander sagrâce et solliciter le pardonde nos fautes ; elle

nous prescrit d'écouter dans un saint recueillement sa pa-

role intérieure qui suggère tantde bonnes pensées etde bons

sentiments à qui veut l'entendre ; elle nous dit enfinde nous

appliquer à lui plaire par l'offrande de nos actions, par le sa-

•Vere Dominus est in loco isto, et ego nesciebam. (Gen., xxv , 16.)



120 MERCREDI DE LA TROISIÈME SEMAINE.

crifice de nos volontés, de nos goûts et de tout ce que nous

sommes, par la pratique des vertus, surtout de l'humilité qui

nous abaisse devant ses grandeurs, et de l'amour divin quinous

élève jusqu'à lui, pour ne plus fairequ'un même cœurdu sien

et du nôtre. On s'étonne que des anachorètes aient passé des

moitiés de siècle dans une caverne, sans commerce avec les

hommes : mais, si l'on connaissait combien vaut la société de

Dieu à qui ils tenaient compagnie jour et nuit au fond de leur

cœur, et combien les créatures ne sont rien pour une âme qui

a le Créateur avec soi, on s'étonnerait bien plutôt de voir

l'homme penser tant aux créatures, et si peu à son Dieu qui

l'accompagne partout, s'occuper si avidement et si continuelle-

ment de ce qui n'est rien, si rarement et si froidement de

celui qui est tout. Oh ! qu'il faut que le péché nous ait obscurci

le sens pour que nous en soyons venus à oublier, comme nous

le faisons, ce grand Dieu dont la présence nous investit et nous

pénètre, et à lui préférer la pensée des choses misérables d'ici-

bas et des fantômes mêmes de notre imagination !

SECOND POINT .

La foi nous fait une loi de la vie intérieure.

De même, dit Jésus-Christ, que le sarment tire savie de son

union avec la vigne en recevant d'elle ce qu'il y a de plus in-

térieur en elle, la séve, le suc dont elle vit elle-même ; ainsi vous

ne pouvez vivre spirituellement qu'autant que vous demeurerez

unis à moi¹. Si vous ne demeurez en moi, continue-t-il, vous

serez jetés dehors comme le sarment sec et stérile qu'onjette

au feu. Conséquemment à cette doctrine, l'apôtre saint Paul

nous dit : Formez en vous un intérieur semblable à celui de

Jésus- Christ' ; renouvelez de jour en jour en vous l'homme

intérieur à proportion que l'homme extérieur se dissout et

s'en vas . Je tombe à deux genoux devant Dieu le Père, dit-il

• Sic nec vos, nisi in me manseritis. (Joan., xv, 4 et seq.)

•Hoc sentite in vobis quod et in Christo Jesu. (Philip . , 1, 5.)

• Renovamini spiritu mentis vestræ . (Eph. , 1v, 23.) Licet is qui foris est noster

homo corrumpatur, tamen qui intus est renovatur de die in diem. (II Cor. ,1v,16.)



EXCELLENCE DE LA VIE INTÉRIEURE. 121

aux Éphésiens, le conjurant de fortifier en vous l'homme in-

térieur par la vertu de son esprit, et de faire habiter Jésus-

Christ dans vos cœurs par lafoi vive, parune charitéardente

qui vous enracine dans ce divin intérieur¹ . Car si quelqu'un

n'a pas l'esprit de Jésus- Christ, il n'est pas chrétien . C'est

qu'en effet il n'y ad'action chrétienne que celle qui est faite

dans l'esprit de Jésus-Christ, sur le modèle de Jésus-Christ et

en union avec Jésus-Christ . Or, la vie intérieure négligée, on

agit sans vue de foi, sans aucune pensée de Jésus-Christ, en

dehors de Jésus-Christ comme s'il n'existait pas. N'est-ce pas

ainsi trop souvent que nous agissons ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

JEUDI DE LA TROISIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain l'excellence de la vie intérieure,

et, pour la comprendre : 1º nous la comparerons avec la vie

extérieure, qui estla vie du monde ; 2º nous verrons qu'elle

élève le chrétien à la hauteur de la vie divine en Jésus-Christ.

-Nous prendrons ensuite la résolution : 1º d'éviter tout ce

qui nous dissipe ou nous attache, comme certaines sociétés ou

certaines conversations ; 2º de nous pénétrer de l'esprit de Jé-

sus-Christ en nous demandant souvent : Est-ce ainsi que par-

lerait ou agirait Jésus-Christ? Est-ce là l'esprit ou l'intention

qui dirigerait ses paroles ou ses actes ? Notre bouquet spirituel

sera le mot de saint Jean : Dieu a envoyé son Fils unique dans

le monde, afin que nous vivions de sa vie * .

•Flecto genua mea ad Patrem D. N. J. C..., utdetvobis.. virtute corroborari

per Spiritum ejus in interiorem hominem, Christum habitare per fidem in cor-

dibus vestris, in charitate radicati et fundati. (Eph. , III, 14-17.)

* Si quis spiritum Christi non habet, hic non est ejus. (Rom., VIII, 9.)

•Per ipsum et cum ipso et in ipso.

• Filium suum unigenitum misit Deusin mundum, utvivamusper eum. (IJoan. ,

IV,9.)



122 JEUDI DE LA TROISIÈME SEMAINE.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Prosternons-nous en esprit devant Jésus-Christ ; adorons-le

comme l'auteur, le fondateur et le modèle de la vie intérieure,

de cette vie qui commence ici-bas par la grâce, se continue et

se consomme dans le ciel par la gloire. Faisons à ses pieds le

sacrifice de notre dissipation, ce grand ennemi de la vie de

Jésus-Christ en nous ; et prions-le de nous en corriger, afin que

nous ne vivions plus que de sa vie.

PREMIER POINT .

Comparaison dela vie intérieure avec la vie tout extérieure

du monde.

Qu'est- ce que la vie extérieure ? C'est la vie de ce que saint

Paul appelle le vieil homme, l'homme de péché, l'homme ani-

mal , le vieil Adam, tout rempli de l'esprit et des inclinations

de ce malheureux père. Esclave comme lui de ses sens,

l'homme extérieur ne songe qu'aux choses de ce monde et ne

penseguère à celles du ciel. Les choses sensibles l'attirent, le

distraient, le dissipent si fort, qu'il a peine à rentrer en lui-

même pour comprendre ce qui regarde Dieu et le salut; il

est tout au dehors, presque jamais au dedans ; tout dans les

choses basses de la terre, presque jamais aux grandes choses

du ciel ; tout au temps et à ce qui passe, presque jamais à

l'éternité et à ce qui demeure toujours. Il en est tout autre-

ment de l'homme qui vitde la vie intérieure. Par cette bien-

heureuse vie, le chrétien devient l'homme du ciel, parce que

ses pensées , ses affections, ses désirs, au lieu de ramper sur la

terre, s'élèvent jusque dans les cieux. Par elle, il devient

l'homme spirituel, parce que, laissant au-dessous de lui,

comme indignes de lui, les inclinations de la nature corrom-

pue, il foule aux pieds ses passions ; et, si elles se révoltent,

il les écrase : il ne s'attache qu'à Dieu, il ne veut que Dieu,

et met tout son bonheur à penser à Dieu. Quelle différence

entre ces deux vies ! La première est toute terrestre et ani-

male : ce n'est qu'amour de soi, orgueil, vanité, impatience,

paresse, goûts des plaisirs et des jouissances de la chair,



EXCELLENCE DE LA VIE INTÉRIEURE. 123

et, après cela, la mort¹; la seconde est céleste et angélique ;

elle nous retire des objets sensibles, nous rappelle au dedans

de nous pour nous y occuper de Dieu, remplit notre esprit des

lumières de la foi, notre cœur des ferveurs de la dévotion.

C'est la vie des prédestinés et des enfants de Dieu ; ç'a été la

viede tous les saints depuis la naissance de l'Église, et c'est

encore la vie des âmes choisies qui font l'honneur de la

religion. Aspirons à une vie si belle et travaillons à la former

en nous.

SECOND POINT.

La vie intérieure élève le chrétien à la hauteur de la vie

divine en Jésus-Christ.

Saint Paul nous décrit admirablement la vie divine que réa-

lise en nous la pratique de la vie intérieure. Ce n'est plus moi

qui vis, dit-il, c'est Jésus-Christ qui vit en moi . Ce n'est plus

moi, c'est-à-dire, ce n'est plus l'enfant d'Adam, le vieil homme

àla vie tout extérieure, aux inclinations basses et terrestres ;

mais c'est Jésus-Christ qui vit en moi ; ses pensées sont mes

pensées, son cœur est mon cœur, en ce sens que je n'aime que

ce qu'il aime, je ne veux que ce qu'il veut. Jésus-Christ est ma

vie , et il doit être aussi la vôtre, dit-il aux fidèles , c'est-à-

dire que, comme l'âme est la vie du corps, dont elle meut tous

les sens, les yeux pour regarder, la langue pour parler, les

mains pour agir, les pieds pour marcher, ainsi Jésus-Christ,

notre vie, doit faire en nous ce qu'il lui plaît sans trouver de

notre part aucune résistance; il doit régler les mouvements

de notre corps en les contenant dans la modestie et la bien-

séance, gouverner notre langue pour qu'elle ne dise rien de

mal, nos mains pour qu'elles vaquent aux bonnes œuvres,

notre esprit pour qu'il n'ait que de saintes pensées, notre

cœur pour qu'il n'ait d'autres sentiments que les siens . Nous

• Si secundum carnem vixeritis, moriemini. (Rom. , VIII, 13.)

•Vivo jam non ego, vivit vero in me Christus. (Galat. , 11, 20.)

•Mihi vivere Christus est. (Philip., 1. 21.)

• Christus ... vita vestra. (Col., III , 4.)

•Hoc sentite in vobis quod et in Christo Jesu. (Philip. , 1, 5.)



124 VENDREDI DE LA TROISIÈME SEMAINE .

sommes entés sur Jésus-Christ , dit le même apôtre. Or la

greffe devient une même chose avec l'arbre sur lequel elle est

entée ; elle vit de la même vie; la même séve l'alimente. C'est

ainsi que nous devons vivre d'une même vie avec Jésus-Christ,

n'avoir avec lui qu'un principe commun de nos actes et de nos

volontés , mêmes vues, mêmes intentions, mêmes sentiments

en tout et pour tout. Enfin, continue saint Paul, Jésus-Christ est

notre chef et nous sommes ses membres . Or la tête et les

membres doivent vivre de la même vie; et comme de la tête la

vie découle sur tous les membres inférieurs, ainsi la vie divine

doit découler de Jésus en nous. Comme nous ne formons avec

lui qu'un même corps, nous ne devons faire avec lui qu'un

même esprit et un même cœur. Un même corps et deux esprits

différents seraient une monstruosité. Nous devons donc penser

en tout comme Jésus-Christ, aimer ce qu'il aimait, rien de

plus, rien de moins, nous inspirer en tout de ses sentiments,

animer tous nos actes des mêmes intentions, et tenir notre in-

térieur comme il tenait le sien, toujours recueilli en Dieu. Telle

est la grande vie chrétienne qui, selon saint Jean, a été le

but de l'incarnation du Verbe ; et quiconque ne vit pas de

cette vie n'est pas chrétien . Qu'elle est belle, cette vie divine,

et combien elle est digne de notre ambition, de nos efforts et

denos prières !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

VENDREDI DE LA TROISIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Pour nous pénétrer toujours davantage de l'excellence de la

vie intérieure, nous considérerons demain son influence sur

• Complantati facti sumus. (Rom. , v1, 5.)

•Christus caput est Ecclesiæ... membra sumus corporis ejus. (Ephes. , v, 23

et30.)

* Deus Filium suum unigenitum misit in mundum, ut vivamus per eum.

(1 Joan ., Iv, 9.)

•Si quis spiritum Christi non bet, hic non est ejus. (Rom., VIII , 9.)



BONHEUR DE LA VIE INTÉRIEURE. 125

notre bonheur, même ici-bas, et nous verrons : 1º le bonheur

de l'âme qui vit de la vie intérieure ; 2º le malheur de l'âme

qui ne vit pas de cette vie divine .-Nous prendrons ensuite

la résolution : 1º de veiller sur nos sens, nos imaginations et

nos pensées inutiles, pour ne pas nous laisser entraîner à la

dissipation ; 2º de nous accoutumer à la pratique des oraisons

jaculatoires, qui unissent l'âme à Dieu. Notre bouquet spirituel

sera le mot des patriarches : Vive le Seigneur devant lequelje

suis1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'intérieur de Jésus-Christ comme le sanctuaire de

Dieu, comme le temple où la Divinité reçoit continuellement

des hommages dignes d'elle, et où l'homme trouve toujours

protection, défense, salut et bonheur. Rendons-lui tous nos

devoirs d'admiration , de louanges , d'actions de grâce et

d'amour.

PREMIER POINT .

Bonheur de l'âme qui vit de la vie intérieure .

Il y a un avant-goût du ciel, comme un paradis anticipé,

dans l'union divine qui permet à l'homme intérieur de se dire :

Je suis en compagnie de Dieu, de ce Dieu qui m'aime, qui me

protége, qui est attentif au moindre bien que je fais, pour

m'en récompenser éternellement, au moindre soupir de mon

cœur, pour me rendre amour pour amour. Un quart d'heure

de cette vie vaut mieux que tous les plaisirs de la terre

ensemble. Aussi l'Apôtre invite-t-il toutes les âmes justes à se

réjouir dans le Seigneur , et il déclare que la paix et la joie

sont le fruit de l'Esprit-Saint régnant dans l'âme . Plein du

même sentiment, David disait : Dans mes peines, je me suis

souvenu de Dieu, et j'ai été consolé . Je me suis dit : Le

Seigneur est à ma droite pour me soutenir, et cette pensée

Vivit Dominus... in cujus conspectu sto. (III Reg., xvir, 1.)

• Gaudete in Domino semper ; iterum dico : Gaudete. (Philip., 17, 4.)

Fructus Spiritus gaudium... pax... (Gal ., v, 22.)

•Memor fui Dei et delectatus sum. (Ps. LXXVI, 4.)

{



126 VENDREDI DE LA TROISIÈME SEMAINE.

m'a fait tressaillir d'allégresse 1. Que les justes tressaillent de

bonheur et se réjouissent de la présence de Dieu . L'auteur

de l'Imitation nous décrit admirablement ce bonheur de la vie

intérieure. L'homme intérieur, dit-il , reçoit souvent la visite

de Dieu, qui lui donne un sentiment délicieux, un goût exquis

de sa présence . Dieu lui parle au cœur, et il parle à Dieu.

C'est un aimable échange, un doux commerce de communica-

tions intimes entre le Créateur et la créature . C'est une

consolation ineffable dans les peines . C'est le calme parmi

l'agitation du monde; c'est la paix au sein du tumulte :

l'âme se sent dans son élément, dans son vrai lit de repos, et

rien ne peut l'y troubler, parce que Dieu seul lui suffit,

Dieu seul lui est tout " . Alors se forme entre Dieu et l'âme,

comme entre deux cœurs qui se comprennent et qui s'aiment,

une familiarité plus qu'étonnante, la familiarité d'un enfant

avec son père et d'un père avec son enfant . Si Dieu, pour

l'éprouver, se tait quelquefois et semble l'abandonner, elle

s'en plaint amoureusement à lui sans se désoler ; elle voit,

dans ce délaissement passager, une leçon d'humilité qui lui ap-

prend que de son fond elle n'est rien, une leçon d'amour qui

lui fait sentir combien Dieu est bon d'aimer une si pauvre

créature : elle le bénit de cette double leçon, mais sans rien

rabattre pour cela de son exactitude à le servir; et bientôt la

grâce reparaît qui la relève et la console. Encourageons-nous

par ces considérations à la pratique de la vie intérieure.

SECOND POINT.

Malheur de l'âme qui ne vit pas de la vie intérieure.

L'âme sans vie intérieure est essentiellement dissipée : son

* Adextris est mihi ne commovear; propter hoc lætatum est cor meum. (Ps.

xv,8, 9.)

• Justi epulentur et exultent in conspectu Dei, et delectentur in lætitia. (Ps,

LXVII,4.)

3 II Imit. , 1, 1.

▲Frequens illi visitatio cum homine interno.

5 Dulcis sermocinatio.

Grata consolatio.

* Multa pax.

• Familiaritas stupenda nimis



MOYENS D'ACQUÉRIR LA VIE INTÉRIEURE. 127

esprit désoccupé au dedans, vide detout ce qui pourrait l'y in-

téresser, se promène et vagabonde sur toutes les choses exté-

rieures ; son cœur s'attache à ce qui passe; sa volonté suit ses

caprices ; son amour-propre se nourrit de louanges et d'estime.

Or, dans un tel état , on est essentiellement malheureux. Le

cœur, tiré en haut par la grâce, en bas par la nature, souffr

une sorte de déchirement. Chaque mécompte de la vanité, cha-

quecontrariétéde la volonté, est comme un glaivequi la trans-

perce ; l'imagination, toujours encourse, transforme les exercices

depiété enpratiques insipides, la prière en égarements et en

fatigues, fait de la solitude un ennui,de la vie entière un dé-

goût. On ne sent plus de la croix que ses clous et ses épines ,

du joug de Jésus-Christ que sa pesanteur, et de son calice que

son amertume. Ainsi s'accomplit le mot de saint Augustin :

Vous nous avez faits pour vous, Seigneur; et tant que notre cœur

ne se repose pas en vous, il ne peut goûter ni repos ni bonheur.

Examinons d'où viennent tous nos dégoûts, nos ennuis et nos

peines ; et nous verrons que l'absence de la vie intérieure ,

c'est-à-dire notre dissipation et nos attaches, en est la cause

principale.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

SAMEDI DE LA TROISIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous terminerons nos méditations sur la vie intérieure, en

considérant trois moyens de l'acquérir et de la perfectionner

en nous, savoir : 1º la vie réglée ; 2º la retenue des sens ;

3º l'usage fréquent des oraisons jaculatoires.-Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º de ne point laisser au caprice l'emploi

de notre temps, mais de suivre une règle de vie qui assigne à

chaque devoir son moment; 2º de nous tenir en garde contre

les pensées inutiles, contre la curiosité qui veut tout regarder

et savoir toutes les nouvelles; 3º de nous exercer, jour et nuit,

dans la sainte pratique des oraisons jaculatoires.-Notre bou



128

SAMEDI DE LA TROISIÈME SEMAINE .

quet spirituel sera la parole du cantique de Zacharie : Servons

Dieu en sainteté et justice, marchant en sa présence tous les

jours de notre vie ¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'âme sainte de Jésus-Christ abîmée dans le recueil-

lement de sa vie intérieure, conversant avec son Père dans le

secret du cœur, et suivant, en tout le détail de sa vie, le bon

plaisir de ce Père adorable, sans jamais rien accorder au caprice

ou aux pensées inutiles . Remercions-le de ce bel exemple qu'il

nous donne, et rendons-lui tous nos autres devoirs.

PREMIER POINT .

Une vie réglée, premier moyen d'acquérir et de perfection-

ner en nous la vie intérieure.

Deux choses sont nécessaires et tout à la fois efficaces pour

lavie intérieure : 1º il faut de l'ordre dans l'emploi du temps;

le désordre du dehors dérègle le dedans, le désorganise, le

dissipe et fait manquer, par oubli ou mauvaise disposition de

ses journées, à des devoirs essentiels ; comme, au contraire, le

bel ordre extérieur recueille l'âme, la tient dans la règle, lui

rend facile la vie en Dieu et pour Dieu ; 2° il faut la fidélité à

certains exercices de piété, aussi nécessaires à l'âme que l'âme

elle-même l'est au corps : ces exercices y entretiennent les vues

de foi, les bonnes pensées, les pieux sentiments. Avec ces exer-

cices, tout va bien; sans eux, tout va mal; l'âme se dessèche, se

dégoûte de ses devoirs, de Dieu, de son intérieur même, où elle

ne se supporte plus, n'ayant de plaisir qu'à s'épancher au de-

hors.-Or une vie réglée est le seul moyen d'avoir de l'ordre et

d'être fidèle aux exercices de piété. Là où il n'y a pas de règle,

il n'y a pas d'ordre. On vit de caprices et de fantaisies ; on fait

tout à contre-temps; chaque jour diffère de la veille; c'est une

variation continuelle dans l'emploi de ses moments. Avec une

règle de vie, au contraire, tout se fait dans l'ordre; chaque de-

• Serviamus illi in sanctitate et justitia coram ipso omnibus diebus nostris.

(Luc., 1, 74, 75.)



MOYENS D'ACQUÉRIR LA VIE INTÉRIEURE . 129

voir a son temps marqué ; rien n'est oublié, rien n'est avancé

ni retardé, rien précipité ni traîné en longueur. Grâce à la ré-

gle, tout se fait bien; et ce qui est vrai de l'ordre l'est égale-

ment des exercices de piété : avec une règle de vie, ils se font

exactement ; sans règle, comme ils n'ont point d'heure fixe, on

les diffère, puis on les diffère encore, et on finit par les omettre

entièrement. Examinons notre conscience, et nous verrons

comme cela est vrai.

DEUXIÈME POINT.

La retenue des sens , autre moyen d'acquérir et de perfec-

tionner en nous la vie intérieure.

Les yeux qui veulent tout regarder, même ce qu'ils n'ont

aucun besoin de voir, sont comme les fenêtres de l'âme, par

lesquelles entrent l'image des objets extérieurs, et quelquefois

même la mort spirituelle, mais au moins la dissipation inté-

rieure et l'oubli de Dieu. Les oreilles , insatiables d'entendra,

peuplent l'intérieur d'un monde de nouvelles qui le distraient ;

la langue, qui ne sait pas se contenir, vide le cœur de toute

piété, à ce point que jamais grand parleur n'a été un homme

de Dieu, dit saint Augustin¹ ; d'où il suit qu'on ne peut être

homme intérieur qu'autant qu'on est contenu dans le regard,

sobre de questions curieuses, de conversations inutiles, et ré-

servé dans les paroles. La retenue des sens intérieurs, qui sont

l'imagination et l'esprit, n'est pas moins importante. Si nous

nous laissons aller aux imaginations vaines et aux pensées inu-

tiles, ce sera au dedans de nous un tumulte moins tapageur

que celui du grand monde, mais non moins dissipant, où se

donneront rendez-vous le passé, le présent et l'avenir, les per-

sonnes et les lieux, les temps et les choses : le passé pour nous

dire ce que nous avons vu ou entendu, fait ou éprouvé; l'ave-

nir pour nous demander ce que nous ferons et comment nous

le ferons; les personnes pour s'entretenir avec nous , quoique

absentes; les lieux où nous avons été, pour les parcourir de

• Lingua aptissimum est evacuandi cordis instrumentum. (S. Aug.)



130 QUATRIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES.

nouveau . Or, avec cette agitation du dedans, la vie intérieure

est aussi incompatible que la paix avec la guerre, le silence

avec le tumulte, le jour avec les ténèbres. Demandons à notre

conscience si cela n'est pas vrai.

TROISIÈME POINT.

L'usagefréquentdes oraisonsjaculatoires, troisième moyen

d'acquérir et de perfectionner en nous la vie intérieure .

Bourdaloue donne cette pratique comme un des meilleurs

moyens de devenir un homme intérieur. Les oraisons jacula-

toires sont à la vie intérieure ce que le bois est au feu : plus

onjette de bois au feu, plus la flamme devient vive ; de même

plus on produit d'oraisons jaculatoires, plus le cœur s'échauffe

etplus l'intérieur se recueille. Cet exercice si utile nous est

d'autant plus facile que tout dans la nature prête matière aux

oraisons jaculatoires. Le ciel n'a pas un astre, la terre une

plante ou une fleur, l'univers un être quelconque, qui ne nous

y invite. Les exemples des bons nous y portent ; les péchés

mêmes des méchants peuvent nous être, si nous le voulons,

une occasion de nous élever à Dieu, pour lui en offrir répara-

tion et amende honorable¹.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

QUATRIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT JEAN , XVI , 5.

En ce temps-là, Jésus dit à ses disciples : Je m'en vais à celui qui m'a

envoyé, et personne d'entre vous ne me demande : Où allez-vous ? Mais

parce que je vous ai dit ces choses, la tristesse s'est emparée de votre

cœur. Cependant je vous dis la vérité : il vous est avantageux que je m'en

aille, car si je ne m'en vais point, le Consolateur ne viendra point à vous :

mais si je m'en vais, je vous l'enverrai. Et quand il sera venu, il convain-

cra le monde touchant le péché, touchant la justice et touchant le juge-

ment : touchant le péché, parce qu'ils n'ont pas cru en moi ; touchant la

justice, parce que je m'en vais à mon Père, et que vous ne me verrez

* Omnia clamant ut diligas.



LES SÉCHERESSES SPIRITUELLES. 131

plus; et touchant le jugement, parce que le prince de cemonde est déjà

jugé. J'ai encore beaucoup de choses à vous dire, mais elles sont maintenant

hors de votre portée. Lorsque l'Esprit de vérité sera venu, il vous ensei-

gnera lui-même toute vérité, car il ne parlera pas de lui-même, mais il dira

tout ce qu'il aura entendu, et vous annoncera les choses qui doivent arri-

ver. C'est lui qui me glorifiera, parce qu'il recevra de ce qui est à moi et

vous l'annoncera.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain une parole de l'évangile du jour :

Il vous est utile que je m'en aille¹ ; et, pour la comprendre,

nous verrons : 1º quelles sont les sécheresses spirituelles utiles

à l'âme; 2º ce qu'il faut faire dans ces états de sécheresse.-

Notre résolution sera : 1º de ne rien retrancher de nos exercices

de piété, de nos devoirs petits ou grands, lors même que nous

n'y éprouvons que du dégoût ; 2º de ne point nous laisser at-

trister ni décourager par ces épreuves, mais de continuer en

paix et en humilité le service de Dieu. Notre bouquet spirituel

sera le mot de saint Paul : Soyons fervents ; car c'est le Sei-

gneur que nous servons .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ adressant à ses apôtres cette étrange

parole : Il vous est utile que je m'en aille. Comment, Sei-

gneur, pouvait-il être utile à vos apôtres de se séparer de vous,

de vous leur lumière, leur force , leur consolation ? N'était-ce

pas tout perdre au contraire? Non, nous affirmez-vous, cela

leur sera très-utile : ils ont pour mon humanité une attache

trop naturelle ; ils aiment trop les consolations sensibles que

leur fait goûter ma présence ; il faut qu'ils apprennent à aimer

le Dieu des consolations plus que les consolations de Dieu . Le

cœur qui veut être à Dieu doit se détacher de toute attache à

la créature, quelque excellente que soit cette créature. C'est

pourquoi il leur est utile queje m'en aille. Je vous remercie,

•Expedit vobis ut ego vadam.

*Spiritu ferventes, Domino servientes. (Rom., XII, 11.)



132
QUATRIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES.

Seigneur, d'un avis si utile ; aidez-moi à le bien comprendre et

àenbien profiter.

PREMIER POINT.

Quelles sont les sécheresses utiles à l'âme ?

On entend par les sécheresses un retrait de la lumière de

Dieu qui éclaire l'âme, ou de son onction qui la touche; de telle

sorte qu'alors les exercices de piété sont sans attrait , le service

de Dieu sans goût, le devoir sans charme. Ces sécheresses sont

de deux sortes : les unes sont une épreuve que Dieu envoie

aux âmes ferventes ; les autres sont un effet ou un châtiment

de la tiédeur. Méditons les trois traits qui les distinguent :

1º l'âme fervente que la sécheresse éprouve gémit devant Dieu

de l'état de misère et d'impuissance où elle languit ; elle s'en

humilie et voudrait embraser d'amour tout l'univers pour sup-

pléer à la froideur de son cœur. L'âme tiède, au contraire, ne

gémit point de sa langueur ; elle n'a aucun souci de son état et

ne le sent même pas .-2° L'âme éprouvée est dans une crise

violente, d'où elle tend sans cesse à sortir ; pensant au mal

qui échappe, à sa faiblesse, au bien qu'elle devrait faire et

qu'elle ne fait pas, se comparant aux âmes ferventes et s'en

voyant éloignée, elle éprouve cette crainte et ce tremblement

avec lesquels l'Apôtre veut qu'on opère son salut. Confondne

d'avoir si peu fait pour Dieu, elle conçoit un immense désir de

faire mieux, et s'anime à une vie meilleure. L'âme tiède, au

contraire, se trouve bien comme elle est. Considérant le mal

qu'elle ne fait pas et le peu de bien qu'elle fait, se comparant

aux personnes relâchées auxquelles elle se préfère, faisant

d'ailleurs profession de ne pas aspirer à la haute perfection et

de s'en tenir à la médiocrité, elle vit tranquille et présomp-

tueuse dans son état, sans crainte de Dieu, sans songer à de-

venir meilleure. 3º L'âme fervente, malgré ses aridités,

n'en est pas moins exacte à tous ses exercices , qu'elle fait le

moins mal qu'elle peut ; à tous ses devoirs, auxquels elle sacri-

fie volontiers ses aises et son plaisir; à toutes les pratiques

pieuses qu'elle estime lui être nécessaires précisément en rai-

-



LES SÉCHERESSES SPIRITUELLES. 133

son de l'état où elle se trouve. L'âme tiède, au contraire, fait

mal ses exercices, les abrége ou les omet entièrement, ne veut

s'assujettir à riende ce qui la gène, l'ennuie ou lui déplaît ; elle

ne fait aucun cas des petites choses qui ne reviennent pas à son

goût et ne veut point comprendre qu'il n'est rien de petit dans

leservice de Dieu, que les grandes choses ne se maintiennent

que par les petites, et que c'est une très-grande chose d'être

fidèle jusque dans lesplus petites choses¹ . Jugeons, d'après ces

marques, si nos sécheresses sont une épreuve de Dieu ou un

effet de notre tiédeur.

SECOND POINT.

Ce que nous devons faire dans les sécheresses .

1º Si les sécheresses viennent évidemment de notre tiédeur,

il nous faut sortir promptement de cet état, que l'Esprit-Saint

déclare pire que le péché mortel , et qu'il appelle même un

commencement de réprobation ; et, pour en sortir, il faut cor-

riger les trois caractères de la tiédeur, que nous venons de mé-

diter. 2º Si nos sécheresses ne sont qu'une épreuve, il faut les

accepter sans découragement et sans trouble, offrir à Dieu no-

tre cœur comme une terre aride, épuisée, qui a soif de la grâce

et du saint amour. Cette soif parlera d'elle-même à Dieu, cette

humble exposition de nos misères lui dira tout ; et, en attendant

qu'il nous exauce, continuons en paix à le servir. 3º Veillons

bien sur nous pour ne pas passer de la sécheresse à la tiédeur;

rien n'est si facile que ce passage, et en même temps rien n'est

si dangereux , parce qu'alors on se tranquillise dans cet état,

comme si c'était une de ces épreuves que Dieu fait subir à ses

meilleurs amis ; et, sous le charme de cette illusion, on s'en-

dort d'un sommeil funeste qui conduit à la mort.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

• In minimis fidelem esse maximum est.

*Utinam frigidus esses 1 (Apoc., ш, 15.)

* Incipiam te evomere ex ore meo. (Ibid., 16.)

М. Н. -T. II. 8



134 LUNDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE.

LUNDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain : 1º sur les causes les plus ordi-

naires des sécheresses et aridités spirituelles ; 2º sur les moyens

de les prévenir. Nous prendrons ensuite la résolution : 1º d'en-

tretenir en nous l'esprit de recueillement par de fréquentes

oraisons jaculatoires et l'offrande de nos actions à Dieu ; 2º de

combattre la dissipation , cause principale de nos sécheresses ,

par la mortification des sens extérieurs et intérieurs . Notre bou-

quet spirituel sera le conseil de l'Apôtre à Timothée : Faites

bien attention à vous-même¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Dieu nous faisant goûter de temps en temps, pour

soutenir notre faiblesse, les douceurs de son service etlelaitde

ses consolations. Humilions-nous, ensa présence, de ce que si

souvent, comme dit saint Bernard, nous laissons ce lait pré-

cieux s'écouler par l'ouverture de nos sens dissipés . Deman-

dons-lui la grâce de corriger en nous ce grand mal.

PREMIER POINT .

Causes les plus ordinaires de nos sécheresses .

Il est parmi les chrétiens une illusion trop commune, qui

rejette toutes les peines intérieures sur Dieu et la vertu, comme

si Dieu n'appelait l'homme à son service que pour le rendre

malheureux, comme si la vertu était une terre qui dévore ses

habitants, et la perfection chrétienne un état où l'on ne trouve

qu'amertume. Sans doute Dieu envoie quelquefois des aridités

aux meilleures âmes pour les sanctifier, pour les épurer et ac-

croître leurs mérites. Mais leplus souvent les sécheresses et les

4 Attende tibi. (I Tim. , Iv, 16.)

• Pleni rimarum undequaque diſſluimus .



CAUSES DES SÉCHERESSES SPIRITUELLES.
135

difficultés que nous éprouvons dans la prière et la méditation

ont leur cause en nous. La cause générale, c'est la tiédeur,

comme nous l'avons déjà médité ; mais cette cause se diversifie

en différentes branches qu'il nous importe de bien connaître .

Ce sont les passions qui nous dérèglent, l'amour-propre qui

nous distrait, les désirs qui nous préoccupent, la curiosité qui,

nous remplissant des nouvelles du siècle et de l'image des ob-

jets extérieurs, ne peut plus se fixer en Dieu ; c'est la négli-

gence à gouverner notre imagination vagabonde, à réprimer

notre volonté propre, à détacher notre cœur de tout ce qui le

retient à la terre. Étrange contradiction ! nous voudrions être

recueillis dans l'oraison et nous sommes volontairement dis-

sipés partout ailleurs ; nous voudrions avoir en nous l'onction

de la piété, et nous y entretenons mille pensées vaines, attaches

et désirs, qui semblables à une éponge tirent toute onction du

cœur, le dessèchent et l'épuisent jusqu'à n'y laisser ni goût ni

sentiment pour les choses divines . Mille fois dans la méditation,

àlacommunion, à la visite du Saint-Sacrement, Dieu nous a

donné un sentiment de ferveur, une consolation spirituelle qui

dans ses desseins devait soutenir notre faiblesse ; et, au sortir

delà, nous avons laissé nos regards se promener partout où la

curiosité les attirait ; nous avons cédé à une fantaisie, à un ca-

price, pris une part trop vive à une conversation frivole, àune

nouvelle, perdu le temps à une pensée vaine, à une imagination

inutile : aussitôt toute la douceur de la piété s'en est allée ;

nous nous sommes trouvés froids, languissants, dégoûtés. N'en

soyons pas surpris, notre Dieu est un Dieu jaloux¹ . Nous le

quittons pour la créature, il nous qu'tte à son tour. L'esprit de

grâce et de prière ne peut s'allier avec le libertinage de l'esprit

qui s'épanche au dehors, du cœur qui s'attache, de l'imagina-

tion qui voltige. Nous ne devons donc imputer qu'à nous-

mêmes la plupart de nos sécheresses, et, au lieu de nous en

prendre à Dieu et à la vertu, en chercher la cause en nous

seuls, retrancher cette cause, et subir en esprit de pénitence

Exod. xxxrv, 14. Deut. , Iv, 24 ; v, 9 ; νι , 15.



136 MARDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE.

l'état où nous nous trouvons, comme unjuste châtiment de

notre faute.

SECOND POINT.

Moyens de prévenir la plupart des sécheresses.

Sans doute nous ne pouvons pas prévenir les sécheresses qui

viennent de Dieu, puisqu'elles entrent dans le plan de notre

salut ; mais nous pouvons prévenir celles qui viennent de notre

fait. Nous le pouvons : 1º par le recueillement, en nous faisant

au fond de notre cœur comme un sanctuaire, où nous serons

seuls avec Dieu seul. Nous nous tiendrons avec une attention

douce et paisible, tels qu'une sentinelle à la porte de ce sanc-

tuaire, pour en fermer l'entrée aux pensées étrangères, aux

désirs inutiles ; et bientôt les consolations célestes en feront

pour nous comme un nouveau Thabor dont nous dirons avec

saint Pierre : Qu'il fait bon être ici ! qu'il fait bon y prier, y

adorer, y aimer¹ ! Nous pouvons, 2º prévenir les sécheresses

par la mortification qui sépare l'âme des créatures, en même

temps que le recueillement l'unit à Dieu. Un petit sacrifice

fait pour Dieu attire la grâce et remplit le cœur d'un senti-

ment délicieux . On est content d'avoir fait quelque chose pour

un Dieu si bon, si aimable et si grand. Alors on prie bien, on

fait bien tous ses exercices, et l'onction de la piété les rend

faciles; tandis que, si on refuse à Dieu un sacrifice qu'il de-

mande, on est mécontent de soi , le cœur se dessèche, se couvre

de je ne sais quoi de noir et de sombre qui ôte tout goût à la

prière et aux choses de Dieu. Ayons le courage de nous adonner

au recueillement et à la mortification ; bientôt Dieu nous fera

sentir les douceurs de son service.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MARDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur la conduite à tenir dans les états

*Bonum est nos hic esse. (Matth., xv, 4.)



CONDUITE A TENIR DANS LES SÉCHERESSES. 137

de sécheresse, et nous verrons qu'alors il faut se garder : 1º du

découragement qui porte à se relâcher, 2º du trouble qui ôte

la paix de l'âme. Notre résolution sera : 1º d'accepter de bon

cœur les dégoûts, ennuis et sécheresses que nous rencontrerons

dans l'accomplissement de nos devoirs ; 2º de nous conserver

dans le calme et la patience, malgré nos peines intérieures.

Notre bouquet spirituel sera la parole du Psalmiste : Malgré les

ennuis d'une terre déserte, sans route et sans eau, je me

suis également présenté dans votre sanctuaire 1.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ éprouvé sur la croix par le délaisse-

ment de son Père : Mon Dieu , mon Dieu, s'écrie-t-il, pourquoi

m'avez-vous abandonné ? Bénissons-le d'avoir bien voulu pas-

ser par cet état de délaissement et de sécheresse,pour nous en-

courager à le supporter nous-mêmes.

PREMIER POINT .

Auxjours de sécheresse , il faut se tenir en garde contre le

découragement.

Servir Dieu quand on y trouve du plaisir est chose facile ;

mais porter la croix sans en sentir l'onction, traîner, comme

par force, à la prière un cœur froid et insensible, méditer sans

goût, communier sans attrait, remplir ses devoirs sans conso-

lation, en un mot être dans ses rapports avec Dieu comme un

stupide, comme une bête de charge : voilà ce qui souvent dé-

courage et engendre un fond de tristesse et de mélancolie, qui

nous rend insupportables à nous-mêmes et aux autres. Dans

ces états, il est bien à craindre qu'on ne finisse par tout aban-

donner ; car alors on n'a plus cœurà rien. A une tentation si

dangereuse il faut opposer : 1º les droits de Dieu . Dieu a droit

d'exiger nos services dans les choses mêmes où nous ne trou-

vons pas de plaisir. Jamais serviteur ne fut autorisé à ne pas

* In terra deserta et invia etinaquosa, sic in sancto apparui tibi. (Ps. LXII, 3

* Marc. , xv, 54.

Ut jumentum factus sum apud te. (Ps. LXXII, 25.)

8.



138 MARDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE.

servir son maître, par la raison que ce qu'on lui commandait

l'ennuyait ou était pour lui sans charme : or Dieu est notre

maître; il a sur tous nos actes un droit imprescriptible, indé-

pendant de nos goûts comme de nos répugnances 1. Il faut

opposer, 2º la loi de la pénitence. Nous avons beaucoup péché

nous péchons encore tous les jours. Or la meilleure pénitence

pour tant de fautes, c'est de servir Dieu en dépit des dégoûts

et des répugnances de la nature désolée. Voilà pourquoi les

saints, lorsqu'ils recevaient des consolations sensibles et comme

des caresses de la grâce, disaient : 0 Dieu, ceci ne convient pas

àun pécheurcomme moi * ; et, quand ils éprouvaient des peines

intérieures : A la bonne heure, Seigneur, disaient-ils , c'est

ainsi que je dois être traité, mes infidélités journalières méri-

tent ce châtiment et bien plus encore. Il faut opposer, 3º l'es-

pérance du ciel. Est-il juste de vouloir être payé comptant de

tout ce qu'on fait pour Dieu, de ne pas vouloir attendre la ré-

compensedu paradis ni faire crédit à Dieu jusqu'alors ? Oh ! que

nous entendons mal nos intérêts ! Si les consolations sensibles

ne nous payent pas à l'instant, nous aurons au ciel double ré-

compense, récompense de l'action faite purement pour Dieu ;

récompense du courage qui a surmonté la répugnance ; et cette

double récompense sera éternelle. Sachons donc attendre. Sur

la terre la patience; au ciel, la jouissance, mais jouissance

meilleure, et jouissance qui ne finira jamais. Pénétrons-nous

bien de ces vérités .

SECOND POINT.

Auxjours de sécheresse , il faut se tenir en garde contre

le trouble et maintenir son âme dans la paix.

L'âme dans la sécheresse et l'insensibilité s'imagine quel-

quefois être abandonnée de Dieu, n'en être plus aimée, parce

qu'elle n'en reçoit que des regards sévères ; ne plus l'aimer

elle-même, parce qu'elle se sent froide et languissante. Si Dieu

cesse de la caresser avec la tendresse d'une mère pour son eu-

fant, elle croit tout perdu, se déconcerte et se désole. Agitée,

1 Dominus est. (I Reg., III, 18.)

• Satis, Domine, satis.



CONDUITE A TENIR DANS LES SÉCHERESSES . 139

inquiète, elle ne se connaît plus, ne se voit plus, ne sait d'où

elle vient ni où elle va. Distraite par sontrouble, elle n'entend

plus la voix de l'Esprit-Saint qui parle au dedans ; elle n'a plus

sur elle-même cette attention douce et paisible qui suit tous

les mouvements du cœur, qui donne facilité pour la prière,

sagesse pour le conseil, et fait avancer dans les vertus. O âme,

pourquoi te troubler ainsi et perdre ta paix¹ ? Pourquoi, parce

que tu te déplais à toi-même, craindre de déplaire à Dieu ? La

vraie piété n'est pas dans les goûts et les sensibilités , mais uni-

quement dans la volonté ferme de servir Dieu. La ferveur sen-

sible est un don que Dieu fait quand cela lui plaît ; ce n'est

pas un service qu'il exige, puisque la chose ne dépend pas de

nous. S'il nous refuse cette faveur que lui seul peut donner, il

ne vengera pas sur nous sa réserve. L'insensibilité est si loin

d'être un mal , que tous les saints l'ont subie *. Témoin le saint

homme Job, qui disait à Dieu : Seigneur, vous me visitez le

matin par vos consolations, et le soir vous m'éprouvez par votre

éloignements. D'où le pieux auteur de l'Imitation tire cette

conclusion : S'il en a été ainsi avec les plus grands saints,

pourquoi, nous pauvres et misérables, nous désoler d'être trai-

tés de même ? Suivons-nous ces saintes maximes ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

MERCREDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous continuerons de méditer sur la conduite à tenir dans

les états de sécheresse, et nous verronsqu'alors il faut : 1º être

•Quare tristis es , anima mea, et quare conturbas me? (Ps. XLII, 5. )

• Nullus sanctus fuit tam alte raptus et illuminatus, qui prius vel postea non

fuerit tentatus . (II Imit. , 1x, 7. ) In magnis sanctis et in antiquis prophetis fuit

sæpe talis alternationis modus. (II Imit. , IX, 4.)

3 Visitas eum diluculo et subito probas illum . (Job, VII, 18.)

•Si sic actum est cum magnis sanctis, non est desperandum nobis infirmis et

pauperibus, si interdum in fervore et interdum in frigiditate sumus. (II Imit.,

1x, 5.)



140 MERCREDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE.

plus fidèle que jamais à ses exercices de piété ; 2º se conserver

dans l'union à Dieu.-Nous prendrons ensuite la résolution :

1º de ne rien rabattre de nos pratiques de piété, malgré le peu

de goût que nous y trouvons ; 2º de persévérer, quoique sans

attrait, dans l'esprit de recueillement et d'union à Dieu . Notre

bouquet spirituel sera le mot de saint Augustin : C'est une

grande chose d'être fidèle à Dieu dans les petites choses 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ au Jardin des Olives, recommandant

à ses apôtres de veiller et de prier à l'approchede la tentation .

Ils étaient portés au sommeil ; ils n'avaient aucun goût pour la

prière. Malgré cela, Notre-Seigneur leur dit : Veillez et priez.

Le goût n'est pas nécessaire, mais la prière est indispensable ;

remercions-le d'un avis si utile .

PREMIER POINT.

Aux jours desécheresse, il faut demeurer fidèle à ses pra-

tiques depiété.

Les pratiques de piété sont l'aliment de l'âme. En retran-

cher quelque chose, c'est l'affaiblir, comme on affaiblit le corps

en diminuant sa nourriture : et cet affaiblissement est d'autant

plus dangereux dans ces moments de sécheresse, qu'alors l'âme

est déjà affaiblie par la soustraction des grâces. Ce retrait de

lumière y commence la nuit ; la suppression des exercices l'a-

chève et jette l'âme dans des ténèbres complètes. Les séche-

resses placent l'âme sur le bord du précipice; les exercices

pieux sont la branche qui la soutient et l'empêche de tomber ;

sans eux, on devient tout terrestre et tout sensuel ; on n'a plus

aucun zèle pour son salut ; et l'âme est dans le plus grand pé-

ril . On doit donc alors plus que jamais être exactà ses prati-

ques spirituelles, donner le même temps à la prière, s'y tenir

dans la même attitude religieuse, observer la même règle de

* In minımıs idelem esse maximum est. (S. Aug.)

• Vigilateet orate ut non intreti in tentationem. (Matth. , xxvI, 41.)



CONDUITE A TENIR DANS LES SÉCHERESSES. 141

vie, lamême retenue des sens, en un mot ne rien rabattre de

ce qu'on faisait autrefois : peu importe qu'on n'y trouve que

dégoût et ennui. Nos exercices faits sans goût nous sauveront

d'autant mieux qu'ils seront plus méritoires et prouveront

mieux à Dieu notre amour. Avons-nous suivi ces règles ?

SECOND POINT.

Auxjours de sécheresse, il faut se conserver dans l'union

àDieu .

Comme dans l'état de sécheresse, on ne trouve point de con-

solation en soi, on est porté à en chercher au dehors et à se

dissiper. Qui cède à cette tentation aggrave sonmal. C'est alors

au contraire qu'il faut davantage s'occuper de Dieu dans son

intérieur, se tenir en garde contre les pensées inutiles et les

imaginations qui distraient de sa présence, modérer les em-

pressements et les préoccupations, la curiosité des regards,

l'intempérance de la langue, la licence dumaintien et de la dé-

marche qui le font oublier. Quand Dieu voit dans une âme le

couragede se conserver constamment, quoique sans goût, re-

cueillie au dedans et au dehors, de vivre dans le désert aride

de son cœur avec la même fidélité qu'aux jours de dévotion

sensible, il est touché de dispositions si saintes, et ne tarde

guère la visite de sa grâce, au moins dans le cours ordinaire

de sa Providence . Bientôt il fait tomber la manne dans ce désert;

il fait sortir de ce cœur dur comme le rocher, l'eau des célestes

consolations . Croyons-en l'expérience du Roi-Prophète : Mon

âme était triste , dit- il , je me suis souvenu de Dieu et j'ai re-

trouvé la consolation et la joie . Puissant encouragement pour

nous dans les jours d'épreuves .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

• Flabit spiritus ejus, et fluent aquæ. (Ps . xLv1, 18.)

Renuit consolari anima mea, memorfui Dei etdelectatus sum.(Ps . LXXVI,3,4.



142 JEUDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE.

JEUDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur les avantages qu'on peut tirer

des sécheresses ; et nous verrons qu'on peut en tirer : 1º les plus

grands mérites ; 2º les plus solides vertus . Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º dans les temps de sécheresse, d'être

aussi exacts à l'accomplissement de nos devoirs que dans les

jours de consolation ; 2º de profiter avec bonheur de ces jours

d'épreuve, pour nous former par le renoncement et le sacri-

fice aux solides vertus. Notre bouquet spirituel sera la parole de

l'Évangile : Le royaume des cieux souffre violence, il n'y a

que ceux qui se font violence qui l'emportent¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ se soumettant dans le Jardin des Olives

à l'épreuve de la sécheresse et de l'ennui , afin de nous encou-

rager à supporter nous-mêmes des épreuves semblables, et de

nous apprendre que ces dégoûts qui attristent l'âme, loin d'être

un mal, peuvent être au contraire l'occasion des plus grands

mérites et desplus solides vertus. Remercions-lede cet exemple

etdemandons-lui la grâce d'en bien profiter.

PREMIER POINT.

Letemps des sécheresses est pour l'âme fidèle le temps des

plus grands mérites .

C'est une grande illusion de penserque tout ce qu'on fait

sans goût est par là même sans mérite et peu agréable à Dieu.

Dieu ne demande pas de nous que nous le servions avec goût,

mais que nous le servions fidèlement en dépit de tous les dé-

goûts. Il se complaît dans la générosité de l'âme fidèle qui,

•Regnum cælorum vim patitur, et violenti rapiunt illud. (Matth . , x1, 12.)

• Cœpit pavere et tædere. (Marc., xiv, 33.)



AVANTAGES DES SÉCHERESSES. 143

saisie de dégoût pour le devoir et comme abattue sous lepoids

des répugnances, se lève comme Jésus-Christ au Jardin des

Olives, en disant : Marchons quand même ; marchons, fallût-il

en mourir 1. Plus un serviteur a de dégoût pour ce qui est

commandé, plus il est digne des bonnes grâces de sonmaître,

quand, nonobstant ces dégoûts, il fait exactement tout cequi

lui est prescrit. Il en est de même au service de Dieu . Jamais

ce bon maître n'apprécie mieux ce qu'on fait pour lui, jamais

on n'acquiert plus de mérites que quand on triomphe des ré-

pugnances pour suivre à chaque moment la voix du devoir.

Faire le bien qui plaît, c'est un mérite médiocre; quelquefois

même il est à craindre que, faisantla chose pour le plaisir qu'on

y trouve et non pour Dieu, on ne perde tout mérite, et que

Dieu ne dise : Ils ont reçu leur récompense ; mais faire son

devoir en surmontant les répugnances de la nature, voilà le

mérite supérieur auquel est assurée la plus belle couronne.

Loindonc que les œuvres faites avec sécheresse et sans goût

soient moins méritoires, ce sont les plus riches en mérite, et

elles recevront une récompense proportionnée à la peine. Par

conséquent, loin de nous négliger dans ces circonstances, nous

devons nous porter à l'œuvre avec plus d'énergie, parce qu'il

vaut mieux goûter moins de plaisir ici-bas et avoir plus de

jouissance dans l'éternité.

SECOND POINT .

Le temps des sécheresses est pour l'âme fidèle le temps de

croître en vertu solide.

La vertu à laquelle il faut le lait des consolationsest encore

dans l'enfance. Il ne faut pas, dit l'auteur de l'Imitation, un

grand effort pour être pieux, quand l'onction de l'Esprit-Saint

nous y attire, pour courir quand la grâce de Dieu nous pousse

en avant, pour porter le fardeau quand la main du Tout-Puis

sant nous soutient . La seule vertu solide est celle de l'homme

* Surgite, eamus. (Matth., xxvi , 46.)

•Receperunt mercedem suam. (Matth . , vi, 2.)

•Quidmagni est, si hilaris sis et devotus , adveniente gratia ?... Satis suaviter



144 VENDREDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE.

mûr, qui, sevré de ces douceurs, mange le pain substantiel de

la tribulation et de l'épreuve. Il en est ici de l'âme comme du

corps . Amesure qu'on sort de l'enfance, on cesse de donner

au corps les soins tendres et délicats qu'on lui prodiguait à son

entrée dans la vie; on le soumet à des exercices pénibles, qui,

en le fatiguant, le fortifient. De même Dieu retire à l'âme les

jouissances sensibles qui, en l'amollissant, empêchaient sa vi-

gueur de se développer. Il l'exerce par les épreuves de la séche-

resse qui la façonnent à l'abnégation, à la patience, à l'amour

des croix, et la rendent plus vigoureuse et plus capable de

grands sacrifices . C'est ainsi que se font les âmes fortes et que

s'implantent dans les cœurs les vertus solides. Quiconque

saura parmi les ennuis et les sécheresses faire constamment et

parfaitement son devoir, sera capable des choses les plus dif-

ficiles ; et sa mâle énergie sera supérieure à tous les obstacles.

Puissions-nous goûter cette utile leçon!

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

VENDREDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

-

Nous considérerons demain les sécheresses sous un nouveau

point de vue : 1º comme un correctif de l'amour-propre ;

2º comme une leçon d'humilité. Nous prendrons ensuite

la résolution : 1º de nous humilier devant Dieu de ces séche-

resses dans nos exercices spirituels, et de sortir plus humbles

de ces exercices ; 2º de nous humilier devant les hommes en

estimant tous les autres meilleurs que nous, en ne nous appro-

priant aucune louange, et acceptant tous les mépris ou man-

ques d'égards. Notre bouquet spirituel sera la parole du Sei

equitat, quem gratia Dei portat. Etquid mirum si onus non sentit qui portatur

ab Omnipotente ? (11 Imit., ix, 1.)



HUMILITÉ , FRUIT DES SÉCHERESSES. 145

gneur dans Isaïe : Sur qui abaisserai-je mes regards, sinon

sur l'âme humble qui sent sa misère¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'amour immensede Jésus-Christ pour nous. De la

soustraction mème de ses grâces, il nous enseigne à tirer la

grâce précieuse de l'humilité, comme autrefois il fit sortir l'eau

du rocher pour désaltérer son peuple, un miel excellent des

trous de la pierre et une huile délicieuse des rocs les plus

durs . Bénissons-led'une conduite si pleine d'amour .

PREMIER POINT .

Les sécheresses sont un correctifde l'amour-propre.

L'homme est si naturellement porté à l'orgueil, que tout ce

qui l'élève l'expose à tomber ; tout ce qui le sanctifie, dès qu'il

s'en aperçoit , l'expose à pécher, et les grâces mêmes de Dieu

deviennent pour lui la plus délicate des tentations . Qu'il soit

inondé de ferveur sensible, quela grâce affluant de toutes parts

sur son âme la fasse nager dans la joie et les délices ; aussitôt

l'amour-propre lui dit tout bas que cette ferveur est son ou-

vrage, que Dieu doit être content de lui, qu'il fait progrès dans

les vertus ; qu'il vaut mieux que tant d'autres dont l'extérieur

semble indiquer un intérieur froid et dissipé. C'est ce qui ex-

plique et l'amour-propre si chatouilleux de certaines âmes,

pieuses d'ailleurs, et la chute de plus d'un solitaire du désert

après des quatre-vingts ans de ferveur. L'amour-propre alors se

nourrit de tout ce que nous croyons l'amour de Dieu. On est

si content de soi, qu'on ne pense pas même à se mépriser et à

se mettre au plus bas lieu.-Mais que les consolations se re-

tirent, que la sécheresse arrive; alors plus d'amour-propre, plus

de tentations de s'estimer au-dessus des autres; alors l'humilité

est facile, et le peu de vertu qui est en nous est plus en sûreté.

Jamais un trésor ne se conserve mieux que dans l'obscurité.

Jamais labeauté ne garde mieux son lustre que sous un voile.

▲Adquem respiciam, nisi ad pauperculumet contritum spiritu ? (Isai . , LXVI, 2.)

•Ut sugeret mel de petra, oleumque de saxo durissimo. (Deut. , xxx , 13.)

9М. Н. -Т. II.



146 VENDREDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE .

Voilà pourquoi l'auteur de l'Imitation nous adresse ces belles

paroles : « Lorsque vous recevez les consolations de Dieu , com-

◄ prenez que ce n'est pas un mérite de votre part; mais un don

« de Dieu. Ne vous en élevez pas, ne vous en réjouissez pas

« trop, ne vous laissez pas aller à une vaine présomption ; mais

<< soyez plus humble et tenez-vous davantage sur vos gardes¹ . »

ADieu seul l'honneur et la louange, à nous la honte et la con-

fusion. Est-ce là le fruit que nous tirons de nos sécheresses,

de nos distractions, de nos impuissances dans l'oraison ? en

sortons-nous moins susceptibles, moins pleins denous-mêmes,

plus disposés à nous mépriser, à nous estimer moins que les

autres ? C'est le dessein de Dieu en permettant ces sécheresses.

Répondons à ses vues.

SECOND POINT .

Les sécheresses sont une puissante leçon d'humilité.

Souvent nous voyons autour de nous des âmes saintes qui

prient de tout leur cœur, qui semblent ne respirer que le saint

amour; et nous, à leur côté, nous sommes froids à glace, nous

ne pouvons rien tirer de notre pauvre fonds. Dieu permet ce

contraste pour nous faire toucher au doigt que nous ne sommes

rien, que nous ne valons rien ; que, loin d'avoir aucun titre à

l'estime, il n'est personne plus misérable que nous , que

toute estime de nous-mêmes n'est que mensonge, et que nous

méritons d'être foulés aux pieds de toute créature. Oh ! que ces

ténèbres sont bonnes, où l'amour-propre se perd! que cette in-

sensibilité est précieuse, où l'estime de soi trouve sa mort ! C'est

alors que l'âme, confondue de son impuissance, se jette hum-

blementdevant le trônede Dieu , l'adore par l'aveu de son néant,

s'étonne d'être soufferte en sa présence, et s'abîme devant son

éternelle majesté dans le plus profond anéantissement. Dans la

confusion où la jette son insensibilité, elle n'ose pas prétendre

au retour des consolations : car les délices de la piété, se dit-

elle, sont faites pour les âmes saintes ; quant à moi, pécheur

* Cum spiritualis a Deo consolatio datur, ... Dei munus intellige esse, nontuum

meritum. Noli extolli, noli nimium gaudere, nec inaniter præsumere ; sed esto

magishumilior exdono, cautior quoque et timoratior . ( II Imit. , 1x, 4.)



AMOUR DE DIEU, FRUIT DES SÉCHERESSES. 147

que je suis , indigne de contenter son amour, indigne de son

regard et de sa pensée, ce m'est trop d'honneur d'être ici à ses

pieds pour satisfaire à sa justice par les privations, les séche-

resses, les combats; et lui dire en me montrant à lui dans ma

pauvreté : « O Dieu ! que je ne suis rien ! oui, vraiment,

« je suis tout mal, et vous êtes tout bien ; je ne suis que

« ténèbres, et vous êtes toute lumière ; qu'insensibilité, et vous

• êtes toute consolation ; que pauvreté, et vous êtes toute ri-

chesse. Le partage m'est humiliant ; mais il vous estglorieux,

« et je m'en réjouis : ce m'est une consolation que mes misères

<< fassent ressortir vos grandeurs et servent à votre gloire. Je

■ me complais dans mon néant et mon ignorance, content que

« vous seul soyez loué et glorifié¹ . » Oh ! si nous savions faire

cet usage de nos sécheresses, comme elles nous feraient croître

enhumilité et attireraint sur nous les regards bienveillants de

celui qui a dit : Sur qui abaisserai-je mes regards , sinon sur

celui qui s'humilie en maprésence ? Alors se réaliserait en nous

lavérité de cette parole, que la meilleure oraison est celle d'où

l'on sort plus humble.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SAMEDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain les sécheresses comme un moyen

de croître dans l'amour de Dieu : 1º parce qu'elles en font res-

sortir la bonté ; 2º parce qu'elles disposent l'âme à l'aimer d'un

amour plus vif; 3º parce qu'elles le font aimer d'un amour

plus pur. -Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de bénir

Dieu dans les sécheresses et d'exalter son amour, qui s'abaisse

jusqu'à notre misère ; 2º de l'appeler alors en nous par de saints

désirs souvents répétés, tels que ceux-ci : Venez à moi, ô

Jésus ! venez à mon aide, faites-vous aimer de mois. Ces pa-

roles nous serviront de bouquet spirituel.

• Soli Deo honor et gloria.

•Ad quem respiciam, nisi ad pauperculum et contritum spiritu ?

3 Veni, Domine Jesu, veni... Deus, in adjutorium meum intende... Diligam te

Domine.



148 SAMEDI DE LA QUATRIÈME SEMAINE.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus se dérobant à Marie et à Joseph dans le voyage

qu'il fit à Jérusalem à l'âge de douze ans. Ses parents désolés

le recherchent et le retrouvent au bout de trois jours. C'est

ainsi que souvent il se cache à l'âme; elle le cherche, elle le

retrouve et l'aime davantage . C'était ce qu'il voulait : car tout

est amour dans la conduite de Dieu sur les âmes . Bénissons-le

de cette bonté, et prions-le d'accroître notre amour par les sé-

cheresses mêmes .

PREMIER POINT.

Dans les sécheresses , l'âme fidèle apprécie mieux la bonté

de Dieu .

Tout le monde comprend que l'amour est d'autant plus ap-

préciable qu'il part de plus haut et descend plus bas ; que plus

la misère d'une personne est extrême, plus serait étonnante la

bonté du monarque qui ferait descendre son affection jusqu'à

elle. Or c'est dans la sécheresse que l'âme se voit mieux misé-

rable, pauvre, vile, abjecte : c'est alors par conséquent qu'elle

apprécie mieux la bonté de Dieu. « Comment se fait-il , se dit-

« elle, que le grand Dieu de l'éternité veuille bien m'aimer ;

« que non-seulement il ne me délaisse pas, moi si indigne de

<<son regard, mais qu'il vienne à moi par sa grâce ; qu'il daigne

« en ce moment même me montrer ma misère, que sans lui

« je n'aurais pas vue; qu'il s'unisse àmoi par la communion,

« qu'il me comble de ses largesses et dans l'ordre naturel et

<< dans l'ordre surnaturel? O amour inconcevable ! Qu'il aime

« les séraphins, qu'il aime les saintes âmes toutes brûlantes de

« son amour, c'est déjà une grande merveille, puisque dès là

<<qu'elles sont des créatures, elles sont à une distance infinie

<<de sagrandeur suprême; mais un Dieu m'aimer, moi si tiède,

<<si froide, si dépourvue de toutbien! un Dieu si grand abais-

« ser son cœur à une misère si profonde ! une élévation infinie

« s'unir à un abîme sans fond! c'est là l'amour à son plus

« haut degré. La bontédivine pouvait seule rapprocher de telles

< distances ; et toute l'éternité ne sera pas assez longue pour



AMOUR DE DIEU, FRUIT DES SÉCHERESSES. 149

<< chanter de si ineffables miséricordes¹ . » C'est ainsi que les

sécheresses font mieux apprécierla bonté de Dieu. Et nous, dans

ces états qui pourraient nous être si profitables à ce point de

vue, nous n'y pensons mêmepas .Quel dommagepour notre âme!

DEUXIÈME POINT.

Dans les sécheresses , l'âme fidèle recherche Dieu avec un

amour plus vif.

L'absence d'une personne aimée la rend plus chère quand on

la retrouve, et le cœur se sent épris pour elle d'un amour plus

vif. Tant qu'un enfant voit sa mère, il semble l'oublier et ne

pense qu'à sesjeux ; mais qu'elle se cache un instant, aussitôt

il pleure , il l'appelle ; et dès qu'il l'a retrouvée, il l'embrasse et

l'aime plus qu'auparavant. C'est que la privation lui a fait sen-

tir le prix de sa mère et a doublé son amour. De même quand

Dieu se cache dans la nuit des sécheresses et des privations , ce

n'est quepour se faire désirer davantage, pour nous faire mieux

sentir le prix de sa possession, et nous apprendre à le conser-

ver avec plus de vigilance quand nous avons le bonheur de le

posséder. Lorsque l'Épouse des Cantiques a perdu celui que son

cœur aime, elle le cherche dans sa maison, elle le cherche dans

les rues de la cité, elle le demande à tous ceux qu'elle ren-

contre. Elle ne le trouve pas encore : elle le cherche de nou-

veau; elle le trouve enfin ; et son amour, devenu plus vif par la

privation, s'écrie : Je l'ai trouvé, celui que mon cœur aime;

je le garderai bien et ne le laisserai plus aller . Oh ! que n'ap-

précions-nous de la même manière le bonheur de posséder Dieu !

Sonabsence par la sécheresse nousleferait désirer plus vivement,

rechercheravec plus d'ardeur, trouver avec plusd'amouret gar-

der en nous avec plus de vigilance.
TROISIÈME POINT.

Dans les sécheresses , l'âme fidèle aime Dieu d'un amour

plus pur.

Souvent dans la piété nous nous recherchons nous-mêmes ;

•Misericordias Domini in æternum cantabo. (PS . LXXXVIII ,2.)

• Quæsivi illum, et non inveni. (Cant. , III, 2.)

• Inveni quemdiligit anima mea : tenui eum, nec dimittam. (Ibid., 4.)



150 CINQUIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES.

nous voulons bien aimer Dieu, mais à condition de trouver

notre plaisir dans cet amour. Nous cherchons moins le Dieu

des consolations que les consolations de Dieu. Nous nous amu-

sons aux goûts intérieurs; et dans l'amour de Dieu c'est nous-

mêmes que nous aimons. Mais la sécheresse épure ce mélange

du propre intérêt, et perfectionne la pureté de nos intentions.

L'âme qui aime alors aime Dieu pour lui seul, d'un amourdés-

intéressé, qui n'a d'autre soutien que la foi. Oh ! qu'elle est

agréable à Dieu , l'âme dans cet état ! Dieu seul lui suffit et la

contente : Dieu seul dans l'entendement, sans aucun rayon de

Jumière ; Dieu seul dans la volonté, sans aucune flamme de fer-

veur ; Dieu seul dans le cœur, sans aucune douceur de consola .

tion ! Là est le mérite, là est la perfection. Aspirons à cet état,

et demandons-le à Dieu.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

CINQUIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES

ÉVANGILE SELON SAINT JEAN , XVI , 23.

En ce temps-là, Jésus dit à ses disciples : En vérité, en vérité, je vous

le dis, si vous demandez à mon Père quelque chose en mon nom, il vous

le donnera. Jusqu'à présent, vous n'avez rien demandé en mon nom : de-

mandez, et vous recevrez, afin que votre joie soit accomplie. Je me suis

servi de paraboles pour vous dire ces choses. Vous verrez bientôt arriver le

temps où je ne vous parlerai plus en paraboles, mais je vous instruirai ou-

vertement touchant ce qui regarde mon Père. En ce jour-là, vous deman-

derez en monnom, et je ne vous dis point que je prierai mon Père pour

vous : car mon Père même vous aime, parce que vous m'avez aimé et que

vous avez cru que je suis né de Dieu. Je suis sorti de mon Père et je suis

venu dans le monde ; maintenant je laisse le monde etje retourne à mon

Père. Ses disciples lui dirent : Nous voyons à présent que vous parlez ou-

vertement, et que vous n'usez point de paraboles. Nous connaissons pré-

sentement que vous savez toutes choses, et qu'il n'est pas besoin que per-

sonne vous interroge; c'est ce qui nous fait croire de plus en plus que vous

êtes sorti de Dieu .

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Comme l'évangile de demain nous rappelle le devoir de la

prière, et que les trois jours suivants se nomment les jours de

rogations ou de prières, nous méditerons demain sur l'humilité



HUMILITÉ ET RESPECT EN PRIANT. 151

et le respect dont nous devons accompagner toutes nos prières.

-Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de garder toujours

en priant un maintien profondément respectueux; 2º de nous

tenir intérieurement dans les humbles sentiments dupublicain,

qui, à la porte du temple, se confond devant Dieu au souvenir

de sa misère. Nous retiendrons pour bouquet spirituel la pa-

role de saint François d'Assise : Qui êtes-vous, Seigneur, et

qui suis-je¹?

MÉDITATION POUR LE MATIN

Prosternons-nous avec une humilité profonde et un respect

souverain devant la majesté de Dieu, en lui disant comme saint

François d'Assise : « Qui êtes-vous, Seigneur,et qui suis-je

pour me présenter devant vous? » ou comme le saint pa-

triarche Abraham : « Oserai-je parler à monSeigneur, moi qui

ne suis que cendre et poussière *? » Prions-le de nous pénétrer

jusqu'au fond de l'âme de cette humilité et de cerespect qui

sont les deux premières conditions de la bonne prière.

PREMIER POINT.

Humilité qui doit accompagner nos prières .

Dieu aime la vérité et se complaît dans la vérité : partout où

il la voit, son cœur s'y épanche, et il y verse ses grâces. Il hait

le mensonge et l'injustice ; et partout où il les découvre, son

cœur s'éloigne et son oreille se ferme. De ces notions si claires

découlent deux conséquences : la première, c'est que l'humi-

lité est le meilleur moyen d'obtenir de Dieu ce que nous lui

demandons . Si nous nous présentons devant lui avec un sen-

timent intime de notre misère , lui exposant humblement notre

triste état, comme le pauvre devant le riche, et lui disant :

« Seigneur, voyez mon indigence : j'ai faim et soif de vos grâ-

◄ ces ; je suis nu de tout bien et de toute vertu ; j'ai demandé

« à toutes les créatures de quoi nourrir mon âme, couvrir ma

«nudité, et toutes m'ont répondu qu'elles n'avaient rien à me

*Quis tu, Domire? quis ego?

* Loquar ad Dominum meum, cum sim pulvis et cinis. (Gen.,XVIII, 27.)



152 CINQUIÈME DIMANCHE APRÈS PAQUES.

« donner, qu'en vous seul était tout bien et toutdon parfait, ▸

Dieu nous exaucera infailliblement : car il est écrit que la prière

de celui qui s'humilie pénètre les nues¹ et ouvre sur nous le sein

des divines miséricordes; quele Seigneur regarde toujours favo-

rablement la prière des humbles ; qu'il ne délaisse jamais le

cœurhumilié ; qu'il aune tendresse exceptionnellepour les pau-

vres qui, s'estimant vraiment pauvres en sa présence, gémissent

sous le poids de leur misère . David est exaucé dans ses prières,

parce qu'il se tient devant Dieu comme un pauvre et un men-

diant , commeun maladetoutcouvertdeplaies . Le publicain est

justifié, parce qu'il prie avec humilité à la portedu temple.-La

seconde conséquence qui découle des notions précédentes , c'est

que sans l'humilité notre prière ne peut être agréée de Dieu . Si

nous portons devant son trône une secrète estime de nos vertus

et de nos mérites, si nous ne sentons pas notre néant en nous

approchant de l'être des êtres, notre bassesse en présence de

sa grandeur souveraine, notre misère devant sa sainteté infi-

nie, nous ne serons à ses yeux que le pauvre orgueilleux qu'il

a en horreur ; notre prière encourra la malédiction réservée

aux menteurs, puisque la vérité est que nous sommes pauvres

au delà de toute parole, que nous ne sommes rien 8, que nous

n'avons rien de nous-mêmes , que nous ne pouvons rien 10 ;

et puis pourquoi Dieu donnerait-il ses grâces au cœur qui

n'est pas humble? Ce ne serait que fournir un aliment à son

orgueil, qui s'attribuerait les dons de Dieu; ce serait livrer

• Oratio humiliantis se nubes penetrabit : ... et non discedet donec Altissimus

aspiciat . (Eccli . , xxxv, 21.)

* Respexit in orationemhumilium. (Ps. cr, 18.)

3 Cor... humiliatum, Deus, non despicies. (Ps. L, 19.)

•Dominus de cœlo in terram aspexit, ut audiret gemitus compeditorum. As-

titit a dextris pauperis, ut salvam... faceret animam... (Ps . cr,20, 21, et CVIII, 31.)

*Ego sum mendicus et pauper. (Ps. xxxix, 18.) Libera me, quia egenus et

pauper ego sum. (Ps . CVIII, 22.)

•Sana animam meam, quia peccavi tibi ... Non est sanitas in carne mea. (Ps,

XL, 5, et xxxVII, 4.)

7 Odivit anima mea... pauperem superbum. (Eccli., xxv, 4 et 5.)

• Si quis existimat se aliquid esse, cum nihil sit, ipse se seducit. (Gal. , vi, 3.)

• Quid habes quod non accepisti ? (I Cor., IV, 7.)

1. Non quod suflicientes simus cogitare aliquid a nobis, quasi ex nobis. (IICor..

1, 5.)



HUMILITÉ ET RESPECT EN PRIANT. 153

son bien à un voleur. Qui jamais parmi les hommes donna

l'aumône au pauvre superbe qui ne convient pas de sa mi-

sère? on n'obtient l'assistance des hommes qu'en touchant

leur cœur par l'humble exposé de sa misère. Dieu suit la

même règle . Examinons ici notre conscience : apportons-nous

à notre prière cette humilité profonde qui est à la fois le gage

et la condition du succès?

SECOND POINT .

Respect profond dont nous devons accompagner nos prières .

Pour le comprendre, il suffit de considérer avec un peu de

foi à qui nous nous adressons quand nous prions . Nous par-

lons au grand Dieu devant qui les colonnes du ciel tremblent,

devant qui les vingt-quatre vieillards de l'Apocalypse tombent

en adoration la face contre terre, et les séraphins eux-mêmes

se couvrent de leurs ailes . Or , là où tout le ciel s'anéantit, pour-

rais-je, moi pauvre pécheur, n'être pas saisi de respect et

abîmé de vénération ? pourrais-je ne pas observer, dans cet en-

tretien divin, un maintien profondément religieux, un recueil-

lement parfait des sens et surtout des regards, enfin tout cet

eusemble de modestie que commande la majesté de Dieu ? O

Dieu suprême ! comme nous vous traitons ! Si nous parlons à

un roi, ne fût-ce que pour lui dire un mot, c'est toujours avec

grand respect ; et devant vous, Majesté éternelle, combien de

fois l'habitude, la routine, l'inattention, nous ont-elles fait

perdre devant vous tout respect extérieur et intérieur, jusqu'à

ne penser pas même à ce que nous vous disions ; jusqu'à ou-

blier que, n'eussions-nous qu'un mot à vous dire, nous devons

toujours vous traiter en Dieu, c'est-à-dire avec un respect sou-

verain ! Rentrons ici en nous-mêmes ; humilions-nous, deman-

dons pardon et convertissons-nous.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .



154 LUNDI DES ROGATIONS.

LUNDI DES ROGATIONS

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain la confiance dont nous devons ac

compagner nos prières; et nous méditerons trois raisons de

cette confiance, savoir : 1º l'excellence des perfections divines,

qui l'exigent ; 2º le précepte que Dieu nous en a fait ; 3º les

promesses qu'il y a attachées.-Nous prendrons ensuite la ré-

solution 1º d'adresser nos prières à Dieu avec la confiance d'un

enfant qui parle à son père ; 2º dedemandersouventà Dieu d'ac-

croître en nous cette confiance. Notre bouquet spirituel sera

la prière des apôtres à Notre-Seigneur : Seigneur, augmentez

ma confiance ¹.

MEDITATION POUR LE MATIN

Adorons labonté infinie de Dieu , s'engageant par serment à

exaucer nos prières, si nous prions comme il faut. En vérité,

en vérité, je vous le dis, quoi que vous demandiez à mon

Père en mon nom, il vous sera accordé . Que de miséricorde

et d'amour en ces paroles, et qu'il est bien juste d'en remercier

Notre-Seigneur avec toute l'effusion de notre âme !

PREMIER POINT.

La considération des perfections divines doit dans la

prière remplir nos cœurs de confiance.

En effet, ô mon Dieu, ne connaissez-vous pas tous mes be-

soins, puisque rien n'échappe à votre science infinie? ne pou-

vez-vous pas les soulager, puisque vous êtes le Tout-Puissant ?

ne voulez-vous pas les soulager, puisque vous êtes le Dieu in-

finiment bon, qui aime tant à se communiquer, qu'on dirait

que vous avez comme un besoin de donner, égal au besoin que

nous avons de recevoir *? « Vous avez, dit saint Augustin,

* Domine, adauge nobis fidem. (Luc., xvII, 5. )

* Joan. , xiv, 15 .

* Sicut urget petere necessitas filium, sic urget caritas dare genitorem.



CONFIANCE EN DIEU DANS LA PRIÈRE. 155

«placé à la porte de votre palais la miséricorde, avec mission

« d'accueillir tous ceux qui se présentent, de blâmer et de con-

◄ vier ceux qui tardent à venir. Vous n'avez encore rien de-

« mandé, leur criez-vous : demandez, et vousrecevrez ; frappez,

« et l'on vous ouvrira. Mes anges sont là, non pour vous fermer

« la porte, mais pour vous l'ouvrir; non pour vous repousser,

« mais pour vous introduire ; non pour éloigner vos requêtes,

<<mais pour les présenter et les appuyer . Venez donc ; frappez

<< avec confiance : je ne laisserai point périr de faim le juste à

<< maporte. » - « Je le crois , ô mon Dieu ! dit ailleurs le même

<<saint docteur; car votre porte aime à voir une affluence de sup-

<<pliants qui frappent, qui crient, qui importunent; vos trésors

<< souffrent et s'affligent de n'être point demandés et de ne point

« se répandre ¹. » Aussi voulez-vous être appelé du nom de

Père, plutôt que du nom de Juge et de Seigneur, pour nous

montrer qu'ayant envers nous un amour de père, vous voulez

que nous ayons envers vous une confiance d'enfant. Et com-

ment ne l'aurais-je pas , Seigneur? Si les hommes, tout mé-

chants qu'ils sont, ne donnent pas à leurs enfants un caillou

pourdu pain, un serpent pour un poisson, un scorpion pour

un œuf, vous le plus tendre des pères, pourriez-vous nous re-

fuser votre esprit et vos grâces , vous dont la science sait tout,

dont la puissance peut tout, et dont la bonténous veut tant

de bien ? O Dieu ! monPère, je vous dirai donc avec David : J'ai

mis en vous ma confiance. Je suis un pupille qui n'a d'autre

soutien que vous ; je fais appel à votre cœur, et il me semble

l'entendre qui me répond : Confiez-vous en moi, je suis le père

des orphelins .-Est-ce avec cette confiance filiale que nous

parlons à Dieu dans la prière?

*Hoc amat janua Salvatoris, ut pulsatoribus semper abundet opportunis , im-

portunis; thesauri domus ejus tristitiam patiuntur, quando desunt delectabilia

fastidia petitionum.

• Tibi derelictus est pauper : orphano tu eris adjutor. (Ps. x (sec. Hebr.), 14. )

• Patris orphanorum. (Ps . LXVIι, 6.)



156 LUNDI DES ROGATIONS.

DEUXIÈME POINT.

La confiance dans la vertu de la prière est de précepte

divin .

Dieu exige si rigoureusement de nous cette confiance, si bien

due d'ailleurs à ses infinies perfections, que sans elle toute

prière est impuissante. Si quelqu'un, dit saint Jacques, veut

adresser une prière à Dieu , qu'il l'adresse avec confiance,

c'est-à-dire avec une persuasion ferme qu'il sera exaucé : car,

s'il hésite, s'il doute, sa prière sera jetée au vent comme les

flots dela mer que bouleverse la tempête, et il ne pourra rien en

espérer¹ . La prière sans confiance est une oraison morte et

stérile , dit saint Augustina. Qui doute de la bonté de Dieu

pour exaucer sa prière, dit Cassien , est sûr qu'il ne sera pas

exaucé. Aussi , avant de rendre la vue à deux aveugles qui lui

demandaient leur guérison, Jésus-Christ leur fait-il produire

un acte de confiance. Avez-vous confiance en mon pouvoir ? leur

demande- t-il .-Oui, Seigneur, répondent ceux-ci.-Eh bien,

soyez guéris . Qu'il vous soit fait selon votre confiance *. Voilà la

raison pour laquelle nos prières sont si rarement exaucées : c'est

que le plus souvent nous prions sans confiance, nous nous dé-

fions de Dieu et de sa parole. Demandons à notre conscience si

ce n'est pas vrai.

TROISIÈME POINT .

Promesses attachées à la confiance .

Croyez, dit Jésus-Christ, que tout ce que vous demanderez

àmon père en mon nom, vous le recevrez . Si vous pouvez

avoir confiance en moi, dit-il à un père affligé qui lui de-

mande la guérison de son fils, tout est possible à celui qui croit .

• Postulet in fide, nihil hæsitans : qui enim hæsitat , similis est fluctui maris

qui a vento movetur et circumfertur. Non ergo æstimet homo ille, quod acci-

piat aliquid a Domino. (Jac. , 1, 6 et 7.)

*Si fides deficit, oratio perit. (S. Aug.)

Se non exaudiendum quisque non dubitet, cum se dubitaverit exaudiri.

(Coll., 1x, 34.)

• Secundum fidem vestram fiat vobis. (Matth. , 1x, 29.)

Omnia quæcumque orantes petitis, credite quia accipietis,et evenient vobis.
Marc. , x1 , 24.)

•Omnia possibilia sunt credenti. (Marc., 1x, 22.)



FERVEUR ET PERSÉVÉRANCE DANS LA PRIÈRE. 157

Avec la confiance , dit-il encore à ses apôtres , vous direz à cette

montagne : Jette-toi dans la mer, et elle le fera 1. Telle est la

loi que Dieu a posée : c'est qu'il donne ses grâces en proportion

de la confiance avec laquelle on les demande. Les saints avaient

pleine confiance, et ils obtenaient des miracles. Si nous avious

confiance comme eux, nous obtiendrions comme eux l'effet de

nos prières; ou si ce que nous demandons était contraire, soit à

nos propres intérêts, soit au bien général, soit à des vues de

Providence plus élevées que les nôtres, Dieu, en place de ce

que nous demandons, nous accorderait quelque chose de meil-

leur; ou, s'il jugeait plus expédient pour nous de ne recevoir

que plus tard ce que nous demandons, il différerait par amour

l'effet de notre prière. Dieu use souvent de ces délais : 1º pour

rendre notre confiance plus héroïque en elle-même, plus ho-

norable pour lui, plus méritoire pour nous ; 2º pour accroître

notre ferveur : il laisse frapper à la porte, afin qu'on frappe

plus fort; il laisse crier, afin qu'on crie plus haut ; 3º pour

nous forcer à persévérer dans la prière, et par là ànous tenir unis

plus constamment à lui. Ainsi Dieu, lors même qu'il refuse ou

diffère, est toujours amour et bonté, toujours digne de notre

confiance. Comprenons bien ces vérités ; et que désormais les

retards que Dieu met à nous exaucer nous excitent à prier

davantage et à prier mieux.
Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MARDI DES ROGATIONS

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons deux autres conditions de la bonne prière,

qui sont : 1º la ferveur, 2º la persévérance.-Notre résolution

sera : 1º d'apprécier mieux l'excellence des biens spirituels que

nous demandons à Dieu , et d'accompagner en conséquence nos

prières d'un plusgrand désir d'être exaucé ; 2º depersévérer dans

la prière, lors même que nous n'y trouvons aucun goût, lors

même que nous n'obtenons pas ce que nous demandons. Notre

Marc., xı, 23.



158 MARDI DES ROGATIONS .

bouquet spirituel sera la parole du Psalmiste : Le Seigneur

exauce le désir des pauvres¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'Esprit-Saint inspirant à David une ferveur si grande

dans ses prières , que, pour en exprimer la véhémence, ce saint

roi l'appelle un grand cri qui part du fond du cœur pour aller

jusqu'au cœur de Dieu *. Or le cri du cœur, dit saint Augustin,

c'est l'ardeur de l'amour, c'est la ferveur du désir, et c'est là

ce qui donne des ailes à la prière et l'élève jusqu'au cicl ; si

le cœur est froid, il est muet et ne sait rien dire à Dieu³; pour

que l'encens de la prière arrive jusqu'à Dieu, il faut qu'il soit

brûlé au dedans par le feu des saints désirs . Pénétrez-moi, Sei-

gneur, d'une vérité si importante.

PREMIER POINT .

La ferveur dans la prière.

La ferveur dans la prière n'est autre chose que ces désirs ar-

dents d'être exaucés qui s'exhalent en pieuxgémissements , par

lesquels , sous l'inspiration de l'Esprit-Saint, on prie Dieu comme

uu enfant, dans une extrême détresse, prie et sollicite un père *.

Ce furent ces saints désirs qui firent exaucer la prière de Daniel .

Parce que vous êtes un homme de désirs, lui dit l'ange, je

suis venu ; et celle de David, selon ce qu'il nous raconte Ini-

même : J'ai ouvert la bouche de mon cœur, et j'ai attiré en

moi l'Esprit-Saint . Mon désir est devant vous, Seigneur, et

mes gémissements ne vous sont point cachés " . Pour compren-

dre combien fervents doivent être les désirs dont il faut ac-

compagner la prière, il suffit de considérer la grandeur soit des

biens que nous prions Dieu de nous accorder, soit des maux

• Desiderium pauperum exaudivit Dominus. (Ps . x(sec. Hebr.), 17.)

* De profundis clamavi ad te, Domine. (Ps. CXXIX, 1.) Clamor meus ad te ve

niat . (Ps . cr, 2. )

Frigus caritatis silentium cordis est ; (flagrantia caritatis clamor cordis.

(Aug., in ps. xXXVII.)

* Ipse Spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus,... in quo clama

nus : Abba, Pater. (Rom., VIII, 15, 26.)

* Quia vir desideriorum es . (Daniel , 1x, 23.)

• Os meum aperui, et attraxi Spiritum. (Ps . cxVII, 151.)

Ante te omne desiderium meum, et gemitus meus a te non est absconditus

(Ps . xxxvII , 10.)



FERVEUR ET PERSÉVÉRANCE DANS LA PRIÈRE. 159

dont nous le prions de nous préserver.-1° Nous lui demandons

de nous mettre en possession de son paradis, de sa gloire, de

ses richesses, de son propre bonheur, en possession éternelle

de lui-même. Nous lui demandons les dons de son Esprit-

Saint ; ses grâces, dont la moindre vaut mieux que tous les

empires ; ses vertus, dont la moindre participation l'emporte

sur tous les trésors imaginables. Nous lui demandons le sang

adorable de son Fils, ses mérites, son humilité, sa charité, sa

douceur, toutes ses perfections . Or n'est-il pas évident que des

biens si grands doivent être grandement désirés; que les de-

mander avec indifférence ou même avec peu d'ardeur, c'est en

méconnaître l'excellence, c'est s'en rendre indigne ? Les grandes

choses doivent être demandées avec grande affection, et la vé-

hémence du désir doit être proportionnée à leur excellence.

Examinons si c'est ainsi que nous demandons à Dieu ses grâces .

Hélas ! où est notre raison? où est notre foi ? Souvent nous de-

mandons à Dieu son paradis et ses grâces avec moins de désir

qu'un homme altéré ne demande un verre d'eau. Comment

Dieu nous exaucerait-il ? - 2º Par la prière , nous demandons

à Dieu de nous préserver de l'enfer, où nous pouvons tomber à

chaque moment, où nul ne sait s'il ne tombera pas un jour.

Orfaut-il dire au passager que menace la tempête, de solliciter

avec un ardent désir la main secourable qui peut le sauver?

Oh! comme il prie avec instance ! comme il implore avec ar-

deur tous ceux qui peuvent lui venir en aide ! Et nous , hommes

de peu de foi que nous sommes, nous naviguons sur une mer

orageuse féconde ennaufrages , dont les conséquences sont éter-

nelles ; et nous prions si peu, nous prions si froidement, avec

si peu de désir d'échapper à l'enfer ! Ah ' ce n'est pas ainsi qu'il

faut demander à Dieu d'être préservés d'un malheur si épou-

vantable. Comprenons mieux aujourd'hui la ferveur qui doit

accompagner nos prières .
SECOND PΟΙΝΤ .

De la persévérance dans la prière.

Prier en passant et vouloir à l'instant être exaucé, c'est

manquer de respect à Dieu ; c'est oublier qu'il est le maître de



160
MERCREDI DES ROGATIONS.

ses dons et qu'il a droit de choisir le moment de les accorder ;

c'est méconnaître l'excellence de ces mêmes dons, qui valent

bien la peine d'être demandés plusieurs fois. Le pauvre ne se

lasse pas de solliciter plusieurs fois l'aumône. Enfin , c'est

oublier qu'il est de nos plus chers intérêts d'être obligés à

persévérer dans la prière : 1º parce que le délai des bienfaits de

Dieu nous en fait mieux apprécier lagrandeur 1 ; 2º parce qu'il

est essentiel pour notre salut de nous habituer à la vie de prière.

La prière, c'est notre nourriture spirituelle, et l'âme ne peut

pas plus cesser de prier souvent que le corps de manger sou-

vent : autrement elle défaille et meurt . C'est notre armure

dans les tentations et dans les épreuves ; elle est, pour vaincre

nos ennemis, comme le glaive d'or donné du ciel à Judas Macha-

bée : si nous la quittons, nous serons vaincus. C'est l'échelle

mystérieuse de Jacob, par laquelle les anges montent au ciel

pourporternos demandes, et en descendent pour nous rapporter

les dons de Dieu. C'est la clef des grâces ; l'abandonner, c'est

renoncer à l'assistance de Dieu et nous condamner à l'impuis-

sance de vaincre nos passions et de triompher de nos misères.

C'est enfin le moyen d'entretenir en nous la foi, l'espérance, la

charité, les pensées du ciel et de la vie future, l'amour de nos

devoirs et le courage de les remplir ; tant est vraie la parole du

Seigneur : Il faut toujours prier et nejamais cesser . Est-ce

ainsi que nous apprécions la nécessité que Dieu nous fait de la

prière persévérante et continue ? Que de reproches à nous faire

en cette matière !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

MERCREDI DES ROGATIONS

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoirmédité les qualités de la bonne prière, nous mé-

• Non vult Deus bona sua nimia inveniendi facilitate vilescere. (Euseb . Emi. ,

hom. III.)

•Aruit cormeum, quia oblitus sum comedere panem meum. (Ps. cr, 5.)

•Accipe sanctum gladium, munus a Deo, in quo dejicies adversarios populi

mei Israel. (II Mach. , xv, 16.)

•Oportet semper orare et non deficere. (Luc., xvIII, 1.)



DÉFAUTS DE NOS PRIÈRES. 161

diterons demain les défauts qui la vicient et la rendent ineffi-

cace. Saint Augustin les signale en trois mots : Nous ne de-

mandons pas à Dieu ce qu'il faut ; nous le demandons mal ;

nous le demandons en mauvaises dispositions 1. Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º de mieux nous préparer à nos prières ,

en nous recueillant avant de lescommencer, et nous pénétrant

de la grandeurde l'action que nous allons faire; 2º de prier

beaucoup plus pour nos intérêts spirituels et éternels que pour

les intérêts temporels. Notre bouquet spirituel sera les trois

mots de notre méditation : Nous ne demandons pas ce qu'il

faut demander, nous le demandons mal, nous le demandons

en mauvaises dispositions .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ en prière, embrassant dans sa média-

tion le ciel et la terre : le ciel , car tous ses anges et les saints

n'adorent que par lui ; la terre, car elle ne présente à Dieu.

ses prières et ses hommages que par lui . C'est bien lui qui de-

mande toujours à son Père tout ce qu'il y a de mieux, qui le

demande comme il faut et en de saintes dispositions. Remer-

cions-le du grand service et du grand exemple que nous

procure sa prière.

PREMIER POINT.

Souvent ce que nous demandons à Dieu n'estpas ce qu'il

faut lui demander : petimus mala .

1º Nous demandons souvent à Dieu des avantages temporels,

le priant de disposer les événements au gré de notre orgueil

ou de notre ambition, de notre vanité ou de notre sensualité,

d'écarter de nous toutes les croix, toutes les maladies, la mort

de toutes les personnes chères, enfin toutes les calamités tem-

porelles. Ce n'est pas que ces demandes soient condamnables

en elles-mêmes, pourvu qu'on ajoute : Mon Dieu, que non pas

ma volonté se fasse, mais la vôtre ; si vous voyez qu'il vaut

•Petimus mala, petimus male, petimus mali.

•Per quenı laudant angeli .

• Per Dominum nostram Jesum Christum,



162 MERCREDI DES ROGATIONS.

mieux que je ne sois pas exaucé, nem'exaucez pas : autrement

elles seraient mauvaises . Car nous ne sommes plus sous la loi

mosaïque, qui avait pour sanction les biens et les maux ter-

restres , mais sous le règne de Celui dont le royaume n'est pas

de ce monde ; sous la loi évangélique, qui nous prêche le dé-

tachement des biens d'ici-bas, et appelle vers le ciel et vers les

biens éternels toutes les aspirations de notre cœur.- 2°Tout

en demandant à Dieu les biens spirituels, nous ne lui deman-

dons ce qu'il faut qu'autant que nous nous en rapportons à lui

pour le temps et la manière de nous les accorder : car tantôt

nous ne sommes pas préparés à recevoir utilement ce que nous

demandons ; tantôt il nous vaut mieux avoir le temps d'appré-

cier notre misère, demander plus longtemps pour accroître nos

mérites et enflammer nos désirs par le délai. Vouloir trop vite

les meilleures choses, ce n'est pas demanderce qu'il faut. Nous

conformons-nous à ces règles, soit pour l'ordre temporel, soit

pour l'ordre spirituel ?

DEUXIÈME POINT.

Souvent nous demandons mal ce que nous demandons :

petimus male.

Souvent en effet nous traitons Dieu dans la prière d'une ma-

nière étrange . Si nous parlons au dernier des hommes, nous

pensons à ce que nous lui disons ; et, en parlant à Dieu, hélas !

souvent nous ne songeons pas même au sens de nos paroles.

Or comment Dieu exaucerait-il une prière ainsi faite? com-

ment écouterait-il celui qui ne s'écoute pas lui-même? Vous

demandez et vous ne recevez pas, dit l'Esprit-Saint, parce que

vous demandez mal¹. Pour que notre prière soit exaucée, il

faut nous recueillir dans cette partie de nous-mêmes, dans ce

temple intérieur où l'on confère seul avec Dieu seul, loinde

toutes les pensées du monde. C'est là que Dieu aime à écouter

les demandes. Si le cœur s'échappe malgré nous, il faut rap-

peler ce fugitif, déplorer ses égarements , comme David qui

s'écriait : Mon cœur m'a abandonné²; et , après l'avoir retrouvé,

1 Petitis, etnon accipitis, eo quod male petatis. (Jac., iv, 3.)

• Cor meum dereliquit me. (Ps . xxxix, 15.)



JESUS-CHRIST MONTE AU CIEL . 163

il faut s'en réjouir commele saint roi et se remettre à la prière

de toute son âme¹. Il faut enfin imiter saint Hilarion , dont l'his-

toire rapporte qu'il récitait les psaumes du saint office comme

s'il eût vu Dieu présent devant lui , attentifà ce qu'il lui disait .

Hélas ! quenous prions rarement de cette manière!

TROISIÈME POINT.

Souvent nos mauvaises dispositions vicient nos prières :

petimus mali.

Prier Dieu en mauvaises dispositions, c'est lui présenter un

cœur qui n'a ni regret du mal passé, ni bonne volonté de s'en

corriger, ni courage pour fixer sa légèreté, surmonter ses dé-

goûts, ni habitude de recueillement, ni énergie pour plaire à

Dieu. Or, dans de telles dispositions, comment les prières se-

raient-elles exaucées ? l'habitude de la dissipation, la lâcheté et

la mollesse qui ne veulent point se gêner, les attaches du cœur

qui distraient, sont comme un nuage placé entre Dieu et nous,

qui empêche notre prière d'arriver jusqu'à lui . Rentrons en

nous-mêmes, et voyons si nous ne vicions pas nos prières de

quelques-unes deces manières.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

L'ASCENSION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Dans la grande solennité dedemain, nous prendrons pour

les deux points de notre méditation deux articles du Symbole :

1º Jésus-Christ estmontéaux cieux ; 2º il est assis à la droite

de Dieu le Père tout-puissant; et nous verrons que dans l'un

et l'autre mystère Jésus-Christ est, comme toujours , tout amour

pournous. Nous prendrons la résolution : 1º d'élever nos pen

sées et nos affections au ciel, où est Jésus-Christ, notre avocat,

notre pontife, notre chef; de ne plus tenir à la terre et de ne

plus vivre que pour le ciel ; 2º de mettre toute notre confiance

1 Invenit servus tuus corsuum, ut oraret te. (II Reg . , VII , 27.)

*Tanquam Deo præsente, recitabat. (Leçon de l'office.)
3

Opposuisti nubem tibi, ne transeat oratio. (Thren. , 1, 44.)



164 L'ASCENSION.

ennotre médiateur qui est aux cieux . Nous retiendrons pour

bouquet spirituel laparolede l'Église : Les cœurs en haut¹! ... et

ces autres de l'Apôtre : Je n'ai qu'un désir, celui de quitter

mon corps et d'aller m'unir à Jésus-Christ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit sur la montagne des Oliviers,

pour y assister par la pensée à l'ascension triomphante du Sau-

veur. Adorons-le, non pas montant au ciel, comme Élie, sur un

char de feu, mais s'y élevant par sa seule vertu, suivi de tous

les justes de l'ancienne loi, qu'il a tirés de leur prison. Admi-

rons comme il est accueilli par toute la cour céleste au milieu

de mille cantiques d'adoration, d'admiration, de louange et

d'amour. Unissons nos hommages à ceux de tous ces princes du

ciel .

PREMIER POINT .

Jésus-Christ est monté aux cieux.

Jésus est monté aux cieux par le même principe qui l'en

avait fait descendre : il en était descendu par amour pour nous,

il y est remonté par amour. Il a voulu aller : 1º nous enouvrir

les portes ; 2º nous y préparer une place ; 3º verserde là sur nous

ses bénédictions. Jusqu'à cejour, la porte du ciel avait été fermée

à tous les enfants d'Adam ; et ni l'innocence d'Abel, ni la foi

d'Abraham, ni le zèlede Moïse, ni la sainteté des patriarches et

des prophètes n'avaient pu leur en ouvrir l'entrée. Tous, de-

puis leur mort, séjournaient dans les limbes, sans autre con-

solation que l'espérance ; mais aujourd'hui, ô jour de bonheur !

Jésus les fait sortir de leur prison et les emmène avec lui au

ciel ; il leur en ouvre les portes, il y entre le premier par le

mérite de son sang versé; et ainsi s'accomplissent les figures

de l'ancienne loi. Il n'est plus, ce mystérieux sanctuaire qui

demeurait fermé toute l'année, ce Saint des saints où le grand

prêtre seul pouvait entrer une seule fois l'an, enportant dans

•Sursum corda !

• Desiderium habens dissolvi, et esse cum Christo. (Philip ., 1, 23.)



JESUS- CHRIST MONTE AU CIEL. 165

ses mains le sang des victimes. Jésus-Christ, le seul vrai pon-

tife, est entré aujourd'hui, non dans ce sanctuaire fait de main

d'homme, qui n'était que la figure du véritable, mais dans le

ciel même, le vrai sanctuaire où Dieu habite ; il y est entré, non

avecun sang étranger, mais avec son propre sang ; il a déchiré

et fait disparaître le voile qui cachait au peuple le Saint des

saints et figurait les portes du ciel fermées jusque-là aux

hommes par le péché. O Jésus mille fois aimable ! c'est ainsi

que vous nous ouvrez le ciel aujourd'hui ; il ne tient plus

qu'à nous d'y entrer. Quelle reconnaissance ne vous devons-

nous pas !

Cependant vous ne vous entenez pas là. Comme un bon père

qui s'occupe de bien placer son fils, vous nous dites vous-

même : Je vais vous préparer une place ; je veux que vous

soyez là où je suis et que mon trône soit le vôtre . O Sau-

veur adorable ! vous nous faites trop d'honneur. Quoi ! je serai

assis dans votre propre trône ! Ma nature si pauvre et si ché-

tive par elle-même sera élevée dans les cieux au-dessus des

anges mêmes, jusqu'au trône d'un Dieu ! Oh ! quelle belle place

vous êtes allé nous préparer, et que votre ascension m'est pré-

cieuse ! Comme elle excite mon admiration, ma reconnaissance

et mon amour !

Cen'est pas tout encore : du haut des cieux, vous nous bé-

nissez, dit l'Évangile . O chère bénédiction, qui aide notre fai-

blesse à s'élever là où vous nous appelez ! O Seigneur ! bénissez-

nous toujours, et attirez nos cœurs à vous, afin que nous ne

vivions plus que pour le ciel*.

SECOND PΟΙΝΤ.

Jésus, au jour de son ascension, s'assied à la droite du

Père.

Qu'est-ce à dire, Seigneur ? C'est-à-dire que vous entrez

aujourd'hui dans le repos divin et éternel, qui vous était si bien

*Vado parare vobis locum. (Joan., xiv, 2.)

* Volo ut ubi sum ego , et illi sint mecum. (Joan. , xvii , 24.) Dabo ei sedere me-

eum in throno meo. (Apoc . , г, 21.)

* Et elevatis manibus suis , benedixit eis. (Luc. , xxiv, 50.)

* Trahe me post te. (Cant. , 1, 3.) Trahe torpentem, ut reddas currentem .



166 L'ASCENSION.

dû après tant de travaux ; c'est-à-dire que vous prenez posses-

sion de votre trône comme roi des rois , de votre tribunal comme

juge des vivants et des morts ; c'est-à-dire quedans le ciel vous

êtes l'égal de Dieu, étant Dieu vous-même. Et, chose admirable !

dans cette haute position, vous n'oubliez point les hommes

dont vous avez revêtu la nature. De peur que notre fragilité ne

nous fasse perdre la place que votre amour nous a ménagée,

vous vous constituez devant votre Père notre avocat, notre pon-

tife, notre chef. Comme notre avocat, vous plaidez sans cesse

notre cause par la voix de toutes vos plaies, par tous les batte-

ments de votre cœur¹; sans cesse vous vous présentez pour nous

devant la face de Dieu . Lorsque la faiblesse nous a entraînés au

péché, vous intervenez pour prendre notre défense; de notre

cause vous faites la vôtre, et vous prouvez par votre sang versé,

qui parle mieux que celui d'Abel, que miséricorde doit nous

être faites. Comme notre Pontife, vous vous offrez sans cesse

pour nous en sacrifice . Enfin, comme notre chef, vous nous at-

tirez à vous : car il faut que les membres suivent le chef. Vous

êtes notreprécurseur , et le seriez-vous si nous ne devions pas

vous suivre ? Vous êtes cet aigle mystérieux qui vole au-dessus

de ses petits pour les exciter par son exemple à prendre leur

essor vers le soleil . Seigneur, attirez-moi à vous par vos grâ-

ces , par vos charmes, vos beautés, vos perfections qui ravissent

les anges. Oh ! qu'il me tarde devous voir dans la splendeur de

votre gloire et d'entrer dans ce beau ciel où l'on ne peut plus

vous offenser, où l'on vous aime toujours !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

• Semper vivens ad interpellandum pro nobis. (Heb ., vII , 25.)

* Utappareat nunc vultui Dei pro nobis. (Heb. , 1x , 24.)

* Si quis peccaverit, advocatum habemus apud Patrem Jesum Christum jus.

tum, et ipse est propitiatio pro peccatis nostris . (I Joan. , 1 , 1 , 2.)

•Talem habemus Pontificem qui consedit in dextera sedis magnitudinis in

cœlis, sanctorum minister et tabernaculi veri. (Heb ., vIII, 1 et seq.) Habentes

Pontificem magnum qui penetravit cælos, Jesum Filium Dei, teneamus confes-

sionem. (Heb., IV, 14.)

Præcursor pro nobis introivit Jesus. (Heb., vi, 20.)

•Sicut aquila provocans ad volandum pullos suos, et super eos volitans. (Deut. ,
XXXII, 11.)



DÉTACHEMENT ET SAINTETE. 167

VENDREDI D'APRÈS L'ASCENSION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir vu hier ce que Jésus-Christ a fait pour nous dans

le mystèrede l'Ascension, nous méditerons demain ce que nous

devons faire pour lui ; et nous verrons que ce mystère : 1º nous

prêche le détachement universel ; 2º nous appelle à la sainteté.

-Nous prendrons ensuite la résolution : 1º d'élever souvent les

yeux au ciel, pour nous encourager à nous sanctifier par le dé-

tachement des créatures et par le parti pris d'être des saints ;

2º de nous tenir, par des oraisons jaculatoires d'amour et de

saints désirs, constamment unis à Jésus-Christ régnant dans les

cieux. Notre bouquet spirituel sera la parole du Psalmiste : Je se-

rai rassasié quand votre gloirem'aura apparu 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ dans la gloire de son ascension et de

son intronisation à la droite de son Père. O souverain Seigneur !

vous êtes le seul Très-Haut, le seul Saint, avec l'Esprit divindans

la gloire de votre Père . Oh ! que je serai ravi de vous contem-

pler dans cette gloire et de voir en vous la nature humaine éle-

vée à la droite de Dieu ! Je me soumets d'avancepourjamais, et

de toute l'affection de mon cœur, à votre aimable empire.

PREMIER POINT.

Le mystère de l'Ascension nous prêche le détachement uni-

versel .

Comment pourrions-nous tenir à quelque chose ici-bas,

quand nous voyons Jésus notre amour s'envoler dans les cieux?

Quelle affection de notre cœur pourrait ne pas l'y suivre ?

• Satiabor cum apparuerit gloria tua. (Ps . xvi, 15.)

• Tu solus Sanctus, tu solus Dominus, tu solus Altissimus, Jesu Christe, cum

sancto Spiritu, in gloria Dei Patris.



168 VENDREDI D'APRÈS L'ASCENSION.

Cherchez les choses d'en haut, disait saint Paul, parce que

c'est là qu'est Jésus-Christ . Mon grand désir, disait le même

apôtre, c'est de mourir pour être avec Jésus-Christ . En voyant

mon Sauveur monter au ciel, je comprends que nous ne sommes

tous ici-bas qu'en passant. Exilés, nous voyageons vers la pa-

trie, gémissant dans l'attente de ce beau ciel où se fera l'adop-

tion parfaite des enfants de Dieu . Plein de la même pensée,

saint Pierre disait aux fidèles : Je vousconjure de vous abstenir

de toute attache à ce qui passe, et de vous regarder ici-bas

comme des étrangers en voyage, qui dressent leur tente le soir

pour la lever le lendemain . Or c'est à la vue de Jésus-Christ

montant au ciel et étalant à nos 'yeux dans la gloire tout le

bonheur qui nous y attend, que ces hauts sentiments doivent se

réveiller en nous. Appelés à de si sublimes destinées, nous ne

pouvons plus nous attacher aux biens si petits, si misérables,

si passagers de la vie présente. Appelés à une félicité infinie,

nous devons dédaigner les jouissances mensongères quedonnent

l'amour-propre, la satisfaction des sens, l'usage des biens tem-

porels ! Appelés à une gloire incomparable, nous devons comp-

ter pour rien la gloire si fausse du monde, l'opinion des hom-

mes, l'éclat des honneurs, et dire avec saint Ignace : Oh ! que

la terre me semble vile quandje regarde le ciel ! et avec saint

Paul : Tout ne m'est rien , pourvu que je gagne Jésus-Christ .

DEUXIÈME POINT.

Le mystère de l'Ascension nous appelle à la sainteté.

Quandje considère Jésus-Christ montant au ciel, m'en ouvrant

les portes, m'y montrant la place qu'il m'y a préparée, je com-

prends deux choses : 1º qu'il me faut être un saint: car le ciel

où Jésus-Christ m'appelle n'est fait que pour les saints ; et

• Quæ sursum sunt quærite, ubi Christus est in dextera Dei sedens ; quæ sur-

sum sunt sapite, non quæ super terram. (Col., III , 1, 2.)

* Desiderium habens dissolvi , et esse cum Christo. (Philip. , 1, 23.)

*Intra nos gemimus, adoptionem filiorum Dei expectantes. (Rom. , VIII, 23.)

• Obsecro vos tanquam advenas et peregrinos abstinere vos a carnalious desi-

deriis . (1 Petr., 11, 11.)

•Quam sordet tellus cum cœlum aspicio !

• Omnia... arbitror ut stercora , ut Christum lucrifaciam. (Philip. , ш, 8.)



LA SOLITUDE INTÉRIEURE. 169

commentpourrais-je espérer d'aller prendreplace là-haut parmi

les saints, si je n'étais un saint ici-bas, si je ne me disais sou-

vent pendant la vie : De quelle manière les saints feraient-ils

cette prière, cette action, pour m'encourager à prier et agir

comme eux ? Je comprends 2º que rien ne doit me coûter pour

arriver à la sainteté, car on n'a point le ciel sans efforts gé-

néreux¹ ; on n'y entre point sans se gêner ; mais aussi est-ce

que le ciel ne vaut pas bien la peine qu'on s'impose ces sacrifi-

ces? La peine est d'un instant, la gloire est éternelle , et tout

ce que nous pouvons faire ou souffrir ici-bas n'a aucune pro-

portion avec la grandeur de la récompense . Entrons de tout

notre cœur dans ces deux dispositions : la première de vouloir

être un saint, la seconde de le vouloir au prix de tous les sa-

crifices .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SAMEDI D'APRÈS L'ASCENSION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

C'est la pratique des âmes pieuses de passer en retraite le

temps de l'Ascension à la Pentecôte, pour se préparer à rece-

voir le Saint-Esprit, selon l'avis de Notre-Seigneur à ses apôtres :

Demeurez en retraite à Jérusalem , jusqu'à ce que vous soyez

revêtus de la vertu d'en haut .-Nous méditerons en consé-

quence : 1º en quoi consiste cette retraite ou solitude prépara-

toire ; 2° combien elle est nécessaire pour recevoir l'Esprit-

Saint au jour de la Pentecôte. Nous prendrons la résolution :

1º de passer toutes nos journées jusqu'à la Pentecôte dans l'es-

prit de recueillement et de prière ; 2º d'être très-fidèles pendant

tout ce temps à nos exercices de piété ; 3º d'éviter tout ce qui

*Regnum cælorum vim patitur. (Matth. , x1, 12.)

•Contendite intrare per angustam portam. (Luc., XIII, 24.)

5 Momentaneum et leve tribulationis nostræ, ... æternum gloriæ pondus ope-

ratur in nobis. (II Cor., IV, 17.)

•Nonsunt condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam, quæ re-

velabitur in nobis. (Rom. , VIII, 18.)

5Vos autem sedete in civitate, quoadusque induamini virtute ex alto. (Luc.,

ΧΧιν, 49.)

M. H. - T. II. 10



170 SAMEDI D'APRÈS L'ASCENSION.

pourrait nous dissiper, comme certaines sociétés ou conversa-

tions. Notre bouquet spirituel sera la parole venue du ciel :

Rasseyez votre âme dans le recueillement de la retraite jus-

qu'à la descente du Saint-Esprit.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ donnant à ses apôtres le conseilde pas-

ser en solitude les dix jours de l'Ascension à la Pentecôte pour

se disposer à recevoir le Saint-Esprit. Prenons pour nous un

avis si utile ; remercions Notre-Seigneur qui nous le donne et

prions-le de nous le faire bien comprendre dans cette oraison.

PREMIER POINT.

En quoi consiste la solitude préparatoire à la réception du

Saint-Esprit .

Cette solitude consiste, non pas à sortirdu monde et du milieu

dans lequel la Providence nous a placés, mais à nous recueillir

au dedans de nous-mêmes et à nous faire au fond de l'âme une

sorte de solitude intérieure où nous vivions seuls avec Dieu seul,

dégagés de tout ce qui dissipe, trouble ou attache. Dans le cours

ordinaire de la vie, notre âme est envahie par mille pensées

étrangères , mille préoccupations ou imaginations, qui rendent

inhabile à la prière, au recueillement, et gênent toute actionde

l'Esprit-Saint en nous. C'est un petit monde d'affaires, de nou-

velles, souvent même de riens et de chimères; c'est un théâtre

moins bruyant que le grand monde, mais souvent non moins

tumultueux, où tous les événements passés, présents et futurs,

toutes les rêveries de l'esprit et de l'imagination passent sur la

scène, tantôt tour à tour, tantôt confusément. De là la dissi-

pation dans la conduite, la distraction dans la prière, l'oubli de

Dieu dans l'ensemblede la vie ; de là les déréglements de l'inté-

rieur, l'âme tout entièredésordonnée, bouleversée, absorbée par

les choses extérieures, et incapable de tout recueillement. La

solitude dont nous parlons consiste à remédier à un état decho-

ses si déplorable, à se séparer intérieurement de ce petit monde

qui trouble et agite, à sefaire au dedans de soi un sanctuairede

Dieu où l'on vive tranquille, seul avecDieu seul. Le petit monde



LA SOLITUDE INTÉRIEURE . 171

des pensées et imaginations étrangères peut bien faire du bruit

tout autour; mais on ne le laisse point pénétrer au dedans. Le

dedans, c'est le sanctuairede Dieu ; ce serait le profaner que d'y

laisser entrer les pensées étrangères. On prête bien une atten-

tionmodérée aux choses extérieures qui entrent dans l'ordre de

nos devoirs ; mais on ne s'en laisse point dominer, encoremoins

absorber, et on n'en demeure pas moins solitaire avec Dieu au

plus intime de son intérieur. Là on s'occupe de Dieu qu'on

aime, de ses beautés et amabilités infinies ; on lui parle en sim-

plicité d'amour et de confiance; on lui offre toutes ses actions,

ses paroles et ses pensées ; on le prie de nous envoyer son Es-

prit adorable qui éclaire, qui touche, qui embrase ; et, pour ne

pas troubler ses divines opérations, on se tient en garde contre

les empressements et les précipitations, contre les petites pas-

sions qui dérèglent l'intérieur, s'entretiennent avec nous et

nous font perdre le temps, contre les attaches qui troublent et

inquiètent, contre les désirs qui calculent d'avance les proba-

bilités et le résultat des moyens, contre l'esprit de curiosité qui

court après les nouvelles, veut savoir tout ce qui se passe, en-

tendre tout ce qui se dit, et introduit dans l'âme cent pensées

vaines et superflues, cent desseins chimériques, au grand pré-

judice de la paix de l'âme . L'auteur de l'Imitation résume

admirablement la notion de la solitude intérieure en ce peu de

paroles : Videz votre esprit et votre cœur de toutes les choses

créées; unissez-vous seul à seul avec Dieu ; ouvrez votre cœur

àJésus-Christ et fermez-le à tout le reste¹ . Oh ! comme nous

sommes loin de cette heureuse solitude ! comme notre intérieur

est distrait, désordonné, dissipé, plein du monde et de tout ce

qui s'y passe!

SECOND POINT.

Combien la solitude intérieure est nécessaire pour nous

préparer à la Pentecôte .

1º L'Esprit-Saint est un Dieu jaloux qui ne veut point d'un

•Omnibus evacuatis et licentiatis, solus cum solo uniaris. (II Imit. , VIII, 5. )

Da Christo locum, et cæteris omnibus nega introitum. (Ibid. , 1, 2.)



172 SAMEDI D'APRÈS L'ASCENSION.

cœur partagé¹ ; et cette divine jalousie va jusqu'à refroidir son

amitié, l'éloigner de l'âme, nous retirer sa grâce, quelquefois

pour une simple ouverture de cœur laissée aux objets créés,

pour un regard volontaire sur ce qu'on n'avait aucun besoin de

voir, pour une attache délibérée, une pensée inutile. Il est vrai

que Dieu dans sa bonté semble oublier quelquefois sa sévère

jalousie , jusqu'à rappeler à lui l'âme volontairement infidèle;

mais ce sont là des exceptions sur lesquelles il ne faut pas

compter. Dans le cours ordinaire, l'Esprit-Saint ne se commu

nique pleinement qu'à l'âme qui, par respect pour la délicatesse

de son amour, se donnant pleinement à lui, évite de s'épancher

au dehors. Il est vrai encore que l'imagination a des légèretés

inexplicables , qu'il ne dépend pas de nous de prévenir ; celles-

là, il ne nous les reproche pas ; mais ce qu'il veut, c'est que

nous n'entretenions pas sciemment en nous ces imaginations ;

c'est quenous ne les rappelions pas quand elles s'échappent, et

que nous n'en formions pas de nouvelles de notre plein gré ;

c'est que nous nous tenions comme en sentinelle à la porte de

notre intérieur pour arrêter au passage toute image ou pensée

étrangère qui voudrait y eutrer. Est-ce là ce que nous faisons?

-2º L'Esprit-Saint est unDieu de paix qui ne veut point d'un

cœur troublé* ; et là où entre le petit monde des pensées et des

imaginations vaines, il y a nécessairement trouble, tumulte,

agitation de l'esprit qui se dissipe, bouleversement du cœur

qui sepréoccupe, par conséquent incompatibilité avec l'Esprit-

Saint.-3º En vain Dieu favoriserait de ses dons l'âme qui ne

sait pas garder la solitude intérieure, elle les perdrait bientôt.

Une conversation, une nouvelle, une affaire, c'en serait assez

pour replonger l'esprit dans les ténèbres, le cœurdans la lan-

gueur et la dissipation. L'habitude de s'épancher au dehors fe-

rait oublier les meilleures résolutions, dessécherait les eaux de

lagrâce, paralyserait les plus saintes dispositions ; et, semblables

à la semence jetée sur le grand chemin, les bounes inspirations

de l'Esprit-Saint seraient bientôt foulées aux pieds par les mille

•Ego sum Dominus Deus tuus... zelotes. (Exod. , xx, 5.)

•Non in commotione Dominus. (III Reg., xix, 11.)



AVANTAGES DE LA SOLITUDE INTÉRIEURE. 173

pensées et imaginations qui vont et viennent dans l'âme dis-

sipée.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

DIMANCHE DANS L'OCTAVE DE L'ASCENSION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous continuerons demain nos méditations sur la solitude

intérieure, et nous en considérerons trois principaux avantages :

elle glorifie Dieu, elle nous sanctifie, elle fait notre bonheur.-

Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de nous unir souvent

de cœurpendant toute la semaine à Marie et aux apôtres en re-

traite au Cénacle ; 2º de veiller sur tous les mouvements déré-

glés de notre imagination, de notre esprit et de notre cœur,

pour les réprimer promptement et fortement ; 3º d'inspecter

notre âme à certains moments déterminés, pour voir si Dieu

seul y habite et y règne pleinement. Notre bouquet spirituel

sera le mot de l'Imitation : Videz bien votre cœur, pour

vivre seul avec Dieu seul¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit au Cénacle, et, unissant notre

oraison à celle de Marie et des apôtres qui y sont rassemblés,

rendons à Jésus-Christ assis à la droite de son Père tous nos

hommages d'adoration, d'admiration, de louanges et d'amour .

Prions-le de nous faire bien comprendre les avantages de la

solitude intérieure, et de nous en donner l'amour et la pra-

tique.

PREMIER POINT .

La solitude intérieure glorifie Dieu .

L'âme qui a le courage de s'isoler, au dedans d'elle-même,

de tout ce qui n'est pas Dieu, pour être tout entière à Dieu

seul, lui dit par là même que lui seul est tout, que tout le

reste n'est rien; que le monde et toutes les créatures ensem-

ble ne méritent pas une pensée de son esprit, une affection

• Omnibus evacuatis et licentiatis, solus cum solo uniaris, (II Imit. , VIII, 5.)

10.



174 DIMANCHE DANS L'OCTAVE DE L'ASCENSION.

de son cœur ; qu'à Dieu seul elle appartient et veut appartenir

à jamais ; que seul il lui suffit, parce que seul il est tout bien ¹.

Or est-il un hommage plus digne de la majesté divine ? Que

pouvons-nous tirer de notre fond qui la glorifie davantage et

lui témoigne mieux cette estime de souveraine préférence qui

lui est due à tant de titres ? Avons-nous à cœur de glorifier Dieu

de la sorte ? Interrogeons notre conscience.

DEUXIÈME POINT.

La solitude intérieure nous sanctifie .

Toute la perfection chrétienne se réduit à deux points : se

séparer des créatures et s'unir à Dieu. Or l'un et l'autre s'ac-

complissent admirablement dans la solitude intérieure. Là on

apprend à se séparer du monde et de soi-même : du monde,

parce qu'on en voit clairement le néant et la bagatelle ; de soi-

même, parce que, l'œil toujours ouvert sur son propre cœur,

on en voit toutes les misères et l'on reconnaît clairement com-

bien il est vil et méprisable. Oh! que toutes les créatures ne

semblent rien à qui les considère dans le silence de la solitude

intérieure, et que le cœur alors s'en détache volontiers ! mais en

même temps que Dieu paraît bien alors ce qu'il est véritable-

ment, c'est-à-dire le grand tout, le seul aimable, le seul par-

fait ! Écoute, ô mon âme, écoute dans ton fond : non pas à cet

endroit où l'imagination forme ses fantômes, mais à cet en-

droit plus profond où la vérité se fait entendre, où se re

cueillent les pures et simples idées ; écoute, et là, dans le se-

cret de ton cœur, retentira sans bruit cette parole divine : Dieu

seul est tout, Dieu seul est grand, tout ce qui n'est pas Dieu

n'est rien. A ce mot, éprise des beautés de ce souverain Etre,

tu te porteras vers lui de tout ton amour, et aussitôt tu le trou-

veras, s'approchant de toi avec une bonté incomparable, sui-

vant la parole de son apôtre : Approchez-vous de Dieu , et il

s'approchera de vous . Ainsi se consomme dans la solitude

intérieure l'union divine . L'âme ravie d'une si belle rencontre

s'écrie alors avec l'épouse des Cantiques : Je l'ai trouvé, celui

•Omne bonum. (Exod., xxxIII, 19.)

•Appropinquate Deo, et appropinquabit vobis. (Jac., iv, 8.)



AVANTAGES DE LA SOLITUDE INTÉRIEURE. 175

que inon cœur aime ; je le possède et ne le laisserai point

aller¹ . Je le garderai dans la solitude de mon cœur et j'y res-

terai seule avec lui, seule sans autre désir que celui de sa pré-

sence, seule sans autre amour que le sien, seule sans autre vo-

lonté que son bon plaisir . Oh ! quels rapides progrès on fait

alors dans la vertu ! On ne trouve rien de difficile, parce qu'on a

avec soi le Dieu fort ; riende pénible, parce qu'on a avec soi le

Dieu de toute consolation. On n'est plus tenté de s'arrêter dans

la carrière, parce que c'est Dieu même qui nous porte ; de tenir

à la créature, parce que cette union. contractée à l'ombre de la

solitude intérieure consomme l'âme dans la charité, et la divi-

nise en quelque sorte dès cette vie.

TROISIÈME POINT.

La solitude intérieure fait notre bonheur .

La solitude intérieure est l'aimable rendez-vous donné par

le Créateur à sa créature. Là on aime Dieu, on le goûte, on jouit

de sa présence; et l'âme heureuse, tranquille, s'écrie comme

les apôtres sur le Thabor : Qu'il fait bon être ici ! Là on mène

une vie cachée; mais elle est cachée en Dieu et en la société de

Jésus-Christ . Que faut-il de plus pour être heureux ? Là on

converse délicieusement avec Dieu ; et auprès d'un mot de Dieu

que sont tous les discours des hommes ? Là les nouvelles du

monde n'entrent point; mais les nouvelles du ciel y descendent

tous les jours : tous les jours Dieu révèle à l'âme des beautés

inaperçues jusqu'alors, et l'âme en est toute ravie . Là les

vaines joies du monde sont consignées à la porte ; mais Jésus-

Christ en dédommage par l'onction de ses consolations, l'abon-

dance de sa paix. Oh! qu'on gagne à l'échange, même en plai-

sir et en bonheur ! O solitude, dit saint Jérôme, paradis de la

terre, chemin du ciel ! ô désert où l'on jouit de la familiarité

* Inveni quem diligit anima mea : tenui eum, nec dimittam. (Cant., III, 4.)

• Tenui eum, nec dimittam .

3Bonum est nos hic esse.

• Vita... abscondita cum Christo in Deo. (Col., III, 3.)

* Narraverunt mihi iniqui fabulationes, sed nonut lex tua. (Ps. cxVIII, 85.)

• Anima mea liquefacta est, ut locutus est. (Cant. , v, 6.)



176
LUNDI D'AVANT LA PENTECOTE.

de Dieu! O âme chrétienne, que fais-tu dans le siècle,toi qui es

plus grande que le monde 1? Là enfin est le tabernacle où l'âme

fidèle se cache comme dans la face de Dieu, loin du trouble des

hommes et de la contradiction des langues; la tour forte où

règne un calme continuel, une paix non interrompue, parce

que l'homme ennemi ne peut y atteindre²; et c'est là qu'il fait

bon habiter depuis le lever du soleil jusqu'à son coucher, et

pendant la nuit autant de fois que le sommeil se retire des pau-

pières ; c'est là qu'il fait bon travailler et se reposer, prier et

converser, enfin faire toutes choses . Où en sommes-nous de cette

solitude intérieure? l'avons-nous formée en nous et l'entrete-

nons-nous par la pratique du recueillement ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

LUNDI D'AVANT LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Pour nous exciter à bien nous préparer à la Pentecôte, nous

méditerons pendant ces jours les sept dons que l'Esprit-Saint

apporte avec lui dans l'âme, comme autant de trésors inestima-

bles , pour l'orner et l'enrichir. Nous méditerons demain :

1º le don d'intelligence, qui nous fait connaître Dieu et tous

ses titres à notre amour ; 2° le don de science, qui nous fait

connaître le néant de toutes les choses créées et l'usage que

nous en devons faire pournous élever à Dieu.-Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º d'appeler souvent en nous par des

oraisons jaculatoires les dons d'intelligence et de science ; 2° de

nous appliquer au recueillement comme moyen d'attirer en

nous l'Esprit-Saint, et à la vigilance pour éviter les nombreu-

ses fautes qui pourraient l'éloigner de nous. Notre bouquet

spirituel sera la parole de l'Évangile : Heureux les cœurs purs,

parce qu'ils verront Dieu .

O solitudo, paradisus suspiciens in cœlum ! o eremus, familiarius Deo gau-

dens ! Quid agis, frater, in sæculo, qui major es mundo? (Hier. ad Hel.)

• Turris fortitudinis a facie inimici. (Ps. Lx, 4.)

• Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt. (Matth. , v. 8.)



DON D'INTELLIGENCE ET DE SCIENCE. 177

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'Esprit-Saint comme l'amour éternel et personnel

de Dieu . Rendons-lui nos devoirs de louange et d'amour, le

priant de nous faire comprendre l'excellence de ses dons et de

nous préparer lui-même à la grande fête qui s'approche .

PREMIER POINT .

Du don d'intelligence .

Le don d'intelligence est une lumière surnaturelle dont

l'Esprit-Saint éclaire l'âme pour lui faire mieux connaître Dieu :

1º dans ses perfections ineffables ; 2º dans les richesses d'amour

que renferment les mystères ; 3º dans sa paroleque contiennent

les saintes Écritures ; 4º dans laReligion si merveilleuse de sa-

gesse qu'il nous a révélée ; et 5º dansla Providence qui préside

àtous les événements de la vie. Oh ! que ce don est désirable et

avec quelle ferveur nous devons le demander ! Les vues de la

raison sur ces hautes vérités sont si courtes, les vues mêmes de

la foi sont si sombres ! Ce n'est encore que le crépuscule; mais

le don d'intelligence, c'est le grand jour à l'aide duquel on

pénètre les choses tellement à fond , que l'intelligere est vrai-

ment l'intus legere, et que l'âme entre dans un véritable éton-

nement qu'il y ait des hommes qui s'offusquent de toutes ces

saintes vérités ou qui hésitent à les croire. Sans ce don, Dieu,

ses perfections, ses mystères, sa religion, sa providence, ne

disent rien à l'esprit ni au cœur. Avec ce don, l'âme ravie dé-

couvre en Dieu des beautés qui la transportent, dans les mys-

tères des charmes inexprimables, dans la religion un ensemble

si magnifique, que le cœur s'éprend d'amour pour elle, et dans

la Providence des desseins si dignes de Dieu qu'on ne peut con-

tenir son admiration et sa louange. Sans ce don, les saintes

Écritures sont pour nous comme une lettre morte ; nous les li-

sons, nous récitons des psaumes, des Pater, des cantiques

sacrés avec une inintelligence qui ne réveille même pas l'at-

tention; mais par ce don la beauté des saintes Écritures nous

ravit ; chaque fois nous y découvrons des sens nouveaux, la

piété y trouve un aliment délicieux et met son bonheur à les



178 LUNDI D'AVANT LA PENTECOTE.

lire ou les réciter. C'était ce don que célébrait David quand

s'écriait : O Seigneur ! vous m'avez montré au grand jour les

secrets de votre sagesse¹. C'était ce don qu'avait reçu saint

Augustin quand il pénétrait si intimement les conseils et la

conduite de Dieu sur tout l'univers et sur lui-même, qu'il ne

pouvait se rassasier de les contempler . C'était par ce don que

saint Antoine trouvait trop courtes les nuits entières ajoutées

aux jours pour la contemplation des merveilles divines, et que

saint Bernard se plaignait de ne pouvoir suffire à l'abondance

des pensées et des lumières qui inondaient son âme, toutes les

fois qu'il méditait la vie ou la mort de Jésus-Christ . Deman-

dons ce don à Dieu de toute la ferveur de nos désirs, et rappe-

lons-nous qu'il n'est promis qu'à la parfaite pureté de cœur,

selon qu'il est écrit : Heureuxceux qui ont le cœur pur, parce

qu'ils verront Dieu *.

SECOND POINT.

Du don de science.

Si le don d'intelligence nous apprend à connaître Dieu ,

comme nous venons de le méditer, le donde science nous ap-

prend à connaître les créatures ; et cette connaissance n'im-

porte pas moins à notre salut que la connaissance de Dieu

même. Par ce don, l'Esprit-Saint rend trois grands services à

l'âme : 1º il lui montre toutes les choses créées dans leur vrai

jour; il dépouille les richesses, les honneurs, les plaisirs, tous

les biens d'ici-bas, de ce charme séducteur qui les enveloppe ;

et fait toucher au doigt combien ils sont fragiles, vains, de

peu de durée, incapables de nous rendre heureux, nuisibles et

dangereux pour le salut. L'âme, surprise à cette clarté qui lui

apparaît, ne les a plus qu'en horreur, comme choses méprisa-

bles, souverainement indignes d'elle ; et voilà ce qui peuple les

cloîtres , ce qui donne au monde tant de chrétiens généreux,

*Occulta sapientiæ tuæ manifestasti mihi. (Ps. L, 8.)

•Non satiabor considerare altitudinem consilii tui. (S. Augustin.)

•Nunquamcogitare sufficiamus, quiamirabilia fecit. (S. Bern.)

•Beati mundo corde, quoniam ipsiDeum videbunt. (Matth., v, 8. )



DON DE CONSEIL. 179

-

charitables et dévoués. 2° L'Esprit-Saint, par le don de

science, apprend à se servir de tous les êtres visibles comme

d'autant de degrés pour s'élever à Dieu qui les a faits pour

nous¹ ; à se faire de la nature entière comme un grand livre

tout piein de la divinité, où tout lui parle de Dieu, tout en

prêche l'amour; enfin à envisager tout ce qui existe commeun

miroir dans lequel se reflètent de toutes parts la bonté, la sa-

gesse, la puissance, la providencedivine, ou comme un concert

harmonieux appelant tous les cœurs à l'amour du souverain

bien . C'est là la science des saints.-3º Par le don de science

l'Esprit apprend aux prédicateurs le grand art d'annoncer

dignement la parole de Dieu, et aux directeurs des consciences

le secret de diriger les âmes, de les fortifier dans leurs fai-

blesses , de les consoler dans leurs peines, de les faire marcher

dans la voie où Dieu les veut, de corriger leurs défauts et de

les élever à la pratique des vertus. Oh ! que ce don est pré-

cieux! qu'il faut le désirer et nous bien préparer à le recevoir !

Avons-nous su seulement jusqu'à présent ce que c'était ? Nous

l'avons méconnu, ignoré; nous ne l'avons ni désiré ni de-

mandé à Dieu . Réparons cet oubli.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

MARDI D'AVANT LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous continuerons de méditer les dons du Saint-Esprit ; et

prenant pour sujet de notre oraison le don de conseil, nous

verrons : 1º l'excellence de ce don ; 2º les conditions auxquelles

il se communique ; 3º les obstacles qui l'éloignent de l'âme,

Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de nous défier de

notre propre esprit, et de mettre notre confiance dans l'esprit

de Dieu pour tout ce que nous avons à faire, soit dans l'ordre

spirituel, soit dans l'ordre temporel ; 2° d'appeler à notre aide

• Omnis creatura scala est ad Deum .

• Natura est veluti liber divinitate plenus, et speculum divinorum. Omnia

clamantut diligas.



180 MARDI D'AVANT LA PENTECOTE .

l'esprit de Dieu par des oraisons jaculatoires fréquentes et fer-

ventes ; 3º de ne point devancer par la précipitation ni retarder

par la lenteur l'action de l'Esprit-Saint en nous. Notre bouquet

spirituel sera la parole du psaume : Votre esprit souveraine-

ment bon , Seigneur, me conduira dans la voie droite ¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'Esprit-Saint se communiquant à l'âme, pour la

diriger, comme un ami fidèle, dans le chemin de la vie, pour

lui montrer la fin où elle doit tendre et lui révéler les moyens

d'y arriver. Remercions-le de tant de bonté, et prions -le d'a-

mener notre volonté à suivre en tout ses saintes inspirations .

PREMIER POINT .

Excellence du don de conseil.

Le don de conseil est donné à l'âme pour la diriger en ses

actes , et est dans l'ordre surnaturel ce qu'est la prudence dans

l'ordre naturel. Il montre ce qu'il faut faire ou ne pas faire,

dire ou taire selon les personnes, les temps etles lieux ; il aide

la sagesse de la raison par les lumières meilleures de la sagesse

d'en haut dans toutes les entreprises, les actions et les discours .

Il nous enseigne même à tirer parti de tout pour notre propre sa-

lut , pour la sanctification des autres, pour l'avancement de l'œu-

vre de Dieu; et il n'est pas jusqu'au péché dont il n'apprenne à

tirer avantage pour le bien , disent saint Paul et saint Augus-

tin. Cette notion seule du don de conseil nous en révèle l'ex-

cellence; car quoi de plus difficile quede toujours bien dire et

bien faire tout ce qu'il faut, sans dépasser les limites de la par-

faite discrétion ? C'est peu de savoir qu'une mesure est bonne

en soi ; tout ce qui est bien n'est pas toujours expédient, et les

meilleures choses ont souvent de graves inconvénients. L'es-

sentiel est de connaître ce qui est à propos ou convenable dans

la circonstance présente, et c'est ce secret qu'enseigne le don

de conseil. Par ce don, on apprend à connaître les hommes et

la manière de les prendre, à choisir les temps et les circons-

• Spiritus tuus bonus deducet me in terram rectam. (Ps . CXLII, 10.)

* Diligentibus Dominum omnia cooperantur in bonum, etiam peccata.



DON DE CONSEIL . 181

tances favorables, à ne rien dire et ne rien faire qui choque, à

agir toujours avec discrétion, à ménager tout ce qui doit être

ménagé et à éviter toutes les fausses démarches. Avant d'avoir

reçu ce don , les apôtres appelaient le feu du ciel sur Samarie,

qui refusait d'accueillir le Sauveur ; après l'avoir reçu, ils sup-

portent tous les rebuts en patience et douceur. Und'entre eux,

saintPaul, confond les sadducéens et les pharisiens en les com-

mettant ensemble, et appelle du tribunal de Festus à celui de

César. Par la vertu du même esprit, Jésus-Christ confond les

accusateurs de la femme adultère, aussi bien que ceux qui lui

reprochaient de ne pas payer le tribut à César. Oh ! que ce don

est donc excellent ! que de paroles imprudentes ou peu chari-

tables il nous ferait taire ! que d'actions indiscrètes il nous ap-

prendrait à éviter ! que de difficultés où nous ne savons com-

ment nous conduire il éclairerait et résoudrait ! Avec la seule

prudence humaine, on ne navigue que péniblement et à force

de rames, comme le navire qui va contre vents et marée ; avec

cedon, on avance vite, comme le navire qui vogue à pleines

voiles et le vent en poupe. Reconnaissons combien de fautes

nous avons commises faute de ce don, et combien il est impor-

tant pour nous de l'obtenir, à force de prières et de saints dé-

sirs.

DEUXIÈME POINT.

Moyens d'obtenir le don de conseil.

Il faut : 1º renoncer à l'esprit du monde : car évidemment

lapersonne guidée doit tendre au même but et marcher par la

mêmevoie que son guide : or l'esprit du monde est opposé à

l'esprit de Dieu et dans son but et dans ses voies. L'esprit du

monde ne vise qu'au bonheur de la vie présente ; l'esprit de Dieu

tendà conduire les âmes au bonheuréternel. L'esprit dumonde

suit des voies hypocrites et politiques, content de tromper les

autres par des apparences ; l'esprit de Dieu suit des voies direc

tes et franches, il veutqu'on soit ce qu'on doit être et non point

seulement qu'on le paraisse. Il faut : 2º consulter l'esprit de
Dieu et l'appeler à son aide par une prière humble et confiante,

М. Н. Т. II .- 11



182 MARDI D'AVANT LA PENTECOTE.

endisant du fond du cœur : Mon Dieu, ayez pitié de ma mi-

sère: je suis un aveugle, faites-moi voir ¹ ; je suis un ignorant,

éclairez mes ténèbres ; incapable de me conduire par moi-

même, conduisez-moi . Et cette prière, il faut la dire chaque

matin pour toutes les actions du jour ; la redire chaque fois

qu'on a un parti à prendre, une réponse à faire, chaque fois

enfin qu'on a à agir ou à parler. Il faut : 3º s'offrir habituel.

lement à l'Esprit-Saint dans une disposition de recueillement

pour l'écouter, et de générosité pour faire tout ce qu'il dira,

quoi qu'il en coûte.

TROISIÈME POINT.

Obstacles au don de conseil.

Lepremier obstacle est la présomption. Il est écrit : Dieu

résiste aux orgueilleux * : par conséquent, point dedon decon-

seil pour le présomptueux qui, pleinde suffisance, croit n'avoir

pas besoin d'un secours étranger. Pourquoi, d'ailleurs, Dieu lui

parlerait-il ? il ne fait pas attention àsa parole, il ne l'écoute

ni ne l'estime, parce qu'il ne pense pas en avoir besoin.- Le

second obstacle, c'est la précipitation. Si on veut suivre l'em-

pressement de l'activité naturelle, Dieu, qui nese presse jamais,

laissera l'imprudent marcher en avant avec son propre esprit,

aussi inconsidéré en paroles et téméraire en projets qu'irréflé-

chi en tout ce qu'il fait : Qui se hâte trop se blesse le pied ,

disent les saintes Lettres. Enfin la lenteur forme le troi-

sième obstacle. Si, après une résolution prise avec maturité,

ontardeà en venir à l'exécution, les circonstances changent,

l'occasion se perd, et l'Esprit de Dieu laisse à son indolence le

retardataire qui reste en arrière. N'avons-nous point mis ces

trois obstacles à l'action de l'Esprit-Saint en nous ?

-

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

*Domine, ut videam. (Luc., XVIII, 41.)

•Deusmeus, illumina tenebras meas. (Ps. XVII, 29.)

•Deduc me, Domine, in via tua. (Ps. Lxxxv, 11.)

•Deus superbis resistit . (Jac. , IV, 6.)

•Qui festinus est pedibus, offendet. (Prov. , XIX, 2)



DON DE SAGESSE . 183

MERCREDI D'AVANT LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

-

Continuant à étudier les dons du Saint-Esprit, nous médi-

terons demain le don de sagesse, et nous verrons : 1º qu'est-ce

que le don de sagesse ; 2º quelle en est l'excellence. Nous

prendrons ensuite la résolution : 1º d'invoquer souvent dans

la journée l'Esprit de sagesse, pour qu'il dirige nos actes, nos

pensées et nos paroles ; 2º de surveiller notre cœur, pour qu'il

nese laisse pas séduire par les fausses maximes du monde sur

la jouissance, la richesse, les honneurs, l'envie de paraître.

Nous retiendrons pour bouquet spirituel la maxime de l'Es-

prit-Saint : La sagesse vaut mieux que tout ce qu'il y a de

plus précieux ; et rien de ce qu'on peut désirer ne lui est

comparable¹.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Revenons au Cénacle ; représentons-nous Marie et les apôtres

en oraison, et nous au milieu d'eux. Quelle admirable oraison

était la leur ! Et la nôtre, que va-t-elle être ? Recueillons-nous ;

concevons un grand désir de faire aujourd'hui la meilleure

oraison de notre vie, et d'attirer en nous le don de sagesse, sur

lequel nous allons méditer.

PREMIER POINT .

Qu'est-ce que le don de sagesse?

La sagesse, selon saint Bernard, est le dégoût des choses du

monde et le goût des choses de Dieu . L'âme qui a reçu ce

goût divin trouve un plaisir inexprimable à penser à Dieu, à

goûter les chosesde Dieu, ses grandeurs, ses beautés, ses per-

•Melior est sapientia cunctis pretiosissimis,et omnedesiderabile ei nonpo-

test comparari. (Prov., vui, 11.)

*Sapientia est sapor boni,



184 MERCREDI D'AVANT LA PENTECOTE.

fections, ses mystères : tant elle les trouve infiniment adorables ,

inâniment aimables. Tous les biens de la terre, les louanges

et les honneurs, les richesses et les plaisirs, lui sont souverai-

nement insipides. Elle a goûté Dieu, elle ne peut plus goûter

autre chose. Grâce à ce don de sagesse, elle ne connaît d'autre

plaisir en ce monde que celui de la prière, de l'oraison, des

saintes lectures, des bonnes œuvres, des exercices de piété ;

d'autre attrait que celui du bon plaisir divin, jusque-là qu'elle

est plus joyeuse de faire les choses les plus viles pour l'amour

de Dieu, que de porter des sceptres et des couronnes, comme

sainte Térèse le raconte d'elle-même. La pauvreté lui semble

un trésor, les austérités une jouissance, les mépris un bien

inestimable , les souffrances un bonheur, les humiliations une

gloire, la prison, les fouets, les verges, une bonne rencontre 1 .

La terre entière ne lui est rien; elle n'estime que le ciel. Le

temps lui semble une ombre ; l'éternité seule lui paraît digne

d'occuper sa pensée. Oh ! que nous avons grand besoin de ce

don! car, sans ce don, on n'a aucun goût pour les choses de

Dieu; on ne les désire ni on ne les recherche ; on finit par les

négliger, parce que tout nous y semble sec et insipide , et les

prières même les plus touchantes, les exercices les plus pieux,

ne nous disent rien au cœur. Sans ce don, on se laisse séduire

par la folie du monde, qui met sadernière fin en la créature et

non en Dieu, son contentement dans les choses qui passent et

non dans les choses éternelles, dans ce qui a de l'éclat, ce qui

flatte la vanité ou donne du plaisir, etnon dans l'humiliation,

la pauvreté, les croix, toutes choses tant aimées de Jésus-Christ

et des saints . Rentrons ici en nous-mêmes. Avons-nous le don

de sagesse, ou ne donnons-nous pas dans la folie du monde?

Nous le reconnaîtrons en examinant quels sont nos goûts et nos

dégoûts , soit à l'égard de Dieu et des choses divines, soit à

l'égard des créatures et des choses de la terre, ce qui nous fait

plaisir et ce qui nous fait peine, ce qui repose notre cœur et ce

qui le mécontente, enfin si nous n'avons de goût que pour ce

•Ibant gaudentes..., quoniam digni habiti sunt pro nomine Jesu contumeliam

pati. (Act. , v, 41.)



DON DE SAGESSE. 185

que les saints et Notre-Seigneur ont goûté, savoir la pauvreté,

l'abjection, les croix .

SECOND POINT.

Quelle est l'excellence du don de sagesse ?

1º C'est le remède spécifique à ce fond de corruption qu'a

laissé en nous le péché originel. Telle est en effet notre mau-

vaise nature, que nous avons du goût pour tout ce qui amuse

et fait plaisir, pour ce qui flatte l'amour-propre et la vanité,

pour ce qui nous concilie l'estime et la louange, pour le monde

enfin et tous sesfaux biens ; tandis qu'au contraire nous avons

peu de goût pour les choses spirituelles, pour les exercices de

piété, pour la pratique des vertus, souvent mêmede l'éloigne-

ment et du dégoût pour tout ce qui est de devoir, jusque-là

qu'il suffit quelquefois qu'une chose soit commandée pour

qu'elle déplaise, qu'elle soit défendue pour qu'elle offre de

l'attrait. Or le don de sagesse corrige précisément ces goûts

dépravés. Il nous montre à nu le fauxde tout ce que le monde

estime, et nous en inspire le dégoût; le vrai mérite de tout ce

qui sanctifie, et nous en inspire l'amour. 2º Le don de

sagesse nous rend toutes les vertus faciles et nous fait courir

avec dilatation de cœur dans les voies de la perfection. Il

nous fait goûter Dieu et les choses spirituelles, la croix et les

privations, le recueillement en Dieu, la charité et le dévoue-

ment pour le prochain , l'humilité et le sacrifice de soi ; et avec

ces goûts surnaturels rien ne coûte pour le salut. On fait bien

toutes choses , parce qu'on les fait avec goût ; on les fait cou-

rageusement et sans jamais se lasser, parce qu'elles plaisent ;

on les fait avec amour, parce qu'on y trouve le bonheur dès la

vie présente. Désirons et demandons de tout notre cœur un

don si précieux .

-

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .



186 JEUDI D'AVANT LA PENTECOTE.

JEUDI D'AVANT LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous continuerons nos oraisons sur les sept dons du Saint-

Esprit, et pour demain nous méditerons le don de piété. Nous

verrons : 1º ce qu'est cedon par rapport à Dieu; 2° cequ'il est

par rapport au prochain . -Nous prendrons ensuite la résolu-

tion : 1º de passer dans un recueillement spécial les trois jours

qui nous séparent de la Pentecôte, afin que dans ce grand jour

le Saint-Esprit trouve notre âme bien préparée ; 2º de voir tou-

jours enDieu un père plein de tendresse , et de nous appliquer

à l'aimer plutôt qu'à le craindre; 3º de voir dans le prochain

un enfant de Dieu, un frère de Jésus-Christ ; et, à ces titres, de

le traiter avec un tendre respect. Notre bouquet spirituel sera le

mot de saint Paul : Dieu vous a envoyél'Esprit de son Fils , qui

crie dans vos cœurs : 0 mon Père ! mon Père !

MÉDITATION POUR LE MΑΤΙΝ.

Adorons l'Esprit-Saint répandant dans les âmes le don de

piété, ce don précieux qui amollit ladureté naturelle du cœur

et le rend tendre pour Dieu et pour le prochain. Remercions-le

de ce don ineffable ; prions-le de nous le communiquer et de

bien nous en faire comprendre l'excellence.

PREMIER POINT.

Ce qu'est le don de piété par rapport à Dieu .

Bien différent de la vertu de religion, qui honore Dieu

comme créateur et souverain maître, le don de piété apprend à

l'honorer comme père, et produit dans l'âme à son égard une

affection toute filiale, pleine d'onction, de tendresse et de sua-

vité, qui fait qu'on met son bonheur à s'occuper de Dieu et

• Nisit Deus Spiritum Filii sui in corda vestra, clamantem : Abba, Pater. (Gal .,

ιν, 6.)



DON DE PIÉTÉ. 187

des choses de Dieu, et à tout faire de son mieux en vue de lui

plaire. Parce don, on ne voit plus en Dieu le juge sévère dont

la rigueur fait trembler ; on n'y voit qu'un père tendre dont la

douceur console, un père qui nousregarde avec amour et qu'on

regardede même. On ne pense plus à le craindre, on ne pense

qu'à l'aimer. L'aimer, c'est tout ; et plus on l'aime, plus on

veut l'aimer encore. Cette affection, cette tendresse allumedans

le cœur un désir ardent de lui plaire ; et pour cela, rien ne

coûte. Si on tombe en quelque faute, on ne s'en trouble pas.

Dieu est unpère : on se jette entre ses bras pour lui demander

pardonavec une humble confiance, comme l'enfant qui a fait

une chute sejette aux bras de sa mère; on lui promet de répa-

rer sa faute par plus d'amour, par une conduite meilleure, et

l'on reprend son train de vie en paix, avec une ferveur nou-

velle. Point d'anxiété, point de scrupule au service d'un père

si bon ; tout y est amour, et l'on a toujours le cœur à l'aise,

comme l'enfant en société de son bon père. Quelques événe-

ments qui surviennent, on s'abandonne amoureusementà toutes

les dispositions de sa main paternelle. « C'est mon père qui le

« permet ainsi , se dit-on au fond de l'âme ; c'est son cœur très-

« bonqui l'a ainsi réglé : que son divinbon plaisir s'accomplisse;

« je veux tout ce qu'il veut et rien que ce qu'il veut. » Deces

saintes dispositions procèdent dans l'âme un grand zèle pour la

gloire de Dieu, un déplaisir inexprimable de son offense, le

déplaisird'un enfant qui voit outrager le meilleur des pères ;

de là un amour tendre pour ladivine parole contenue dans les

saintes Écritures : c'est la parole d'un père, toujours chère au

cœur d'un fils ; de là une affection singulière pour l'Église

triomphante, c'est-à-dire pour Marie, les anges et les saints,

parce que ce sont làceux qui ont le plus aimé Dieu, et on leur

en sait un gré infini ; de là une dévotion toute cordiale pour

l'Eglise souffrante au Purgatoire, parce que ce sont là des âmes

justes que Dieu désire recevoir dans son Paradis, et qu'on peut

y faire entrer par ses prières et ses mérites ; de là enfin un vif

intérêt pour l'Église militante sur la terre, parce qu'elle est

chargée de procurer la gloire de Dieu ; et ses malheurs déchi



188 JEUDI D'AVANT LA PENTECOTE.

rent le cœur, comme ses succès le ravissent. Rentrons en

nous-mêmes : avons nous ce don de piété ? Si nous ne l'avons

pas, demandons-le à Dieu de tout notre cœur.

SECOND POINT.

Ce qu'est le donde piétépar rapport au prochain.

Comme tous les hommes sont les images et les enfants adop-

tifs de Dieu, les frères et les cohéritiers de Jésus-Christ, le don

de piété met dans le cœur à leur égard un véritable amour fra-

ternel , une inclination de bienveillance, une abondance de di-

lection et de douceur, qui est comme un rayon de la bonté de

Dieu , une participation de sa charité, une émanation de sami-

séricorde : d'où résultent envers tous une manière d'agir fran-

che et gracieuse, un penchant à faire plaisir et à pardonner

tous les torts, un visage toujours ouvert, une conversation tou-

jours affable, qui se compose de paroles bonnes et aimables . On

a la simplicité et la déférence d'un enfant pour les supérieurs,

la cordialitéd'un frère pour les égaux, des entrailles de compas-

sion pour tous ceux qui souffrent, accompagnée d'une tendre

inclination à les secourir. On s'afflige avec les affligés, on

pleure avec ceux qui pleurent, on se réjouit avec ceux qui sont

dans la joie. On supporte de bonne grâce les infirmités des

faibles , les défauts des imparfaits ; on se fait tout à tous, en se

montrant grave et retenu avec ceux qui le sont, prompt et fer-

vent avec les esprits prompts et fervents, gai avec les humeurs

gaies, sans sortir toutefois des bornes de la modestie, et l'on

apporte jusque dans la pratique de la vertu, autant quela vertu

le permet, les ménagements et les condescendances que de-

mande le caractère de ceux avec qui l'on traite. Rentrons encore

ici en nous-mêmes. Au lieu de ces tendres sympathies qu'in

spire le don de piété, n'avons-nous pas cette désolante dureté

de cœur qui fait qu'uniquement attentifs à ce qui nous touche,

nous ne savons ni compatir aux misères du prochain, ni nous

gêner pour obliger les autres, ni supporter les défauts et les

torts, ni modérer la haine ou les désirs de vengeance, l'aigreur



DON DE CRAINTE. 189

ou l'antipathie qui ne craint pas de déplaire au prochain? ne

sommes-nous pas de ceux qui appellent solidité d'esprit et fer-

meté de caractère cette dureté si antichrétienne ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

VENDREDI D'AVANT LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur le don de crainte, et nous ver-

rons : 1º l'excellence de ce don si peu compris; 2º le malheur

de ceux qui en sontprivés.-Nous prendrons ensuite la résolu-

tion : 1º de demander souvent aujourd'hui au Saint-Esprit le

don de crainte, qui nous fera pratiquer toutes les autres ver-

tus ; 2º de nous maintenir dans le respect de Dieu à la prière, à

l'église, partout. Nous nous redirons souvent comme bouquet

spirituel les paroles de David : Heureux qui a la crainte du

Seigneur¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Recueillons-nous profondément devant Dieu ; remercions-le

d'avoir enrichi l'Église du don de crainte; prions-le de nous en

donner l'intelligence et l'estime .

PREMIER POINT .

Excellence du don de crainte.

La crainte, en tant qu'elle est un des sept dons du Saint-

Esprit, n'a rien de commun ni avec la frayeur qui saisit en

présence du danger, ni avec l'appréhension du péché qui tour-

mentel'âme scrupuleuse, ni avec la crainte, même chrétienne,

des peines de l'enfer. La crainte dont nous parlons est une

crainte douce, inspirée par l'amour et le respect des regards de

Dieu fixés sur nous. Par cela seul qu'on aime Dieu , on craint,

mais sans trouble, que quelque chose puisse lui déplaire, soit

• Beatus vir qui timet Dominum. (Ps. cxI, 1.)

11,



190 VENDREDI D'AVANT LA PENTECOTE.

dans les actes ou les paroles, soit dans les penséesde l'esprit ou

les moindres mouvements du cœur, sur lesquels on sait qu'il a

les yeux sans cesse attachés ; et cette crainte rend circonspect

dans toute la conduite, soigneux de bien faire toutes choses , at-

tentif à donner à chacun de ses actes toute la perfection donton

est capable. Le sage, dit l'Esprit-Saint, craint et se détourne

du mal, tandis que l'insensé passe outre et se croit en sûreté¹ .

Par cela seul qu'on se sent en présence de Dieu, on est saisi

d'un souverain respect devant sa haute majesté, on le révère

avec des sentiments sihumbles et siprofonds, que l'on est comme

anéanti en se souvenant seulement qu'il nous regarde, et l'on

n'ose se permettre devant un Dieu sigrandrienque de saint et

de parfait. Telle est la crainte, en tant qu'un des sept dons du

Saint-Esprit ; et l'on ne saurait dire tous les biens qu'elle ap-

porte à l'âme. Elle la conserve dans une pureté éminente, en

lui donnant une horreur souveraine de la moindre offense de

Dieu, une appréhension inexprimable du moindre péché, à ce

point qu'elle aimerait mieux mille fois s'élancer dans les flammes

et dansdes tourments semblables à ceux de l'enfer, que d'en

commettre le plus léger. Cette crainte la pénètre, dans la

prière, d'une religion profonde, qui bannit toute langueur et

toute lâcheté, et qui fixe dans le recueillement la légèreté de

l'esprit . Elle lui inspire dans le lieu saint une attitude respec-

tueuse, un regard contenu, un silence d'adoration ; partout, en

particulier comme en public, une modestie exemplaire, une

retenue parfaite, parce que partout elle la tient dans le respect

de la présence de Dieu. Enfin, l'âmefavorisée du don decrainte

a pour Dieu une confiancepleine de force, dit l'Esprit-Saint* ,

et tout à la fois un amour toujours croissant, à proportion

qu'elle a un plus haut sentiment de l'incomparable grandeur

des perfections divines. Jugeons de là combien ce don est excel-

lent , et avec quelle ferveur de prière nous devons le demander

et l'appeler en nous pendant ces saintsjours .

•Sapiens timet et declinat a malo, stultus transilit et confidit. (Prov., κιν,16.)

• In timore Domini fiducia fortitudinis. (Prov., xιν, 26.)



DON DE CRAINTE. 191

SECOND POINT.

Malheur de l'âme qui n'a pas le don de crainte.

Cette âme est très-malheureuse et en grand péril de se per-

dre. Comme elle n'est point retenue par la crainte, elle se laisse

aller à l'amour de ses aises, de ses caprices et de sa liberté,

qui deviennent sa seule règle de conduite. Plus d'ordre dans

sa vie ni dans l'emploi deson temps ; plus d'exactitude à ses

exercices de piété; et quand elle les fait, c'est avec mille dis-

tractions et sans même la religion extérieure qui doit toujours

les accompagner. Plus de modestie, de décence et de gravité

dans toute la conduite ; elle est légère, inconsidérée, emportée

par ses impétuosités et ses saillies, ou par les mouvements

désordonnés de son extérieur, qui annonce une personne irré-

fléchie. Si elle agit, c'est sans penser à surnaturaliser ses actes

enles faisant pour Dieu et pour son amour, et ainsi elle en perd

tout le mérite. Si elle parle, elle suit ses promptitudes natu-

relles de parler et de répondre; et que de paroles regrettables

lui échappent ! Si elle prie, c'est sans amour, sans respect,

sans attention à ce qu'elle dit ; et ainsisa prière, qui devait la

sauver, la perd, puisqu'elle se convertit en péché. Enfin, dans

tout l'ensemble de sa vie, elle fait peude casdes petites fautes,

des négligences qu'elle ne juge pas péché mortel : triste symp-

tôme qui caractérise la tiédeur, ce mal affreux qui soulève le

cœur de Dieu, et conduit au péché mortel sans qu'on s'en

doute. Se peut-il rien de plus malheureux qu'une âme en cet

état? Que cette considération doit nous exciter à passer sainte-

ment les deux jours qui vont suivre, pour disposer notre cœur

à la venue du Saint-Esprit en nous !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SAMEDI D'AVANT LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur le donde force, le dernier e

le complément des dons du Saint-Esprit, qui nous reste à mé-

diter, et nous verrons : 1º ce qu'est l'homme sans ce don; 2° ce



192 SAMEDI D'AVANT LA PENTECOTE.

qu'il devient par ce don.-Nous prendrons la résolution : 1º de

passer très-saintement cette veille de la Pentecôte, pour attirer

l'Esprit-Saint en nous ; 2° d'appeler souvent à notre aide le don

de force, et de ne nous permettre aujourd'hui aucune lâcheté,

aucune concession à notre mauvaise nature. Nous retiendrons

pour bouquet la prière de l'Église : O Saint-Esprit, donnez

vos sept dons aux fidèles qui vous invoquent avec confiance .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Arrivés à la veille du grand jour où l'Esprit-Saint va se ré-

pandre sur les âmes bien disposées, comme autrefois sur les

apôtres , recueillons-nous , préparons-nous. Adorons au haut

des cieux l'Esprit de force, et prions-le de descendre dans nos

cœurs .

PREMIER POINT .

Ce qu'est l'homme sans le don de force.

Ledondeforceest une énergie surnaturelle qui nous affermit

contre la pusillanimité ou la lâcheté au service de Dieu, contre

notre propre faiblesse, contre les difficultés, les dangers ou les

peines qui se rencontrentdans l'accomplissement de nos devoirs.

Plus excellent que la vertu de force, qui ne suppose qu'une

grâce ordinaire, le donde force estunevigueur intérieure, un

courage divin , qui, élevant l'homme au-dessus de lui-même, lui

rend possibles et même aisées les choses qui paraissaient im-

possibles . Sans ce don ajouté à la vertu, nous sommes inca-

pables de remplir tous nos devoirs ; une force ordinaire ne

saurait soutenir la nature, tantôt effrayée par certains grands

sacrifices que le devoir impose, tantôt lassée par la continuité

des violences qu'il faut se faire pour nejamais faillir, tantôt

découragée par sa propre faiblesse, qui, en fait de bien, ne

peut rien, pas même produire une pensée utile au salut ; et qui,

en fait de mal, est capable de tout si la grâce ne la retient.

Quelleforce ne faut-il pas pourtenir ferme contre un cœurqui

a tous les vices en germe, que les tentations assiégent, que les

• Da tuis fidelibus in te confidentibus sacrum septenarium . (Pros. Pent.)



DON DE FORCE.. 193

passions sollicitent, que les adversités abattent, que les prospé-

rités attachent, que les obstacles épouvantent, que les tristesses

découragent, que le respect humain enchaîne par la crainte

misérable d'une raillerie, d'un regard, d'un signe d'improba-

tion? Sans la vigueur extraordinaire que communique le donde

force, l'affaiblissementde la volonté paralyse les meilleures ré-

solutions et éteint tout esprit d'oraison et de mortification. De

là la chute de personnes qu'on croyait fermes comme des co-

lonnes et qui ont plié comme des roseaux. O faiblesse ! ô misère

de la pauvre humanité ! que l'Apôtre avait bien raison de dire :

Que celui qui se croit ferme sur ses pieds prenne garde de

tomber¹ . Le don de force est nécessaire surtout à ceux qui sont

élevés en autorité : car alors, faute de ce don, au mal person-

nel s'ajoute le mal public. Par une timidité indigne, par une

lâche et pusillanime condescendance, on laisse faire le mal,

faute de parler et de reprendre. De là l'abaissement des carac-

tères, le triomphe des méchants, le règne du mal, auquel la

faiblesse lâche les rênes : faiblesse déplorable en tout temps,

mais surtout en cesjours mauvais où le génie du mal faitune

guerre si acharnée à tout ce qui est bien. Reconnaissons com-

bien nous avons nous-même besoin dece don, er quelque posi-

tion que nous soyons ; préparons-y donce notre cœur en

cette sainte journée .
SECOND POINT .

Ce que devient l'homme par le don de force.

Une des plus grandes beautés de l'Église, c'est la transfor-

mation des âmes par le don de force. Les apôtres, avant de

l'avoir reçu, étaient lâches et timides ; dès qu'ils l'ont reçu , ils

sont forts, intrépides, magnanimes. Celui qui tremblait à la

voix d'une servante ose dénoncer à tout le peuple le déicide

qu'ilacommis : Vous avez renié le Saint et le Juste, leur dit-il,

vous avez demandé la grâce d'un voleur et d'un meurtrierpour

faire mourir l'Auteur de la vie . On arrête le prédicateur assez

osé pour parler de la sorte. Ne prêchez pas en ce nom, lui di

* Qui se existimat stare, videat ne cadat. (I Cor. , x, 12.)

*Act., III , 14 et seq.



194 SAMEDI D'AVANT LA PENTECOTE.

sent ses juges - Vous nous demandez l'impossible, répond

l'apôtre intrépide; nous ne pouvons pas ne point dire ce que

nous avons vu et ce que nous avons entendu¹. Il ne dit pas,

remarque saint Jean Chrysostome : nous ne voulons pas; la vo-

lonté de l'homme est changeante, on aurait pu espérer de la

vaincre ; mais : nous ne le pouvons pas. Nouspouvons souffrir,

nous pouvons mourir ; mais nous ne pouvons pas, par d'indi-

gnes faiblesses, trahir notre ministère. Par ce don de force, les

Ambroise, les Basile, les Athanase, deviennent des héros : leur

courage s'élève au-dessus de tous les mauxdont on les menace,

comme de tous les biens qu'on leur promet. Que toutes les dis-

grâces de la fortune tombent sur eux, que la calomnie les at-

taque, que tous les malheurs les environnent : ils sont fermes

et calmes comme le rocher assailli par la tempête ; ils traver-

sent toutes ces épreuves avec la générosité d'un cœur qui aime

Dieu par-dessus tout . La mort même n'a rien qui les épou-

vantes. Patients dans l'attente ou la pratique du bien comme

dans la souffrance du mal, ils sont toujours les mêmes. Saint

Chrysostome fait dire de lui : Cet homme ne craint que le pé-

ché; et saint François Xavier, au milieu de mille périls demort,

soit de la part des hommes, soit de la part des éléments, s'é-

críe : Le remède le plus sûr est de ne rien craindre, appuyé

sur la confiance en Dieu ; et le mal le plus grand serait de

craindre les ennemis de Dieu en soutenant la cause de Dieu.

Ainsi , par le don de force, les saints font et souffrent tout, en-

treprennent les choses les plus difficiles, s'exposent aux plus

grands dangers, surmontent les travaux les plus pénibles, sup-

portent les angoisses les plus fâcheuses. Heureuse donc l'âme

qui, se défiant d'elle-même par un sentiment profond de sa

faiblesse, appelle à son secours l'Esprit deforce et met en lui

toute sa confiance! elle est capable de toutes les vertus. En

faut-il davantage pour nous le faire désirer et demander à Dieu

avec instance?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

•Non possumus. (Act., Iv, 20.)

*Amans volat, currit, et lætatur; ... securequepertransit. (III Imit. , v, 4,5.)

• Fortis est ut mors dilectio. (Cant., VIII, 6.)



DESCENTE DU SAINT-ESPRIT . 195

SAINT JOUR DE LA PENTECOTE

ÉVANGILE SELON SAINT JEAN, XIV, 23 .

En ce temps-là, Jésus dit à ses disciples : Si quelqu'un m'aime, il gar-

dera ma parole, et mon Père l'aimera ; nousviendrons à lui, et nous ferons

en lui notre demeure. Celui qui ne m'aime point ne garde point mes pa

roles. Et la parole que vous avez entendue n'est point ma parole, mais

celle de mon Père qui m'a envoyé. Je vous ai dit ces choses pendant que

e demeure encore avecvous; mais le Saint-Esprit, ceconsolateur quemon

Père vous enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, et vous

remettra en mémoire tout ce que je vous ai dit. Jevous laisse la paix, je

vous donne ma paix ; je ne vous la donne pas comme le monde la donne .

Que votre cœur ne soit ni troublé ni épouvanté. Vous savez que je vous

ai dit : Je m'en vais et je reviens à vous. Si vous m'aimiez, vous vous ré-

jouiriez de ce que je m'en vais à mon Père, parce que mon père est plus

grand que moi. Et je vous le dis maintenant avant que la chose arrive, afin

quevous croyiez lorsqu'elle sera arrivée. Je n'ai guère plus de temps à

vous parler : car le prince dumondeva venir, quoiqu'il n'ait aucun pou-

voir surmoi; mais c'est afin que le monde connaisse que j'aime monPère,

et quej'agis suivant l'ordre qu'il m'a donné.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous nous transporterons demain par la pensée au Cénacle,

où le Saint-Esprit descend sur les apôtres ; et nous considére-

rons : 1º les raisons de sa venue en ce monde; 2° les merveilles

de ses divines opérations au ciel et sur la terre.- Nous pren-

drons ensuite la résolution : 1º de remercier de tout notre cœur

le Saint-Esprit de tout ce qu'il fait pour le bien de l'Église et

pour notre propre salut; 2º de nous offrir à lui pour obéir en

tout à ses saintes inspirations. Notre bouquet spirituel sera la

parole du Psalmiste : Vous enverrez votre Esprit, et un monde

nouveau sera créé¹.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit au Cénacle, où sont rassemblés

la sainte Vierge et les apôtres, attendant, dans la ferveur de

•Emittes Spiritumtuum, et creabuntur. (Ps. Cш, 30.)



196 SAINT JOUR DE LA PENTECOTE .

l'oraison, la descente de l'Esprit divin . Représentons-nous cette

descente merveilleuse, ces langues de feu qui se reposent sur

la tête de chacun d'eux, symbole de cette transformation invisi-

ble qui s'opère au dedans, de ces flammes sacrées d'amour et

de zèle qui remplissent tout leur intérieur et les changent en

d'autres hommes. Désirons ardemment d'être embrasés nous-

mêmes du feu sacré, et appelons en nous l'Esprit divin, auteur

de ces merveilles .

PREMIER POINT.

Pourquoi l'Esprit-Saint descend en cejour sur la terre?

Si l'Esprit-Saintdescend aujourd'hui surlaterre, ce n'estpoint

pour nous y faire une visite passagère : c'est pour y demeurer

toujours avec nous jusqu'à la fin des siècles ; c'est poury fonder

et y gouverner à jamais la sainte Église, la conserver toujours

une, sainte, catholique, apostolique ; la maintenir dans la vé-

rité contre tous les assauts de l'impiété et de l'hérésie ; l'assis-

ter dans son enseignement, de telle sorte qu'elle puisse tou-

jours dire : Il a semblé bon à l'Esprit-Saint et à nous¹.

C'est pour la rendre éternellement féconde et y engendrer

à jamais des saints et des enfants de Dieu, des apôtres qui

la portent par toute la terre, des martyrs qui la confirment

par le témoignage du sang, des docteurs qui l'éclairent par

leur science, des âmes d'élite qui l'édifient par leurs ver-

tus. Quelle grande et belle mission ! Un Dieu seul pouvait la

remplir. Et cette mission est l'œuvre de l'Esprit-Saint plutôt

que des deux autres personnes divines : 1º parce que, Dieu

nous ayant envoyé déjà sonVerbe, sa pensée, son image intel-

lectuelle, il veut que son amour encore vienne nous visiter,

afin que l'on sache bien que tout dans la Trinité est amour pour

nous : la puissance nous crée et nous conserve , la sagesse nous

rachète, et l'amour nous sanctifie; 2º parce que l'envoi du

Saint-Esprit caractérise et fait ressortir l'esprit de la loi nou-

velle. Jésus-Christ ne veut plus que nous gémissions sous la

crainte et la servitude ; il dit à l'amour substantiel qui unit le

Père et le Fils, qui est Dieu comme l'un et l'autre : « Ο Es-

• Visum est Spiritui sancto et nobis. (Act., xv, 28.)



DESCENTE DU SAINT-ESPRIT.
19

■ prit, ô amour, allez leur apprendre àme servir par amour

■ Répandez dans leur cœur l'espritd'adoption des eufants, pa.

« lequel ils appelleront Dieu leur Père; l'esprit de charité,

« l'esprit d'amour. » Tel est en effet, depuis la Pentecôte, le

caractère propre de la Religion. Tout en elle est amour; l'a-

mour, voilà tout l'Évangile ; l'amour coulant en tous sens an

travers du cœur comme la fontaine de vie, voilà tout le chris-

tianisme. Est-ce bien là l'idée que nous nous en faisons ? Tra-

vaillons-nous à réaliser cette idée dans toute notre conduite,

surtout dans nos exercices de piété et dans la réception des

sacrements ? Est-ce l'amour qui nous domine, qui nous inspire?

Notre vie est-elle une vie d'amour?

SECOND PΟΙΝΤ.

Merveilleuses opérations de l'Esprit-Saint au ciel et sur la

terre.

On peut considérer ces opérations dans leur ensemble et

dans leur détail : 1º Si on les considère dans leur ensemble,

elles offrent un magnifique spectacle. Elles commencent au

sein du Père, où l'Esprit divin seul aime parfaitement les gran-

deurs divines, comme le Père seul les connaît parfaitement et

le Verbe seul les loue dignement. Cet amour ravit le Père et le

Fils ; c'est leur éternelle félicité. Si du sein du Père nous pas-

sons à Marie, aux anges et aux saints, nous voyons l'Esprit di-

vin qui les meut et les anime tous, qui vivifie le ciel entier,

l'échauffe, l'embrase et lui fait chanter ses magnifiques canti-

ques à l'honneur de Dieu. Si de là nous descendons à la terre,

nous y voyons encore le même Esprit divin inspirant toutes les

âmes saintes , leur mettant au cœur tantde nobles sentiments,

tant de louanges et d'amour qui montent sans cesse vers le

ciel : de sorte que c'est un seul et même Esprit qui fait prier

tous les saints en la terre et au ciel , qui anime Dieu lui-même

et sa chétive créature, et forme comme un magnifique concert,

une sublime harmonie à la gloire des trois personnes divines .

Douce vérité qui doit nous porter à tout faire, tout dire et tout

penser en union avec l'Esprit-Saint et par ses mouvements .



198 LUNDI DE LA PENTECOTE.

2º Les opérations de l'Esprit-Saint endétail ne sont pas moins

admirables . Quelle merveille de voir le grand Dieu éternel oc-

cupé de chaque âme pour la sanctifier, frappant à la porte de

chaque cœur quand on ne veut pas lui ouvrir 1, y frappant des

années entières sans que son amour se laisse décourager par

les rebuts ; et quand on l'accueille, éclairant l'intelligence,

échauffant la volonté, la reprenant ou l'encourageant, tantôt

l'attirant par la douceur de son onction, tantôt la perfection-

nant par une apparente sévérité, mais toujours en travail pour

former Jésus-Christ en elle . Oh! que ces merveilles méritent

bien toutes nos louanges, toute notre reconnaissance et tout

notre amour, surtout dans le grandjour de Pentecôte !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

LUNDI DE LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain : 1º les hommages d'adoration et

d'actions de grâces que nous devons au Saint-Esprit; 2° les

hommages d'amende honorable pour le passé et de demandes

pour l'avenir, qui lui sont également dus.-Nous prendrons

la résolution : 1º de recevoir avec grande religion, comme pa-

role de Dieu, les bonnes pensées et inspirations du Saint-

Esprit; 2º de les mûrir par la réflexion et de bien les mettre en

pratique. Notre bouquet spirituel sera la parole de l'Apôtre :

L'esprit de Dieu habite en vous 3 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons le Saint-Esprit se répandant, le jour de la Pente-

côte, sur les apôtres, et, à toutes les époques, sur tous les

adėlės bien disposés * ; remercions-le de ses divines opérations

dans les âmes, et prions-le de nous rendre participants de ses

dons.

)

•Ecce sto ad ostium et pulso. (Apoc. , III, 20.)

• Filioli mei, quos iterum parturio, donec formetur Christus in vobis. (Gal. , 1v,

19.)

Spiritus Dei habitat in vobis. (I Cor., 111, 16.)

*Et repleti sunt omnes Spiritu sancto. (Act., II, 4.)



DEVOIRS ENVERS LE SAINT-ESPRIT. 199

PREMIER POINT .

Adorations et actions de grâces dues au Saint-Esprit

Si l'adoration est un hommage dû exclusivement à Dieu,

elle appartient éminemment au Saint-Esprit : car partout dans

les saintes Écritures il est désigné sous le titre et les attri-

buts de Dieu, comme le Père et le Fils. Dès le premier jour

du monde, il couvre les eaux de sa chaleur créatrice pour les

féconder ; il orne les cieux et donne la vie à tout . Ailleurs,

on le voit inspirant les prophètes et révélant par eux tous les

secrets de l'avenir , formant au sein de Marie le corps du

Verbe , conduisant Jésus au désert et le dirigeant dans tous

ses actes, opérant les miracles par les apôtres et par tous les

chrétiens qui recevaient le don des prodiges dans la confir-

mation, ayant son temple en nous , où il est notre sanctifica-

teur, au même titre que le Père est notre créateur et le Fils

notre rédempteur. Là il consume en nous le péché par le feu

du saint amour, et y répand la vie de sainteté qu'il puise dans

le sein du Père et du Fils. Oh! qu'il est donc bien digne de nos

adorations, le Dieu, auteur de ces merveilles ! Et cependant j'y

pense si peu ! je vis comme s'il n'y avait rien en moiquemoi-

même ! Je porte en moi unDieu, et je l'adore si rarement, et je

ne lui fais pas l'honneur de me laisser diriger par lui, par son

bon plaisir et ses divins attraits ! -A l'adoration je dois joindre

l'actionde grâces : car, si l'Esprit-Saint travaille sans cesse en

moi au biende mon âme, n'est-il pas juste de le remercier

continuellement de ce qu'il veut bien nous communiquer tant

dedons et tant de grâces; et, nonobstant le mépris que nous

en faisons, y continuer sans se rebuter ses divines opérations ?

L'éternité ne suffirait pas à remercier dignement ce divin Es-

• Qui cum Patre et Filio simul adoratur et conglorificatur. (Symb. Nic.)

• Spiritus Dei ferebatur super aquas. (Gen., 1, 2.)

Spiritus ejus ornavit cælos. (Job., xxvi, 13.) Emittes Spiritum tuum, of

creabuntur. (Ps. , CIII, 50.)

•Qui locutus est per prophetas. (Symb. Nic.)

* Quod in ea natum est, de Spiritu sancto est. (Matth., 1, 20. )

•Membra vestra templum sunt Spiritus sancti. (1 Cor., vi, 19.)

(



200 LUNDI DE LA PENTECOTE.

prit d'une seule bonne pensée : car cette bonne pensée vaut la

sang de Jésus-Christ, qui en est le prix; elle vaut le ciel, qui

en sera la récompense, si j'en use bien : par conséquent, elle

est d'une valeur infinie. Et s'il en est ainsi d'une seule bonne

pensée, que ne devons-nous pas à ce divin Esprit pour toutes

celles qu'il nous a données depuis que nous avons l'usage de la

raison ! O Dieu sanctificateur ! jamais je nepourrai vous remer-

cier assez.

SECOND POINT.

Amendes honorables et demandes dues à l'Esprit-Saint.

Que de reproches n'ai-je pas ici à me faire, et àcombien de

réparations ne suis-je pas tenu envers l'Esprit-Saint? Tant de

fois je n'ai tenu aucun compte de ses grâces ! Il m'a inspiré de

faire le bien, et j'ai fermé l'oreille à sa voix; il a insisté, et j'ai

encore fait résistance. O insolence ! ô lâcheté ! Je ne voudrais

pas tourner le dos à un homme vénérable qui me parlerait , et

lui manquer jusqu'à ne tenir aucun compte de ses pressantes

recommandations. Il n'y a qu'envers vous, ô Esprit adorable !

ô troisième personne de la sainte Trinité ! que j'ose me per-

mettre une telle incivilité : je désobéis à vos inspirations, je ne

me rends point à vos conseils. Ah ! je sens aujourd'hui ma

faute; je vous en demande pardon avec un esprit humilié et

un cœur contrit. Je vous en offre réparation et amende hono-

rable. Pardon, mon Dieu! mille fois pardon! Oubliez le passé

et laissez-moi vousdemander pour l'avenir de nouvelles grâces ,

dont je veux mieux profiter. Je suis un pauvre qui n'ai rien ;

et, pressé par le sentiment de ma misère et celui de vosmisé-

ricordes , je viens vous demander, ô Esprit divin ! l'aumône de

votre grâce, sans laquelle je ne peux rien 1, l'aumône des bonnes

pensées, des bons désirs, des pieux mouvements, des fortes ré-

solutions qui font les saints. Je vous ouvre la bouche de mon

cœur par l'ardeur de mes prières . Venez, père des pauvres,

lumière des cœurs ; ô bienheureuse lumière ! venez en moi.

•Nemo potest dicere : Dominus Jesus, nisi in Spiritu sancto. (I Cor. , x1, 3.)

• Os meum aperui, et attraxi Spiritum. (Ps. cxvii, 131.)



VIE DES PREMIERS CHRÉTIENS. 201

Que la lumière de votre grâce éclaire mon intelligence ; que le

feu de votre amour embrase mon cœur¹. Pour me sauver, je

compte non point sur moi, mais sur vous, qui vous communi-

quez à ceux qui vous implorent *.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MARDI DE LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain l'action merveilleuse de l'Esprit-

Saint sur les premiers chrétiens de Jérusalem, et nous verrons

qu'il en a fait des modèles : 1º de détachement ; 2º de piété ;

3º de charité.- Nous prendrons la résolution : 1º de pratiquer

dans lajournée quelque acte de mortification ou de détachement;

2º d'observer dans tout notre maintien une grande modestie,

comme moyen de nous former à l'esprit de recueillement; 3º de

témoigner la plus parfaite charité à tous ceux avec qui nous

aurons des rapports. Notre bouquet spirituel sera le bel éloge

que l'Esprit-Saint a fait des premiers chrétiens : La multi-

tude des croyants n'avait qu'un cœur et qu'une âmes.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'Esprit-Saint formant dans les premiers chrétiens

les modèles les plus achevés de la sainteté; louons-le de ce

chef-d'œuvre de sa puissance et de son amour, et rendons-lui--

entoutes nos actions de grâces .

• Veni, Pater pauperum; veni, dator munerum ; veni, lumencordium. O lux

beatissima ! reple cordis intima tuorum fidelium. Accende lumen sensibus, in-

funde amorem cordibus. (Prosa et hymn. Pentecost. )

• Dabit Spiritum bonum petentibus se. (Luc., xι , 13.)

•Multitudinis credentium erat cor unum et anima una. (Act . , IV, 32.)



202 MARDI DE LA PENTECOTE.

PREMIER POINT.

Détachement des premiers chrétiens .

L'Esprit-Saint, descendu en eux, leur montra le vide de toutes

les choses d'ici-bas, le néant de tout cequi passe, et leur redit

au fond du cœur les paroles du Sauveur : Qui ne renonce pas

à tout ne peut être mon disciple. Allez, vendez ce que vous

avez, donnez-le aux pauvres. Aussitôt, dociles à la voix in-

térieure, ces généreux chrétiens renoncent à tout. Ils renon-

cent aux biens de la terre : car, dit le texte sacré, ils vendaient

leurs possessions et en apportaient le prix aux pieds des apo-

tres, qui partageaient le tout à chacun selon le besoin . Ils

renoncent aux honneurs, à la gloire, à l'estime des hommes :

car, dans l'opinion publique, ils passaient pour des apostats

d'une religion certainement divine, pour des insensés qui se

faisaient les adorateurs d'un homme crucifié et les disciples de

pauvres bateliers. Ils renoncent à leurs amis, à leurs parents,

qui pleurent leur désertion et ne veulent plus avoir de com-

merce avec eux. Ils renoncent à eux-mêmes et déposent leurs

volontés entre les mains des apôtres, auxquels ils obéissent en

parfaite simplicité de cœur. Ainsi affranchis de toute attache,

ils entrent dans une parfaite liberté d'esprit, dans une tran-

quillité d'âme inaltérable, à la faveurde laquelle ils servent

Dieu sans empêchement, le prient avec amour et le goûtent

avec délices . Examinons où nous en sommes de ce complet

détachement, et par quelles fibres notre cœur tient encore à

laterre.

DEUXIÈME POINT.

Piété des premiers chrétiens.

Tous les jours ils se réunissaient au temple, dit le texte sa-

cré, dans l'union d'un même esprit, persévérant dans la prière,

dans la communion, qu'ils recevaient en louant et glorifiant

Dieu avec joie et simplicité de cœur . Admirons l'esprit de

Act. , 11, 43, et iv, 34 et seq.

* Act., 11, 42 et seq.



VIE DES PREMIERS CHRÉTIENS . 203

prière dans ces premiers chrétiens ; ils avaient bien compris la

parolede Jésus aux siens : Ilfaut toujours prier et ne jamais

cesser¹, et celle de Dieu à Abraham : Marchez en ma présence,

et soyez parfait . Car non-seulement ils étaient recueillis,

mais ils l'étaient de la bonne manière : leur recueillement

n'avait rien de triste et de sombre, rien de gêné et d'affecté; il

étaitau contraire accompagné d'une grande simplicité de cœur

et de cette allégresse toute sainte que l'amour divin porte avec

lui dans l'âme . Beau modèle, qui nous apprend à communier

souvent, et à faire précéder et suivre la communion de l'es-

prit de prière et de recueillement : car, si la communion avec

l'esprit de recueillement est l'aliment le plus puissant de la

piété et de la vertu, la communion alliée à une vie dissipée et

sans esprit de prière tournerait à notre perte. Faisons ici un

retour sur nous-mêmes .

TROISIÈME POINT.

Charité des premiers chrétiens .

Ils étaient, dit le livre des Actes, tous unis ensemble, comme

uneseule et même famille, dont une étroite charité unit tous

les membres. Entre eux point de mien et de tien; toutce qu'ils

avaient était commun , et la multitude des croyants ne formait

qu'un cœur et qu'une âme . Encore qu'ils fussent un assem-

blage de personnes de divers pays, de différentes conditions,

de caractères opposés, d'intérêts divers, la charité faisaitde

tous ces membres un seul corps, de tous ces cœurs un seul

cœur, de toutes ces âmes une seule âme. Heureuse et douce

union ! paradis anticipé, dont on pouvait bien dire avec le

Psalmiste : Qu'il est bon, qu'il est délicieux de vivre fra-

ternellement ensemble ! Ce beau spectacle faisait l'admira.

• Luc, xvII, 1.

•Gen., XVII, 1.

•Cum exultatione et simplicitate cordis collaudantes Deum . (Act., II,46,47.)

•Habebant omnia communia. (Ibid. , 44.)

• Multitudinis credentium erat cor unumet anima una. (Act., tv, 32.)

•Ecce quam bonum et quam jucundum habitare fratres in unum ! (Psalm.

CXXXII, 1.)



204 MERCREDI DE LA PENTECOTE.

tion de ceux qui en étaient témoins¹ ; il en convertissait un

grand nombre , et forçait ceux-là mêmes qui ne se conver-

tissaient pas à les louer et à les bénir . Apprenons de là à

nous aimer les uns les autres , non de cet amour de glace qui

se borne à ne point haïr ni vouloir mal, mais de cet amour

sincère qui part du cœur, qui veut tout le bien possible à ses

frères, et partage leurs peines comme leurs joies ; de cet amour

tendre qui a une façon d'agir toute cordiale, et évite jusqu'aux

moindres paroles, jusqu'aux moindres actes capables de faire

peine ; de cet amour généreux qui, s'oubliant pour faire plai-

sir aux autres, s'accommode à tous les caracrères , se prête

à tous les sacrifices, et prévient tout le monde d'honneur et

d'attentions délicates.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MERCREDI DE LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous continuerons demain nos méditations sur l'Esprit-Saint ;

nous étudierons son action sur les âmes, et nous verrons :

1º comme il illumine notre intelligence ; 2º comme il élève no-

tre cœur; 3ºcomme il perfectionne nos actes .-Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º de nous demander souvent dans le

cours de la journée : Est-ce bien l'Esprit de Dieu qui m'anime

en ce moment ; qui me fait faire cette action, dire cette pa-

role, m'arrêter à cette pensée ? n'y a-t-il rien d'humain dans

mes intentions et mes vues? Nous prendrons : 2º la résolu-

tion de nous tenir en garde contre la préoccupation des désirs

oudes attachesquinous empêcheraientd'entendre l'Esprit-Saint.

Notre bouquet spirituel sera la prière de l'Église : Venez,

Esprit créateur, visiter l'âme de ceux qui sont à vous *.

• Magnificabat eos populus, (Act. , v, 13.)

*Magis augebatur credentium in Domino multitudo. (Ibid., 14.)

•Habentes gratiam ad omnem plebem. (Act. , 11, 47.)

•Veni, Creator Spiritus, mentes tuorum visita .



ACTION DE L'ESPRIT-SAINT EN NOUS. 205

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'Esprit de Dieu comme le directeur suprême et

universel des âmes. Il remplit le ciel et la terre de ses saintes

inspirations, et nulle âme n'échappe à son action qu'autant

qu'elle le veut 1. Oh ! qu'à ce titre il mérite bien toutes nos

louanges et tout notre amour !

PREMIER POINT .

L'Esprit-Saint illumine l'intelligence .

C'est l'Esprit de Dieu, est-il écrit, qui enseigne toute vérité ;

c'est son onction qui instruit l'âme de tout . La connaissance

purement naturelle de Dieu nous laisse insensibles et ne dit

rien au cœur ; mais que l'Esprit divin répande sur cette con-

naissance sa lumière et son onction, aussitôt nous sommes

ravis, nous éclatons en admiration, en amour; et l'on a vu des

âmes passer des heures entières à savourer ce seul mot : Mon

Dieu. Il en est de même de toutes les vérités religieuses, à ce

point que les preuves de la foi, même les plus victorieuses, ne

détermineront jamais un homme à croire, si l'Esprit-Saint, le

grand illuminateur des intelligences, ne les lui montre lui-

même ; ce qui fait que le commencement même de la foi est

unegrâce, comme l'Église l'a défini. Il en est ainsi de nous-

mêmes et de toutes choses. Sans l'Esprit de Dieu , nous som-

mes des aveugles, nous ne nous connaissons point : de là notre

orgueil et notre présomption ; nous ne connaissons point le

faux, le néant, le danger des prétendus biens de ce monde : de

là les attaches et les passions ; nous ne savons ni ce qu'il faut

faire ni ce qu'il faut dire : de là les imprudences, les fautes

journalières. Mais avec vous, ô divin Esprit ! ô bienheureuse

lumière ! nous voyons notre néant et notre misère, notre ma-

lice et notre ignorance, toutes les raisons enfin de nous mé-

priser, de nous tenir toujours bien humbles, de nous défier de

nous, de fuir les occasions du mal et de vous prier sans cesse.

•Nec est qui se abscondat a calore ejus. (Ps. XVIII, 7.)

•Spiritus veritatis docebit vos omnem veritatem. (Joan. , XVI, 13.)

*Unctio ejus docet vos de omnibus. (I Joan., 1, 27.)

M. H. -Т. II. 12



206 MERCREDI DE LA PENTECOTE.

Venez donc à notre aide, ô Esprit saint, envoyez du ciel un

rayon de votre lumière¹ .

DEUXIÈME POINT.

L'Esprit-Saint élève le cœur.

L'Esprit de Dieu, quand il possède un cœur, l'élève au-des-

sus de toutes les choses de la terre : les richesses , pour ce grand

cœur, perdent leur éclat, les plaisirs leur appât, les honneurs

leur faux brillant, le qu'en dira-t-on son empire. On s'écrie,

comme saint Ignace : Que la terre n'est rien pour qui regarde

le ciel ! Si l'on a à souffrir, on s'en réjouit; c'estgloire et bon-

heur : Ils se retiraient triomphants de bonheur d'avoir été

jugés dignes de souffrir pour Jésus-Christ , est-il dit des

apôtres . Et voilà ce qui a déterminé depuis dix-huit siècles

et détermine encore tous les jours tant d'âmes placées dans

des positions brillantes, à tout abandonner pour se vouer à

la vie austère et obscure des cloîtres. C'est ainsi que l'homme

qui a l'Esprit de Dieu s'élève au-dessus de tout ce qui passe;

il s'élève jusqu'à Dieu même, et s'unit à lui par la prière.

Oh! comme il prie bien! comme il est recueilli, touché,

pénétré ! On le dirait déjà dans le ciel parmi les anges et les

saints. Comme il fait monter jusqu'au cœur de Dieu ces gémis-

sements ineffables que l'Esprit-Saint seul sait former dans

les âmes , ces tendres effusions d'une piété toute filiale, qui

fait crier vers le ciel : Mon Père, mon Père ! Comme enfin

se contracte cet amour de la prière et de l'union à Dieu qui

devient le bonheur de la vie ! merveilleux effet de la charité

de Dieu, que l'Esprit-Saint fait coulerdanstoutes lespuissances

de l'âme ! C'est ainsi que se forment les nobles cœurs, les

grandes âmes, capables de tous les sacrifices, propres à toutes

les saintes œuvres. O Esprit-Saint ! auteur de tout ce qui est

bien, venez vous emparer de monpauvre cœur; venez créer

Veni, sancte Spiritus, et emitte cœlitus lucis tuæ radinm.

Quam sordet tellus, cum cælum aspicio !

•Ibant gaudentes..., quoniam digni habiti sunt pro nomine Jesu contumeliam

pati. (Act. , v, 41.)

•Ipse Spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus. (Rom. , VII, 26

• Inquo clamamus : Abba (Pater) 1 (Rom., VIII, 15.)

•Nos vero orationi... instantes erimus. (Act., vi, 4.)



ACTION DE L'ESPRIT-SAINT EN NOUS. 207

enmoi un cœur nouveau, un cœur généreux, un cœur qui ne

batte plus que d'amour pour vous et pour mes frères par

amour de vous et désir de vous plaire.

TROISIÈME POINT.

L'Esprit de Dieuperfectionne nos actes .

Quand on possède l'Esprit de Dieu, on fait bientoutes choses ,

car on les fait, non en crainte et en servitude, mais en amour et

paramour. Alors rien ne coûte, ou s'il en coûte des sacrifices,

c'est une jouissance. Alors on n'agit plus machinalement et

sans but, par habitude et routine, encore moins par humeur et

caprice, par légèreté et irréflexion, ou par la fausse sagesse du

monde; mais on se propose toujours les vues élevées de la foi ;

et, pour y mieux atteindre, on réfléchit avant d'agir ; on con-

sulte la lumière de l'oraison plutôt que les calculs de la sagesse

humaine ; et dans le cours de l'action on procède mûrement,

sans ces vivacités ou précipitations qui obscurcissent l'enten-

dement et jettent dans l'imprudence. On agit en humilité, dou-

ceur et patience, aidé de la sagesse d'en haut, qui modère et

conduit tout àbonne fin. C'est ainsi que, là où l'œil humain ne

voit que ténèbres, la lumière de Dieu montre ce qu'il faut

faire; et avec elle, là où les sages du monde s'égarent, on fait

des merveilles : témoin les Vincent de Paul, les Ignace, les Xa-

vier, dont la sagesse suréminente a dépassé toute la sagesse du

monde. C'est là enfin ce qui fait les hommes de Dieu propres

à toute espèce de bien ; c'est là ce qui perfectionne tous les actes

et rend la vie sainte. Aspirons de toute notre âme à porter en

toutes choses l'esprit de Dieu, et non point l'esprit de l'homme.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

JEUDI DE LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous étudierons demain : 1º l'obligation pour toute âme chré-

tienne de suivre la conduite de l'Esprit de Dieu ; 2º ce que de-

mande de nous cette divine conduite.-Nous prendrons ensuite

la résolution : 1º de nous tenir tout le jour dans le recueille



208 JEUDI DE LA PENTECOTE .

ment extérieur et intérieur, pour observer et entendre les ins-

pirations de l'Esprit de Dieu ; 2º d'obéir avec amour et promp-

titude à ce divin Esprit en tout ce qu'il nous suggérera. Notre

bouquet spirituel sera le mot de l'Apôtre : Ceux-là seuls sont

enfants de Dieu, c'est-à-dire chrétiens, qui se conduisent en

toutpar lemouvement du Saint-Esprit¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'Esprit-Saint travaillant dans toute l'Église à sanc-

tifier les âmes . Bénissons-le de tant de bonnes pensées, de

pieuses affections, de ferventes oraisons, de résolutions géné-

reuses qu'il leur inspire. Rendons-lui-en gloire et actions de

grâce .

PREMIER POINT .

Obligation pour toute âme chrétienne de suivre la conduite

de l'Esprit de Dieu.

L'Esprit de Dieu conduit par ses divines inspirations toutes

les âmes qui veulent se livrer à lui, et l'on n'est chrétien

qu'autant qu'on suit sa direction. Celui-là, dit saint Paul,

n'appartientpas à Jésus-Christ qui n'a pas l'Esprit de Jésus-

Christ pour directeur et modérateur de sa conduite . Gardez-

vous, continue l'Apôtre, de contrister l'Esprit-Saint en lui ré-

sistant , ou de l'éteindre dans votre cœur en y éteignant ces

précieuses étincelles avec lesquelles il voulait y allumer l'in-

cendie du saint amours. Pleins de ces vérités, les premiers

chrétiens se livraient à la grâce pour être conduits par elle

comme un enfant donne la main à sa mère, pour qu'elle le

mène où il lui plaît . Quand un Dieu veut bien s'abaisserjus-

qu'à nous servir de guide dans la vie, jusqu'à nous faire en-

tendre ses saintes inspirations, par une commisération pleine

d'amour pour nos ténèbres et nos misères, peut-on ne pas écou-

ter sa voix, ou résister après l'avoir entendue? Aller en avanten

* Quicumque spiritu Dei aguntur, ii sunt filii Dei . (Rom., VIII , 14.)

*Laudamus te, benedicimus te, gratias agimus tibi .

3 Si quis spiritum Christi non habet, hic non est ejus. (Rom. , VIII, 9.)

•Nolite contristare Spiritum sanctum Dei . (Ephes. , iv, 50.)

•Spiritum nolite extinguere. (I Thess ., v, 19.)

•Erant traditi gratiæ Dei in opus quod compleverut. (Act. , XIV, 25.)



FIDÉLITÉ A LA CONDUITE DE L'ESPRIT-SAINT. 209

comptant sur ses propres forces, sans recourir à l'Esprit de

Dieu , préférer à la lumière d'en haut sa propre industrie, c'est

du pélagianisme en pratique. De là la faiblesse qui abat, le

poids de la nature qui entraîne, la vanité qui aveugle ; de là les

résolutions sans effet, les rechutes, les alternatives de bien et

de mal ; de là enfin tant de bonnes œuvres manquées, parce

qu'on les menait avec la prudence humaine, en dehors de l'Es-

prit de Dieu . Heureuses les âmes qui, comme l'Apôtre, atta-

chées à l'Esprit-Saint¹ , se tiennent sous sa dépendance et se

laissent conduire par lui ; il leur dit : Allez, et elles vont; Faites,

et elles font . Est-ce ainsi que nous nous laissons conduire?

SECOND POINT.

Ce que demande de nous la conduite de l'Esprit de Dieu .

Il faut : 1º l'attention pour entendre sa voix ; 2º la générosité

pour lui obéir.- L'attention pour entendre sa voix nous est

enseignée par ces mots de l'Imitation : Heureux les yeux de

l'âme , qui, fermés aux choses du dehors , sont attentifs aux

chosesdu dedans . Heureuses les oreilles qui, au lieu d'écouter

le bruit extérieur, écoutent la vérité qui les enseigne à l'inté-

rieur . C'est-à-dire qu'il faut retirer son âme de la dissipation,

de la légèreté, du tumulte des créatures et des pensées inutiles,

des passions qui agitent et des imaginations qui égarent ; il faut

veiller sur soi , pour ne point troubler l'opération de Dieu dans

l'âme, ne la point empêcher, nela point interrompre, ne la point

affaiblir ; mais le laisser opérer sans obstacle comme il l'entend,

et tout faire, lire, parler, travailler en grande paix intérieure,

de concert avec lui. L'Esprit-Saint n'agit point dans le trouble³;

car pourquoi parlerait-il à qui n'écoute pas ?Pourparler à l'âme,

l'Esprit de Dieu veut la trouver calme, recueillie, attentive à

écouter dans le silence intérieur de toutes ses puissances , pros-

ternées en quelque sorte devant lui commeMarie, sœur de La-

zare, aux pieds de Jésus, pour recevoir avec un religieux respect

toutes ses bonnes inspirations , et lui dire comme Samuel : Par-
•Alligatus ego Spiritu , vado in Jerusalem. (Act. , xx, 22.)

* Beata animaquæ Dominumin se loquentem audit... Beatæ plane aures quæ non

vocem foris sonantem, sed intus auscultant veritatem... docentem. (III Imit. , 1.)

•Non in commotione Dominus. ( III Reg., XIX, 11)

12.



210 VENDREDI DE LA PENTECOTE.

lez , Seigneur, votre serviteur vous écoute , ou comme David :

J'écouterai ce que dira au dedans de moi le Seigneur mon

Dieu . 2º A l'attention il faut joindre la générosité . L'Esprit-

Saint laisse à leur faiblesse les âmes lâches et pusillanimes , qui

tendres sur elles-mêmes jusqu'à ne pas vouloir sacrifier une

volonté, résistent àses inspirations. Que servirait sa direction à

qui ne veut pas la suivre ? Il lui faut des âmes fortes et géné-

reuses, qui sans hésitation obéissent à sa voix, quoi qu'il en

coûte; des âmes qui, comme ces bons serviteurs et ces servan-

tes dont parle David, ont continuellement les yeux attachés sur

les mains de leur maître pour courir au moindre signe, ou comme

ces animaux mystérieux d'Ézéchiel, qui vont partout où l'Es-

prit de Dieu les appelle ; et, quand il en trouve de la sorte, oh !

que de progrès rapides il leur fait fairedans les routes de la

perfection !- Où est en nous et ce recueillement et cette géné-

rosité?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

VENDREDI DE LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir médité l'action merveilleuse du Saint- Esprit dans

les âmes, nous considérerons maintenant le malheur de l'âme

quine se laisse pas conduire parce guide divin; et pour le com-

prendre, nous verrons : 1º Ce que souffre l'âme infidèle à la

grâce; 2º ce qu'elle perd. Nous prendrons ensuite la résolution

1º d'obéir avec amour et promptitude à toutes les saintes ins

pirations, sans jamais résister à aucune ; 2º de demander sou-

vent à l'Esprit-Saint con assistance, en lui adressant l'invocation

dela sainte Église, qui nous servira de bouquet spirituel. Venez

à mon aide, père des pauvres; venez , distributeur des dons

célestes; venez , la lumière des cœurs * .

•Loquere, Domine, quia audit servus tuus. (I Reg. , иш, 9.)

• Audiam quid loquatur inme Dominus Deus. (PS. LXXXIV, 9.)

3 Ubi erat impetus spiritus, illuc gradiebantur. (Fzech. , 1, 12. )

•Veni, Pater pauperum; veni, lator munerum ; veni, lumen cordium.



L'INFIDÉLITÉ A LA GRACE. 211

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'Esprit divin s'offrant à l'âme pour la sanctifier ;

admirons sa bonté plus que paternelle ; demandons-lui pardon

de nos infidélités, pardon d'avoir tant de fois fermé l'oreille à

sa parole, résisté à ses inspirations; et prions-le de nous faire

bien comprendre le grand malheur de l'âme qui lui est in-

fidèle .

PREMIER POINT.

Ce que souffre l'âme infidèle à la grâce .

Cette âme n'a ni paix ni bonheur : elle n'a point de paix :

car, dit Job, qui a résisté à Dieu sans perdre la paix¹ ? Elle

n'a point de bonheur : car, dit Jésus ressuscité à Saul infidèle,

il est dur et pénible de regimber contre l'aiguillon de la

grâce . Elle souffre : 1º d'être privée des consolations de la

piété. Lorsqu'elle était fidèle, elle goûtait des consolations

ineffables à la prière, à lacommunion, à la visite au saint sacre-

ment et autres exercices ; mais, depuis qu'elle est infidèle, elle

se sent froide, languissante, dégoûtée. Comment en effet l'Es-

prit-Saint prodiguerait-il ses douceurs et ses consolations à

l'âme qui lui résiste, qui ne veut ni l'écouter ni lui obéir, qui

ne sait pas lui sacrifier une attache, une volonté, une inclina-

tion? Elle souffre : 2º de voir ses espérances frustrées ; elle

espérait trouver le bonheur dans la satisfaction de ses goûts et

de ses caprices; et Dieu, pour se venger, répand l'amertume

sur ces faux plaisirs . Elle y trouve des peines plus grandes que

celles qu'elle fuyait ; c'est au dedans une sombre tristesse ; au

dehors des contradictions, des ennuis, des dégoûts ; elle se

tourne en tous sens pour trouver le repos; et tous ses mouve-

ments ne font que lui enfoncer plusavant l'épine dans le cœurs.

Elle souffre : 3º des reproches de saconscience, qui, mécontente

d'elle-même, lui crie sans cesse qu'elle est une ingrate, une in-

docile , une insensée, qu'elle ressemble au malade qui, de son

it de douleur, voit le remède propre à le guérir et refuse de le

• Quis restitit ei et pacem habuit. (Job, 1x, 4.)

Durum est... contra stimulum calcitrare. (Act . , 1x, 5.)

• Conversus sum in ærumna mea, dum configitur spina. (Ps. xxx1 , 4.)



212 VENDREDI DE LA PENTECOTE.

1

prendre. « Tu vois clairement ce que tu dois faire, lui dit sa

conscience , et tu ne le fais pas. Tu sens bien que tu es dérai-

sonnable, et tu continues ; la grâce est à la porte de ton cœur,

t'exhortant, t'offrant sa main charitable pour te conduire, et

tu n'en tiens aucun compte, et tu la laisses dire. Où est donc

ta religion ? où est ta raison ? » Elle souffre : 4º de la part de

Dieu, qui la persécute par amour, qui la rend malheureuse pour

son bien, de peur que se sentant tranquille et à son aise dans

son funeste état, elle n'y persévère. Voilà d'où vient que si

souvent, après avoir refusé à Dieu le sacrifice d'une parole de

vanité, d'un regard curieux, d'un mot peu charitable, nous

nous sommes trouvés tristes et mécontents , sans savoir pour-

quoi et sans trop nous en rendre compte.

SECOND POINT .

Ce que perd l'âme infidèle à la grâce .

Perdre une grâce, une inspiration de l'Esprit-Saint, c'est

perdre plus mille fois que si l'on perdait tous les royaumes du

monde. Tous les biens d'ici-bas sont passagers et de peu de

valeur, tandis que la moindre grâce a des conséquences éter-

nelles et est d'une valeur infinie, puisqu'elle vaut le sang de

Jésus- Christ, au prix duquel elle nous a été achetée . Perdre

une grâce, c'est perdre l'élément essentiel de notre vie surna-

turelle ; c'est imiter l'insensé qui jetterait dans la boue le pain

nécessaire à sa subsistance. Perdre une grâce, c'est perdre à la

fois toutes les graces qui eussent été la conséquence de cette

première grâce bien mise à profit, puisque la fidélité à une pre-

mière grâce en attire une seconde , celle-ci une troisième, et

ainsi des autres ; c'est perdre par conséquent des trésors

dont Dieu seul connaît la portée; et quel malheur pour nous

si pauvres et si indigents ! Oh! que nous en perdons de la sorte !

Regrettons ces pertes et réparons-les en ne perdant plus jamais

aucune grâce.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci -dessus.



L'AME INFIDÈLE ET L'AME FIDÈLE. 213

SAMEDI DE LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous continuerons nos méditations sur la correspondance à

la grâce, et nous verrons : 1º ce que risque l'âme infidèle à la

grâce ; 2º ce quegagne l'âme fidèle.-Nousprendrons la résolu-

tion : 1º de nous tenir, pendant tout lejour, attentifs à la voix

intérieure de l'Esprit-Saint pour écouter ce qu'il veut de nous ;

2º de lui obéir en tout avec promptitude et générosité. Nous

retiendrons pour bouquet spirituel les paroles du psaume : Si

vous entendez aujourd'hui sa voix, n'endurcissez pas vos

cœurs .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons le Saint-Esprit comme l'auxiliaire tout-puissant de

notre salut ; remercions-le de son concours si bienveillant, si

continu, et prions-le de nous faire comprendre combien il nous

importe d'y être fidèles.

PREMIER POINT.

Ceque risque l'âme infidèle à lagrâce.

Elle ne risque rien moins que son salut éternel . Car, comme

il est dans l'ordre physique certaines causes enchaînées entre

elles , de telle sorte qu'on n'arrive à la dernière qu'en passant par

celles qui la précèdent, il est aussi dans l'ordre surnaturel un

enchaînementde grâces liées avec notre persévérance finale par

des relations secrètes que nous ignorons. Manquer une de ces

grâces, c'est perdre le fil qui nous conduisait ; c'est nous expo-

ser à nous écarterde la voie qui devait nous sauver. Qui nous

a dit que la grâce à laquelle nous sommes infidèles n'est pas,

dans les desseins de Dieu, une de ces grâces décisives ? Sainte

Térèse vit sa place marquée au fond des enfers si elle eût

résisté à la grâce qui lui disait de combattre une tentation

• Hodie si vocem ejus audieritis, nolite obdurare corda vestra. (Ps. xciv, 8.)



214 SAMEDI DE LA PENTECOTE.

d'amour-propre; et le jeune homme de l'Évangile qui avait

pratiqué tous les commandements a laissé en doute son salut,

pour avoir résisté à la grâce qui lui disait : Vendez tous vos

biens et donnez-les aux pauvres¹. La soustraction des grâces

est la peine ordinaire de l'abus qu'on en fait. Vous avez rejeté

ma grâce, dit le Seigneur, c'est pourquoi je vous ai rejeté

vous-même . Et n'est-ce pas juste? Quand l'Esprit divin vient

frapper à la porte d'un cœur, et qu'on refuse de lui ouvrir, il

s'en va; quand il parle, et qu'on ne veut pas l'écouter, il se

tait. Quand il fait briller sa lumière et qu'on ferme les yeux, il

se retire . Châtiment terrible ! Craignez, dit saint Augustin, de

laisser passer la grâce de Jésus qui se présente à vous . Car

alors le démon, qui s'en aperçoit, multiplie ses attaques ; et

l'homme qui ne s'en aperçoit pas languit dans l'insouciance de

la tiédeur qui le conduit à lamort éternelle. Voilà cequ'on ris-

que en étant infidèle à la grâce. Qui n'en frémirait ?

SECOND POINT.

Ce que gagne l'âme fidèle à la grâce .

Elle gagne deux choses : le bonheur et la sainteté : 1º Elle

gagne le bonheur. Il y a un plaisir ineffable à se laisser con-

duire en toutes choses par l'Esprit de Dieu, comme l'enfant par

lamain de samère, à lui dire en amour et simplicité, comme

saint Paul : Seigneur, que voulez-vous que je fasse? et dès

qu'on a entendu sa voix, à lui obéir avec allégresse, courant et

volant en quelque sorte partout où il appelle . Alors le cœur

est calme, parce qu'il est dans la tranquillité de l'ordre ; l'in-

tention est pure, les actions réglées, les passions assujetties, la

foi plus vive. Si la grâce demande des sacrifices, c'est un bon-

heur de plus, parce que c'est l'occasion de montrer plus

d'amour ; et l'on goûte alors la vérité du mot de saint Louis de

Luc, x1, 35 .

•Quia projecisti sermonem Domini, et projecit te Dominus. (I Reg., xv,26.)

*Sin autem... , movebo candelabrum... de loco suo. (Apoc., 11, 5.)
•Time Jesum transeuntem.

5 Amans volat, currit, et lætatur. (III Imit . , v. 4.)

• Pax est tranquillitas ordinis .



LA CROYANCE A LA TRINITÉ, CHARME DE LA FOI. 215

Gonzague, qu'un sacrifice qu'on fait pour Dieu donne mille

fois plus dejouissance à l'âme que n'en eût donné la chose

même qu'on a sacrifiée.-2º L'âme fidèle gagne la sainteté :

Qui m'écoute, dit l'Esprit-Saint, goûtera lapaix et sera inondė

de grâces ¹ . On avance plus en quelques jours de correspon-

dance parfaite à la grâce, que dans des mois entiers d'exercices

spirituels. L'Esprit-Saint ne cesse d'inspirer quand on ne cesse

de répondre à ses inspirations ; et son onction, qui enseigne

toutes choses , en apprend plus à l'âme qui renonce à elle-

même pour suivre ses divines directions, que tous les préceptes

et toutes les leçons de la vie spirituelle. De là vient qu'on voit

souvent des âmes simples et droites, privées de tout secours

humain, mais attentives et dociles à la voix de la grâce, faire

dans la sainteté des progrès qui étonnent, et s'élever aux plus

sublimes vertus. Oh ! si nous laissions faire l'Esprit-Saint en

nous, si nous nous laissions manier et façonner par lui, sans

entraver par nos dissipations et nos lâchetés ses divines opéra-

tions, comme il nous changerait et nous transformerait ! Recon-

naissons cette vérité, et corrigeons-nous .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

DIMANCHE DE LA TRINITÉ

ÉVANGILE SELON SAINT MATTHIEU , XXVIII , 18.

En ce temps-là, Jésus dit à ses disciples : Toute puissance m'a été

donnée dans le ciel et sur la terre. Allez donc, instruisez tous les peuples

et baptisez-les au nom du Père, et du Fils , et du Saint-Esprit ; et appre-

nez-leur à observer tous les préceptes que je vous ai donnés. Voici

que, dès à présent, je serai avec vous tous les jours, jusqu'à la consom-

mation des siècles .

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur le mystère de la sainte Trinité,

et nous le considérerons comme le charme de la foi, parce

• Qui me audierit, absque terrore requiescet et abundantia perfruetur. (Prov.

4,33.)

* І Јоан., 1, 27.



210 DIMANCHE DE LA TRINITE.

qu'en ycroyant on rend le plus magnifique hommage : 1º à la

véracité de Dieu ; 2º à ses grandeurs.-Nousprendrons ensuite

la résolution : 1º de ranimer notre foi et notre respect envers

la sainte Trinité, et de l'honorer par de fréquentes aspirations ;

2º de faire toutes nos prières avec une religion profonde , à

l'imitation des anges, abîmés en adoration devant la sainte

Trinité. Notre bouquet spirituel sera : Gloire au Père, et au

Fils , et au Saint-Esprit¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Prosternons-nous en esprit devant le trône de l'adorable Tri-

nité. Adorons cette souveraine majesté dans l'unité de sa na-

ture et la trinité de ses personnes ; adorons-la, non avec les

seules forces de notre esprit, mais avec tous les hommages

réunis de tous les esprits bienheureux abîmés dans le plus pro-

fond respect devant ses grandeurs ; et demandons-lui la per-

mission d'unir nos adorations à tant de fervents hommages .

PREMIER POINT .

En croyant au mystère de la Trinité, nous rendons le

plus magnifique hommage à la véracité de Dieu.

Quand je crois sur parole un voyageur qui me raconte d'un

pays lointain des faits tout naturels, j'honore médiocrement sa

véracité ; mais si, sur l'autorité de sa parole, j'accepte comme

indubitables des faits tellement extraordinaires qu'ils sont peu

croyables à première vue, alors je fais vraiment honneur à sa

véracité, et je témoigne queje le crois incapable, soit de me

tromper, soit de se tromper lui-même. De même, quand Dieu,

dans les saintes Écritures, se montre à moi au plus haut des

cieux, gouvernant de là comme en se jouant ces mondes in-

nombrables au milieu desquels la terre entière compte moins

qu'une goutte d'eau au sein des mers, élevant ou renversant

à son gré les empires, dirigeant le soleil et les cieux dans leur

• Gloria Patri , et Filio, et Spiritui sancto.

• Cum quibus et nostras voces ut admitti jubeas deprecamur.



LA CROYANCE A LA TRINITÉ CHARME DE LA FOI . 217

marche, je ne l'honore que médiocrement par la foi à ces belles

vérités, parce qu'en ceci, ma raison et sa parole s'alliant dou-

cement ensemble comme les rayons d'un même soleil, il ne

m'en coûte aucun sacrifice. Mais quand il m'enseigne le mys-

tère de la Trinité, dans une seule nature trois personnes dis-

tinctes, en plusieurs personnes une essence indivisible, trois

personnes dont chacune est éternelle , toute-puissante , im-

mense, infinie, et cependant un seul éternel, un seul tout-

puissant, un seul immense, un seul infini, trois personnes

enfin qui ne sont pas une personne, mais qui sont un seul

Dieu¹, alors je rends à la parole divine, en acceptant ce qu'elle

me dit, l'hommage le plus élevé qui puisse lui être rendu.

Car, ici, ma raison, à bout de ses voies, ne pouvant plus s'é-

tayer sur ses propres conceptions, tombe abîmée dans le senti-

ment de son impuissance à comprendre ce qui lui est révélé ;

et, charmée d'honorer Dieu par l'anéantissement d'elle-même,

elle se prosterne avec respect et amour devant la véracité

divine, pour lui dire dans un saint transport : « O Dieu ! vous

« l'avez dit, cela me suffit, il en est ainsi, je le crois sur votre

« parole. Mes faibles regards ne peuvent pénétrerjusque dans

◄ la lumière inaccessible où vous habitez ; mais qu'ai-je besoin

« de voir après vous ? Trop heureux d'être éclairé par vous sur

« ce que vous êtes, je crois votre parole sans la discuter. Si je

« vous comprenais, mafoi serait moins honorable pour vous,

« moins méritoire pour moi, et dès lors elle me plairaitmoins.

« Donc, précisément parce que jen'y comprends rien, je prends

<< plaisir à confesser la Trinité, un Père éternellement fécond,

<< Père dès qu'il fut, un Fils engendré par la connaissance que

« Dieu a de soi-même, un Saint-Esprit produit par l'amour sub-

<< stantiel qui unit le Père et le Fils, un Père qui n'est pas plus

a que son Fils, un Fils du même âge que son Père, qui reçoit

« tout de lui et n'en dépend point, un Saint-Esprit aussi an-

« cien que l'un et l'autre, quoique tirant son origine de l'un et

« de l'autre, aussi riche que l'un et l'autre, quoique recevant

Unum, non una ; tres, sed non tria.

M. II . T. II. 13



218 DIMANCHE DE LA TRINITÉ.

« tout de l'un et de l'autre, produit comme le Fils, mais ne

« naissant pas comme lui, semblable en tout au Père, mais

« non son image. O hauteur ! ô profondeur ! ô abîme de

« lumière¹ ! »

SECOND POΙΝΤ.

En croyant le mystère de la Trinité, nous rendons le plus

magnifique hommage aux grandeurs de Dieu .

En effet, plus la révélation m'apprend de Dieu des choses

élevées au-dessus de ma portée, plus elle le grandit dans mon

esprit. Si elle ne m'en disait que des choses parfaitement com-

préhensibles, je dirais : Elle me trompe, elle me rapetisse

Dieu : car l'être infini ne peut pas être renfermé dans les limi

tes étroites d'une intelligence créée, par conséquent essentielle-

ment bornée. Mais quand elle me montre le mystère de la

sainte Trinité, alors je ne puis m'empêcher de m'écrier : 0

Dieu! voilà qui est digne de vous, précisément parce quemon

intelligence ne peut atteindre à tant d'élévation. Qui, Être des

êtres, Dieu incompréhensible, moins je vous conçois, plus je

vous adore. Je n'essayerai pas de vous comprendre, ô vous dont

la nature est si riche en merveilles ! ce serait un dessein d'en-

fant qui voudrait renfermer toute la mer dans le creux de sa

main. Ma raison, au contraire, triomphe d'aise de n'entendre

rien à votre sublime nature, et son charme est de s'anéantir

devant vous : c'est la preuvede votre grandeur. Si je vous com-

prenais, vous ne seriez pas l'infini, vous ne seriez pas Dieu. O

Seigneur suprême ! je me réjouis de vous voir si grand, que

vous dépassez toute intelligence ; si grand, que toute l'éternité

ne suffira pas à vous comprendre. Tous les autres mystères dis-

paraîtront à l'entrée du ciel comme les ombres à la clarté du

soleil ; mais le mystère de votre Trinité demeurera, ô mon

Dieu ! c'est le mystère éternel : on le verra de la claire vue.

mais on ne le comprendra pas ; il demeurera pour ravir l'éter-

nelle admiration des bienheureux, et leur rappeler sans cesse

O altitudo !

*Magnus consilio et incomprehensibilis cogitatu. (Jer. , xxx , 19.)



LA TRINITÉ CHARME DE L'ESPÉRANCE ET DE L'AMOUR. 219

que vos grandeurs sont incompréhensibles à tout autre qu'à

vous-même¹ . Adhérons donc avec une foi joyeuse au grand

mystère de la Trinité ; aimons à le professer par de fréquents

actes de foi , et à redire souvent : Je crois en un seul Dieu en

trois personnes et en trois personnes en un seul Dieu.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

LUNDI DE LA TRINITÉ

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain le mystère de la sainte Trinité :

1º comme le charme de l'espérance, 2º comme le charme de

l'amour.- Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de redire

souvent pendant la journée cette aspiration : A Dieu, seul en

trois personnes , confiance et amour, et d'accompagner toutes

nos prières de cedouble sentiment, que méritent si bien le Père,

le Fils et le Saint-Esprit; 2º de servir Dieu et de faire toutes

nos actions, non dans l'esprit de crainte qui est le partage des

esclaves, mais dans l'esprit de confiance et d'amour qui con-

vient aux enfants. Notre bouquet spirituel sera la parole de

l'Apôtre : Dieune nous a pas donné l'esprit de crainte, mais

l'esprit d'amour .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Élevons nos pensées jusque par delà les splendeurs des

saints, à une distance infinie des plus hautes intelligences, des

plus purs chérubins. Contemplons, adorons et bénissons le

mystère de l'essence divine, de la nature même de Dieu consi

dérée dans le plus intime secretde sa substance, et prions-le

de nous faire voir dans ce mystère le charme de notre espé-

rance et tout à la fois le charme de notre amour.

PREMIER POINT .

Le mystère de la sainte Trinité charme de notre espé-

rance.

Ane nous considérer qu'en nous-mêmes, avec notre impuis-

•Magnus consilio et incomprehensibilis cogitatu . (Jer., xxx , 19.)

• Non dedit nobis Deus spiritumtimoris, sed... dilectionis. (II Timoth., 1, 7.)



220 LUNDI DE LA TRINITÉ.

sance pour tout bien, notre tendance au mal et les fautes que

nous avons commises, il y aurait de quoi nous décourager ; mais

si nous jetons le regard sur la Trinité sainte, à l'instant notre

espérance renaît et tressaille de bonheur. Nous voyons, en la

première des trois divines personnes, un Père qui nous aime

jusqu'à nous appeler et nous faire réellement ses enfants ¹ ;

dans la seconde, un médiateur qui offre son sang en payement

de nos dettes , un pontife qui prie pour nous, un avocat qui

plaide notre cause, et en la troisième, un ami, occupé nuit et

jour de notre sanctification, un aide de notre faiblesse, une

lumière dans nos ténèbres, un consolateur de nos peines,

l'inspirateur de toutes les bonnes pensées, de toutes les pieu-

ses affections ou résolutions, l'auteur des grâces qui touchent,

qui convertissent, qui font les saints . O doux noms du Père, et

du Fils, et du Saint-Esprit, comme vous reposez le cœur !

comme vous le faites nager dans l'espérance ! comme l'âme

qui vous apprécie vous goûte avec bonheur et vous savoure

avec délices ! C'est par ces doux noms que le baptême nous ré-

génère, que la confirmation nous rend parfaits chrétiens, que

la pénitence nous remet nos péchés, que le mariage unit les

fidèles et que l'ordre consacre les prêtres. C'est par ces doux

noms que l'Église bénit ses enfants , qu'elle commence et finit

ses prières, qu'elle termine ses psaumes et ses hymnes. Ce

sont ces doux noms qu'elle enseigne les premiers à l'enfance

au sortir du berceau, et qu'elle redit à Dieu en faveur du mou-

rant sur le bord de la tombe . Tant l'Église voit dans le mys-

tère de la Trinité l'appui, la force et le charme de l'espérance

chrétienne ! A l'exemple de l'Église, confions-nous avec amour

dans le Père, le Fils et le Saint-Esprit.

SECOND POINT.

Le mystère de la sainte Trinité charme de l'amour.

Rien n'est plus propre à dilater le cœur d'amour que la

pensée du Père, du Fils et du Saint-Esprit. Jamais Dieu ne

* 1 Joan. , III, 1 .

•Licet enim peccaverit, men Patrem, et Filium,et Spiritum sanctum non

negavit, sed credidit. (Prières des agonisants.)



LA TRINITÉ CHARME DE L'ESPÉRANCE ET DE L'AMOUR. 221

m'apparaît plus beau, plus Dieu, si je puis ainsi dire, que

quand, pénétrant dans le secret de la Trinité, j'en contemple

les opérations ineffables, les grandeurs divines pleinement

connues par le Père, louées à l'égal de ce qu'elles méritent par

leVerbe, et aimées dignement par le Saint-Esprit. Jamais la

charité ne presse plus vivement mon cœur de s'écrier : Oui,

vraiment, Dieu est tout amour. Le Père est amour : car, non

content d'être le Père du Verbe éternel, il veut encore être le

nôtre : père par création, puisqu'il nous a donné l'être et la

vie 1; père par providence, puisqu'il a si grand soin des en-

fants qu'il a mis au monde ; père par prédestination, puisque

de toute éternité il nous a conçus comme ses enfants adoptifs

dans le même sein où il engendre son Verbe ; père par la pré-

dication de son Évangile ; père par la régénération du bap-

tême ; père par la grâce sanctifiante qui metdans nos cœurs

l'Esprit de son Fils avec la confiance de crier vers lui : Mon

Père ! mon Père ! père enfin par un amour dont jamais n'ap-

procha aucun père "; amour inconcevable qui va jusqu'à im-

moler son premier-né pour nous sauver de la mort 8. O Dieu !

vous êtes donc mon Père, et je suis votre enfant. A ce mot,

quel cœur ne se fondrait d'amour? qui n'aurait un cœur d'en-

fant pour un si bon Père? Et vous aussi, ô Fils éternel de

Dieu, vous êtes tout amour. Pour moi, vous vous êtes fait

homme; pour moi, vous avez sacrifié votre vie, et vous ne

rougissez pas devant votre Père et votre Esprit-Saint de m'ap-

peler votre frère , de me faire asseoir dans votre trône 10; et, ne

pouvant faire de moi un Dieu par nature, vous avez voulu que

• Ipse est Pater tuus, qui... creavit te. (Deut. , xxx1, 6.)

* Tua, Pater, providentia gubernat. (Sap., xiv, 3.)

*Prædestinavit nos in adoptionem filiorum. (Ephes. , 1, 5.)

•Voluntarie genuit nos verbo veritatis. (Jac., 1, 18.)

• Renatus ex aqua et Spiritu sancto. (Joan., III, 5. )

•Misit Deus Spiritum Filii sui in corda vestra clamantem : Abba, Pater

(Gal., IV, 6.)

7 Nema tam pater quamDeus.

• Benevolentia Patris Christum occidit.

•Non confunditur fratres eos vocare. (Hebr., п, 11.)

* Volo ut ubi sum ego, et illi sint mecum. (Joan., xvII, 24, etApoc., ш, 21.)



222 MARDI DE LA TRINITÉ.

je le sois par la grâce, par union et consommation en vous ¹. Et

vous, Saint-Esprit, vous êtes aussi tout amour, puisque vous

êtes l'amourmême du Père et du Fils, égal à votre principe ; et

c'est parvous que le Fils s'est donné à moi; c'est par vous que la

charité se répand dans nos cœurs ; c'est par vous que se font

les bonnes prières . Vous vivez en nouscomme dans votre tem-

ple, pour corriger nos défauts, nous former aux vertus, et de

pécheurs que nous sommes nous faire saints .- Qu'y a-t-il

donc de plus aimable que les trois personnes de la sainte Tri-

nité? et que n'avons-nous trois cœurs pour aimer chacune

d'elles ! Mais consolons-nous : en aimant un seul Dieu, nous

les aimons toutes les trois à la fois, puisqu'elles n'ont qu'une

seule et même nature. O amour ! embrasez mon cœur; queje

ne vive plus que pour le Père, le Fils et le Saint-Esprit.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

MARDI DE LA TRINITÉ

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur le culte de la très-sainte Tri-

nité, et nous considérerons deux actes de ce culte : le premier

est unepensée fréquente, pleine de respect et d'amour des trois

personnes divines ; le second est la pratique de prières ferventes

'enleur honneur.-Nous prendrons larésolution : 1º de nous

souvenir souvent, avec respect et amour, des trois personnes di-

vines, et de ne nous permettre sous leur regard rien qui ne soit

saint ; 2º de faire hommage à ces trois adorables personnes de

toutes nos actions et de toutes nos peines, ne voulant vivre, agir et

souffrir que pour elles. Nous retiendrons pour bouquet spiri-

tuel l'aspiration de saint François Xavier, que nous redirons

souvent le jour et la nuit : 0 très-sainte Trinité !

4 Ipsi in nobis unumsint. (Joan. , xvII , 21.)

* Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum qui datus

est nobis. (Rom. , v, 5.)

* Spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus. (Rom. , VIII, 26.)

•Spiritus Dei habitat in vobis. (I Cor., III, 16.)
O sanctissima Trinitas !



CULTE DE LA SAINTE TRINITÉ. 223

MÉDITATION POUR LE MATIN

Élevons-nous au-dessus de toutes les pensées de la terre ;

pénétrons avec religion et tremblement jusque dans les pro-

fondeurs de Dieu, dans cette unité de nature et cette trinité de

personnes que les anges ne peuvent se lasser d'adorer et de

bénir par leur sacré cantique : Saint, saint, saint est le Sei-

gneur Dieu des armées . Redisons-le, ce cantique du ciel, avec

le respect des séraphins, qui se voilent la face de leurs ailes,

parce qu'ils n'osent fixer du regard une si haute majesté ; et,

comme riende créé n'approche de ce que mérite cette Trinité

adorable, offrons-lui la béatitude qu'elle goûte en elle-même,

en voyant ses grandeurs connues parfaitement par le Père,

louées non moins parfaitement par le Fils, et aimées dignement

par le Saint-Esprit .

PREMIER POINT.

Nous devons aux trois personnes divines de penser fré-

quemment à elles avec respect et amour.

Supposons un homme auquel plusieurs grands personnages,

par une affection toute gratuite et pleinement désintéressée,

feraient l'insigne honneur de l'accompagner partout et tou-

jours. Si cet homme n'avait aucun égard à une si honorable

compagnie, s'il ne lui témoignait ni respect ni amour, s'il n'y

faisait pas même attention, ou n'y pensait qu'avec froideur ou

insouciance, ne serait-ce pas là une étrange irrévérence ? Or

bien plus répréhensible est le chrétien qui n'a pas pour les

trois personnes divines un souvenir fréquent, plein de respect

etd'amour. Il sait que ces trois adorables personnes sont avec

lui nuit et jour, en voyage comme à la maison ; que toujours

et partout elles lui tiennent compagnie : combien donc serait-il

coupable s'il ne tenait aucun compte de leur présence auguste,

si presque jamais il ne leur parlait, ni ne leur donnait un té-

moignage de respect et d'amour? Avec unpeude foi, le charme

de son cœur serait de se considérer en société de ce Père si

bon qui l'a créé, qui le conserve, qui le tient sur son sein avec

un amour plus que maternel1 ; en compagniede ce Fils si ai-

* In ipso vivimus, et movemur, et sumus (Act., XVII, 28.)



224 MARDI DE LA TRINITÉ .

1

mable qui l'a racheté au prix de tant de douleurs, qui ne cesse

de prier pour lui au ciel et dans les tabernacles ; en union avec

ce Saint-Esprit qui lui veut tant de bien et s'occupe sans re-

lâche de son salut. Une telle compagnie faisait le bonheur des

solitaires et des anachorètes. Vivant séparés du monde, ils ne

se sentaient jamais moins seuls que quand ils étaient seuls; et

loin que cet isolement apparent eût pour eux quelque ennui ou

tristesse , ils trouvaient dans le désert le plus sauvage un para-

dis, dans la cellule la plus obscure un ciel, parce que, se souve-

nant qu'ils étaient en compagnie du Père, du Fils et du Saint-

Esprit, ils savaient leur parler et les entendre, les goûter et les

aimer. Il en était de même de saint François Xavier : au milieu

de ses immenses travaux, le souvenir de la Trinité faisait sa

force, son espoir, sa consolation ; c'était tout pour son cœur, et

le cri d'amour : 0 très-sainte Trinité¹ ! était si souvent sur ses

lèvres, que les infidèles mêmes avaient pris l'habitude de le pro-

noncer, parce que c'était là, disaient-ils, le mot de l'homme de

Dieu . Oh ! si, comme ces saints, nous n'oubliions point qu'un

chrétien n'est jamais seul, qu'il a toujours avec lui quatre per-

sonnes, les trois personnesde la sainte Trinité et la personne

de son ange gardien, combien ce souvenir nous consolerait dans

nos délaissements et nos peines, nous fortifierait dans nos fai-

blesses , nous ranimerait dans nos langueurs, nous rendrait vic-

torieux dans les tentations ! Le respect qui en est inséparable

nous maintiendrait dans la modestie, la modération, l'horreur

dumal, et l'attention à bien faire toutes choses, à souffrir tout

avec patience, à faire tout avec prudence. Demandons pardon à

la sainte Trinité de l'avoir tant oubliée, ou d'avoir si souvent

pensé à elle sans respect et sans amour.

SECOND POINT.

Nous devons aux trois persounes divines l'hommage de

prières fréquentes et ferventes .

Le fondateur de Saint-Sulpice, M. Olier, avait si bien com

10 sanctissima Trinitas !



CULTE DE LA SAINTE TRINITÉ . 225

pris ce devoir, qu'il prescrivit à ses prêtres de commencer les

prières du matin et du soir par ces paroles : Bénie soit main-

tenant et à jamais dans tous les siècles des siècles la sainte et

indivisible Trinité; d'adorer, de remercier, d'invoquer chaque

jour les trois personnes divines ; d'offrir leurs œuvres au Père,

leurs pensées et leurs paroles au Verbe, les affections de leur

cœur au Saint-Esprit; de renoncer à toute confiance en eux-

mêmes pour se confier en la vertu du Père, à leur propre es-

prit pour s'unir à la sagesse du Fils à leurs inclinations pour

entrer dans les désirs de sainteté que l'Esprit divin inspire aux

cœurs dociles ; de se donner enfin au Père pour qu'il soit la

perfection de leur âme, au Fils pour qu'il en soit la lumière,

au Saint-Esprit pour qu'il en soit tout le mouvement. De

même, la sainte Église commence, continue et termine le divin

Sacrifice par l'invocation de l'auguste Trinité, à laquelle seule

elle fait profession de l'offrir : Recevez cette offrande , o

sainte Trinité ; agréez , o sainte Trinité, l'hommage de ma

dépendance ¹ . Elle n'a rien plus fréquemment à la bouche que

ces belles paroles : Gloire au Père, au Fils et au Saint-Esprit;

comme au commencement, maintenant et toujours , et dans

les siècles des siècles . Elle les redit sous mille formes diverses à

la finde toutes ses hymnes, de tous ses psaumes, de tous ses

cantiques; et elle accorde cent jours d'indulgence pour chaque

fois qu'on les prononce pieusement, avec une indulgence plé-

nière pour chaque mois où on les aura récitées trois fois le

jour. C'est assez dire à tous les cœurs chrétiens combien elle

désire qu'ils adressent souvent à la sainte Trinité ce cri d'a-

mour et de louange, ce soupir d'un zèle qui brûle de voir le

Père, le Fils et le Saint-Esprit connus, loués, bénis, glorifiés et

servis par toute la terre, ce cantique du ciel et de l'éternité

qu'entendit saint Jean dans sa sublime extase : A Celui qui est

assis sur le trône et à l'Agneau, bénédiction , honneur et gloire

dans les siècles des siècles . Oh ! que la sainte Église a trouvé

• Suscipe, sancta Trinitas... Placeat tibi, sancta Trinitas, obsequium servitutis

meæ. (Orat. Placeat, versus finem Mis.)

* Apoc.,v. 15.

13.



226
MERCREDI DE LA TRINITÉ.

ennous des disciples peu dociles ! Gémissons dupassé et propo-

sons-nous de mieux faire à l'avenir.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

MERCREDI DE LA TRINITÉ

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous continuerons nos méditations sur le culte de la sainte

Trinité, et nous réfléchirons sur deux actes de ce culte : le pre-

mier est le signe de croix ; le second est la pratique de la cha-

rité chrétienne, modelée sur l'union des trois personnes divines

entre elles.-Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de faire

désormais le signe de croix avec un grand respect, de voir dans

cesigne notre profession de foi aux mystères de la Trinité, de

l'Incarnation et de la Rédemption; et, par cette considération,

d'aimer à le tracer le matin à notre réveil, le soir à notre cou-

cher, et pendant le jour à nos repas et actions principales;

2º de nous renouveler dans la charité envers le prochain, en

nous appliquant à faire le bonheur de ceux qui nous entourent

et à tout souffrir des autres sans rien faire souffrir à personne.

Notre bouquet spirituel sera la parole de Notre-Seigneur : 0

Père ! qu'ils soient un, comme nous sommes un 1.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit au plus haut des cieux. Ado-

rons-y la très-sainte Trinité ; abaissons-nous devant les té-

nèbres qui l'environnent , aussi bien que devant la lumière

inaccessible au fond de laquelle elle habite . Confessons hum-

blementque sa connaissance dépasse merveilleusement la por-

tée de notre intelligence, et que tous nos efforts ne sauraient y

atteindre . Unissons-nous à l'inépuisable admiration des bien-

heureux pendant toute l'éternité ; et en attendant que nous

1 Ut sint unum, sicut et nos unum sumus. (Joan. , xvıı, 22.)

•Et posuit tenebras latibulum suum. (Ps. XVII, 12.)

*Qui... lucem habitat inaccessibilem. (I Tim. , vi, 16.)

•Mirabilis facta est scientia tua ex me: confortata est,et non potero ad eam.

(Ps. cxxxVIII, 6.)



SIGNE DE LA CROIX ET CHARITÉ. 227

puissions la partager, méditons deux moyens d'honorer notre

Trinité sainte.

PREMIER POINT.

Le signe de la croix moyen d'honorer la très-sainte Tri-

nité.

Le signe de la croix bien compris est un magnifique résumé

de tout le christianisme. Les paroles qui l'accompagnent pro-

clament un seul Dieu en trois personnes ; et le signe en lui-

même, tracé par la main, rappelle le sacrifice du Calvaire, qui

fut l'hommage le plus sublime que pût recevoir le Dieu su-

prême. Aussi la très-sainte Trinité a-t-elle toujours tellement

agréé ce signe, qu'elle en a fait l'instrument des plus grands

miracles. Par la vertu de ce signe, les premiers chrétiens fai-

saient taire, trembler ou fuir les démons, délivraient les pos-

sédés , renversaient les idoles, opéraient divers prodiges ; et

l'Église a toujours enseigné que, fait avec foi et piété, ce signe

peut effacer le péché véniel, éloigner la tentation, nous mériter

la grâce. Conséquemment à cette doctrine, elle ne fait pas une

prière, elle ne répand pas une bénédiction sans mêler ce signe

à ses cérémonies saintes. Si aujourd'hui ce signe sacré paraît

souvent stérile et inefficace dans nos mains, à qui faut-il s'en

prendre, sinon à nous, qui le faisons avec une désolante rou-

tine, sans attention, sans respect, sans foi; ànous, qui pronon-

çons les noms adorables des trois personnes divines sans penser

à elles? l'esprit et le cœur n'y sont pour rien, les lèvres et les

mains font seules les frais de cet acte pieux. N'est-il pas évident

que la sainte Trinité ne peut ni se tenir honorée d'un culte tout

matériel, ni en récompenser les auteurs ? Comme elle est esprit

et vérité, il lui faut un culte en esprit et en vérité. Rentrons

ici en nous-mêmes ; humilions-nous de tant de signes de croix

faits par routine, sans respect ni attention, et comprenons la

nécessité de faire saintement une chose si sainte.



228 JEUDI DE LA FÊTE-DIEU.

SECOND POINT .

L'union des trois personnes divines modèle de la charit

chrétienne .

Enfants de la Trinité, il nous convient d'en être les imita-

teurs. Point de moyen plus sûr de lui plaire, que de lui res-

sembler, en unissant ensemble tous nos cœurs par la charité,

comme les trois personnes divines sont unies entre elles par na-

ture. Nous tenons cet enseignement de Jésus-Christ même, qui,

la veille de sa mort, tiraitde son cœur ces belles paroles : Père

saint, faites que tous soient un par charité, comme nous

sommes un par nature ; que leurs cœurs se confondent en un,

qu'ils soient consommés dans l'unité d'un mutuel amour, et

que la charité qui vous unit à moi les enlace tous dans ses

doux liens 1 : c'est-à-dire que, comme les trois personnes divines

s'entendent toujours parfaitement, s'aiment toujours tendre-

ment, ne sont qu'un seul Dieu quoiqu'il y ait trois personnes,

nous aussi, nous devons faire disparaître dans nos rapportsmu-

tuels toute mésintelligence, toute froideur, toute division, tout

froissement, et ne faire de nous tous qu'un seul cœur et qu'une

seule âme. Tel fut le merveilleux spectacle que donnèrent au

monde étonné les premiers chrétiens, qui forçaient les païens

à s'écrier : Voyez comme ils s'aiment. Tel fut le charme tout-

puissant par lequel le christianisme à son berceau se gagna les

cœurs. Oh! que la terre serait belle si aujourd'hui comme alors

cette doctrine y était entendue et pratiquée! Examinons notre

conscience sur ce point si important de la morale chrétienne.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

JEUDI DE LA FÊTE - DIEU

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Comme un seul jour ne suffit pas à l'étude du grand mys-

tère de l'Eucharistie, qu'on honore le jeudi saint, l'Église y a

1 Joan. EVU,



L'EUCHARISTIE. 229

consacré une fête nouvelle avec octave, où elle déploie en l'hon-

neur de ce mystère ineffable toute la pompe de son culte.

Pour entrer dans son esprit, nous méditerons demain :

1º l'excellence du don que nous fait Jésus-Christ en nous don-

nant l'Eucharistie, 2º la perpétuité de ce don.-Nous prendrons

ensuite la résolution: 1º de nous renouveler, pendant cette fète

et son octave, dans l'amour de la sainte Eucharistie ; 2º de mieux

faire nos communions et nos visites au saint Sacrement. Notre

bouquet spirituel sera la parole de saint Jean : Jésus aima les

siens toujours , mais surtout à la fin de lavie 1 Lille

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'amour immense de Jésus-Christ dans le don qu'il

nous fait de l'Eucharistie. Il nous avait aimés dès avant l'ori-

gine des temps dans les longues préméditations de l'éternité ;

il nous avait aimés en nous créant, en nous conservant, en s'in-

carnant, en naissant dans la crèche, en mourant sur la croix ;

mais il nous aime incomparablement plus dans l'institution

de l'Eucharistie : c'est là, dit saint Jean, que son amour s'est

porté aux dernières limites . Adorons , louons, bénissons,

aimons tant d'amour; et prions-le de nous en donner l'intel-

ligence.

PREMIER POINT.

Excellence du don que nous fait Jesus-Christ en nous don-

nant l'Eucharistie .

L'excellence de ce don ressort des paroles mêmes du Sauveur :

Prenez et mangez, dit Jésus-Christ, ceci est mon corps ; et ce

que je viens de faire par ces paroles, faites-le, vous, mes apô-

tres, vous et vos successeurs à jamais . Se peut-il un don plus

excellent ? Méditons toutes les paroles de cet acte de donation :

Ceci est mon corps , dit le Sauveur, c'est-à-dire le même corps

qui est nédans la crèche et mort sur la croix, le même qui est

• Cum dilexisset suos qui erant in mundo, in finem dilexit eos. (Joan. , XIII, 1.)

* Joan. , XI, 1.

Luc., XXII ,19



230 JEUDI DE LA FÊTE-DIEU.

monté aux cieux, est assis à la droite de Dieu le Père, où il

fait la joie des anges, la gloire du Paradis, le ravissement de

tous les esprits bienheureux. Et ce n'est pas seulement ici le

corps glorieux de Jésus-Christ ; c'est encore son sang, son âme,

sa divinité, qui en sont inséparables : de sorte que, quand je

communie, le paradis est en moi, le ciel entier est dans mon

cœur. Ceci est mon corps. Je le crois , Seigneur, parce que

vous l'avez dit, vous qui êtes le saint et le vrai ; je le crois

comme je crois à l'existence de Dieu, et je plains l'hérétique,

qui, mesurant sur la petitesse de son cœur l'immense charité

d'un Dieu , s'obstine à voir la figure du corps là où vous avez

dit que c'était vraiment votre corps.-Prenez et mangez: quel

aliment nouveau ! se nourrir d'un Dieu, s'incorporer un Dieu,

devenir d'un Dieu le tabernacle vivant ! - Faites ce que je

viens de faire ' , c'est-à-dire, prenez du pain, dites commemoi:

Ceci est mon corps , et à l'instant ce sera mon corps, comme je

dis autrefois : Que la lumière soit, et la lumière fut. Ce sera

mon corps, entre les mains de tous les prêtres sans exception,

parce que la vertu de mes paroles est indépendante du mérite

de celui qui les prononce. Ce sera mon corps dans tous les

temps, parce que le pouvoirque jevous confie est impérissable ;

la suite des âges ne pourra en épuiser la fécondité. Ce sera

mon corpsdans tous les lieux: appelé parvous dans le plushum-

ble réduit, j'y descendrai comme dans la plus superbe basi-

lique; et le même instant qui vous aura vu prononcer les pa-

roles sacrées me verra entre vos mains. Ce sera mon corps,

n'importe que des millions de prêtres m'appellent à la fois sur

les divers points du globe : je multiplierai les miracles par

millions, multipliant partout ma présence, tout entier sur

chaque autel, tout entier en chaque hostie, tout entier en cha-

que parcelle visible de chaque hostie. O Jésus ! que votre amour

est extrême, et l'excellence de votre don ineffable ! et que j'au-

rais un mauvais cœur, si je ne vous aimais pas de toute mon

âme!

•Hoc facite,



L'EUCHARISTIE:
231

SECOND POINT.

Perpétuitédudon que nous fait Jésus-Christ en nous don-

nant l'Eucharistie.

Tous les autres dons, tous les autres sacrements même sont

passagers : l'Eucharistie seule a le privilége de la perpétuité.

C'est un don de tous les moments du jour et de la nuit. Au

moment et à mesure que le sacrifice cesse sur une partie du

globe, il recommence sur une autre partie. Pendant le sommeil

de notre hémisphère, l'autre hémisphère veille; et les prêtres y

tiennent entre leurs mains la victime pour les péchés du monde ;

et quand le soleil déclinant vers l'horizon revient à nous, Jésus-

Christ revient avec lui s'immoler sur nos autels, en sorte que

le Père céleste trouve toujours ce divin Médiateur comme sus-

pendu entre le ciel et la terre, pour détourner les coups de sa

justice et appeler sur nous les effusions de sa miséricorde . Plus

admirable encore est la permanence de l'Eucharistie comme

sacrement. Le sacrifice consommé , Jésus-Christ reste avec

nous, le jour et la nuit, toujours prêt à nous accueillir et à

nous donner ses grâces, toujours en adoration devant sonPère,

toujours en prière pour nous, toujours s'offrant en sacrifice

pour notre salut et celui de tout le monde1. Lors même que

nous l'oublions , il pense à nous ; lors même que nous l'offen-

sons, il s'immole pour nous ; lorsque nous avons des peines,

il est dans son tabernacle pour nous consoler ; lorsque nous

sommes faibles , il est là pour nous fortifier ; lorsque notre cou-

rage abattu défaille, il est là pour nous relever; sans cesse il

nous crie à tous : Venez à moi, vous qui succombez sous le

fardeau de la vie, etje vous aiderai à le porter²; je le por-

terai moi-même avec vous . O amour inefable ! qu'il est bien

juste que je ne vive que d'amour pour vous!

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

• Pro nostra et totius mundi salute. (Offert. Miss .)

•Venite ad me, omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos.

(Matth ., xı , 28.)



232 VENDREDI DE LA FÊTE-DIEU.

VENDREDI DE LA FÊTE- DIEU

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain l'Eucharistie, ce don si excellent

en lui-même et dans sa perpétuité, comme le chef-d'œuvre de

la sagesse, de la puissance et de la générosité de Dieu, selon la

belle parole de saint Augustin : Dieu, tout savant qu'il est, ne

connaît rien de meilleur ; tout puissant qu'il est, il ne peut

rien de plus excellent ; tout riche qu'il est, il n'a rien de plus

merveilleux que l'Eucharistie¹ .-Notre résolution sera : 1º de

remercier souvent Notre-Seigneur par des aspirations d'amour

de cette magnifique institution ; 2º de lui faire dans lajournée

une fervente visite d'actions de grâce. Les trois mots de saint

Augustin nous serviront de bouquet spirituel .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous en esprit devant les saints tabernacles ;

adorons-y Jésus-Christ, en union avec les anges du sanctuaire,

qui lui font, jour et nuit, une garde invisible. Recueillons-

nous , adorons et bénissons comme eux le Dieu du ciel présent

au milieu de nous .

PREMIER POINT .

L'Eucharistie chef-d'œuvre de la sagesse divine : Cum sit

sapientissimus , plus dare nescivit.

La suprême sagesse consiste à se proposer les fins les meil-

leures et à les atteindre par les meilleurs moyens. Or c'est bien

là ce que nous trouvons dans l'Eucharistie. 1º Jésus-Christ vou-

lait retourner à son Père, mais sans nous quitter : ces deux

desseins semblaient incompatibles ; la sagesse divine les a

merveilleusement accomplis par l'Eucharistie. 2º C'était le

dessein de Dieu le Père que l'Église vécût dans la foi de son

Fils demeurant parmi les hommes ; mais ici encore apparais-

• Cum sit sapientissimus, plus dare nescivit ; cum sit potentissimus, plus dare

non potuit; cum sit ditissimus, plus dare non habuit.



L'EUCHARISTIE MYSTÈRE DE SAGESSE, DE PUISSANCE, ETC. 233

sait une incompatibilité : comment concilier la présence de

l'objet avec le mérite de la foi? Il est bien vrai qu'avant la

mort du Sauveur on pouvait le voir et croire en lui, parceque

sa chair passible et sujette à la douleur servait de voile à la di-

vinité en qui l'on croyait ; mais depuis la résurrection, les

splendeurs de sa chair glorieuse eussent anéanti le mérite

de la foi . Qu'a fait la sagesse éternelle ? Elle a caché ses splen-

deurs sous les voiles eucharistiques ; et, en les cachant, elle a

laissé un double mérite à notre foi, le mérite de croire ce qu'on

ne voit pas, et le mérite de ne pas croire ce qu'on voit, puis-

qu'il n'y a rien du pain et du vin qui seuls nous apparaissent :

d'où résulte pour notre foi un exercice continuel, aussi hono-

rable pour Jésus-Christ que méritoire que nous. 3º Si le Sau-

veur fût demeuré dans l'éclat de sa gloire, notre vue n'eût pu

la supporter, et nous n'aurions pas osé l'approcher. Qu'a fait

sa sagesse? Par une miséricordieuse condescendance, elle a

tempéré cet éclat, en le couvrant des voiles eucharistiques.

4º Il voulait nous enseigner par son exemple la simplicité et la

modestie des vêtements qui couvrent notre corps : le pou-

vait-il mieux faire qu'en voilant le sien comme il le fait? 5º C'é-

tait son plan de nous enseigner par l'Eucharistie l'humilité,

la vie cachée, le détachement universel, la charité qui se dé-

voue; et, pour cela, il se rapetisse jusque sous une parcelle.

6º Il voulait nous attirer à le recevoir fréquemment dans la

communion; et, pour cela, il quitte sa première forme de

chair et de sang, parce que nous avons une répugnance natu-

relle à manger de la chair humaine et àboire du sang humain;

il y substitue les apparences du pain et du vin, pour lesquels

tout le monde a de l'attrait, et il s'y renferme tout entier jus-

que sous la plus humble hostie, cachant tant de grandes et

divines choses sous de si chétives apparences, afin de s'incor-

porer tout entier à nous et de se donner même aux malades,

qui ne pourraient le recevoir sous une forme plus grande. Se

peut-il des fins plus excellentes et des moyens meilleurs ? Sans

doute il eût pu se voiler sous d'autres apparences ; mais il a pré-

féré l'apparence du pain, pour nous faire entendre qu'il est le



234 VENDREDI DE LA FÊTE-DIEU.

,pain de Dieu descendu du ciel, qui donne la vie au monde

qu'il nourrit et rassasie divinement ceux qui le mangent comme

il faut; que tous les chrétiens ne doivent faire ensemble qu'un

même corps et comme unmême pain par l'union de la cha-

rité. A l'espèce du pain il ajoute l'espèce du vin, pour nous

faire entendre, d'un côté, que l'Eucharistie est un repas com-

plet, où , au fromentdes élus, qui est son corps , se joint le vin

qui fait les vierges; de l'autre côté, que la messe est le sacri-

fice du Calvaire continué, où la séparationde son sang d'avec

son corps est représentée par l'espèce du vin séparée de celle

du pain; qu'enfin l'Eucharistie produit dans les âmes qui la

reçoivent dignement une ardeur et une force, une joie et une

ivresse toutes divines. O Sagesse infinie! je vous reconnais et

je vous adore sous les voiles qui vous couvrent, et je vous redis

avec allégresse le mot de votre serviteur Augustin : Tout sa-

vant que vous êtes , vous ne connaissiez riendeplus excellent à

nous donner.

DEUXIÈME POINT.

L'Eucharistie chef-d'œuvre de la puissance divine : Cum

sit potentissimus, plus dare non potuit.

Ici, en effet, Jésus-Christ accumule les miracles jusqu'à

l'infini : miracle du changement du pain en la substance de

soncorps sacré, et du changement du vin en la substance de

son précieux sang; miracle de sa présence en corps et en âme

sur nos autels, sans qu'il cesse d'être présent dans le ciel;

miracle de la multiplication de cette présence en autant de

lieux qu'il y a d'hosties consacrées sur la terre; miracle de sa

présence tout entière en chaque hostie, tout entière même en

chaque partiede chaque hostie, à la manière des esprits, qui

n'occupent point d'espace ; miracle des apparences du pain etdu

vin conservées sans aucune substance qui les soutienne, de la

blancheur sans aucun corps blanc, du goût sans aucun corps

qui ait de la saveur; miracle de la production de tous ces mer-

veilleux effets par quatre ou cinq paroles que le prêtre pro-
Joan., vı, 33.



L'EUCHARISTIE MYSTÈRE DE SAGESSE , DE PUISSANCE, ETC. 235

nonce à l'autel . O miracles d'une puissance incompréhensible,

auxquels rien n'est comparable que l'ingratitude de l'homme,

qui répond si mal à tant de bonté, et la patience de Dieu, qui

le souffre ! Vraiment, mon Dieu, c'est bien le cas de vous redire

encorele mot de saintAugustin : Tout puissant que vous êtes ,

vous ne pouviez rien de plus; et je comprends pourquoi, avant

de raconter la dernière cène, où vous instituâtes l'Eucharistie,

saint Jean rappelle que Dieu le Père vous aremis toute puis-

sance entre les mains¹ .

TROISIÈME POINT.

L'Eucharistie chef-d'œuvre de la générosité divine : Cum

sit ditissimus, plus dare non habuit.

La générosité se reconnaît aux sacrifices que l'on fait pour la

personne aimée, surtout quand on ne lui doit rien et qu'on

n'en attend rien. Or que fait pour nous Jésus dans l'Eucha-

ristie ? Il ne nous donne pas seulement ses grâces ; il se donne

lui-même, pour demeurer toujours avec nous, pour nous unir

àlui et nous transformer en lui ; il se donne, et à quel prix?

en renversant toutes les lois de la nature par les miracles les

plus étonnants, en s'abaissant, se rapetissant par amour pour

nous, en se dévouant à souffrir les irrévérences, les outrages,

les sacriléges et les profanations auxquels il est enbuttedepuis

le jour de la Cène. Et que nous devait-il, pour se donner ainsi

tout entier? Rien. Qu'attendait-il de nous? Moins que rien. Il

savait qu'il ne recevrait le plus souvent des hommes que l'in-

différence, la froideur, le délaissement, quelquefois même les

plus sanglants outrages. O générosité divine ! vous avez fait

votre chef-d'œuvre. Tout riche que vous êtes , vous n'aviez dans

vos trésors rien de plus merveilleux ; et cependant je vous

aime si peu , je vous honore si mal, je suis si tiède, si froid

pour vous! ah! vraiment je me fais honte à moi-même; et je

crie vers vous : Miséricorde ! pardon! jeveux me mettre de tout

mon cœur à vous aimer.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

*Sciens quia omnia deditei Pater in manus. (Joan.,x1, 5.)

•Cum sit ditissimus, plus dare non habuit.



236 SAMEDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

SAMEDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

-

Après avoir étudié l'Eucharistie comme un chef-d'œuvre de

sagesse, de puissance et de générosité divines, nous la consi-

dérerons demain comme une merveille de vie parfaite et en

particulier comme le modèle de nos devoirs envers Dieu. Nous

le comprendrons en considérant : 1º les occupations de Jésus-

Christ dans l'Eucharistie'; 2º la part que nous devons prendre

à cette vie divine. Nos résolutions seront : 1º de nous unir

aux hommages que ce divin Sauveur rend à Dieu son Père dans

ce grand Sacrement, etde nous appliquer à les faire passer dans

notre cœur ; 2º de considérer dans chaque lettre du mot latin

ardor l'initial de ces hommages : A pouvant signifier adora-

tion , admiration , amour ; R, remercîment ; D, demande ;

O, offrande ; R, résolution, et de produire souvent ces actes .

Notre bouquet spirituel sera la parole que saint Paul nous

dit de Jésus-Christ : Offrons toujours à Dieu par Jésus-Christ

le sacrifice de nos louanges¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ au très-saint Sacrement comme l'objet

des complaisances du Père céleste. Celui-ci, dit-il, comme au-

trefois sur les bords du Jourdain, est mon Fils, en qui mon

cœur se complaît . Unissons-nous aux complaisances du Père

en son Fils, et glorifions-en ce divin Sauveur.

PREMIER POINT .

Occupations de Jésus-Christ dans l'Eucharistie.

Jésus , dans son tabernacle, n'est ni mort ni oisif; il y est

plein de vie et dans une action continuelle. Il s'y occupe à

contempler Dieu son Père, à se complaire dans ses perfections

infinies, à les louer, les exalter, les adorer, les aimer, confes-

•Per ipsum offeramus hostiam laudis semper Deo. (Hebr. , xn, 15.)

Matth . , II, 17.



OCCUPATIONS DE JÉSUS-CHRIST DANS L'EUCHARISTIE. 237

sant que devant tant de majesté nul être créé n'est digne de

subsister ; et dans cette vue, il se plaît à se rapetisser jusque

sous une parcelle, afin de glorifier Dieu par ce prodigieux

abaissement. Il s'occupe en même temps de nos plus chers in-

térêts, remercie Dieu pour nous, le prie continuellement pour

nous, lui demande grâce pour nos fautes, lui en fait répara-

tion et amende honorable, et s'offre à notre place comme hostie

d'expiation. Et qui pourrait dire l'étendue de ces hommages ?

Il les rend en tous temps et en tous lieux : en tous temps,

puisque jamais il ne les interrompt un seul moment du jour et

de la nuit ; en tous lieux, puisqu'il multipliepour cela sa pré-

sence sur tous les autels du monde : de sorte, ô merveilleux

spectacle pour le ciel! qu'à chaque instant arrivent de tous les

points de l'un et l'autre hémisphère, devant le trône de Dieu ,

les hommages de ce divin Pontife, qui vont droit au cœur du

Père , le blessent d'amour et ravissent ses complaissances . Qui

pourrait dire surtout la valeurde ces hommages ? Elle est infi-

nie, soit parce que l'union hypostatique avec la divinité com-

munique à tous les actes de Jésus un mérite infini ; soit parce

que ce divin Sauveur, étant incomparablement plus parfait,

plus éclairé sur les perfections divines que tous les anges et les

saints ensemble, rend, par cela même, plus de gloire à Dieu

que tout le ciel ne peut lui en rendre. C'est là que Dieu est

plus connu, plus loué, plus honoré, plus aimé que par toutes

les créatures ensemble, dussent leurs hommages se prolonger

toute l'éternité . Jugeons d'après cela l'excellence des occupa-

tions de Jésus dans l'Eucharistie; réjouissons-nous de voir Dieu

si magnifiquement honoré, et unissons-nous aux hommages

qu'il rend à ce souverain Maître et Seigneur.

SECOND POINT.

Part que nous devons prendre aux occupations de Jé

sus dans l'Eucharistie.

-

1º LesNous devons : 1º les offrir à Dieu ; 2° les imiter.

offrir à Dieu. Seigneur, devons-nous lui dire, ce n'est que dans



238 SAMEDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

l'intérieur sacré de Jésus votre divin Filsque vous êtes connu,

honoré et glorifié comme vous méritez de l'être. Mes hom-

mages privés sont chétiſs , misérables , incapables de vous

honorer dignement. Je vous offre , en supplément de mon

indigence, les hommages très-parfaits que vous rend mon divin

Chef : je vous offre ses adorations si humbles, ses louanges si

dignes de vous, ses abaissements si profonds, ses actions de

graces si excellentes, ses prières toutes-puissantes ; je vous les

offre pour moi, pour toute l'Église, pour toutes les créatures

ensemble, et j'applaudis de toute mon âme à la gloire que ces

hommages vous procurent. Ne sachant pas par moi-même vous

parler dignement, je vous dis tout ce que vous dit au saint

Sacrement mondivin Jésus, le grand prêtre de toute créature.

C'est pour moi qu'il vous adore, qu'il vous loue, qu'il vous

remercie, qu'il vous demande grâce et miséricorde : je dis

Amenà toutes les effusions de son cœur; je vous les offre

commemiennes, envertu de mon union avec lui et de la ces-

sion qu'il m'a faite de sesmérites.-2ºNous devons imiter les

occupations de Jésus au saint Sacrement. Toutes les fois que

nous sommes devant les tabernacles, ou que dans notre ora-

toire nous prions ou méditons, représentons-nous à quoi s'oc-

cupe Jésus dans l'Eucharistie, et faisons les mêmes prières,

entrons dans les mêmes sentiments, formons les mêmes actes

d'estime souveraine de Dieu, de respect profond, desoumission

parfaite à la Providence, de remercîment, d'expiation, de de-

mande, d'abaissement de tout nous-même devant la majesté

divine, du désir de sa plus grande gloire, de tendre charité

pour le prochain , pour ceux-là surtout dont nous avons à

souffrir ou à nous plaindre, de compassion pour les pécheurs

et de prière pour leur conversion et pour la nôtre ; et tâchons

de nous rapprocher le plus possible de la manière dont Jésus

fait toutes ces saintes choses. C'est là la manière la plus par-

faite d'honorer Dieu, comme le moyen le plus assuré d'obtenir

des grâces. Employons-nous ce moyen? quand nous sommes

devant le saint Sacrement , offrons-nous par lui , en lui et

comme lui nos hommages à la sainte Trinité? Faute de nous



L'EUCHARISTIE ÉCOLE DE NOS DEVOIRS ENVERS LE PROCHAIN. 239

livrer à ces saintes occupations, que de temps perdu devant le

très-saint Sacrement ! que de visites sans fruit !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

DEUXIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoirvu comment la vie parfaite de Jésus-Christ dans

l'Eucharistie nous enseigne nos devoirs envers Dieu, nous ver-

rons demain comment elle nous enseigne nos devoirs : 1º en-

vers le prochain ; 2º envers nous-mêmes .-Notre résolution

sera : 1º d'imiter, dans nos rapports avec le'prochain, la cha-

rité, la douceur et la patience de Jésus au saint Sacrement ;

2º de nous rapprocher le plus possible de son esprit de morti-

fication et d'humilité. Notre bouquet spirituel sera la parole de

Notre-Seigneur : Je vous ai donné l'exemple, afin que vous

fassiez commej'ai fait ¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur nous adressant dans l'Eucharistie

les mêmes paroles qu'il disait à ses apôtres pendant sa viemor-

telle : Je vous ai donné l'exemple, afin que vous fassiez comme

moi. Oh! qu'il est bien là le modèle le plus achevé de la vie

parfaite ! Remercions-le des grands exemples qu'il nous donne

et demandons-lui la grâce de l'imiter.

PREMIER POINT.

L'Eucharistie nous enseigne nos devoirs envers le prochain .

Ces devoirs peuvent se réduire à trois : aimer, supporter,

traiter tout le monde avec douceur. Or Jésus-Christ dans

l'Eucharistie remplit excellemment ces trois devoirs. 1º Quel

amour pour les hommes ! il est là dans un exercice continuel

de charité, jour et nuit priant pour nous, jour et nuit s'immo-

lant pour nous, et demandant notre salut avec des ardeurs de

zèle ineffables . Est-ce ainsique nous aimons nos frères ? Les

aimons-nous d'un amour pratique, qui se préoccupe de leur

•Exemplum dedi vobis, ut quemadmodum ego feci vobis, ita et vos faciatis.

(Joan. , xm, 15.)



240 DEUXIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE.

bonheur, qui évite tout ce quipeut leur faire peine, qui recher

che, au prix même de nos aises, tout ce qui peut leur faire plai-

sir ; d'un amour généreux, qui se dévoue pour les autres et ne

recule devant aucun sacrifice? 2° Quelle patience dans Jésus au

saint Sacrement ! comme il supporte toutes les froideurs, les

distractions, les négligences, les irrévérences, les profanations

même ! C'est ainsi qu'il nous enseigne à supporter dans les

autres ce qui nous déplaît, leurs manques d'égards et d'atten-

tion, leurs défauts, leurs torts, leur caractère. Là où il n'ya

pas de support, il n'y a pas de charité. 3º Quelle douceur dans

Jésus au saint Sacrement ! Voilà 1800 ans qu'il subit les dé-

laissements des chrétiens qui ne viennent pas le visiter, les

blasphèmes de l'incrédule qui l'insulte jusque dans le sanc-

tuaire de son amour, l'audace sacrilége des voleurs qui si

souvent l'ont retiré du tabernacle, jeté dans la poussière, foulé

aux pieds ; et depuis dix-huit cents ans, il n'a pas encore laissé

entrevoir le moindre signe de mécontentement. O calme, ô

douceur, ô bénignité de mon Sauveur ! comme vous condamnez

nos vivacités et nos impatiences, nos duretés et nos emporte-

ments, notre humeur qui ne sait rien souffrir ! Vous pourriez

faire sortir des foudres de votre tabernacle, et il n'en sort que

grâce, miséricorde et douceur !

SECOND POINT .

L'Eucharistie nous enseigne nos devoirs envers nous-mêmes.

Nous nous devons à nous-mêmes de nous mortifier et de

nous humilier : 1º de nous mortifier dans notre volontépropre,

qui, abandonnée à ses caprices et à ses inconstances, nous

perdrai) ; dans nos sens, qui autrement seraient une porte

ouverte à toutes les tentations, une source de dissipation et de

sensualité ; enfin dans tout notre être, qui, étant déréglé par le

péché d'origine, tend toujours à sortirde l'ordre. 2º Nous nous

devons à nous-mêmes de nous humilier, en substituant à notre

amour-propre une humilité sincère et profonde, puisqu'il est

écrit que l'orgueil est le principe de tout péché . Or, quel plus

• Initium omnis peccati est superbia . (Eccli ., x, 15.)



L'EUCHARISTIE GLOIRE ET TRÉSOR DU CHRÉTIEN. 241

beau modèle de mortification etd'humilité que Jésus au saint

Sacrement ! Là point de volonté propre; on fait de lui tout ce

qu'on veut : on le renferme ou on l'expose ; on le porte dans

un endroit ou dans un autre : jamais la main qui le touche ne

trouve en lui la moindre résistance. Plutôt que de faire acte

de volonté propre, il se laissera tomber dans la poussière ou

descendre dans un cœur sacrilége, à côté du démon. Là point

d'usage des sens : il a des pieds et ne marche point, des mains

et n'agit point, une langue et ne parle point : c'est un état de

mort dans un corps vivant. En même temps quelle humilité !

il est là vraiment le Dieu caché , présent et l'on n'en voit rien,

glorieux comme un corps ressuscité, magnifique comme Dieu

même; et les voiles eucharistiques couvrent tout ! Rien qui

annonce un homme, encore moins un Dieu ; l'apparence gros-

sière du pain se montre seule. Quelle leçon pour l'amour-propre

et la vanité, qui veulent paraître, se faire estimer, et se révol-

tent contre la vie cachée, l'humiliation et l'oubli !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

LUNDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain l'Eucharistie : 1º comme la gloire

du chrétien, 2º comme son trésor . Nous prendrons la réso-

lution : 1º de nous affectionner de plus en plus à la sainte

Eucharistie, comme au plus cher objet que nous puissions

aimer ici-bas ; 2º de lui témoigner cet amour, en la visitant

souvent avec grande religion, en pensant fréquemment à elle

au milieu même de nos occupations. Nous retiendrons pour

bouquet spirituel les paroles de l'Apôtre : Approchons avec

confiance du trône de la grâce, pour y recevoir miséricorde,

grâce et assistance1 .

• Deus absconditus. (Isai., XLV, 15.)

•Adeamus cum fiducia ad thronum gratiæ,ut misericordiam consequamur et

gratiam inveniamus in auxilio opportuno . (Hebr. , iv, 16.)

М. Н. - Т. II. 14



242 LUNDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'amour immense de Jésus-Christ dans l'institution

de l'Eucharistie. Ce divin Sauveur nous a aimés à tous les

moments de son existence : sa première larme en naissant fut

une larme d'amour, comme son dernier soupir en mourant

fut un soupir d'amour. De Bethleem au Calvaire, chaque pas

fut guidé par l'amour. Toutefois , nulle part son amour pour

nous ne paraît mieux que dans l'institution de l'Eucharistie.

Rendons-lui-en tous nos devoirs de reconnaissance, de louange,

d'amour ; et prions-le de nous aider à méditer le grand mystère

de sa charité.

se

PREMIER POINT .

L'Eucharistie est la gloire du chrétien.

Moïse, ravi de l'honneur que Dieu avait fait à son peuple en

communiquant à lui par ses fréquentes révélations, s'écriait :

Il n'y a point d'autre nation, quelque puissante qu'elle soit,

qui ait des dieux aussi proches d'elle que notre Dieu est

proche de nous ¹. Qu'eût-il donc dit, s'il eût vu ce que nous

voyons dans l'Eucharistie? Un Dieu nous faire l'honneur de

venir des splendeurs des saints nous visiter et se faire le com-

pagnon de notre pèlerinage ! un Dieu renouveler chaque jour

cette descente et cette visite, et cela en toutes les églises du

monde ! un Dieu se constituer solitaire et captifdans tous les

tabernacles, demeurer jour et nuit avec nous pour nous mé-

nager à tous moments un accès facile à sa cour et l'honneur

de son audience! un Dieu convertir ses églises en autant de

paradis, puisque là est le même Dieu qui est au ciel, entouré

de ses anges, et que là nous pouvons nous associer à toute

lacour céleste, qui fait autour de lui une garde invisible ! Quelle

gloire pour nous ! et toutefois ce n'est là que la moindre gloire

que nous recueillons de l'Eucharistie; une gloire bien plus

grande, c'est de nous nourrir de la chair etdu sang d'un Dieu,

c'est de nous l'incorporer et de nous transformer en lui. O

•Nec est alia natio tam grandis, quæ habeat deos appropinquantes sibi, sicut

Deus noster. (Deut., IV, 7.)



L'EUCHARISTIE GLOIRE ET TRÉSOR DU CHRÉTIEN. 243

prodige de grandeurpour le chrétien! un chrétien est plus saint

et plus excellemment consacré que les églises et les autels, que

les calices et les vases sacrés. Il est élevé à une grandeur qui

dépasse toutes les grandeurs humaines, d'aussi loin que le ciel

est au-dessus de la terre. O chrétien si grand ! respecte ta

dignité, et ne te rabaisse pas par des actions ou des sentiments

vulgaires, encore moins par des actions ou des sentiments cou-

pables ! O temple de Dieu, ô ciboire vivant de l'Eucharistie ! ne

te profane pas par quoi que ce soit d'impur ou de moins par-

fait.

SECOND POINT .

L'Eucharistie est le trésor du chrétien .

C'est un trésor infini de grâces, où nous pouvons toujours

puiser, sans jamais le diminuer ; où nous trouvons toujours de

quoi payer toutes nos dettes envers la justice divine, de quoi

pourvoir à tous nos besoins, aux besoins de nos amis et de nos

proches, aux besoins de l'univers entier; de quoi enfin nous en-

richir pour le ciel et pour l'éternité. O trésor qui tient lieu de

tous les trésors, selon la parole d'un concile¹ ! Assez riche de

cette possession, le chrétien n'a plus rien à désirer ni au ciel

ni sur la terre : il y trouve la consolation s'il est affligé, la

vraie gloire s'il la désire, la science s'il ignore, la force s'il est

faible . Trésor qui le met à même d'entretenir avec le ciel un

commerce ineffable et tout divin : d'un côté, il donne au Père

céleste son Fils adorable par l'oblation du saint Sacrifice ; de

l'autre, Dieu lui donne ce même Fils par la communion, avec

toutes les grâces qu'il lui plaîtde demander, pourvu qu'elles

soient dans l'ordre de la Providence. Trésor qui n'est pas seu-

lement hors de nous, comme les autres biens de la terre, mais

qui est ennousjusqu'à s'incorporer en nous et devenir un avec

nous. Trésor qui se trouve partout où se trouve un prêtre avec

un peu de pain et un peu de vin, de telle sorte qu'il n'est pour

le chrétien ni exil ni privations : point d'exil, puique dans son

• Pro omnibus divitiis Christus abundat.

•Quidmihi est in cœlo ? et a te quid volui super terram. (Ps. LXXII, 25.)

Omnia habemus in Christo .



244 MARDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

trésor il trouve le Paradis, qui est la vraie patrie des enfants de

Dieu; point de privations, puisque la sainte Eucharistie lui

tient lieu de tout. Trésor impérissable, puisque jusqu'à la fin

des temps il y aura des prêtres qui feront descendre du ciel ce

divin trésor ; nous en jouirons et nous serons heureux. Trésor

enfin qui est notre vie : la vie de notre corps, en qui il dépose

les germes de l'immortalité ; la vie de notre esprit, qu'il éclaire

et sanctifie ; la vie de notre cœur, qu'il échauffe et qu'il em-

brase . Jésus-Christ est notre vie, dit l'Apôtre¹ : ce n'est plus

moi qui vis , c'est Jésus-Christ qui vit en moi . Oh! que le

Prophète avait donc bien raison de dire : En vous est la source

de la vie ; source adorable où nous pouvons boire tant que

nous voulons et étancher notre soif. Trésor enfin où doivent se

concentrer toutes nos affections, puisque là où est notre trésor,

là doit être notre cœur ; là où est le corps, là les aigles doivent

se rassembler. Est-ce là l'estime que nous faisons de la sainte

Eucharistie ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

MARDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain l'Eucharistie : 1º comme la force

du chrétien ; 2º comme sa consolation et sa joie.-Nous pren-

drons ensuite la résolution : 1º de recourir au saint Sacre-

ment dans nos tentations, nos peines et nos découragements ;

2º de chérir comme les instants de la vie les plus heureux et

les mieux employés les moments que nous pouvons passer de-

vant le saint Sacrement. Notre bouquet spirituel sera la pa-

role du Psalmiste : Qu'ils sont aimés, vos tabernacles , & Sei-

gneur des vertus ! ils font les délices et les joies de mon

cœur .

• Christus... vita vestra. (Coloss., III, 4.)

•Vivo jam non ego, vivit vero in me Christus. (Galat ., 11, 20.)

•Apud te est fons vitæ. (Ps. xxxv, 10.)

•Quamdilecta tabernacula tua, Domine virtutum ! concupiscit et deficit ani-

ma mea in atria Domini. (Ps. LXXXIII.)



L'EUCHARISTIE FORCE ET CONSOLATION DU CHRÉTIEN. 245

MÉDITATION POUR LE MATIN

Revenons au saint Tabernacle : abîmons-nous dans tous les

sentiments du respect et de l'amour devant notre Dieu, tout

brûlant lui-même de charité pour nous¹ . Louange, amour, bé-

nédiction à l'Agneau immolé.

PREMIER POINT .

L'Eucharistie est la force du chrétien .

L'expérience nous démontre cette vérité : c'est l'Eucharistie

qui a donné aux martyrs le courage de braver les tourments

et lamort ; c'est l'Eucharistie qui donne à la vierge chrétienne

le dévouement pour secourir toutes les misères humaines dans

les hôpitaux, sur les champs de bataille, à travers les dangers

de la peste et mille autres périls : l'âme qui voit un Dieu se

donner tout entier à elle sent qu'il est juste qu'elle se donne

aussi tout entière à lui; elle en conçoit non-seulement le dé-

sir, mais une volonté ferme,mais une sainte passion, qui lui

fait trouver du bonheur dans les sacrifices et la rend plus forte

que tous les obstacles. Celui qui me mange, dit Jésus-Christ,

vivra à jamais ; il puisera en moi la force de gagner la vie

éternelle . Et pendant que l'Eucharistie rend le chrétien plus

fort en l'élevant au-dessus de lui-même, quelquefois jusqu'aux

plus sublimes vertus, elle rend l'ennemi du salut plus faible :

car, disent les conciles et les Pères, elle modère le feu des pas-

sions et calme l'ardeur de la concupiscence. Ce sont là des faits

d'expérience : tant qu'on fréquente les sacrements, on se sou-

tient dans le bien ; dès qu'on les abandonne, on se relâche, on

s'attiédit, on tombe. L'âme, privée de la nourriture qui fait sa

force et sa vie, défaille et meurt.

SECOND POINT.

L'Eucharistie est la consolation et la joie du chrétien .

Que la vie serait triste sans l'Eucharistie ! Nos églises n'au

• Venite, adoremus, et procidamus... ante Dominum. (Ps. xiv,6.)

* Joan. , vı, 59 .

* Qui manducat meam carnem et bibit meum sanguinem, habet vitam æter-

nam. (Joan. , VI, 55.)

14.



$46 MARDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

raient plus rien qui nous parlât au cœur, rien à qui le cœur

pût parler. Le monde entier ne serait plus qu'un exil, sans

aucun mémorial de notre patrie, qui est le ciel. Toutes les

peines de la vie seraient sans consolateur, les ténèbres sans

lumières, les doutes sans conseil . Mais par l'Eucharistie, tout

se change en joie et en bonheur. Nos églises deviennent un

paradis où l'âme va goûter par avance les délices du ciel et

chanter avec le Psalmiste : Qu'ils sont aimés, vos tabernales,

Seigneur des vertus ! ils font les délices de mon âme¹. C'est

là que l'on trouve un avant-goût de la patrie. Quand on vous

possède, ô mon Dieu ! on a tout ; et le cœur content n'a plus

rienà désirer . Nous lisons dans l'Ancien Testament qu'Anne,

mère de Samuel, ne trouvait de consolation qu'en allant ré-

pandre son cœur affligé devant l'arche du Seigneur ; combien

plus, lorsque nous sommes dans quelque peine ou dans quel-

que besoin pressant, trouvons-nous de consolation véritable

aux pieds de notre divine arche, qui est Jésus au saint Sacre-

ment ! Jamais on n'y recourt avec foi et confiance sans en rem-

porter un soulagement de cœur . Les hommes ne sont que des

consolateurs à charge, disait Job . Mais vous, ô Dieu de nos

tabernacles ! vous seul êtes le vrai consolateur ; vous relevez le

cœur abattu, vous ramenez la sérénité dans l'âme affligée et

faites succéderau trouble le repos et la paix . Oh ! qu'il vous con-

venait bien de dire : Venez à moi, vous tous qui avez des

peines, etje vous consolerais . L'âme qui va vous raconter ses

douleurs en simplicité, comme unami àunami, comme un en-

fantà son père, revient toujours d'auprès de vous consolée; et

ceux-là se privent des plus douces joiesde la vie, qui ne savent

pas venir épancher leurs afflictions devant vos tabernacles .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

* Quam dilecta tabernacula tua, Domine virtutum! concupiscit et deficit anima

mea in atria Domini . (Ps. LXXXIII.)

* Quid mihi est in cœlo ? et a te quid volui super terram. (Ps. LXXII , 25.)

*Accedamus cum vero corde in plenitudine fidei. (Hebr., x, 22.)

• Consolatores onerosi . (Job, xVI, 2.)

•Venite ad me, omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos.

(Matth., XI, 28.)



RESPECT DU A L'EUCHARISTIE. 247

MERCREDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir vuce que l'Eucharistie est pour nous, nous mé-

diterons demain ceque nous devons être pour elle. Au premier

rangde cesobligations se place le respect. Nous verrons donc:

1º combien profond doit être notre respect pour l'Eucharistie ;

2º quels grands biens nous retirerons de ce profond respect.

-Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de nous tenir tou-

jours dans l'église avec une religion profonde, un maintien

respectueux et un regard contenu ; 2º d'y garder un silence

sévère, sans parler à aucun autre qu'à Dieu seul, sauf le cas de

nécessité. Notre bouquet spirituel sera ces paroles des livres

saints : Que ce lieu est vénérable ! Tremblez devant mon

sanctuaire¹.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons en esprit Jésus-Christ présent dans les tabernacles.

Abimons-nous de respect devant ses grandeurs abaissées.

Louons, bénissons le grand Dieu qui, par amour pour nous,

descend de si haut dans une si profonde humiliation. Quoi que

nous fassions , nous ne pourrons jamais l'exalter assez

PREMIER POINT .

Combien profond doit être notre respect pour l'Eucharistie .

Plus Jésus-Christ abaisse ses grandeurs dans ce sacrement,

plus nous devons les vénérer, et la mesure de ses humilia-

tions doit être la mesure de nos hommages. C'est la règle que

le Père céleste a donnée au monde par son exemple : il voit

son divin Fils humilié dans la crèche ; à l'instant il députe ses

anges pour proclamer sa gloire aux habitants voisins et faire

* Quam terribilis est locus iste ! (Gen., XXVIII, 17.) Pavete ad sanctuarium

meum! (Lev. , XXVI , 2.)

•Quantum potes, tantum aude, quia major omni laude, nec laudare suflicis.

(Prose Lauda Sion.)



248 MERCREDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

la garde autour du berceau d'un prince si grand et si délaissé.

Il le voit sur les bords du Jourdain se confondre avec les pé-

cheurs ; aussitôt il ouvre les cieux et le glorifie par le plus

éclatant témoignage. Il le voit sur le Calvaire couvert d'oppro-

bres ; à l'instant, pourlui faire honneur, il ressuscite les morts,

obscurcit le soleil, fend les rochers, ébranle la terre. Or, si

Notre-Seigneur doit être honoré à proportion qu'il s'abaisse,

pourrons-nous jamais concevoir combien profonds doivent être

nos respects devant la sainte Eucharistie ! car où Jésus-Christ

s'abaissa-t-il jamais aussi profondément ? Du moins dans la

crèche il avait la forme d'un enfant, et les pasteurs et les rois

venaient l'adorer ; du moins sur la croix il conservait encore

quelques traits de l'homme, le chef-d'œuvre de la création ;

mais dans l'Eucharistie, que vois-je ? rien qui m'annonce un

homme, encore moins qui m'annonce un Dieu. O Sagesse

éternelle ! vous vous étiez cachée sous la chair, et voilà que la

chair elle-même se cache sous l'apparence grossière du pain.

Ces faibles espèces, qui n'offrent à mes yeux que l'apparence

de l'aliment le plus grossier, voilent l'éclat de ces mêmes gran-

deurs dont un rayon éblouit Moïse sur le Sinaï et les disciples

sur le Thabor. Cette légère parcelle tombée sur la patène sa-

crée renferme le Dieu immense que la vaste étendue des cieux

ne saurait contenir, le Roi du ciel , le Dieu de la gloire. O

excès d'humiliation, qui a semblé si fort au Père éternel, que,

comme dédommagement, il n'a pas cru trop faire en laissant

autour des tabernacles des légions d'anges, qui s'y tiennent

prosternés dans une continuelle adoration. Je les ai vus moi-

même, dit saint Jean Chrysostome, ces anges adorateurs : ils

étaient là comme des gardes autour de leur Roi, dans l'atti-

tude du respect le plus profond, la tête inclinée, les yeux

baissés, tels que les vingt-quatre vieillards que l'apôtre bien-

aimé vit devant le trône de Dieu1 . Concluons de là combien

doivent être profonds nos respect devant l'Eucharistie : car là

où tout le ciel tremble et adore , nous siérait-il d'oser porter

• Et viginti quatuor seniores ceciderunt in facies suas. (Apoc., v, 14.)



RESPECT DU A L'EUCHARISTIE . 249

un air familier, prendre nos aises, laisser notre esprit inat-

tentif et notre cœur insouciant? Et que sommes-nous donc

devant ce Fils éternel de Dieu, descendu des splendeurs des

saints? Nous sommes d'humbles sujets devant le Roi de la

gloire¹, disait saint Thomas, en abordant les tabernacles avec

le saisissement du respect. Nous sommes des coupables devant

leurjuge. D'où vient, demandait-on à saint Martin, ce trem-

blement qu'on remarque en vous quand vous entrez dans

l'église? Comment ne tremblerais-je pas? répondait ce thau-

maturge des Gaules : je suis en présence de mon juge. Nous

sommes de chétives créatures devant l'infinie majesté de leur

Dieu; et que doit faire la créature en face de son Créateur,

sinon s'abaisser , s'anéantir de respect, confesser qu'il est son

Seigneur , qu'elle n'est que cendre et poussière ; redire mille

fois le cri de saint François d'Assise : Qui êtes-vous , Seigneur ,

et qui suis-je ? ou plutôt se rappeler le mot de sainte Té-

rèse à ses religieuses : Mes Sœurs , nous devons nous tenir

devant l'Eucharistie tout comme les bienheureux se tiennent

dans le ciel devant l'essence divine. Y pensons-nous sérieuse-

ment quand nous sommes dans le lieu saint ? nous y tenons-

nous toujours abîmés de respect et d'adoration ?

SECOND POINT .

Quels grands biens nous retirerons du respect de l'Eucha-

ristie.

Le premier bien que nous en retirerons , ce sera un accrois-

sement notable dans la piété. L'expérience apprend que, quand

on ale courage de se tenir devant les tabernacles dans une

attitude respectueuse et un parfait recueillement des sens , on

prie beaucoup mieux : d'une part, on retranche par là la cause

de beaucoup de distractions ; et, de l'autre, la grâce, en récom-

pense de labonne volonté qu'on témoigne par ce maintien si

religieux , répand dans l'âme une surabondance de piété et de

ferveur. Si, au contraire, l'extérieur est peu respectueux , la

* Tu Rex gloriæ, Christe.

•Dominus est. (I Reg., II, 18.)

• Loquar ad Dominum meum, cum sim pulvis et cinis. (Gen., XVIII,27.)

• Quis tu, Domine, quis ego ?



250 JEUDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

dissipation du dehors entraîne la dissipation du dedans : jamais

maintien trop libre et sans gêne necacha un extérieur religieux .

Lesecond bien que produit le respect de l'Eucharistie, c'est

l'édification du prochain. Le bon exemple d'un chrétien pro-

fondément recueilli devant les tabernacles est une prédication

pour tous ceuxqui le voient, comme au contraire un maintien

peu recueilli, un air familier et tout à son aise, un regard

libre et sansgêne, un mot dit au voisin, dissipe les autres , qui

n'osent se tenir plus respectueusement que nous, refroidit la

charité, amoindrit le sentiment religieux, et souvent même

fait chanceler la foi . N'avons-nous pas souvent fait tort à nous-

mêmes et aux autres par notre maintien trop peu respectueux ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

JEUDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain notre second devoir envers l'Eu-

charistie, qui est de l'aimer; et nous considérons : 1º com-

bien Jésus dans l'Eucharistie mérite tout notre amour ; 2º com-

ment nous devons lui témoigner cet amour.- Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º de produire souvent, au milieumême

denos occupations, des aspirations d'amour envers Jésus au

saint Sacrement ; 2º de lui offrir toutes nos actions en esprit de

reconnaissance et d'amour. Notre bouquet spirituel sera la

prière de l'Église : Qui n'aimerait celui qui nous aime tant¹ ?

MÉDITATION POUR LE MATIN

Approchons en esprit du saint Tabernacle, avec les senti-

ments de Moïse approchant du buisson ardent ; ou avec le

désir de l'homme qui, ayantfroid, s'approche d'un grand feu

pour se réchauffer. La sainte Eucharistie est un brasier

d'amour : échauffons-nous à sa flamme .

4 Sic nos amantem quis non redamaret ?

• Vadam, et videbo visionem hanc magnam. (Exod., I , 3.)

• Quis, juxta copiosum ignem stans, non parum caloris inde percipit ? (IV Imit.,

1V,5.)



AMOUR DU A L'EUCHARISTIE .. 251

- PREMIER POINT .

Combien Jésus au saint Sacrement mérite tout notre amour.

Jésus au saint Sacrement mérite tout notre amour, à toutes

sortes de titres , - Il le mérite 1º comme Dieu, puisque la plé-

nitude de la divinité habite substantiellement dans cemystère,

non moins digne d'y être aimée que dans le ciel même, où les

anges et les saints se consument pour elle d'un amour éternel ,

quijamais ne se refroidit ni ne se relâche.- Il mérite tout notre

amour 2º comme Dieu-homme, puisqu'à ce titre il joint aux

amabilités ineffables du Dieu Créateur toutes les perfections et

amabilités que peut comporter une créature.- Il mérite tout

notre amour 3º en raison de son être eucharistique. O miracle

d'amour ! non-seulement Jésus-Christ s'abaisse ici plus encore

qu'à la crèche et au Calvaire, puisque son humanité même y

disparaît ; mais il se multiplie dans des milliers de lieux à la

fois; mais il se met à la portée de tous et se donne à tous ceux

qui veulent le recevoir ; mais il se montre, sous certains rap-

ports, plus aimable qu'au ciel même. Car, dans le ciel, il nedé-

roge en rien à la dignité de sa position ; il est à sa place, auplus

haut point de la gloire; mais ici il en descend par amour pour

nous et en vient jusqu'à la plus extrême petitesse. Au ciel il

ne se communique qu'à des saints, qui n'ont de cœur que pour

l'aimer ; ici il se livre aux pécheurs même qui ne l'aiment pas,

il les admet à son audience, il leur donne sa chair à manger,

son sang à boire, toute sa personne sacrée enjouissance, s'ils .

veulent la recevoir. Au ciel il est entouré des louangesde toute

la cour céleste ; ici il est en butte à l'irrévérence, à la froideur,

aux profanations et aux outrages. Au ciel c'est un roi sur son

trône; ici c'est une victime qui s'immole pour les pécheurs ,

pour ses sujets révoltés ; un médiateur qui supplie, qui de-

mande miséricorde, qui s'interpose entre nos crimes et les

vengeances divines . O Dieu de l'Eucharistie ! que vous êtes ai-

mable ! que vous méritez bien tout notre amour ! et que n'a-

vons-nous des millions de cœurs pourvous les offrir en recon-

naissance ! Que je suis ingrat d'avoir eu si souvent le cœurfroid



252 JEUDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

pour vous ! mais désormais je m'attacherai à vous aimer et à

vous aimer toujours davantage, toujours plus chaque jour que

laveille.

SECOND POINT.

Comment témoigner notre amour à Jésus au très-saint Sa-

rement?

1º L'amour veut être reconnu par l'amour. Il nous faut donc

avoir un cœur tout d'amour pour la sainte Eucharistie. Et qu'ai-

merons-nous , mon Dieu, si nous ne vous aimons pas ? Sommes-

nous dignes d'avoir un cœur, si nous ne le dépensons pas tout

entier à vous aimer? Si vous n'étiez qu'en un endroit du monde,

et que nous ne pussions aller à vous qu'une fois dans la vie,

avec quel amour n'approcherions-nous pas de votre personne

sacrée ? Mais parce que nous vous avons toujours près de nous,

parce qu'à toutes les heures du jour et de la nuit nous pouvons

jouir de vous, ô honte ! ô ingratitude ! nous nous familiarisons

avec vous, nous ne sommes plus aussi touchés de votre amour,

et à force d'être aimés nous devenons ingrats. Il est bien temps

d'en finir avec une si indigne conduite, et, comme les Louis de

Gonzague, les Madeleine de Pazzi, les Catherine de Sienne, les

François d'Assise, les Térèse et tant d'autres nobles cœurs,

de ne respirer plus que l'amour de l'Eucharistie. 2º Cet amour

doit nous faire chérir et estimer tous les moments que nous

pouvons passer en adoration dans nos églises, et surtout

nous faire aimer la sainte communion et l'action de grâces

qui la suit, comme un délicieux avant-goût du ciel. 3º En-

fin, un souvenir plein d'amour de la sainte Eucharistie doit

nous suivre hors de l'église et nous accompagner partout.

Sans cesse notre cœur doit demeurer dans le saint ciboire

avec les saintes hosties, occupé à adorer, à aimer et à bénir

le Dieu que l'amour y tient caché ; sans cesse, au milieu de

nos plus grandes occupations, nous devons lui tenir compa-

gnie par de ferventes aspirations et l'offrande de tout ce que

nous sommes .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .



LA MESSE HOMMAGE D'ESTIME RENDU A DIEU. 253

VENDREDI DANS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Comme l'Eucharistie est à la fois sacrifice et sacrement, nous

la considérerons séparément sous ces deux points de vue. Con-

sidérée comme sacrifice, elle est, avant tout, un sacrifice la-

treutique , c'est-à-dire destiné à honorer les grandeurs divines

et le souverain domaine de Dieu sur toute créature . Pour com-

prendre l'honneur que le saint Sacrifice rend à Dieu , nous ver-

rons : 1º qu'il est unhommage de souveraine estime pour les

grandeurs divines ; 2° que ces grandeurs sont éminemment

dignes de cette souveraine estime.-Nous prendrons ensuite la

résolution : 1º d'assister au saint Sacrifice avec une religion

profonde pour les grandeurs de Dieu que Jésus-Christ honore

si parfaitement ; 2º de ne point perdre de vue dans toute notre

conduite et jusque dans nos sentiments les plus intimes lasou-

veraine estime due à Dieu au-dessus de toutes choses . Notre

bouquet spirituel sera la parole de Job : Voilà le grand Dieu

dont les perfections dépassent tout ce que nous pouvons con-

naître¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons les grandeurs infinies de Dieu, si magnifiquement

glorifiées au saint Sacrifice. Abimons-nous devant leur excel-

lence, et dilatons nos cœurs dans l'admiration de tant de mer-

veilles, dans l'amour de tant de beautés et la louange de tant

deperfections.

PREMIER POINT .

Comment le saint Sacrifice est un hommage de souveraine

estime de Dieu.

Par le sacrifice considéré en général, on entend la destruc-

tion d'une victime, immolée pour déclarer, à la face du ciel et

•Ecce Deusmagnus vincens scientiam nostram. (Job, xxxvi, 25.)

M. H.-T. II. 15



254 VENDREDI D'APRÈS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

de la terre, que toute l'excellence ou la beauté des créatures

n'est rien et ne doit être comptée pour rien devant l'infinie

perfection de Dieu; que nul être créé n'est digne de subsister

devant lui ; que la grandeur divine, qui ne peut monter plus

haut, mérite d'être honorée par un abaissement qui ne puisse

être plus profond, c'est-à-dire la destruction et le néant ; que

Dieu enfin se suffit parfaitement à lui seul dans la plénitude

infinie de son excellence. Mais, si telles sont les significations

de souveraine estime qu'offre à Dieu le sacrifice en général,

qu'est-ce donc du sacrifice de l'autel? Il surpasse tous les autres

sacrifices autant que Dieu surpasse sa créature : car la valeur

de tout hommage s'accroît en proportion de la dignité de celui

qui le rend et de la manière plus humble dont il le rend. Or,

ici, quoi de plus grand que le sacrificateur qui rend hommage

àDieu ? C'est Dieu même. Quoi de plus humble que la manière

dont il le rend ? Dieu mêmese fait victime et s'immole sur l'au-

tel aussi réellement qu'autrefois sur le Calvaire. Ceci est mon

corps , dit le prêtre sur le pain : et, en vertu de cette parole, il

n'y aurait là que le corps ; ceci est mon sang, dit le prêtre sur le

vin : et, d'après le principe théologique que les paroles sacra-

mentelles produisent ce qu'elles signifient et rien de plus, il

n'y aurait là que le sang, le sang réellement séparé de son

corps ; et s'il ne jaillit pas à gros bouillons sous le coup de la

parole comme sous le couteau du sacrifice, c'est qu'il est retenu

dans les veines de Jésus par le décret du Père céleste qui porte

que le Christ ressuscité d'entre les morts ne meurt plus. Mais

la parole n'en a pas moins la vertu de sacrifier ; c'est le glaive

enfoncé dans le sein de la victime, impuissant par miraclepour

la faire mourir, mais toujours imprimant sur elle le caractère

de la mort, et attestant au ciel comme à la terre la réalité du

sacrifice. Dieu lui-même peut-il concevoir une plus haute idée

de son excellence? O Seigneur suprême, aux pieds duquel une

personne divine vient mystérieusement mourir en reconnais-

sance de votre souverain domaine sur toute créature, que votre

grandeur est incompréhensible ! O Être des êtres, devant qui

un Dieu se fait victime, devant qui l'humanité sainte de Jésus



LA MESSE HOMMAGE D'ESTIME RENDU A DIEU. 255

Christ , tout excellente qu'elle est, se reconnaît indigne de

subsister et se cache sous une parcelle d'hostie, que vous êtes

adorable ! Oui, c'est bien là le plus parfait hommage qui puisse

être rendu à Dieu ; c'est la plus grande glorification possible de

l'être divin ; et une seule messe donne plus de gloire à Dieu que

nepourront lui en donner tous les hommages des anges et des

saints ensemble pendant toute l'éternité.

SECOND POINT .

Les grandeurs divines sont éminemment dignes de la sou-

veraine estime dont le saint Sacrifice est l'expression.

La raison, en effet, nous montre Dieu à une hauteur qui se

perd essentiellement dans l'infini , à une élévationque des hom-

mages infinis en tout point,comme le saint Sacrifice, peuvent

seuls honorer dignement. Quiconque réfléchit attentivement à

la grandeur de Dieu entre dans des étonnements profonds sur

les perfections infinies de l'être divin ; il découvre, à mesure

qu'il y pense davantage, des perfections toujours nouvelles, des

beautés et des charmes auprès desquels tous les objets créés

ne sont rien . De ces grands étonnements, il passe à un ravis-

sementde l'esprit qui voit clairement que, non-seulement dans

la vie présente, mais dans toute l'éternité, plus il sondera ces

sacrés abîmes , plus il y découvrira de merveilles ; il entre dans

l'enivrement du cœur qui aime Dieu parce qu'il est Dieu, qui

n'aime que Dieu seul parce que Dieu seul lui apparaît tout, qui

l'aime d'un amour sans réserve parce que ses perfections sont

sans limites, qui enfin goûte un plaisir infini à entendre ce sou-

verain Être dire de lui-même : « Je suis celui qui suis , c'est-

« à-dire je suis l'être par essence, la source même de l'être,

<<rien n'existe que par moi. Je suis l'être immuable : carchan-

« ger, c'est cesser d'être ce qu'on était pour devenir ce qu'on

<<n'était pas. Je suis l'être éternel, car on ne peutpas dire de

« moi : Il a étécomme si je n'étais plus , ni : Il sera comme si je

« n'étais pas encore. Mais éternellement on adû etondevradire :

• Quidquid Deus non est, nihil est. (II. Imit., XXXI, 2.)

* Exod. , II, 14.



256 SAMEDI D'APRÈS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

« Ilest. Aucunautre n'a l'être que par moi et cela à titre d'em-

« prunt. Je suis tout par cela seul que je suis. » C'est là ce

qu'honore en Dieu le sacrifice de la Messe ; et, quelque grand

que soit l'hommage, ce souverain Être enest infiniment digne.

Puissions-nous bien comprendre cette vérité, et aimer toujours

davantage Dieu pour lui-même, indépendamment des biens que

nous en avons reçus ; puissions-nous l'aimer par-dessus tout,

parce que notre plus grand bonheur est de l'aimer ; notre plus

grande misère serait de ne l'aimer pas !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SAMEDI APRÈS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

-

Nous continuerons demainla méditationde ce matin, et nous

verrons que la souveraine estime de Dieu dont le saint Sacrifice

est l'expression , est pour l'âme : 1º un préservatif contre le pé-

ché ; 2º unmoyen de faire progrès dans les vertus. Nous

prendrons ensuite la résolution : 1º d'entretenir habituellement

en nous un sentiment élevé des grandeursde Dieu, et par cette

considération, de faire chacune de nos actions le mieux possible

pour la rendre moins indigne d'un être si grand ; 2ºde ne pas

plus nous négliger dans les petites choses que dans les grandes,

parce que c'est une grande chosede plaire à un être si grand,

même en de petites choses . Notre bouquet spirituel sera ces trois

mots par lesquels saint Michel foudroya les anges rebelles : Qui

est comme Dieu¹ ?

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons en Dieu la grandeur infinie, devant laquelle nous ne

sommes rien. Abaissons-nous en sa présence, en confessant son

excellence incomparable au-dessus de tout être, et lui disantdu

• Quis ut Deus?



COMBIEN L'ESTIME DE DIEU EST UTILE A L'AME. 257

fond du cœur : 0 Dieu ! qui êtes-vous, et qui suis-je¹ ? Vous

êtes la grandeur même, et je ne suis que bassesse ; la sainteté

infinie, et je ne suis que péché. Ma faiblesse se confond devant

votre force, mon indigence devant votre richesse, ma misère

devantvotre miséricorde, etmon cœur se dilate dans l'admira-

tion de vos merveilles .

PREMIER POINT.

La souveraine estime de Dieu, dont le saint Sacrifice est

l'expression , estpour l'âme unpréservatifcontre lepéché.

L'âme, une fois pénétrée d'un sentiment élevé des grandeurs

deDieu, conçoit une horreur extrême des moindres péchés,

parce que tout péché renferme un mépris implicite, ou du

moins une moindre estime de Dieu, etque la seule pensée de

lamésestime d'un être si adorable la fait frémir d'épouvante.

Ni les offres du monde ne peuvent la séduire, ni ses menaces

l'effrayer, parce que, dans la souveraine estime qu'elle a de

Dieu, elle se dit : Qui est grand comme Dieu? Qui est terrible

comme lui, et tout à la fois aimable comme lui ? Ni les assauts

dudémon, ni les tentations de la chair, ni l'épouvantail du res-

pect humain, ne peuvent rien contre elle, parce qu'elle se

ditcomme Jonas: Je crains le Seigneur Dieu du ciel³ ; comme

saint Pierre : Mieux vaut obéir à Dieu qu'aux hommes * ; ou

comme David : Qu'y a-t- il, Seigneur, au ciel et sur la terre

que je veuille hors de vous ? Pleine de ces hautes pensées,

elle n'aquedu mépris pour tout cequ'on estimedans le monde,

et il lui est intolérable que pour l'amour de choses si misérables

on veuille lui faire offenser son grandDieu. Ainsi, à toutes les

suggestions du monde, du démon ou de la nature, elle répond

par un seul mot : Qui est comme Dieu ? Je n'estime que Dieu,

et tout ce qui n'est pas Dieu ne m'est rien. Avec cette pen

• Quis tu, Domine ? quis ego ?

•Quis ut Deus ?

*Dominum Deum cæli ego timeo (Jon. , 1, 9.)

•Obedire oportet Deo magis quam hominibus.(Act., v, 29.)

•Quid mihi est in cœlo, et a te quid volui super terram? (Ps . LXXII, 25.

• Quis ut Deus ?



258 SAMEDI D'APRÈS L'OCTAVE DU SAINT SACREMENT.

sée, on ne pèche pas ; prions Dieu de nous en pénétrer et rap-

pelons-nous-la dans toutes les tentations, comme dans les dé-

faillances de notre courage.

SECOND POINT .

La souveraine estime de Dieu, dont le saint Sacrifice est

l'expression, est pour l'âme un moyen de faire progrès dans

les vertus .

L'âme pleine d'un haut sentiment des grandeurs divines est

facilement humble, parce que, jugeant que Dieu seul est digne

d'être loué et estimé, ellene veut pour elle ni louange niestime,

choses qui appartiennent essentiellement à Dieu seul. Elle n'a

pas moins de facilité à croire les vérités de la foi ; elle voit

avec joie que notre grand Dieu est tellement supérieur à toutes

nos conceptions, que notre seule raison ne peut ni rien dire

de lui dignement, parce qu'il est l'ineffable ; ni riencomprendre

de lui exactement, parce qu'il est essentiellement incompréhen-

sible à tout autrequ'à lui-même. Laconfianceen Dieu lui semble

chosetoute simple, parceque, plongée dans les sacrés abîmes des

divines miséricordes, elle comprend qu'elle ne peut jamais trop

s'y confier. Il est vrai, se dit-elle, je suis pleinede misères ; mais

vous, monDieu, vous êtes plus encore plein de miséricordes.

Je suis couvert de péchés : mais vous me donnez le sang qui

les efface. Je suis faible ; mais vous êtes ma force. J'ai placé

en vous ma confiance, je ne serai pas confondue. Il ne

lui en coûte pas plus de se détacherde tout, parce que, quand

elle entend songrandDieu lui dire, comme à Abraham : Je serai

moi-mêmeta récompense¹ ; ou comme à Moïse : Je te montre-

rai tout bien , je ne veux plus, sedit-elle, des petits biens que

m'offrela terre. Je n'aspire plus qu'à vous, ô mon Dieu! à vous

qui êtes tout bien, bien universel, éternel, infini. Les autres

biens sont des émanationsde vous-même ; mais les ruisseaux ne

me suffisent pas : j'ai soif de la source de vie qui est en vous 5.

Je ne veuxplus depetites gouttes de plaisir ;je veuxces torrents

1Ego ...sum... merces tua magna nimis. (Gen. , xv, 1.)

• Ostendam omne bonum tibi. (Exod. , xxxırı, 19. )

*Apud te est fons vitæ. (Ps. xxxv, 10.)



SALUT DES AMES . 259

de délices dont s'abreuvent vos enfants dans votre sein. Je ne

veux plus de ces contentements qui ne font qu'effleurer l'âme

j'aspire à la joie infinie que vous goûtez en vous-même ; je sui

impatiente de m'y plonger et de m'y abîmer. Dans ces sainter

dispositions , elle a undésir insatiable de plaire le plus possibl

à son Dieu, jusque dans les plus petites choses, parce qu'à se

yeux c'est un honneur infini de faire la moindre chose pour la

gloire d'un si grand maître ; et, quoi qu'elle fasse, elle estime

toujours n'avoir pas assez fait. Elle imite ces saints dont parle

saintThomas¹ , qui font degrandes choses et les estiment petites,

relativement aux grandeurs de Dieu, pour qui ils travaillent ;

qui en font beaucoup et estiment qu'ils en font peu ; qui tra-

vaillent longtemps, et ce long temps leur paraît à peine un

instant .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

TROISIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE

ÉVANGILE SELON SAINT LUC, XV, 1 .

En ces jours-là, des publicains et des gens de mauvaise vie s'étant

approchés de Jésus pour entendre sa parole, les pharisiens et les docteurs

dela loi en murmuraient, et disaient : Quoil cet homme reçoit favorable-

ment les gens de mauvaise vie, et mange même avec eux. Mais Jésus leur

proposa cette parabole, et leur dit : Qui est celui d'entre vous qui, de cent

brebis qu'il a, en ayant perdu une, ne laisse aussitôt les quatre-vingt-dix-

neuf autres dans le désert pour aller chercher celle qui s'est perdue, jus-

qu'à ce qu'il la trouve? Et, l'ayant trouvée, il la met avec joie sur ses

épaules; puis, étant de retour en sa maison, il y assemble ses amis et ses

voisins, et il leur dit : Réjouissez-vous avec moi de ce que j'ai trouvé ma

brebis qui était perdue. Je vous dis qu'il y aura de même plus dejoie dans

leciel pour un seul pécheur qui fait pénitence que pour quatre-vingt-dix-

neufjustes qui n'ont pas besoin de pénitence ; ouquelle est la femme qui

de dix drachmes qu'elle a, en ayant perdu ure, n'allume aussitôt la lampe,

et balayant la maison, ne cherche avec grand soin, jusqu'à ce qu'elle la

trouve, et, aussitôt qu'elle l'a trouvée, elle fait venir ses amies et ses vor-

* S. Thom. , Opusc. , LXI .

* Qperantur magna et reputant parva; operantur multa et reputant paucas

operantur diu et reputant breve.



260 TROISIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE.

sines, et leur dit : Félicitez-moi de ce que j'ai trouvé la drachme quej'avais

perdue. Je vous dis encore que c'est une grande joie pour les anges de

Dieu lorsqu'un seul pécheur fait pénitence.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous interromprons demain nos méditations sur le saint

Sacrifice, pour méditer l'évangile du dimanche. Nous yverrons :

1º comment, d'une part, les âmes se perdent ; 2º comment,

d'autre part, Jésus-Christ travaille à les sauver.-Nous pren-

drons ensuite la résolution : 1º d'éviter avec grand soin les

moindres fautes comme conduisant aux plus grandes, et de

rompre toutes nos attaches comme compromettant notre sa-

lut ; 2º d'obéir fidèlement aux attraits de la grâce, qui nous

appelle à une vie plus parfaite. Notre bouquet spirituel sera

la parole de notre évangile : Il y aura une grandejoiedans le

cielpour la conversion d'un pécheur 1.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ se présentant à nous, dans l'évangile

de ce jour, sous la double image d'un pasteur qui court après

la brebis égarée pour la ramener au bercail, et d'une personne

qui, ayant perdu une drachme d'un grand prix, met tout en

œuvre pour la recouvrer. Remercions-le de ces deux images,

qui font si bien ressortir sa miséricorde et le désir ardent qu'il

ade notre salut.

PREMIER POINT .

Comment les âmes se perdent.

Nous en trouvons l'histoire dans la brebis égarée dont parle

notre évangile : 1º cette brebis court après un brin d'herbe qui

lui agrée, et elle s'y arrête ; pendant ce temps, le pasteur et le

troupeau vont d'un autre côté ; la voilà égarée. C'est ainsi que

la perte d'une âme commence, par une faute légère, presque

insensible, qui n'est qu'à moitié volontaire; c'est le premier

• Gaudium erit in cælosuper uno peccatore pœnitentiam agente. (Luc. , xv, 7.)



SALUT DES AMES. 261

pas pour quitter Dieu. 2º La brebis voit qu'elle s'est écartée du

pasteur ; elle ne craint ni cet éloignement, ni le danger auquel

elle s'expose ; elle reste là où elle est. C'est ainsi qu'après nos

fautes, qu'à peine regardons-nous comme telles, nous négli-

geons de nous en corriger : nous les confessons sans douleur et

sans ferme propos de n'y plus retomber; nous restons comme

nous sommes. 3º La brebis , mal avisée et sans guide, va se jeter

dans des buissons et des ronces où elles'embarrasse , etd'où elle

ne se tire que difficilement et rarement : c'est le symbole de

ces attaches qui engagent et retiennent le cœur et le conduisent

àdes fautes plus considérables . 4º Enfin la brebis , se débattant

parmi ces ronces qui la déchirent, tombe dans une fosse d'où

elle ne sort plus. C'est l'image de l'aveuglement spirituel, état

déplorable, nuit affreuse où l'on ne voit plus quel malheur

c'est de perdre l'amitié de Dieu, ses grâces et ses récompenses ;

de sacrifier le paradis, de s'exposer à l'enfer pour un intérêt

passager, pour un plaisir frivole, une fumée d'honneur, une

vaine satisfaction. Si nous voulons prévenir un malheur si

grand, évitons les moindres fautes, corrigeons-les dès que la

conscience nous les montre, et tenons-nous en garde contre les

attaches et les moindres fautes quiconduisent aux plus grandes.

Faisons ici un sérieux retour sur nous-mêmes.

SECOND POINT .

Comment Jésus-Christ travaille à sauver les âmes .

Tel est l'amour de Jésus-Christ pour les âmes qui l'ont

quitté, que, dès qu'elles reviennent à lui, il est toujours prêt à

leur pardonner, et se tient offensé du manque de confiance en

ses miséricordes . Si elles n'y reviennent pas, il les poursuit de

ses grâces intérieures et extérieures jusqu'à ce qu'elles revien-

nent. C'est ce qu'il nous fait entendre par ce pasteur qui laisse

là ses quatre-vingt-dix-neuf brebis pour courir dans le désert

après la brebis égarée. Il ne cesse ses poursuites qu'après l'a-

voir trouvée. Et quand il l'a trouvée, ô tendresse touchante du

cœur de Jésus pour les pauvres pécheurs ! loin de la punir de

son infidélité, il la caresse, il la prend sur ses épaules, la rap

15,



262 TROISIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE.

porte au bercail et fait une fête pour sa rentrée : c'est-à-dire

que, par l'onction de sa grâce, il l'attire, il l'amène et lui fait

goûter tant de douceur dans son retour, qu'elle est plutôt por-

tée qu'elle ne marche. Enfin, à sa rentrée au bercail, lesdélices

de l'innocence recouvrée, le bonheur de l'amitié de Dieu re-

trouvée, les joies de l'espérance d'une heureuse éternité, font

du jour de sa réconciliation un jour de fête .- Lamême vérité

nous est représentée par la drachme perdue de notre évangile.

Cettedrachme, cette pierre précieuse, cette perle inestimable,

cesont nos âmes, que saint Cyprien appelle pretiosa monilia

Christi, et que Dieu destine à l'ornement de son paradis. Pour

les sauver, Jésus-Christ a remué le monde; il envoie des prê-

tres à leur recherche dans tout l'univers , et, au recouvrement

de chacune d'elles, il y a une grande joie dans le ciel. O prix

inestimable des âmes ! heureuxles prêtres employés àles gagner

à Jésus-Christ ! Rappelons-nous tout ce que Jésus-Christ a fait

pour nous sauver. Remercions-ledu passé, et proposons-nous

demieuxprofiter de ses grâces à l'avenir.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

TROISIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Le culte de latrie que nous rendons à Dieu par le saint Sa-

crifice et auquel nous devons nous associer ne consiste pas seu-

lement dans la souveraine estime de Dieu, mais encore dans le

respect profond deses grandeurs. Nous verrons demain : 1º com-

bien Jésus-Christ, au saint Sacrifice, témoigne de respect à son

Père ; 2º comment, dans notre conduite habituelle, nousdevons

être respectueux envers Dieu.-Nous prendrons la résolution :

1º de parler toujours à Dieu dans nos prières avec une religion

profonde, accompagnée d'une parfaite modestiedes sens ; 2° d'a-

voir en tous lieux un grand respect pour la présence de Dieu,

sous le regard duquel nous sommes jour et nuit . Notre bouquet



LA MESSE HOMMAGE DE RESPECT RENDU A DIEU. 263

spirituel sera la parole du Psalmiste : Je vous adorerai dans

votre saint temple en tremblant de respect ¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Dieu comme éminemment digne des respects de

toute créature; et , dans notre impuissance à le respecter

comme il le mérite, offrons-lui tous les respects que lui rend

Jésus-Christ dans le ciel et sur nos autels : Par Jésus-Christ,

commeJésus-Christ, et en union avec Jésus-Christ, honneur et

gloire à vous, Dieu le Père .

PREMIER POINT.

Jésus-Christ, au saint Sacrifice , nous enseigne, par son

exemple, le respect de Dieu .

Isaïe, à la lueur de la lumière prophétique, admirait dans

le Messie futur l'esprit de crainte respectueuse de Dieu ; et

c'est, selon saint Paul, ce respect profond de la divinité qui

donne à toutes ses prières leur valeur et leur efficace . Ce sen-

timent intime, il le manifesta au jardin des Olives , en s'abais-

sant devant la majesté de son Pèrejusqu'à se prosterner la face

contre terre ; il le manifesta au prétoire et au Calvaire en s'of-

frant comme notre victime à la plus grande gloire de Dieu, et

il ne cesse encore de le manifester au plus haut des cieux, où,

comme notre Pontife, il offre continuellement son adorable vic-

time, qui est lui-même. Mais c'est surtout au saint Sacrifice

qu'éclatece grand et souverain respect. Là, pour honorer l'ex-

cellence infinie de l'être divin, Jésus, notre grand prêtre,

tombe abîmé de vénération, semble vouloir s'anéantir en se

cachant avec toute sa gloire sous des symboles de mort, jusque

sous une petite hostie ou parcelle d'hostie, en se privant da

l'usage de tous ses sens, en s'immolant mystérieusement quoi-

que d'une manière non sanglante, lui, non plus le Fils de

l'homme dans l'état d'infirmité, et la ressemblance de la chair

*Adorabo ad templum sanctum tuum in timore tuo. (Ps. v, 8.)

• Per ipsum, et cum ipso, et in ipso est tibi Deo Patri omnis honor et gloria .

* Replebit eum spiritus timoris Domini. (Isai . , xı, 3.)

•Exauditus est pro sua reverentia. (Hebr. , v, 7. )



264 TROISIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE .

du péché, mais le Fils éternel de Dieu régnant dans la gloire,

le divin Pontife, saint, séparé des pécheurs et élevé au-dessus

des cieux. Or, des abaissements si extrêmes, si incompréhen-

sibles dans un si grand Pontife, dans l'égal même de Dieu, nous

disent éloquemmentle profond respect dont il est pénétré pour

laMajesté divine et qu'il désire nous inspirer à nous-mêmes.

Prions Dieu de nous pénétrer de ces hauts mystères .

SECOND POINT .

Comment dans notre conduite habituelle nous devons être

respectueux envers Dieu.

Notre devoir, en tant que chrétiens, est de nous associer à la

religion parfaite et aux abaissements profonds de Jésus-Christ

devant Dieu, notre Père céleste. Comme lui, nous devons nous

anéantir dans le sentiment de notre bassesse devant les gran-

deurs deDieu, de notre indignité devant sa sainteté.L'Église du

ciel nous en donne l'exemple ; car les Anges le louent, les Domi-

nations l'adorent, les Puissances le révèrent avec tremblement,

et les Séraphins, se couvrant de leurs ailes, n'osent fixer du re-

gard une majesté si haute 1. L'Église de la terre fait de même :

car c'est un fait constant que plus les saints excellent en vertu,

plus on les voit saisis de respect et d'une sorte de frayeur dans

les églises ; plus aussi ils ont d'attrait à s'anéantir devant la

divine Majesté , et à témoigner leur respect pour sa présence

en tous lieux par une tenue modeste, un langage convenable,

une vie irréprochable ; plus ils sont attentifs à traiter toujours

Dieu en Dieu, c'est-à-dire avec une religion parfaite, ne s'agît-il

que delaplus courte prière, que d'un signe de croix ; plus enfin

ils ont de respect pourtout ce qui se rattacheà Dieu et àson

culte, aux personnes qui lui sont consacrées, aux lieux saints,

aux vases sacrés, aux choses bénites par l'Église, aux cérémo-

nies, aux divines Écritures que saint Charles ne lisait jamais qu'à

genoux et tête nue. Examinons si nous avons cette religion pro-

fonde des saints, ce respect dans l'église et dans la prière, cette

vénération pour tout ce qui tient au culte divin .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

Préf. de la Messe.



LA MESSE HOMMAGE DE SOUMISSION RENDU A DIEU.
265

TROISIÈME MARDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Le cultede latrie quenous rendons à Dieu par le saint Sacri-

fice, et auquel nous devons nous associer, joint à la souveraine

estime et au respect profond de Dieu une soumission parfaite

à son souverain domaine. Nous verrons donc, 1º comment

Jésus, au saint Sacrifice, rend cette soumission à son Père ;

2º comment nous devons nous-mêmes être en tout parfaitement

soumis au souverain domaine de Dieu.---Nous prendrons ensuite

la résolution : 1º de nous tenir toujours dans une humble et

amoureuse soumission à tous les ordres de la Providence ;

2º°d'immoler avec joie , même dans les choses qui nous coûtent

le plus, notre volonté propre au souverain domaine et au bon

plaisir de Dieu. Notre bouquet spirituel sera la parole du grand

prêtre Hélie, apprenant la mort de ses deux fils et le désastre

de son peuple : Dieu est le maître ; qu'il fasse ce qui lui

plaira¹.

MÉDITATION POUR CE MATIN

Adorons le souverain domaine de Dieu sur tout l'univers, sur

l'Eglise et sur le monde, sur nos biens et nos volontés, sur

notre corps et notre âme. Abîmons-nous en adorations, en

louanges, en amour de ce domaine suprême, avec une soumis-

sion profonde à tout ce qu'il veut et voudra faire de nous :

Seigneur, tout est soumis à votre domaine ; vous êtes maître

de tout .

* Dominus est : quod bonum est in oculis snis faciat. (I Reg. , III , 18.)

• Domine... , in ditione tua cuncta sunt posita... Dominus omnium es . (Esth.,

Χι, 9, 11.)



266 TROISIÈME MARDI APRÈS LA PENTECOTE.

PREMIER POINT.

Jésus-Christ, au saint Sacrifice, nous enseigne, par son

exemple, la soumission à Dieu .

La vie tout entière de Jésus-Christ a été une vie d'humble et

amoureuse soumission à Dieu son Père. Dès son entrée dans le

monde, raconte saint Paul, il lui dit : Vous m'avez formé un

corps ; je viens vous l'immoler en place des anciens sacrifices

dont vous ne voulez plus 1. Jusqu'à son dernier soupir, il ne se

départit jamais un instant, pas même dans la moindre de ses

actions ou de ses volontés, de cet esprit de soumission et de

dépendance. Jefais à tout moment le bon plaisir de mon Père,

disait-il 2. Non, mon Père, jamais ce que je veux, mais ce que

vous voulez . Ma nourriture, ma vie, c'estde faire la volonté

de celui qui m'a envoyé . Cependant jamais cette soumission

et cette dépendance ne furent aussi remarquables, aussi incom-

préhensibles que dans le saint Sacrifice. Là il se soumet àdes-

cendre du ciel en terre sur tous les autels du monde, toutes les

fois qu'un prêtre l'y appellera ; et, à son arrivée sur l'autel, il

s'immole mystérieusement pour reconnaître et confesser que

Dieu, en sa qualité de Seigneur suprême de l'univers, a droit

de vie et de mort sur tout être créé ; et après ce sublime hom-

mage rendu, il demeure au tabernacle dans un état continuel

d'immolation pour continuer la glorification du souverain do-

maine de Dieu sur toute créature . Là il se soumet à tout ce

qu'il plaira à son Père de permettre qu'on lui fasse, à être

porté où l'on voudra, placé, logé comme on voudra ; il se sou-

met au délaissement des hommes, à la solitude et à l'obscurité

du tabernacle, aux irrévérences des mauvais chrétiens ; il se

soumet à tomber par mégarde ou être jeté par malice dans la

poussière et être foulé sous les pieds, à être enseveli tout vivant

*Hostiamet oblationem noluisti ; corpus autem aptastigmihi ... Tunc dixi : Ecce

venio . (Hebr . , x, 5, 7. )

* Quæ placita sunt ei , facio semper. (Joan., vIII, 29.)

*Non quod ego volo, sed quod tu. (Marc., xiv, 36.)

• Meus cibus est ut faciam voluntatem ejus qui misit me. (Joan., Iv, 34.)



LA MESSE HOMMAGE DE SOUMISSION RENDU A DIEU. 267

dans une conscience souillée, à subir l'action des voleurs qui

enlèveront les vases sacrés, ou du feu et autres éléments qui

pourront l'atteindre. Se peut-il une soumission plus entière à la

Providence, un abandon plus complet de tout soi-même au

souverain domaine de Dieu ? Qu'il me siérait mal, après un tel

exemple, de ne pas me soumettre à toutes les dispositions de la

Providence, de murmurer ou de me plaindre ! Considérons en

quoi nous avons manqué à ce devoir, et proposons-nous d'y être

plus fidèle.

SECOND POINT.

Nous devons imiter Jésus- Christ dans sa parfaite soumis-

sion à la Providence.

A l'exemple de l'adorable Victime immolée sur l'autel , nous

devons nous abandonner avec tout ce que nous avons et tout

ce que nous sommes, au bon plaisir de Dieu, pour qu'il dispose

àson gré de nous et de tous nos biens . Point d'exception dans

cet abandon et ce sacrifice. Nous devons lui immoler notre

corps pour le conserver dans une modestie et une pureté par-

faites ; notre esprit, pour n'avoir plus que des pensées de Dieu

ou selon Dieu ; notrecœur, pour ne plus aimer que lui et l'ai-

mer de toutes nos forces ; tout notre être, enfin, dont nous lui

devons non-seulement l'usage pour le servir, mais encore tout

le fonds pour le lui sacrifier. O Roi des rois, Seigneur des sei-

gneurs, souverain Maître de toute créature, devons-nous lui

dire, abîmé devant vous dans le sentiment de ma dépendance,

je reconnais avec joie votre suprême domaine ; je suis aise d'être

le sujet d'un si grand maître, content que vous disposiez de

moi en souverain, comme de votre chose qui vous appartient à

mille titres, et que je serais heureux de vous donner quand

elle ne vous appartiendrait pas¹. O Dieu si grand ! combien

n'est pas horrible le péché, qui est un refus de soumission à

votre haute majesté et une sorte d'insurrection contre votre

souverain domaine! Combien juste, au contraire, est la sou-

mission calme et résignée à tous les ordres de votre Providence,

• Tu Domine universorum, qui nullius indiges. (II Mach., xiv, 35.) Tu es, Do-

mine, qui vitæ et mortis habes potestatem. (Sap., xvi, 13.)



268 TROISIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE .

etcombienje désire voir tous les cœurs de l'univers soumis à

votre haut domaine ! Aussi, mon Dieu, je déteste tout péché,

et de quelque manière que vous disposiez de moi ou de tout ce

qui me regarde, je dirai toujours : C'est bien, par cela seul que

c'est votre bon plaisir¹ .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

TROISIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir étudié le saint Sacrifice comme latreutique, nous

le considérerons maintenant sous un autre point de vue, et

nous verrons : 1º qu'il est un sacrifice eucharistique ou d'ac-

tion de grâces ; 2º que nous devons nous associer à cet esprit

d'action de grâces .- Nous prendrons ensuite la résolution :

1º de nous occuper pendant la Messe à remercier Dieu de son

amour et de ses bienfaits sans nombre; 2º de multiplier pen-

dant le jour nos actions de grâces envers la bonté de Dieu, en

lui disant par manière d'oraison jaculatoire : Merci , mon Dieu;

merci de tout ce que vous faites continuellement pour moi, et

de la santé que vous me donnez, et de l'usage que vous me

laissez de mes membres, et de la bonne pensée que vous m'ins-

pirez, etc. Notre bouquet spirituel sera la parole de la préface :

Merci au Seigneur notre Dieu .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Considérons Dieu comme le bienfaiteur universel du ciel et

de la terre. Rendons-lui à ce titre nos actions de grâces et nos

louanges. Estimons-nous heureux d'avoir le saint Sacrifice à lui

offrir comme eucharistique, en supplément de notre impuis-

sance à le remercier dignement ; et disons avec saint Paul : Je

remercie Dieu par Jésus-Christ .

1 Ita, Pater, quoniam sic fuit placitum ante te. (Matth., x1, 26.)

• Gratias agamus Domino Deo nostro .

3 Gratias ago Deo meo per Jesum Christum. (Rom., 1, 8.) 1



LA MESSE HOMMAGE D'ACTION DE GRACES RENDU A DIEU. 269

PREMIER POINT .

La sainte Messe est un sacrifice eucharistique ou d'actions

de grâces .

Une reconnaissance infinie est due à Dieu, puisque de toute

éternité il nous a aimés d'un amour infini, nous destinant dès

lors tous les biens qu'il nous prodigue dans le temps. Et ces

biens, quels sont-ils? C'est : 1º la création tout entière, puisque

tout l'univers est fait pour l'homme; c'est 2º tout ce que la

Providence a ajouté et ajoute encore continuellement au bien-

fait de la création, soit dans l'ordre temporel, soit dans l'ordre

spirituel : ici le détail serait infini ; c'est 3º tout le bien que le

prochain nous fait ou nous veut faire, puisque c'est l'esprit de

Dieu qui le lui inspire ; c'est 4º l'action bienfaisante de Dieu en

toutes ces choses ; car c'est une action de tous les moments,

puisque la conservation continuelle de notre être etde celui des

autres équivaut à une création toujours nouvelle; c'est une

action toute gratuite, puisque Dieu ne nous devait rien, n'avait

rien à gagner en nous donnant ces biens, et que loin de méri-

ter ses faveurs nous méritions ses vengeances ; c'est une action

de l'ordre le plus élevé, puisque les biens qu'elle nous procure

sont d'une valeur infinie ; c'est son propre Fils donné pour

notre rançon, c'est son Saint-Esprit qu'il nous envoie pour ré-

pandre sa charité dans nos cœurs, pour nous fairechrétiens et

catholiques , c'est son sang avec lequel il nous purifie et nous

nourrit par les sacrements et le sacrifice; ce sont ses grâces

intérieures et extérieures qui préservent l'âme de tant de pé-

chés qu'on commettrait sans leur secours, et qui la font avan-

cerdans les vertus ; c'est, enfin, son paradis qu'il nous offre et

met en quelque sorte à notre disposition. Élevons nos pensées

plus haut encore. Nous devons compter parmi nos motifs de

reconnaissance : 1º la gloire que Dieu se procure à lui-même

par ses œuvres, par son incarnation, par les louanges que se

donnent entre elles les trois Personnes divines, puisque la gloire

de Dieu doit nous être plus chère que la nôtre propre, et que

l'Église nous fait chanter au saint Sacrifice : Nous vous re



270 TROISIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE.

mercions de votre grande gloire1 ; 2° les richesses de grâce

dont Dieu a comblé l'humanité sainte de Jésus-Christ, la Vierge-

Mère, tous les anges et tous les saints, puisqu'en vertu de la

communion des saints les grâces que chacun reçoit sont comme

des biens de famille qui appellent la reconnaissance de tous.

Mais comment acquitter une dette immense comme celle-là?

Nous n'avons pour cela d'autre ressource que le saint Sacri-

fice : ressource unique, mais aussi surabondante. Car Jésus-

Christ, s'offrant à l'autel comme victime eucharistique, rend à

Dieu autant que Dieu a donné et donnera à jamais ; il lui rend

même davantage, puisqu'ici la victime d'actions de grâces vaut

autant que Dieu même. Si donc par Jésus-Christ nous recevons

tous les biens, par Jésus-Christ aussi nous en remercions Dieu

dignement.

SECOND POINT .

Nous devons nous associer à l'esprit d'actions de grâces de

Jésus-Christ dans le saint Sacrifice .

Jésus-Christ, en remerciant Dieu son Père, n'a point voulu

nous dispenser de notre dette; il a voulu, au contraire, nous

inviter par son exemple à remercier l'auteur de tout bien, en

nous associant à sa sublime action de grâces; il a voulu remer-

cier Dieu par tous ses membres unis avec lui et dilater ainsi par

toute la terre et tous les cieux la reconnaissance due à la Tri-

nité sainte. Entrant dans ses desseins, le ciel le remercie éter-

nellement , et l'Église de la terre ne cesse de chanter : Merci au

Seigneur notre Dieu ! Pénétrons-nous des mêmes sentiments;

et, du fond d'un cœur profondément ému, disons à Dieu sou-

vent et plusieurs fois le jour, merci de tout le bien qu'il nous

fait; merci du bien qu'il fait à la société entière; merci de

tout ce qu'il fait pour l'Église, à qui il donne de survivre à tous

ses ennemis, et de gagner d'un côté ce qu'elle perd del'autre.

Malheur à qui ne comprend pas ce devoir de reconnaissance !

L'ingratitude, dit saint Bernard, dessèche les sources de la

•Gratias agimus tibi propter magnam gloriam tuam. (Hymn., Gloria in ex-

celsis.)

• Gratias agamus Domino Deo nostro.



LA MESSE HOMMAGE D'EXPIATION RENDU A DIEU. 271

piété, la roséede la miséricorde, les ruisseaux de la grâce , dis-

sipe les vertus, perd les bienfaits, anéantit les mérites , ravage

et détruit tout dans l'âme¹ . La reconnaissance, au contraire

pour un bienfait reçu en attire de nouveaux; et comme les

fleuves sortis de la mer n'y retournent que pour en ressortir,

ainsi les bienfaits de Dieu, que nous faisons remonter à leur

source adorable par l'action de grâces, en reviennent à nous

avec une abondance nouvelle. Enfin, la reconnaissance nous

anime à la ferveur : Mon Dieu, se disait souvent sainte Térèse,

la patronne des âmes généreuses et reconnaissantes , mon Dieu ,

tant recevoir et si peu rendre ! A cette pensée, elle eût voulu

se mettre en pièces pour Dieu ; et elle ne concevait pas qu'on pût

vivre en cemonde d'une autre vie que de la vie du ciel , qui est

un cantique éternel d'actions de grâces. Que nous sommes loin

des sentiments de cette grande sainte ! Que nous remercions

peu Dieu de ses bienfaits, et que nous y sommes peu sensibles !

Entrons dans des sentiments meilleurs, et que notre cœur s'é-

panche en actions de grâces.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

TROISIÈME JEUDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain que la Messe est, non-seulement

un sacrifice latreutique et eucharistique, mais encore un sacri-

fice expiatoire ; et qu'à ce titre elle est : 1º une complète répa-

ration de l'offense que le péché fait à Dieu ; 2º une satisfaction

surabondante pour les dettes de l'Église souffrante et militante.

-Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de nous renouveler

dans l'esprit de pénitence, et d'accepter de bon cœur, en cette

vue, toutes les peines de la vie ; 2º d'être sensible à l'offense

de Dieu, de la réparer par des actes d'amour et d'amende ho-

norable, et de faire notre possible pour la conversion des pé-

cheurs . Notre bouquet spirituel sera la prière de Joël : Grâce,

• Ingratitudo ventus urens, siccans sibi fontem pietatis, rorem misericordiæ,

Quenta gratiæ. (S. Bern. , Serm. Li, in Cantic.)



272 TROISIÈME JEUDI APRÈS LA PENTECOTE.

Seigneur, grâce pour votre peuple! calmez votre courroux

contre nous ' .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ comme notre médiateur et pontife,

s'interposant entre le ciel irrité et la terre coupable, détour.

nant la fondre de dessus nos têtes et changeant les éclairs du

tonnerre de la colère divine en pluies de grâces *. Remercions-

le de cette charitable médiation, à laquelle le monde est rede-

vable de son existence.

PREMIER POINT.

Le saint Sacrifice est une complète réparation de l'offense

que le péché fait à Dieu.

Le chrétien qui apprécie dans les lumières de la foi quel

grand mal est l'offense de Dieu, en est inconsolable. Il engé-

mit; il en pleure comme le saint roi David; il en est boule-

verséjusqu'au fondde l'âme comme le saint prophète Jérémie ;

et, quand il considère combien ce grand mal est commun,

quand il envisage d'un regard tous les péchés de la terre : « 0

« Père céleste, s'écrie-t-il , Père si digne de tout honneur et de

« tout amour, que je m'afflige de voirque les hommes ingrats,

« au lieu de vous aimer, vous offensent ! Oh! que je voudrais

« offrir à votre honneur offensé une réparation égale à l'of-

« fense ! » Alors, du fond de sadouleur, il porte sa pensée sur

le saint Sacrifice ; ilyvoit unDieu s'offrant en personne comme

hostie expiatoire pour tous les péchés de la terre : « O Dieu !

« reprend-il avec une immense consolation, voilà ce que je

« cherchais ; voilà une réparation de tous les péchés dumonde,

« non plus seulement égale, mais supérieure à l'offense. Car

« un Dieu, vous faisant satisfaction en personne par des abais-

« sements infinis, vous honore incomparablement plus que

« tous les péchés des hommes et des démons réunis ensemble

« ne peuvent vous offenser. De tout mon cœur je m'unis à

« cette réparation surabondante; je m'y unis par l'horreur et

« la détestation du péché, par le zèle de votre gloire et de toutes

•Parce, Domine, parce populo tuo, ne in æternum irascaris nobis. (Joe), II, 17.)

• Fulgura in pluviam fecit. (Ps. cxxxiv, 7.)



LA MESSE HOMMAGE D'EXPIATION RENDU A DIEU. 273

« les bonnes œuvres qui peuvent ou vous honorer, ou conver-

<< tir les pécheurs et sauver les âmes. » Sont-ce là nos dispo-

sitions?

SECOND POINT.

Le saint Sacrifice est une satisfaction surabondante pour

les dettes de l'Église souffrante et militante .

Jésus-Christ, au saint Sacrifice, est le grand pénitent de

l'Église universelle ; et, en s'offrant comme une victime expia-

toire, il abrége les douleurs des âmes souffrantes au purga-

toire; il sollicite pour les pécheurs le don de pénitence et ob-

tient ces conversions qui parfois étonnent le monde. Il crie

miséricorde ; il détourne les fléaux dont Dieu autrement frap-

perait la terre ; et telle est la raison de la patience de Dieu au

milieu de tous les crimes et de tous les désordres . Si sa foudre

n'éclate pas ou s'arrête après quelques coups destinés à nous

servir d'avertissements, c'est que, comme autrefois Moïse et

Aaron devant l'ancien propitiatoire, ou plutôt beaucoup mieux

que ces conducteurs du peuple d'Israël, Jésus-Christ, notre

grand prêtre , plaide à l'autel la cause du monde coupable et

apaise le céleste courroux . Unissons-nous au zèle ardentde Jésus-

Christ pour soulager les âmes du purgatoire et expier les péchés

du monde. Dieu, dans son admirable clémence, ne désire rien

tant que de nous voir résister à sa colère en union avec Jésus-

Christ, faire pénitence pour les pécheurs, nous immoler pour

eux comme autant d'hosties expiatoires, et appeler sur nous-

mêmes les foudres dont il veut frapper son peuple. Il se plaint

par son prophète de ne point trouver assez de telles âmes au-

devant de ses coups . J'ai cherché, dit-il dans Ézéchiel, un

homme qui mit son intervention, comme une haie, entre moi

etmonpeuple, etje n'en ai point trouvé. Vous n'êtes point ve-

nus , dit-il dans le mêmeprophète, vous placer au-devant de ma

justice comme un mur pour la maison d'Israël ¹ . Or, si Dieu se

plaignait ainsi sous l'ancienne loi, combien plus nous ferait-il

ce reproche sous la loi nouvelle, si nous ne profitions pas de

*Ezech. , xx1, 30,



974 TROISIÈME VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE.

l'avantage que nous avons de pouvoir offrir, à l'appui de notre

prière, une hostie expiatoire d'une valeur infinie? Avons-nous,

jusqu'à présent, bien compris ce double devoir d'expiation pour

'es âmes du purgatoire et pour les pécheurs de la terre?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

TROISIÈME VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain dans la sainte Messe un qua-

trième caractère, qui est d'être un sacrifice impétratoire, c'est-

à-dire un sacrifice de prière ou de demande; et nous verrons

qu'en effet la messe est : 1º la plus excellente des prières;

2º une prière toute-puissante sur le cœur de Dieu.-Nous

prendrons ensuite la résolution : 1º de mieux faire nos prières

ordinaires ; 2º de demander souvent à Dieu l'esprit de prière.

Notre bouquet spirituel sera la parole du divin Maître : Tout

ce que vous demanderez à mon Père en mon nom vous sera

donné¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ au saint autel, comme le grand sup-

pliant de l'Église universelle. Demandons-lui une participation

à l'excellencede sa prière : Seigneur, enseignez-nous à prier .

PREMIER POINT .

La sainte Messe est la plus excellente des prières .

Car 1º c'est Jésus-Christ même qui prie à l'autel. Lui-même

qui disait à son Père : Vous m'exaucez toujours ; lui-même

l'égal de Dieu, et Dieu comme son Père, se charge de nos de-

mandes, les appuie de ses mérites et les offre consumées au

feu de sa charité. 2º Il se présente devant son Père en le sup-

pliant, dans l'état le plus humble; il se présente comme notre

victime, faisant parler pour nous toutes ses plaies et tout son

* Si quid petieritis Patrem in nominemeo, dabi vobis. (Joan., XVI , 23.)

•Domme, doce nos orare. (Luc., x1, 1.)

* Semper me audis. (Joan ., Ι, 42.)



LA MESSE, HOMMAGE DE PRIÈRE RENDU A DIEU. 275

sang, qui crie plus haut que celui d'Abel ; il se présente comme

notre prêtre avec un désir immense d'obtenir ce qu'il demande,

et porte son désir jusqu'au plus intime du cœur de son Père.

3º Notre prière se joint à la sienne, mais dans les conditions

les plus favorables : car nous donnons au Père céleste infini-

ment plus que nous ne lui demandons ; nous lui demandons sa

grâce, et en retour nous lui donnons son propre Fils par l'o-

blation du saint Sacrifice ; de sorte qu'à la Messe Jésus-Christ

prie avec nous et en nous, et nous prions avec lui et en lui. Se

peut-il une plus excellente prière ?

SECOND POINT.

La sainte Messe est une prière toute-puissante sur le cœur

deDieu .

Chose remarquable, c'est le prêtre lui-même qui détermine

les intentions du sacrifice, qui dit à Jésus-Christ ce qu'il veut

demander ; et Jésus-Christ, son mandataire docile, présente à

son Père toutes les demandes dont on le charge, sans jamais

les trouver ni trop nombreuses ni trop difficiles. Or, qui ne voit

la toute-puissance d'une pareille prière? Les prières les plus

ferventes des anges et des saints réunies ensemble n'en appro-

chent pas. Celles-ci ne sont jamais que les supplications des

serviteurs ou servantes de Dieu ; mais la Messe, c'est la suppli-

cation du Fils même de Dieu, lequel est toujours exaucé, dit

saint Paul, et ne peut pas même être refusé, puisqu'il est son

Fils bien-aimé en qui il met toutes ses complaisances, son Fils

égalà Dieu et Dieu comme lui. Nous ne voyons pas toujours

sur la terre les effets de ce divin Sacrifice. Mais quand nous se-

rons au ciel , là où, dans la pure lumière de Dieu, se voient les

ressorts secrets par lesquels tout se meut, et les rapports des

effets avec leurs causes , nous reconnaîtrons des mondes de

merveilles obtenues par le saint Sacrifice, soit dans l'ordre na-

turel, soit dans l'ordre surnaturel. D'où nous devons conclure :

1º Quelle confiance nous devons avoir au saint Sacrifice, etquel

bonheur ce doit être pour nous d'y assister ! C'est là le bonmo-

mentpour prier, le moment favorable pour obtenir toutes les



216 TROISIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE.

grâces. 2º Que l'Église a bien raison de mettre si souvent à la

bouche du prêtre, pendant l'action du sacrifice, cette invitation

à la prière, oremus , prions, puisque là on ne peut trop deman-

der et l'on peut tout obtenir ! Si jusqu'à présent nos demandes

n'ont pas toujours été octroyées, c'est que nous avons mal de-

mandé ; nous avons demandé sans foi vive de ces belles vérités,

sans union à Jésus-Christ, sans recueillement, peut-être même

avec un esprit distrait et un cœur insouciant. N'est-ce pas

vrai ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

TROISIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain les motifs du zèle que nous devons

avoir pour entendre ou dire la sainte Messe : le premier, c'est

que de tous les exercices religieux , c'est le plus agréable à la

sainte Trinité ; le second, c'est que c'est le plus profitable pour

nous et pour 1 Église. Nous prendrons ensuite la résolution :

1º de ne manquer, aucun jour, autant que possible, soit de la

dire, soit de l'entendre ; 2º d'y apporter toujours une foi vive

et une religion profonde. Notre bouquet spirituel sera ce beau

verset de l'Imitation : Quand le prêtre célèbre, il honore Dieu,

il réjouit les anges , il édifie l'Église, il secourt les vivants et

les morts, et se procure à lui-même toutes sortes de biens '.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur, le souverain Prêtre, consommant

sur l'autel , par le ministère du prêtre, aussi bien que sur la

croix en sa propre personne, le sacrifice qui glorifie Dieu et qui

sauve le monde. Remercions-le de ce qu'il nous admet tous en

4 Quando sacerdos celebrat, Deum honorat, angelos lætificat, Ecclesiam ædi-

ficat, vivos adjuvat, defunctis requiem præstat, et sese omnium bonorum partici-

pem efficit. (IV Imit. , v, 3.)



ZELE POUR ENTENDRE OU DIRE LA MESSE. 277

participation des mérites de cet acte solennel : Venez tous à

moi , nous crie-t-il, et promettons-lui de répondre à cette ai-

mable invitation avec empressement et amour.

PREMIER POINT.

La sainteMesse est de tous les actes religieux le plus agréa-

ble à la sainte Trinité.

C'est à la sainte Trinité seule que peut s'offrir le saint Sa-

crifice ; et que peut- on lui offrir de mieux qu'un acte qui lui

procure une gloire infinie, qui lui rend pour tous ses bienfaits

une action de grâces infinie, et satisfait à sa justice paruneré-

paration infinie ? Or le sacrifice de la Messe réunit ces trois

grands avantages , ainsi que nous l'avons médité dans nos pré-

cédentes oraisons : d'où nous devons conclure que nous ne pou-

vons rien faire de plus agréable à Dieu que d'assister au saint

Sacrifice, quand nous ne l'offrons pas, que de venir accueillir

son Fils éternel au moment où il descend des splendeurs des

saints sur l'autel, de l'y entourer de nos louanges et de notre

amour, d'y unir notre prière à la sienne, le sacrifice de nous-

mêmes au sacrifice qu'il y fait de sa propre personne, et d'ado-

rer, d'aimer, de bénir par lui la Trinité sainte à qui il s'offre.

Un grandmonarque qui enverrait son fils visiter ses provinces

se tiendrait offensé de l'insouciance de ses sujets qui ne vien-

draient pas accueillir ce fils bien-aimé; et il serait flatté, au con-

traire,de l'empressement qu'on mettrait à venir à sa rencontre

et à faire retentir les airs des cris enthousiastes de l'amour et

du dévouement. Il en est de même du saint Sacrifice : autant

la sainte Trinité voit avec déplaisir l'insouciance qui laisse

presque seul dans l'église le célébrant avec son humble minis-

tre, autant elle voit avec délices un peuple nombreux rassem-

blé autour de l'autel, priant et adorant avec le prêtre. Marie et

Jean, au pied de la croix, assistant à la mort du Sauveur sur

le Calvaire, étaient l'objet des complaisances de la Trinité

•Venite ad me omnes. (Matth. , x1, 28.)

•Suscipe, sancta Trinitas... Placeat tibi, sancta Trinitas. (Prières de l'Offer-

toire et d'avant la bénédiction du prêtre.)

Μ. Π. T. II.- 16



278 TROISIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE .

sainte : c'est l'image des chrétiens assistant au sacrifice de la

Messe, puisqu'à l'autel c'est le même sacrifice qu'au Calvaire.

Apprenons de là à assister le plus souvent possible à la sainte

Messe, et ayons en horreur l'insouciance qui n'y assiste pas

quand elle le pourrait .

SECOND POINT .

Le saint Sacrifice est, de tous les actes religieux, le plus

profitable pour nous et pour l'Église .

1º Il est évident qu'aucune prière, même celle de tous les

anges ensemble, ne peut valoir la prière de Jésus-Christ s'im-

molant sur l'autel et faisant parler pour nous toutes ses plaies

comme autant de voix suppliantes. Négliger pår son absence

non motivée du saint Sacrifice une prière si puissante, c'est

être ennemi de soi-même, c'est pécher contre ses plus chers

intérêts . 2º Offrir le saint Sacrifice, ou seulement s'unir au

prêtre qui l'offre, y assistant dans son esprit et ses intentions,

c'est, comme nous l'avons déjà médité , procurer la joie de

l'Église triomphante, le soulagement de l'Église souffrante.

l'assistance la plus efficace de l'Église militante ; or se peut-il

rien de plus profitable à l'Église universelle ? Pour peuque nous

aimions nos frères du ciel, ne devons-nous pas nous estimer

heureux de les aider à glorifier et à remercier le Seigneur ?

Pour peu que les souffrances des âmes du purgatoire nous tou-

chent, ne devons-nous pas nous faire unejoie de les soulager

par ce divin Sacrifice ? Enfin, si nous sommes sensibles aux

maux de l'Église militante, aux peines detoute sorte qui pèsent

sur les enfants d'Adam, quel bonheur pour nous de leur venir

en aide par ce même Sacrifice ! Oh! combien ces douces pensées

doivent nous rendre chaque jour assidus à la sainte Messe, au-

tant que la chose nous est possible ! Avons-nous ce zèle pour

l'entendre et y assister pieusement ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.



DU PROGRÈS DANS LES VERTUS. 279

QUATRIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE

ÉVANGILE SELON SAINT LUC, V, I.

En ce temps-là, Jésus, étant sur lebord du lac de Génézareth et voyant

le peuple venir en foule à lui pour entendre la parole de Dieu, aperçut

aubord du lac deux barques arrêtées, dont les pêcheurs étaient descendus

pour laver leurs filets. Étant donc entré dans une de ces barques, qui

était celle de Simon, il le pria de s'éloigner un peu de la terre. Et, s'étant

assis, de dessus la barque il instruisait le peuple. Dès qu'il eut cessé de

parler, il dit à Simon : Avancez en pleine eau , et jetez vos filets pour pê-

cher. Simon lui répondit : Maître, nous avons travaillé toute la nuit sans

rien prendre ; cependant , sur votre parole, je vais jeter le filet. L'ayant

jeté, ils retirèrent une si grande quantité de poissons, que leur filet se

rompait; et ils firent signe à leurs compagnons qui étaient dans l'autre

barque de venir leur aider. Ceux-ci yvinrent, et ils emplirent tellement

lesdeux barques, qu'elles étaient près de couler à fond. Ce que voyant,

Simon Pierre se prosterna aux pieds de Jésus, en disant : Seigneur, retirez-

vousdemoi, parce que je suis un homme pécheur. Car la pêche abondante

des poissons qu'ils venaient de faire avait causé un grand étonnement à lui

et àtous ceuxqui étaient avec lui, aussi bien qu'à Jacques et à Jean, filsde

Zébédée, qui étaient compagnons de Simon. Et Jésus dit à Simon : Ne

craignez point ; vous serez dans la suite employé à une autre pêche, où vous

retirerez des hommes. Puis ils ramenèrent leurs barquesà bord, et, ayant

tout quitté, ils le suivirent.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

-

Nous méditerons demain sur l'évangile du jour, et nous y

apprendrons : 1º les causes de notre peu de progrès dans les

vertus ; 2º les moyens d'y faire progrès à l'avenir. Nous

prendrons la résolution : 1º d'entretenir en nous une volonté

ferme et bien prononcée d'avancer dans les vertus ; 2º de nous

proposer en tout Jésus-Christ comme modèle de ce progrès, et

de tout faire en union avec lui. Notre bouquet spirituel sera la

parole de l'Apôtre : Croissons toujours en Jésus-Christ , qui

est le Chefadorable dont nous sommes les membres 1 .

•Crescamus in illo per omnia, qui est caput Christus. (Ephes., iv, 15.)



280 QUATRIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE ,

:

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus -Christ nous instruisant , dans l'évangile de ce

jour, sur les causes de notre peu de progrès dans les vertus et

sur les moyens d'y faire à l'avenir des progrès véritables . Re-

mercions-le de la grande bonté avec laquelle il nous instruit ,

et demandons-lui la grâce de bien comprendre et de bien pra-

tiquer.

PREMIER POINT .

;

Causes de notre peu de progrès dans les vertus.

Notre évangile nous en montre trois causes : 1º les apôtres

avaient travaillé toute la nuit, et ils n'avaient rien pris¹. En

cela rien d'étonnant : que pouvaient-ils prendre sans y rien

voir ? C'est le malheur de ceux qui travaillent sans vue de foi :

les uns, machinalement et sans intention précise, comme

la brute; les autres, par des vues purement naturelles, comme

l'honnête païen ; d'autres, par des vues d'intérêt et d'amour-

propre, comme l'homme du monde : ils ne recueillent rien de

ce qu'ils font, et, malgré beaucoup de travaux, n'avancent ja-

mais. Ceux-là seuls progressent qui, vivant de la vie de la foi,

portent, en tout ce qu'ils font, l'intention droite et pure de

plaire à Dieu, tenant sans cesse le regard du cœur fixé sur le

divin bon plaisir. Comme l'œil de leur intention est simple,

tout le corps de leur action brille d'un éclat de sainteté qui la

rend digne du ciel . 2º Les apôtres avaient travaillé sans Jésus ,

il n'était pas avec eux pendant la nuit : seconde cause qui ren-

dit leur pêche inutile. Si ce n'est point l'esprit de Jésus qui

nous anime, son exemple qui nous dirige, son amour qui nous

inspire, nous perdons le temps et n'avançons point. Comme le

sarment tire sa vie de son union avec la vigne, se dessèche et

meurt si on l'en sépare, ainsi l'action chrétienne n'a de vie et de

mérite que par sonunion avec Jésus . Pour travailler utile

• Per totam noctem laborantes, nihil cepimus . (Luc., v, 5.)

• Si ooulus tuus fuerit simplex, totum corpus tuum lucidum erit. (Matth.,

VI,22.)

* Sic nec vos, nisi in me manseritis. (Joan. , xv, 4. )



DU PROGRÈS DANS LES VERTUS. 281

ment, il faut donc tout faire, tout dire et tout penser par l'es-

prit de Jésus, en imitation de Jésus et en union avec lui¹.

3º Les apôtres avaient travaillé sous l'inspiration de leur volonté

propre ; Jésus-Christ ne leur avait point encore dit où il fallait

jeter leurs filets : aussi ils ne prirent rien. Mais une fois qu'il

leur eut donné ses ordres, et qu'ils purent lui dire : Je jetterai

mon filet là où vous le voulez , ils firent merveille. De même,

tout ce que nous faisons sans consulter Notre-Seigneur, selon

notre gré et notre fantaisie, est temps perdu ; comme, au

contraire, tout ce qui se fait sous l'inspiration de lagrâce, par

obéissance à l'esprit de Jésus, nous avance dans la pratique

des vertus solides. Reconnaissons à ces signes les raisons de

notre peu de progrès, et corrigeons-nous.

SECOND POINT .

Moyens de faire progrès dans les vertus .

Premier moyen : Ayez une volonté ferme de tendre toujours

à une perfection plus haute. O âme chrétienne ! ne demeure

pas stationnaire près de la terre et de ses vaines jouissances :

avance, avance toujours dans la pleine mer du saint amour ;

avance chaque jour, à chaque heure, à chaque moment ;

gagne le large et cours dans la voie des commandements et des

conseils ; tends toujours à une perfection plus haute . Vouloir

aimer toujours davantage ; vouloir toujours être plus recueilli,

plus humble, plus fervent; vouloir toujours faire mieux l'action

présente que l'action qui l'aprécédée; vouloir toujours avancer,

parceque ne pas avancer, c'est reculer : voilà le premier moyen

de faire progrès*. - Second moyen : Ne jamais se laisser dé-

courager par ses insuccès. Les apôtres avaient travaillé toute

la nuit sans rien prendre; mais, dès que Jésus a parlé, ils

jettent leurs filets et redoublent d'efforts . De même, après

nos fautes, il ne faut pas nous laisser abattre , mais tirer de

• Per ipsum, et cum ipso, et in ipso. (Can. Miss.)

• In verbo tuo laxabo rete. (Luc., v, 5.)

Duc in altum. (Luc., v, 4.)

• Duc in altum.

• Laxate retia vestra in capturam . (Ibid.)

46.



282 QUATRIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE.

nos fautes mêmes un motif de mieux faire, afin de réparer le

mal passépar le bien présent; il faut aimer doublement, pour

réparer les moments malheureux où nous n'avons pas aimé :

tel est le second moyen de progrès .- Le troisième, c'est de

nous tenir dans l'humilité après les grâces reçues. Saint

Pierre, voyant la pêche miraculeuse qu'il vient de faire, tombe

à genoux devant Jésus-Christ, en se reconnaissant indigne de la

faveur qu'il vient de recevoir, et proclamant qu'il n'est qu'un

pécheur¹. A son exemple, nous devons rapporter à la bonté

divine le peu de bien qui est en nous ou se fait par nous, sans

nous en estimer davantage, sans nous y complaire et sans

nous en féliciter, comme si ce bien venait de notre fonds. Nous

devons, au milieu des plus grandes grâces, nous tenir devant

Dieu comme des pécheurs indignes de ses regards, plus indi-

gnes encore de ses faveurs, et faire exactement le partage entre

Dieu et nous : tout bien est de Dieu, le mal seul est de moi.

Hélas ! Seigneur, je le reconnais avec confusion : j'ai peu mis

enpratique ces trois moyens; mais désormais je m'y applique-

rai de tout mon cœur : je tendrai toujours à faire mieux; je

m'y encouragerai chaquejour, et me tiendrai sans cesse dans

l'humilité que me commande ma misère.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

QUATRIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur les occupations de l'âme pen-

dant la sainte Messe, et nous verrons combien il est convenable

de s'y occuper : 1º de la passion et de la mortde Jésus-Christ ,

2º des fins du Sacrifice ; 3º de l'amour que nous témoignent

dans ce mystère Dieu le Père et Jésus-Christ son Fils . Nous

prendrons ensuite la résolution : 1º de ne plus assister à la

sainte Messe par habitude ou routine, sans rien de fixe et de

précis, qui arrête la mobilité de notre esprit ; 2º de nous y

-

•Procidit ad genua Jesu, dicens : Exi a me, quia homo peccator sum, Do-

mine. (Luc., v, 8.)



OCCUPATIONS DE L'AME PENDANT LA MESSE.
283

occuper de quelques-unes des trois considérations que nous

venons d'indiquer. Notre bouquet spirituel sera la parole du

concile de Trente : Là s'immole d'une manière non sanglante

le même Jésus-Christ qui, sur l'autel de la croix, s'immola

d'une manière sanglante ¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Honorons la très-sainte Vierge sur le Calvaire comme lemo-

dèle le plus achevé de l'esprit qui doit nous animer pendant

le saint Sacrifice. Occupée tout entière de ce qui se passe de-

vant ses yeux, de la gloire de Dieu et du salut du monde, pour

lesquels elle offre l'adorable Victime, de l'amour du Père qui

livre à la mort son Fils innocent et de l'amour du Fils qui se

livre lui-même, elle s'offre et s'immole en esprit pour ne plus

faire avec son cher Fils qu'une seule et même victime. Admi-

rons des occupations si sublimes et adorons l'Esprit-Saint qui

les produit .

PREMIER POINT .

Combien il est convenable de s'occuper, pendant laMesse,

de la passion et de la mort du Sauveur .

Quoi, en effet, de plus convenable que de penser à ce qu'on

a sous les yeux ? Or à l'autel tout nous parle de la passion et

de la mort du Sauveur : la croix domine le tabernacle et se

voitsur tous les ornements sacrés ; l'étole représente les chaînes

qui attachèrent Jésus à la colonne ; la ceinture, les fouets dont

on le déchira ; le manipule, les cordes dont on le lia ; l'aller et

le venir du prêtre d'un endroit de l'autel à l'autre rappellent les

divers tribunaux où on le fit comparaître. La Messe elle-même

est une vive et réelle reproduction du sacrifice du Calvaire :

c'est la même victime, le même prêtre. Il est vrai qu'ici Jésus-

Christ emprunte la personne d'un homme pour rendre visible

son sacerdoce invisible ; mais au fond c'est toujours Jésus-Christ

qui consacre, Jésus-Christ qui immole, Jésus-Christ qui prie.

N'est-ce pas nous dire que pendant la sainte Messe nous devons

•Idem ille Christus incruente immolatur qui in ara crucis seipsum cruente

obtulit. (Conc. Trid.)



284 QUATRIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE.

méditer sa passion et sa mort, avec les mêmes sentiments

pieux qui nous eussent pénétrés si nous eussions assisté, entre

Marie et saint Jean, à son agonie sur le Calvaire ; qu'en consé-

quence, nous devons nous sacrifier nous-mêmes, corps et âme,

au grand Dieu vivant, pour ne plus faire avec Jésus-Christ

qu'une seule victime?

DEUXIÈME POINT .

Combien il est convenable de nous occuper, pendant la

Messe, des fins du Sacrifice.

Ces fins , comme nous l'avons médité ailleurs, sont : 1º de

rendre à Dieu le culte de latrie par la souveraine estime de

ses grandeurs , le respect de sa haute majesté et la soumission

à son souverain domaine; 2º de le remercier de ses bienfaits

sans nombre ; 3º de réparer l'offense du péché, et de nous in-

spirer un vif désir d'en détruire le règne sur la terre ; 4º de

demander à Dieu tous les secours, toutes les grâces dont le

monde entier a besoin et dont nous avons besoin nous-mêmes .

Or quoi de plus convenable que de nous occuper alors de toutes

ces saintes choses? Ne pas le faire, ce serait 1º manquer le

but du Sacrifice, puisque c'en sont les fins ; ce serait 2º pri-

ver notre âme des plus excellentes ressources de la piété,

puisque nous ne pouvons penser rien de meilleur, rien de

plus glorieux à Dieu, rien de plus utile pour nous; ce serait

3º nous rendre inintelligibles les prières de la liturgie, puisque

ces fins sont comme la clef qui en ouvre le sens.

TROISIÈME POINT.

Combien il est convenable de nous occuper, pendant la

Messe, de l'amour que nous témoignent dans ce mystère Dieu

le Père et Jésus-Christ son Fils .

Dieu le Père, au moment du Sacrifice, nous ouvre son sein

pour nous donner son Fils , afin qu'il soit notre victime, notre

pontife, notre médiateur, notre nourriture, notre consolation,

notre tout ; et Dieu le Fils , acceptant cette mission, se donne à

nous sans réserve, s'offre et s'immole pour nous, demeure avec



VERTUS SPÉCIALES POUR BIEN ENTENDRE LA SAINTE MESSE. 285

nous compagnon et consolateur de notre exil, supplément de

notre religion et de tous nos devoirs envers son Père, modèle

de toute vertu et de toute sainteté, vie de notre âme, force de

notre faiblesse : enfin il se dépense tout entier pour nous¹. Or,

là où Dieu nous prodigue tant d'amour, quoi de plus convenable

que de nous occuper de cet amour, que de nous exciter à ren-

dre à ce Père si bon, à ce Fils si généreux, amour pour amour,

et d'imiter les esprits bienheureux, abîmés dans une extase

éternelle d'amour devant l'amour éternel de Dieu *? Nous occu-

pons-nous pendant la sainte Messe de quelques-unesde ces pen-

sées, selon l'attrait de la grâce ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

QUATRIÈME MARDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur la foi vive, l'humilité profonde,

l'amour ardent que nous devons apporter au saint Sacrifice.-

Nous prendrons ensuite la résolution d'apporter au saint Sacri-

fice ces trois vertus, et notre bouquet spirituel sera le motque

le diacre disait autrefois dans l'assemblée des fidèles : Les

choses saintes sont pour les saints .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons la bonté infinie de Jésus-Christ descendant surl'autel

à la parole du prêtre et s'y immolant pour nous. Prions-le de

nous faire bien comprendre les dispositions dans lesquelles nous

devons l'accueillir à son arrivée parminous.

*Totus in usus nostros expensus.

* Tanquam si in ipsis cælis collocati, inter cœlestes virtutes medii staremus.

(S. Chrys . , de Sacerd., lib . III, сар. н.)

• Sancta sanctis .



286 QUATRIÈME MARDI APRÈS LA PENTECOTE.

PREMIER POINT .

Foi vive qu'il faut apporter au saint Sacrifice.

Comme, dans cet ineffable mystère, les sens ne disent rien

de ce qui est en réalité ; que les yeux, le goût, la main, loin

de nous instruire, nous cachent la vérité des choses, on ne

peut apprécier le mystère de l'autel qu'en proportion de la

foi qu'on y porte. Avec une foi languissante, l'auguste action

du Sacrifice ne touche pas plus que l'action la plus indiffé-

rente ; la table sainte est comme une table commune, le pain

du ciel comme le pain de la terre, et le vin eucharistique

commeun vin profane. Les prières si belles de la liturgie ne

disent rien à l'âme ; on laisse couler sur une langue froide et

glacée les paroles les plus embrasées, sans associer son cœur

à ses lèvres ; et l'on revient du saint Sacrifice tel qu'on y est

allé, sans repentir de ses fautes, sans projet d'une vie meil-

leure. Avec une foi vive, au contraire, on voit dans le sacrifice

de laMesse le sacrifice mêmedu Calvaire; on y voit le sacri-

fice du ciel, où l'Agneau se tient devant le trône comme im-

molé, au milieu des anges et des saints, qui chantent sa gloire

et rendent à Dieu par lui une louange infinie. On s'associe à tous

les princes de la cour céleste pour dire avec eux le cantiquede

l'éternité ¹ ; on adore, on remercie, on prie de toute son âme

pour soi, pour les siens, pour l'Église, pour le monde entier ;

et les anges, comme des messagers célestes, partent de là pour

faire ouvrir les prisons du purgatoire, et répartir sur le monde

les grâces obtenues par l'offrande de la divine hostie . Oh ! que

Église a donc bien raison d'appeler l'Eucharistie le mystère

de la foi , et que nous devons dire de grand cœur la prière

des apôtres : Seigneur, augmentez notre foi*. Comprenons le

besoin que nous en avons.

*Cum quibus et nostras voces ut admitti jubeas, deprecamur, supplici con-

fessione dicentes : Sanctus, Sanctus, Sanctus .

* S. Chrys. , hom. xxvIII, ad Antioch.

*Mysterium fidei. (Inter verb. Cons. Cal.)

•Adauge nobis fidem. (Luc., XVII, 5.)



VERTUS SPÉCIALES POUR BIEN ENTENDRE LA SAINTE MESSE. 287

DEUXIÈME POINT.

Humilité profonde qu'il faut apporterau saintSacrifice.

Toute la liturgie de la Messe ne respire qu'humilité, c'est.

à-dire l'anéantissement de l'âme confondue devant les gran-

deurs de Dieu et abîmée dans le sentiment de sa misère . A

peine le prêtre est-il arrivé à l'autel, la sainte liturgie l'arrête

pour le faire penser à la majesté de Dieu devant laquelle il se

présente¹. Elle lui fait réclamer l'assistance de la grâce pour

une action si sainte , et le courbe sous le poids de son indi-

gnités. Elle lui fait implorer l'assistance de tout le ciel , et

demander grâce et pardon ; et ce n'est qu'après que le Sei-

gneur lui a montré sa miséricorde, qu'il ose monter les degrés

de l'autel de Dieu . Arrivé au sommet de la sainte montagne,

il reprend les accents de l'humilité : Vous qui ôtez les péchés

du monde, ayez pitié de nous . Purifiez mon cœur et mes

lèvres . Il continue ces paroles d'humilité à l'offertoire : Je

vous offre ce Sacrifice pour mespéchés, mes offenses , mes

négligences sans nombre. Recevez-moi dans l'état de confu-

sion où me réduisent mes fautes . Ne perdez pas mon âme

avec les impies , ayez pitiéde moi10. Après la consécration, il

redit encore les mêmes accents d'humilité en s'appelant un

pécheur 11 , en criant : Pardonnez-nous nos offenses ; délivrez-

nous des maux passés, présents et futurs . Vous qui ôtez les

péchés du monde, ayez pitié de nous . Seigneur, je ne suis

pas digne de vous recevoir. Quel langage continuel d'humi

Introibo ad altare Dei.

*Adjutorium nostrum in nomine Domini .

•Confiteor Deo omnipotenti.

• Ideo precor, etc.

* Misereatur... Indulgentiam... Aufer a nobis iniquitates nostras... Indulgere

digneris omnia peccata.

Ostende nobis misericordiam tuam. (Prières que dit le prêtre au bas de

'autel.)

7 Qui tollis peccata mundi, miserere nobis .

•Munda cor meum ac labia mea.

• Inspiritu humilitatis et animo contrito suscipiamur a te.

10 Ne perdas cum impiis, Deus, animam meam... miserere mei.

14 Nobis quoque peccatoribus .

4 Dimitte nobis debita nostra,



288 QUATRIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE.

lité pour le prêtre et pour le fidèle qui doit s'associer au

prêtre!

TROISIÈME POINT.

Amour fervent qu'il faut apporter au saint Sacrifice.

O Jésus ! quand vous aimerons-nous, si ce n'est pas à ce

moment solennel où, abaissant la hauteur des cieux, vous des-

cendezsur l'autelparamour pour nous ; à cemomentoù, entouré

de vos anges, vous transportez votre cour au milieu de nous

et faites de nos églises un paradis ; à ce moment où vous vous

offrez en sacrifice pour nous, adorant, remerciant en notre

place, expiant nos fautes, demandant notre grâce et présentant

tous nos besoins à la Trinité sainte ; àce moment enfin où vous

êtes tout entier en exercice d'amour pour nous, toujours prêt à

vous donner tout entier à nous, si nous voulons vous recevoir

par la communion ? Ah ! c'est là par excellence le moment

d'aimer, le moment où le cœur doit se fondre tout entier

d'amour, où il nousfaudrait toutl'amour du ciel en nous. Encore

ne serait-ce pas assez ; dans notre pauvreté, il nous faut au

moins offrir tout ce que nous avons, toutce que nous sommes,

pour ne plus vivre que de son amour et ne plus rien désirer ni

en cemonde ni en l'autre, que de l'aimer toujours davantage.

Sont-ce là les ardeurs d'amour aveclesquelles nous assistons au

saint Sacrifice? Les anges du sanctuaire ne nous y ont-ils

pas vus plus d'une fois avec étonnement tièdes, froids, glacés,

distraits ? Quel sujetde confusion pour nous !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

QUATRIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain : 1. sur la communion sacramen-

telle ; 2º sur la communion spirituelle.-Nous prendrons en-

suite la résolution : 1º de nous renouveler dans l'amour de la

sainte communion ; 2º de communier spirituellement tous les

jours et même plusieurs fois le jour. Notre bouquet spirituel



LA COMMUNION. 289

sera la parole du Psalmiste : Vous m'avez préparéune table où

je puis prendre des forces contre mes ennemis¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons la bonté infinie de Notre-Seigneur s'identifiant en

nous par la communion, et se faisant de notre cœur un paradis

en terre, où il se plaît à habiter . Pourrons-nous jamais recon-

naîtrecomme il faut un si grand amour ?

PREMIER POINT .

De la communion sacramentelle .

La communion exerce son action bienfaisante sur nos âmes

et sur nos corps . D'abord sur nos âmes. Par elle, nous nous

unissons si étroitement à Jésus-Christ qu'il demeure en nous,

que nous demeurons en lui , et que nous sommes trans-

formés en lui jusqu'à devenir en quelque sorte une même

chair et un même sang avec lui ; jusqu'à être comme d'autres

Jésus-Christ , non pas que Jésus-Christ se change en nous,

mais c'est nous qui sommes changés en lui . En effet, plus on

s'approche dignement de la communion, meilleur on devient ;

et àmesure qu'on s'en éloigne, on s'éloigne de la vertu. Quand

on communie avec foi, on sent qu'il n'est pas juste que la

langue qui a porté le corps d'un Dieu se profane dans des en-

tretiens folâtres ou médisants ; que la chair qui a été le ci-

boire vivant de la sainte hostie se souille par la moindre indé-

cence ; que le cœur qui a été le sanctuaire de la divinité

s'ouvre à ce qui n'est pas saint et pur. De là vient que la

communion corrige les vices, modère les passions, amortit le

foyer de la concupiscence, guérit nos langueurs spirituelles.

Affligés, elle nous console ; découragés, elle nous ranime ;

abattus, elle nous relève ; froids, elle nous réchauffe. L'hé-

morroïsse se tenait assurée desa guérison si elle touchaitseule-

ment le bord de la robe du Sauveur. Qu'est-ce donc de recevoir

*Parasti in conspectu meo mensam adversus eos qui tribulant me. (Psal.

XXII, 5.)

* Deliciæmeæ esse cum filiis hominum. (Prov. , VIII, 51.)

In me manet et ego in illo. (Joan. , vı, 57.)

•Concorporei et consanguinei Christi. (Cyr. , Cat. myst. , IV.)

Christi facti sumus.

M. II . T. II. 17

५



290 QUATRIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE.

-

son corps, son sang, son âme, sa divinité? On ne saurait dire

les biens que nous apporte la communion bien faite. C'est le

froment des élus ; c'est le vin qui fait germer les vierges, et

donne à l'âme des goûts de pureté et d'innocence. La présence

de Jésus- Christ en nous affermit la volonté dans la charité et

dans toutes les vertus. Celui qui mange ma chair, dit Jésus-

Christ, vivra pour moi¹ ; c'est-à-dire qu'il vivra non plus de la

vie terrestre et animale, mais de la vie deJésus-Christ, de son

humilité, de sa pureté, de son obéissance, de sa douceur, de

sa patience, et il pourra dire : Ce n'est pas moi qui vis, c'est

Jésus-Christ qui vit en moi 2 . A ces effets de la communion

sur nos âmes, il faut joindre son action bienfaisante sur nos

corps . 1º Elle les sanctifie en les consacrant comme ciboires du

corps de Jésus-Christ, et nous apprenant par la à les con

server dans une pureté parfaite comme autant de vases sacrés.

2º Elle refroidit en nous l'ardeur de la concupiscence. Si vous

ne sentez plus si souvent, dit saint Bernard, les accès de la

colère, de l'envie, de la luxure ou autres vices, rendez-en

grâces au corps de Jésus-Christ . Enfin, elle dépose en nos

corps le germe de la résurrection glorieuse. Celui qui mange

ma chair et boit mon sang, dit Jésus-Christ, a la vie éternelle

etje le ressusciterai au dernier jour . Remercions Jésus-

Christde tant de grâces attachées à une bonne communion.

SECOND POINT.

La communion spirituelle.

La communion spirituelle consiste dans les désirs ardents

d'un cœur plein d'amour qui a soif de Jésus-Christ et en est

comme affamé . « O Dieu, lui dit-il, que je voudrais vous

« recevoir en moi, vous porter dans mon sein, m'unir à vous

« cœur à cœur et ne plus faire qu'un avec vous ! Jaloux d'un

<< si grand bonheur, je m'appliquerai à mener une vie meil-

•Qui manducat me, et ipse vivet propter me. (Joan., vı, 58.)

*Vivo jamnon ego, vivit vero in me Christus. (Gal., 11 , 20.)

3 Serm. xix, in Cant.

▲ Joan., vi, 55.

• Sitivit in te animamea; quam multipliciter tibi caro mea! (Ps. LXII, 2.)



PRÉPARATION A LA COMMUNION. 291

« leure pour pouvoir communier plus souvent. » Cette com-

munion en désir, autrement dite communion spirituelle, est

infiniment utile à l'âme. Elle lui donne le goût des choses di-

vines ; elle l'anime à la vie parfaite ; elle la fortifie dans la

pratique des vertus, et produit même quelquefois plus de fruit

que la communion sacramentelle faite avec moins d'amour.

Elle a, en outre, cèt avantage qu'on peut la faire tous les

jours, à tous les moments du jour et de la nuit, et en tous

lieux , soitprofanes , soit sacrés. Faisons-nous cette communion

spirituelle au moins à chaque messe que nous entendons et à

chaque visite du saint sacrement?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

QUATRIÈME JEUDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain dans un premier point l'impor-

tance de nous bien préparer à la communion, et dans un

second point la manière de nous y préparer.-Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º de mieux nous préparer à nos commu-

nions que nous ne l'avons fait jusqu'à présent ; 2º de nous en-

courager tous les jours à mener une vie plus sainte, pour pou-

voir mieux communier. Nous retiendrons pour bouquet spiri-

tuel les paroles du prophète Amos : Préparez-vous à aller au-

devant de votre Dieu .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur dans le très-saint sacrement, nous

avertissant par son prophète de nous préparer à sa venue.

Quelle bonté, dans ce divin Jésus, de vouloir non-seulement

venir à nous, mais encore de nous avertir de l'obligation que

nous avons de nous préparer à le bien recevoir! Que nos cœurs

se répandent en louanges et en actions de grâces pour une

conduite si pleine d'amour !

• Præparare in occursum Dei tui . (Amos, IV, 12.



292 QUATRIÈME JEUDI APRÈS LA PENTECOTE.

PREMIER POINT.

Importance de nous bien préparer à la communion .

Nous le devons : 1º à Notre-Seigneur : celui qui aurait à re-

cevoir dans sa maison un grand monarque préparerait avec

soin les appartements où ce Souverain devrait loger ; il les net-

toierait avec sollicitude et les ornerait le mieux possible

quelle préparation ne devons-nous donc pas apporter pour re-

cevoir un Dieu en nous¹ ! Nous nous le devons : 2º à nous--

mêmes ; car la communion sans préparation ne servirait qu'à

notre perte ; et la mesure des grâces que reçoit celui qui com-

munie est plus ou moins grande selon la mesure des disposi-

tions qu'il y apporte. On ne peut lire sans frémir, dans le saint

Évangile, l'histoire de ce malheureux qui, pour s'être présenté

au festin des noces sans la robe nuptiale, fut jeté pieds et mains

liés dans les ténèbres extérieures ; c'est l'image de celui quiose-

rait se présenter à la table sainte sans en être digne. O mon

Dieu, éloignez de moi cemalheur. Ne permettez pas quejamais

jeme présente à la communion sans m'être préparé avectout le

soinque demande une action si sainte.

SECOND POINT .

Manière de se préparer à la communion.

Avant tout, il faut nettoyer son âme de tout ce qui pourrait

blesser la sainteté des regards de Dieu. Or, deux choses bles-

sent ses divins regards : 1º le péché, non-seulement le péché

mortel que Dieu a en horreur, mais encore le péché véniel, qui

est à l'âme, devant Dieu, ce que sont les taches et les ulcères

au visage ; 2º les attaches aux créatures, parce que ces attaches

partagent le cœur, déplaisent, par cela même, à l'époux céleste

quiveut avoir le cœur tout entier . En second lieu , les jours

qui précèdent la communion, il faut être tout préoccupé de

cette grande pensée : Je me prépare à communier, et en consé-

quence faire saintement chacune de ses actions, en esprit de

préparation, multiplier les saintes aspirations vers Jésus-Christ,

-

•Opus namque grande est : neque enim homini præparatur habitatio, sed

Deo. (I Paralip., xxix, 1.)



DISPOSITIONS A LA COMMUNION . 293

et se demander souvent : Qui est celui qui va venir en moi¹?

C'est le Seigneur ! Que suis-je pour le recevoir ? O Seigneur,

je n'en suis pas digne. Que veut-il faire en moi*? Il veut faire

enmoi un saint. Qui me procure un si grand bonheur ? C'est

son amour pur; c'est, de sa part, une bonté gratuite. Je ne la

mérite nullement . - Enfin, pendant tout le jour, il faut pro-

duire souvent de grands désirs de recevoir Notre-Seigneur ; et

si on ne les sent pas, il faut au moins les souhaiter vivement, et

offrir en place les dispositions de la sainte Vierge et de tous les

saints.-Troisièmement, la veille de la communion, il faut être

plus recueilli , plus séparé du monde, moins occupé d'affaires,

laisser moins de libertéà ses sens, surtout à savue, comme ce

saint dont saint Jérôme adit : Ses yeux désiraient Jésus-Christ

si vivement, si uniquement, qu'ils ne daignaient pas regarder

autre chose . Le soir, il faut s'endormir dans la pensée de la

communion du lendemain, y revenir la nuit dans le réveil , et,

depuis le matin à son lever jusqu'au moment de s'approcher

de la table sainte, persévérer dans la prière et les saints désirs .

Est-ce ainsi que nous faisons ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

QUATRIÈME VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur les trois dispositions princi-

pales qu'il faut apporter à la communion, savoir : 1º une humi-

litépleine de respect ; 2º un amour plein de confiance ; 3º un

grand désir de nous unir à Notre-Seigneur.-Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º de former en nous ces saintes dispo-

sitions avant et pendant la communion; 2º de les conserver et

de les perfectionner tous les jours en notre âme. Notre bouquet

• Quis venit?

•Dominus est.

*Ad quem venit?... Domine, non sum dignus.

• Cur venit ?

5 Unde hoc mihi?

• Oculis Christum desiderantibus nihil aliud dignatus est aspicere. (S.Hieron.,

de Nepot.)



294 QUATRIÈME VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE .

spirituel sera la parole de saint Thomas : Chose merveilleuse !

le maître suprême se donne en nourriture à son pauvre et

chétifserviteur 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons la bonté immense du Fils de Dieu sedonnant à nous

par lacommunion. Son amour infini s'y communique sans ré-

serve ; son corps, son sang, son âme, ses grâces, sa divinité,

il donne tout : ô Dieu prodigue de vous-même, peut-il être un

cœur assez ingrat pour ne pas se fondre d'amour devant tant

d'amour?

PREMIER POINT.

Humilité pleine de respect avec laquelle il faut communier.

Ce sentiment doit naître en nous de la méditation de cette

double pensée : Qui êtes-vous , Seigneur, et qui suis-je ? Vous

si grand, le souverain de l'univers, le Dieu de l'éternité ! et

moi si petit, si chétive créature ; moi ver de terre ! Vous si

saint, devant lequel les cieux ne sont pas purs, et moi, si mau-

vais, qui ai souillé par tant de péchés ma vie passée, qui pèche

encore tous les jours et pécherais biendavantage, si votregrâce

ne me retenait ! Ah ! Seigneur, je me sens saisi de respect et

de confusion devant vous : de respect, en considérant votre

haute majesté, votre sainteté infinie ; de confusion, en me

considérant moi-même, et il ne me reste qu'à dire avec sainte

Élisabeth : D'où me vient l'honneur de votre visite ? avec le

Centenier de l'Évangile : Je ne suis pas digne que vous entries

chez moi ; avec l'enfant prodigue : Mon père, j'ai péché con-

tre le ciel et en votre présence;je ne mérite pas d'être appelé

votre fils ; avec le publicain qui se tient debout au bas du tem-

ple, n'osant lever les yeux et se frappant la poitrine : Dieu , ayez

pitié de moi qui suis un pécheur ; enfin, avec le Psalmiste :

10 res mirabilis ! manducat Dominum pauper, servus et humilis. (Offic.de

S. Thom.)

* Unde hoc mihi ? (Luc. , 1, 43.)

*Non sumdignus ut intres sub tectum meum. (Matth., VII, 8.)

•Peccavi in cœlum etcoram te: jamnondignusvocari filius tuus. (Luc.,xv, 18,19. )

•Deus, propitius esto mihi peccatori . (Luc., xvIII, 13.)



DISPOSITIONS A LA COMMUNION. 295

Qu'est-ce que l'homme pour recevoir la visite d'un Dieu¹?

Hélas ! Seigneur, quand je pense qu'en votre présence les co-

lonnes du ciel tremblent et que les plus hauts séraphins n'o-

sent envisager votre haute majesté, est-il sentiment d'humilité

et de respect dans lequel je ne doive m'abîmer et me confon-

dre?

SECOND POINT.

Amourplein de confiance, avec lequel il faut communier.

L'amour, dit saint Bernard, ne peut être satisfait que parun

retour d'amour . Or l'eucharistie est par excellence le grand

sacrement de l'amour. C'est là que l'amour de Notre-Seigneur

pour les hommes déploie toutes ses richesses et se dépense tout

entier. C'est là qu'il sedonne à nous sans réserve, sans partage,

sans limites : corps, sang, âme, divinité, il donne tout. Il lui

faut donc en retour un amour complet, qui se donne tout en

tier à lui : un amour qui se livre avec un abandon absolu à

tout ce qu'il désire de nous ; un amour qui ne goûte plus que

lui, qui nese plaise qu'en lui, jusqu'à pouvoir lui dire comme

saint Bonaventure : Le Seigneur Jésus est mon unique amour.

Que rien ne me plaise, que rien n'ait pour moi de charme et

d'attrait , si ce n'est lui . Il est tout à moi, que je sois tout à

lui ; et que mon cœur devienne une même chose avec lui . II

lui faut enfin un amour plein de confiance dans ses bontés. Car

c'est [offenser un ami que de ne pas se confier en lui ; c'est

blesser un bienfaiteur que de ne pas lui donner toute sa con-

fiance. Or, est-il ami, est-il bienfaiteur comparable à Jésus au

saint sacrement, qui se donne lui-même, et se donne tout en-

tier à nous par la sainte communion ?

• Quid est homo, quod memor es ejus ? aut filius hominis, quoniam visitas

eum? (Ps . VIII , 5.)

•Amor solam amoris vicem requirit. (S. Bern., serm. LXXXII, de Cant. )

* Unus est amor meus, Dominus meus Jesus Christus. Nihil mihi sapiat, nihil

me delectet, nihil me alliciat præter ipsum. Totus est meus, totus sim suus, et

fiat cor meum unum cum ipso. (S. Bon., Stim. am. , p. 1, 6.)



296 QUATRIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE.

:

1

TROISIÈME POINT.

Saints désirs avec lesquels il faut communier .

Ce pain céleste, dit saint Augustin, veut être mangé avec

unegrande faim 1: il produit ses fruits dans l'âme en propor-

tion du désir avec lequel on le reçoit *. Nous devons donc dési-

rer de toute notre âme la sainte communion. Nous devons la

désirer comme le plus grand bonheur de la vie, commel'enfant

désire le sein de sa mère, comme le cerf altéré soupire après

la source des eaux, comme David désirait l'eau de la citerne de

Bethléem . Nous devons la désirer comne le malade désire sa

guérison, comme l'hémorroïsse qui disait : Sije touche seule-

ment le bord de son vêtement, je serai guérie ; comme les

infirmes auxquels il suffisait de s'approcher du Sauveur pour

recouvrer la santé, parce qu'il sortait de lui une vertu qui les

guérissait tous . Rentrons ici en nous-mêmes ; portons-nous à

la communion ces trois dispositions que nous venons de médi-

ter, humilité, amour, saints désirs ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

QUATRIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain : 1º l'importance de l'action de

grâce après la communion ; 2º la manière de la faire. Nous

prendrons la résolution : 1º d'être très-fidèle à bien faire notre

action de grâce ; 2º de nous souvenir souvent, pendant le jour,

de la communion du matin, des bons sentiments que nous y

avons éprouvés et de l'engagement que nous y avons pris de

vivre plus saintement. Notre bouquet spirituel sera la parole

du Psalmiste : Que rendrai-je au Seigneur pour tous les

biens que j'ai reçus de luidans le seul bienfait de la commu-

nion ?

* Panis iste esuriem quærit. (S. Aug.)

• Esurientes implevit bonis. (Luc., 1, 53.)

O si quis mihi daret potum de cisterna Bethlehem ! (S. Ambr., Apol. David.)

• Si tetigero tantum fimbriam vestimenti ejus, salva ero. (Matth. , xiv, 36.)

* Virtus de illo exibat, et sanabat omnes. (Luc. , vi, 19.)

• Quid retribuam Domino pro omnibus quæ retribuit mihi ? (Ps. cxv, 3.)



L'ACTION DE GRACES APRÈS LA COMMUNION. 297

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur nous enseignant, par son exemple

dans le cénacle, à faire l'action de grâce après la sainte commu-

nion¹ . Ah ! que les sentiments de reconnaissance qu'il épancha

alors devant son Père furent tendres et pleins d'amour ! Unis-

sons-nous à cette action de grâce si fervente .

PREMIER POINT .

Importance de l'action de grâceaprès la communion .

La religion, la reconnaissance, nos propres intérêts, nous en

font un devoir : 1º La religion. Quand Notre-Seigneur nous

honore jusqu'à venir ennous, n'est-il pasjuste que toutes les

puissances de notre âme se rassemblent, pour ainsi dire, autour

de lui pour lui tenir compagnie, lui rendre leurs hommages,

s'entretenir avec lui, lui parler et l'écouter ? Ne serait-ce pas

une étrange irrévérence de le laisser seul au fond de notre

cœur, denepas faire attention à lui et de nous occuperde toute

autre chose ? Est-ce ainsi qu'on reçoit un grand personnage ou

un ami qui vient nous visiter ? 2° La reconnaissance. Nous de-

vons remercier Dieu le Père qui nous donne, non plus lamanne

comme aux Israélites dans le désert, mais son propre Fils *.

Nous devons remercier Dieu le Fils, qui se donne à nous tout

entier, qui se donne à tous, qui se donne pour toujours sans

jamais s'épuiser. Oh ! que c'est bien le lieu de dire : Merci

à Dieu pour son don ineffable ! Si nous comprenions

ce que ce donde Dieu mérite de reconnaissance , nos cœurs

se fondraient d'amour. 3° Nos propres intérêts . Car c'est

dans les moments qui suivent la communion que l'âme peut

mieux goûter Jésus-Christ, se remplir de son esprit, se pénétrer

desonamour ; c'est alors aussi que Jésus-Christ est plus disposé

à éclairer, à échauffer, à toucher l'âme, et que le sacrement

produit principalement son effet, pourvu qu'il ne se rencontre

•Accipiens calicem, gratias egit... ethymnodicto exierunt. (Matth., xxvı, 27,30.)

• Videte qualem charitatem dedit nobis Pater. ( I Joan., III , 1.)

• Gratias Deo super inenarrabili dono ejus. (II Cor. , 1x, 15.)

Si scires donum Dei. (Joan. , ιν, 10.)

17.



298 QUATRIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE.

-

point d'obstacle. Or négliger l'action de grâce, ce serait mettre

obstacle à la grâce; ce serait imiter le pauvre qui ne veut pas

attendre l'aumône que le riche allait lui faire. Rentrons ici

en nous-mêmes. Avons-nous toujours fait au moins un quart

d'heure d'action de grâce ? Pendant ce quart d'heure , n'avons-

n ous point laissé notre esprit s'égarer pour ne pas vouloir nous

faire unpeu de violence, pour ne pas nous tenir dans un main-

tien assez recueilli, ou pour ne pas nous assujettir aux actes

propres à cet exercice? N'avons-nous pas différé, ou abrégé, ou

interrompu notre action de grâce sous le moindre prétexte ?

Hélas ! d'où vient que de tant de communions nous avons retiré

si peu de fruit ? Nos actionsdegrâces mal faites en sont la cause

la plus ordinaire.

SECOND POINT.

Manière dé faire l'action de grâce .

Le premier moyen est d'écouter ce que Jésus-Christ nous

dit au cœur dans un moment si précieux, et de suivre l'attrait

de la grâce. Le second est de produire les actes dont l'initiale

forme le mot Ardor. A désigne l'adoration, l'admiration, l'a-

mour ; l'adoration, qui consiste à nous anéantir devant les gran-

deurs infinies de Notre-Seigneur en lui offrant les adorations

desanges et des saints, comme supplément des nôtres, et demeu-

rant abîmé à ses pieds ; l'admiration, par laquelle on entredans

des étonnements profonds, de ce qu'unDieu si haut veut bien

descendre si bas ; l'amour, avec ces effusions, ces transports,

ces épanchements de cœur qui font qu'on s'attache à Jésus

seul, qu'on ne désire que lui en ce monde et qu'on compte

pour rien tout le reste. La lettre R désigne les remercîments

que nous lui devons pour un si grand bienfait, et que nous le

prions d'offrir lui-même à sonPère en notre place. La lettreD

nous dit les demandes que nous devons lui adresser, lui disant

en simplicité et confiance nosbesoins et nos misères, commeun

enfant qui parle à sonpère. C'est là le moment de tout deman-

der et de tout obtenir 1. La lettre O désigne l'offrande qu'il faut

• Tempus beneplaciti, Deus. (Ps . LXVIII , 14.)



CARACTÈRES DE LA VRAIE ET SOLIDE VERTU.
299

lui faire alors de tout nous-mêmes, lui consacrant tout ce que

nous avons et tout ce quenous sommes pourqu'il en dispose se-

lon son bon plaisir 1. Enfin, la lettre R signifie les bonnes réso

lutions qui doivent être le fruit de notre communion. Est-ce

ainsi quenousfaisons l'action de grâce?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

CINQUIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE

ÉVANGILE SELON SAINT MATTHIEU, V, 20.

En ce temps-là, Jésus dit à ses disciples : Je vous déclare que, si votre

justice n'est pas plus parfaite que celle des docteurs de la loi et des pha-

risiens , vous n'entrerez point au royaume des cieux. Vous avez appris

qu'il a été dit aux anciens : Vous ne tuerez point, et quiconque tuera sera

accusé et poursuivi en justice. Mais moi, je vous dis que quiconque se

mettra sans sujet en colère contre son frère méritera pareillement d'être

accusé et poursuivi en justice ; que celui qui dira à son frère : Raca, mé-

ritera d'être condamné par le conseil; et que celui qui dira : Vous êtes un

fou, méritera d'être condamné au supplice du feu. C'est pourquoi si, étant

près d'offrir votre don à l'autel, vous vous souvenez que votre frère a

quelque chose contre vous, laissez là votre dondevant l'autel, allez aupa-

ravant vous réconcilier avec votre frère, et après, vous reviendrez faire

votre offrande.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain la première parole de l'évangile du

jour : Si votre justice n'est pas plus abondante que celle des

scribes et des pharisiens , vous n'entrerez point au royaume

des cieux ; et nous apprendrons de là que la vraie et solide vertu

est 1º intérieure, 2º humble, 3º douce et affable. Nous pren-

drons ensuite la résolution : 1º de donner à notre vertu ces trois

caractères ; 2º de nous appliquer spécialement demain à être

doux et humbles envers tout le monde. Nous retiendrons pour

bouquet spirituel les paroles de notre évangile : Si votre jus-

• Dilectus meus mihi, et ego illi. (Cant., 11, 16.)



300 CINQUIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE.

ticen'est pas plus abondante que celle des scribes et des pha-

risiens , vous n'entrerez point au royaume des cieux¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons avec amour et tremblement Notre-Seigneur nous

adressant , pour le bien de nos âmes, cette grave et solennelle

parole : Si vous n'êtes pas plus parfaits que les scribes et les

pharisiens, vous n'entrerez pas au royaume des cieux. Ces

pharisiens jeûnaient deux fois la semaine, faisaient de longues

et fréquentes prières , payaient exactement la dîme et prêchaient

presque continuellement. Qui en ferait autant aujourd'hui

passerait pour un saint au jugement des hommes ; et cepen-

dant, pour être tel au jugementde Dieu, Jésus-Christ nous dé-

clare qu'il en faut faire bien davantage. Remercions-le de cette

instruction , et prions-le de nous faire bien comprendre les ca-

ractères de la vraie et solide vertu .

PREMIER POINT.

La vraie vertu est intérieure .

Les pharisiens mettaient leur principal soin à l'extérieur.

Exacts jusqu'au scrupule à observer les moindres cérémonies

de la loi et les traditions de leurs pères, ils affectaient de pa-

raître partout avec un extérieur réglé ; et, au fondde leurs

cœurs, ils violaient cette même loi par des attaches, par des

vues et des intentions où le regard de la créature avait plus de

part que le regard de Dieu ; semblables, dit Jésus-Christ, à des

sépulcres blanchis qui paraissent beaux aux yeux des hommes

et qui au dedans renferment la corruption. Oh ! combien encore

aujourd'hui est-il de chrétiens, qui sont de vrais sépulcres blan-

chis, grands observateurs de quelques petites pratiques, et au

dedans haineux , jaloux, susceptibles, remplis de défauts qu'ils

s'étudient à cacher aux hommes ! Telle n'est point la vraie et

solide vertu. Il ne suffit pas de paraître juste au regard du

monde, qui ne voit que le dehors ; il faut l'être aux yeux de

•Nisi abundaverit justitia vestra plus quam scribarum et pharisæorum, non

intrabitis in regnum cælorum. (Matth. , v, 20.)



CARACTÈRES DE LA VRAIE ET SOLIDE VERTU. 301

Dieu, qui voit le fond du cœur¹. On a beau faire de bonnes cœu-

vres , de grands actes d'édification, si l'intention n'est pas pure

et sainte, si des vues humaines, des motifs secrets d'intérêt,

le désir de se faire valoir, la vanité et l'orgueil nous inspirent ,

notre vertu est fausse, parce qu'elle n'est qu'extérieure ; c'est

une pièce de mauvais aloi qui ne sera pas reçue devant Dieu ;

c'est undéguisement qui ne fera que nous rendre plus condam-

nables . Examinons ici notre conscience.

DEUXIÈME POINT.

La vraie vertu est humble.

Les pharisiens ne cherchaient que l'estime des hommes ; ils

priaient au milieu des places publiques, afin que tout lemonde

les vit ; ils faisaient sonnerde la trompette lorsqu'ils voulaient

donner l'aumône ; en unmot, ils ne visaient dans leurs œuvres

qu'à s'attirer de la réputation et de l'estime . Oh ! combien de

chrétiens leur ressemblent ! Jaloux de la considération et de la

prééminence, ils veulent qu'on les estime, qu'on les honore

et qu'on leur défère en toutes choses . La vraie vertu est tout

autre. Elle est humble, sans retour sur elle-même. Ce n'est

pas à nous à nous regarder, ni à vouloir qu'on nous regarde ;

c'est à Dieu à nous juger et à nous récompenser. A lui seul

tout honneur et toute gloire ! Si peu que nous fassions, pourvu

que ce soit en vue de lui plaire, nous en serons récompensés ;

et quelques grandes choses que nous fassions , si nous le faisons

en vue d'être loués des hommes, nous n'en recevrons aucune

récompense. Il est vrai que nous devons édifier nos frères par

le bon exemple ; mais, si la bonne œuvre paraît en public, l'in-

tention par laquelle nous nous proposons de plaire à Dieu seul

doit toujours demeurer dans le secretdu cœur. Avons-nous ces

sentiments d'une âme vraiment humble, qui n'envisage en tout

que Dieu seul, sans un regard sur elle-même ni sur la créature?

• Homo videt ea quæ parent : Dominus autem intuetur cor . (I Reg., xvı, 7.)

• Omnia opera sua faciunt, ut videantur ab hominibus. (Matth., xxIII, 5.)

3 Amant primos recubitus in cœnis, ... salutationes in foro et vocari ab homi-

nibus Rabbi . (Matth., xx , 6, 7.)

• Soli Deo honor et gloria. ( I Timoth. , 1, 17.)

۱



302 CINQUIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE .

TROISIÈME POINT .

La vraie vertu est douce et affable.

Les pharisiens, pleins d'estime pour eux-mêmes, n'avaient

que du mépris pour les autres : Je ne suis pas comme le reste

des hommes¹ , disait le pharisien priant dans le temple ; et ils

osaient blâmer Jésus-Christ de ce qu'il mangeait et conversait

avec les pécheurs. Ce n'est pas ainsi que procède la vraie vertu.

Elle n'a de mépris pour personne, de paroles dures ou rebu-

tantes pour qui que ce soit ; comme elle se met dans son es-

time au-dessous de tout le monde, elle accueille tout le monde

avec égards et respect, avec bienveillance et charité ; il ne sort

de ses lèvres que des paroles de douceur et d'obligeance . Exa-

minons si notre vertu a ce caractère, si nous ne disons pas

quelquefois des paroles de mauvaise humeur, propres à blesser

et contrister le prochain.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

CINQUIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE

-

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur la communion fréquente, et

nous verrons : 1º que lacommunion fréquente, fervente, est un

grand bien ; 2 ° que lacommunion fréquente, tiède, est un grand

mal . Nous prendrons la résolution: 1º de vivre si sainte-

ment, que nous puissions communier souvent ; 2º de veiller sur

nous après nos communions, pour en bienprofiter. Nous retien-

drons pour bouquet spirituel les paroles de saint Augustin :

Vivez de manière à mériter de communier tous les jours .

•Nonsum sicut cæteri hominum. (Luc., XVIII, 11.)

* Favus distillans, labia. (Cant. , iv, 11.)

Sic vive, ut quotidie merearis accipere.



LA COMMUNION FRÉQUENTE . 303

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons le Père éternel qui, nous ayant adoptés pour ses

enfants, nous présente tous les jours, sur les autels, son cher

Fils , pour être l'aliment de nos âmes. Adorons le Fils qui, dans

les ardeurs de son amour, ne demande qu'à s'unir à nous par la

communion. Adorons le Saint-Esprit qui, n'ayant point d'au-

tres désirs que ceux du Père et du Fils, nous invite à prendre

souvent cette divine nourriture. Quelle bonté dans ces trois di-

vines personnes de nous faire de si tendres invitations, et quels

remercîments ne leur devons-nous pas ?

PREMIER POINT .

La communion fréquente, fervente, est un grand bien .

La communion est un divin repas que Dieu nous fait prendre

pour conserver en nous la vie surnaturelle. Or, comme nos

corps ne vivent point d'un seul repas, mais de plusieurs repas

réitérés, de même, la vie de nos âmes ne se conserve que par

des communions fréquentes ; et c'est à chacun de nous que

s'adresse la parole de l'ange au prophète Élie : Levez-vous et

mangez ; car il vous reste une longue route à faire¹. Ce pain

qu'il faut manger souvent pour avoir la force de faire le chemin

de la terre au ciel, c'est le pain eucharistique, le pain qui fait

les forts. Une triste expérience démontre, en effet, que, quand

on necommunieque rarement, on néglige la prière et les exer-

cices de piété, on veille peu sur soi, et on se laisse emporter à

la dissipation, à l'amour du plaisir et de ses aises, à l'estime

des biens temporels et à l'orgueil; tandis que ceux qui com-

munient souvent avec ferveur s'y préparent par une vie meil-

leure les jours qui précèdent, et sanctifient mieux les jours qui

suivent. La grâce du sacrement les soutient, les fortifie et les

fait avancer dans les vertus . Aussi toutes les âmes vraiment

pieuses souhaitent-elles ardemment de s'asseoir souvent à la

table sainte ; elles se réjouissent à l'approche des jours de com-

munion, et sont ravies quand il s'en rencontre plusieurs de

• Surge, comede; grandis enim tibi restat vía. (III Reg. , xıx, 7.)



304 CINQUIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE.

suite. Leur cœur alors se remplit d'une sainte allégresse ,

comme Zachée, quand Notre-Seigneur lui dit : Il faut queje

descende aujourd'hui chez vous . Il en est d'elles comme des

esprits célestes , qui se nourrissent continuellement de Dieu,

sans jamais s'en rassasier ; plus elles communient, plus elles

désirent communier encore. A l'exemple de ces saintes âmes,

avons-nous un grand désir de communier souvent ? N'avons-

nous point une sorte d'indifférence et presque du dégoût pour

lepain des anges? Ne nous en éloignons-nous pas, sous pré-

texte que des communions si fréquentes nous emporteraient

trop de temps, nous engageraient à une vie plus sainte, nous

obligeraient à nous gêner et à nous faire violence? N'avons-

nous point même quelquefois insinué aux autres que commu-

nier si souvent, c'est manquer de respect à Jésus-Christ?

SECOND POINT.

La communion fréquente, tiède, est un grand mal.

1º Allier la communion fréquente à la tiédeur, qui n'en tire

aucun fruit, qui laisse l'âme toujours la même, sans réforme

de ses défauts, sans progrès dans les vertus, c'est accumuler

sur sa tête des abus de grâces dont la responsabilité fait trem

bler. 2° Quand on a eu le malheur de se familiariser avec la

communion jusqu'à s'en faire une routine qui ne dit plus rien

au cœur, la religionn'a plus rien qui puisse remuer l'âme :

c'est la froideur du marbre, c'est l'insensibilité de la pierre;

et quel grand malheur n'est-ce pas! 3º Communier souvent

sans se mortifier, sans renoncer aux vaines satisfactions que les

tièdes prennent dans les créatures, c'est paralyser tout l'effet

de la communion, commeferait celui qui, après avoir pris d'ex-

cellentes viandes, en mangerait d'autres qui lui seraient nui-

sibles. On ne peut se nourrir utilement de Notre-Seigneur et

du monde en même temps. 4º Enfin, ne pas prendre à cœur

l'œuvre de sa sanctification, c'est se rendre indigne de manger

souvent le pain des enfants de Dieu, selon la parole de l'Apôtre :

•Et festinans descendit, et excepit illum gaudens. (Luc. , xix, 6.)



VISITES AU SAINT SACREMENT . 305

Qui ne veut pas travailler ne doit pas manger¹. Et que con-

clure de là ? qu'il faut s'éloigner de la communion, parce qu'on

est tiède? non ; mais qu'il faut sortir de la tiédeur, et commu-

nier souvent.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

CINQUIEME MARDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur la visite au saint sacrement,

et nous verrons : 1º que cette visite est pour nous un devoir:

2º que nos plus chers intérêts nous y invitent. Notre résolu-

tion sera : 1º d'être fidèle à faire chaque jour une visite au

saint sacrement ; 2º de ne jamais passer devantune église sans

y entrer quelques instants, autant que cela nous sera possible.

Notre bouquet spirituel sera la parole de Notre-Seigneur :

Voici queje suis avec vous tous les jours jusqu'à la consom-
mation des siècles .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur Jésus-Christ résidant sur nos autels

comme un roi dans son palais, toujours accessible à ses sujets ,

pour leur donner audience et épancher sur eux ses libéralités

plus que royales. Oh ! qu'il est digne dans cet état de toutes nos

louanges et de toutes nos bénédictions ! A Dieu assis dans son

trône et à l'Agneau, bénédiction , honneur, gloire et puissance

àjamais .

* Si quis non vult operari, nec manducet. (II Thess. , ut, 10.)

• Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi.

(Matth., xxvII, 20.)

• Sedenti in threno et Agno,benedictio, et honor, et gloria, et potestas in sæcula

sæculorum. (Apoc.,v, 13.)



306 CINQUIÈME MARDI APRÈS LA PENTECOTE.

PREMIER POINT.

C'est notre devoir de visiter souvent le saint sacrement .

S'il y avait dans le monde un lieu où Jésus-Christ se montrât

sous une forme sensible comme autrefois au milieu de la Judée,

où il s'entretînt familièrement avec quiconque voudrait le visi-

ter, nous nous ferions sans doute un devoir et un bonheur d'al-

ler converser avec lui, si une trop grande distance ne nous en

séparait pas . Que serait-ce donc s'il faisait lui-même les avances

et venait s'établir près de nous, presque à notre porteen nous

disant : Venez à moi, j'ai grand plaisir à m'entretenir avec

vous et à vous dispenser mes trésors ? Combien serions-nous

empressés à le visiter, et trouverions-nous condamnable celui

qui ne le ferait pas ! O hommes de peu de foi que nous

sommes ! n'avons-nous donc point dans l'Eucharistie le même

Jésus-Christ que les mages ont adoré, que la Judée a vu passer

en faisant du bien à tous et guérissant tout le monde' ; celui

dont le Père céleste a dit : Que tous les anges de Dieu l'ado-

rent ? Ce véritable Salomon ne s'est pas contenté d'avoir dans

Jérusalem , c'est-à-dire dans le ciel, un trône tel qu'il n'en fut

jamais d'aussi magnifique ; il a voulu avoir encore au milieu

de nous et à notre portée un trône plus simple pour nous y

recevoir à tous les instants . De là il nous crie : Venez à moi,

vous tous ; je suis avec vous, tous les jours , jusqu'à la fin

des siècles , et je fais mes délices de votre société : tous les

jours je vous tends les bras . Venez à moi ; moncœur et mes

mains surabondent de grâces pour vous enrichir . Et voilà,

ô dureté du cœur humain ! que de si tendres invitations ne

nous touchent pas ! La reine de Saba vint des extrémités de

l'Orient visiter Salomon ; et nous , nous avons dans les taber

Pertransiit benefaciendo et sanando omnes. (Act. , x, 38.)

*Et adorent eum omnes angeli Dei. (Hebr., 1, 6.)

Ferculum fecit sibi rex Salomon de lignis Libani. (Cant. , 1ш, 9.)

•Venite ad me, omnes.

•Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus. (Matth. , xxvII, 20.)

• Deliciæ meæ esse cum filiis hominum. (Prov. , VII, 51.)

•Expandi manus meas tota die. (Isai . , LXV, 2.)

•Venite, filii, audite me. (Ps. XXXIII, 12.)



VISITES AU SAINT SACREMENT. 307

nacles bien plus que Salomon¹ . Les hommes du monde atta-

chent un grand prix à l'audience d'un prince ou d'un monar-

que; et nous à qui Jésus notre divin roi offre une audience

aussi fréquente, aussi prolongée que nous le voulons, nous le

visitons si peu ! Un ami se plaît avec son ami, etnous, nous

avons si peu de plaisir à converser avec Jésus ! Il semble être

le seul dont la compagnie soit pour nous sans charmes . Crai-

gnons qu'après avoir été si peu empressés devant le trône de sa

miséricorde pour y trouver grâce, nous ne soyons un jour me-

nés devant le trône de sa justice pour y être condamnés , et

qu'il ne nous dise : J'ai été abandonné dans mes tabernacles et

vous ne m'avez pas visité* .

SECOND POINT .

C'est notre intérêt de visiter souvent le saint Sacrement.

Les tabernacles sont le trône de la grâce où Jésus-Christ

dispense ses faveurs à qui veut le visiter. Allons lui dire nos

besoins avec simplicité et confiance, et nous serons soulagés.

Une seule visite au saint sacrement suffit souvent pour rendre

à l'âme troublée son calme et sa paix; elle était venue triste

et languissante, elle s'en retourne pleine de consolation et de

joie; elle était venue tiède, faible et dissipée, elle s'en retourne

réchauffée , encouragée, recueillie. On ne saurait dire toutes

les grâces que reçoit l'âme dans ces saintes visites. C'est là

éminemmentque Jésus-Christ accomplit sa promesse : Deman-

dez et vous recevrez . Là, on obtient les lumières qui éclai-

rent, l'onction divine qui touche, la grâce qui sanctifie ; àce

point qu'on pourrait presque répondre du salut d'une âme

fidèle à faire chaque jour sa visite au saint sacrement . Là

enfin on obtient, outre les grâces pour soi, des grâces pour ses

proches, pour sa paroisse, pour l'Église, pour le monde entier;

•Ecce plus quam Salomon hic. (Matth., XII, 42.)

• Solius Dei impatientes . (Tertull.)

• Coget omnes ante thronum. (Prose Dies iræ.)

•Hospes eram... et in carcere, et non visitastis me. (Matth., xxv, 43.)

* Petite, et accipietis . (Joan., XVI , 24.)

•Accedite ad eum et illuminamini. (Ps . xXXIII, 6.)



308 CINQUIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE.

car les trésors de Jésus au saint sacrement sont inépuisables.

Comment donc se fait-il qu'ayant à notre portée la source de

tant de biens, nous allions si peu y puiser, et que, quand

Jésus-Christ nedemande qu'à nous donner ses grâces, nous ayons

si peude zèle pour aller les recevoir? Examinons ici notre con-

science. Avons -nous un temps marqué pour visiter le saint sa-

crement? Y sommes-nous fidèles ? Ne regardons-nous point

quelquefois comme des moments moins bien employés ceuxque

nous passerions au pied des autels ? Ne préférons-nous pas à

ces visites celles de nos amis ou certaines visites du mondeaussi

inutiles que dangereuses ? Enfin, est-ce devant les tabernacles

que, dans nos tentations, nos découragements ou nos dégoûts,

nous allons chercher consolation et force ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

CINQUIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain la manière de faire la visite au saint

sacrement, et nous verrons qu'il faut y apporter : 1º la dévo-

tion extérieure ; 2º la dévotion intérieure.- Nous prendrons

ensuite la résolution d'apporter à nos visites cette double dévo

tion, et notre bouquet spirituel sera la parole du psaume :

Qu'ils sont aimes , grand Dieu, vos tabernacles !!

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur Jésus-Christ toujours présent dans

son tabernacle pour y recevoir nos adorations, et nous y don-

ner audience à tous les moments du jour et de la nuit, où nous

viendrons le visiter. Oh ! que tant d'amour mérite bien tout

• Quam dilecta tabernacula tua, Domine virtutum. (Ps. LXXXIII.)



MANIÈRE DE FAIRE LES VISITES AU SAINT SACREMENT. 309

nos remercîments et tous nos hommages. Venez , adorons le

Seigneur et prosternons-nous en sa présence 1 .

PREMIER POINT .

De la dévotion extérieure dans les visites au saint sacrement

Cette dévotion extérieure semble n'être qu'une chose secon-

daire; et cependant elle est fondamentale. Si l'extérieur n'est

pas religieux, le maintien recueilli, le regard contenu, tout l'en-

semble modeste, la visite sera nécessairement infructueuse et

mauvaise. Si l'on se permet de regarder ce qui est dans l'église,

ce qui s'y passe, ceux qui vont et viennent, on pensera à toutes

ces choses , à toutes ces personnes, et Dieu sera oublié. Si, en-

fin, on se permet un extérieur lâche, nonchalant, libre et fami-

lier, un air sans gêne, une parole au voisin, tout l'intérieur

sera bientôt nonchalant comme l'extérieur, sans énergie pour

la prière ; et l'on ne pensera ni à la haute majesté qu'on a devant

soi ni aux légions d'anges adorateurs qu'on a autour de soi, ni

aux immenses besoins qu'on a à exposer pour soi et pour toute

l'Église ; et, loin que cette visite nous profite, elle se conver-

tira pour nous en un double péché, péché contre Jésus-Christ

auquel on aura manqué de respect, péché contre le prochain

qu'on aura scandalisé.

SECOND POINT .

De la dévotion intérieure dans les visites au saint sacrement.

D'abord, en se rendant à la visite, il faut s'y préparer par le

recueillement, et une joie sainte d'aller passer quelques mo-

ments de paradis en compagnie de Notre-Seigneur et de ses

anges. Arrivé devant le saint sacrement, il faut faire trois choses:

rendre ses hommages, présenter ses requêtes, étudier la vie

eucharistique de Jésus-Christ pour l'imiter.-1° Rendre ses

hommages ; et pour cela il faut parler à Notre-Seigneur en toute

simplicité, lui dire bonnement ce que le cœur inspire, soit les

joies, soit les peines, et, si onne sait que lui dire, lui exposer

en simplicité son impuissance, se tenir bien humble en sa pré-

sence, trop honoré d'y être souffert ; lui offrir les hommagessi

• Venite, adoremus et procidamus... ante Dominum. (Ps. xiv, 6.)



310 CINQUIÈME MERCREDI APRÈSLA PENTECOTE .

purs, si fervents des légions d'anges qui entourent son taber-

nacle, et lui protester que nous l'aimons et voulons l'aimer tou-

jours davantage, que nous l'adorons comme notre Seigneur et

notre Dieu, que nous le remercions de sa présence au milieu

de nous, de tant de communions, de tant de saints sacrifices ,

detant de grâces dont l'Eucharistie est pour nous la source. Si,

au milieu de ces épanchements de cœur, il plaît à Notre-Sei-

gneur de nous donner quelques bonnes pensées, quelques pieux

sentiments, il faut l'écouter en silence, recevoir avec grand

respect et une affectueuse reconnaissance ce qu'il veut bien

nous dire, et nous en pénétrer par la méditation; puis offrir à

Notre-Seigneur tout ce qu'on a, tout ce qu'on est, pour ne plus

vivre et respirer que pour lui, et s'unir à tous les hommages

qu'il rend à son Père, comme tous les anges au ciel par l'amen

éternel du paradis.- 2º On passe de là à la présentation deses

requêtes ; et, comme un pauvre aux pieds d'un riche, on prie

pour ses propres besoins, pour les besoins des personnes qui

nous intéressent, et les besoins de toute l'Église, pour la con-

version des pécheurs, pour la sanctification des justes, et on

présente ces demandes avec un grand désir que le nomde Dieu

soit partout sanctifié, que son règne s'étende sur tous les cœurs,

et que partout sa volonté sainte soit respectée.- De là 3º on

passe à l'étude de la vie eucharistique du Sauveur, de sa reli-

gionparfaite envers Dieu son Père, de sa charité, douceur et

patience envers le prochain, de son humilité, de sa mortifica-

tion par rapport à lui-même : on en tire de fortes résolutions

de conformer sa vie à tant de beaux exemples ; et l'on précise

quelques actes de cette vie nouvelle qui doit être le fruit de la

visite.- Enfin, au sortir de la visite, on laisse son cœur dans

le saint ciboire avec la divine hostie, pour qu'il y continue ses

adorations , son amour et ses bonnes résolutions. Puis on veille

sur son intérieur et tous ses sens, pour que la dissipation

n'épanche pas au-dehors ce qu'on a recueilli de grâces , de fer-

veur et de saintes dispositions pendant la visite. Est-ce ainsi

que nous faisons nos visites au saint sacrement?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.



DÉSIR DE LA VIE PARFAITE. 311

CINQUIÈME JEUDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir médité ce que Dieu a fait pour nous depuis son

incarnation au sein de Marie jusqu'à sa présence de tous les

jours dans nos tabernacles, nous méditerons désormais ce que

nous devons faire pour lui, c'est-à-dire la vie chrétienne à la-

quelle nous sommes obligés envers lui. Nous commencerons

par enméditer successivement les principes généraux. Le pre-

mier principe, c'est que, pour avancer dans la vie chrétienne

ou la vie parfaite, il faut la désirer ardemment et constam-

ment. Nous essayerons de nous bien pénétrerde ce principe,

en considérant : 1º qu'il est souverainement juste de désirer

ardemment et constamment la vie parfaite ; 2° que ce grand

désir est le meilleur moyen de devenir parfait.- Nous pren-

drons ensuite la résolution : 1º de dire à Dieu, tous les matins ,

à notre réveil, et de répéter souvent pendant le jour cette

aspiration, accompagnée d'un grand désir d'être exaucé : Mon

Dieu , faites-moi la grâce de mener aujourd'hui une vie vrai-

ment chrétienne ! 2º de nous surveiller tout le jour pour éviter

tout ce qui serait contraire à la perfection de la vie chrétienne .

Notre bouquet spirituel sera le mot du Psalmiste : Mon âme a

souhaité ardemment de désirer la vie chrétienne comme l'ont

désirée les saints¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur Jésus-Christ nous enseignant que la

première chose à désirer et à rechercher en ce monde, c'est la

vie chrétienne, qui n'est autre que le règne de Dieu en nousª,

et que ceux-là sont bienheureux qui sont dévorés de ce désir

Concupivit anima mea desiderare justificationes tuas. (Ps. cxvIII, 20.)

* Quærite primum regnum Dei et justitiam ejus. ( Matth ., vi, 33.)



312 CINQUIÈME JEUDI APRÈS LA PENTECOTE.

jusqu'à en avoir faim et soif¹. Remercions-le d'un enseigne-

ment si précieux, et demandons-lui-en l'intelligence et l'amour.

PREMIER POINT.

Nous devons désirer ardemment et constamment la perfec.

tion de la vie chrétienne.

La vie chrétienne est le seul bien désirable en ce monde;

car c'est le seul bien nécessaire, puisque sans elle point de

ciel , mais un enfer éternel ; c'est le seul bien solide, puisqu'en

dehors d'elle tout est vanité, inutilité, bagatelle. Vanité des

vanités , nous crie Salomon, qui avait goûté tous les biens de la

vie . Tout est vanité, ajoute l'auteur de l'Imitation, excepté

aimer Dieu et le servir lui seul 5. A quoi aboutissent en effet

tous les autres biens ? Que sert, à la mort, d'avoir été riche,

grand, savant, homme d'esprit, homme illustre et de vaste re-

nommée ? Tout cela n'est d'aucun prix devant Dieu, d'au-

cune valeur pour l'éternité. Tout cela, par conséquent, ne

mérite pas le moindre de nos désirs. Mais la vraie vie chré-

tienne, voilà ce qui mérite infiniment d'être ardemment désiré

et recherché tous lesjours et à tous les moments de notre vie,

parce que c'est là ce qui sauve, ce qui console en ce monde,

ce qui réjouit dans l'éternité et met l'âme en possession de Dieu,

qui à lui seul est tout bien, dit Dieu à Moïse . Tous les biens

de ce monde, dit saint Paul, me semblent vils comme la boue,

auprès de la possession de Jésus-Christ dans mon cœur, par

la pratique de la vie chrétienne . O mon Dieu , s'écrie David,

je soupire après vous comme le cerf altéré après la source

des eaux . Est-ce ainsi que nous aspirons après la vie parfaite

ou la vraie vie chrétienne ? Tout ce qui nous yforme, tout ce

qui nousy conduit nous est-il cher et précieux par-dessus tout?

* Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam. (Matth. , v, 6.)

• Vanitas vanitatum, et omnia vanitas. (Eccle. , 1, 2.)

* Omnia vanitas amare præter, Deum et ili soli servire. (I Imit., 1, 3.)

•Quid prodest homini ? (Matth. , xvi , 26.)

•Omne bonum. (Exod. , xxxII, 19.)

• Omnia... arbitror ut stercora , ut Christum lucrifaciam. (Philip. , m, 8.)

Quemadmodum desiderat cervus ad fontes aquarum, ita desiderat anima

mea ad te, Deus . (Psal . XLI, 2.)



DÉSIR DE LA VIE PARFAITE: 313

Préférons-nous nos exercices spirituels à tout le reste? Esti-

mons-nous comme les moments de la vie les mieux employés

ceux que nous y consacrons? N'imitons-nous point ces chré-

tiens tièdes qui regrettent presque comme un temps perdu le

temps donné au soin du salut ; qui abrégent volontiers leurs

exercices spirituels ; qui, tout au dehors, livrés à une perpétuelle

dissipation, ne vivent presque jamais au dedans avec Dieu et

leur âme ; qui, enfin, font peu de cas de la grâce, la désirent

peu et ne craignent pas de la perdre ?

SECOND POINT.

Le meilleur moyen de devenir parfait, c'est d'en avoir un

grand désir.

Quand on n'a pas un grand désir d'une chose, on se met

peu en peine de l'acquérir. Le moindre dégoût arrête, la

moindre difficulté rekute. C'est l'histoire du paresseux avec ses

désirs stériles qui lui donnent la mort 1, avec ses velléités

dont l'enfer est plein; qui dit bien parfois : Je voudrais ; ja-

mais : Je veux, c'est un parti pris 2. Mais, au contraire, quand

on désire ardemment une chose, quand on la veut résolûment,

ce grand désir, cette volonté ferme centuple les forces et

l'énergie de l'âme pour y atteindre. Que n'inspire pas à l'homme

du monde un désir ardent des richesses, des honneurs et de la

gloire? Ni fatigues, ni veilles, ni périls de mort, rien ne lui

coûte pour y parvenir. Oh ! si nous désirions aussi ardemment,

si nous voulions aussi résolûment nous élever à la vraie vie

chrétienne que l'homme du monde désire et poursuit les faux

biens de la terre, que nous serions vite parfaits! Nous nous

précipiterions dans le chemin de la perfection, comme l'étincelle

dansun lieu rempli de roseaux , dit l'Esprit-Saint; et nous

aurions besoin d'être modérés plutôt qu'encouragés. Ce serait

alors que le ciel nous viendrait puissamment en aide et secon-

derait notre élan. Quand Dieu voit à ses pieds une âme qui

• Desideria occidunt pigrum. (Prov. , xxı, 25.)

• Vult et non vult piger. (Prov. , XIII, 4.) Dixi : Nunc cœpi. (Psal. Lxxvi, 11.)

• Justi... tanquam scintillæ in arundineto discurrent . (Sap. , 111 , 7.)

М. Н. Т. II. 18



314 CINQUIEME VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE.

désire ardemment l'aimer, qui a faim et soif de l'aimer tou-

jours davantage, il fait déborder sur elle des torrents de grâces ¹

La sagesse, est-il écrit, se laisse voir à ceux qui l'aiment ;

elle se laisse trouver à ceux qui la cherchent ; elle prévient

ceux qui la désirent . Dieu remplit de biens ceux qui ont soif

d'une vie meilleure ; et Daniel nedut la visite de l'archange

Gabriel qu'à l'ardeur de ses désirs . Voilà pourquoi saint

Thomas, interrogé par sa sœur comment elle pourrait se sau-

ver : En le voulant, lui répondit-il. C'est assez de le bien vou-

loir, c'est-à-dire de le vouloir de tout son cœur, de toute la vé-

hémence de ses désirs .- Avons-nous cette fermeté de volonté,

cette détermination bien arrêtée d'être un saint? et brûlons-

nous du désir de devenir tous les jours meilleur?

Résolutions et bouquet spirituel camme ci-dessus.

CINQUIÈME VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous continuerons demain de méditer sur le désir de la vie

parfaite, et nous verrons : 1º que ce désir est un indice de

prédestination ; 2º qu'il s'accroît dans l'âme à proportion qu'on

avance dans la vertu. - Nous prendrons ensuite la résolution :

1º d'aspirer sans cesse vers une perfection plus haute ; 2º de

nous rappeler souvent comment les saints aimaient et servaient

Dieu, de nous confondre d'être si loin d'eux, et de nous exciter

à aimer et servir Dieu comme eux. Notre bouquet spirituel sera

la parole du Psalmiste : Le juste tend toujours dans son cœur

àmonter plus haut 5.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur Jésus-Christ proclamant bienheu

* Si quis sitit , veniat ad me, etbibat. (Joan., vin, 37.) Ego sitienti dabo. (Apoc.,

XX1,6.)

* Facile videtur ab his qui diligunt eam, et invenitur ab his qui quærunt

ilam; præoccupat qui se concupiscunt, ut illis se prior ostendat. (Sap.,VI, 13, 14.)

Esurientes implevit bonis. (Luc. , 1, 53.)

•Quia vir desideriorum es. (Daniel . , 1x , 23.)

•Ascensiones in corde suo disposuit. (Ps . LXXXII, 6.)



DÉSIR DE LA VIE PARFAITE. 315

reux ceux qui ont faim et soif de leur perfection, c'est-à-dire

qui en ont un grand désir, et leur promettant pour le ciel un

rassasiement complet de cesaint désir 1. Remercions-le de cet

enseignement et de cette promesse.

PREMIER POINT.

Le désir ardent de la vie parfaite est un indice de prédes-

ination .

On frémit quand on entend l'Esprit-Saint nous dire par la

bouche du Sage : Personne ne sait s'il est digne d'amour ou

de haine . Mais contre la frayeur qu'inspire une telle parole,

il est une disposition du cœur qui doit nous rassurer : c'est le

désir ardent de la vie parfaite, ou la volonté de plaire à Dieu

toujours davantage et de l'aimer toujours plus. Tant qu'on se

sent cette disposition au cœur, on n'a rien à craindre : car

c'est là l'amour avec son caractère le plus certain. Or Jésus-

Christ a dit : Celui qui m'aime sera aimé de mon Pères; par

conséquent, il sera sauvé. C'est là, selon saint Bernard, la

preuve la plus évidente que Dieu vit en nous, puisque lui seul

peut produire un tel désir, et se faire désirer en se faisant

goûter . C'est là , enfin, au témoignage de l'Esprit-Saint, le

vrai cachet des élus. Le chemin des justes , dit le livre des Pro-

verbes, est comme le soleil qui se lève, qui croît toujours en

lumière et en chaleur jusqu'à ce qu'il arrive à son midi .

Plus ils s'avancent, plus ils tendent à avancer encore, et ne

disent jamais : C'est assez . Ils ont toujours faim et soif d'une

justice plus grande, et s'ils vivaient toujours, ils tendraient

toujours à devenir meilleurs, selon ce qui est écrit d'eux, qu'ils

iront toujours de vertu en vertus ; bien différents des âmes

lâches qui n'aperçoivent pas même leurs chutes, qui souvent

*Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam, quoniam ipsi saturabuntur. (Matth.,

▼,6.)

• Nescit homo utrum amore an odio dignus sit. (Eccle., ix, 1.)

•Qui diligit me, diligetur a Patre meo. (Joan. , xiv, 21.)

•Nullum omnino præsentiæ ejus certius testimonium est, quam desiderium

gratiæ amplioris. (S. Bern . , serm. 11, de S. Andrea.)

5 Justorum semita, quasi lux splendens, procedit et crescit usque ad perfectam

diem. (Prov., ιν, 18.)

• Ibunt de virtute in virtutem . (Ps . LXXXIII, 8.)



316 CINQUIÈME VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE.

n'estiment point péché ce qui l'est réellement, et prennent

pour imperfection ce qui est quelquefois même une fautegrave.

Examinons notre conscience : y reconnaissons-nous le caractère

de prédestination que nous venons de méditer ?

SECOND POINT.

:

Le désirde la vieparfaite s'accroît dans l'âme à proportion

qu'on avance dans la vertu .

Il y a une grande différence entre les jouissances dumonde

et les jouissances de la religion. On désire ardemment les pre-

mières avant qu'on les possède, parce qu'on n'en connaît pas

tout le vide, toute l'impuissance à rendre heureux ; et, après

les avoir obtenues par beaucoup de peines et de sollicitudes,

on en est presque aussitôt dégoûté, parce que l'expérience en

fait sentir l'inanité. Le contraire a lieu pour les jouissances de

la religion : avant de les goûter, on n'en a aucun désir, parce

qu'on n'en soupçonne pas les charmes ; mais , une fois qu'on les

a goûtées, qu'on en a senti l'excellence et la douceur, on les

désire vivement, et plus on les goûte, plus on les désire encore,

parcequ'on en sent toujours davantage le prix. La vertu est si

belle, elle va si bien au cœur de l'homme, que plus on la pra-

tique, plus on a de zèle pour en exercer les actes . Qui boira de

cette eau, dit Jésus-Christ , aura encore soif¹ , c'est-à-dire qu'il

désirera toujours davantage avancer dans la pratique de la

vertu. Le monde et ses fausses joies lui seront insipides ; il en

sera dégoûté, selon cette autre parole de Notre-Seigneur : Qui

boira de l'eau que je lui donnerai n'aura jamais soif des

vains plaisirs de la terre. Tous ses désirs se porteront vers

les joies pures de la vertu, et il sera tout à la fois rassasié et

affamé, altéré et rafraîchi : car tel est le propredes biens spiri-

tuels, qu'ils rassassient et éveillent la faim, étanchent et allu-

ment la soif. On est rassasié, parce qu'on trouve en Dieu tous

les biens ; on est affamé, parce qu'en goûtant ces biens on les

trouve si délicieux, qu'on les désire toujours davantage. Le

Joan. , iv, 13 .

*Joan., Iv, 13.



TOUJOURS TENDRE A MIEUX VIVRE. 317

cœur ravi chante les louanges de Dieu et de la vertu ; mais c'est

un cantique toujours nouveau, parce que toujours de nouvelles

beautés s'y révèlent à l'admiration et à l'amour. Jugeons par

la mesure de nos désirs à quel degré de vertu nous er

sommes .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

CINQUIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain deux autres principes de la vie

chrétienne : le premier, c'est que, quel que soit le degré de

vertu où l'on est arrivé, on doit toujours s'estimer bien loin de

ce qu'on devrait être; le second, c'est que cesser d'avancer

dans la vertu, c'est reculer.- Nous prendrons ensuite la ré-

solution : 1º de nous encourager à apporter dans chacune de

nos actions toute la perfection dont nous sommes capables ;

2º d'examiner, après chaque action, les défauts que nous y

avons mêlés, et de les réparer, en faisant mieux l'action sui-

vante. Notre bouquet spirituel sera la parole de l'Apocalypse :

Que le juste se justifie encore, et que le saint se sanctifie en-

core¹.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ aux jours de son adolescence, croissant

en sagesse et en grâce ; c'est-à-dire donnant au dehors des

marques toujours plus éclatantes de la sagesse et de la grâce

qui étaient en lui , pour nous apprendre que nous devons tou-

jours croître en vertu, toujours tendre en avant sans jamais

nous arrêter . Remercions-le d'une instruction si utile et ren-

dons-lui tous nos devoirs .

•Qui justus est, justificetur adhuc; et sanctus sanctificetur adhuc. (Apoc. ,

ххи,11.)

• Luc., n, 52.

18.



318 CINQUIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE.

PREMIER POINT.

Quel que soit le degré de vertu où l'on est arrivé, on doit

toujours s'estimer bien loin de ce qu'on devrait être .

Mes frères, disait saint Paul, je ne crois pas avoir atteint

la perfection . Oubliant le bien que j'ai pu faire et m'avançant

vers ce qui me reste encore à faire, je m'efforce de parvenir

au but¹ . Voilà notre modèle. Nous ne devons jamais croire

avoir assez fait pour le salut. Le bien passé, il faut l'oublier,

et ne pas plus s'en souvenir que si on ne l'avait jamais fait,

parce que son souvenir produirait en nous l'orgueil et le relâ-

chement. Lebien qui nous reste à faire, il faut l'avoir toujours

devant les yeux pour y travailler toujours. Le débiteur, tant

qu'il n'a pas payé sa dette entière, ne se tranquillise pas sur

ce qu'il en a payé une partie. Il songe sans cesse à ce qui

lui reste à payer et ne néglige aucun moyen d'y satisfaire.

Le voyageur ne s'arrête pas dans son chemin, sous prétexte

qu'il en a fait une partie; il continue sa route jusqu'à ce qu'il

soit arrivé au terme. L'athlète, qui sait que le prix de la course

n'est qu'au bout de la carrière, se porte toujours en avant jus-

qu'à ce qu'il ait atteint le but. L'hommede négoce ne manque

pas les occasions de faire profit, sous prétexte qu'il a déjà

beaucoup gagné. Ainsi devons-nous raisonner dans l'affaire de

notre salut ; et plus la charité sera dans notre cœur, plus nous

comprendrons que nous n'avons ni assez aimé ni assez bien

servi notre grand Dieu; plus nous découvrirons en nous de mi-

sères à guérir, de défauts à corriger ; plus nous verrons dans

les voies intérieures un chemin immense à parcourir; dans les

exemples de Jésus-Christ et des saints, des modèles dont nous

sommes loin; dans nos comptes avec Dieu, des dettes effrayan-

tes à payerpour tant degrâces reçues, pour si peude pénitence

faite. Est-ce ainsi que nous raisonnons ?

• Fratres, ego me non arbitror comprehendisse. Unumautem : quæ quidem re-

tro sunt obliviscens, ad ea vero quæ sunt priora extendens meipsum, ad destina-

tum persequor. (Philip. , III, 13, 14.)



TOUJOURS TENDRE A MIEUX VIVRE. 319

SECOND POINT.

Cesser d'avancer dans la vertu , c'est reculer.

Telle est la maxime de tous les maîtres ou docteurs de la vie

spirituelle : Qui n'avance pas, recule¹ . Là où il n'y a pas pro-

grès, il y adéchet ; cesser de vouloir être meilleur, c'est cesser

d'être bon , et ne pas monter dans la vertu, c'est descendre.

Unhomme placé au milieu d'un fleuve rapide, s'il cesse un seul

instant d'agir et de faire effort contre le courant, sera bientôt

emportépar la vague. Notre mauvaise nature est ce fleuve qui

tend sans cesse à nous entraîner au mal : par conséquent, point

de salut pour nous qu'à la condition d'efforts incessants pour

avancer en sens contraire. Il n'y a pas àdire : Je veuxdemeurer

tel que je suis, ni meilleur ni pire. C'est là chose impossible :

l'homme ne demeure jamais dans le même état * : ou il fait ef-

fort pour devenir meilleur, et chaque effort est unacte de vertu

qui le perfectionne ; ou il languit sans rien faire pour avancer,

et cette langueur seule est une défaillance . C'est un abus cou-

pable de la grâce. La terre, dit saint Paul, qui reçoit la rosée

du ciel sans produire aucun fruit , est réprouvée et près

d'être maudite . Cette terre, évidemment, c'est notre âme, sur

laquelle les grâces de Dieu ne cessent de pleuvoir ; et n'en pas

profiter, c'est attirer sur soi des anathèmes. Il est donc bien

vrai que ne pas avancer, c'est reculer ; que ne pas monter, c'est

descendre : il n'y a point de milieu. Or combien n'est-ce pas

malheureux de retourner en arrière aqrès avoir longtemps che-

miné? Si Notre-Seigneur déclare impropre au royaume des

cieux celui quijette seulement le regard en arrière", quesera-ce

de celui qui recule ? Examinons ici notre conscience : ne recu

• Nonprogredi, regredi est. (S. Bern., serm . n , in Purif.)

•Qui nonproficit, deficit. ( Ibid. )

* Ubi incipis nolle esse melior, ibi desinis esse bonus. (Ibid.)

•Nunquam in eodem statu permanet. (Job , xIV, 2.)

*Nolle proficere, deficere est. (S. Bern. , ep. 254.)

•Terra sæpe venientem super se bibens imbrem... proferens autem spinas

ac tribulos, reproba est et maledicto proxima. (Hebr., vi, 8.)

' Nemo mittens manum suam ad aratrum, et respiciens retro, aptus est regno

Dei. (Luc., 1x, 62.)



320 SIXIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE.

lons-nous pas dans la voie de la vertu, au lieu d'avancer ? Com-

prenons combien c'est dangereux pour le salut .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SIXIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE

ÉVANGILE SELON SAINT MARC, VIII, I.

Ence temps-là, Jésus, se voyant suivi par un grand nombre de personnes

qui n'avaient pas de quoi manger, appela ses disciples et leur dit : J'ai

compassionde ce peuple, parce que voilà trois jours qu'ils me suivent sans

avoir de quoi se nourrir ; et si je les renvoie sans avoir mangé, ils tombe-

ront en défaillance sur le chemin : car quelques-uns d'entre eux sont venus

de loin. Ses disciples lui répondirent : D'où pourrait-on, dans ce désert,

avoir assez de pains pour les rassasier ? Jésus leur demanda : Combien avez-

vous de pains? Ils lui répondirent : Nous en avons sept. Alors il com-

manda au peuple de s'asseoir sur la terre. Et ayant pris les sept pains, il

rendit grâces ; puis, les ayant rompus, il les donna à ses disciples pour les

distribuer, et ils les distribuèrent au peuple. Ils avaient aussi quelques

petits poissons, qu'il bénit et qu'il fit pareillement distribuer. Ils mangèrent

donc et furent rassasiés; et l'on retira sept corbeilles pleines de morceaux

qui étaient restés. Ceux qui furent ainsi nourris étaient environ quatre

mille; et Jésus les renvoya.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur l'évangile du jour, et nous y

apprendrons : 1º à nous abandonner à la Providence; 2º àcoopé

rer à la Providence.-Nous prendrons la résolution : 1ºde voir,

adorer et bénir la Providence dans tous les événements de la

vie ; 2º de ne jamais nous laisser aller à la désolation ou à

l'inquiétude, encore moins au murmure, dans les revers ou les

contrariétés . Nous retiendrons pour bouquet spirituel le mot

de Notre-Seigneur dans l'évangile de ce jour, qui nous rap.

pelle la tendresse de la Providence sur nous : J'ai pitié de

cette multitude 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur suivi dans le désert par la foule, qui,

persuadée que rien ne lui manquera à sa suite, se repose du

•Misereor super turbam. (Marc. , (VIII, 2.)



ABANDON A LA PROVIDENCE. 321

soinde sa nourriture sur la providence toute-puissante et toute

bonnede son divin Sauveur. Admirons comment il justifie la

confiance de ce bon peuple, s'émeut de compassion sur ses be-

soins, et vient à son secours par le miracle de la multiplica-

tiondes pains. Rendons-lui tous nos devoirs en cette vue¹.

PREMIER POINT.

De l'abandon à la Providence.

Considérons que rien ne se fait dans l'univers sans que Dieu

ne le veuille ou ne le permette. Lui seul règle tout avec une

sagesse infinie, avec une force à laquelle rien ne résiste , et une

bonté plus que paternelle ; jusque-là qu'un cheveu ne tombe pas

de notre tête sans sapermission . Votre providence , ô Père cé-

leste, gouverne tout , dit le livre de la Sagesse ; et apprécier en

dehors de cette providence les événements d'ici-bas, les révo-

lutions qui s'opèrent dans les familles , dans les villes et les États,

dans l'Église et l'univers entier, ce serait juger des choses en

païen. Outre cette providence générale, Dieu a une providence

spéciale pour ceux qui l'aiment. Il veille sur eux avec une atten-

tion et une tendresse à part, comme surses amisde prédilection ,

ses enfants chéris ; et il se montre envers eux riche d'amour et

de bonté . D'où il suit que ne pas s'abandonner avec pleine con-

fiance à sa providence, c'est méconnaître sa puissance, qui peut

tout ; sa bonté, qui nous veut toute espèce de bien ; sa sagesse,

dont les lumières sont toujours infinies, le but toujours très-

saint et les moyens pour l'atteindre toujours admirables . Sou-

vent ses raisons nous sont inconnues, ses desseins échappent à

notre courte vue; mais ce que nous ne comprenons point ici-

bas, nous le comprendrons au ciels, au ciel où nous chanterons

que Dieu a bien fait toutes choses . En attendant, vivons d'aban-

don et de confiance. Cet abandon sera pour nous une source de

paix et de consolation . Persuadés que Dieu prend soin de nous,

•Misereor super turbam.

•Et capillus capitis vestri non peribit. (Luc., xxı, 18.)

*Tua, Pater, providentia gubernat. (Sap., xiv,3.)

•Dives inomnes qui invocant illum. (Rom., x, 12.)

•Nescis modo, scies autem postea. (Joan., XIII , 7.)

•Bene omnia fecit. (Marc., VII, 37.)



322 SIXIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE.

nousvivrons en repos ; et, nous considérant commedes enfants

bien-aimés entre les bras du meilleur despères, nous nous

dirons : Pourquoi m'inquiéter et me troubler? pourquoi

m'affliger ? Lors même queles moyens humains me manqueront

ou que les hommes me seront contraires, je m'en réjouirai

comme d'une occasion de pratiquer plus parfaitement le saint

abandon à la Providence et la confiance en ses bontés . Lorsmême

que j'aurais failli, j'aurais toujours confiance, parcequeDieu est

le père du prodigue repentant, et a promis le pardon au publi-

cain qui s'humilie. Par conséquent je dois toujours me confier

enDieu, sans me troubler ni me laisser abattre.

SECOND POINT.

De la coopération à la Providence.

Dieu ne veut pas que notre abandon à saprovidence soit oi-

seux. Il veut que nous lui prêtions notre concours, et que nous

soyons comme ses coopérateurs, ses aides et ses bras¹ . Pour

ce qui nous regarde personnellement, il veut que nous fassions

tout ce qui dépend de nous, attendant le succès non de nos

efforts, maisde sabonté, qui seule peut les faire réussir ; et

pource qui regarde le prochain, il veut que nous soyons bons,

charitables, compatissants, dignes agents de son amour pour

faire du bien aux hommes. Heureux ceux qui, entrant dans ce

dessein de Dieu, s'étudient à faire au prochain tout le bienqu'ils

peuvent, et à se montrer en tout commeJésus-Christ, pleins de

compassion pour toutes les misères humaines, pleins d'obli-

geance pour tous ceux à qui ils peuvent rendre service ! ils au-

ront le bonheur, au dernier jour, d'entendre de la bouche du

souverain Juge ces douces paroles : Venez, les bénis de mon

Père : j'ai eu faim, etvous m'avez donnéà manger ; j'ai eu

soif, et vous m'avez donnéà boire . Coopérons-nous ainsi à la

Providence, soit par rapport à nous, soit par rapport au pro-

chain ? Que de reproches n'avons-nous pas à nous faire à ce

sujet !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

•Dei enim sumus adjutores. (I Cor. , ш, 9.)

Matth. , xxv, 34, 35.



TENDRE AU PLUS PARFAIT . 323

SIXIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain un troisième principe delavie chré-

tienne, qui est de tendre en tout au plus parfait, et nous ver-

rons : 1º combien ce principe est fondé en raison ; 2º combien il

serait imprudentd'adopter en pratiqueun principe contraire.-

Nous prendrons la résolution : 1º de choisir toujours, entre deux

manières de faire une action, celle qui nous semblera la plus

agréable à Dieu ; 2º de nous tenir habituellement dans la dis-

position d'embrasser en tout le plus parfait. Notre bouquet

spirituel sera le mot de saint Paul : Je cherche en chaque ac-

tion la manière laplus parfaite de la faire¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur nous invitant par son apôtre à aspi-

rer toujours à une vertu plus haute* . Remercions-le d'un avis si

utile; demandons-luide bien le comprendre etde bienle mettre

enpratique.

PREMIER POINT.

Raisons d'aspirer en tout au plus parfait.

1º Dieu lui-même nous l'a dit par son grandcommandement :

Vous aimerez le Seigneur votre Dieu de tout votre cœur, de

toute votre âme et de toutes vos forces . Évidemment ce com-

mandement n'aura son parfait accomplissement que dans la

gloire, puisqu'ici-bas l'infirmité de notre nature et les besoins

de la vie ne nous permettent pas d'avoir l'esprit et le cœur uni-

quement occupés de Dieu et continuellement absorbés en lui.

Or, pourquoi Dieu nous a-t-il fait un commandement qui dé-

passe nos forces, si ce n'est pour nous dire : Ne vous arrêtez

jamais à une limite, comme si vous aviez assez fait, mais aspirez

sans cesse à faire toujours mieux; et après que vous l'avez fait,

redites-vous encore : Ce n'est pas assez bien ; il faut que je fasse

*Ad ea quæ sunt priora extendens meipsum. (Philip. , II, 13.)

• Æmulamini charismata meliora. (I Cor., XII, 51.)

Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et ex tota anima tua, et ex

tota fortitudine tua. (Deut., v1, 5.)



324
SIXIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE.

beaucoup mieux. C'est en ce sens qu'il est écrit que le juste

aspire toujours à s'éleverplus haut 1 : sans cesse il tend vers une

justice plus haute *, ets'anime à prendre son essor vers une vie

plus parfaite, se disant chaque matin : Jeveux mieux vivre au-

jourd'hui que je n'ai vécu hier ; et à chaque action : Je veux

mieux faire ceci que je n'ai fait l'action qui a précédé. 2º Nous

trouvons dans l'infirmité humaine une nouvelle raison de ce

principe : telle est en effet notre infirmité, qu'en fait de vertu

nous restons toujours en deçàde ce que nous nous sommes pro-

posé ; d'où il suit que, si nous ne nous proposons que cette mé-

diocrité de vertu qui est le strict nécessaire pour le salut, nous

n'y arriverons pas . Pour atteindre le médiocre, il faut viser au

plus parfait : c'est là pour nous la condition du salut. 3º La pra-

tique d'aspirer au plus parfait nous fera penser aux saints, les

vraismodèles de la vie parfaite à laquelle nous aspirons ; cesou-

venir, nous montrant au grand jour la distance entre les saints

et nous, etpar là nous couvrant d'une salutaire confusion, nous

nous animerons à les imiter, en nous disant : Voilà mes ancêtres,

mes pères et mes frères ; je dois me rendre digne d'une si

noble parenté : ce qu'ils ont fait, pourquoi ne le ferais-je pas * ?

et ainsi s'accomplira sur nous la parole de Job : Il regardera

les hommesqui valent mieux que lui, etdira: Je suis un pécheurs.

Suivons-nous ces règles de conduite, et aspirons-nous toujours à

faire mieux ?

SECOND POINT .

Combien il serait imprudent d'adopter enpratique leprin-

cipe de se contenter du médiocre, sans viser auplus parfait.

Ils ne sont pas rares malheureusement, les chrétiens qui,

pleins d'une sécurité présomptueuse sur l'état stationnaire où

ils vivent , trouvent qu'ils en font assez pour le salut, et n'ont

pas la moindre inquiétude à ce sujet. Pourquoi m'inquiéterais-

je ? se disent-ils : je ne commets pas de fautes graves; je ne fais

*Ascensiones in corde suo disposuit . (Ps. LXXXI , 6.)

* Ad ea quæ sunt priora extendens meipsum. (Philip., I, 13.)

* Filii sanctorum sumus . (Tob . , vit , 5.)

▲Quod isti, cur non ego? (S. Aug.)

* Respiciet homines, et dicet : Peccavi. (Job. , xxx , 27.)



IMPORTANCE DES PETITES CHOSES . 325

pas comme telles personnes dont la vie scandaleuse et mal ré-

glée provoque la rumeur publique. Il est vrai, je ne suis pas

fervent, mais la grande ferveur n'est pas nécessaire ; je ne suis

pas parfait, mais la perfection est le partage des cloîtres et des

solitaires ; je m'en tiens à l'essentiel de la loi, et je laisse à

d'autres ces pieuses sollicitudes qui sont sans cesse en travail de

progrès .-Rien de plus dangereux pour le salut que de telles

dispositions . Dans ce déplorable état, on néglige la réforme de

ses défauts , l'exercice des vertus ; on se confesse parcoutume,

mais sans devenir meilleur. On vit de routine, sans presque

jamais penser sérieusement à son salut. On est tout entier sous

l'empire de cette tiédeur qui déplaît si souverainement à Dieu,

qu'il commence déjà à la rejeter , et qu'il la maudit . On est

ce serviteur apathique et indolent qui imprime sur tous ses

actes le cachet de sa paresse ; ce mauvais fils qui ne craint pas

de déplaire à son père, tant que celui-ci ne le chassera pas de

la maison paternelle, et qui ne sait rien faire par amour. Or,

ende telles dispositions, on n'est pas fondéà espérer son salut.

Examinons si nous ne sommes pointdans ce cas. Comprenons-

nous bien que la perfection n'est pas seulement pour les cloîtres,

mais que tout chrétien est soumis au précepte : Soyez parfaits,

comme votre Père céleste est parfait , c'est-à-dire, qu'il doit

tendre à la perfection et viser toujours à mieux vivre?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SIXIÈME MARDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain un quatrième principe de la vie

chrétienne, qui est qu'en ce qui concerne le service de Dieu

on doit faire grand cas même des petites choses ; et nous ver-

rons qu'on doit : 1º estimer beaucoup même les moindres actes

de vertu ; 2º éviter avec grand soin même les moindres fautes.

-

Nous prendrons la résolution : 1º de nous porter volontiers à

• Incipiam te evomere ex ore meo. (Apoc., III, 16.)

•Maledictus qui facit opus Domini fraudulenter. (Jer., XLVIII, 10.)

Estote... perfecti, sicut et Pater vester cœlestis perfectus est.(Matth. ,v,48.)

Μ. Η. T. II. 19



326 SIXIÈME MARDI APRÈS LA PENTECOTE.

toute bonne œuvre, à tout acte de vertu, même peu considé-

rable, et de nous tenir en garde contre les moindres fautes ;

2º d'avoir en horreur la fausse maxime qu'un esprit élevé ne

s'arrête pas à de petits détails et se contente de servir Dieu en

grand. Notre bouquet spirituel sera le motde saint Bernard

On commence par les petites fautes avant de tomber dans les

grandes 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur nous enseignant l'estime des petites

choses dans sa belle réponse aux pharisiens, qui, tout en violant

la justice et la charité, étaient fidèles à payer la dîme des moin-

dres légumes . « C'était un devoir d'être fidèle à ces minimes

« observances, leur dit-il ; mais il fallait en même temps être

« exact aux obligations plus graves *. » Remercions-le de cet

enseignement et demandons-lui de le bien comprendre.

PREMIER POINT .

Nous devons estimer beaucoup les moindres actes de vertu.

1° La foi nous montre comme un grand bien les moindres

actes de vertu , parce que ce qui vaut le ciel est toujours d'un

grand prix ; parce que c'est toujours une grande chose de plaire

à Dieu , même en de petites choses ; parce qu'au service de ce

souverain Seigneur, comme à celui des maîtres de la terre , les

petites attentions sont la marque d'un grand amour ; parce que

si, quand on craint Dieu , on ne néglige rien, dit l'Esprit-Saint ,

à plus forte raison on ne néglige rien quand on l'aime ; parce

qu'enfin rien n'est petit de ce qu'on fait avec un grand amour,

comme rien n'est grand de ce qu'on fait avec peu d'amour,

Dieu n'appréciant pas les choses d'après leur plus ou moinsde

grandeur intrinsèque, mais d'après le plus oumoins d'amour

avec lequel on les fait. Un homme cueille une fleur dans un

jardin et la flaire innocemment ; un autre s'en abstient et

sacrifie à Dieu le plaisir léger qu'il aurait à la sentir : il y a au

* A minimis incipiunt qui in maxima proruunt. (S. Bern. , De ord. vit. et mor.

inform.)

* Hæc oportuit facere, et illa non omittere. (Matth. , xxII, 23.)

* Qui timet Deum, nihil negligit . (Eccle., vii, 19.)



IMPORTANCE DES PETITES CHOSES. 327

tant de distance entre l'action de l'un et l'action de l'autre

qu'entre le ciel et la terre, entre une action naturelle et une

action surnaturelle. 2º Les occasions de faire de grandes choses

sont rares. Si nous ne voulons être fidèles à Dieu que dans les

grandes choses, nous ne le serons que rarement, parce que la

vie de l'homme ne se compose guère que d'un ensemble de

petites choses. On pourrait même dire que nous ne le serons

jamais, puisqu'une créature aussi petite que l'homme ne peut

appeler grand rien de ce qu'elle fait pour une majesté si haute.

Or nous sommes obligés de servir Dieu toujours et à tous les

moments, puisqu'il est toujours notre maître. 3ºPlus les choses

sont petites, plus elles sont faciles ; et plus elles sont faciles, plus

on est inexcusable de les refuser à Dieu à qui nous devons tout,

à Jésus-Christ son Fils qui a tant fait et tant souffert pournous.

« Si le prophète, disaient les serviteurs de Naaman à leur

« maître, vous eût demandé quelque chose de difficile, vous

« l'auriez dû faire : pourquoi donc, quand il vous demande une

<< chose aussi aisée que de vous laver sept fois dans le Jourdain,

a ne le feriez-vous pas? » Appliquons-nous à nous-mêmes cette

parole. Le salut est chose si grave, qu'il faudrait pour l'obtenir

faire les choses même les plus difficiles : donc, àplus forte rai-

son, nous devons faire les choses les plus aisées. Dieu a tant

fait et tant souffert pour nous, qu'il faudrait pour lui plaire em-

brasser avec amour les plus grands sacrifices : donc lui refuser

un petit sacrifice, un petit acte de vertu, c'est une lâcheté,

une ingratitude, une indignité. Ah ! Seigneur, si, quand il

s'agit de vous plaire, je trouve difficiles des choses si aisées, c'est

une preuve désolante que je ne vous aime guère. Rentrons ici

en nous-mêmes, humilions-nous et proposons-nous de fairegrand

cas des moindres actes de vertu que nous avons occasion de

faire. SECOND POINT .

Nous devons éviter avec grand soin même les moindres

fautes.

C'est à tort qu'on dit de certaines fautes : Ce n'est qu'un

petit péché. Il est des péchés véniels, mais il n'est point de



328 SIXIÈME MARDI APRÈS LA PENTECOTE.

petits péchés . On ne peut appeler petit un mal qui offenseune

majesté infinie, qui est un manque de respect pour sa gran-

deur, une ingratitude pour ses bienfaits, une désobéissance à

ses ordres, une rébellion contre sa volonté, un amoindrisse-

ment de sa gloire extérieure, une indifférence pour son amour.

On ne peut appeler petit un mal que Dieu ne peut pas plus

cesser de haïr qu'il ne peut cesser d'être Dieu ; un mal si

grand, qu'il dépasse tous les maux imaginables , même la mort

de tous les hommes, même la ruine de l'univers ; un mal tel

enfin que l'enfer même serait un moindre mal, puisqu'il ne

serait pas permis de délivrer tous les damnés quand on lepour-

rait par un seul péché véniel. On ne peut appeler petit un

mal que Dieu punit en l'autre vie par le purgatoire et qu'il a

puni souvent en celle-ci par les plus terribles châtiments. Que

dirons-nous enfin ? on ne peut appeler petit un mal qui com-

promet notre salut. Or voilà ce que font les petites fautes :

elles refroidissent l'amitié de Dieu à notre égard, diminuent

ses grâces , attiédissent notre foi, nous ôtent ces goûts spiri-

tuels qui sont les soutiens de notre faiblesse, amollissent notre

volonté, la façonnent peu à peu au mal, étouffent le remords,

dissipent la vigilance et conduisent par là aux grandes chutes ,

qui ne sontpresque jamais que la conséquence d'une suite de

relâchements. Personne ne devient tout à coup ni grand pé-

cheur ni grand saint ; on ne tombe au fond de l'abîme que

par degrés, de sorte que quiconque demeure ferme au premier

degré, sans descendre les échelons suivants, ne tombera pas :

d'où il suit que la fuite des petites fautes est la plus forte ga-

rantie de persévérance; oncommence par les petites fautes avant

de tomber dans les grandes . Que d'illusions ne nous faisons-

nous pas en cette matière !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

•Nemo repente fit summus. (S. Bern., De vit. ord. et mor. inform.)

*Aminimis incipiunt qui in majora proruunt .



LA PERFECTION DES ACTIONS ORDINAIRES. 329

SIXIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir médité les principes préliminaires de la vie chré-

tienne, nousméditerons maintenant la viechrétienne elle-même;

et nous verrons : 1º que la perfection de nos actions ordinaires

fait tout le fond de la vie chrétienne; 2º que rien n'est plus

consolant que cette doctrine.-Nous prendrons la résolution :

1º de nous appliquer à bien faire chaque chose du matin au

soir, sans nous négliger en aucune ; 2º de nous tenir en garde

contre l'illusion de ceux qui vont chercher la sainteté ailleurs.

Nous retiendrons pour bouquet spirituel la parole que les

peuples disaient de Notre-Seigneur : Il a bien fait toutes

choses1.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Dieu qui, dans la création et le gouvernement de

l'univers, fait parfaitement bien tout ce qu'il fait, parce qu'il le

fait avec nombre, poids et mesure . Il fait de grands ouvrages ,

il en fait de petits; mais, dans les uns et dans les autres, il

agit toujours avec une souveraine perfection . Admirons cette

perfection de Dieu, de faire parfaitement bien tout ce qu'il

fait, et profitons, à l'exemple des saints, de l'instruction qu'il

nous donne en cela.

PREMIER POINT.

Tout le fond de la vie chrétienne est dans la perfection des

actions ordinaires .

En effet, où est le fond et la règle de toute sainteté, sinon

dans la volonté de Dieu, qui seule fait le prix et le mérite de

toutes nos œuvres ? En dehors de cette volonté sainte, les plus

grandes actionsne comptent pour rien ; avec elle, les moindres

actions ont un mérite très-relevé, et l'on peut même dire que

•Bene omnia fecit. (Marc., vit, 37.)

• Omnia in mensura, et numero, ct pondere disposuisti . (Sap., x1, 21.)

• Creavit in cælo angelos, in terra vermiculos, nec raajor in illis, nec minor in

istis. (S. Aug.)



330 SIXIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE.

l'âme qui ne voit, n'aime et ne suit en toutes choses que

cette très-adorable volonté, est arrivée à la vie parfaite. Or, où

est pour nous la volonté de Dieu ? C'est évidemment dans la

perfection de nos actions ordinaires : 1º parce que notre sain-

teté doit être de tous les jours et de tous les moments : ce qui

ne peut convenir qu'à nos actions ordinaires, puisque ce qui

est extraordinaire est essentiellement rare; 2° parce que les

grands intérêts de l'ordre et du bonheur, soit dans la société

et la famille, soit dans l'Église et l'État, qui entrent évidem-

mentdans la volonté de Dieu, nepeuvent être sauvegardés que

par la fidélité de chacun à remplir les devoirs ordinaires de sa

position; 3º parce que Jésus-Christ et les saints ont placé leur

sainteté dans la perfection des actions ordinaires propres à leur

état et à leur position. Qu'a fait Jésus-Christ pendant trente

ans ? Rien de remarquable dans l'estime du monde, rien

même que decommun et presque vil aux yeux des hommes.

Du matin au soir, il vaquait aux petits emplois que lui assi-

gnaient Marie et Joseph¹ : c'étaient ses devoirs d'état et de con-

dition. Mais ces petits emplois, il les faisait très-parfaitement,

soit quant à l'acte extérieur, soit quant aux dispositions inté-

rieures avec lesquelles il agissait; et en cela seul il pratiquait

une sainteté qui faisait l'objet des complaisances de Dieu son

Père. Après Jésus-Christ, rien de plus saint n'a paru sous le

ciel que Marie et Joseph ; et cependant leur sainteté n'a con-

sisté qu'à bien faire les actions communes et simples de leur

état. Et que de milliers de saints nous verrons au jugement

dernier, dont la vie a été obscure, cachée, inconnue au monde,

et qui se sontsanctifiés sans rien faired'éclatant, mais en faisant

très-parfaitement les humbles et modestes actions qui en-

traient dans leurs devoirs d'état ! Ils auront passé inaperçus

sur la terre; mais au grand jourdu jugement ils brilleront

d'un éclat incomparable, qui fera comprendre à tous les

peuples rassemblés que véritablement toute la sainteté est dans

la perfection des actions ordinaires. Sommes-nous bien péné-

trés de cette maxime de la vie spirituelle ?

• Erat subditus illis. (Luc., 1, 51.)



MANIÈRE DE BIEN FAIRE SES ACTIONS ORDINAIRES. 331

SECOND POINT .

Rien de plus consolant que cette doctrine.

Quoi de plus consolant, en effet, que de pouvoir se dire :

Pour devenir saint, je n'ai point à aller chercher bien loin ce

qu'il me faut faire; ma perfection est près de moi et en moi :

elle est dans mes devoirs d'état et de position bien remplis,

dans mes exercices de chaque jour bien faits ; une perfection en

dehors de ces exercices , et qui n'irait pas à m'acquitter de ces

obligations, seraitd'une religion mal entendue et mal réglée,

que Dieu ne reconnaîtrait point, que le monde même réprou-

verait, qui pourrait m'inspirer de l'orgueil et m'exposer à mille

défauts; tandis que la perfection d'une vie commune est ap-

prouvée de Dieu et deshommes, édifie, met la vertu en crédit,

sauvegarde l'ordre et la règle; elle n'enfle pas, elle n'est point

sujette à la vanité, et est en même temps très-méritoire, en

raison des difficultés qu'il faut vaincre, des violences qu'il faut

se faire pour en soutenir constamment la pratique. Prions

Dieu de nous faire bien comprendre et pratiquer cette règle de

conduite.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SIXIÈME JEUDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur la manière de bien faire nos

actions ordinaires, et nous verrons qu'il faut les faire : 1º en

état de grâce et avec une application soutenue à les bien faire ;

2º avec exactitude et ferveur.- Notre résolution sera : 1º de

nous conserver constamment en état de grâce ; 2° d'apporter à

chacune de nos actions exactitude et ferveur, ou grand désir de

les bien faire. Notre bouquet spirituel sera la parole de l'Imi-

tation : Soyez tout entier à ce que vous faites 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur Jésus-Christ faisant si parfaitement

chacune de ses actions ordinaires, que Dieu le Père y prend sex

•Age quod agis .



332 SIXIÈME JEUDI APRÈS LA PENTECOTE.

complaisances , et que les peuples, en le voyant agir, poussent

ce cri d'admiration : Ila bien fait toutes choses . Unissons-nous

aux complaisances du Père, aux louanges des peuples, et féli-

citons ce divin Sauveur de la perfection avec laquelle il a fait

chaque chose.

PREMIER POINT .

De l'état de grâce et de l'application soutenue à bien faire

ce qu'on fait.

C'est une vérité élémentaire que, sans l'état de grâce, toutes

nos actions sont œuvres mortes, et que, quelque excellentes

quelles soient, elles ne sont d'aucun mérite pour le salut.

Quand je donnerais tout mon bien aux pauvres, dit saint

Paul, sije n'ai pas la charité, cela ne me servira de rien .

Il est vrai que les péchés véniels n'ôtent pas la vie à nos actes,

mais ils en diminuent le mérite ; les imperfections même en

altèrent plus ou moins la bonté devant Dieu. De là nousdevons

conclure qu'il nous faut éviter tout ce qui peut amoindrir tant

soit peu en nous l'état de grâce, par conséquent tout ce qui

nous distrairait de l'application à bien faire ce que l'on fait :

car, si l'on agit par routine et sans réflexion, sans viser à la

meilleure manière de bien faire, sans vouloir prendre la peine

nécessaire au succès, ou si l'on partage son attention au lieu de

songer uniquement à ce qu'on fait, s'occupant d'autres pensées ,

sous prétexte qu'elles ne sont pas mauvaises ou qu'on a l'esprit

assez étendu pour s'occuper de plusieurs choses à la fois, né-

cessairement les actions seront mauvaises ou au moins très-

défectueuses . C'est même peu d'avoir cette application en cer-

tains temps et en certains jours où l'on est touché de Dieu ;

l'essentiel , c'est de l'avoir en toutes ses actions aussi bien un

jour que l'autre, demarcher toujours d'un pas égal, sansjamais

se relâcher ni se démentir. Examinons si telle est notre con-

duite. Ne sont-ce pas, au contraire, dans tout l'ensemble de

notre vie, des alternatives continuelles de bien et de mal, sans

rien de soutenu ni de persévérant?

• In te complacui mihi. (Luc., III, 22.)

• Bene omnia fecit. (Marc., vir, 57.)

1 Cor. , x1 , 3.



LA PURETÉ D'INTENTION. 333

SECOND POINT .

De l'exactitude , accompagnée de ferveur, avec laquelle il

faut faire toutes choses .

Faire ses actions avec exactitude, c'est n'en omettre aucune

volontairement ; c'est ne pas retrancher à une seule la moindre

des parties dont elle se compose; c'est les faire à l'heure pré-

cise qui leur est assignée, dans le lieu qui convient et de la

manière dont elles doivent être faites . Toute inexactitude en

ces choses est une imperfection qui diminue la valeur de nos

actes; c'est une transgression de la volonté de Dieu, qui s'étend

à tout, même aux moindres particularités . Acette exactitude

il faut joindre la ferveur, c'est-à-dire un grand désir de bien

faire et une résolution énergique de ne négliger rien dece qui

est de devoir, nonobstant les dégoûts et les répugnances, les

froideurs et les sécheresses qu'on peut éprouver. L'absence de

goût et de plaisir dans ce que l'on faitne doit jamais nous dé-

courager ni nous incliner au relâchement. Loin d'être un mal,

cette absence de goût rend notre ferveur plus solide et plus

méritoire. Rentrons encore ici en nous-mêmes : avons-nous

apporté à nos actions cette exactitude et cette ferveur que nous

venons de méditer ? Hélas ! que de lâchetés ! que d'omissions et

de variations !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SIXIÈME VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur la troisième condition que de-

mande la perfection de nos actions ordinaires, savoir la pureté

d'intention, par laquelle on se propose uniquement, en tout ce

qu'on fait, de plaire à Dieu ; et nous verrons : 1º la récessité de

cette pureté d'intention ; 2º ses avantages . -Nous prendrons

la résolution : 1º de tenir en toutes choses le regard de notre

19.



334 SIXIÈME VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE.

intention bien fixe sur le bon plaisir de Dieu et d'embrasser

ce bon plaisir avec un amour plein d'allégresse ; 2º de rejeter

constamment toute autre intention qui voudrait se mêler à

nos actes. Notre bouquet spirituel sera le mot de saint Paul :

Quoi que vous fassiez, en parlant ou en agissant, faites tout

au nom de Notre-Seigneur Jésus-Christ, rendant grâces par

lui à Dieu le Père .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ faisant toutes ses actions pour la gloire

et le bon plaisir de son Père. Jamais il n'a rien fait qu'en cette

vue , et c'était à quoi tendaient toutes ses pensées, toutes ses

paroles et toutes ses œuvres . Que cette pureté d'intention

mérite bien nos louanges, notre admiration et nos respects !

PREMIER POINT.

Nécessité de la pureté d'intention.

C'est là la condition essentielle et capitale pour la bonté de

nos œuvres. Cette pureté d'intention est à l'action ce que le

fondement est à l'édifice, la racine à l'arbre, l'âme au corps :

ôtez le fondement, l'édifice croule ; coupez la racine, l'arbre

se meurt ; sans l'âme, le corps n'est plus qu'un cadavre. Il en

est de même de nos actions. Sans la pureté d'intention, nous

avons beau faire, nous n'amassons que des ruines ; labase qui

soutient l'édifice manque ; nos œuvres ne sont que commedes

branches desséchées, où ne circule plus le suc qui les fait vi-

vre : ce sont des œuvres mortes; il leur manque l'intention,

qui en est l'âme et la vie. Ce que Dieu considère dans nos

actions, c'est moins l'extérieur et la substance de l'acte, que

l'intention avec laquelle nous agissons . Comme il est notre

premier principe, il est essentiellement la fin dernière à

•Omne quodcumque facitis in verbo aut in opere, omnia in nomine Domini

nostri Jesu Christi, gratias agentes Deo et Patri per ipsum. (Coloss., III, 17.)

•Quæ placita sunt ei, facio semper. (Joan. , VIII, 29.)

• Non quæro gloriam meam. (Joan . , VIII, 50.)

▲Dominus intuetur cor. (1 Reg., xv1, 7.)



LA PURETÉ D'INTENTION. 335

laquelle nous devons tout rapporter. Comme tout vient de lui

par son amour, tout doit lui être rapporté par le nôtre. Autre-

ment, il ne tiendra aucun compte de nos meilleurs œuvres,

fussent-ellesmême des actions héroïques ; et si nous allions lui

en demander la récompense, il nous répondrait avec justice :

Je ne récompense que ce qu'on fait pour moi ; allez demander

votre récompense à ceux pour qui vous avez travaillé. Vérité

digne de nos plus sérieuses méditations ! Nous remplissons

peut-être en apparence tous nos devoirs, et faisons même beau-

coup de bonnes œuvres ; mais si, en tout cela, entraînés par la

légèreté et la dissipation, nous agissons sans vue de Dieu, par

habitude et routine, par humeur et inclination, par intérêt,

par respect humain, par ostentation, par une raison purement

naturelle, telle que la nécessité et la bienséance, tout cela ne

comptera pour rien devant Dieu. Cependant, chose pénible à

penser, n'est-ce pas d'actes ainsi faits que ma vie presque entière

se compose ? Je me recherche et je me trouve en tout. Presque

jamais je ne m'oublie de manière à n'avoir que Dieu seulenvue.

Hélas ! la pureté de mes intentions est souvent un secret qui

m'est caché à moi-même ; et si je pouvais voir tout ce qui s'y

mêle d'impur, j'en serais confondu et comme anéanti. O Dieu !

qu'est-ce donc quema vie ? vie stérile, temps perdu ; je suis le

serviteur inutile de l'Évangile, lorsque je ne suis pas le servi-

teur coupable et prévaricateur .

SECOND POINT .

Avantages de la pureté d'intention.

1º La pureté d'intention fait bien faire toutes choses. Quand

on se dit avec un vifsentiment de foi : C'est pour Dieu que je

fais ceci, on en conclut : Il faut donc que je le fasse très-parfai-

tement ; autrement , ce ne serait pas digne de Dieu . On soigne de

son mieux un travail destiné aux rois et aux grands de la terre :

àplus forte raison doit-on soigner parfaitement ce qu'on fait

pour Dieu. 2º La pureté d'intention fait gagner le ciel à bon

marché. Par elle, les actions les plus communes, le manger

même et le dormir sont dignes du ciel ; et pour me sauver, je



336 SIXIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE.

n'ai qu'à faire mes actions ordinaires en vue de Dieu etpar le

désir de lui plaire : pas d'action, si petite qu'elle soit, qui, rap-

portée à Dieu, n'ait son mérite pour le ciel. Si je n'ai point les

mêmes talents que certains autres, si je ne puis faire les œu-

vres éclatantes qui les distinguent, je puis être aussi grand

devant Dieu que les plus grands saints et acquérir les mêmes

mérites ; je puis, par ladroiture et la pureté de mesintentions,

relever tellement mes actions même les plus humbles, qu'en

menantune vie commune, je dépasserai en mérite même les

apôtres, si dans mon cœur Dieu voit un désir plus ardent de

lui plaire : tant il est vrai que toute la beauté, tout le mérite,

toute la grandeur de l'âme viennent du dedans 1. O sagesse et

douceur de la Providence ! comme je serais condamnable si,

ayant un moyen si facile de m'enrichir pour le ciel, je demeu-

rais pauvre, dénué de tout bien spirituel, et réduit à me pré-

senterles mains vides devant vous , o mon Dieu !-Rentrons ici

en nous-mêmes : N'agissons-nous point par orgueil pour attirer

sur nous l'applaudissement et l'estime du monde, par amour

de nous-mêmes, pour satisfaire nos sens, suivre notre humeur?

n'agissons-nous point pourdes fins purement naturelles , man-

geant seulement pour vivre, jouant seulement pour nous ré-

créer ? n'agissons-nous pas souvent sans aucune intention, ma-

chinalement et parcoutume?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SIXIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain deux moyens de faire toutes nos

actions très-parfaitement; c'est de les faire : 1º en présence de

Dieu ; 2°en vue de Jésus-Christ.-Nous prendrons la résolution :

1º de nous rappeler le plus souvent possible la présence de

Dieu , pour nous exciter à faire toutes choses très-parfaitement ;

• Omnis gloria ejus filiæ regis ab intus. (Ps. XLIV, 14.)



FAIRE TOUT SOUS L'ŒIL DE DIEU ET EN VUE DE J -C. 337

2º de nous appliquer à faire toutes nos actions en imitation,

dépendance et union de Jésus-Christ, le priant de nous remplir

deson esprit et de ses dispositions. Nous retiendrons pour bou-

quet spirituel les paroles de Dieu à Abraham : Marcher en ma

présence et soyez parfait ¹.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Dieu le Père destinant tous les fidèles à être de

parfaites images de son Fils , et dans ce dessein nous le don-

nant pour être le modèle et l'âme de toutes nos actions. Bénis-

sons-le de nous avoir appelés à imiter la vie et les actions d'un

Dieu : il ne peut être une plus belle et plus heureuse vo-

cation.

PREMIER POINT .

Faire toutes nos actions en présence de Dieu,

premier moyen de les bien faire.

Un philosophe païen disait : Si vous voulez être vertueux,

vivez comme si vous étiez toujours sous le regard de quelque

personnage de grand mérite et de grande vertu , et ne faites et

ne dites rien que comme vous le feriez et le diriez en sa pré-

sence . Combien plus efficace, pour nous porter à bien faire

toutes choses, est la foi vive de la présence de Dieu, qui voit

> non- seulement nos actes, mais encore nos pensées et nos inten-

tions les plus secrètes ! Si nous l'avions, cette foi , comme alors

nous prendrions garde à nos actions, à nos démarches , à nos

regards, à nos paroles, à ceque nous pensons, aimons ou dési-

rons, pour qu'il ne s'y mêle riend'indigne des regards de Dieu ,

sous lesquels nous sommes ! Que les justes, dit le Psalmiste ,

prennent leurs repas et se réjouissent en présence de Dieu.

•Ambula coram me, et esto perfectus . (Gen. , xvII, 1.)

* Quos præscivit, et prædestinavlt conformes fieri imaginis Filii sui . (Rom.

VIII, 29.)

3 Ut ad eavelut ad exemplaria provocemur et divine agere doceamur. (Tertull.,

in Oratione adv. Marc. , lib. II , XXVII .)

• Sic vive tanquam sub alicujus boni viri ac semper præsentis oculis. (Senec.,

ер. ххш.)

• Justi epulentur et exultent in conspectu Dei. (PS. LXVII, 4.)



338
SIXIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE.

Qu'ils boivent, qu'ils mangent, qu'ils se récréent, à la bonne

heure! pourvu que ce soit devant Dieu et d'une manière qui

neblesse en rien ses regards. Ilfaut toujours prier, sansjamais

se relâcher, dit Jésus-Christ¹ ; il faut chanter les louanges de

Dieu tout le jour , dit le Psalmiste , c'est-à-dire qu'il faut faire

toutes choses le mieux possible sous lesyeux de Dieu : car c'est

là l'oraison continuelle et la louange de Dieu non interrompue,

selon le mot de l'Ecclésiastique : Qui observe la loi multiplie

l'oraison . Heureux qui marche toujours ainsi en la présence

de Dieu ! il fait bien toutes choses et il est parfait*. Où en

sommes-nous de cette sainte pratique ? Si nous faisons mal tant

de choses, si nous laissons échapper tant de paroles regretta-

bles, n'est-ce pas que nous vivons dans la dissipation et l'oubli

deDieu ?

SECOND POINT .

Faire toutes choses en vue de Jésus-Christ,

second moyen de les bien faire.

Un des plus excellents moyens de bien faire toutes choses ,

c'est de les faire en imitation, dépendance et union de Jésus-

Christ : 1º En imitation , en nous mettant souvent devant les

yeux ce divin modèle des élus ; en observant ses traits pour

les imprimer dans notre cœur et les exprimer dans nos actes ;

en considérant non-seulementcomme il agissait, comme il par-

lait, comme il se tenait, comme il traitait Dieu son Père avec

honneur, le prochain avec charité, le monde avec indifférence,

comme il se traitait lui-même avec mépris ; mais encore quelles

étaient ses dispositions intérieures d'humilité, de mortification,

de recueillement, d'amour et de sacrifice ; et nous étudiant à

retracer en nous une copie fidèle de cet extérieur si admirable

etde cet intérieur si divin . 2ºEn dépendancede Notre-Seigneur:

•Oportet semper orare et non deficere. (Luc., XVIII, 1.)

•Cantem... tota die magnitudinem tuam. (Ps. Lxx, 8.)

• Qui conservat legem, multiplicat oblationem. (Eccli ., xxxv, 1.)

▲Ambula coram me, et esto perfectus.

• Cum Christo, per ipsum et cum ipso.

•Cum ipso.



LES BONNES ŒUVRES. 339

c'est-à-dire en nous abandonnant entre ses mains comme un

instrument entre les mains de l'ouvrier, comme des membres

qui n'ont de vie et demouvement que par l'influence de leur

chef¹, et nous laissant conduire par ses inspirations et sa

grâce, plutôt que par notre propre esprit et notre propre vo-

lonté. 3º Enfin, il faut agir en union avec lui , unissant par

désir et par prière nos actions aux siennes, pour que la valeur

infinie de celles-ci couvrent les défauts et la bassesse des nô-

tres. C'est ainsi que les anges et les saints dans le ciel s'unis-

sent à toutes les louanges que ce parfait adorateur rend à son

Père . C'est ainsi que l'Église fait toutes ses prières parNotre-

Seigneur Jésus-Christ . Est-ce ainsi que nous agissons nous-

mêmes?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SEPTIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE

ÉVANGILE SELON SAINT MATTHIEU, WI , 15.

Ence temps-là, Jésus dit à ses disciples : Donnez-vous de garde des faux

prophètes, qui viennent à vous en se couvrantde peaux de brebis, et qui

au dedans sont des loups ravissants : vous les reconnaîtrez par leurs fruits.

Peut-on cueillir des raisins sur des épines, ou des figues sur des ronces?

Ainsi tout arbre qui est bon produit de bons fruits, et tout arbre qui est

mauvais produit de mauvais fruits. Un bon arbre ne peut produire de mau-

vais fruits, et un mauvais arbre n'en peut produire de bons. Tout arbre

qui ne produit pas de bons fruits sera coupé et jeté au feu. C'est donc par

leurs fruitsque vous les reconnaîtrez. Tout homme qui me dit : Seigneur,

Seigneur, n'entrera pas pour cela dans le royaume des cieux; mais on ne

laissera entrer dans ce royaume que celui qui aura fait en même temps la

volontédemon Père qui est dans les cieux.

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous écouterons demain Jésus-Christ nous révélant dans l'E-

vangile : 1º la nécessité des bonnes œuvres sous le symbole de

l'arbre qui doit porter de bons fruits ; 2° les caractères que

* Per ipsum.

• In ipso.

In conspectuAgni... adoraveruntDeum,dicentes :Amen. (Apoc., VII , 9,11 , 12.)

• Per Dominum nostrum Jesum Christum .



340 SEPTIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE.

doivent avoir ces bonnes œuvres pour qu'elles nous sauvent.

-Nous prendrons la résolution : 1º de saisir avec joie toutes les

occasions de faire de bonnes œuvres qui se rencontreront dans

la journée, même d'obliger le prochain dans les petites choses

aussi bien que dans les grandes; de dire une parole douce et

faire bon accueil aux pauvres, aux malheureux , aux serviteurs ;

2º de remplir avec soin tous nos devoirs d'état, qui sont les

premières bonnes œuvres auxquelles nous devons nous appli-

quer. Notre bouquet spirituel sera le mot de l'Évangile : Tout

bon arbre produit de bons fruits 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ nous révélant dans l'évangile de ce

ourune des vérités les plus importantes pour le salut, savoir

que nous ne pouvons être sauvés qu'à la condition de sancti-

fier notre passage sur la terre par de bonnes œuvres . Remer-

cions-le d'une leçon si précieuse et demandons-lui la grâce d'en

bienprofiter.

PREMIER POINT.

Nécessité des bonnes œuvres pour le salut.

Chacun de nous est comme un arbre planté de la main de

Dieu dans le champ de l'Église, comme dans une terre de bé-

nédiction, cultivée avec soin , arrosée avec profusion. Si ni cette

culture soignée, ni cette rosée du ciel si fécondante, ne nous font

produire de bonnes œuvres, nous tombons sous l'anathème pro-

noncé par l'Apôtre : La terre qui reçoit la pluie du ciel et

neporte pas de bons fruits est réprouvée etprès d'être mau-

dite ; anathème qui n'est que la reproduction de la parole de

notre évangile : Tout arbre qui ne porte pas de bons fruits

sera coupé etjeté au feu. Et les raisons de cet arrêt sont nom-

4 Omnis arbor bona fructus bonos facit. (Matth. , vit, 17.)

• Omnis arbor quæ non facit fructum bonum excidetur et in ignem mittetur .

(Matth. , VII , 19.)

* Terra sæpe... bibens imbrem, ... proferens a stem spinas ac tribulos, reproba

est et maledicto proxima . (Hebr., νι, 8.)



LES BONNES ŒUVRES . 341

breuses : car 1º qui néglige lesbonnes œuvres, n'aime pasDieu .

L'amour est une passion active, qui tourne le cœur vers son

objet et le fait agir pour lui¹. Si je ne fais rien pour Dieu,

c'est une preuve que je ne l'aime pas; si je fais peu, c'est une

preuve que je ne l'aime guère. 2º Qui néglige les bonnes œu-

vres ,n'aimepas le prochain : quand on l'aime, on le secourt par

les œuvres de miséricorde. 3º Qui néglige les bonnes œuvres

ne s'aime pas soi-même, puisque, tout entier à ce monde si

passager, où l'on vit si peu de temps, on nes'occupe pas de

se préparer un sort heureux pour l'éternité. On se classe parmi

les serviteurs inutiles, dont il est écrit qu'ils seront jetés dans

les ténèbres extérieures, au lieu d'être du nombre de ces justes

qu'un Père appelle les riches de l'éternité , parce que par

leurs bounes œuvres ils envoient devant eux au ciel des trésors

demérites . Examinons ici notre conscience, et écoutons ses re-

proches.

SECOND POINT .

Caractères que doivent avoir les bonnes œuvres pour qu'elles

nous sauvent.

1º Il faut qu'elles soient entièrement bonnes : car, si elles

sont défectueuses par un seul endroit, soit à raison du temps

ou du lieu où on les fait, soit à raisonde la manière dont on les

fait, soit à raison de l'intention dans laquelle on les fait, c'en est

assez pour leur ôter leur prix ou en diminuer le mérite. Dieu

aime l'ordre et le veut en tout; il n'agrée point ce qui s'en

écarte. Examinons si nos bonnes œuvres ont ce premier carac-

tère, ou si, malgré le grand nombre d'œuvres que nous avons

faites, nous ne sommes pas encore bien pauvres. 2º Il faut

qu'elles soient dans l'ordre de la volonté de Dieu : celui-là seul,

dit Jésus-Christ dans l'évangilede ce jour, entrera au royaume

des cieux qui ferala volonté de mon Père céleste. Ainsi tout ce

qui détournedes devoirs d'état, tout ce qu'inspire le capriceou

quelque vue humaine, ne peut compter parmi les bonnes œu

1 Probatio amoris, exhibitio operis. (S. Greg. Magn.)

• Divites æternitatis.



342 SEPTIEME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE.

vres . Il n'y a d'œuvres vraiment bonnes que celles que Dieu

commande, ou qu'il conseille, ou qu'il nous met dans l'occa-

sionde faire. 3º Ce n'est pas assez de s'appliquer aux bonnes

œuvres quand le goût y porte ; il faut les continuer, lors même

qu'on n'y sent que du dégoût. Il faut y être fidèle jusqu'à la

mort . Examinons-nous encore ici.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SEPTIÈME LUNDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditeronsdemain sur deux autres moyensdebien faire

nos actions. Le premier, c'est de ne penser, en agissant, qu'à

l'action qu'on fait ; le second, c'est de ne se préoccuper que du

jour présent.- Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de con-

centrer sur l'action qui nous occupe tout notre esprit et toute

notre application, pour la faire le mieux possible ; 2º de nous

proposer chaque jour de vivre saintement jusqu'au soir. Notre

bouquet spirituel sera le mot d'un ancien : Qui pense à plu-

sieurs choses à la fois fait moins bien chacune d'elles .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur nous enseignant divers moyens de

bien faire nos actions. Ce bon père n'oublie rien de ce qui peut

nous être utile. Il nous aime ; il veut que nous nous rendions

dignes de son amour; et, pour cela, il nous enseigne les moyens

de lui plaire . Remercions-le de tant de bonté.

PREMIER POINT .

Ne penser, en agissant, qu'à l'action que l'on fait.

Un des plus grands obstacles à la perfection de nos actions

•Esto fidelis usque ad mortem. (Apoc., 11, 10.)

• Pluribus intentus minor est ad singula sensus .



DE L'ACTION PRÉSENTE ET DU JOUR PRÉSENT. 345

ordinaires, c'est, quand nous faisons une chose,de penser à

une autre, de sorte que notre esprit distrait ne s'applique qu'à

moitié à ce qu'il a à faire. On s'inquiète, on se trouble ; une

chose en embarrasse une autre, et ainsi l'onne fait riencomme

il faut et comme on le pourrait. Le remède à cemal est de s'ap-

pliquer entièrement et uniquement à ce qu'on fait, comme si

l'on n'avait rien autrechose àfaire. Chaque chose a son temps ,

dit l'Esprit-Saint¹ . A chaque jour, à chaque heure, à chaque

moment suffit son occupation et son mal : ne nous préoccu-

pons pointde ce que nous aurons à faire plus tardª . Pendant

la prière, ne songeons point aux affaires ni aux sollicitudes de

notre état. Quand nous serons à nos affaires, n'ayons d'attention

que pour elles, et mettons-y tout notre soin . Pourquoi revenir

sur le passé? c'est chose consommée; nous ne pouvons pas le

changer . Pourquoi anticiper sur l'avenir? nous ignorons quel il

sera ; nous ne savons pas même si nous le verrons. C'estungrand

mal dedistraire ainsi l'attention de ce que nous faisons, pour la

donner à ce que nous aurons à faire plus tard, souvent même

àdes imaginations et des rêveries qui jamais ne se réaliseront.

C'est tuer le présent avec l'avenir, la réalité avec des fantômes;

c'est le moyende ne jamais rien faire de bien. La sagesse nous

dit au contraire de renvoyer la penséedes choses à venir au

temps où nous aurons à les faire, et de ne pas craindre de ne

point nous souvenir plus tard de la bonne idée qui vient à la

traverse de l'action présente. Dieu, ami de l'ordre, bénira le

renvoi de la pensée inopportune, et fera revenir en son temps

avecprofit ce que nous aurons laissé de côté pour lui plaire.

Nous ygagnerons au lieu d'y perdre. La science, dit saint Basile,

dont on se désoccupe pour la vertu, s'acquiert mieux ensuite

par la vertu. Rentrons ici en nous-mêmes . Que de prières, que

d'actions viciées faute de suivre ces règless !!

* Omnia tempus habent. (Eccle., II, 1.)

•Nolite solliciti esse in crastinum... Sufficit diei malitia sua. (Matth . , vi, 14.)

Age quod agis.



344 SEPTIEME MARDI APRES LA PENTECOTE

SECOND POINT .

Ne se préoccuper que du jour présent.

Nous sommes si faibles que peut-être le courage nous man-

querait si nous envisagions d'un coup d'œil cinquante ou

soixante ans à passer dans une parfaite retenue, dans une at-

tention perpétuelle sur nous-mêmes, dans la privation des aises

de la vie, dans le renoncement à notre volonté et à nos désirs ;

au contraire, le courage nous sera facile, si, au lieu d'envisager

cet ensemble, nous voyons les choses en détail, et que nous

nous disions : Il ne s'agit pas ici de calculer de longues an-

nées ; à quoi bon, moi qui ne sais pas si je vivrai demain ? il

s'agit uniquement du jour présent. Si je vis demain, je verrai

ce que j'aurai à faire. Or, d'ici à ce soir, pourrais-je trouver

trop dur de bien vivre, de me gêner, de me mortifier ? Unjour

est sitôt passé ! Un jour comparé à l'éternité ! oh ! que ce n'est

rien ! et que je serais déraisonnable si je ne l'employais pas

saintement ! Fortifié par cette pensée, on se met à l'œuvre et

l'on passe saintement la journée. Le lendemain, on recom-

mence, sans jamais voir plus loin que lejour présent. Par cet

innocent stratagème, tout dans la vertu devient aisé, et l'on

arriveà laperfection. Proposons-nous debien employercemoyen.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

SEPTIÈME MARDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain un autre moyen de bien faire nos

actions , qui est de faire chacune d'elles comme si ce devait être

la dernière de notre vie ; et nous verrons : 1º que rien n'est

plus sage ; 2º rien n'est plus utile.-Nous prendrons la résolu

tion : 1º de nous demander, avant chaque action, selon le cor

seil de saint Bernard : Si tu devais mourir après cette action

la ferais-tu, et comment la ferais-tu ? 2º de nous tenir toujour

dans l'état où nous voudrions être trouvés à la raort. Notr



FAIRE CHAQUE ACTION COMME DEVANT MOURIR APRÈS. 345

bouquet spirituel sera le mot de saint Bernard : Si tu devais

mourir dans quelques instants , ferais-tu ceci ou cela¹ ?

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ nous invitant dans l'Évangile à nous

tenir à tout moment prêts à mourir : Heureux, dit-il, le ser-

viteur que son maître, à son arrivée, trouvera faisant son

devoir de cette sorte ! Remercions-le d'un avis si important,

et demandons-lui la grâce d'en bien profiter.

PREMIER POINT .

Combien il est sage de faire chaque action comme si elle

devait être la dernière de la vie.

Rien de plus incertain que le moment de la mort. La mort

viendra, dit Jésus-Christ, à l'heure où vous n'y penserez pas ;

elle vous saisira à l'improviste, comme un voleur pendant la

nuit . Or, dans cet état d'incertitude, que nous dit la sagesse,

sinon que nous devons à tout moment vivre et agir comme de-

vant mourir au moment suivant? Heureux et prudent qui, à

chaque moment de sa vie, s'applique à être tel qu'il désire

être trouvé à sa mort ! Si le père de famille pouvait savoir à

quelle heure les voleurs viendront, il veillerait à cette heure

précise, dit Jésus-Christ, pour les empêcher d'entrer dans sa

maison ; mais, parce qu'il l'ignore, il est continuellement sur

sesgardes. Demême, ô monDieu ! vous nous avez caché l'heure

denotremort, afin de nous presser de passer chaque jour comme

ledernier et de faire chaque action comme la dernière . Il n'y

a point à différer d'un jour à l'autre ; il n'y a point à dire : Je

vivrai mieux quand j'aurai terminé telle affaire qui m'absorbe,

quand je serai sorti de tel embarras; il faut aujourd'hui même

• Si modo moriturus esses, an hoc vel istud faceres ?

* Beatus ille servus quem, cum venerit dominus ejus, invenerit sic facientem.

(Matth., xxιν, 46.)

3 Sicut fur in nocte, ita veniet. (I Thess. , v, 2.)

*Quam felix et prudens qui talis nunc nititur esse in vita qualis optat inve-

niri in mortel (I Imit., XXIII, 4.)

•Latet ultimus dies ut observentur omnes dies.



346 SEPTIÈME MARDI APRÈS LA PENTECOTE.

1

vivre et agir comme si nous devions mourir ce soir, parce que

peut-être la chose arrivera. Peut-être aussi, je le sais, elle n'ar-

rivera pas ; mais, dans une affaire aussi grave que celle du salut,

la sagesse ne permet pas de se rassurer sur un peut-être, et de

risquer ainsi son éternité. Tous les jours , disait Job, j'attends

le moment de ma mort : vous m'appellerez, Seigneur, et je

vous répondrai¹ . Saint François de Borgia allait plus loin en-

core : il recommandait à ses Religieux de se mettre vingt-quatre

fois le jour dans les termes d'un hommequi vamourir, et de

faire chaque chose comme devant en rendre compte à Dieu le

moment d'après. Imitons-nous les saints en cette pratique ?

SECOND POINT.

Combien il est utile de faire chaque action comme si elle

devait être la dernière.

C'est là unmoyen infaillible de faire très-parfaitement cha-

que chose. Avec quelle ferveur en effet nous prierions , si nous

savions que c'est là notre dernière prière, après laquelle nous

n'aurions plus le loisir dedemander pardon à Dieu et d'implorer

ses miséricordes ? avec quelle perfection nous ferions et la con-

fession que nous saurions devoir être la dernière, et la commu-

nion après laquelle il nous faudrait rendre l'âme ? Si un ange

de Dieu était venu nous dire le matin que nous allons mourir

le soir même, comme nous sanctifierions la journée! comme

toutes les actions en seraient saintes, toutes les paroles irré-

prochables, toutes les pensées pieuses, tous les désirs purs,

tous les moments bien employés ! Voilà pourquoi l'auteur de

l'Imitation nous dit : Vous devriez vous tenir en tous vosactes

et toutes vos pensées comme si vous alliez mourir aussitôt²; et

il ajoute : Pensez le matin que peut-être vous ne verrez pas

le soir, et le soir que peut-être vous ne verrez pas le matin .

Cette pratique est encore un moyen de connaître l'état de no

• Cunctis diebus... expecto donec veniat immutatio mea. Vocabis me, et ego

respondebo tibi. (Job, xiv, 14, 15.)

* Sic te in omni facto et cogitatu deheres tenere, quasi statim esses moritu-
rus . (I Imit . , XXIII, 1. )

* I Imit. , XXI , 3.



PENSEE DES FINS DERNIERES . 347

tre âme et de voir ce qu'il y a à corriger en nous. Demandons-

nous : Si je devais mourir aujourd'hui , qu'est-ce qui me ferait

peine dans ma conscience ? ferais-je l'action que je fais , et la

ferais-je comme je la fais? Si, à ces questions , la conscience ré-

pond en nous signalant quelques défauts, obéissons prompte-

ment à son avis; si nous ne trouvons rien qui nous inquiète,

rassurons-nous et ayons confiance. Le comptabledont les comp-

tes sont en règle ne craint point la visite du maître.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SEPTIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain deux autres moyens de bien faire

toutes choses : le premier, c'est la pensée du jugement der-

nier ; le second, c'est la pensée de l'éternité heureuse ou mal-

heureuse.- Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de nous

demander souvent : Que dira Dieu, au dernier jour, de cette

action, de cette prière, de cette conversation, de l'emploi de

cettejournée, de cette confession, de cette communion ? 2º de

nous dire souvent pour nous animer à faire le bien et à éviter

le mal : O ciel , que tu es désirable ! o enfer, que tu es terrible !

Notre bouquet spirituel sera le mot de saint Paul : Après cela,

lejugement¹.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ nous déclarant dans l'Évangile qu'au

jour du dernier jugement nous lui rendrons compte de toutes

nos actions, de tous nos discours, même des paroles oiseuses ,

c'est-à-dire celles qu'aucun motif raisonnable ne justifie, et

•Posthoc autem, judicium. (Hebr. , 1x, 27.)

*Omne verbum otiosum quod locuti fuerint homines, reddent rationem de

eo in die judicii , (Matth ., x1, 36.)



348 SEPTIÈME MERCREDI APRÈS LA PENTECOTE

que ce jugement sera suivi d'un supplice éternel pour les uns,

d'une éternité bienheureuse pour les autres¹. Remercions-le

d'un avertissement si propre à nous faire faire saintement toutes

choses .

PREMIER POINT .

La pensée du jugement dernier, raison toute-puissante de

bien faire toutes choses.

Qui, en effet, ne ferait bien toutes choses, s'il se disait :

L'action que je fais sera sévèrement examinée devant Dieu, et

en elle-même, et en toutes ses circonstances, et en l'inten-

tion qui me la fait faire, et en le plus ou moins de zèle avec

lequel je la fais? Depuis l'action laplus commune jusqu'à la

plus élevée, depuis la plus obscure qui est connuede moi seul

jusqu'à la plus éclatante que le public connaît, tout sera sou-

mis au jugement ? Ne serai-je point alors dans le cas de l'éco-

nome infidèle, lorsque son maître lui dit : Rends compte de

ta gestion , ou dans le cas de ce roi de Babylone auquel il fut

dit : Tu as été mis dans la balance; le poids du mal l'a em-

porté sur le poids du bien : mon royaume te sera enlevé*?

Oh! si cette pensée accompagnait chacune de nos actions,

comme elles seraient toutes saintes ! Pensons-y sérieusement.

Si nous nous jugeons ainsi nous-mêmes, nous ne serons point

jugés .

SECOND POINT.

La pensée del'éternité heureuse ou malheureuse, autre mo-

tifde bien faire toutes choses .

Il est bien vrai de dire que Dieu nous offre son paradis à

bon marché, puisqu'il le promet à nos actions même les plus

petites et les plus communes. Oh ! que l'espoir de tant de bon

• Ibunt hi in supplicium æternum, justi autem in vitam æternam. (Matth.,

xxv,46.)

* Post hoc autem, judicium. (Hebr. , 1x, 27.)

• Redde rationem villicationis tuæ. (Luc., xvI , 2.)

• Inventus es minus habens. (Daniel, v, 27.)

• Divisum est regnum. (Ibid., 28.)

•Si nosmexipsos dijudicaremus, non utique judicaremur. (I Cor., x1, 31.)



AIMER, MOYEN DE BIEN FAIRE TOUTES CHOSES. 349

heur est propre à nous encourager, à nous animer à bien faire

toutes choses ! Si, pour acquérir les récompenses que donne le

monde, récompenses si vaines, si incertaines, si impuissantes

à rendre heureux, on se donne tant de peines et de sollici-

tudes, que ne devons-nous pas faire pour les récompenses du

ciel , si solides, si sûres, si ravissantes, et que rien ne pourra

nous enlever¹ ?- Autant la pensée du ciel est propre à nous

donner le courage de bien faire toutes choses, autant la

pensée de l'enfer est puissante pour nous animer au bien :

car, en présence des sacrifices et des actes de renoncement

que nous impose la perfection de nos actions ordinaires , nous

n'avons qu'à nous dire : Qu'est-ce que cela, comparé à l'enfer,

où, si je ne suis pas un saint, je brûlerai toujours ? Pas de

tentation qui résisteà cette question. Nous lisons dans les

Vies des Pères du désert qu'unjeune Religieux , s'ennuyant de

la caverne où il s'était constitué solitaire, alla s'ouvrir de sa

peine à un saint vieillard : Mon fils, lui répondit celui-ci, il

faut que vous n'ayez pas médité ce que c'est que l'enfer, dont

vous vous préservez par votre solitude : car quelle comparaison

y a-t-il de l'un à l'autre ?-Faisons-noususage de ces graves

pensées pour nous encourager à la fuite du mal et à la pratique

du bien?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SEPTIÈME JEUDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain dans notre méditation qu'aimer

est le moyen de bien faire toutes choses : 1º parce que l'amour

en inspire le désir et la volonté ; 2º parce qu'il en donne le

courage ; 3º parce qu'il y fait trouver joie et mérite.-Notre

résolution sera : 1º de tout faire par amour, en disant joyeuse-

ment à Dieu , à chacune de nos actions : Tout pour votre

4Etgaudium vestrunn nemo tollet a vobis. (Joan., xvi, 22.)

•Quid hoc ad æternitatem ?

М. Н. - T. II. 20



350 SEPTIÈME JEUDI APRÈS LA PENTECOTE .

amour, tout pour vous plaire, ô mon Dieu ! 2º de nous exci-

ter au plus parfait, par la pensée que c'est le plus agréable à

Dieu. Notre bouquet spirituel sera le mot de saint Augustin :

Faites ce que l'amour vous inspirera¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Dieu nous apprenant par la bouche de saint Paul

que tout dans la religion consiste à aimer*, et que l'amour

est le secretde bien faire toutes choses . Remercions-le d'une

instruction si aimable et si précieuse.

PREMIER POINT .

L'amour inspire le désir et la volonté de bien faire toutes

choses.

Plus on aime, plus on a à cœur de plaire au Dieu qu'on

aime. L'un est l'effet nécessaire de l'autre, et en est la mesure

exacte. Si nous aimons réellement Dieu, nous n'aspirerons du

matin au soir qu'à lui plaire, c'est-à-dire à bien faire toutes

choses , puisque c'est par là seulement qu'on peut lui plaire.

L'âme qui n'aime qu'à demi n'a qu'une velléité misérable de

bien faire, et avec cela elle ne fait rien de bien ; elle se traîne

péniblement dans le service de Dieu, tombe et se relève, fait

un faux pas et retombe encore, prend des résolutions etn'en

exécute aucune. Mais l'âme qui aime puise dans son amour un

grand désir de faire très-parfaitement toutes choses, afin de

plaire davantage au Dieu qu'elle aime; et, ce désir lui dilatant

le cœur, elle court dans lavoie des commandements et de la

vie parfaite. A mesure qu'elle agit, ce désir grandit encore;

l'exercice l'accroît, comme le bois jetédans le feu en augmente

la flamme ; et il en résulte une volonté toujours plus ardente

de faire chaque chose le mieux possible pour plaire toujours

davantage au Dieu qu'on aime.

•Ama,et fac quod vis.

*Plenitudo legis est dilectio. (Rom., XIII, 10.)

* Qui diligit..., legem implevit. (Rom., XIII, 8.)



AIMER, MOYEN DE BIEN FAIRE TOUTES CHOSES. 351

DEUXIÈME POINT.

L'amour donne le courage de bien faire toutes choses .

Rien ne coûte quand on aime, dit saint Augustin ; ou , s'il en

coûte de la peine, on aime la peine même. L'amour en change

l'amertume en un plaisir délicieux. Rien n'est plus fort que

l'amour, dit l'auteur de l'Imitation 1; celui qui aime s'élance à

travers les difficultés, vole et triomphe*. Ni la fatigue ne le

lasse, ni la gêne ne l'arrête, ni la crainte ne le déconcerte. En

vain la nature frémit contre la sévérité de la morale évangé-

lique; il foule la nature sous les pieds et il s'avance. En vain

le monde voudrait l'entraver par ses censures et ses railleries,

ou l'attirer par l'appât de ses honneurs et de ses plaisirs ; il

foule le monde sous les pieds et il s'avance. En vain la volonté

propre avec ses inconstances et ses caprices, l'humeur avec

ses saillies et ses impatiences, la paresse avec ses dégoûts, tout

semble conspirer pour l'empêcher de bien faire ; il foule tout

sous ses pieds, et il s'avance . Examinons ici notre conscience :

si nous n'avons pas ce grand courage, c'est que nous n'aimons

pas; aimons Dieu de tout notre cœur et rien ne nous sera dif-

ficile.

TROISIÈME POINT.

L'amour fait trouver joie et mérite dans le bien qu'on fait.

Le bonheur de plaire à Dieu en faisant bien toutes choses

est un avant-goût du paradis. Tout pour votre amour, tout

pour vous plaire, dit à Dieu l'âme qui aime ; et elle est con-

tente, elle triomphe. Tout pour votre amour, tout pour vous

plaire, se redit-elle à l'action suivante ; et sajoie redouble, son

bonheur se multiplie. Si elle rencontre des croix sur sa route,

-et où nes'en trouve-t-il pas ?- avec l'amour toutes les peines

s'adoucissent, les croix perdent leur dureté, les épines leurs

pointes . Onvoit dans la croix unprésent de la main de Dieu ,

qui n'afflige que parce qu'il aime, et qui voit dans cette

* Ubi amatur, non laboratur, aut si laboratur, labor amatur. (S. Aug.)

• Amore nihil fortius... Amans volat, currit et lætatur. (III Imit., v, 3, 4.)

Amans calcat omnia et transit.

•Amor leve facit omne onerosum, ... et omne amarum dulce ac sapidum ef-

ficit . (III Imit. , v. 5.)



352 SEFTIÈNE VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE.

croix unmoyen de salut pour nous : dès lors on bénit et or

baise sa main toujours bonne, même quand elle frappe. Puis

à la joie de bien faire, l'amour ajoute le mérite : car le motif de

l'amour relève merveilleusement le mérite de nos actes ; et

dans le ciel il y aura unedifférence immense entre les actions

faites par amour et celles qui auront eu pour motif la foi ou

l'espérance. Oh! qu'il est donc bon de faire tout par amour !

Est-ce ainsi que nous agissons ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SEPTIÈME VENDREDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir médité sur nos actions en général, nous médi-

teronsdemain : 1º sur l'importance d'un règlement de vie qui

assigne à chaque action en particulier son temps et sa manière;

2º sur la manière de faire et d'observer ce règlement.- Nous

prendrons la résolution : 1º de nous tracer ce règlement de vie,

si nous n'en avons pas encore ; 2º de l'observer avec ponctualité

et amour jusque dans ses moindres parties. Nous retiendrons

pour bouquet spirituel le mot des saints : Qui vit selon la

règle vit selon Dieu¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur Jésus-Christ portant toujours gravée

au milieu de son cœur la très-sainte volonté de son Père,

comme l'unique règlement de toutes ses actions grandes ou

petites. Jamais une seule fois il n'a suivi sa volonté propre* ;

à tout moment, la volonté de son Père a été la loi de sa con-

duite . Qu'il est adorable dans cette vie de soumission amou-

reuse au bon plaisir divin ! Rendons-lui tous nos devoirs en

cette vue.

•Qui regulæ vivit, Deo vivit. (S. Greg. Nys.)

• Christus non sibi placuit.

•Quæ placita sunt ei, facio semper .



RÈGLEMENT DE VIE. 353

PREMIER POINT .

Importance d'un règlement de vie.

Un chrétien sans règle vit au gré de ses caprices et de ses

tolontés changeantes, ou au gré des circonstances qui l'empor-

tent comme dans un tourbillon. Point d'ordre dans l'emploi

de son temps ; point de vue de foi dans ses actions. Ce n'est

pas Dieu qu'il sert, c'est sa volonté ou son humeur qui préside

à tout ce qu'il fait. De là les exercices de piété omis, abrégés

ou mal faits ; de là tant de devoirs négligés, tant de temps

perdu et de moments mal employés. Avec un règlement tout

le contraire arrive. La règle, qui dirige tout, rappelle sans cesse

l'esprit à Dieu, recueille l'âme ; et le bel ordre, qui est dans

les actions extérieures, se reflète au dedans. Toujours on se

possède, et l'on fait bien toutes choses, les petites comme les

grandes. Comme chaque devoir a son temps marqué, non-seu-

lement on n'en omet aucun, mais on y satisfait avec plus de

facilité, parce qu'on suit un chemin tracé; avecplus de perfec-

tion, parce que l'obéissance relève et ennoblit tout ce qu'on

fait; avec plus de mérite, parce que la soumission continuelle

de sa volonté est très-méritoire devant Dieu; avec plus de con-

stance, parce que la règle prévient les manquements et main-

tient tout dans l'ordre . Alors on est entièrement et uniquement

àla chose présente, le temps est toujours bien employé, et l'on

suffit àun travail que ne peut pas comprendre l'homme sans

règle. Lorsqu'on voit les nombreux écrits de nos grands doc-

teurs ou les œuvres prodigieuses de certains hommes, on se

demande comment ils ont pu suffire àtant de choses ; le secret

du mystère, c'est que tout était réglé dans l'emploi de leur

temps, et que la règle multiplie le temps. Lorsqu'on a de l'or-

dre et qu'on sait ménager les moments, on trouve du temps

pour tout, disait le saint évêque d'Amiens, M. de la Motte. La

règle donne l'esprit d'ordre, et l'esprit d'ordre accélère toutes

les affaires . Examinons ici notre conscience. Notre vie n'est-

elle point désordonnée : tantôt oisive, comme si nous n'avions

rien à faire; tantôt précipitée par une ardeur inquiète, qui

brouille et confond tout, comme si jamais nous ne pouvions
20.



354 SEPTIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE.

venir à bout de rien ; toujours indécise sur ce qu'il faut faire,

et le plus souvent employée à ce qu'il ne faudrait pas faire

alors ? La cause en est ou que nous n'avons pas de règlement

ou que nous n'en tenons pas compte.

SECOND POINT.

Manière de faire et d'observer le règlement.

Tout bon règlement doit être coordonné avec notre position,

de telle sorte qu'aucun devoir d'état n'en souffre et que per-

sonne n'ait à s'en plaindre. Il doit embrasser le plan de la

journée, de la semaine, du mois, de l'année, et disposer si

bienles exercices de piété, la fréquentation des sacrements, le

soinde la famille, l'emploi des moments libres, que tous, au

lieu d'y trouver à redire, soient forcés d'admirer le bel ordre

qui en sera le résultat. Le règlement ainsi fait, il faut en ob-

server les moindres prescriptions aussi bien que les plus im-

portantes , avec cette pureté d'intention qui ne vise qu'à plaire

àDieu; avec ce courage qui sait se faire violence pour y plier

lavolonté propre; avec cette joie qui se fait un plaisir de s'im-

moler à Dieu sans partage ; avec cette promptitude qui ne

diffère pas d'un moment l'exécution; avec cette exactitude qui

n'intervertit rien par caprice, et toutefois avec cette discrétion

qui sait ydéroger de bonne grâce, toutes les fois que la charité,

les bienséances ou les devoirs d'état le commandent. Est-ce

ainsi que nous observons notre règlement ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

SEPTIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous entrerons demain dans le détail des actions particu-

lières que nous prescrit notre règlement. Nous commencerons

par l'actiondu lever, qui est la première de la journée, et nous

verrons : 1º l'importance de la bien faire; 2º la manière de la

bien faire . - Nous prendrons la résolution : 1º de nous lever

toujours à heure réglée et promptement; 2ºd'accompagner cette



LE LEVER. 355

action de modestie, d'esprit de piété, et surtout de la prépa-

ration de notre sujet d'oraison . Nous retiendrons pourbouquet

spirituel le mot de saint Jean Climaque : Donnez au Seigneur

les prémices de votre journée; elle sera tout entière à celui

qui en aura eu les premiers moments 1 .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur Jésus-Christ s'assujettissant à toutes

les faiblesses de l'homme : il a dormi, il s'est éveillé , il s'est

levé, s'est habillé comme nous; mais il a fait ces actions dans

des dispositions admirables, sortant de son sommeil avec le

même amour qui, au jour de l'Incarnation, le fit sortir du re-

pos dont il jouissait dans le sein de son Père, pour venir sur la

terre travailler à notre salut. Bénissons-le de nous apprendre

par cet exemple à commencer saintement la journée.

PREMIER POINT.

Importance de faire chrétiennement l'action du lever .

Consacrez à Dieu les prémices de votre journée, dit saint

Jean Climaque : car elle sera tout entière à celui qui en aura

pris possession le premier. Si, dès notre réveil, nous nous don-

nons à Dieu de tout notre cœur, il nous sera facile de nous

conserver tout le jour dans cette disposition. Que notre première

pensée, notrepremière parole, notre première action, nos pre

miers sentiments, soient pour Dieu : notre première pensée, en

nous le représentant à côté de nous, qui a veillé sur nous pen-

dant lanuit et nous offre son assistance pour tout le jour; no-

trepremière parole, en prononçant les noms de Jésus, Marie,

Joseph ; notre première action, en faisant le signe de croix ;

nos premiers sentiments, en lui rendant nos devoirs d'adora-

tion, d'amour, de reconnaissance, et lui offrant toute notre

journée avec l'intention de ne plus vivre un seul instant que

pour lui en Jésus-Christ . L'âme qui sera ainsi une fois bien

•Da Domino primitias diei tuæ erit enim tota illius qui prior occupaverit.

(S. Clim., gr. xxVI , num. 103.)

•ViventesDeo in Christo Jesu. (Rom., vi, 11.)



356 SEPTIÈME SAMEDI APRÈS LA PENTECOTE.

établie en ces saintes dispositions aura une grande facilité à

s'y maintenir . Si, au contraire, nous commençons la journée

dans la dissipation, l'oubli de Dieu, la recherche de nos aises,

l'amour de nos caprices et de nos fantaisies, l'oisiveté, la la-

cheté, il nous sera d'autant plus difficile de changer ces mau-

vaises dispositions, que nous ne penserons même de tout

le jour ni à notre déplorable état ni au devoir de nous réfor-

mer. Et pourquoi donc refuserions-nous à Dieu les prémices

de la journée, que nous savons lui être spécialement chères ?

Ce serait une injustice, puisque ces premiers moments lui ap-

partiennent '; ce serait une ingratitude après le bienfait de

notre conservation pendant la nuit ; ce serait un aveuglement,

puisque de cette première action dépendent toutes les autres,

et qu'ainsi il va de nos plus grands intérêts de la bien faire.

Avons-nous jusqu'à présent réfléchi sérieusement sur l'impor-

tance de bien faire cette action ?

SECOND POINT .

Manière de faire saintement l'action du lever.

Trois vertus doivent sanctifier cette première action de la

journée : l'obéissance, la modestie et la religion. L'obéissance

veut que nous nous levions à l'heure précise de notre règle-

ment, sans rien accorder ni à la paresse ni à la rêverie, et que

nous mettions le moins de temps possible à nous vêtir : car

c'est gaspiller le temps que d'employer à cette action plus que

les moments strictement nécessaires. La modestie veut , de

son côté, que nous évitions le plus possible toute nudité, toute

recherche dans la mise, toute délicatessedans les soins du corps,

toute affectation d'excessive propreté , aussi bien que toute

malpropreté, nous proposant pour modèle la décence parfaite

qu'observaient dans cette action Jésus, Marieet Joseph. Enfin,

la religion doit occuper notre intérieur de pieuses et saintes pen-

sées : Vous garderezmes paroles dans votre cœur, dit Dieu à

sonpeuple, et vous les méditerez à votre lever . C'est le moment

• Primitiæ Domini sunt. (Num. , xxxı , 29.)

• Meditaberis in eis... dormiens atque consurgens. (Deut., v1, 7.)



SAINT MARC. 357

de dire au Seigneur : « Merci, mon Dieu, de m'avoir conservé

<<pendant cette nuit ; merci de m'accorder ce jour pour faire

«mon salut ; merci de me donner ce vêtement pour me cou-

« vrir, tandis que tant d'autres ont à peine des haillons. Ce vê-

<<tement, mon Dieu, en même temps qu'il excite ma reconnais-

<< sance, me remplit de confusion : il me rappelle que le péché

« m'a mis au-dessous des animaux, qui n'ont pas besoin de se

<< vêtir ; ce vêtement est le triste mémorial de mon innocence

<perdue; ce sont des restes et des dépouilles d'animaux. Quelle

« humiliation à l'homme d'être obligé d'y avoir recours ! O Jé-

« sus ! soyez mon vêtement, comme le dit votre Apôtre 1 : c'est-

<< à-dire, faites que j'aie en tout vos sentiments, votre manière

« de penser, de dire et d'agir, et que je vous imite si bien, que

« votre personne sacrée semble recouvrir la mienne. Dans cett

« vue, Seigneur, je vais me disposer à bien faire mon oraison. »

Alors on se rappelle le sujet de sa méditation, et l'on s'en oc-

cupe jusqu'au moment de la commencer. Est-ce ainsi que nous

faisons habituellement l'action du lever ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

SAINTS DONT LES FÊTES , PLACÉES A JOURS FIXES, NE SUIVENT

PAS LE COURS VARIABLE DE LA LITURGIE

25 AVRIL

SAINT MARC

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur saint Marc, et nous admirerons

en lui : 1º le caractère aimable de sa vertu; 2º son zèle aposto-

lique.- Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de nous appli-

quer, comme saint Marc, à rendre notre vertu aimable à tous,

• Induimini Dominum Jesum Christum. (Rom., XIII, 14.)



358 25 AVRIL.

en toutes choses ; 2º de chercher à ramener à Dieu les âmes

qui en sont éloignées, et à rendre meilleures celles qui sont

déjà bonnes. Notre bouquet spirituel sera le motde saintPaul :

Je m'attache à plaire à tous en toutes choses .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons la bonté de Dieu qui a suscité saint Marc, non-seu-

lement pour être dans son Église un des plus beaux modèles

de la piété chrétienne et du zèle apostolique, mais encore pour

nous donner par lui un des quatre Évangiles. Remercions-lede

ce double bienfait, et bénissons sa providence sur sa sainte

Église.

PREMIER POINT .

Saint Marc a eu une vertu aimable.

Nous voyons, en effet, qu'il gagnait le cœur de tous ceux

qui traitaient avec lui. Saint Pierre l'aimait comme son fils, et

lui donnait même ce nom . Il l'instruisit lui-même, le prit

pourcompagnon de sesvoyages, l'amena avec lui à Rome ; et,

sur la demande des chrétiens, le pieux disciple écrivit son

Évangile, comme un résumé des prédications de son maître.

Saint Pierre approuva cet Évangile et le donna à lire aux Églises

commeun exposé fidèle de la vie de Jésus-Christ. Saint Paul

n'aimait pas moins saint Marc ; il l'appelait un coopérateur très-

utile pour le saint ministère, et priait Timothée de le lui ame-

ner comme un ami et un aide précieux . Les peuples furent

touchés, comme les apôtres, de ce caractère d'amabilité qu'a-

vait la vertu de saint Marc; et cet innocent prestige fut le se-

cret de ses grands succès dans la prédication de l'Évangile.

C'est qu'en effet, en tous les temps et en tous les lieux, une

vertu aimable honore la religion, lui gagne les cœurs, la fait

aimer et respecter : on croit aisément qu'elle vient du ciel, du

•Per omnia omnibus placeo. (I Cor. , x, 33.)

Salutat vos... Marcus filius meus. (I Petr., v, 13.)

* Marcum assume et adduc tecum : est enim mihi utilis in ministerium .

(II Tim. , Iv, 11. )



SAINT MARC. 359

Dieu qui estbonté et amour, la religion qui forme une vertu si

parfaite, si gracieuse dans tous les rapports, si aimable dans

tous les procédés. Saint Marc, en y conformant sa conduite, ne

faisait, du reste, que réaliser en sa personne la notion de la

vraie vertu, telle que l'expose saint Paul aux fidèles de Phi-

lippe, quand il la leur présente comme un admirable composé

de tout ce qui est pur, de tout ce qui est juste, de tout ce qui

est saint, de tout ce qui est aimable1. Est-ce là le caractère de

notre vertu? Ne faisons-nous rien souffrir à personne, et som-

mes-nous aimables pour tous, surtout pour ceux qui ne nous

reviennent pas?

SECOND POINT .

Saint Marc a eu un zèle vraiment apostolique.

Saint Marc, Juif d'origine, ne fut pas plutôt converti après la

résurrection du Sauveur, qu'il ne respira plus que zèle et dé-

vouement pour faire connaître et aimer Jésus-Christ. Après

avoir pris part aux travaux et aux souffrances de saint Pierre

et de saint Paul, il partit de Rome, sur l'ordre de saint Pierre,

pour aller évangéliser l'Égypte et les provinces voisines, une

des contrées du monde les plus attachées à l'idolâtrie, les plus

infectées par le vice et la superstition. Arrivé sur cette terre

inculte où l'Évangile n'avait pas encore été prêché, il se met à

l'œuvre, va de ville en ville, de province enprovince, touche

les cœurs, les enflamme du désir de la perfection, de l'amour

des biens éternels. Il se forme des disciples et les laisse partout

où il passe, pour qu'ils entretiennent le bien commencé, tandis

qu'il va lui-même évangéliser d'autres peuples. En peu de

temps, tout ce pays est chrétien. A Alexandrie, le nombre des

fidèles devient si grand, que le saint apôtre, au rapport d'Eusèbe,

est obligé d'y établir diverses églises ou paroisses, avec des prê-

tres pour les desservir ; et, dans ces paroisses, les chrétiens vi-

vaient commeautant de Religieux, n'ayantqu'uncœur etqu'une

âme et pratiquant les plus sublimes vertus. Dans le reste de l'É

* Quæcumque pudica, quæcumque justa, quæcumque sancta, quæcumque ama-

bilia. (Philip. , ιν, 8.)



360 30 AVRIL.

gypte, se formèrent ces ferventes chrétientés qui, plus tard,

peuplèrent les déserts de la Thébaïde et étonnèrent le monde

par l'éminence de leurs vertus. Tant de succès irritèrent la rage

des païens ; ils attentèrent à la vie de l'apôtre, et couronnèrent

ses travaux par le martyre. Tel fut le zèle de saint Marc; et le

nôtre, où en est-il? Sommes-nous sensibles aux maux de la re-

ligion et à la perte des âmes?Faisons-nous ce que nous pouvons

pour empêcher l'offense de Dieu et porter les cœurs à l'aimer ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

30 AVRIL

MOIS DE MARIE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Pour nous préparer au mois de Marie qui va s'ouvrir, nous

méditerons demain : 1° les motiſs de célébrer saintement ce

mois béni ; 2º la manière de le bien célébrer .-Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º d'être fidèles tous les jours du mois à

ce saint exercice; 2º de nous rappeler souvent que tous les

jours de ce mois doivent porterun cachet particulier de sainteté:

les prières y doivent être mieux ferventes, la charité mieuxpra-

tiquée, toutes les actions plus parfaites; 3º de travailler pen-

dant ce mois à corriger plus spécialement en nous le défaut

dominant. Notre bouquet spirituel sera la prière de l'Église :

Nous nous réfugions sous votreprotection, sainteMèrede Dieu' .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'Esprit-Saint inspirant à l'Église la dévotion du

mois de Marie . Il l'inspira d'abord à certaines âmes pieuses,

puis aux communautés religieuses, de làà quelques paroisses,

et enfin il l'a répandue par toute l'Église. Detoutes parts, au-

jourd'hui, c'est un élan universel de dévotion envers la Mère de

•Sub tuum præsidium confugimus, sancta Dei Genitrix-



MOIS DE MARIE. 361

Dieu ; cest un zèle toujours croissant pour les exercices de ce

saint mois. Bénissons l'Esprit de Dieu de ces accroissements

successifs, qui ouvrent à tous les fidèles des sources de grâces

et de salut.

PREMIER POINT.

Motifs de célébrer saintement le mois de Marie.

Premier motif, l'amour de la sainte Vierge.- Qu'est en effet

Marie pour nous? 1º Elle est notre mère ; or, qui n'aimerait à

se réunir en famille pour honorer une mère ? qui ne s'empres-

serait à ces charmantes soirées où l'on célèbre les grandeurs, les

vertus , les bontés de cette mère chérie; où, en son honneur,

les plus beaux chants réjouissent l'âme, les plus belles fleurs

étalent leurs riches couleurs et exhalent leurs plus suaves par-

fums ? Serions-nous enfants de Marie, si de tels exercices n'é-

taient pas pour nous pleins d'atttraits ? 2º Marie est notre

reine : or, serions-nous chrétiens si nous ne venions pas aux

aimables rendez-vous auxquels nous convoque cette grande

reine et gracieuse souveraine, si nous n'avions pas à cœur d'en-

tourer son trône, de lui offrir nos hommages, de déposer à ses

pieds le tribut de notre dévouement, et de nous animer tous

ensemble à être de plus en plus ses sujets et serviteurs fidèles ?

3º Marie est notre bienfaitrice insigne : toutes les grâces que

nous avons reçues depuis notre naissance ont passé par ses

mains, et nous lui en sommes redevables. Cela posé, ne lui en

devons-nous pas un témoignagne public de reconnaissance, et

aurions-nous un cœur, si nous ne nous empressions à venir

tous les jours de ce mois lui en dire merci? Déjà, trois fois le

jour, nous l'honorons au son de l'Angelus ; un jour chaque se-

maine, le samedi, lui est consacré ; chaque mois,àpeu près, cé-

lèbreune fête en son honneur : pourquoi chaque année auss

neconsacrerait-ellepas un mois àsagloire, et surtout le mois de

mai, qui n'a point de fête de Marie, qui est lemois de l'année le

plus beau, où toute la nature qui se renouvelle nous invite àun

renouvellement de piété et de ferveur, où s'épanouissent toutes

les fleurs sous le symbole desquelles l'Église nous présente la

М. Н. - Т. ІІ. 21



$62 30 AVRIL.

sainte Vierge, la rose avec ses riches couleurs , le lis , la vio-

lette qui se cache sous l'herbe et embaume l'air de sa suave

odeur?

Deuxième motif, notre propre intérêt.-1°Nous ne pouvons

que gagner beaucoup à méditer chaque jour de ce mois les

mystères et les vertus de Marie ; à nous regarder dans ce beau

miroir de pureté, d'innocence, de sainteté, où nous pourrons

voirpar comparaison ce qui nous manque, et où la vertu appa-

raît si belle, que ses charmes la font aimer et disposent à la pra-

tiquer.- 2ºJésus et Marie nous aideront dans ce travail deré-

formeintérieure :Jésus, pour récompenser notre zèle à honorer

samère, et Marie, pour reconnaître ce que nous ferons pour

elle. Aussi le mois de Marie est-il comme une seconde station

decarême, et compte chaque année plusieurs pécheurs conver-

tis, plusieurs tièdes réchauffés , plusieurs paroisses renouvelées.

-3º Ce secours de la piété est d'autant plus opportun, que

l'expérience démontre les dangers de cette saison, qui, précisé-

ment par ses charmes, porte à une vie molle, sensuelle, dissi-

pée, à l'amour du plaisir.-4ºC'est letemps de placer la so-

ciété entière sous la sauvegarde de Marie: c'est quand tous les

cœurs s'unissent pour l'honorer, qu'on peut demander davan-

tage et espérer plus de grâces pour notre société si malade.

Troisième motif, le vœu de l'Église.- L'Église, pour nous

attirer aux pieds de Mariependantcesjours, accorde trois cents

jours d'indulgence pour l'exercice de chaquejour ; une indul-

gence plénière à quiconque aura suivi régulièrement ces exer-

cices pendant le mois entier. Elle orne l'autel de Marie des plus

riches décorations, des plus splendides lumières, des plus belles

fleurs, fait entendre les plus beaux chants entremêlés d'instruc-

tions pieuses. N'est-ce pas bien là nous dire que son désir le

plus ardent est que nous célébrions pieusement ce saint mois?

•Quasi plantatio rosæ in Jericho. (Eccli., xxxv, 18.)

• Sicut lilium inter spinas. (Cant. , 1, 2.)



MOIS DE MARIE. 363

SECOND POINT .

Comment sanctifier le mois deMarie.

1º Il faut assister chaque jour aux exercices de ce saint mois :

cette réunion glorifie Marie etnous édifie nous-mêmes. L'exem-

ple, les chants, les lumières, donnent plus d'entrain à la dévo-

tion ; les instructions réchauffent et éclairent la piété. Si on ne

peut y venir, au moins faut-il lire en particulier laméditation

de chaque jour devant un petit oratoire surmonté d'une statue

ou image de Marie parée de fleurs et de quelques flambeaux.

-

2º Il faut regarder chaque jour du mois comme une fête de

la sainte Vierge; saluer Marie le matin, dès le premier moment

du réveil ; lui consacrertout le jour et renouveler souvent dans

la journée cette consécration ; il faut nous lever promptement

et à heure fixe ; lui offrir, comme un présent d'un enfant à sa

mère, chacune de nos actions, à mesure que nous les faisons ;

il faut y joindre unepetite prière et un petitsacrifice, mais une

prière de cœur, un sacrifice intérieur, tel que celui de la vo-

lonté, du caractère, de l'amour-propre; et un sacrifice exté-

rieur, tel que celui d'un regard curieux, d'une parole inutile ;

enfin, il faut vivre de telle sorte que l'amour de Marie embaume

toute la journée, occupe et réjouisse tout notre cœur. 3° II

faut nous convertir : nous en avons tous besoin. Marie n'agréera

notre dévotion qu'à cette condition ; et, pour peu de bonne yo-

lonté que nous ayons, elle nous en obtiendra la grâce.-4º II

faut imiter la sainte Vierge en tout ; c'est là l'hommage dont

elle est le plus jalouse : par conséquent il faut nous attacher à

prier Dieu comme elle, avec son recueillement, sa religion ; à

traiter le prochain commeelle, avec sa charité, sa douceur, son

dévouement ; à nous tenir humbles, modestes comme elle ; à

bienemployer notre temps et àfaire chacune de nos actions le

plus parfaitement possible.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.



364 1er MAI .

er

1 ΜΑΙ

FÊTE DE SAINT PHILIPPE ET SAINT JACQUES

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain : 1º sur les vertus de saint Phi-

lippe ; 2º sur les vertus de saint Jacques.-Nous en déduirons

la résolution : 1º d'imiter le détachement de ces deux apôtres,

qui abandonnèrent tout pour suivre Jésus-Christ ; 2º de nous

appliquer à être, comme eux, des hommes de prière et de tra-

vail, toujours occupés utilement, et toujours appelant par nos

prières les bénédictions de Dieu sur nos travaux. Notre bouquet

spirituel sera le mot de l'Évangile : Ils abandonnèrent tout

pour suivre Jésus-Christ ¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur Jésus-Christ choisissant pour l'apos-

tolat saint Philippe et saint Jacques, et en faisant comme deux

soleils pour éclairer l'univers . Remercions-le de ce beau pré-

sent fait à sonÉglise, et félicitons ces deux apôtres d'avoir été

l'objet du choix du Sauveur : car ce ne sont pas eux qui l'ont

choisi, mais c'est lui-même qui les a choisis . Honneur, louange

et gloire à Jésus-Christ.

PREMIER POINT.

Vertus de saint Philippe.

Je remarque en lui 1º la promptitude à obéir à la grâce :

il n'a pas plutôt connu Jésus-Christ, qu'il abandonne tout ce

qui pouvait l'attacher en ce monde, et se donne sans réserve

au divin Maître pour le suivre. Je remarque 2º son zèle pour

faire connaître Jésus-Christ : il le prêche à tous, et gagne,

entre autres, Nathanaël, précieuse conquête que le Sauveur

estima digne de son éloge. Je remarque 3º son intimité avec

Jésus - Christ : c'est à lui que les peuples s'adressent pour

• Relictis omnibus, secuti sunt eum. (Luc., v, 11.)

•Omnia opera illorum, velut sol in conspectu Dei. (Eccli., xvi, 16.)

•Non vos me elegistis, sed ego elegi vos. (Joan., xv, 16.)

3.



SAINT PHILIPPE ET SAINT JACQUES . 365

être présentés au Sauveur; et c'est lui aussi que le Sauveur

consulte sur les moyens de nourrir cette grande multitude qui

l'avait suivi au désert. Je remarque 4º l'amour souverain

qui tire de son cœur ces belles paroles: Que je voie le Père

céleste, cela me suffit : je ne désire rien autre chose ¹ . Hélas !

qu'il en est peu, même parmi les chrétiens, qui, comme saint

Philippe, ne désirent que Dieu seul et puissent dire comme

lui entoute vérité : Je ne veux que Dieu ! pourvuque je l'aimeen

cette vie et que je le voie dans l'autre, cela me suffit, je suis

content ! Je remarque 5º la générosité de son amour, qui ac-

cepte avec joie le partage qui lui échoit après la résurrection ,

savoir, d'aller prêcher l'Évangile sous le ciel glacéde la Scy-

thie. Il s'y rend sans hésiter et évangélise ces contrées avec un

zèle qui lui vaut la gloire du martyre.- Comparons notre con-

duite et nos sentiments avec la conduite et les sentiments du

saint apôtre : quel contraste ! et quelle matière à de généreuses

résolutions !

SECOND POINT .

Vertus de saint Jacques.

Saint Jacques avait ceci de particulier qu'il ressemblait de

visage au Fils de Dieu, tellement que Judas, craignant que les

Juifs ne le prissent pour Jésus-Christ, leur donna pour signal

le cruel baiser par lequel il le trahit. Il avait encore avec le

Sauveur une ressemblance meilleure : la ressemblance de la

sainteté et de l'innocence. Il garda toute sa vie la fleur de sa

virginité . Il était si mortifié, qu'il ne mangeaitjamais de chair,

ne vivait que de légumes et ne buvait point de vin. Il possédait

l'esprit de prière à un si haut degré, qu'il était presque tou-

jours dans le temple, ayant seul le droit d'entrer dans le sanc-

tuaire, où il priait si constamment, la face contre terre, qu'au

front et aux genoux, selon le rapport des historiens , sa peau

c'était durcie comme celle d'un chameau. Aussi le peuple l'avait

en telle vénération, qu'on se pressait pour toucher le bord de

la robe, et qu'on lui avait donné le surnomde Juste, en con-

sidération de son grand zèle pourle salut des âmes par la pré-

•Ostende nobis Patrem, et sufficit . (Joan., xiv, 8.)



366 3 ΜΑΙ.

dication de l'Évangile, et de sa charité envers les pauvres. Il

couronna tant de vertus par le martyre, ayant été précipité du

haut du temple par ses ennemis et assommé par eux à coups

de pierres, pendant que,comme saint Étienne, il priait pour

eux. Mon Dieu ! que nous sommes loinde la sainteté de cet

apôtre ! Où est en nous cette innocence de vie, cette mortifica-

tion parfaite, cet esprit de prière, ce zèle des âmes, cette cha-

ritéqui pardonne tout, qui rend le bien pour le mal, qui prie

pour ses ennemis ; cet amour parfait qui accepte avec joie le

martyre, et fait à Dieu le sacrifice de sa vie?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

3 ΜΑΙ

INVENTION DE LA SAINTE CROIX

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain : 1º que la vraie croix de Jésus-

Christ se trouve partout ; nous verrous : 2º comment il faut la

porter.-Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de ne point

envisager les peines de la vie, à la manière des philosophes et

des païens, comme des événements purement naturels, mais

d'y voir la main de Dieu qui les ordonne ou les permet dans

des vues d'amour pour nous ; 2º de bénir Dieu du mal que

nous souffrons comme du bien qu'il nous envoie, répétant

souvent la parole du saint hommeJob : C'est Dieu qui donne,

c'est Dieu qui retire : que son saint nom soit béni¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN.

Adorons Jésus-Christ montant au Calvaire, chargéde sa croix,

nous invitant à prendre aussi la nôtre courageusement et à la

porter à sa suite . Remercions-le et de l'exemple qu'il nous

donne et de l'invitation qu'il nous adresse .

•Dominus dedit, Dominus abstulit : ... sit nomenDominibenedictum.(Job, 1, 21.)

* Si quis vult post me venire, ... tollat crucem suamet sequatur me. (Matth .,

XVI, 24.)



INVENTION DE LA SAINTE CROIX 367

PREMIER POINT .

La vraie croix de Jésus-Christ se trouve partout.

Nous faisons grande estimedes parcelles de cette vraie croix,

que trouva enfouie sur la montagne du Calvaire l'impératrice

sainte Hélène, et c'est pour nous un bonheur d'en posséder

quelqu'une. Mais il est une croix meilleure que ces parcelles de

bois, toutes vénérables qu'elles sont pour avoir été teintes du

sang d'un Dieu : c'est tout ce qui dans la vie nous gêne et nous

contrarie. Le païen ou le philosophe ne voit en cela que l'effet

des causes naturelles ; mais le chrétien que la foi éclaire yvoit la

main de Dieu qui dispose, ordonne ou permet tout pour notre

plus grand bien , pour nous rendre semblables à son divin Fils,

dont toute la vie a été une croix et un martyre; pour nous for-

mer aux vertus solides de la patience, de la résignation, de

l'humilité ; enfin, pour nous faire acquérir plus de bonheur et

de gloire dans l'éternité. Or toutes les peines ainsi envisagées

sont les vraies croix que Jésus-Christ nous recommande, croix

saintes , croix précieuses, qui se trouvent partout. Tantôt nous

les trouvons dans notre corps : ce sont les douleurs, les infir-

mités, les maladies, le froid, le chaud, la fatigue, la mortifica-

tion de nos aises, de nos goûts, de nos sensualités, l'usagegêné

ou restreint de nos membres et de nos sens ; tantôt nous les

trouvons dans notre cœur : c'est la mort d'un proche ou d'une

personne chère, un revers de fortune qui nous fait descendredu

rang que nous occupions ; c'est la société de caractères difficiles

et désagréables ; ce sont mille désirs qu'on ne peut satisfaire,

mille contrariétés qui se rencontrent. Ici, nous les trouvons hors

de nous : c'est une humiliation qui nous survient, un manque

d'égards, une préférence d'un autre à nous, une médisance ou

une raillerie surnotre compte ; ce sont des persécutions de gens

qui nous en veulent, qui ne nous comprennent pas, qui nous

haïssent et cherchent à nous faire du mal. Là, nous les trou-

vons au dedans de nous : ce sont des tentations contre la pu-

reté, contre l'espérance, contre Dieu même, des sécheresses,

des ténèbres, des distractions et des dégoûts dans les pratiques



368 3 ΜΑΙ.

de piété, des scrupules et des doutes qui fatiguent, quelque-

fois même ce sont de pures imaginations : on s'imagine des

choses qui ne sont pas, et on s'en fait des peines cruelles . En-

fin, dit l'auteur de l'Imitation, la croix estpartout, vous ne

pouvez y échapper : au-dessus et au-dessous de vous, hors de

vous et au dedans de vous, partout vous trouverez la croix¹.

Heureux qui reçoit et porte ces croix comme il faut, le regard

du cœur fixé sur Jésus, l'auteur et le consommateur de notre

foi, lequel, au lieu de la joie qu'il pouvait goûter, a souffert

la croix, les mépris, l'ignominie ! Ne nous plaignons pas, ne

nous décourageons pas, ayant devant nous celui qui a souf-

fert une si grande contradiction de lapartdespécheurs. Nous

n'avons pas encore résistéjusqu'au sang en combattant contre

lepéché . Est-ce ainsi que nous envisageons toutes les peines

de lavie ? les recevons-nous avec soumission et amour, comme

venant de la main de Dieu?

SECOND POΙΝΤ.

Comment il faut porter la croix.

U faut la porter avec respect, amour et joie. 1° Avec

respect. Rien de plus vénérable que la croix. Saint Paul y

mettait sa gloire ; saint Jean de la Croix y voyait son paradis

en terre. « Que voulez-vous, lui demanda un jour Jésus-Christ,

« pour récompensede tous vos grands travaux ?- Seigneur Jé-

« sus, répondit-il, souffrir et être méprisé pour vous *. » C'est

qu'une âme crucifiée, résignée dans la souffrance, est l'image

de Jésus-Christ, l'objet des complaisances du Père céleste ; elle

est belle aux yeux de Dieu et de ses anges, digne des respects

du ciel et de la terre. Elle porte le cachet du paradis, le sceau

des élus ; et voilà pourquoi aux regards des saints une bonne

croix vaut mieux que toutes les richesses, un bon affront plus

que tous les honneurs.-2º Il faut porter la croix avec amour.

*Crux semper parata est ,et ubique te expectat.Non potes effugere, ubicumque

cucurreris... Converte te supra, converte te infra; converte te extra, converte

te intra, et in his omnibus invenies crucem. (II Imit. , x11, 4.)

* Hebr. , x1, 2 et seq.

* Mihi absit gloriari,nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi. (Gal . , vr, 14.)

• Domine Jesu, pati et contemni pro te.



FONDEMENTS DE LA DÉVOTION AU SACRÉ CŒUR. 369

C'est la conséquence de ce que nous venons de méditer. L'amour

suit l'estime : on aime les choses à proportion du cas qu'on en

fait. Aussi voyons-nous Jésus-Christ aimer passionnément la

croix ; il y est né, il y avécu, il y est mort : donc la croix est très-

aimable ; car les hommes ont beau dire, le jugement d'un Dieu

vaut mieux que celui du monde. Voyons encoresaint André, cet

illustre amant de la croix. Du plus loin qu'il l'aperçoit, il s'é-

crie avec transport : O bonne croix, croix que j'ai tant aimée,

tantdésirée, tantrecherchée, je vous salue ! -3º Enfin il faut

porter la croix avec joie. Souffrir sans murmure eten patience,

c'est le fait des commençants ; mais à proportion qu'on étudie

la croix, on y met sajoie et ses délices, on en bénit Dieu et

on lui en rend mille actions de grâces. On va plus loin encore :

on s'estime indigne d'un si grand honneur, et l'on entre dans

un étonnement profond que le ciel nous ait jugés dignes d'une

si grande gloire . Les apôtres s'en retournaient pleins dejoie

d'avoir été trouvés dignes de souffrir l'affront pour Jésus-

Christ , est-il dit au livre desActes . Oh ! que nous sommes loin

de ces grands sentiments des saints, de ce respect, de cet amour,

de cette joie avec lesquels les saints accueillaient la croix !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

FÊTE DU SACRÉ CŒUR

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

-

Nous méditerons demain sur les fondements de la dévotion

au Cœur de Jésus, en le considérant : 1º dans son âme sainte,

brûlante d'amour pour nous ; 2º dans son cœur de chair, sym

bole de l'amour dont il brûle. Nous prendrons ensuite la.

résolution : 1º de nous renouveler dans la dévotion au Cœur de

Jésus, de l'honorer mieux que nous n'avons fait jusqu'à pré-

sent, etde nous attacher à croître tous lesjoursdans son amour ;

2ºde tenir une image du sacré Cœur sous nos yeux pendant

• O bona crux, diu desiderata, tam sollicite quæsita et tandem concupiscenti

animo præparata, per te me recipiat qui per te me redemit !

* Ibant gaudentes a conspectu concilii, quoniam digni habiti sunt pro nomine

Jesu contumeliam pati. (Act., v, 41.)

21.



370 FÊTE DU SACRE CŒUR .

notre travail et dans notre livre de prières, pour nous exercer

continuellement à l'aimer. Notre bouquet spirituel sera la

prière si connue : O Cœur de Jésus , brûlant d'amour pour

nous, embrasez nos cœurs d'amour pour vous !!

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ brûlant pour nous d'un amour incom-

préhensible, et nous présentant son Cœur sensible et matériel,

comme symbole et victime de cet amour, pour réchauffer la

froideur du nôtre et nous presser de lui rendre amour pour

&mour, cœur pour cœur. O Cœur adorable de mon Sauveur!

en tout temps onadû vous aimer; mais de nos jours nous de-

vons vous aimer bien davantage : l'Esprit de Dieu souffle cette

dévotion dans toutes les âmes ; les populations en masse y ré-

pondent, se pressent à votre sanctuaire, crient vers vous d'un

si bon cœur, plaçant sous votre garde Rome et la France.

Pourrais-je, parmi des démonstrations si chaleureuses, un en-

traînement si général, ne pas brûler moi aussid'amour pour

vous?

PREMIER POINT .

De la dévotion au Cœur de Jésus considéré dans l'amour

dont il brûle pour nous .

Dans le langage ordinaire, l'âme en tant qu'aimante se dé-

signe sous le nom de cœur, comme en tant qu'intelligente on

la connaît sous le nom d'esprit. Or, que ne devons-nous pas à

l'amour de Jésus pour nous? Nous lui devons deux princi-

pauxhommages, amour et réparation :- 1º Amour. Hélas ! où

trouverai-je un cœur assez brûlant, où trouverai-je des flammes

assez vives pour aimer dignement un tel cœur ? Qui fera passer

dans mon âme, pour reconnaître tant d'amour, toute la ferveur

des séraphins , tout le fou du ciel? Encore ne serait-ce rien

auprès des flammes sacrées qui consument pour moi le Cœur

de Jésus . Votre Cœur, ômon Dieu ! est un abîme incommensu-

rable de charité et de toudresse ; c'est une fournaise d'amour,

OCor Jesu, flagrans amore nostri, inflamma cor nostrum amore tui I



FONDEMENTS DE LA DÉVOTION AU SACRÉ CŒUR. 371

où nous sommes plus aimés que ne le pourront jamais concevoir

tous les anges du ciel. Atous les moments dujour et de la

nuit, vous vous consumez pour nous, pauvres pécheurs ; vour

vous offrez , vous vous immolez pour chacunde nous. Qui n'ai

merait un cœur qui nous aime tant¹ ? Oh ! malheur à qui n'ai

merait pas tant d'amour ! malheur à qui ne pourrait pas dire

comme l'Apôtre : La charité de Jésus-Christ me presse

le cœur ! -2° Après le devoir de l'amour, vient le devoir de

la réparation, et c'est là le caractère propre de la dévotion

au sacré Cœur. Cette dévotion a été ménagée par la Providence

pour ces siècles de décadence, de froideur etd'insouciance reli-

gieuse, d'incrédulité, de profanations, de crimes et de désordres,

comme une réparation bien due à l'amour de Jésus qui n'est

point aimé, qui est outragé, blasphémé jusque dans le sacre-

ment de son amour, qui est nié jusque dans son existence.

C'est un devoir à toute âme chrétienne d'entrerdans ce grand

dessein de Dieu ; d'aimer ce Cœur pour tous ceux qui ne l'ai-

ment pas ; de lui offrir, prosterné en sa présence, les homma-

ges les plus fervents en réparation de tant d'outrages. O amour

incarné ! ô Saint des saints ! je vous vois arraché du fond des ta-

bernacles, jeté dans la boue, foulé sous les pieds. Pardon, ô

amour qui n'êtes point aimé, et qui cependant êtes si aima-

ble et si aimant ! pardon, réparation, amende honorable ! Je

m'offre à vous comme victime d'expiation ; je ne veux plus

vivre que pour vous aimer, pour réparer mon triste passé et

expier tous les crimes du monde. Hélas ! nous avons si peu

aimé tant d'amour ! nous avons si peu faitpour réparer tous les

torts de tous les pays et de tous les siècles envers le Cœur de

Jésus ! Commençons donc enfin : il est bien temps.

* Sic nos amantem quis non redamaret ?

•Si quis non amat Dominum nostrum Jesum Christum, sit anathema. (I Cor.

ZVI, 22.)

3 Charitas Christi urget nos. (II Cor. , v, 14.)



372 FÈTE DU SACRÉ CŒUR.

SECOND POINT .

De la dévotion au Cœur de Jésus considéré dans son cœur

de chair, symbole de l'amour de sa sainte âme.

Si toutes les nations regardent le cœur comme la partie la

plus noble du corps humain, et s'accordent en conséquence à

lui rendre dans la personne des rois, des héros ou des personnes

chères, unhonneur tout spécial qu'on ne rend pas au reste du

corps, pourquoi nous aussi ne rendrions- nous pas au Cœur

de Jésus un culte à part, distinct du culte que nous rendons à

tout son corps ? Si une personne divine est adorable en toutes

ses parties, pourquoi ne rendrions-nous pas les honneurs

divins à ce Cœur qui est le cœur d'un Dieu, qui est une

partie véritable d'une personne divine ? Si , par la même

raison, l'Église rend un culte spécial aux plaies sacrées du

Sauveur et à son sang adorable, et les honore par une fête par-

ticulière, combien plus devons-nous honorer le Cœur de Jésus?

car le cœur est, dans toutes les langueset chez tous les peuples,

le symbole de l'amour ; le Cœur de Jésus en particulier est la

source du sang précieux qui nous a rachetés sur la croix,

qui nouspurifiedans les sacrements et nous désaltère à l'au-

tel. Ce Cœur est le principe de la viede Jésus, de cette vie si

précieusepour nous : c'est là qu'elle s'entretenait, de là qu'arri-

vaient à tous les sens la chaleur vitale, la torce et le mouve-

ment. Ce Cœur, c'est l'organe qui a ressenti plus vivement

toutes les affections de sa sainte âme : la douleur l'a oppressé ;

la crainte l'a resserré, et tous nos péchés ont pesé sur lui

commeun poids immense ; l'amour l'a échauffé, embrasé, di-

laté ; depuis le premier moment de sa création , tous ses batte-

ments ont été des battements d'amour pour nous, et toute

l'éternité encore nous pourrons y lire, imprimé en traits de

feu, l'amour dont il nous aime. N'est-il pas juste de rendre à

un tel cœur un culte tout spécial, distinct de l'hommage géné-

ral qu'on rend au corps du Sauveur ? Renouvelons en nous la

dévotion à cet adorable Cœur; regardons-le avec amour, baisons-

le avec délices .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.



EXCELLENCE DE LA DÉVOTION AU SACRÉ CŒUR, 373

DEUXIÈME MÉDITATION SUR LE SACRÉ CŒUR

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur l'excellence de cette dévotion,

et nous nous en convaincrons en considérant que de toutes

les dévotions c'est : 1º la plus conforme à l'esprit du christia-

nisme ; 2º la plus sanctifiante ; 3º la plus consolante. -Nous

prendrons ensuite la résolution : 1º d'étudier souvent le Cœur

de Jésus et ses ineffables perfections, et de multiplier le plus

possible nos actes d'adoration pour ses grandeurs, d'amour

pour sa charité, de reconnaissance pour ses bienfaits, de

confiance pour sa bonté, de zèle pour sa gloire ; 2° d'honorer

ce divin Cœur, le premier vendredi de chaque mois, par des

prières particulières; tous les jours, à neuf heures et à trois

heures, par cette aspiration, qui nous servira de bouquet spiri-

tuel : Cœur de Jésus, brûlant d'amour pour nous, faites que

je brûle d'amour pour vous¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons l'Esprit de Dieu inspirant à l'Église d'établir parmi

ses enfants la dévotion au sacré Cœur, comme la ressource du

monde dans cette décadence des siècles. Au milieu des maux

qui l'affligent, cette sainte Église semble prendre dans ses

mains le Cœur de son divin Époux, et, le présentant aux fidè-

les tout brûlant d'amour, tout palpitantde tendresse : « Voyez ,

‹ leur dit-elle, comme Dieu vous a aimés ; pouvez-vous ne

« pas aimer celui qui vous a tant aimés ? » Répondons aux

vœux de l'Église et épanchons nos cœurs en louanges et en

amour du Cœur sacré de Jésus .

OCor Jesu , flagrans amore nostri, inflamma cor nostrum amore tuo.

• Sic Deus dilexit mundum. (Joan . , III , 16.)

* Sic nos amantem quis non redamaret ?



374 DEUXIÈME MÉDITATION SUR LE SACRÉ CŒUR.

PREMIER POINT .

La dévotion au sacré Cœur est la plus conforme à l'esprit

du christianisme.

L'esprit du christianisme, c'est l'amour, ce feu sacré que

Jésus-Christ est venu apporter du ciel en terre¹. Aimer, c'est

tout l'Évangile, c'est toute la religion . Or, dans la dévotion

au sacré Cœur, tout est amour ; c'est l'amour même de Jésus-

Christ qu'on honore, et on l'honore en l'aimant. Il y a là comme

une sainte émulation d'amour entre Jésus-Christ qui aime, et

l'âme qui ne voudrait point se laisser surpasser en amour ; qui

voudrait que ce Cœur sacré fût partout aimé, partout honoré ; qui

s'afflige de ce qu'il est tant méconnu, et qui s'efforce pour sa

part de le dédommager par un redoublement d'amour toujours

nouveau. Toutes les fêtes de l'année, la crèche, la croix, l'au-

tel, tous les sacrements, tous les mystères, tout dans la religion

nous prêche l'amour ; et cet amour, qui se présente sous toutes

les formes, d'où vient-il, sinon du Cœur de Jésus ? qu'est-il ,

sinon le Cœur de Jésus lui-même brûlant d'amour pour chacun

de nous et nous invitant à l'aimer *? preuve palpable qu'au-

cune dévotion n'est plus conforme à l'esprit du christianisme.

DEUXIÈME POINT.

La dévotion au sacré Cœur est la dévotion la plus sancti-

fiante.

En effet, ce Cœur adorable nous offre à la fois le motif,

l'exemple et la grâce de la sainteté.- 1º Le motif : carquoide

mieux fait pour nous éloigner du péché que la vue de ce Cœur

contristé par le péchéjusqu'à en mourir, si un miracle ne l'eût

fait survivre à sa douleur ? quoi de plus propre à nous inspi-

rer le zèle de notre sanctification, que l'étude de ce Cœur qui

nous appelle à lui par tant d'attraits, par tant d'amour, par

tant de sacrifices ?- 2º La sainteté que nous prêche le Cœur

1 Ignem veni mittere in terram, et quid volo, nisi ut accendatur ? (Luc.,

ΧΙΙ, 49.)

• Plenitudo legis est dilectio. (Rom. , хии, 10.)

* Præbe, fili mi, cor tuum mihi. (Prov., xxını , 26.)

• Tristis est anima mea usque ad mortem. (Matth. , xxvi, 38.,



EXCELLENCE DE LA DÉVOTION AU SACRÉ CŒUR. 375

de Jésus, il nous l'enseigne encore par son exemple. Type de

toutes les vertus, il est un modèle achevé de recueillement, de

prière, d'union à Dieu, de zèle et de sacrifices pour Dieu. Mo-

dèle de charité, de douceur, de dévouement, de support envers

le prochain, il est en même temps un modèle d'humilité, de

patience, de silence, d'oubli de soi, de vie toute à Dieu et aux

âmes, et il nous pressede nousformersur lui¹.-3º On trouve

dans cette dévotion la grâce de la sainteté : car, disait la bien-

heureuse Marguerite-Marie : « Rien de plus propre à élever en

« peu de temps une âme à la plus haute sainteté. Ce seul

<< moyen suffit pour rétablir la ferveurdans les communautés

« les plus relâchées et porter au comble de la perfection celles

« qui vivent dans la régularité. Ceux qui travaillent au salut

« des âmes, ajoutait-elle, trouveront dans cette dévotion le don

« de toucher les cœurs les plus endurcis, et obtiendront pour

« leur ministère les succès les plus merveilleux . » C'est que

ce divin Cœur est le réservoir des grâces ; elles sortent de là

comme les eaux de l'Océan pour vivifier le champ de l'Église ;

c'est le trône où siége la miséricorde, et où on ne l'invoque

jamais en vain ; c'est la tour forte, contre laquelle toutes les

tentations sont impuissantes ; c'est le lieu de la réconciliation

entre Dieu et le monde ; c'est la source de toutes les bénédic-

tions . O malavisé que j'ai été jusqu'à présent! je voulais

la vertu, etje ne suis pas allé la chercher à sa source ; je vou-

lais le feu de la charité, et je ne suis pas allé m'embraser à son

foyer.

TROISIÈME POINT.

La dévotion au sacré Cœur est la dévotion laplus consolante.

Le Cœur de Jésus, disait saint Bonaventure, est la demeure

que je me suis choisie : c'est là le repos de mon cœur ; c'est

•Discite a me. (Matth. , x1, 29.)

•Adeamus ergo cum fiducia ad thronum gratiæ, ut misericordiam consequa-

mur. (Hebr., IV, 16.)

* Turris fortitudinis a facie inimici. (Ps. Lx, 4.)

•Deus erat in Christo mundum reconcilians sibi. (II Cor. , v, 19.)

•Benedixit nos in omni benedictione spirituali in cœlestibus in Christo .

Eph . , 1, 3.)

• Hæc requies mea... : hic habitabo, quoniam elegi eam. (Ps. cxXXI, 14.)



376 TROISIÈME MÉDITATION SUR LE SACRÉ CŒUR.

là queje parlerai au Cœurde mon Jésus, et quej'en obtiendrai

tout ce que je voudrai. Quelle consolation, en effet, de penser

que nous sommes infiniment aimés dans ce divin Cœur ; qu'à

tout moment il est prêt à écouter nos demandes ; qu'à tout

moment il prie pour nous, et nous appelle à lui pour nous en-

richir dans notre pauvreté, nous consolerdans nos peines, nous

guérir dans nos infirmités et nous défendre dans nos tenta-

tions¹ . Entendons son appel. Affligés, nous trouverons en lui

la consolation ; pécheurs, nous y trouverons la justice; tièdes,

nous y trouverons la ferveur; faibles, nous y trouverons la

force ; justes, nous y trouverons la perfection; mourants, nous

y trouverons confiance et bonheur : car il est doux de mourir

après avoir eu une constante dévotion au Cœur de celui qui

doit nous juger.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

TROISIÈME MÉDITATION SUR LE SACRE CŒUR

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Après avoir médité les fondements et l'excellence de la dé-

votion au sacré Cœur, nous en méditerons demain la pratique,

et nous verrons qu'elle consiste en trois choses : 1º le culte in-

térieur; 2º le culte extérieur ; 3º l'imitation.-Nous prendrons

ensuite la résolution : 1º d'étudier le Cœur de Jésus dans nos

méditations, nos communions, nos visites au saint Sacrement,

et de nous exciter par cette étude à l'adorer, à l'aimer, à vivre

constamment unis à lui; 2º de nous attacher à l'imiter en

toutes ses vertus, mais spécialement dans sadouceur et sonhu-

milité. Notre bouquet spirituel sera la parole même de Notre-

Seigneur : Apprenez de moi que je suis doux et humble de

cœur .

*Venite ad me, omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos .

(Matth., x1, 28.)

* Discite a me quia mitis sum et humilis corde. (Matth., x1, 29.



PRATIQUE DE LA DÉVOTION AU SACRÉ CŒUR . 377

MÉDITATION POUR LE MATIN

Que nos cœurs se dilatent et s'ouvrent à l'amour. Encore

aujourd'hui méditons l'amour, adorons et aimons l'amour du

Cœurde Jésus ¹; jurons-lui de l'aimer toujours . O Cœur sacré !

que j'oublie ma main droite, queje m'oublie moi-même si ja-

mais j'oublie votre amour et vos bienfaits, si je cesse de vous

aimer, de placer en vous ma confiance et de vous prendre pour

mon modèle .

PREMIER POINT .

Du culte intérieur dû au Cœur deJésus .

Toutes les puissances de notre âme doivent s'employer à son

service, comme des sujets au service de leur maître : c'est-à-

direque notre entendement doit l'étudier ; notre volonté, lui

offrir ses hommages ; notre mémoire, nous le rendre toujours

etpartout présent.-D'abord notre entendement doit l'étudier :

car connaître son excellence et ses amabilités , sa dignité et ses

grandeurs , ses vertus et sa sainteté, les trésors de grâces qu'il

renferme, les douleurs qu'il a endurées pour nous, voilà lacon-

dition sans laquelle il n'est point de salut ; voilà le secret de la

vie éternelle ; voilà la science suréminente auprès de laquelle

tout le reste n'est rien, l'océan de sainteté sans fond et sans

rives où l'on trouve toujours davantage à admirer et imiter à

proportionqu'on l'étudie davantage. Comment avons-nous rem-

pli ce premier devoir ? Nous avons appris tant de choses dans

notre vie ! avons-nous appris le Cœur de Jésus ? avons-nous par

la prière, la méditation, la lecture, cherché à le bien con-

naître ?-Quand on a connu une fois ce divin Cœur, la volonté

se sent pressée de lui offrir ses hommages. Pas moyen de conte-

nir ses transports et ses louanges. On adore tant de grandeur;

on aime tant de charité ; on se confie' en tant de bonté; on re-

mercie de tant de bienfaits; on brûle du zèle de faire aimer tant

*Jesum qui dilexit nos, venite, adoremus. (Invit. Brev. Paris.)

• Cor Jesu, caritatis victimam, venite, adoremus. (Invit. Brev. Rom.)

* Hæc est vita æterna : ut cognoscant te, solum Deum verum, et quem misisti

Jesum Christum. (Joan. , xvi, 3.)



378- TROISIÈME MÉDITATION SUR LE SACRÉ CŒUR.

d'amabilités; on ressent les outrages qui lui sont faits; on vou-

drait s'immoler pour sa gloire, et, quoi qu'on fasse, ontrouve

que ce n'est jamais assez . Tels sont les hommages que doit la

volontéà ceCœur divin. De son côté, lamémoiredoitnous le

rendre toujours et partout présent : présentdans nos prières et

oraisons, pour offrir auPère céleste ses prièresinfiniment saintes ,

en supplément des nôtres; présent dans nos communions, pour

admirer l'union ineffable du cœur le plus riche avec le cœur

le plus pauvre, du cœur le plus saint avec le cœur le plus mi-

sérable; présent dans nos visites au saint Sacrement, pour nous

unir à lui et nous remplir de ses vertus; présent avant, pen-

dant et après chaque action, pour commencer,continuer et ter-

miner toutes choses dans ses sentiments et ses dispositions;

présent à chaque heure qui sonne, pour la couler tout entière

en lui ; présent dans nos peines pour nous consoler, dans nos

joies pour nous modérer, dans nos inquiétudes pour nous cal-

mer, dans nos précipitations pour nous arrêter, dans nos lan-

gueurs pour nous ranimer, dans nos abattements pour nous

relever, dans nos froideurs pour nous réchauffer.

DEUXIÈME POINT.

Du culte extérieur dû au Cœur de Jésus .

Pour que le culte intérieur que nous venons de méditer se

conserve et se développe en nous, il est infiniment utile que le

culte extérieur en prévienne l'oubli et le rappelle à l'âme par

des actes sensibles, tels que : 1º la célébration annuelle de la

fète du Sacré Cœur, accompagnée d'une dévotion tout excep-

tionnelle ; 2º la consécration du premier vendredi de chaque

mois à l'honneur de ce divin Cœur; 3º le rendez-vous chaque

jour à neuf heures du matin et à trois heures de l'après-midi,

dans ce Cœur sacré, pour lui dire avec toutes les âmes qui lui

sont dévouées : O divin Cœur ! je vous aime, je vous adore,

je vous invoque avec tous nos associés, pour tous les moments

de ma vie et surtout pour celui de ma mort; 4º la présence

d'une image du sacré Cœur sur sa table ou dans son livre. Ces

traits sous lesquels on le représente, la croix, la plaie d'où le



PRATIQUE DE LA DÉVOTION AU SACRÉ CŒUR. 579

sang découle, les épines, les flammes, ont un langage d'amour

qui pénètre et fait du bien; 5º les prières diverses à ce divin

Cœur, surtout l'usage fréquent des oraisons jaculatoires, telles

que celle-ci : Cœur de Jésus, brûlant d'amour pour nous,

enflammez notre cœur pour vous 1 .

TROISIÈME POINT.

De l'imitation du Cœur de Jésus.

Jésus-Christ nous l'enseigne lui-même : Apprenez de moi

que je suis doux et humble de cœur . Nous devonsdonc l'imi-

ter 1º dans sa douceur : cette douceur de cœur qui règle tous

les rapports, prévient toutes les contestations et toutes les

disputes , les saillies du caractère et de l'humeur, les ressenti-

ments et les antipathies ; qui triomphedu mal par le bien,

de l'indifférence par l'affection, de ladureté par la tendresse,

et introduit dans les relations de société ou defamille ce je ne

sais quoi de bon et de cordial qui fait le charme de la vie. Nous

devons l'imiter 2º dans son humilité : cette humilité qui con-

siste non-seulement à reconnaître qu'on n'est que néant et mi-

sère, ignorance et dépravation, ce qui est trop clair; mais

encore à penser, parler et agir conséquemment à cette con-

naissance : c'est-à-dire à ne point m'estimer moi-même, mais

memépriser profondément; ne point parler à mon avantage, ne

point chercher à paraître, mais voir sans dépit les sujets de

mépris qui sont en moi, accepter ces mépris comme bien lé-

gitimes; être content de voir les autres en honneur, nous

dans l'obscurité ; les autres loués, nous oubliés ou peu consi-

dérés. Si cette pratique nous semble difficile, étudions le Cœur

deJésus, avide de mépris et de souffrances , impatient d'être

plongé dans un baptême d'ignominie*; et nous aurons honte

de notre amour-propre et de nos prétentions.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

*O Cor Jesu, flagrans amore nostri , inflamma cor nostrum amore tui !

• Discite a me quia mitis sum et humilis corde. (Matth., xı , 29.)

3 Improperium expectavit cor meum et miseriam. (Ps. LXVIII , 21.)

• Baptismo habeo baptizari, et quomodo coarctor usque dum perficiatur?

(Luc., x1, 50.)



380 11 JUIN.

11 JUIN

FÊTE DE SAINT BARNABÉ

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur cet apôtre, et nous verrons

quelles furent : 1º sa douceur; 2º sa prudence; 3º sa simplicité.

-Nous prendrons ensuite larésolution : 1º de traiter en toutes

choses le prochain avec une parfaite douceur, maîtrisant notre

caractère, comprimant notre vivacité etnotre mauvaisehumeur;

2º d'allier la prudence et la simplicité dans toute notre con-

duite et tous nos discours. Notre bouquet spirituel sera le bel

éloge que le Saint-Esprit fait de saint Barnabé : C'était un

homme bon, plein de l'Esprit-Saint et rempli de foi¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur Jésus-Christ envoyant ses apôtres

prêcher l'Évangile dans le monde, et leur recommandant d'ac-

compagner leur ministère de trois vertus principales, qui sont

la douceur, la prudence et la simplicité. Je vous envoie pour

être doux comme des agneaux, même au milieu des loups,

prudents comme le serpent, simples comme la colombe . Ad-

mirons comment saint Barnabé a excellé en ces trois vertus et

demandons-en une participation pour nous-mêmes.

PREMIER POINT .

Douceur de saint Barnabé.

L'Esprit-Saint nous dit lui-même que Barnabé était un

homme bon , c'est-à-dire d'un caractère si doux, de manières

si engageantes , qu'il gagnait le cœur de ceux qu'il évangéli-

sait. Par cette douceur et cette tendresse, il affermit les dis-

ciples d'Antioche dans le service de Dieu, et obtint ce grand

• Erat vir bonus, et plenus Spiritu sancto, et ſide , (Act., x1, 24.)

*Mitto vos sicut agnos in medio luporum. Estote ergo prudentes sicut serpen-

tes, et simplices sicut columbæ. (Matth., x, 16.)

3 Erat vir bonus .



SAINT BARNABE, APOTRE. 381

nombre de conversions dont parlent les Actes des Apôtres¹ .

Par le même esprit de douceur, il prit avec lui pour compa

gnon de ses voyages Jean Marc, dont saint Paul ne voulait plus,

parce qu'il les avait quittés en Pamphylie, sans égard au besoin

qu'ils avaient de lui. Par là il préserva ce disciple du découra-

gement, utilisa son ministère pour le bien de la religion et des

âmes ; et la rupture avec saint Paul, qui fut la conséquence de

cette douceur, après s'être faite sans aigreur ni amertume,

tourna, par un trait de providence, à ladilatation de l'Évangile.

Heureux ceux dont les cœurs sont doux! ils posséderont la

terre, dit l'Évangile, c'est-à-dire qu'ils gagneront les cœurs, les

amènerontà la vertu et feront régner tout autour d'eux la paix ,

la charité et le bonheur . Ils seront bien aimés de Dieu et des

hommes : de Dieu, qui dirige les cœurs doux dans toutes leurs

voies ; des hommes, qui se laissent faire tout ce qu'on veut,

pourvu qu'on les manie avec douceur. Examinons où nous en

sommes de cette belle vertu de douceur, qui est la fleur de la

charité, l'arome de la vraie piété, le lien des cœurs et le charme

des rapports mutuels. Pour y atteindre, il faut beaucoup pren-

dre sur soi, sur son caractère, sur sa volonté, sur ses intérêts,

sur sa langue. Il faut réfléchir avant de parler ou d'agir, et

nous demander si nous serions bien aises qu'on nous dit de telles

paroles que nous sommes tentés de dire, ou qu'on usât envers

nous de tels ou tels procédés .

DEUXIÈME POINT.

Prudence de saint Barnabé.

Saint Barnabé eut la prudence du serpent dont parle l'Évan-

gile. Comme le serpent expose le reste du corps pour conser-

ver la tête, ce saint renonça à tous ses biens pour sauver son

âme et acheter le trésor de l'Évangile. Il vendit une terre qu'il

avait, et en apporta le prix aux pieds des apôtres. Choisi pour

aller avec saint Paul porter les aumônes des chrétiens d'Antio-

che aux fidèles de la Judée dans un temps de famine, il s'ac-

• Et apposita est turba multa Domino. (Act. , x1, 24.)

•Beati mites, quoniam ipsi possidebunt terram. (Matth., v, 4.)

•Diriget mansuetos in judicio, docebit mites vias suas. (Ps . xxiv, 9. )



382 11 JUIN.

quittade ce ministère avec un tact parfait. Désigné pour l'apos-

tolat, il ne voulut, quoique très-éclairé et docteur de l'Église

naissante, commencer ses fonctions qu'après que l'Esprit-Saint

l'eut ordonné . Toute la suite de son ministère fut dirigée de

même par uneprudence céleste : aussi quel bien ne fit-il pas?

et que de conversions furent le fruit de son apostolat ! Ren-

trons ici en nous-mêmes, et considérons que la prudence, qui

seule féconde le zèle apostolique, n'est pas moins nécessaire

aux fidèles dans la conduite et le langage. L'indiscrétion des

actes et des paroles trouble la charité, engendre les haines et

les discordes , met le désordre partout. Examinons si nous ne

manquons pas en ce point.

TROISIÈME POINT.

Simplicitéde saint Barnabé.

Saint Barnabé n'eut pas moins la simplicité de la colombe

que la prudence du serpent : cet homme éminemment bon,

comme l'appelle l'Esprit-Saint , ne cherchait que Dieu en tou-

tes choses, simplement et sans détours. Le récit qu'il fit avec

saint Paul, au concile de Jérusalem, des merveilles opérées par

leur ministère, révèle en lui un apôtre qui ne visait qu'au bien

de la religion, qu'à la gloire de Dieu et au salut des âmes.

Outre la simplicité de la colombe, il en eut encore les gémis-

sements. Qui pourrait dire combien il gémit sur la résistance

des Juifs à l'Évangile, et combien il en coûta à son cœur de

leur dire avec saint Paul : Nous devions vous annoncer, avant

les autres peuples, la parole de Dieu ; mais, puisque vous vous

obstinez à la rejeter et que vous vousprononcez vous-mêmes

indignes de la vie éternelle, voilà que nos allons nous tourner

vers les gentils . Où est en nous cette simplicité, cette droi-

ture d'intention qui ne vise qu'à Dieu seul entoutes choses ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

• Dixit illis Spiritus sanctus : Segregate mihi Saulum et Barnabam in opus

ad quod assumpsi eos. (Act., XIII, 2.)

• Virbonus.

Vobis oportebat primum loqui verbum Dei : sed quoniam repellitis illud, et

Indignos vos judicatis æternæ vitæ, ecce convertimur ad gentes. (Act. , XIII, 46.)



SAINT LOUIS DE GONZAGUE. 383

21 JUIN

FÊTE DE SAINT LOUIS DE GONZAGUE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons sur saint Louis de Gonzague, et nous con-

sidérerons trois traits principaux de sa vie : 1º son innocence ;

2º samortification; 3º sa charité. Nous prendronsensuite laré-

solution: 1ºdedevenir un saint, quoi qu'il en coûte; et pour cela,

de nous demander souvent comment saint Louis de Gonzague

ferait cette action, cette prière, et de nous animer à la faire de

même ; 2º d'éviter avecgrand soin les moindres fautes, et d'être

fidèle aux moindres grâces ; 3º d'aspirer sans cesse à nous mor-

tifier davantage et à aimer Dieu toujours plus. Notre bouquet

spirituel sera le mot de la Sagesse sur la mortdu juste enlevé

à la fleur de l'âge : En peu de temps il a beaucoup vécu .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Dieu, admirable dans ses saints ; bénissons-le en par-

ticulier d'avoir formé en saint Louis de Gonzague une vertu si

pure, si ravissante, que sa mémoire est chère à toute l'Église,

et de l'avoir élevé au ciel à un si haut degré de gloire, que

sainte Madeleine de Pazzi, à qui il fut donné de l'y contempler,

n'en parlait qu'avec les exclamations de la surprise : Oh ! qu'elle

est grande, s'écriait-elle, la gloire de Louis , fils d'Ignace!

Félicitons en même temps cet aimable saint du beau partage

que lui a fait la grâce, et demandons-lui de l'imiter : car, di-

sait-il, la meilleure manière d'honorer les saints , c'est d'imiter

leurs vertus .

PREMIER POINT.

Innocence de saint Louis deGonzague.

L'innocence est comme le caractère propre de notre saint et

la première pensée que réveille son souvenir. L'ombre seule du

•Consummatus in brevi, explevit tempora multa. (Sap. , IV, 13.)



384 1 JUIN.

moindre péché l'épouvantait ; et quelques paroles libres, dont

il ne comprenait pas le sens, échappées à son enfance, furent

pour son âme pure le sujet d'une douleur si vive, que, la pre-

mière fois qu'il s'en accusa, il tomba en défaillance jusqu'à ne

pouvoir achever sa confession ce jour-là. Toute sa vie il en

conservaune confusion si grande, qu'il n'en parlaitjamais qu'a-

vec larmes, gémissant sur ce qu'il appelait le temps de ses dés-

ordres. Il visait en tout au plus parfait, pesait toutes ses paroles

au poids du sanctuaire, surveillait tous les mouvements de son

cœur pour amortir jusqu'aux derniers restes de la nature,

maîtrisait son caractère jusqu'à contenir les moindres vivacités

de son tempérament, et tenait tellement à ses moindres de-

voirs, à tous ses exercices, que même les ardeurs d'une fièvre

brûlante ne lui semblaient pas une raison d'en rien omettre.

Chaque semaine, il confessait ses imperfections avec une con-

trition si vive, qu'on crut plusieurs fois qu'il allait expirer. A

plus forte raison prenait-il toutes les précautions contre le

péché. Sa naissance l'appelait à la cour; mais, garde fidèle de

ses sens, vigilance continuelle sur lui-même, tout fut employé

à la défense de sa vertu. Non rassuré par cette expérience, il

quitte le monde et entre dans la Société de Jésus. Non rassuré

encore par cette nouvelle position, il observe en toute sa per-

sonne une retenue qui l'eût fait prendre pour un ange, une

modestie dans le regard, une discrétion dans le parler, une

exactitude à sa règle, qui lui permit de dire à l'heure de la mort

qu'il ne se rappelait pas en avoir violé le point le plus léger.

Enfin il faisait l'admiration de tous , même des plus avancés, qui

demeurèrent persuadés à sa mort qu'il avait porté devant Dieu ,

toute brillante de blancheur, la robe sainte de son innocence

baptismale. Rentrons ici en nous-mêmes, comparons-nous, hu-

milions-nous, et corrigeons-nous.

DEUXIÈME POINT.

Mortification de saint Louis de Gonzague.

Tout, dans Louis de Gonzague, était mortifié : les sens, l'i-

magination, l'humeur, l'amour-propre.Ses sens, il les contenait



SAINT LOUIS DE GONZAGUE. 385

jusqu'à s'interdire les satisfactions les plus innocentes, ne le-

vant pas même les yeux dans le mondepour voir sa mère, ni

dans les églises pour voir la décoration des autels, et, de plus,

macérant son corps par de rudes instruments de pénitence . Son

imagination, il l'avait tellement domptée, qu'il a pu dire : Il

ne me vient dans l'esprit aucune pensée, aucune image, que

celles que je veux. Sonhumeur, il l'avait tellement soumise,

que rien ne pouvait troubler sa tranquillité d'âme, altérer sa

douceur, son égalité de visage, et que ceux qui ne l'avaient

jamais connu le croyaient né sans passions . Son amour-propre,

il l'avait anéanti en se tenant continuellement abîmé dans

un mépris si entier de lui-même, qu'il se regardait comme

le rebut du monde. Il s'étonnait d'avoir été admis dans la Com-

pagnie de Jésus, etje ne conçois pas, disait-il, ce qu'on y fera

d'un misérable comme moi. L'estime des hommes lui causait

une douleur extrême, comme un outrage à la vérité, et leur

mépris une joie sensible, qui se peignait sur son visage. Toutes

les occasions de s'humilier lui semblaient une bonne fortune,

et il briguait la honte et la confusion comme d'autres briguent

l'honneur et la gloire. Ainsi notre Saint avait tout mortifié en

lui : c'était, selon le mot d'une grande Sainte, un martyr in-

connu ; il évitait même de s'attacher aux grâces les plus pré-

cieuses, pour que Dieu seul eût tout son cœur sans aucun par-

tage. Quelle leçon pour nous ! Rappelons-nous le mot de

l'Imitation : On n'avance dans la perfection qu'autant qu'on

se fait violence ; et celui de saint Louis de Gonzague : On

n'aime point Dieu, si on n'a pas un désir ardent et continuel

de souffrir pour son amour.

TROISIÈME POINT.

Charité de saint Louis de Gonzague.

Louis deGonzague, dès avant l'âge de huit ans, était déjà , au

témoignage de saint Charles et de Bellarmin, très-avancé dans

les voies de la parfaite charité. Depuis lors, sa charité alla tou-

•Tantum proficies, quantum tibi ipsi vim intuleris. (I Imit., xxv, 11.)

22М. Н. - Т. II.



386 24 JUIN.

jours croissant ; et comme plus onaime Dieu, plus on est avide de

s'entretenir avec lui, bientôt on le vit passer en prière jusqu'à

cinq heures de suite et une partie des nuits. Au milieu même

de ses études, il conservait au fond de son âme la présence de

Dieu, et lui demeurait amoureusement uni. La pensée seule de

labontédivine le transportait; la vue du crucifix le tenait quel-

quefois immobile des heures entières dans la contemplationdes

plaies et des souffrances de Jésus. Les tabernacles bien plus en-

core ravissaient son cœur. Devant ce monument de l'amour di-

vin, il arrosait le pavé de ses larmes, et se sentait comme en-

chaîné à Jésus-Christ par l'amour, jusqu'à se voir réduit à

supplier Notre-Seigneur de le laisser aller quand l'obéissance

l'appelait ailleurs. Alors il se retirait de corps, mais y demeu-

rait uni de cœur, sans pouvoir s'en distraire, malgré les ordres

de ses supérieurs et les efforts de son obéissance. Le saint Sa-

crifice était surtout le moment où éclatait sa brûlante charité ;

et l'on ne saurait dire ni l'abondance de ses larmes à la consé-

cration, ni ses transports à la communion, ni les saints épan-

chements de son cœur à l'action de grâces. -Humilions-nous

d'être si loin de tantd'amour, et confessons-en la cause : c'est

quenous ne demandons point assez à Dieu son amour; c'est

que nous n'en produisons point assez souvent des actes ; c'est

que nous ne méditons pas assez les motifs d'aimer ; c'est que

nous n'entretenons point assez le feu du saint amour en nous,

par l'esprit de recueillement , lorsque la grâce l'y a allumé.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

24 JUIN

FÊTE DE SAINT JEAN-BAPTISTE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur le zèle que saint Jean-Baptiste

a mis : 1º à se sanctifier ; 2º à sanctifier les autres.-Nous

prendrons ensuite la résolution : 1º dene point aimer le monde,

etde lui préférer la vie de famille ou les charmes du foyer do



SAINT JEAN-BAPTISTE. 387

Enestique; 2º de nous attacher, comme saint Jean, à faire tous

les jours des progrès dans les vertus , surtout dans l'humilité

et la mortification ; 3º de porter au bien tout ce qui nous en-

toure, par nos exemples et nos conseils. Notre bouquet spirituel

sera l'éloge que Notre-Seigneur a fait de saint Jean : C'était

une lampe ardente du feu de la charité et luisante de l'éclat

de ses saints exemples ¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Dieu faisant annoncer à Zacharie, par le ministère de

l'ange Gabriel, la naissance de Jean-Baptiste, et, six mois plus

tard, le sanctifiant dès le sein de sa mère, à la voix de la sainte

Vierge. Tout le monde, à sa naissance, se réjouit ; et l'on se de-

mande : Quel sera un jour cet enfant merveilleux*? Remercions

Notre-Seigneur d'avoir, trente ans après, résolu cette question,

en proclamant Jean-Baptiste le plus grand des enfants des hom-

mes, prophète et plus que prophète, un nouvel Élie, une lampe

ardente et luisante. Glorifions en même temps saint Jean-Bap-

tiste comme celui dont les prophètes ont dit : Voici que j'envoie

mon ange pour préparer la voie devant moi. C'est la voix de

celui qui crie dans le désert : Préparez la voiedu Seigneur * .

Honorons-le comme l'ange du grand conseil, l'ami de l'époux,

le patriarche des solitaires, le lien sacré de l'ancienne et de la

nouvelle alliance, le prédicateur intrépide de la vérité, le mar-

tyr de la chasteté, dont il a défendu les droits au péril de sa

vie, et demandons-lui la grâce d'imiter ses vertus.

PREMIER POINT.

Zèle de saint Jean pour sa propre sanctification .

Jean-Baptiste, comprenant la sainteté à laquelle Dieu l'appe

lait, se retira dans le désert pour s'y occuper uniquement de

cette grande affaire, y oublier le monde avec ce qui s'y passe,

•Erat lucerna ardens et lucens. (Joan., v, 35.)

• Multi in nativitate ejus gaudebunt. (Luc., 1, 14.)

• Quis, putas, puer iste erit? (Luc., 1, 66.)

•Marc., 1, 2 et seq.



388 24 JUIN .

et donner à sa sanctification toutes ses pensées et tous ses mo-

ments. Et que faisait-il dans cette retraite, loin des hommes,

seul avec Dieu ? Il croissait, dit l'Évangile, et se fortifiait en

esprit . Il croissait dans la connaissance de Dieu, de ses per-

fections et amabilités infinies,de sa loi et de ses oracles ; il crois-

sait dans la connaissance de soi , qui est la base de toute vertu,

qui apprend à l'homme à se compter pour rien et à compter

Dieu pour tout; il croissait dans la connaissance du monde, par

le sérieux de la réflexion qui remarque et observe, par la mé-

ditation et l'habitude de penser. En croissant ainsi, il se forti-

fiait, d'une part, dans l'esprit de foi, de charité, de zèle, de

toutes les vertus dont il devait donner au monde des leçons et

des exemples ; d'autre part, dans la résistance à toutes les pas-

sions dont le cœur humain est la source, à tous les vices dont

il recèle le germe, aux séductions et aux dangers du monde.

Dieu ne nous appelle pas tous, comme saint Jean, à la vie de

retraite ; mais il nous appelle tous à être des saints ; à user du

monde comme n'en usant pas, c'est-à-dire sans en prendre ni

l'esprit ni les maximes ; à nous séparer, autant que notre posi-

tion le permet, de sa fréquentation, de ses plaisirs dangereux,

de ses fêtes corruptrices, pour vivre seul avec Dieu dans le se-

cret de la vie domestique, dans la pratique de nos devoirs reli-

gieux. - Ala viede retraite, saint Jean joint la pratique des

plus sublimes vertus. Quel recueillement, quelle union à Dieu !

Son oraison est continuelle : c'est sonoccupation, c'est sa vie.-

Quelle mortification ! il couche sur la terre nue, et n'a pour

vêtement qu'une peau de chameau, c'est -à-dire un rude cilice;

il ne se nourrit que de sauterelles et d'un peu de miel sauvage ;

il n'a d'autre boisson que l'eau des torrents : ce qui a fait dire

au Sauveur qu'il semblait ne manger ni ne boire . C'est ainsi

qu'il prêche à tous qu'on ne peut se sauver si on ne meurt à

soi-même, chacun selon sa condition, son tempérament et ses

devoirs d'état.- Quelle humilité ! Les Juifs, frappés de l'éclat

de sa sainteté, lui députent une ambassade pour lui demander

Puer autem crescebat et confortabatur spiritu. (Luc. , 1, 80.)

* Veni Joannes Baptista neque manducans... neque... bibens... (Luc., VII, 53.)



SAINT JEAN-BAPTISTE. 389

s'il ne serait pas le Messie ; et, sans s'enfler de l'opinion avanta-

geuse qu'on a de lui, rejetant bien loin la louange qu'on lui

adresse, il répond qu'il n'est qu'un son qui frappe l'air , qu'il

n'est pas digne de dénouer les cordons des souliers de celui

pour lequel on le prend, que celui-là doit croître et grandir, que

pour lui il ne saurait jamais se rapetisser assez¹ . - Quelle cha-

rité ! Il est, dit Jésus-Christ, une lampe ardente et luisante.-

Quelle conformité à la volonté de Dieu ! Tout le monde courait

après Jésus-Christ, pour voir les miracles qu'il opérait et entendre

les paroles de grâce qui sortaient de sa bouche. Saint Jean se

prive de cette jouissance, qui semblait si sainte : la volonté de

Dieu l'a placé dans un désert ; il n'en sortira pas qu'il n'en ait

reçu l'ordre. Quelle admirable sainteté ! et que nous en sommes

loin !

SECOND POINT.

Zèle de saint Jean pour la sanctification des autres.

Tous les jours, saint Jean prêche avec force sur les bords du

Jourdain, où sa grande vertu attire les Juifs. Il reprend les dé-

sordres, il baptise les pécheurs, il convertit les soldats et leur

apprend leurs devoirs avec une sagesse et une discrétion mer-

veilleuses. Il ne s'en tient pas là : il vatrouverHérode jusqu'au

milieu de ses gardes, lui reproche son commerce incestueux,

et le presse de mettre fin à cet horrible scandale * ; et toutefois,

chose admirable ! il tempère ce zèle fort et généreux par tant

de prudence et de douceur, qu'il fait fairebeaucoup de bien,

même à ce mauvais prince . Tant de zèle méritait bien la

gloiredu martyre. Le ciel lui en fit la grâce : il mourut victime

et martyr de la chasteté. Hélas ! si nous avions autant de zèle

pour sauver nos frères, que de bien ne ferions-nous pas par

nos exemples, nos conseils, nos suaves insinuations, et toutes

les industries qu'on sait trouver quand on aime !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

• Illum oportet crescere, me autem minui . (Joan. , 1, 30.)

• Non licet tibi habere uxorem fratris tui . (Mare., vi. 18.)

• Herodes... , audito eo, multa faciebat. (Mare., vi,20.)

22.



390 29 JUIN.

29 JUIN

FÊTE DE SAINT PIERRE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur ce princedes apôtres, et nous

nous proposerons de recueillir de sa fête : 1º un accroissement

de foi; 2º unaccroissement d'amour.-Nous prendrons ensuite

la résolution : 1º de nous attacher à vivre de la vie de la foi,

c'est-à-dire à juger, penser, parler et agir selon les vues de la

foi ; 2º de nous exciter tout le jour à aimer Dieu d'un amour

humble, fervent et généreux. Notre bouquet spirituel sera le

mot de saint Pierre : Seigneur, vous connaissez tout : vous

savez quejevous aime¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur Jésus-Christ élevant Simon Pierre

au-dessus de tous les apôtres , au-dessusde saintPaul lui-même,

par cette primauté d'honneur et de juridiction qui le constitue

pour tous les siècles l'évêque de tout l'univers, le centre de la

foi catholique, le pasteur de tout le troupeau, le docteur in-

faillible et le père de la grande famille chrétienne. Remercions

Notre-Seigneur de l'honneur qu'il a fait à cet apôtre ; et véné-

rons une dignité si haute, en sa personne et en celle de tous ses

successeurs, dans lesquels il vit, parle et gouverne.

PREMIER POINT.

Nous devons recueillir de la fête de saint Pierre un ac-

croissement de foi.

Quelle fête, en effet, plus propre à accroître en nous la foi

que la solennité d'un Saint qui est en même temps et le mo-

dèlede la foi et le gardiende lafoi ? Or tel s'offre à nous saint

Pierre :- 1º Il est le modèle de la foi. Sa foi est toutesurnatu-

•Domine, tu omnia nosti: tu scis quia amo te. (Joan. , xxx, 17.)



SAINT PIERRE. 391

-

relle, elle vient directement du ciel. Qui dites-vous que je

suis ? demande Jésus-Christ à ses apôtres. Seigneur, s'écrie

Pierre, vous êtes le Christ, Fils du Dieu vivant. Vous êtes

bienheureux , Simon fils de Jonas, reprend Jésus-Christ ; ce

n'est pas la chair et le sang, mais mon Père céleste qui vous

a révélé qui je suis 1. Sa foi est généreuse : il renonce à tout

pour suivre Jésus-Christ . Sa foi est vive : sur la parole de son

Maître, il s'élance dans les eaux . Sa foi est à l'épreuve du

scandale. Plusieurs disciples ne veulent pas croire à Jésus-

Christ annonçant pour la première fois l'institution de l'Eu-

charistie. Pour moi, s'écrie Pierre, je crois à votre amour et

je vous reste fidèle : et à qui irais-je sije m'éloignais de vous ?

vous seul avez les parolesde la vie éternelle . Qu'une foi si

belle nous apprend bien à estimer Dieu au-dessus de tout, à re-

noncer à nous-mêmes , à renoncer aux biens d'ici-bas, à tout

enfin, pour nous attacher à Jésus-Christ seul, sans nous laisser

ni séduire par les scandales, ni arrêter par le respect humain !

Examinons notre conscience, et voyons si, au lieu de vivre de

la vie et des pensées de la foi, nous n'agissons et ne parlons

pascomme le monde, d'après ses faux principes et ses maximes

antiévangéliques.-2º Saint Pierre, modèle de la foi, en est en-

core le gardien, car c'est à lui que Jésus-Christ a dit : Tu es

Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon Église. Je te don-

nerai les clefs du royaume des cieux : tout ce que tu lieras

sur la terre sera liéau ciel, et tout ce que tu délieras ici-bas

sera délié là-haut . J'ai prié pour toi, pour que ta foi nedé-

faille jamais, et à dater de ta conversion, tuauras lamission

de confirmer tes frères dans la foi . Paroles solennelles qui éta-

blissent à jamais saint Pierre le fondement, le dépositaire, le

docteur infaillible et le gardien de la foi : car, le fondement

d'une Église immortelle devant durer autant qu'elle, et les
* Matth., xvi, 17.

•Ecce nos reliquimus omnia et secuti sumus te. (Matth., XIX, 27.)

*Domine, si tu es, jube me ad te venire super aquas. (Matth ., xiv, 28.)

▲Joan., vı, 69.

• Matth. , xvi, 18, 19.

• Rogavi pro te ut non deficiat fides tua; et tu aliquando conversus confirma

fratres tuos. (Luc., xxII,32.)



392 29 JUIN.

peuples ayant plus besoin d'être affermis dans la foi à mesure

qu'ils s'éloignent de l'origine de la religion et s'avancent dans

les siècles, Pierre doit vivre toujours dans ses successeurs,

parler par eux, comme disaient les Pères de Chalcédoine , et

demeurer ainsi à jamais le centre de l'unité catholique. Qui

s'attache à Pierre ne se trompe point ; qui s'en sépare est déjà

mort. Sainte doctrine, précieuse surtout dans notre siècle de

vertige et d'aveuglement, puisque, sans discuter ce que disent

la philosophie et les passions, elle nous garantit qu'en nous

attachant à la chaire de Pierre, en croyant et faisant ce que

Pierre nous dit, nous sommes sûrs d'être dans le vrai. Là

où est Pierre, là estl'Église, et là où est l'Église, là est la vie

éternelle . C'est ce quidoit nous faire tant aimer l'Église ro-

maine et nous graver dans le cœur la parole de Fénelon :

Tout catholique est romain ; et celle de Bossuet : « 0 sainte

« Église romaine ! nous tiendrons toujours àton unité par le

fond de nos entrailles. Les autres Églises peuvent perdre la

« foi et périr ; mais toi, ô Église romaine ! toujours tu conser-

« veras pur le sacré dépôt de la foi; toujours tu paîtras de la

« saine doctrine et les agneaux et les brebis, tout le bercail

◄ sans distinction ni exception. »

SECOND PΟΙΝΤ.

Nous devons recueillir de la fête de saint Pierre un accrois-

ment d'amour pour Jésus-Christ.

En effet, saint Pierre nous apprend par son exemple à aimer

Jésus-Christ d'un amour humble, fervent et généreux : 1º d'un

amour humble. Simon fils de Jean, lui dit Jésus-Christ, m'ai-

mez-vous plus que ceux-ci ? Paroles qui nous montrent que

Jésus-Christ ne veut confier la conduite des âmes qu'à des

cœurs qui l'aiment d'un amour tout particulier ; et que ré-

pond saint Pierre ? Il ne dit pas : Je vous aimeplus queceux-ci;

mais simplement : Je vous aime. Il n'ose secomparer à per-

sonne, encore moins se préférer à qui que ce soit. Interrogé

deux autres fois, il se défie toujours de lui-même : Seigneur,

• Petrus per Leonem locutus est.

* Ubi Petrus, ibi Ecclesia ; ubi Ecclesia, ibi nulla mors, sed vita æterna.



COMMEMORATION DE SAINT PAUL. 393

dit-il, vous savez ce qu'il en est¹. Sa haute position et les

brillants succès de son apostolat ne peuvent altérer en rien

cet amoursi humble. Jusqu'à la mort, il ne cesse de se consi-

dérer comme un pécheur ; loin d'oublier le malheur qu'il a eu

de renier son Maître, il pleure tous lesjours sa faute, et ses

joues sont sillonnées par les larmesde sa pénitence.- 2º Aussı

fervent qu'il est humble, il prêche Jésus-Christ à tout Israël ,

à la gentilité entière, depuis Jérusalem jusqu'à Rome ; il le

prêche à travers mille fatigues , mille persécutions, mille souf-

frances ; propage partout l'évangile; fonde, affermit et gou-

verne les Églises.- 3º Enfin , son amour n'est pas moins géné

reux : car, après avoir été emprisonné et flagellé , il s'en re-

vient joyeux et triomphant d'aise d'avoir été jugé digne de

souffrir pour son bon Maître. Après de longues courses , il est

condamné au supplice de lacroix par le plus cruel des tyrans ;

il accepte avec bonheurcette occasion de donner à Jésus-Christ

leplus grand témoignage d'amour, le témoignage par le sang,

et nedemande à ses bourreaux qu'une grâce, celle d'être atta-

ché la tête en bas, estimant qu'une mort entièrement sem-

blable à celle de son Dieu lui serait un trop grand honneur.

Jugeons d'après cela si nous aimons Dieu, et surtout si nous

l'aimons d'un amour humble, fervent, généreux ; si nous l'ai-

mons sur le Calvaire comme sur le Thabor, quand il y a à se

gêner comme quand il y a à jouir.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

30 JUIN

COMMÉMORATION DE SAINT PAUL

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain comment le grand cœur de saint

Paul a été : 1º tout à Jésus-Christ ; 2º tout au prochain pour l'a-

mour de Jésus-Christ .- Nous prendrons ensuite la résolution :

1º de ne plus servir Dieu à moitié, par un alliage coupable de

• Domine, tu scis. (Joan. , xxı,15, 16, 27.)



394 30 JUIN.

l'amour-propre, de la recherche de nos aises et de nos goûts

avec l'amour de Dieu ; 2º de nous étudier à ne jamais contrister

personne, et à faire le bonheur de tout ce qui nous entoure.

Notre bouquet spirituel sera la parole de saint Paul : Jésus-

Christ est ma vie¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ élevant saint Paul de la terre au troi-

sième ciel, l'y instruisant de sa propre bouche, le déléguant

de là à la gentilité entière pour annoncer aux nations les ri-

chesses ineffables de l'Évangile, et confirmant sa mission par

des prodiges sans nombre, par les effusions miraculeuses du

Saint-Esprit, qui descendait à sa voix sur les fidèles, et surtout

par la multitude des conversions que l'Apôtre appelait lui-

même l'apologie de son apostolat, apologie écrite de la main

de Dieu, mille fois plus convaincante que celle qui serait

tracée par une encre corruptible . Glorifions, remercions

Notre-Seigneur de toutes ces merveilles ; félicitons saint Paul

d'y avoir si bien correspondu et demandons-lui la grâce de

l'imiter .

PREMIER POINT.

La vie de saint Paul fut une vie toute d'immolation à la

plus grande gloire de Jésus-Christ.

Saint Paul ne fut pas de ces chrétiens qui se donnent àmoitié

à Jésus-Christ, et réservent l'autre moitié pour leur amour-

propre, pour leurs aises et tout cequi leur plaît; qui se don-

nent à Dieu en général dans l'oraison et qui se reprennent en

détail dans la pratique. Notre apôtre commence par vider son

cœur de toute attache à la terre et aux vues humaines ; de

toute attache à l'amour-propre, à l'opinion des hommes *;

à tout ce qui passe ; puis livre son cœur tout entier à

• Mihi vivere Christus est. (Philip., 1, 21.)

* 11 Cor. , I, 3.

3Continuo nonacquievi carni et sanguini. (Gal., 1, 16.)

*Mihi pro minimo est ut a vobis judicer. (I Cor. , Iv, 5.)

• Non contemplantibus nobis quæ videntur, sed quæ non videntur. (II Cor.,
ιν,18.)



COMMEMORATION DE SAINT PAUL. 395

Jésus-Christ seul, pour être tout à lui par amour, par

dévouement, par imitation. -1° Par amour. Oh ! comme

ce grand cœur aimait Jésus ! il n'avait d'aspirations que

pour Jésus ; Jésus faisait toute sa vie1. « La charité de

« Jésus me presse le cœur, disait-il . Je défie toutes les

« créatures du ciel et de la terre de pouvoir m'en séparer.

« Anathème à quiconque n'aime pas Notre-Seigneur Jésus-

« Christ . Pour moi, je suis tout à son service ; toute ma per

« sonne est à lui ; je suis son apôtre, je veux le prêcher partout ;

« je suis son prisonnier, les liens de son amour me tiennent

« captif; je suis livré à sa grâce, pour qu'elle me conduise où

« elle voudra, enchaîné par son Esprit, dont je ne veux point

« me séparer*. » Il aime son bon Maîtrede toutes les affections

de son âme ; tous les battements de son cœur sont pour lui ;

sa main se complaît à écrire le nom de Jésus et le répète jus-

qu'à deux cent quarante-trois fois dans ses quatorze épîtres .

Enfin, tel est son amour pour Jésus, qu'il ne désire que deux

choses : l'une, de connaître toujours plus parfaitement la cha-

ritéde ce divin Sauveur, pour l'aimer tous les jours davantage5;

l'autre, de mourir, pour aller au ciel vivre avecJésus-Christ .

-2º Son dévouement égale son amour : il lui dévoue son corps

par la mortification" , le châtiant rudement, le réduisant en

servitude, et se crucifiant avec Jésus-Christ ; il lui dévoue son

âmeet sa vie tout entière, allant, au prix de tous les dangers,

de toutes les fatigues, porter sa gloire et son nom par toute la

terre, depuis Jérusalem jusqu'aux confins de l'Illyrie, jusqu'à

Rome, d'où il se proposait d'aller en Espagne et aux extrémités

de l'Occident. Se peut-il plus de dévouement ? 3º Il fut tout

à Jésus-Christ par imitation. L'amour porte à l'imitation de la

-

• Mihi vivere Christus est. (Philip., 1, 21.)

• Charitas Christi urget nos. (II Cor., v, 14.)

I Cor. , XVI, 22.

•Paulus servus Christi , apostolus Christi , vinctus Christi, traditus gratiæ Dei .

(Act., xv, 40.) Alligatus ego Spiritu. (Act., xx, 22.)

• Scire etiam supereminentem scientiæ charitatem Christi, ut impleamini in

omnemplenitudinem Dei. (Ephes., III, 19.)

• Desiderium habens dissolvi, et esse cum Christo. (Philip. , 1, 23.)

• Mortificationem Jesu in corpore nostro circumferentes. (II Cor., IV, 10.)

• Christo confixus sum cruci. (Gal., 1, 19.)



396 30 JUIN.

personne aimée. Aussi notre apôtre fait-il sa grande étude de

l'imitation de son bon Maître ; et il yréussit si bien, qu'il peut

dire aux fidèles : Soyez mes imitateurs, comme je le suis de

Jésus-Christ ' : ce n'estplus moi qui vis, c'est Jésus-Christ qui

vit en moi , et que saint Chrysostome a osé dire : Le cœur de

Paul était le cœur de Jésus-Christ . Comparons notre amour

à celui de saint Paul .

SECOND POINT.

La vie de saint Paul fut une vie toute d'immolation au ser-

vice du prochain, pour l'amour de Jésus-Christ.

Oui, disait aux fidèles le grand cœur de Paul, je donnerais

avec bonheur toutce quej'ai, je me donnerais moi-mêmepour

vous . Délicieusement je me verrais immolé sur le sacrifice

de votre foi . Le grand désir de mon âme est de vous

donner avec l'Évangile tout le sang de mes veines, toute

ma vie, parce que vous m'êtes très-chers . Ma bouche s'ou-

vre pourvous attirer en moi; mon cœur se dilate pour vous

recevoir : venez, vous ne serez point à l'étroitau fond demes

entrailles . Ce cœur apostolique souffre pour les peuples

qu'il évangélise les douleurs de l'enfantement . Il réchauffe

dans sa charité, comme la nourrice dans son sein , ceux qu'il

a si péniblement enfantés. Il embrasse dans son immense

paternité et les particuliers et les nations; il est insatiable de

travaux , de privations et de souffrances, pourvu qu'il fasse du

bien aux âmes 10 ; il se façonne à tous les caractères, à toutes

•Imitatores mei estote, sicut et egoChristi.(I Cor., IV, 16; x1,1).
* Vivo jam non ego, vivit vero in me Christus. (Gal., 11, 20. )

• Cor Pauli cor erat Christi.

•Ego libentissime impendam, et superimpendar ipse pro animabus vestris

(II Cor., x11, 15.) - Si immolor (supra sacrificium etobsequium fidei vestræ

gaudeo. (Phil., 11, 17.)

* Cupide volebamus tradere vobis non solum evangelium Dei, sed etiam ani

mas nostras, quoniam charissimi nobis facti estis. ( I Thess., 11, 8.)

•Os nostrum patet ad vos. (II Cor., vi, 11.)

7 II Cor., VI. 12.

•Filioli mei, quos iterum parturio. (Gal., IV, 19.)

•Tanquam si nutrix foveat filios suos. (I Thess. , 1, 7.)

10 Omnia sustineo propter electos. (II Tim., 1, 10.)



LA VISITATION. 397

les conditions . Les peuples répondent mal à tant de charité :

n'importe ! il semble qu'il les aime davantage à mesure qu'il

en est moins aimé , et il les retient comme malgré eux dans

sa dilection, et à la vie et à la mort . En présence d'une cha-

rité si généreuse, si pleine de support, quelle doit être notre

confusion, à nous si froids, si insensibles, quelquefois même si

désagréables et si durs envers le prochain !

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

2 JUILLET

FÊTE DE LA VISITATION

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain Marie, au mystère de la Visita-

tion, comme modèle : 1º de force d'âme dans les épreuves ;

2º de charité parfaite dans les rapports avec le prochain.-Nous

prendrons la résolution : 1º d'exercer la charité la plus aima-

ble et la plus généreuse envers tous ceux avec qui nous avons

des rapports ; 2° d'édifier le prochain par nos paroles et nos

exemples, comme la sainte Vierge en la maison de sainte Éli

sabeth. Notre bouquet spirituel sera la parole de l'Apôtre :

La charité est courageuse dans la souffrance et toujours ai-

mable .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Transportons-nous par la pensée dans la bénite maison où se

passa le mystère dela Visitation ; assistons en esprit à cettedivine

entrevue, où Marie, par saparole, sanctifia Jean-Baptiste au sein

de sa mère et glorifia les grandeurs du Verbe incarné; où sainte

Élisabeth salua Marie comme Mère de Dieu, publia son bonheur

• Omnibus omnia factus sum.

• Licet plus vos diligens, minus diligar. (II Cor., x1 , 15.)

* In cordibus nostris estis ad commoriendum et ad convivendum. (II Cor.

VII, 3.)

• Charitas patiens est, benigna est.

Μ. Η. - Т. II. 23



398 2 JUILLET.

et sagloire; où enfin Jean-Baptiste tressaillit de joie à la voix

de Marie et salua celui dont il devait être le précurseur. Quede

grandeurs en ce mystère ! Rendons nos devoirs à Jésus et à

Marie, à sainte Élisabeth et àsaint Jean-Baptiste ; et, du milieu

de tant de merveilles, tâchons de remporter la force chrétienne

et la vraie charité.

PREMIER POINT .

Force d'âme de la sainte Vierge dans le mystère de sa

Visitation .

Peu de jours après que la bienheureuse Vierge eut conçu

dans son chaste sein le Verbe incarné, instruite par l'Esprit de

Dieu qu'une visite de sa part à sainte Élisabeth, sa vertueuse

parente, serait la source de beaucoup de grâces pour toute sa

famille, elle se décide à entreprendre cegrand voyage. Mais, ô

Marie, qu'allez-vous faire? vous allez entreprendre l'impossi-

ble. Admirons ici la force d'âme de la sainte Vierge : 1° Il lui

faut quitter sa chère solitude, qui fait ses délices et son para-

dis en terre. 2º Le voyage est long de Nazareth à Hébron ; il

lui faut traverser presque toute la Judée : quelle fatigue pour

une jeune fille ! 3º Il y a beaucoup de montagnes à franchir :

quelle difficulté nouvelle ! 4º Elle est enceinte : quel danger

et tout à la fois quelle peine pour faire en cet état une si

longue route ! Mais les difficultés ne font qu'enflammer son

courage. Aussitôt qu'elle a connu la volonté de Dieu, elle

part, elle ne pense qu'à obéir ; et, une fois partie, elle hâte sa

route le plus qu'elle peut ; elle vole plutôt qu'elle ne mar-

che¹ . C'est le bon plaisir de Dieu , se dit-elle : cela me suffit.

Rien ne coûte quand on aime. Belle leçon pour les âmes

molles et lâches qui se traînent nonchalamment dans les voies

de Dieu, et ne se portent qu'avec négligence aux choses de de-

voir ! De telles âmes ne sont pas propres au royaume des cieux.

Dieu ne veut à son service que des âmes fortes, généreuses,

hardies au sacrifice. Suis-je de ce nombre? Ne m'épargné-je

pas trop ? Sais-je supporter les ennuis, les désagréments de la

* Abiit in montana cum festinatione. (Luc., 1, 39.)



LA VISITATION. 399

vie, la contradiction et la souffrance, sans plainte ni tris-

tesse?

SECOND POINT .

Parfaite charité de la sainte Vierge dans le mystère de la

Visitation .

1º Sa charité est prévenante. Comme Mère de Dieu, elle

était bien au-dessus de sainte Élisabeth. N'importe ! elle la

prévient ; elle sait que la charité veut être la première à ho-

norer, à obliger, à donner ; qu'elle ne se borne pas à rendre

égards pour égards, bienfaits pour bienfaits, et que partout où

elle voit quelque bien à faire, elle sacrifie les petites considéra-

tions d'amour-propre et va en avant. Arrivée au terine de son

voyage, Marie est la première à saluer sainte Élisabeth, à la fé-

liciter de l'enfant qu'elle porte dans son sein; et, pendant les

trois mois qu'elle demeure chez sa sainte cousine, elle rend à

tous les plus humbles services, se montre pleine d'égards et

d'attentions aimables pour tous. 2º Sa charité est toute surna-

turelle. Ce n'est point chez elle une politesse mondaine; ce

n'est point bonté de caractère, affection purement humaine. Si

tel eût êté le principe de sa charité, c'eût été une charité sans

mérite. Marieest charitable par un motifplus relevé, par amour

pour Dieu, envue de plaire à Dieu. Avant son départ, Dieu

lui avait dit au fond du cœur: Levez-vous, ma bien-aimée, hâ-

tez vospas, et rendez-vous là où je vous envoie . Pendant son

séjour chez sainte Élisabeth, il lui disait intérieurement : Il me

serait agréable que vous fissiez ceci ou cela, et Marie obéissait

à la voix de Dieu. Oh! de combien d'actions, de combien de

visites nous perdons le mérite, parce que Dieu n'en est ni le

principe ni la fin! 3º La charité deMarie est bienfaisante. Il

fut prouvé en ce jour que Dieu a établi Marie dispensatrice des

grâces. Dès le premier mot qu'elle dit en saluant sainte Élisa-

beth, saint Jean-Baptiste est purifié de la tache originelle ; il

est éclairé d'une lumière céleste, qui lui révèle la présence du

Verbe incarné en Marie; il est embrasé d'un saint amour, qui

• Surge, propera, amica mea, ... etveni. (Cant., 11, 10.)



400 PREMIÈRE MÉDITATION SUR SAINT VINCENT DE PAUL.

le fait tressaillir d'allégresse¹ . Élisabeth, égalementéclairée d'en

haut, reconnaît le Messie et publie sa divinité . Enfin, Zacha-

rie, muet depuis six mois, recouvre la parole. Apprenons de

ces merveilles 1º que toutes les grâces nous viennent par

Marie ; que c'est à Marie qu'il faut avoir recours dans tous nos

besoins ; que c'est en Marie qu'il faut placer toute notre con-

fiance. Apprenons 2º qu'il faut faire présider la religion à

toutes nos relations avec le prochain ; que l'amitié la plus in-

time et la plus vraie est celle dont Dieu est le lien, la lumière

et la vie, et où l'on s'excite mutuellement à aimer Dieu et àpra-

tiquer la vertu .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

19 JUILLET

PREMIÈRE MÉDITATION SUR S. VINCENT DE PAUL

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons pendant trois jours sur ce prêtre incompa-

rable ; et, nous arrêtant pour demain à ce qu'il fut envers Dieu,

nous verrons : 1º quelle fut sa foi ; 2º quelle fut sa confiance ;

3º quel fut son amour.-Nousprendrons ensuite la résolution :

1º de redire souvent, le jour et la nuit, les actes de Foi, d'Es-

pérance et de Charité, pour nous perfectionner dans ces trois

vertus ; 2º de tout faire et de tout dire en esprit de foi et d'a-

mour. Notre bouquet spirituel sera la maxime de saint Paul :

La Foi , l'Espérance et la Charité sont trois vertus , mais la

Charité l'emporte sur les deux autres 3 .

MEDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur donnant saint Vincent de Paul à

l'Église pour être à jamais le modèle des prêtres et le plus beau

• Ut audivit salutationem Mariæ Elisabeth, exultavit infans in utero ejus.

• Repleta est Spiritu sancto Elisabeth; et exclamavit voce magna,et dixit : Be-

nedicta tu inter mulieres, etbenedictus fructus ventris tui. (Luc., 1, 41 et42.)Unde

hocmihi ut veniat mater Domini mei ad me ? (Ibid., 43.)

• Fides, spes , caritas, tria hæc ; major autem horum est caritas. (I Cor , XII, 13.)



CE QUE SAINT VINCENT FUT POUR DIEU . 401

type de la sainteté sacerdotale. Remercions-le d'un si magni-

fique présent fait à son Église, et demandons-lui la grâce d'en

bienprofiter.

PREMIER POINT.

Quelle fut la foi de saint Vincent de Paul.

Pénétré, par une foi vive, de la grandeur infinie de Dieu, ce

saint prêtre entrait dans des humiliations profondes à la pen-

sée de sa petitesse devant l'être immense de Dieu ; et cet anéan-

tissement de lui-même se peignait sur toute sa personne. On

le reconnaissait à ce maintien si humble , si respectueux,

avec lequel il faisait toutes ses prières, grandes ou petites ; à

ce zèle pour la décence du lieu saint , à cette religion devant

les tabernacles, par laquelle il semblait vouloir s'abaisser jus-

qu'au centre de la terre : de telle sorte que sa vue seule réveil-

lait la foi la plus endormie et donnait aux plus insensibles

des sentiments de piété. On le reconnaissait à cette manière si

pieuse de célébrer le saint Sacrifice, qui arrachait aux assis-

tants ce cri d'admiration : Mon Dieu, que voilà un prêtre

qui dit bien la messe ! il semble que c'est un ange ; enfin ,

à ce langage si plein de révérence avec lequel il parlait tou-

jours de Dieu . « Si nous avions, disait-il un jour, la vue de

« notre esprit assez forte pour pénétrer un peu dans l'immen-

sité de sa souveraine excellence, ô Jésus ! que nous en rap-

<< porterions de hauts sentiments ! C'est un abîme de perfec-

« tions, un être infiniment saint , infiniment pur, infini en

« tout, dont la souveraine grandeur doit nous tenir sans cesse

«anéantis en sa présence. » Le sentiment de ces hautes véri-

tés était si profond en lui, qu'il le tenait recueilli en public

comme en particulier, dans les rues comme à la maison, parmi

le tumulte des affaires comme dans le calme de la prière. De

la cette parfaite égalité d'esprit et de visage où le tenait la

pensée des regards de Dieu fixés sur lui ; de là ces vues de foi

qui animaient toutes ses actions, même les plus communes, et

qu'il recommandait si fort aux siens. « Il vaudrait mieux, di-

« sait-il, être jeté pieds et mains liés parmi les charbons ardents ,

« que de faire une action pour plaire aux hommes. » On re



402 PREMIÈRE MÉDITATION SUR SAINT VINCENT DE PAUL.

marquait qu'avant de parler ou d'agir il s'arrêtait un instant :

1º pour consulter Dieu et lui dire : Qu'un regard de votre face,

Seigneur, dirige mon jugement¹ ; 2º pour se demander :

Que ferait ou dirait Jésus-Christ en ma place ? et il estimait

cette pratique capitale dans la vie chrétienne. « La causedu

« peu de progrès que font quelques-uns, disait-il , c'est qu'ils

<<agissent humainement. Pour être parfait en peu de temps,

« il n'y aurait qu'à suivre en toutes choses les lumières de la

« foi, et s'appuyer fortement et solidement sur elle. » Exami-

nons si nous vivons ainsi.

DEUXIÈME POINT.

Quelle a été la confiance de saint Vincent de Paul en Dieu.

Toujours confiant en Dieu malgré les obstacles dont furent

traversées ses entreprises, comme malgré les peines intérieures

dont il fut éprouvé, saint Vincent vivait dans un abandon con-

stant à la Providence, sans se laisser jamais abattre ni décou-

rager. Il ne négligeait aucun des moyens humains, pour ne

pas tenter Dieu ; mais il y comptait peu : il n'attendait le succès

que de la bonté miséricordieuse de Dieu ; et il l'attendait avec

cette confiance héroïque à laquelle la raison de l'homme n'en-

tend rien et que la foi seule peut donner. Plus il voyait d'ob-

stacles, plus il espérait, par ce principe que la Providence ne

manque jamais dans les choses qu'on entreprend par ses ordres,

et qu'elle y met la main pour les faire réussir, lorsque les

moyens humains font défaut. Unjour on vint lui dire que la

maison, épuisée par les aumônes, n'avait plus de quoi suffire à

ses propres besoins. « Tant mieux ! répondit-il : c'est mainte-

<<nantque nousferons voir si nous avons de la confiance en Dieu.

« Mon Dieu, ajouta-t-il en levant les yeux et les mains au ciel,

« quel bonheur d'être dans la nécessité de dépendre de vous,

<<comme un pauvre de la libéralité du riche ! O Seigneur infi-

< niment bon! nous nous jetons les yeux fermés et à corps

• De vultu tuojudicium meum prodeat. Psal. xvi, 2. )

• Quid nunc Christus?



CE QUE SAINT VINCENT FUT POUR DIEU. 403

<<perdu dans vos bras paternels, avec une amoureuse et ferme

<< confiance. »

TROISIÈME POINT,

Quel a été l'amour de saint Vincent pour Dieu.

Saint Vincent plaçait la perfection de l'amour de Dieu dans

la parfaite conformité de tous nos sentiments et de toutes nos

volontés avec la volonté de Dieu . Confondre toutes ses volontés

dans cette volonté adorable, y mettre tout son plaisir, n'avoir

avec elle qu'un seul et même vouloir, trouver bon et aimable

tout ce qu'elle veut et ne rien désirer autre chose : voilà , selon

lui, l'amourà son plus haut degré ; et voilà aussi quelles étaient

ses dispositions . Quelques sujets d'affliction qui lui survinssent,

il opposait à tout cette simple parole: « C'est le bon plaisir

« de Dieu : qui n'y acquiescerait avec joie? Un acte de parfait

« acquiescement vaut mieux que cent mille succès. » Sous l'in-

spiration de ce divin bon plaisir, il s'attachait à faire chaque

chose de la manière la plus parfaite, dans l'unique vue de

plaire à Dieu , à répandre de toutes parts le règne de Jésus-

Christ par des missions, des conférences, des fondations de sé-

minaires et autres saintes œuvres dont on ne saurait dire le

nombre. Sa grande douleur était de voir Dieu offensé ; son

grand désir, de le voir connu, aimé et servi ; sa grande joie, de

penser à la gloire infinie que Dieu possède en lui-même ; sa

grande sollicitude, de lui procurer le plus de gloire extérieure

qu'il lui était possible. « Mes frères, disait-il unjour aux siens,

« ne sentez-vous pas le feu sacré brûler dans vos poitrines? »

Ce feu divin brûlait tellement la sienne, qu'il le tenait absorbé

quelquefois des heures entières dans la contemplation du cru-

cifix qu'il avait entre ses mains. Hélas ! que nous sommes loin

de ce grand amour ! Humilions-nous et désirons ardemment

d'aimer toujours davantage.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.



404 DEUXIÈME MÉDITATION SUR SAINT VINCENT DE PAUL.

DEUXIÈME MÉDITATION SUR S. VINCENT DE PAUL

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous considérerons demain quelle fut pour le prochain : 1º la

charité de saint Vincent ; 2º sadouceur; 3º satendresse spéciale

à l'égard des pauvres. Nous prendrons ensuite la résolution :

1º de traiter le prochain, surtout ceux qui nous déplaisent ou

nous blessent, avec grande charité et douceur; 2° d'affection-

ner et de respecter les pauvres comme les meilleurs amis de

Dieu, et de les secourir autant que nous le pourrons. Notre

bouquet spirituel sera le précepte du Seigneur : Je vous fais

un commandement nouveau, qui est de vous aimer les uns

les autres, comme moi-mêmeje vous ai aimés¹.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Dieu formant dans saint Vincent de Paul un cœur si

bon et si charitable, si doux, si compatissant à toutes les mi-

sères humaines, spécialement aux besoins des pauvres. Bénis-

sons-le de ce chef-d'œuvre de sa grâce ; et demandons pour

nous-mêmes une participation aux vertus de ce cœur si débon-

naire.

PREMIER POINT.

Charitéde saint Vincent pour le prochain.

Il est douteux sijamais, depuis les apôtres, la grâce forma

un cœur plus aimant et plus dévoué au prochain que celui de

ce saint prêtre. C'était dans son âme comme un débordement

de la miséricorde et de la bonté divine elle-même. Il voyait

dans chaque homme une image et un enfantde Dieu, un mem-

bre vivant, frère et cohéritier de Jésus-Christ, un temple du

Saint-Esprit ; et cette considération lui inspirait une estime,

•Mandatum novum do vobis : ut diligatis invicem, sicut dilexi vos. (Joan.,

хш,34.)



CE QUE SAINT VINCENT FUT POUR LE PROCHAIN. 405

un respect, un amour qui ne se peut dire. Se rappelant, d'un

côté, que nous devons nous aimer les uns les autres comme

Jésus-Christ lui-même nous a aimés ; de l'autre, que ce divin

Sauveur nous a aimésjusqu'à venir du ciel en terre s'assujettir

ànos misères , à la douleur, à l'ignominie, à la mort, il aimait

le prochain de tout l'amour dont son âme était capable; et en-

core il craignait de ne pas l'aimer assez, et appelait en lui la

grâce de l'aimer toujours davantage. « Oh ! si nous avions, di-

<< sait-il, une étincelle du feu sacré qui embrasait le cœur de

« Jésus, ne ferions-nous pas pour nos frères mille fois plus

« que nous ne faisons? Ceux qui ont la vraie charité dans

« le cœur la révèlent au dehors par leurs œuvres ; et comme

« c'est le propre du feu d'éclairer et d'échauffer, c'est le pro-

« pre de l'amour de se communiquer à tous etde se répandre

« partout. » De là ce cœur aimant, que trouvaient en lui

tous ceux qui l'approchaient; ce zèle à envoyer ses mission-

naires soulager les malheureux, instruire les ignorants, conver-

tir les pécheurs, dans les hôpitaux et les bagnes, les champs et

les montagnes , dans l'Irlande, la Pologne et l'Italie, à Tunis,

Alger et Madagascar, sans se laisser déconcerter par la peste et

les tempêtes qui absorbaient ses meilleurs ouvriers . De là cette

vigilance sur son cœur et ses paroles, pour ne jamais se plain-

dre ni parler mal de qui que ce soit etprendre toujours la dé-

fense des absents ; de là cet amour si touchant pour ses enne-

mis, qui lui faisait supporter le reproche, la honte et la peine,

plutôt que de se justifier à leurs dépens. Il suffisait de lui

avoir témoigné de l'inimitié, pour qu'il se montrât le meilleur

des amis, plein d'obligeance et d'attentions délicates. Est-ce

ainsi que nous aimons le prochain ?

DEUXIÈME POINT.

Douceur de saint Vincent de Paul.

Saint Vincent était né avec un tempérament bilieux et co-

lère; « mais, dit-il , je m'adressai à Dieu et le priai instamment

« de m'ôter cette humeur sèche et rebutante, et de me donner

« un esprit doux et bénin; et, par sa grâce, avec les efforts que

23.



406 DEUXIÈME MÉDITATION SUR SAINT VINCENT DE PAUL.

« j'ai faits sur moi, je me suis un peu réformé. » Et qui pour-

rait dire la perfection de cette réforme? C'était chez lui un

abord ouvert, un visage serein, une manière obligeante de con-

verser, qui rappelait la douceur de Jésus-Christ, lequel avait

voulu avoir des disciples grossiers et sans éducation, pour

nous apprendre le support mutuel, puis un apôtre traître,

qu'il embrassa tendrement, avec cette parole : Mon ami!

pour nous enseigner la douceur. « O Seigneur ! disait le saint

« prêtre, après un tel exemple, que vous avez bien droit de

• nous dire : Apprenez de moi à être doux¹ ! » Pour en-

gager les siens à imiter ce bel exemple, il avait coutume de

leur dire : « Comment voudriez -vous être traités vous-mêmes ?

<< Sans doute avec douceur : tous les hommes en sont logés

« là; nul ne veut être repris avec aigreur, conduit par hu-

« meur. Réprimez donc les mouvements de l'impatience, les

<<saillies de ce feu qui monte au visage et fait changer de cou-

« leur, trouble l'âme et fait qu'on n'est plus ce qu'on était.

« Arrêtez tout courtlapassion, pour vous recueillir, pour vous

« unir à Dieu, en disant : Seigneur, apprenez-moi à être

« doux. Ayez une affabilité, une sérénité de visage, une façon

« cordiale qui donne consolation et confiance, et cet abord

« aisé, cette simplicité charmante qui semble vous donner son

« cœur et demander le vôtre. » Est-ce ainsi que nous sommes

doux envers le prochain ?

TROISIÈME POINT.

Tendresse spéciale de saint Vincent pour les pauvres.

On demeure stupéfait quand on lit seulement l'énoncé de

tout cequ'afait ce saint prêtrepour les pauvres : tant d'hôpi-

taux avec les sœurs de charité pourles desservir, tant d'assem-

blées et de confréries pour secourir les indigents à domicile,

l'œuvre des enfants abandonnés et des vieillards délaissés , le

rachat des captifs, les secours portés aux provinces incendiées,

•Discite ame quia mitis sum. (Matth., x1 , 29.)



CE QUE SAINT VINCENT FUT POUR LE PROCHAIN. 407

aux naufragés, aux laboureurs ruinés par les saisons contraires ;

la Lorraine et le duché de Bar, l'Artois, le Maine, l'Angoumois,

le Berri , la Picardie et la Champagne, nourris pendant plus de

dix ans que durèrent les ravages de la guerre et de la famine;

plus de deux mille pauvres nourris chaque jour à Paris au mi-

lieu des troubles civils, plus de quatorze mille assistés ailleurs

par ses soins, sans compter les villes submergées secourues .

Notre petitesse sans doute ne peut aspirer à faire rien de sem-

blable; mais ce que nous pouvons, c'est d'imiter au moins les

sentiments du saint prêtre pour les pauvres. Il avait pour eux

un amour tendre et paternel ; il les portait dans ses entrailles,

comme les premiers amis de Dieu et les membres souffrants

de Jésus-Christ; leur indigence et leur misère excitaient toute

sa compassion ; les secourir était le but de toutes ses pensées.

<<Hélas ! s'écriait-il aux approches de l'hiver, en poussant de

« grands soupirs et versant des larmes, voici une saison bien

<<rigoureuse. Que deviendront les pauvres ? où iront-ils ? C'est

« làmon poids et ma douleur ! » Alors il donnait tout ce qu'il

avait, heureux d'être trouvé digne d'employer tout le bien de

sa maison à secourir les indigents. « Que nous serions heu-

« reux, s'écriait-il un jour, de devenir pauvres pour avoir

« exercé la charité envers les pauvres ! et si un de nous était

« réduit par la charité à mendier son pain, à coucher à l'air,

« tout transi de froid, et qu'on vint lui demander : Pauvre

◄ prêtre, qui vous a réduit là? quel bonheur de pouvoir ré-

pondre : C'est la charité ! Oh ! que ce prêtre serait estimé de

« Dieu et des anges ! » Examinons ici notre conscience : quel

rapport y a-t-il entre ces sentiments et les nôtres ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.



408 TROISIÈME MÉDITATION SUR SAINT VINCENT DE PAUL.

TROISIÈME MÉDITATION SUR S. VINCENT DE PAUL

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous continnerons nos méditations sur saint Vincentde Paul,

et nous verrons que, considéré en lui-même, il fut un modèle

admirable : 1º d'humilité ; 2º de mortification ; 3º de sagesse.

-Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de nous tenir en

garde contre les suggestions de l'amour-propre dans nos pen-

sées , nos paroles et nos actes ; 2º de nous mortifier aujour-

d'hui dans la chose la plus contraire à nos inclinations. Notre

bouquet spirituel sera la parole de l'Esprit-Saint : Qui marche

en simplicité marche en assurance .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ comme le grand modèle sur lequel

saint Vincent de Paul s'est formé à toutes ces belles vertus qui

ont rendu sa mémoire chère au ciel et à la terre. Prions ce saint

prêtre de nous obtenir la grâce de prendre en tout, comme

lui, Jésus-Christ pour notre modèle, afin que nous devenions

comme lui humbles, mortifiés, et sages de la vraie sagesse

chrétienne.

PREMIER POINT.

Humilité de saint Vincent.

Cethommeétonnant, qui a plus fait pour la religion et l'hu-

manité que, ne fit jamais prince sur le trône, ne se départit

jamais des bas sentiments qu'il avait de lui-même. Il regardait

l'estime qu'on faisait de lui comme un châtiment de ses pé-

chés, une insulte à son extrême misère, sejugeant un homme

pervers, capable de tout mal, incapable d'aucun bien, une

• Qui ambulat simpliciter, ambulat confidenter. (Prov. ,x, 9.)



CE QUE SAINT VINCENT FUT POUR LUI-MÊME. 409

merveille de malice, ainsi qu'il s'appelait ; plus méchant que

le démon, qui, disait-il, n'avait pas autant mérité d'être en

enfer que lui. « Ce qui m'étonne, disait-il encore, c'est qu'on

< m'ait souffert jusqu'à présent dans l'emploi que j'ai , moi, le

« plus rustique, le plus ridicule et le plus sot de tous les hom-

« mes, et incapable de dire six paroles de suite, qu'il ne pa-

« raisse que je n'ai ni esprit, ni jugement, ni aucune vertu. Je

« ne suis pas un homme, mais un pauvre ver qui rampe sur la

« terre sans savoir où il va, et qui cherche seulement à se ca-

« cher en vous , ô mon Dieu ! qui êtes tout mon désir. Je suis

« un pauvre aveugle qui ne saurais avancer d'un pas dans

« le bien, si vous ne me tendez la main de votre miséricorde

« pourme conduire. » Tant d'humilité au dedans devait néces-

sairement se réfléchir au dehors, malgré les efforts qu'il fai-

sait pour la cacher, et pour paraître, nonpas humble, mais mé-

prisable. De là cette attention à ne jamais se justifier lorsqu'il

était repris, à faire passer pour un manque de bon sens ses

plus légers défauts de mémoire ou d'entendement, à publier

en toute occasion la bassesse de sa naissance et tout ce qui

pouvait le faire décroître dans l'estime; de là ce sentiment qui

le portait à n'user qu'à regret de toutes choses, non-seulement

de celles qui sont utiles ou agréables, mais même de celles qui

sont nécessaires à la vie ; il s'en estimait indigne, jusqu'à se

dire en se mettant à table : « Misérable , tu n'as pas gagné le

« pain que tu manges ! » De là ces règles de conduite qu'il s'é-

ait tracées : « Si je fais une action publique, j'en retrancherai

« tout le lustre que je pourrais y mettre, et me bornerai au

« simple nécessaire. De deux pensées qui me viendront à l'es-

◄ prit, je produirai la moindre et la plus simple, retenant la

« plus belle pour la sacrifier à Dieu dans le secret de moncœur,

« par amourpour Notre-Seigneur, qui ne se plaît que dans la

« simplicité des actions et des paroles. » De là enfin cette mo-

destie qui reluisait en toute sapersonne, dans son maintien, sa

démarche, son langage, ses vêtements, et jusque dans son re-

gard. Ce qui fit dire à un de ses amis que jamais ambitieux

n'avait eu autant de passion pour les honneurs, l'élévation et



410 TROISIÈME MÉDITATION SUR SAINT VINCENT DE PAUL.

l'estime, que ce saint prêtre pour l'abjection, l'humiliation et

lemépris.

DEUXIÈME POINT.

Mortification de saint Vincent.

La vie de saint Vincent n'avait au dehors rien qui parût fort

austère ; c'était une vie commune en apparence, mais au fond

c'était une mortification universelle : il avait la chambre la

plus simple et la plus dégarnie, le vêtement le plus pauvre,

souvent usé et rapiécé ; il voulait être nourri pauvrement et ne

faisait aucune attention à ce qu'on lui servait. Quand quelque

chose lui manquait, il s'en réjouissait, afin d'honorer par là la

pauvreté et le dénûment de Jésus-Christ; et quand la saison

était rigoureuse, il n'acceptait aucun adoucissement . Enfin,

rien qu'à la retenue de ses yeux, de sa langue et de son main-

tien, on reconnaissait combien parfaitement il était mortifié.

Toutefois il excellait plus encore dans la mortification inté-

rieure. Il était tellement maître de tous les mouvements de son

âme, qu'aucune contrariété n'en pouvait troubler la parfaite

égalité. C'était toujours au dedans le même calme ; sur le

visage, la même sérénité ; dans la manière d'agir et de parler,

lamême retenue. Ni la tribulation ne l'abattait, ni la joie ne

le transportait, ni les revers ne le déconcertaient, ni les succès

ne l'enivraient, parce qu'il ne voyait en toutes choses que la

volonté de Dieu, qui lui était égale en toutes ses dispositions .

« O mon Sauveur ! disait-il souvent, faites-nous la grâce de

« nous défaire de nous-mêmes, de nous haïr afin de vous aimer

« mieux, de mourir à nous-mêmes afin de nous sauver ; » et il

endonnait cette raison, que la mortification est tellement né-

cessaire au salut que, si une personne, ayant déjà un pied dans

le ciel , venait à quitter l'exercice de cette vertu le temps seu-

lement qu'il lui faudrait pour y mettre l'autre pied, elle cour-

rait grand risque de se perdre.



SAINTE MADELEINE. 411

TROISIÈME POΙΝΤ.

Sagesse de saint Vincent.

La vraie sagesse consiste : 1º à tendre constamment à son

but, qui est Dieu ; 2º ày tendre par les voies les plus efficaces.

Or saint Vincent a fait admirablement l'un et l'autre. 1º En

toutes choses il envisageait Dieu seul, sans respect humain,

sans égard à l'intérêt propre, sans détours ni finesses, avec un

esprit simple, un cœur simple, une intention simple, un lan-

gage toujours sincère, dût-il lui en revenir de la confusion :

c'est ce qu'atteste toute son histoire. 2º Il tendait à Dieu par

les voies les plus efficaces : car c'était en suivant les maximes

de l'Évangile, les exemples du Sauveur, la conduite du Saint-

Esprit ; c'était en se laissant diriger par la Providence et atten-

dant qu'elle se manifestât elle-même, sans jamais la prévenir.

Toujours il étudiait les voies de Dieu pour les suivre, et crai-

gnait d'y mettre de l'humain, parce que, disait-il, l'homme

gâte toujours l'œuvre de Dieu. « C'est Dieu , observait-il lui-

« même, qui a tout fait dans ce que j'ai fait ; tout s'est com-

« mencé sans que j'y pensasse, sans même queje susse ce que

« Dieu prétendait faire. » Comparens-nous à ce beau modèle.

Où en sommes-nous de cette simplicité de vues qui ne cherche

que Dieu, et de cette sagesse de moyens qui consulte Dieu

plutôt que la prudence de la chair ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

22 JUILLET

FÊTE DE SAINTE MADELEINE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur le grand amour que sainteMa-

deleine portait à Jésus-Christ ; et nous verrons que c'était :

1º un amour prompt au sacrifice ; 2º un amour humble ; 3º un

amourgénéreux.- Nous prendrons ensuite la résolution : 1º de

nous convertir tout de bon à un véritable amour de Notre-Sei



412 22 JUILLET.

gneur, en confessant que nous ne l'avons point assez aimé jus-

qu'à présent ; 2º de ne refuser à cet aimable Sauveur aucun

des sacrifices que nous demandera sa grâce. Notre bouquet

spirituel sera la parole de Jésus-Christ sur Madeleine : Beau-

coupde péchés lui sont remis,parce qu'ellea beaucoup aimé¹ .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Admirons la grande miséricorde du Fils de Dieu enversMade-

leine : celle-ci avait beaucoup péché; et Jésus-Christ, loin de la

rebuter, en raisonde ses grandes fautes, en a compassion ; sa

grâce va la chercher au milieu de ses égarements, comme le

Bon Pasteur va chercher celle de ses brebis qui s'est éloignée

du bercail ; il l'appelle, et elle vient. O bonté, ô amour, ô mi-

séricorde infinie ! que vous êtes dignes de toutes nos louanges ,

de toute notre admiration, de tout notre amour ! Bénissons

cette tendresse de Dieu pour les pauvres pécheurs, et en même

temps félicitons Madeleine de sa docilité à la grâce qui l'a

appelée .

PREMIER POINT .

Sainte Madeleine a eu pour Jésus un amourprompt au

sacrifice.

Dès que les premiers rayons de la grâce ont éclairé l'esprit

de Madeleine et lui ont fait voir, en Jésus, son Sauveur et

son Dieu , elle court promptement à sa recherche. Elle

apprend qu'il est chez Simon le Pharisien. Va-t-elle atten-

dre qu'il en soit sorti et qu'elle puisse lui parler dans le

secret ? non ; elle ne peut demeurer un seul moment dans

l'état du péché, ni se supporterun objet de haine pour son

Dieu. Sans aucun retard, et foulant aux pieds tout respect hu-

main, elle se lève ; l'amour semble lui donner des ailes, et elle

vole chez Simon lePharisien, portant avec elle un vase d'alba-

tre plein de parfums exquis, destinés dans le principe à satis-

faire sa sensualité. Elle tombe aux pieds du Sauveur, brise son

vase, en répand le parfum avec ses larmes sur les pieds sacrés

• Remittuntur ei peccata multa , quoniam dilexit multum. (Luc., VII, 47.)

•Ut cognovit. (Ibid. , 37.)



SAINTE MADELEINE. 413

دق

de Jésus, les essuie de ses cheveux et les baise avec les

plus tendres affections de l'amour, sacrifiant ainsi tout à la

fois et le respect humain, et la vanité de sa chevelure, et les

délicatesses de sa sensualité. Elle est encore à la fleur de l'âge ;

elle coule des jours heureux selon le monde, au milieu de tout

ce qui réjouit, amuse et distrait, de tout ce qui charme la vie,

flatte les sens, l'amour-propre et la passion du plaisir : mais

rien de tout cela ne l'arrête ; elle jure un divorce éternel

avec le siècle, pour s'attacher à Jésus, à Jésus seul, à Jésus de

tout son cœur, et pour cela aucun sacrifice nelui coûte.-Est-

ce ainsi que nous sommes prompts à nous laisser conduire par

lagrâce, prompts à faire à Dieu tous les sacrifices qu'il nous

demande, sans jamais reculer devant aucune considération hu-

maine, devant larépugnancede la nature, de l'amour-propre ou

du qu'en dira-t-on ? Hélas ! que de délais ! que de résistances !

Humilions-nous et convertissons-nous en cette sainte journée.

DEUXIÈME POINT.

Sainte Madeleine a eu pour Jésus un amour humble.

Madeleine ne se glorifie pas des bontés de Jésus pour elle :

elle ne s'estime pas davantage parce qu'elle est plus aimée,

parce qu'elle est convertie et qu'elle aime davantage; elle

s'abîme toujours plus dans d'humbles sentiments d'elle-même ;

elle se confond d'avoir aimé si tard un Dieu si aimable ; elle se

méprise, et accepte les mépris de toute créature, comme choses.

qui lui sont dues. Elle sait quesa démarche chezSimon le Pha-

risien, en présence d'une nombreuse et brillante compagnie,

va la rendre l'objet de la censure de tous les convives, le sujet

de la risée publique et la fable de la Judée : n'importe ! jamais

à son gré elle n'aura ni assez de confusion ni assez de mépris.

Entrée chez Simon, elle se prosterneà deux genoux, s'approche

duSauveur, non en face,-elle s'estime indigne de le regarder

ainsi;- elle se tient en arrière, et baise,non sonvisage ado-

rable, mais ses pieds sacrés¹, les arrose de ses larmes, regret-

•Stans retro secus pedes ejus, lacrymis cœpit rigare pedes ejus, et capillis capi-

tis sui tergebat, et osculabatur pedes ejus, et unguento ungebat. (Luc., VII, 58.)



414 22 JUILLET.

tant amèrementsa vie passée; et le sang de son cœur coule par

ses yeux. Heureuses larmes, qui éteignent en elle le feu de la

concupiscence, noient ses péchés, chassent les démons et ré-

jouissent les anges ! Apprenons de là l'humilité et la confusion

qui doivent toujours accompagner notre amour. Apprenons à

nous contenter d'être aux pieds de Jésus, abîmés dans les

sentiments de notre petitesse et de notre indignité, et à ne

pas ambitionner les grâces extraordinaires que Dieu donne

quelquefois aux âmes d'élite. C'est assez pour nous d'être souf-

ferts en saprésence, sans qu'il nous élève au baiser de sa

bouche, aux consolations délicieuses et aux joies saintes de son

divinEsprit.

TROISIÈME POINT.

Sainte Madeleine a eu pour Jésus un amourgénéreux.

Possédée de l'amour de sonbonMaître, elle le suit le plus

qu'elle peut dans ses courses apostoliques, pour recueillir les

instructions qui sortent de sa bouche adorable, et le servir en

tous ses besoins. Lorsque ce divin Sauveur vient chez elle à

Béthanie, elle ne peut penser qu'à lui, ne s'occupe que de lui;

et, à genoux devant lui, elle lecontemple, elle l'écoute, elle le

goûte : il est tout pour son cœur. Lorsqu'au temps de la Pas-

sion il est élevé en croix, elle se trouve là avec la sainte Vierge

pour le consoler, si elle ne peut le défendre, et brave intrépi-

dement les railleries et les insultes de tout le peuple. Lorsqu'il

a rendu le dernier soupir, elle achètedes parfums pour embau-

mer son corps ; et, la nuitmême, elle s'empresse si fort d'aller

lui rendre ce pieux devoir, qu'elle arrive au tombeau au lever

du soleil . Les apôtres viennent à leur tour, et, n'y trouvant

point Jésus, ils s'en retournent ; mais Marie demeure : l'amour

iaretient ; et, inconsolable, elle demande son bon Maître et

* Maria Magdalene venit mane, cum adhuc tenebræ essent, ad monumentum.

(Joan. ,xx, 1.)

•Maria autem stabat ad monumentum foris , plorans . (Joan., xx, 11.)



SAINT JACQUES LE MAJEUR . 415

aux hommes et aux anges . On a retiré d'ici mon Maître, dit-

elle : dites-moi où on l'a mis , afin que j'aille l'enlever¹. Se

peut-il un amour plus généreux ? Enfin Jésus se montre à elle :

elle se jette à ses pieds et ne voudrait plus s'en séparer ; mais

Jésus la charge d'aller annoncer sa résurrection aux apôtres,

et elle sacrifie la douceur de cette entrevue à l'obéissance.

Après la Pentecôte, son généreux amour fait plus encore: elle

part avec Lazare son frère, avec Marthe sa sœur, pour évangé-

liser les Gaules ; elle les évangélise par ses paroles, plus encore

par ses exemples, menant une vie de mortification et de péni-

sence, couchant sur la dure, passant en prières une partiedes

jours et des nuits, et n'ayant pour asile qu'unegrotte dans un

rocher, connue encore aujourd'hui sous le nom de la Sainte

Baume. Qu'un amour si généreux confond hautement notre

lâcheté, qui veut jouir sans jamais souffrir, vivre à son aise

sans jamais se gêner ! Non, ce n'est pas là aimer.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

25 JUILLET

FÊTE DE SAINT JACQUES LE MAJEUR

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur saint Jacques, et nous remar-

querons en lui deux ambitions bien différentes : l'unevicieuse,

l'autre honorable et sainte.-Nous prendrons ensuitela résolu-

tion : 1º de ne point écouter l'amour-propre, qui nous porte à

nous faire valoir et à nous élever ; 2º de n'avoir d'autre ambi-

tion ici-bas que de souffrir, vivre et mourir comme Jésus-Christ

et pour Jésus-Christ. Notre bouquet spirituel sera la parole du

*Tulerunt Dominum meum; et nescio ubi posuerunt eum. (Joan., xx, 13. ) Do-

mine, si tu sustulisti eum, dicito mihi ubi posuisti eum; et ego eum tollam .

(Ibid. , 15.)



416 26 JUILLET.

Psalmiste : Qu'il est enivrant, qu'il est beau, le ealice que

Dieu nous présente à boire¹ !

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Notre-Seigneur appelant à l'apostolat saint Jacques

leMajeur, son cousin germain, frère aîné de saint Jean l'Évan-

géliste, fils de Zébédée et de Salomé, et le privilégiant en plu-

sieurs rencontres, spécialement au Thabor, où il le rendit té-

moin de sa transfiguration. Remercions Notre-Seigneur de tout

ce qu'il a fait pour cet apôtre, et instruisons-nous en étu-

diant le bien et le mal qui ont signalé la vie de cet heureux

disciple.

PREMIER POINT.

Ambition vicieuse de saint Jacques .

C'était dans la nation juive un préjugé universellement ré-

pandu, que le Messie fonderait sur la terre un royaume tem-

porel. La mère de Jacques s'en était souvent entretenue avec

lui et avec saint Jean son frère ; et, suivant les inspirations de

l'amour maternel, naturellement ambitieux lorsqu'il s'agit de

l'avenir d'enfants bien-aimés, elle vint avec eux trouver Jésus-

Christ, et lui dit : Maître, ordonnez que mes deux fils ici pré-

sents soient assis dans votre royaume, l'un àvotre droite, l'autre

à votre gauche. Et le Sauveur fit aux deux disciples, dont cette

femme n'était que l'organe, cette belle réponse, bien digne de

nos méditations : Vous ne comprenez pas ceque vous de-

mandez . Que cette parole est véritable ! Non, mon Dieu, qui

demande à s'élever necomprend pas ce qu'il demande : 1º parce

que vouloir sortir de sa condition n'est point chose raison-

nable : une pareille prétention, si elle se généralisait, boule-

verserait toute la société ; 2º parce que chacun doit respecter

l'ordre de la Providence : on manque à Dieu quand on veut en

•Calix meus inebrians quam præclarus est ! (Ps. 711, 5.)

•Nescitis quid petatis. (Matth., xx, 22.)



SAINT JACQUES LE MAJEUR. 417

sortir, et l'on ne peut compter sur son assistance qu'autant

qu'on est là où elle nous veut; 3º parce que c'est une erreur

de croire qu'on sera mieux là où l'on n'est pas : une telle ima-

gination n'engendre que le malheur et le mécontentement ;

4º parce que là où les positions sont plus élevées, la respon-

sabilité est plus grande, l'amour-propre plus fort, l'orgueil

plus superbe, les dangers plus nombreux ; 5º parce que placer

son ambition sur la terre n'est pas digne de l'homme : il faut

porter ses vues plus haut et les élever jusqu'au ciel. Mon fils,

disait le roi Philippe à Alexandre, mon royaume est trop petit

pour vous : étendez plus loin votre grand cœur. Et nous, chré-

tiens, nous devons nous dire à nous-mêmes : La terre est trop

basse pour nous ; n'attachons pas à la boueun cœur fait pour le

ciel . Mon fils, disait saint Ignace à Xavier épris du monde, soyez

ambitieux , à la bonne heure ! mais n'ayez pas une ambition si

basse, qui se contente d'honneurs périssables ; n'aspirez qu'aux

honneurs immortels du paradis ; aimez la gloire, à la bonne

heure ! mais la gloire qui ne passe pas comme la fumée, la gloire

solide du royaume des cieux. Sondons ici notre cœur : ces sen-

timents sont-ils les nôtres ?

SECOND POINT.

Ambition sainte et honorable de saint Jacques.

Jésus-Christ, élevant du royaume de la terre au royaume des

cieux la pensée de ses apôtres, leur dit : Pour arriver à mon

royaume, il faut boire le calice de souffrances et d'amertume

que je boirai moi-même : le pouvez-vous ?- Oui, Seigneur, ré-

pondent- ils, nous le pouvons¹; et dès lors une nouvelle et

sainte ambition s'empare d'eux, celle de suivre pauvres un Dieu

pauvre, de l'accompagner dans ses voyages, de travailler le

jour, de veiller et de prier la nuit, de porter sans cesse la croix ;

de s'oublier, de se mépriser et de tout sacrifier pour l'Évangile.

La vie de saint Jacques, en effet, raconte saint Épiphane, était

très-austère, et son zèle pour la conversion des Juifs et des in-

•Possumus. (Matth . , xx, 22.)



418 31 JUILLET.

fidèles ne connaissait point de bornes. Il fut le premier des

apôtres à mourir pour Jésus-Christ, lepremier d'entre eux qui

ait teint de son sang la ville sainte. Il convertit son bourreau

en l'embrassant; et sa mort, donnant occasion à la dispersion

des apôtres, amena la prédication de l'Évangile par toute la

terre . O sainte ambition! vous fûtes satisfaite : vous bûtes le ca-

lice jusqu'à ladernière goutte ; et, comme le Psalmiste, vous

en savourâtes avec joie les délices, en disant avec lui : Que

mon calice est beau! qu'il est enivrant¹ ! Apprenons de là où

il faut placer notre ambition.

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus .

31 JUILLET

FÊTE DE SAINT IGNACE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur saint Ignace, et nous verrons

avec quel zèle il a travaillé : 1º à se sanctifier ; 2º à sanctifier

les autres.-Nous prendrons ensuitela résolution : 1ºd'exami-

ner les attaches qui pourraient rester encore dans notre cœur,

et de les rompre avec générosité; 2º de veiller sur nos inten-

tions, pour ne rien faire par habitude et routine, ou par mo-

tifs humains, mais de tout rapporter à la plus grande gloire

deDieu; 3º de porter le prochain aubien par nos exemples, et,

quand nous le pouvons, par nos paroles. Notre bouquet spiri-

tuel sera la devise de saint Ignace : Ala plus grande gloire de

Dieu .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ apportant du ciel en terre le feu sacré

et en embrasant le cœur de saint Ignace . Admirons le chan-

• Calix meus inebrians quam præclarus est! (Ps. XXII, 5.)

*Admajorem Dei gloriam,

•Ignemveni mittere interram, et quid volo nisi ut accendatur ? (Luc. , xn, 49.)



SAINT IGNACE. 419

gement merveilleux qu'il a opéré en ce grand saint, et prions-

le de nous changer de même.

PREMIER POINT .

Zèle de saint Ignace pour se sanctifier.

Quiconque aspire à la sainteté doit faire mourir en lui la

nature viciée par le péché d'origine, et se remplir du saint

amour. C'est ceque comprit admirablement saint Ignace.-1° Il

fit mourir en lui la nature. Un jour qu'il lisait la Viedes Saints,

la grâce lui dit au cœur : Faites comme ces saints dont vous

lisez la vie : quittez le monde, ses espérances, ses biens et sa

gloire; mais surtout quittez vous vous-même. A l'instant il dit

adieu au monde, qui jusqu'alors avait été son idole ; il renonce

àl'amour de ses sens, qu'il avait flattés jusque-là par une vie

de plaisirs et de jouissances; il se condamne aux privations et

aux rigueurs de la pénitence, échange le luxe de ses habits

contre les haillons d'un pauvre ; et, renfermé dans la grotte de

Manrèse, sans autre lit que la terre nue, sans autre nourriture

que le pain et l'eau, il meurtrit sa chair par de rudes disci-

plines. Si, plus tard, il épargne à son corps les austérités, pour

en employer les forces à la plus grande gloire de Dieu, il y

supplée par cette austère modestie qui, en réglant le maintien,

la démarche, le regard, conserve l'âme dans un saint recueil-

lement. En même temps il renonce à ses inclinations : de la

magnificence et de la délicatesse des cours, il passe dans les

hôpitaux, se dévoue au soin de toutes les misères humaines,

même les plus dégoûtantes, et se fait le serviteur de tous, lui

qui jusqu'alors n'avait su que commander et parler enmaître.

Il renonce à son humeur : lui qui était vif et colère par nature,

plus vif encore et plus emporté par l'habitude des armes, de-

vient doux comme un agneau, patient comme Jésus-Christ,

jusque-làque les traitements les plus indignes,dont la pensée

seule l'eût fait frémir autrefois, font maintenant ses délices et

l'objet de ses vœux. Il renonce à son amour-propre : non con-

tent de cacher la splendeur de sa naissance sous des habits

grossiers, les grâces de sa politesse sous un extérieur négligé,



420 31 JUILLET

les lumières de son esprit sous une stupidité affectée, il re-

cueille comme une bonne fortune les mépris et les insultes, et

triomphe quand on le jette dans les fers comme un malfaiteur.

Il renonce enfin à toute attache, jusqu'à pouvoir dire : Je ne

vois rien sur la terre dont la perte puisse troubler la paix de

mon âme. 2º Son cœur, ainsi vide de tout ce qui n'est pas

Dieu, se remplit alors tellement de Dieu, qu'il ne respire plus

ici-bas rien autre chose que le saint amour. Toutes les créa-

tures lui rappellent Dieu si parfaitement, que la seule vue d'une

fleur le fait tomber en extase, et que, considérées endehors de

Dieu , elles lui sont insipides¹. Cependant il lui semble qu'il

n'aime point encore assez, et il demande à Dieu son amour, lui

sacrifiant tout le reste pour un si grand bien . Il est exaucé :

des flammes toutes nouvelles d'amour le consument, le font

tomber en défaillance, tirent de ses yeux des torrents de lar-

mes, le tiennent dans une union habituelle avec Dieu, dans un

abandon sans réserve à la divine volonté, dans une horreur si

grande du moindre déplaisir de Dieu, qu'il lui semble que dans

l'enfer son plus grand supplice serait de voir que Dieu n'y est

pas aimé; enfin, dans une attention constante àtout faire, tout

dire et tout penser à la plus grande gloire de Dieu5.

SECOND POINT.

Zèle de saint Ignace pour sanctifier les autres .

Ce n'est pas assez, disait-il, que je serve le Seigneur ; il faut

que tous les cœurs l'aiment, que toutes les langues le bénis-

sent . Du fond de sa grotte de Manrèse, il voit un monde à ré-

former, un autre monde à évangéliser, l'Europe qui va perdre

la foi, l'Amérique et les Indes qui ne l'ont pas encore ; et,

embrassant tout l'univers dans son zèle, il commence par com-

poser et répandre ce livre des Exercices spirituels qui a con-

verti plus d'âmes qu'il ne contient de lettres; puis il vient à

4Quam sordet tellus, cum cælum aspicio I

• Da amorem, et dives sum satis.

•Ad majorem Dei gloriam. :



SAINT DOMINIQUE. 421

Paris se confondre avec les enfants, pour faire ses études, né-

gligées jusqu'alors , mais nécessaires à son dessein . Là il fonde

la Compagnie de Jésus, foyer de tant de docteurs et d'apôtres,

de tant d'évangélistes et de martyrs. Général de cette nouvelle

armée, il envoie ces soldats de Jésus-Christ dans toutes les par-

ties du monde, tandis que lui, tout en gouvernant ce grand

corps du centre de la catholicité, instruit les ignorants, caté-

chise les petits et les pauvres, ramène les pécheurs, embrasse

tous les genres de bien, et se dévoue jusqu'à se jeter un jour

dans un étang glacé pour toucher une âme qui allait se perdre ;

jusqu'à risquer même son salut éternel, s'il l'eût fallu : car,

disait-il, j'aimerais mieux rester sur la terre, incertain de mon

salut, que d'entrer à l'instant en paradis, si par là je pouvais

convertir une âme. Se peut-il plus de zèle pour sanctifier le

prochain? Hélas ! que faisons-nous en comparaison?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

4 AOUT

SAINT DOMINIQUE

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous ferons notre prochaine oraison sur saint Dominique,

dont nous célébrerons demain la fête. Nous admirerons en ce

grand saint trois genres d'apostolat : l'apostolat de la prière,

l'apostolat de l'exemple et l'apostolatde la parole.-Nous pren-

drons ensuite la résolution : 1º de prier avec plus de ferveur

pour la conversion des pécheurs, les besoins de l'Église et de

la France; 2º de ne donner partout que de bons exemples qui

portent les cœurs à Dieu. Notre bouquet spirituel sera le mot

de saint Jacques : Priez les uns pour les autres, afin que vous

vous sauviez. Car la prière du juste est très-puissante devant

Dieu1.

* Orate pro invicem ut salvemini : multum enim valet deprecatio justi assidua.

(Jac.,v, 16.)

Μ. Η. - Т. II. 24



122 4 AOUT.

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons Jésus-Christ toujours attentif aux besoins de l'Église,

suscitant dans le treizième siècle saint Dominique pour la dé-

fendre contre les ravages de l'hérésie qui désolait le midi de

la France et contre les mauvaises passions qui couvraient le

monde de scandales . Admirons la fidélité de saint Dominique

àrépondre à sa vocation. Non-seulement il rétablit la foi et

les bonnes mœurs partout où il porte ses pas, mais il fonde

une société d'apôtres qui iront à travers tous les siècles por-

ter l'Évangile jusqu'aux extrémités de la terre. Considérons

bien surtout le triple apostolat par lequel il fait toutes ces

grandes œuvres : l'apostolat de la prière, l'apostolat de l'exem-

ple et l'apostolat de la parole. Bénissons Jésus-Christ de tant

de biens faits à l'Église par saint Dominique; félicitons-en

saint Dominique lui-même, apôtre et fondateur d'une société

d'apôtres.

PREMIER POINT .

Saint Dominique a été un des plus beauxmodèles de l'apo-

stolat de la prière.

L'apostolat de la prière consiste à appeler par des prières

ferventes les bénédictions du ciel sur les pécheurs à convertir,

sur les maux de l'Église à réparer, sur toutes les calamités à

conjurer, sur toutes les bonnes œuvres à faire et à poursuivre.

Cet apostolat a quatre caractères remarquables : 1º il est pos-

sible à tous, puisque tous peuvent prier; 2º il est à l'abri de tout

danger d'amour-propre, puisque tout se passe en secret entre

Dieu et l'âme; 3º il est la condition nécessaire de tout succès,

puisque sans l'intervention de Dieu la parole humaine ne peut

produire aucun fruit ; 4º il est un moyen assuré de succès,

puisque la prière bien faite est toute-puissante sur le cœur de

Dieu, et que souvent certaines conversions dont le monde fait

honneurau prédicateur ne sont que l'ouvrage d'une bonne âme

inconnue qui prie dans le secret. Pénétré de ces saintes pen-

sées, saint Dominique fit de toute sa vie une vie de prières. Dès



SAINT DOMINIQUE. 423

sa première jeunesse il priait le jour, il priait la nuit. Élevé au

sacerdoce et nommé chanoine de la cathédrale d'Osma, il se

dévoua plus encore à l'apostolat de la prière, et on le vit, dans

sa stalle au chapitre, priant avec la modestie etla ferveur d'un

ange. Envoyé par son évêque dans le midi de la France à la dé-

fense de la religion menacée par les hérétiques, et ne pouvant

se faire entendre par eux, il a recours à son arme ordinaire, il

prie et fait prier avec lui les fidèles par la récitation du chape-

let. Tout cède à cet apostolat nouveau : l'hérésie rend les ar-

mes ; l'ordre, la paix et le bonheur renaissent dans ces provin-

ces désolées .- Dominique, heureux d'un essai si beau, songe

à ériger en ordre religieux les hommes apostoliques qui l'ont aidé

dans sa mission ; le Saint-Siége refuse d'abord son approbation.

Dominique prie : le Saint-Siége érige alors le nouvel ordre, etde

nombreux sujets s'y adjoignent. De Rome, où il venait de rem-

porter une victoire qui allait être si féconde, le nouveau fonda-

teur se répand dans les villes et les campagnes pour y prêcher

l'Évangile, mais toujours sous la sauvegarde de la prière. Dans

ses voyages, il marche seul, séparé de ses compagnons, pour

converser plus à l'aise avec Dieu . Arrivé aux portes des villes, il

tombe à genoux, conjurant Dieu de ne pas envoyer la foudre sur

la ville où va pénétrer un si grand pécheur. Entrédans la ville,

sa première visite est aux églises, pour y adorer le Dieu qui y

habite et lui recommander son ministère. Voilà comme saint

Dominique a rempli l'apostolat de la prière. Comment le rem-

plissons-nous nous-mêmes ? Prions-nous souvent pour la con-

version des pécheurs , pour la France, pour l'Église, pour la so-

ciété tout entière, pour le succès de toutes les saintes œuvres ?

DEUXIÈME POINT.

Saint Dominique a été apôtre par l'apostolat de l'exemple.

Sans parler, nous pouvons tous être des apôtres : un bon

exemple est une prédication . Et ç'a été là un des grands moyens

par lesquels saint Dominique a converti tant d'âmes . Sous

quelque point de vue qu'on l'envisageât , jusque dans les

moindres détails de sa vie publique ou de sa vie privée, dans sa



424 4 AOUT.

manière d'agir, de parler, de prier, jusque dans sa manière de

se tenir , de se nourrir et de se vêtir, partout on reconnaissait

enlui unhomme tout céleste, qui n'avait rien de la terre, un

homme sans autre passion que celle de la gloire de Dieu et du

salut des âmes , qui, nonobstant une naissance illustre et la pos-

session de grands biens, aimait la pauvreté jusqu'à se faire

mendiant pour Jésus-Christ, jusqu'à choisir pour son usage la

plus pauvre tunique de la communauté, après avoir distribué

aux pauvres, avant d'entrer en religion, non-seulement tous

ses biens, mais ses livres mêmes, annotés de sa main avec beau-

coup de travail. On voyait en lui un pénitent qui n'avait d'autre

couche que le bois ou la terre nue, d'autre vêtement intérieur

qu'un rude cilice, qui déchirait sa chair innocente ; on admirait

en lui enfin un Religieux si humble, qu'il recevait les injures

et les opprobres comme choses qui lui étaient dues; si mo-

deste dans toute sa tenue que son visage, comme tout resplen-

dissant d'un rayon de la divine majesté, inspirait à tousune

vénération profonde ; si recueilli surtout dans la prière, qu'on ne

pouvait le voir sans en être saisi ; toujours abîmé de respect de-

vant les grandeurs de Dieu, tantôt les yeux baissés, le corps

immobile, tantôt les bras étendus d'admiration, comme un

homme ravi en extase. Or tout cet ensemble formait une élo-

quente prédication, qui touchait et convertissait. Voilà un

homme de Dieu, se disait-on ; et personne ne pouvait tenir

contre un tel exemple. Rentrons ici en nous-mêmes : est-ce

ainsi que nous exerçons l'apostolat de l'exemple ? tout, en

nous, édifie-t-il , à la maison, à l'église, en société, partout où

nous sommes ?

TROISIÈME POINT.

Saint Dominique a exercé l'apostolat de la parole.

La première condition pour bien remplir ce genre d'aposto-

lat, c'est de brûler au dedans du feu sacré du zèle, de telle

sorte que la bouche ne parle vraiment que de l'abondance du

cœur. Or tel était éminement saint Dominique ; et Dieu se

plut plusieurs fois à le révéler au monde, tantôt enfaisant briller



SAINT LAURENT. 425

au-dessus de sa tête une auréole de gloire, tantôt en élevant son

corps de terre, comme si la flamme, qui tend toujours enhaut,

eût voulu enlever au paradis ce corps si pur avec sa sainte âme.

Tous les jours cevéritable apôtre pleurait sur les péchésde la terre

et faisait monter au ciel, commeun cri de détresse, ces accents

desa charitédésolée : Seigneur,ayez pitiédespauvrespécheurs :

que deviendront-ils s'ils ne se convertissent ? Alors, possédé

d'une sainte passion pour la gloire de Dieu et le salut des

âmes, il paraissait en chaire comme Moïse descendant du Sinaï;

et de sa bouche sortaient des paroles enflammées qui convertis-

saient les cœurs . De la chaire il se répandait dans les maisons,

dans les champs, sur les routes, près de la couche des malades,

parlant à tous de Dieu et du salut. Il se rencontrait des hom-

mes pervers qui répondaient à tant de zèle par des insultes , lui

jetaient de laboue ou lui crachaient au visage ; et il n'en con-

tinuait pas moins son apostolat. Ils menaçaientde le tuer : Ah!ré-

pondait-il, je ne mérite pas une si belle mort ; et ilpoursuivait

le cours de ses prédications en Italie, en France, en Espagne .

C'était l'apôtre infatigable : toutefois il lui semblait qu'il ne fai-

sait rien encore ; et, pour suppléer au peu qu'il faisait à songré,

il créa l'ordre des frères prêcheurs, qui devaient aller par tout

l'univers porter la Croix et l'Évangile. Qu'est notre zèle pour

Dieu et pour les âmes, comparé au zèle de saint Dominique ?

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

10 AOUT

FÊTE DE SAINT LAURENT

SOMMAIRE POUR LA VEILLE AU SOIR

Nous méditerons demain sur cet illustre martyr, et nous ver-

rons : 1º ce qu'a fait saint Laurent pour Jésus-Christ ; 2° ce

que nous devons faire à son exemple. - Nous prendrons en-

suite la résolution : 1º de nous encourager à croître tous les

jours dans l'amour divin, qui seul peut nous donner le cou-

rage du devoir en toute circonstance ; 2° d'être disposé à mou-

rir plutôt que d'offenser Dieu, et de souffrir dans l'esprit du

1

24.



426 10 AOUT

martyre toutes les peines de la vie;3º de nous prononcer tou-

jours pour la religion et l'Église, sans aucun respect humain.

Notre bouquet spirituel sera la parole de Notre-Seigneur dans

l'Évangile : Le Fils de l'homme rougira devant son Père de

celui qui aura rougi de lui et de ses enseignements devant les

hommes .

MÉDITATION POUR LE MATIN

Adorons la puisance de la grâce communiquant à saint Lau-

rent le courage surhumain de faire et de souffrir tout ce qu'il a

fait et souffert pour Jésus-Christ. Rendons-en à Dieu nos louan-

ges et nos actions de grâces, en disant avec le Psalmiste : Dieu

est admirable dans ses saints .

PREMIER POINT.

Ce que saint Laurent a fait pour Jésus-Christ.

Saint Laurent, un des plus illustres martyrs de l'Église de

Rome, remplissait auprès du pape saint Sixte les fonctions de

diacre, lorsque, le 2 août 258, ce saint pontife fut arrêté et

conduit au martyre. Affligé de ne pas mourir avec son évêque

pour Jésus-Christ, il va le trouver : « Eh ! où allez-vous , mon

« père, sans votre fils ? lui dit-il avec larmes et soupirs ; sera-t-il

<dit que vous montiez sur l'échafaud sans votre diacre, vous

«qui jamais ne montiez sans lui à l'autel? En quoi donc ai-je

« eu le malheur de vous déplaire? Éprouvez, saint père,

« éprouvez si vous vous êtes trompé dans le choix que vous

◄ avez fait de moi ; si, chargé par vous de la dispensation du

◄ sang de Jésus-Christ, je suis assez lâche pour lui refuser

« le mien . » Paroles qui nous rappellent l'usage de ces temps,

de faire distribuer par les diacres la sainte communion aux

fidèles, en même temps que les aumônes aux pauvres. Le saint

vieillard, pour consoler ce fervent lévite, lui répond que dans

trois jours il le suivra par un martyre plus éclatant et à jamais

mémorable. Saint Laurent, recevant cette réponse commeune

* Qui me erubuerit et meos sermones, hunc Filius hominis erubescet. (Luc.,

κ,26.)

•Mirabilis Deus in sanctis suis. (Ps. LXVII, 56.)

•Experire utrum idoneum ministrum elegeris, cui commisisti Dominici san-

guinis dispensationem .



SAINT LAURENT. 427

prédiction certaine de son martyre, se hâte de distribuer aux

pauvres ce qu'il avait des biens de l'Église, vend même les

vases sacrés et leur endonne le prix. Le juge païen, non moins

avare que cruel, lui demande où sont les trésors de l'Église.

« Les voilà! lui dit saint Laurent en lui montrant les pauvres

« qu'il avait rassemblés ; ce sont là les plus grandes richesses

« de l'Église. » Irrité de cette réponse, qui frustrait sa cupi-

dité, le juge lui fait déchirer le corps à coups de fouet, puis le

fait étendre sur un gril au-dessous duquel étaient des charbons

assez ardents pour brûler, mais aussi assez peu enflammés pour

brûler lentement et faire souffrir plus longtemps le martyr.

Saint Laurent , d'un cœur plein dejoie, s'étend sur cette cou-

che horrible ; il y demeure avec un visage serein, en bénissant

Dieu , et quand un côté est brûlé, il invite le tyran à le tour-

ner de l'autre côté. Ah ! dit saint Léon, c'est que le feu de

l'amour divin, qui brûlait au dedans , était plus ardent que le

feu qui brûlait au dehors .- 0 amour, que vous êtes admira-

ble! O feu sacré ! consumez-nous. Saint Laurent est invincible

à la douleur, parce que vous le remplissez ; et nous, nous som-

mes si lâches, la moindre difficulté nous arrête, parce que nous

n'aimons point assez.

SECOND POINT .

Ce que nous devons faire pour Jésus-Christ, à l'exemple

de saint Laurent.

Nous devons d'abord nous détacher de tout, comme ce saint

diacre, qui commença par donner aux pauvres tout cequ'il avait.

Faisons-nous pour les pauvres tout ce que nous devons ? Les

aimons-nous comme saint Laurent, et pourvoyons-nous à leurs

besoins selon la mesure de nos ressources ? Ne sommes-nous

pas de ceux qui thésaurisent, et qui, comme le mauvais riche,

laissent le pauvre manquer du nécessaire ? Non content de

donner ses biens à Dieu dans la personne des pauvres , saint

• Gratias tibi ago, Domine.

-

• Superari charitas Christi flamma non potuit ; segnior fuit ignis qui foris

ussit quam qui intus accendit.



428 10 AOUT.

Laurent lui donne son sang par le martyre. Nous ne sommes

pas appelés à tant de bonheur, mais au moins nous devons

vivre dans l'esprit du martyre : c'est-à-dire être disposés à mou-

rir plutôt que d'offenser Dieu ; à mortifier notre chair et nos

passions ; à souffrir en patience les misèresde cette vie, les pei-

nes de notre état, les injures, les calomnies, les persécutions ; à

prendre en toute circonstance la cause de la religion ; à la prê-

cher par nos exemples comme par nos paroles ; à ne tenir aucun

compte du respect humain, ni jamais rougir de ce qui est pour

nous un devoir. C'est ainsi qu'on est martyr dans la paix de

l'Église, et ce martyre est de précepte pour tout chrétien. Exa-

minons comment nous nous en acquittons .

Résolutions et bouquet spirituel comme ci-dessus.

FIN DU TOME DEUXIÈNE.



TABLE DES MATIÈRES

DU DEUXIÈME VOLUME

PRIÈRES DU MATIN ET DU SOIR....... ...

..

... ...

Dimanche de la Passion.- Combien Jésus crucifié nous aime. 1•

Lundi.

Mardi.

Combien nous devons aimer Jésus crucifié

La croix salut et consolation du chrétien .

Mercredi. La croix force et gloire du chrétien..

5•

7
• •

11

Jeudi . - La croix science du chrétien . 14
• • •

Vendredi.- Compassion de la sainte Vierge. 17

Samedi . La croix, science du chrétien. 20• •
•

Dimanche des Rameaux-Entrée triomphante de Jésus à Jérusalem. 24

Lundi saint . Ceque Jésus-Christ souffrit de ses apôtres . 27

Mardi saint. - Ce qu'il souffrit de ses ennemis . 31

Mercredi saint. - Jésus au Calvaire. 33

Jeudi saint . - Institution de l'Eucharistie et du sacerdoce.. 36

Vendredi saint .- Amour et conversion. 39•

Samedi saint . - Sépulture du Sauveur et sa descente aux limbes. 42

JourdePâques.-La résurrection, triomple de la Foi et de l'Espérance. 45

Lundi.- Les disciples d'Emmaüs..
49

Mardi .- Apparition aux apôtres rassemblés . 53..

Mercredi. - Apparition au bord de la mer de Tibériade. 57

Jeudi. - Apparition à Marie-Madeleine. 60

Vendredi .- Apparition sur une montagne de Galilée
64

..

Lundi .

Samedi.- Apparition aux saintes femmes et aux apôtres.

Dimanche de Quasimodo.- Paix intérieure.

Obstacle à la paix : l'activité naturelle.

Mardi .- Autres obstacles : la préoccupation et le découragement.

Mercredi . - Autres obstacles : la vaine joie et la mauvaise tristesse .

Jeudi.
Autres obstacles : les tentations et les scrupules .

67

70

74

77

79

82
....



430 TABLE DES MATIÈRES .

•

Vendredi. Moyens d'avoir la paix : l'humilité et le renoncement à

la vie sensuelle . 85•

..

Samedi. - Autre moyen d'avoir la paix : la conformité à la volonté

deDieu... 87

Deuxième Dimanche après Pâques.-Jésus bon Pasteur .

Lundi.

90

Jésus bon Pasteur nous défend et nous guérit. 93

Mardi . Comment il nous nourrit. 97
•

Mercredi, - Devoir de l'étudier et de le connaître . 99

Jeudi .- Devoir de suivre ses traces . 102
•

Vendredi.-Devoir de lui parler et de l'écouter.
105

•

Samedi. -- Les trois vertusdes brebis du bon Pasteur 107
• •

Troisième Dimanche après Pâques .- Les souffrances et épreuves de

lavie. 110
•

lundi.-Vie intérieure de Notre-Seigneur . 113

Mardi . Principes de lavieintérieure.
116

Mercredi.- Obligation de la vie intérieure . 119

Jeudi .-Excellence de la vie intérieure. 121

Vendredi. -Bonheur de la vie intérieure . 124

Samedi.
Moyens d'acquérir la vie intérieure...

127

Causes des sécheresses .

Quatrième Dimanche.-Les sécheresses spirituelles .

Lundi ,

130•

134
•

Mardi .- Conduiteà tenir dans les sécheresses . 136
•

•

Mercredi.- Autres règles de conduite dans les sécheresses.
139

Jeudi .- Avantages à tirer des sécheresses . 142

Vendredi . - Autres avantages des sécheresses . 144

Samedi.- Autres avantages des sécheresses.

CinquièmeDimanche.-Humilité et respect dans la prière..

Lundi des Rogations . Confiance en Dieu dans la prière.

Mardi des Rogations.- Ferveuret persévérance dans la prière.

147
•

150

154
• .

157
•

Mercredi des Rogations.-Défauts de nos prières..
160•

Jeudi.-Ascension. 163

Vendredi. Détachement et sainteté. 167
•

Samedi . Solitude intérieure. 169

Dimanche dans l'Octave de l'Ascension .

intérieure.. •

Lundi.

Mardi.

Dons d'intelligence et de science.

Don de conseil .

Mercredi. -Don de sagesse.

Jeudi.- Don de piété.

Avantagesde la solitude

173
• •

176
•

179
•

183

186

Vendredi .- Don de crainte. 189

Samedi . -Don de force. 191
. .. •

•

Saint jour de la Pentecôte.- Descente du Saint-Esprit .
195

Lundi .- Devoirs envers le Saint-Esprit.
198

Mardi.-Vie des premiers chrétiens .
201

•

Mercredi .- Action de l'Esprit-Saint en nous.
204

•

Jeudi .- Fidélité à la conduitede l'Esprit-Saint.
207

•

Vendredi .- Infidélité à la grâce. 210
•



TABLE DES MATIÈRES. 431

Samedi . L'âme infidèle et l'âme fidèle. 213..... ...

Dimanche de la Trinité.- Mystère de la Trinité charme de la Foi . 215
Lundi. La Trinité charme de l'espérance et de l'amour.

• • • 219

Mardi, Culte de la sainte Trinité . 222•

Mercredi.- Signe de croix et charité . 226
•

Jeudi de la Fête-Dieu. L'Eucharistie .. • • • 228•

Vendredi. - L'Eucharistie mystère de sagesse, puissance et géné-

rosité .
• ..

•
• 239•

Samedi .- L'Eucharistie modèle de nos devoirs envers Dieu .
236

•

Deuxième Dimanche après la Pentecôte.- L'Eucharistie modèle de

nos devoirs envers le prochain et nous-mêmes.

Lundi. - L'Eucharistie gloire et trésor du chrétien..

Mardi. L'Eucharistie force et consolation du chrétien.

•
• • 239

241

244•

Mercredi,- Respect dû à l'Eucharistie. • • 247• • •

Jeudi . - Amour dû à l'Eucharistie .
• 250

Vendredi.- La Messe hommage d'estime rendu à Dieu..

Samedi. Combien l'estime de Dieu est utile à l'âme.

Troisième Dimanche- Salut des âmes .

Lundi . - LaMesse hommage de respect rendu à Dieu..

Mardi .- La Messe hommage de soumission rendu à Dieu .

Mercredi. - La Messe hommage d'action de grâces .

253

256

• • 259

262
•

•

• 265

268• •

Jeudi.-La Messe hommage d'expiation . 271• •

Vendredi.- La Messe hommage de prière..

Samedi.-Zèle pour entendre ou dire la Messe.

Quatrième dimanche. - Du progrès dans les vertus.

Lundi .- Occupations de l'âme pendant la sainte Messe..

Mardi.-Vertus qu'il faut apporter au saint Sacrifice.

Mercredi .- Communion sacramentelle et spirituelle.

274
.. •

•

276• • •

279
•

282• •

285•

288•

•

Jeudi.- Préparation à la communion. • 291

Vendredi.- Dispositions à la communion. .. 293

Samedi.-De l'action de grâces après la communion . 296• •
•

Cinquième Dimanche.-Caractères de la vraie et solide vertu. 299•

Lundi. De la communion fréquente. 302• •

Mardi. Visites au saint Sacrement . 305•

Mercredi. - Manière de faire les visites au saint Sacrement . 308•

Jeudi.- Désir de la vie parfaite . 311•

Vendredi . Excellence de ce désir . 314• ..

Samedi.- Toujours tendre à mieux vivre.
317

•

Sixième Dimanche.- L'abandon à la Providence. 320•

Lundi .- Tendre au plus parfait.
323

• •

Mardi.-Importancedes petites choses. 325•
•

Mercredi.- La perfection des actions ordinaires. 329• •

Jeudi . Manière de bien faire les actions ordinaires . 331•

Vendredi.- La pureté d'intention.
• 333•

Samedi . Faire tout sous l'œil de Dieu et en vue de Jésus-Christ . 336

Septième dimanche.-Les bonnes œuvres. 339•
.. • •

Lundi .-De l'action présente et du jour présent. 342..



432
TABLE DES MATIÈRES.

Mardi.-Faire chaque action comme si ce devait être la dernière

delavie.
344

Mercredi.-Fairechaque action en vuedujugement et de l'éternité. 347

Jeudi.- Aimer, moyen de bien faire toutes choses. .
349

• • •

Vendredi. Règlement de vie.
352

..
•

Samedi . Le lever .
354

SAINTS DONT LES FÈTES, PLACÉES A JOUR FIXE, NE SUIVENT PAS L'ORDRE

VARIABLE DE LA LITURGIE.

25 avril.- Saint Marc . •

30 avril. -Mois de Marie.

1ermai.- Saint Philippe et saint Jacques .

3 mai.-Invention de la sainte Croix .

Sacré-Cœur.

Id.

Id.

11juin.

21juin.

- Saint Barnabé..

Saint Louisde Gonzague. •

24juin. Saint Jean-Baptiste .

29 juin. - Saint Pierre.

30juin.-
Saint Paul .

2juillet. -La Visitation . •

• • • •

19juillet. Saint Vincent de Paul . •

Id. Id.

Id. - Id..

22juillet.
- Sainte Madeleine.. •

25 juillet.-

31juillet.

Saint Jacques le Majeur.

4 août.- Saint Dominique..

Saint Ignace . , •

10 août.- Saint Laurent.

•

351

360

364

366

369

373

316
•

380
•

383
•

386

590
• •

393
..

397•

400

404

• 408

• 411

415•

418

421
•

425

FIN DE LA TABLE DES MATIÈRES DU TOME DEUXIÈME.

BIBLIOTHECAY

KEGIA

MONACENSIS

336-Paris. Imp. LALOUX fils et GUILLOT, 7, rue des Canettes.







Lu




	Front Cover
	1er mai - Saint Philippe et saint Jacques 
	juin 
	juin 
	juin 
	Jour de Pâques - La résurrection, triomple de la Foi et de l'Espérance 
	Dimanche de la Trinité - Mystère de la Trinité charme de la Foi 
	Samedi Faire tout sous l'œil de Dieu et en vue de Jésus-Christ 
	336- Paris Imp LALOUX fils et GUILLOT, 7, rue des Canettes 
	Lundi 
	Vendredi Moyens d'avoir la paix: l'humilité et le renoncement 

