




é> 

u  Ottawa, 





MÉDITATIONS 

POUR  TOUS  LES  JOURS  DE  L'ANNÉE 



APPROBATIONS. 

En  vertu  des  pouvoirs  qui  nous  ont  été  communiqués  par  notre 
Révérendissime  Père  Général,  et  vu  le  rapport  favorable  de  deus 

théologiens  de  notre  Congrégation,  chargés  d'examiner  le  livre  intitulé 
Méditations  pour  tous  les  jours  de  l'année,  d'après  la  doctrini 

et  l'esprit  de  saint  Alphonse,  par  le  P.  Bronchain,  nous  en  per 

mettons  l'impression. 

Bruxelles,  6  Janvier,  fête  de  l'Epiphanie,  1892. 

J.  II.  P.  KOCKEROLS,  C.  SS.  R. 
Sup   l'rov.  Belg 

Imprimatur. 

Tornaci,  die  5  Januarii  1892. 

J.  HUBERLAND,  oan.  lib.  cens. 



MÉDITATIONS 
POUR  TOUS  LES  JOURS  DE  L'ANNÉE 

d'après  la  doctrine  et  l'esprit 

DE  SAINT  ALPHONSE-MARIE  DE  LIGUORl 
DOCTEUR   DE    L'ÉGLISE 

A  L'USAGE  DE  TOUTES  LES  AMES  QUI  ASPIRENT  A  LA  PERFECTION 

PRÊTRES,    RELIGIEUX    ET    LAÏQUES 

Par  le  P.  BRONCHAIN,  rédemptoriste 

DIXIEME  EDITION 
Revue  avec  soin  et  enrichie  de  nouvelles  Méditations 

TOME   PREMIER 

(DU  1er  JANVIER  AU  IIIe  DIMANCHE  APRÈS  PAQUES  EXCLUSIVEMENT.) 

PARIS  >4^  LEIPZIG 
LIBRAIRIE  INTERNATIONALE  CATHOL.      I      L.-A.    KITTLER  ,    COMMISSIONNAI 

Rue   Bonaparte,   66  _|  Sternwartenstrasse.  46 

H.  &  L.  CASTERMAN 
ÉDITEURS   PONTIFICAUX,    IMPRIMEURS   DE    L'eVÊCHÉ 

TOURNAI 



TOUS    DROITS   RÉSERVÉS. 

■a  m 



LETTRES  ADRESSÉES  A  L'AUTEUR. 

Nous  ne  pouvons  mieux  faire  apprécier  cet  ouvrage, 

qu'en  citant  ici  les  témoignages  autorisés  de  plusieurs Prêtres  et  Prélats. 

Un  supérieur  d'une  Communauté  religieuse  écrit  à 
l'auteur  : 

-  Je  vous  remercie  de  tout  cœur  :  vous  avez  rendu  un 

service  immense  en  publiant  vos  Méditations.  Elles  sont 

substantielles,  pleines  d'onction,  très  pratiques,  tout  impré- 
gnées de  l'esprit  de  saint  Alphonse.  Nous  nous  en  servons 

pour  nos  méditations  du  matin.  Tous  nos  religieux  en  sont 
très  contents.  » 

«  J'ai  reçu  et  parcouru  les  Méditations  que  vous  avez 
bien  voulu  m'envoyer,  écrit  à  l'auteur  Monseigneur  l'Evêque 
de  Gand.  Tout  ce  que  j'y  ai  vu  est  bien  beau  et  nourri  de 
l'esprit  de  vraie  piété.  Je  vous  remercie  de  ce  présent  et  je 
souhaite  que  votre  livre  produise  les  fruits  salutaires  que 
vous  en  attendez.  Ce  sera  une  céleste  récompense  de  votre 
travail.  » 

Leurs  Grandeurs  Nos  Seigneurs  les  Eveques  de  Tournai, 

de  Liège  et  de  Namur  parlent  à  l'auteur  dans  le  même 
sens  et  s'engagent  à  recommander  son  livre  au  clergé  et 
aux  fidèles  de  leur  diocèse  respectif 



VI  LETTRES  ADRESSÉES  A  L'AUTEUR. 

Mais  il  nous  tarde  de  citer  la  belle  lettré  écrite  sur  le 

même  sujet  par  Sa  Grandeur  Monseigneur  l'Evêque  de 
Valence  (France).  La  voici  tout  entière  : 

«  Valence,  27  Octobre  1887. 

y  Mon  Révérend  Père, 

»  Le  Saint-Esprit  nous  enseigne  que  tous  les  maux  qui 
désolent  la  terre  viennent  de  ce  que  nul  ne  veut  réfléchir. 

Les  saints  nous  disent  que  la  méditation  est  l'aliment  des 
âmes,  leur  lumière,  leur  force  et  leur  salut;  c'est  donc  un 
grand  service  à  rendre  aux  fidèles  que  de  leur  apprendre  à 
méditer,  et  de  leur  rendre  cet  exercice  facile  et  doux. 

»  C'est  ce  que  vous  avez  fait,  mon  Révérend  Père,  avec 
un  zèle  et  une  charité  qui  trouveront  leur  première  récom- 

pense dans  les  fruits  de  sanctification  qu'ils  ne  manqueront 
pas  de  produire. 

»  Vous  inspirant  de  la  doctrine  et  de  l'esprit  de  saint 
Liguori,  vous  avez  publié  des  Méditations  pour  tous  les 
jours  de  Vannée  :  elles  forment  un  traité  complet  des 
vertus  dont  la  pratique  conduit  les  âmes  à  la  perfection. 

»  Vos  entretiens  courts  et  substantiels,  simples  et  pra- 

tiques, pleins  d'onction  et  de  piété,  sont  accessibles  à 
toutes  les  intelligences,  et  leur  fournissent  la  matière  des 
plus  salutaires  réflexions. 

»  Je  vous  remercie  de  m'avoir  adresser  votre  ouvrage 
que  j'ai  parcouru  avec  le  plus  vif  intérêt.  Je  suis  persuadé 
que  tous  ceux  qui  s'en  serviront  pour  leur  méditation  quo- 

tidienne en  retireront  un  grand  profit,  et  vous  béniront 
de  leur  avoir  aplani  le  chemin  de  la  vie  spirituelle. 

»  Agréez,  mon  Révérend  Père,  avec  l'expression  de  ma 
reconnaissance,  les  vœux  que  je  forme  pour  le  succès  de 

votre  livre,  et  l'hommage  respectueux  de  mon  entier 
dévoûment  en  Notre-Seigneur. 

»  f  Charles,  Ev.  de  Valence.  » 



LETTRES  ADRESSEES  A  L  AUTEUR.  Vil 

Son  Eminence  le  Cardinal-Archevêque  de  Rennes  daigne 

promettre  à  l'auteur  de  faire  elle-même  usage  de  son  livre, 
et  se  félicite  d'avance  du  fruit  qu'elle  en  tirera. 

Pour  compléter  de  si  augustes  témoignages,  ajoutons 
le  remarquable  article  de  la  Nouvelle  Revue  Théologique 

sur  l'ouvrage  qui  nous  occupe. 

«  Le  P.  Bronchain,  y  est-il  dit,  s'est  fait  connaître 
depuis  longtemps  déjà  dans  le  monde  religieux  par  ses 

écrits  dignes  d'être  remarqués  quant  à  la  science  élevée 
qui  les  distingue  et  à  la  piété  bien  entendue  qu'on  retire 
de  leur  lecture.  La  Nouvelle  Revue  Théologique,  à  diffé- 

rentes reprises,  a  donné  de  ses  Œuvres  quelques  comptes 
rendus,  notamment  des  Merveilles  de  la  grâce  sancti- 

fiante, de  VAme  sanctifiée,  et  enfin  des  Méditations,  dont 
la  dernière  édition  parut  en  1883. 

»  L'estimable  auteur  a  aujourd'hui  l'obligeance  de  nous 
soumettre  des  Méditations  qu'il  adresse  à  toutes  les  âmes 
qui  aspirent  à  la  perfection.  Nous  avons  parcouru  cette 

Œuvre  avec  grande  attention  et  disons-le  avec  grande 
édification  ;  aussi  pour  seul  éloge  nous  contenterons-nous 

de  formuler  un  vœu,  c'est  de  voir  bientôt  ces  Méditations 
entre  les  mains  de  tous  nos  confrères. 

»  Nous  ne  connaissons  pas  de  livre  de  méditations  qui 
offre  aux  pieux  lecteurs  une  mine  aussi  riche  à  exploiter. 

Toutes  les  fêtes  de  la  liturgie  Romaine,  l'avent,  le  carême, 
un  grand  nombre  de  dimanches  ordinaires  et  plusieurs 
octaves  solennelles  ont  leur  méditation  particulière.  Cette 

belle  dévotion  si  vivace  aujourd'hui,  le  1er  vendredi  du 
mois,  n'a  pas  été  oubliée,  non  plus  que  la  fête  d'un  très 
grand  nombre  de  saints,  les  plus  célèbres  dans  l'Église 
catholique;  une  méditation  spéciale  leur  est  consacrée. 
Enfin  les  membres  du  clergé,  ainsi  que  les  religieux  et  les 
religieuses,  trouveront  des  méditations  appropriées  à  leur 
vocation. 

r>  L'auteur,  dans  la  préface  de  son  livre,  avertit  le  lec- 



VIII  LETTRES  ADRESSÉES  A  L'AUTEUR. 

teur  en  ces  termes  :  «  Le  développement  de  ces  médi- 

*  tations  est  toujours  suffisant  à  une  oraison  d'une  demi- 
»  heure  ;  il  n'est  pas  non  plus  trop  étendu  et  laisse  au 
"  lecteur  le  temps  de  la  réflexion.  On  y  a  multiplié  les 

»  idées  plus  que  les  mots  ;  mais  on  s'est  efforcé  de  rendre 
"  le  style  onctueux  et  entraînant,  afin  de  mieux  atteindre 

»  le  but  d'une  bonne  méditation,  qui  est  d'exciter  la  fer- 
»  veur  et  d'encourager  l'exercice  des  vertus.1  » 

»  Nous  pensons  qu'il  a  réellement  atteint  son  but  :  soli- 
dité, onction,  applications  pratiques  pleines  de  justesse; 

tout  cela  concourt,  dans  son  livre,  à  éclairer,  à  toucher 
et  à  améliorer  les  cœurs.  Il  est  difficile  de  mieux  parler 
de  Dieu,  de  Jésus,  de  Marie  et  des  Saints  ;  de  porter  plus 
vivement  1  ame  à  aimer  les  mystères  de  la  religion  ;  de  lui 
dévoiler  mieux  les  secrets  de  la  vie  intérieure  et  les  beautés 
de  la  vertu. 

»  Si  nous  ne  craignions  de  blesser  l'humilité  de  l'auteur, 
nous  lui  demanderions  au  prix  de  quelles  méditations  et  de 
quelles  prières  il  est  parvenu  à  faire  découler  de  sa  plume, 

comme  il  l'a  fait,  l'esprit  d'amour,  de  grâce  et  de  vérité. 
Ces  pages  satisferont  aux  désirs  de  tous  ceux  qui  cher- 

chent sincèrement  la  connaissance,  l'amour  et  la  pratique 
de  la  vraie  perfection.  Nous  le  disons  sans  crainte  de  nous 
tromper,  dès  que  ce  remarquable  ouvrage  sera  connu,  on 
le  trouvera  dans  les  mains  de  tous  ceux  qui  méditent.  Les 

prêtres  y  puiseront  chaque  matin  l'esprit  de  foi  et  de  fer- 
veur qui  doit  accompagner  tous  les  actes  de  leur  saint 

ministère;  les  religieux  et  les  religieuses  s'y  retremperont 
chaque  jour  dans  l'amour  de  la  solitude,  du  recueillement 
et  de  l'oraison;  toutes  les  âmes  pieuses  enfin  y  seront 
nourries  du  lait  de  la  doctrine  de  saint  Alphonse,  dont  les 
Écrits  onctueux  et  substantiels  produisent  tous  les  jours 

tant  de  fruits  de  salut  dans  l'Eglise  tout  entière.  » 

(1)  Avertissement, 



PRIÈRES  AVANT  LA  MÉDITATION. 

Veni,  sancte  Spiritus,  reple 
tuorum  corda  fîdelium,  et  tui 
amoris  in  eis  ignem  accende. 

Emitte  spiritumtuum  et  crea- 
buntur.  Et  renovabis  faciem 
terrée. 

Oremus.  —  Deus,  qui  corda 
fîdelium  Sancti  Spiritus  illus- 
tratione  docuisti  :  da  nobis  in 
eodem  Spiritu  recta  saperc  et 
de  ejus  semper  consolatione 

gaudere.  Per  Christum  Dorni- 
num  nostrum.  Amen. 

Venez,  Esprit-Saint,  remplis- 
sez les  cœurs  de  vos  fidèles  et 

embrasez-les  du  feu  de  votre 
amour. —Envoyez  votre  Esprit, 
et  tout  sera  créé  ;  et  vous  renou- 

vellerez la  face  de  la  terre. 

Prions.  —  0  Dieu,  qui  avez 

éclairé  des  splendeurs  de  l'Esprit- 
Saint  les  cœurs  des  fidèles  :  ac- 

cordez-nous de  goûter  dans  le 
môme  Esprit  ce  qui  nous  conduit 

à  vous  et  de  jouir  des  consola- 
tions dont  il  est  la  source.  Par 

Jésus-ChristNotre-Seigneur.  Ainsi 

soit-il. 

Suivent  les  actes  indiqués  page  xm. 

PRIÈRES  APRÈS  LA  MÉDITATION. 

Salve,  Règina,  Mater  miseri- 
eordiae,  vite,  dulcedo  et  spes 
nostra,  salve!  Ad  te  clamamus, 

exules  filii  Evse.  Ad  te  suspira- 
mus,  gementes  et  fientes  in  hac 
lacrymarum  valle.  Eia  ergo, 
Advocata  nostra  !  illos  tuos  mi- 

séricordes oculos  ad  nos  con- 
verte.  Et  Jesum  benedictum 
fructum  ventris  tui  nobis  post 
hocexiliumostende.  Oclemens  ! 
ô  pia  !  o  dulcis  Virgo  Maria  ! 

Salut,  ô  Reine,  Mère  de  miséri- 
corde !  notre  vie,  notre  douceur, 

notre  espérance,  salut!  Pauvres 

enfants  d'Eve,  exilés  de  la  patrie, 
nous  crions  vers  vous  ;  nous  sou- 

pirons vers  vous,  gémissant  et 
pleurant  dans  cette  vallée  de 
larmes.  De  grâce  donc,  ô  notre 
Avocate!  tournez  vers  nous  vos 
regards  si  miséricordieux,  et, 

après  l'exil  de  cette  vie,  montrez- 
nous  Jésus,  le  Fruit  de  vos  entrail- 

les, ô  clémente,  ô  pieuse,  ô  douce 
Vierge  Marie  ! 

Puis  un  Pater  et  un  Ave  aux  intentions  mentionnées  page  xv. 



TABLEAU  DES  VERTUS  ET  DES  PATRONS 

POUR   TOUS   LES   MOIS    DE   L'ANNÉE. 

Mois. Vertus Patrons  :  Les  Apôtres. 

Janvier. La  Foi. S.  Pierre  et  S.  Paul. 

Février. L'Espérance. S.  André. 
Mars. La  Charité  envers  Dieu. S.  Jacques  le  Majeur. 
Avril. La  Charité  eu  vers  le  prochain. S    Jeaa  l'Evangéliste. 
Mai. La  Pauvreté  ou  le  Détachement. S    Thomas. 

Juin. 
La  Pureté  du  corps  et  de  l'âme. S    Jacques  le  Mineur. 

Juillet. L'Obéissance. S.  Philippe. 

Août. L'Humilité  et  la  Douceur. S.  Barthélemi. 
Septembre. La  Mortification S    Matthieu. 
Octobre. Le  Recueillement  intérieur. S    Simon. 
Novembre L'OraisoQ. S.  Thaddée. 
Décembre. L'Abnégation    de    soi-même,    et 

l'amour  de  la  croix. 

S.  Mathias. 

><>ï«=;o«   



AVERTISSEMENT. 

Nous  avons  apporté  de  nouveaux  soins  à  cette  édition 
de  nos  Méditations,  pour  les  rendre  toujours  plus  dignes 
de  la  faveur  avec  laquelle  on  les  a  accueillies.  Aux  per- 

sonnes qui  ne  connaissent  pas  encore  cet  ouvrage,  nous 

dirons  qu'elles  y  trouveront  traité  tout  ce  qui  concerne  la 
vie  intérieure,  les  devoirs  d'état  et  la  solide  vertu.  Toutes 
les  fêtes  de  la  liturgie  romaine,  beaucoup  de  dimanches 

ordinaires,  soixante-dix  à  quatre-vingts  Saints  les  plus 
célèbres  dans  l'Eglise  ont  leurs  méditations  propres.  De 
même  le  premier  vendredi  et  le  vingt-cinquième  jour  de 
chaque  mois;  de  même  encore  plusieurs  octaves  solen- 

nelles, ainsi  que  l'Avent  et  le  Carême.  Ajoutez  à  cela  des 
méditations  spéciales  destinées  aux  prêtres  et  aux  reli- 

gieux, et  vous  aurez  une  idée  de  ce  travail. 

Comme  l'exemple  est  d'ordinaire  plus  entraînant  que  la 
simple  doctrine,  celle-ci  s'y  trouve  de  temps  en  temps  con- firmée par  des  traits  frappants  tirés  de  la  vie  des  Saints 
mais  brièvement  cités  pour  ne  pas  nuire  au  développement 
du  sujet.  Ce  développement,  toujours  suffisant  à  une 

oraison  d'une  demi-heure,  n'est  cependant  pas  trop  étendu et  laisse  au  lecteur  le  temps  de  la  réflexion.  On  y  a  mul- 
tiplié les  idées  et  les  applications  pratiques  plutôt  que  les 

mots,  mais  on  s'est  efforcé  de  rendre  le  style  onctueux  et 
entraînant,  afin  de  mieux  atteindre  le  but  d'une  bonne 



XII  AVERTISSEMENT. 

méditation,  qui  est  d'exciter  la  ferveur  et  d'encourager 
l'exercice  des  vertus. 

Quant  au  plan  d'ensemble,  le  voici  :  Pendant  le  mois  de 

Janvier,  et  depuis  le  premier  Juillet  jusqu'à  la  fin  de 

l'année,  on  a  suivi  l'ordre  des  jours.  Mais  du  premier 

Février  au  trente  Juin  inclusivement,  on  s'est  tenu  à  l'ordre 
des  semaines,  à  cause  des  fêtes  mobiles. 

Comme  le  Carême  ne  commence  pas  toujours  à  la  même 

époque,  il  a  fallu  ajouter  des  Méditations  supplémentaires, 

dont  on  se  servira  en  Février  et  en  Juin,  selon  les  exigences 

de  chaque  année.  (Voyez  l'Avis  qui  précède  le  Dimanche 
de  la  Quinquagésime.) 

Aussi  longtemps  que  nous  suivons  l'ordre  des  semaines 

nous  avons  placé  séparément  les  Méditations  concernant 

les  Fêtes  et  autres  sujets  particuliers. 

L'usage  de  choisir  dans  chacun  des  mois  de  l'année  une 
vertu  spéciale  i  à  pratiquer,  est  recommandé  par  saint 

Alphonse,  ainsi  que  la  préparation  à  la  mort  une  fois  le 

mois.  Nous  en  avons  tenu  compte  dans  la  composition  de 
ce  livre. 

Le  tout  soit  à  la  gloire  de  Dieu  et  pour  la  sanctification 
des  âmes  ! 

(1)  Voyez-en  le  Tableau  page  s. 

-- oOjelc 



MANIÈRE  DE  FAIRE  L'ORAISON  MENTALE 

D  APRES   SAINT   ALPHONSE. 

L'oraison  mentale  contient  trois  parties  :  la  Prépara- 
tion, la  Méditation,  et  la  Conclusion. 

I.    —   LA    PRÉPARATION. 

Elle  consiste  en  trois  Actes  : 

1°  De  Foi  en  la  présence  de  Dieu  : 
Mon  Dieu!  je  crois  que  vous  êtes  ici  présent;  je  vous 

adore  de  tout  mon  cœur. 

2°  D'Humilité  et  de  Contrition  : 
Seigneur!  je  devrais  être  maintenant  en  enfer  pour  mes 

péchés;  ô  Bonté  infinie  !  je  me  repens  de  tout  mon  cœur 
de  vous  avoir  offensée. 

3°  De  Demande  : 

Mon  Dieu  !  pour  l'amour  de  Jésus  et  de  Marie,  éclairez- 

moi  dans  cette  oraison,  et  faites  qu'elle  me  soit  profitable. 
On  adresse  ensuite  un  Ave  Maria  à  la  sainte  Vierge, 

afin  qu'elle  nous  obtienne  les  lumières  dont  nous  avons 
besoin  ;  on  récite  pour  la  même  fin  un  Gloria  Patri,  en 

l'honneur  de  saint  Joseph,  de  son  Ange  Gardien,  et  de  son 
saint  Patron. 

Ces  actes  doivent  se  faire  avec  attention,  mais  briève- 

ment, afin  de  passer  tout  de  suite  à  la  méditation. 



XIV  MANIÈRE  DE  FAIRE  L'ORAISON  MENTALE. 

II.    —    LA    MÉDITATION. 

Pour  la  Méditation,  qu'on  se  serve  toujours  d'un  livre 

au  moins  dans  les  commencements,  en  s' arrêtant  aux  pas- 

sages qui  touchent  le  plus.  Saint  François  de  Sales  dit 

qu'en  cela  il  faut  imiter  les  abeilles,  qui  s'attachent  à  une 
fleur  tant  qu'elles  y  trouvent  du  miel,  et  qui  volent  ensuite 
à  une  autre. 

Les  fruits  de  la  Méditation  sont  de  trois  sortes  :  les 

Affections,  les  Prières,  et  les  Résolutions;  en  cela 

consiste  le  profit  de  l'oraison  mentale.  Ainsi,  quand  vous 
avez  médité  quelque  vérité  et  que  Dieu  a  parlé  à  votre 
cœur,  il  faut  que  vous  parliez  à  Dieu  : 

1°  Par  des  Affections,  c'est-à-dire  par  des  actes  de  foi, 

de  remerciement,  d'humilité,  d'espérance;  mais  surtout 

répétez  les  actes  d'amour  et  de  contrition.  D'après  saint 
Thomas,  tout  acte  d'amour  nous  mérite  la  grâce  de  Dieu 
et  le  paradis  :  Quilïbct  actus  charitatis  meretur  vitam 

œternamA  II  en  est  de  même  de  l'acte  de  contrition. 

Voici  des  exemples  d'actes  d' amour  : 
Mon  Dieu  !  je  vous  aime  par-dessus  toutes  choses.  —  Je 

vous  aime  de  tout  mon  cœur.  —  Je  veux  accomplir  en  tout 

votre  volonté.  —  Je  me  réjouis  de  ce  que  vous  êtes  infini- 
ment heureux. 

Pour  l'acte  de  contrition,  il  suffît  de  dire  : 
Bonté  infinie  !  je  me  repens  de  vous  avoir  offensée  î 

2°  Par  des  Prières  :  en  demandant  à  Dieu  les  lumières 

dont  on  a  besoin,  l'humilité  ou  quelque  autre  vertu,  une 
bonne  mort,  le  salut  éternel,  mais  surtout  son  amour  et 

la  persévérance.  Et  si  votre  âme  se  trouve  dans  une  grande 
aridité,  il  suffit  de  répéter  : 

Mon  Dieu!  secourez-moi.  —  Seigneur  1  ayez  pitiô  de 
moi.  — Mon  Jésus!  miséricorde. 

(1)  1.  2.  q.  114.  a.  7.  ad  3. 



MANIÈRE  DE  FA  RE  L'ORAISON  MENTALE.  XV 

Quand  même  on  ne  ferait  pas  autre  chose  que  cela, 

l'oraison  serait  excellente. 

3°  Par  des  Résolutions  :  avant  de  terminer  l'oraison, 
il  faut  prendre  quelque  résolution  particulière,  par  exem- 

ple, de  fuir  telle  occasion,  de  supporter  ce  qu'on  trouve 
de  fâcheux  dans  telle  personne,  de  se  corriger  de  tel 
défaut,  etc. 

III.         LA    CONCLUSION. 

La  conclusion  se  compose  de  trois  actes  : 

1°  On  remercie  Dieu  des  lumières  reçues. 

2°  On  forme  le  bon  propos  d'observer  ses  résolutions. 

3°  On  demande  à  Dieu,  pour  l'amour  de  Jésus  et  de 

Marie,  la  grâce  d'y  être  fidèle. 

On  termine  l'oraison  par  un  Pater  et  un  Ave,  pour 
recommander  à  Dieu  les  âmes  du  Purgatoire,  les  prélats 

de  l'Eglise,  les  pécheurs,  tous  ses  parents  et  ses  amis. 
Saint  François  de  Sales  conseille  dénoter  quelque  pensée 

dont  on  a  été  plus  particulièrement  frappé  dans  l'oraison, 
afin  de  s'en  servir  le  reste  de  la  journée. 

N.  B.  —  Benoît  XIV  accorde  à  quiconque  fait  chaque  jour  une 

demi-heure,  ou  au  moins  un  quart  d'heure  d'oraison  mentale, 
une  indulgence  plénière  une  fois  par  mois,  le  jour  à  son  choix, 

pourvu  qu'il  se  confesse,  communie,  et  prie  selon  les  inten- 

tions de  l'Eglise.  Cette  indulgence  est  applicable  aux  âmes  du 
purgatoire. 





MÉDITATIONS 

TOUS    LES   JOURS    DE    L'ANNÉE 

MOIS  DE  JANVIER.3 

i«  vendredi  —  Jésus  enfant  nous  donne  son  cœur. 

Préparation.  "  —  Jésus  ne  se  contente  pas  de  nous  faire  part de  ses  biens,  il  nous  donne  encore  son  cœur  ou  son  amour. 
Voyons  1°  Avec  quelle  plénitude  il  le  fait.  2°  A  quels  litres  il 
exige  le  nôtre.  —  Dirigeons  souvent  vers  l'Enfant  de  Bethléem nos  pensées,  nos  affections,  nos  désirs,  en  formant  des  actes 
d'amour  et  en  renouvelant  l'intention  de  lui  plaire.  «  Car,  dit 
l'Apôtre,  la  charité  de  Jésus  nous  presse.  »  Charitas  emm  Christi 
uryet  nos/ 

1°  Avec  quelle  générosité  jésus  enfant  nous  donne  son  cœur. 

Dès  sa  naissance,  Jésus  nous  livre  son  Cœur  sacré,  et  c'est  avec 
toute  la  plénitude  dont  il  est  capable.  «  Un  petit  Enfant,  nous  est 

ne,  s'écrie  le  Prophète,  un  Fils  nous  a  été  donné.2  »  Pourquoi  ce  lan- 
gage, sinon  pour  nous  avertir  que  le  Verbe  incarné  ne  se  contente 

pas  de  se  montrer  à  nous,  mais  qu'il  est  né  pour  nous  et  qu'il  s'est 
fait  l'un  de  nous,  afin  de  mieux  travailler  à  notre  bonheur.  El 
voulant  nous  montrer  le  prix  et  l'immensité  de  ce  bienfait,  le  Pro- 

phète ajoute  :  «  Cet  enfant  est  l'Admirable,  le  Conseiller,  le  Dieu 

(*)  La  foi  est  la  vertu  spéciale  à  exercer  pendant  ce  mois.  (Voyez  p.  vi.) 
(**)  La  Préparation  se  lit  la  veille.  Le  lendemain  matin,  on  commence 

par  le  Premier  Point  ou  le  1°.  • 
(1)  Il  Cor.  5,  II.  (2)  Is.  9,  6. 

MÉDIT.  I.  1 



2      1er  VENDREDI.  —  JESUS  ENFANT  NOUS  DONNE  SON  COEUR. 

fort,  le  Père  du  siècle  futur  et  le  Prince  de  la  paix.  »  0  prodige  d« 

bonté!  le  grand  Dieu,  le  Souverain  par  excellence  daigne  s'abais- 

ser jusqu'à  nous,  vers  de  terre  et  indignes  pécheurs!  il  daigne 
nous  aimer,  devenir  notre  bien,  notre  trésor,  notre  propriété!  ô 

charité  sans  bornes  !  —  Les  saints  s'extasiaient  devant  une  fleur, 
un  arbre,  une  fontaine,  bienfaits  matériels  de  la  libéralité  du 

Créateur.  Et  nous,  resterons-nous  indifférents,  en  considérant  le 
Créateur  lui-même  devenir  pour  nous  la  Fleur  de  Jessé,  l'Arbre 
de  vie,  la  Source  intarissable  des  grâces  du  salut  ? 

Et  avec  quelle  tendresse  ne  se  communique-t-il  pas  à  tous  les 

hommes,  soit  justes,  soit  pécheurs  !  Dès  l'étable  de  Bethléem,  il  se 
fait  tout  à  tous,  et  s'applique  à  guérir  tous  nos  maux.  «  Etes-vous 
blessé?  dit  saint  Ambroise,  il  est  votre  médecin,  votre  remède. 

Souffrez-vous  de  la  fièvre  des  passions  impures?  il  est  l'eau  vive 
qui  purifie  et  rafraîchit.  Quelle  que  soit  la  peine  qui  vous  afflige, 

il  est  prêt  à  l'adoucir.  Quel  que  soit  le  mal  qui  vous  accable,  il 
peut  et  il  veut  vous  en  guérir.  »  Allez  donc  à  lui  ;  il  s'est  mis  à  la 
disposition  de  tous. 

Il  va  même  jusqu'à  se  donner  tout  entier  à  chacun  de  nous. 
Semblable  au  soleil  qui  paraît  à  l'horizon,  Jésus  prodigue,  dès 
sa  naissance,  sa  lumière  et  ses  faveurs  à  chaque  homme,  avec 

la  môme  générosité  qu'à  tout  l'univers.  «  Il  m'a  aimé  disait  l'Apô- 
tre, et  il  s'est  livré  pour  moi.'  »  Chacun  de  nous  peut  tenir  le 

même  langage  et  s'écrier  :  «  Oui,  Seigneur  Jésus,  Enfant  divin, 
oui  déjà  vous  m'appartenez  comme  si  j'étais  seul  sur  la  terre.  Je 
puis  vous  prendre  dans  mes  bras  et  vous  presser  sur  ma  poitrine, 
entrer  même,  par  la  foi,  dans  votre  cœur  sacré  comme  dans  mon 
domaine,  et  y  puiser  par  la  prière  :  la  force  dans  mes  combats,  la 
paix  dans  mes  troubles,  la  consolation  dans  mes  tristesses  et  le 
courage  de  me  vaincre  pour  être  fidèle  à  votre  amour. 

20  A  QUELS  TITRES  JÉSUS  ENFANT  EXIGE  NOTRE  CŒUR. 

Le  Verbe  incarné  nous  ayant  donné  son  Cœur  dès  son  appari- 

tion en  ce  monde,  c'est  à  bon  droit  qu'il  exige  le  nôtre  sans  retard, 
dès  le  premier  usage  de  notre  raison.  Il  veut  les  prémices  de  notre 

vie,  parce  qu'il  nous  a  créés  pour  lui,  et  que  tous  les  instants  de 
notre  existence  lui  appartiennent  et  doivent  lui  être  entièrement 

(1)  Gai.  2,  20. 



1pr  VENDREDI.  —  JESUS  ENFANT  NOUS  DONNE  SON  COEUR.  3 

consacrés.  Quelle  criante  injustice  serait  la  nôtre,  si  nous  allions 
lui  ravir  nos  meilleures  années,  et  ne  lui  réserver  que  les  restes 

d'une  vie  souillée  par  le  péché!  —  Vous  flattez-vous  peut-être  que 
plus  tard  vous  pratiquerez  mieux  la  pénitence,  le  recueillement, 

l'oraison,  l'esprit  de  foi  et  de  charité?  c<  Ce  que  vous  pouvez  faire 
maintenant,  vous  répond  l'Esprit-Saint,  faites-le  tout  de  suite,'  » 
car  vous  ignorez  si  vous  verrez  la  fin  du  jour  qui  commence,  ou 

môme  l'heure  qui  va  suivre. 
Jésus  Enfant  n'a  point  mis  de  réserve  au  don%  qu'il  vous  a 

fait  de  lui-même  et  de  son  Cœur  divin.  De  quel  droit  iriez-vous 
vous  partager  entre  plusieurs,  vous  qui  lui  appartenez  déjà  aux 
litres  de  création,  de  rédemption  et  de  conquête?  Mesurez,  si 

vous  le  pouvez,  les  distances  qu'il  a  dû  franchir  pour  arriver  jus- 
qu'à vous.  N'a-t-il  pas  dû  s'anéantir,  se  faire  pauvre,  se  faire 

esclave,  prendre  sur  lui  vos  misères,  vos  pèches,  et  en  subir  la 

peine  à  votre  place?  Et  après  qu'un  Dieu,  demande  Origène,  s'est 
tout  entier  sacrifié  au  bonheur  de  l'homme,  sera-ce  trop  si  l'homme 
se  consacre  totalement  au  service  de  Dieu  ?... 

En  se  livrant  à  nous  si  généreusement,  l'Enfant  divin  témoigne 
déjà  son  intention  de  ne  jamais  se  reprendre,  mais  de  continuer 
à  se  donner  à  nous  sans  réserve.  Il  se  laisse  en  effet  emmaillotter, 
circoncire,  placer  dans  une  crèche  où  mangent  les  animaux,  pour 

nous  signifier  qu'un  jour  il  deviendra  notre  prisonnier,  notre  vic- 
time et  notre  nourriture,  et  ce  sera  jusqu'à  la  fin  des  siècles.  0 

munificence  du  Cœur  de  Jésus!  ô  constance  invincible  de  son 
amour  envers  nous  ! 

Seigneur  !  que  vous  condamnez  bien  par  là  mon  avarice  envers 
vous  et  mon  inconstance  habituelle  dans  votre  service  !  A  certains 

jours,  je  commence  avec  ferveur,  puis,  au  moindre  ennui  ou 
dégoût,  je  tombe  dans  la  lâcheté  et  la  négligence.  La  dissipation 
succède  alors  en  moi  au  recueillement,  la  vaine  gloire  à  la  vie 
humble  et  cachée,  la  sensualité  à  la  mortification  et  à  la  pénitence. 
Ma  conduite  est  une  alternative  continuelle  de  bien  et  de  mal,  de 

bons  propos  et  de  rechutes.  O  Jésus,  Enfant  divin  !  par  l'interces- 
sion de  Marie  et  de  Joseph,  accordez-moi  la  fidélité  à  vous  obéir 

en  tout  sans  retard.  —  sans  réserve.  —  sans  retour  jusqu'à  mon 
dernier  soupir. 

(i)Eccli.  9,  10. 



1er  JANVIER.  —  CIRCONCISION  DE  JÉSUS. 

i"  janvier  -  Circoncision  de  Jésus. 

Préparation.  —  «  Le  huitième  jour,  dit  saint  Luc,  l'Enfant  fut 
circoncis,  et  reçut  le  nom  de  Jésus.1  »  Méditons  1°  Les  vertus  que 
l'Enfant-Dieu  pratique  dans  ce  mystère.  2°  La  récompense  qu'il 
en  reçoit  du  Père  éternel,  qui  lui  donne  un  Nom  au-dessus  de 
tout  nom.  —  Humilions-nous,  à  son  exemple,  et  pratiquons  avec 
lui  la  mortification  et  le  renoncement,  afin  d'avoir  un  jour  part  à sa  gloire  et  à  sa  béatitude.  Ilumitiavit  semetipsum...  propter  quod 
et  Deus  exallavii  lUum* 

1°  Vertus  que  jésus  pratique  dans  la  circoncision. 

Quelle  humilité  dans  le  Verbe  incarné,  de  se  laisser  circoncire 

et  de  recevoir  ainsi  dans  son  corps  innocent  la  marque  d'esclave 
et  de  pécheur  !  C'était,  en  effet,  la  pratique  des  maîtres  d'imprimer 
sur  la  chair  de  leurs  esclaves  un  signe  de  leur  servitude ,  la  cir- 

concision rappelait  de  plus  le  péché  originel,  dont  nous  sommes 
souillés  au  premier  instant  de  notre  existence.  Voilà  donc  le  Fils 
unique  de  Dieu  qui  veut  paraître  ici  comme  un  esclave  et  un 

pécheur,  lui,  le  Roi  de  1  univers  et  la  sainteté  infinie!  0  préten- 

tion humaine  !  comment  pouvez-vous  résister  à  la  pensée  d'un  tel 
abaissement  de  la  part  d'un  Dieu? 

Cet  abaissement  est  le  principe  de  cet  esprit  de  pénitence,  qui 

porte  l'Enfant  divin  à  répandre  son  sang  sous  le  couteau  de  la  cir- 
concision, en  expiation  de  nos  péchés.  Chargé  des  crimes  de 

l'humanité  déchue,  il  veut,  dès  son  entrée  en  ce  monde,  en  subir 
la  peine,  nous  enseignant  par  là  à  mortifier  notre  chair  et  nos  sens, 

a  combattre  en  nous  la  passion  du  plaisir,  l'amour  de  la  jouis- 
sance, et  cette  tendance  continuelle  de  notre  nature  à  la  vie  molle 

et  commode,  vie  si  contraire  à  la  perfection  évangélique. 

Nous  trouvons  enfin  dans  ce  mystère  l'exemple  de  I'abnégation 
et  du  sacrifice,  puisque  Jésus  s'y  remet  tout  entier  à  la  volonté  de 
Joseph  pour  se  laisser  circoncire.  Il  nous  apprend  ainsi  à  renoncer 

à  nous-mêmes  pour  obéir  à  Dieu  ;  et  c'est  là  cette  circoncision  du 
cœur  si  nécessaire  à  toutes  les  vertus  :  à  la  douceur  pour  ne  point 

(1)  Luc.  2,  21.  (2)Phil.  2,  9. 



1er  JANVIER.  —  CIRCONCISION  DE  JESUS.  5 

nous  plaindre  des  confusions  et  des  railleries  ;  à  la  charité,  pour 
supporter  le  prochain  jusque  dans  ses  caprices;  à  la  patience, 
pour  nous  conformer  en  tout  au  bon  plaisir  de  Dieu,  sans  chagrin , 

ni  découragement,  mais  avec  soumission  et  suavité  d'esprit. 
0  Jésus,  Enfant  tout  aimable  !  vous  souffrez  déjà  dans  vos  mem- 

bres délicats,  et  plus  encore  dans  votre  Cœur  sacré.  Enseignez- 
moi  vous-même,  pendant  toute  cette  année,  à  pratiquer  à  votre 
exemple,  sous  la  protection  de  Marie  et  de  Joseph  :  1°  La  sainte 
humilité,  qui  me  porte  à  me  défier  de  moi-même  et  à  espérer  tout 
de  vous  au  moyen  de  la  prière.  —  2°  La  mortification  des  sens, 

gardienne  de  la  chasteté  et  de  l'esprit  de  pénitence.  —  3°  Le  renon- 
cement à  mon  jugement  et  à  ma  volonté  propres,  condition  indis- 

pensable de  l'obéissance  parfaite.  0  Jésus  !  inspirez-moi  le  courage 
de  m'humilier  souvent  en  votre  présence;  de  mortifier  mes 
regards,  ma  langue,  mon  palais  ;  de  renoncer  pour  vous  plaire  à 
tel  défaut,  à  telle  habitude,  attache,  ou  inclination  qui  empêche 
en  moi  votre  règne,  et  serait  un  obstacle  à  la  sanctification  de 

cette  année,  la  dernière  peut-être  que  vous  daignez  m'accorder. 

2o  Récompense  que  Jésus  reçoit  en  ce  jour. 

Pour  récompenser  l'humilité  de  son  Fils,  dit  l'Apôtre,  le  Père 
éternel  lui  a  donné  un  Nom  au-dessus  de  tout  nom,  un  Nom  qui 
fait  fléchir  tout  genou,  au  ciel,  sur  la  terre  et  dans  les  enfers.  Les 
hiérarchies  célestes,  en  effet,  révèrent  ce  Nom  sacré,  Nom  recueilli 
par  un  Ange,  de  la  bouche  du  Père  éternel  et  dont  la  vertu,  en 
sauvant  nos  âmes,  doit  remplir  les  trônes  laissés  vides  par  la 
rébellion  de  Lucifer.  Tous  les  Bienheureux,  sans  excepter  la 

divine  Mère,  lui  doivent  leur  élévation;  le  Créateur  lui-même,  en 

l'entendant  prononcer,  se  sent  ému  de  compassion  envers  tous 
ceux  qui  l'implorent.1 

0  Nom  adorable,  Nom  par  lequel  s'est  formé  sur  la  terre  un 
monde  nouveau,  celui  de  la  grâce,  monde  infiniment  supérieur  à 
la  création  tout  entière!  Depuis  ce  temps,  quand  on  dit  «  Jésus  », 

ici-bas,  les  têtes  s'inclinent  et  le  respect  pénètre  jusqu'au  fond  des 
coeurs  croyants.  Par  ce  Nom,  les  Apôtres  et  les  Saints  ont  con- 

verti les  peuples  et  fait  d'éclatants  prodiges,  les  Martyrs  ont  su 

triompher  des  tyrans  et  endurer  la  mort  pour  l'Evangile.2  Chaque 

(1)  Joan.  46,  23.  (2)  Joan.  16,  33. 



0        2  JANVIER.  —  [.ES  FNSEIGNEMENTS  DE  LA  CRECHE. 

jour  encore,  jusqu'aux  extrémités  du  monde,  l'Église  opère  en  ce 
Nom  sacré  :  elle  prie,  bénit,  absout,  consacre,  prêche  les  vérités 
révélées,  administre  les  sacrements,  sanctifie  notre  lit  de  mort 
comme  elle  a  sanctifié  notre  berceau,  et  plante  la  croix  sur  notre 

tombe  comme  le  signe  de  l'espérance  et  le  gage  de  l'immortalité 
bienheureuse.  —  Combien  d'ordres  religieux,  de  fondations 
pieuses,  d'institutions  de  charité,  d'œuvres  saintes  de  tout  genre, 
ont  rempli  l'univers  par  la  vertu  de  ce  Nom  tout-puissant! 

En  enfer  même  on  le  redoute,  et  les  princes  des  ténèbres  ne 

savent  point  résister  à  ceux  qui  l'invoquent,  comme  on  le  voit 
surtout  dans  les  premiers  fidèles  qui,  en  le  prononçant,  faisaient 
taire  les  oracles  et  renversaient  les  idoles.  A  la  vertu  divine  de  ce 

Nom  de  salut,  l'Église  doit  ses  triomphes  contre  l'impiété  et  contre 
les  persécutions  de  ses  adversaires. 

Telle  est  la  récompense,  ô  mon  Sauveur!  de  vos  humiliations  et 

de  vos  souffrances!  Ainsi  nous  serons  payés  nous-mêmes,  des 

sacrifices  que  nous  ferons  pour  Dieu,  dans  l'exercice  de  l'humi- 
lité, de  la  pénitence  et  du  renoncement.  En  retour,  le  Père  éternel 

nous  rendra  forts  et  puissants;  au  ciel  par  nos  prières,  —  sur  la 
terre  par  nos  œuvres,  —  et  en  enfer  par  les  victoires  que  nous 
remporterons  sur  les  ennemis  de  notre  bien.  —  0  Marie  !  ô  Joseph  ! 

faites  qu'il  en  soit  ainsi  par  vôtre  intercession,  non  seulement  en 
ce  jour  mais  pendant  tout  le  cours  de  cette  année  que  le  Seigneur 
ouvre  devant  nous. 

2  janvier  —Les  enseignements  de  la  crèche. 

Préparation  —  <•  Celui  qui  me  suit,  nous  dit  l'Enfant  divin,  ne 
marche  point  dans  les  ténèbres,  mais  il  aura  la  lumière  de  vie.1» 
Considérons  par  la  foi  :  1°  Comment  le  mystère  de  la  crèche  confond 
notre  orgueil.  c2°  Quelles  leçons  d'humilité  et  de  détachement  nous 
en  recevons.  —  Proposons-nous  de  nous  tenir  anéantis  devant 
Dieu,  surtout  dans  l'oraison,  afin  de  nous  détacher  de  nous-mêmes 
et  de  tout  ce  qui  n'est  pas  Jésus,  la  lumière  de  vie.  Qui  sequitur me  non  ambuial  in  lenebris,  sed  nabebit  Lumen  vilrr. 

(.)  Joan.  8,  12. 



2  JANVIER.  —  LES  ENSEIGNEMENTS  DE  LA  CRÈCHE.  7 

î°  Comment  le  mystère  de  la  crèche  confond  notre  orgueil. 

Comme  le  mystère  de  la  croix  était  une  folie  aux  yeux  des 

gentils,  celui  de  la  crèche  l'est  encore  aux  yeux  des  partisans  du 
monde.  «  Qui  pourrait  comprendre,  disent-ils,  comment  un  Dieu, 
la  Sagesse  incréée,  a  choisi  librement  une  étable  pour  palais,  une 

crèche  pour  berceau,  et  pour  compagnes  inséparables,  l'humilia- 
tion, la  souffrance,  la  pauvreté,  de  préférence  à  l'opulence  des 

rois  dont  il  aurait  pu  disposer  à  son  gré?  Ce  mystère  ne  surpasse- 
t-il  pas  les  lumières  de  notre  raison?  » 

Et  en  effet,  la  foi  seule  peut  nous  l'expliquer.  En  prenant  ici- 
bas  la  forme  d'un  enfant,  nous  dit-elle,  le  Verbe  de  Dieu  veut 
porter  un  coup  mortel  au  principal  ennemi  du  genre  humain, 

c'est-à-dire  à  l'orgueil.  Or  ce  ne  serait  guère  nous  humilier,  que 
de  nous  forcer  à  obéir  à  l'autorité  divine  revêtue  de  gloire  et  de 
majesté.  Mais  quel  coup  pour  notre  esprit  prétentieux,  de  devoir 

nous  assujettir  à  cette  même  autorité,  cachée  sous  les  dehors  d'un 
enfant!  Et  quel  enfant,  grand  Dieu!  un  enfant  chassé  de  toutes 
les  hôtelleries  de  Bethléem,  et  réduit  à  naître  dans  une  étable 

d'animaux!  un  enfant  qui  manque  de  tout,  qui  n'a  ni  feu,  ni  lit,  ni 
langes  pour  se  couvrir,  et  qui  est  le  plus  pauvre  de  tous  les  indi- 

gents !  Et  c'est  sous  la  puissance  de  cet  enfant  si  faible,  si  dénué 
de  tout,  que  nous  devons  nous  incliner!  0  confusion!  ô  anéantis- 

sement de  notre  orgueil  ! 

Et  jusqu'où  doit  aller  notre  soumission,  notre  assujettissement? 
jusqu'au  sacrifice  de  ce  que  nous  avons  de  plus  cher  :  nos  idées, 
notre  science,  nos  goûts,  nos  habitudes,  tout  en  nous  doit  plier 

et  obéir,  au  point  d'aimer  et  d'embrasser  ce  que  notre  nature 
abhorre  le  plus  :  la  pauvreté,  la  douleur  et  l'abjection.  0  sagesse 
toute-puissante  d'un  Dieu,  qui  brisez  d'un  seul  coup  notre  volonté 
superbe!  si  toutes  les  intelligences  célestes  se  fussent  employées 

durant  l'éternité  à  nous  procurer  un  tel  remède,  jamais  elles 
ne  l'eussent  trouvé.  Motif  de  plus  pour  nous  de  l'appliquer  à 
notre  âme  ! 

0  mon  Dieu  !  je  me  propose  à  cette  fin  :  1°  De  travailler  à  assu- 
jettir mon  jugement,  mes  inclinations,  tous  mes  désirs  à  votre 

conduite  et  à  celle  de  mes  supérieurs.  —  2°  De  supporter  patiem 
ment  tout  ce  qui  humilie  mon  esprit  et  contrarie  mon  amour- 
propre.  —  0  Jésus,  Enfant  divin!  inspirez-moi  le  courage  de 

lutter  sans  cesse  contre  les  prétentions  de  mon  orgueil,  l'entête- 



O        2  JANVIER.  —  LES  ENSEIGNEMENTS  DE  LA  CRÈCHE. 

ment  de  mes  idées,  l'insubordination  de  mes  sentiments,  la  suffi- 
sance de  ma  présomption.  Faites-moi  rompre  entièrement  avec 

l'orgueilleux  Lucifer,  prince  des  ténèbres  et  de  la  mort,  afin  que je  marche  toujours  à  votre  lumière,  lumière  de  vie,  et  que  je  par- 
ticipe à  votre  science,  science  cachée  dans  le  mystère  de  vos  abais- 

sements. Sed  habebil  lumen  vitœ. 

2o  Leçons  d'humilité  et  de  détachement  que  nous  recevons  a  la  crèche. 

m  Je  suis  la  voie,  la  vérité  et  la  vie,  »  nous  dit  l'Enfant  divin.1 

«  J'instruis  sans  bruit  de  paroles,  et  je  donne  en  un  instant  plus 
de  science,  que  personne  n'en  peut  acquérir  en  plusieurs  années.  » 
—  Puisqu'il  en  est  ainsi,  approchons-nous  humblement  de  la 
crèche,  et  disons  au  saint  Enfant,  avec  le  prophète  Samuel  : 

«  Parlez,  Seigneur,  car  votre  serviteur  écoute.2  »  Il  nous  répon- 
dra :  ce  Si  vous  ne  vous  convertissez  et  ne  devenez  petits  comme 

des  enfants,  vous  n'entrerez  pas  dans  le  royaume  des  cieux.3 
Quiconque  ne  meurt  pas  à  l'orgueil,  au  point  de  se  soumettre  à 
l'Église  et  à  tout  ce  qu'elle  exige  pour  le  salut,  sera  exclu  de  la 
béatitude  céleste.  Car  la  porte  du  ciel  est  basse  et  étroite  :  il  faut 
être  petit  et  humble  pour  y  entrer. 

»  De  même,  si  vous  ne  changez  vos  idées  mondaines,  et  ne  cessez 
de  chercher  avec  passion  les  biens  périssables,  la  vie  molle  et 
sensuelle,  vous  ne  comprendrez  jamais  les  mystères  de  la  grâce; 

bien  moins  encore  saurez-vous  les  réduire  en  pratique.  Au  lieu 
de  vous  contenter  du  nécessaire,  vous  ambitionnerez  le  superflu, 
et  vous  tomberez  dans  les  filets  de  Satan,  dans  une  multitude  de 

désirs  inutiles  et  nuisibles,  et  de  là  dans  la  perdition.1  —  Appre- 
nez donc  à  mépriser  ce  qui  passe,  à  prendre  en  dégoût  les  vains 

plaisirs;  à  souffrir  toutes  les  peines  avec  résignation,  et  à  placer 
en  moi  seul  vos  espérances  et  votre  amour.  » 

Ainsi  nous  parle  l'Enfant  do  Bethléem.  Que  chacun  de  nous 
sonde  ici  son  cœur  et  examine  :  1°  Combien  souvent  s'élèvent  en 
lui  des  désirs  d'estime  et  de  vaine  renommée  ;  combien  de  craintes 
de  l'abjection,  de  la  confusion  et  du  mépris,  combien  de  senti- 

ments d'envie  envoyant  le  prochain  recherché,  et  de  joie  maligne 
en  le  voyant  humilié!  —  2°  Et  par  rapport  au  détachement  des 

biens  sensibles,  que  n'avons-nous  pas  peut-être  à  nous  reprocher? 

(i)Joan.  14,6.     (2)  I  Reg.  3, 10.     (3)  Matth.  18, 3.     (4)ITim.6,9. 



3  JANVIER.  —  JESUS  DANS  L  ETABLE.  9 

combien  de  sollicitude  et  de  soucis  pour  le  temporel,  combien  dé 

sensualité,  d'amour  des  aises  et  du  bien-être  en  tout  ce  que  nous 
faisons!  Ne  dirait-on  pas  que  notre  unique  occupation  ici-bas  doit 
être  de  soigner  notre  santé,  de  fuir  ce  qui  nous  gène,  et  de  jouir 

de  la  vie  présente  comme  ceux  qui  oublient  l'eternite? 
0  Jésus,  aimable  Enfant!  par  l'intercession  de  votre  tendre 

Mère,  accordez-moi  l'esprit  d'humilité,  qui  me  rende  obéissant 
à  toutes  vos  volontés.  Détachez  mon  cœur  de  tout  ce  qui  est 

créé,  afin  que  votre  doctrine  et  vos  exemples  s'emparent  de  mes 
affections,  dirigent  en  tout  ma  conduite  et  m'unissent  étroitement 
à  vous,  ma  sagesse,  mon  bonheur  et  ma  vie.  Non  ambuiat  in  tene- 
bris,  sed  habebil  lumen  vitœ. 

3  janvier.  -  Jésus  dans  l'Étable. 

Préparation.  —  «  Ils  trouvèrent,  dit  l'Evangile,  Marie  et  Joseph, 
et  l'Enfant  couché  dans  une  crèche.1  »  Considérons  1°  Combien 
Jésus  Enfant  se  rend  accessible  à  tous.  2°  Ce  qui  nous  empêche 
surtout  de  nous  plaire  dans  son  doux  commerce.  —  Proposons- 
nous  de  méditer  les  mystères  de  son  Enfance,  de  détacher  notre 

cœur  de  tout  ce  qui  n'est  pas  lui,  et  nous  ferons  nos  délices  de  le trouver  et  de  converser  avec  sa  bonté  infinie.  Jnvenerunt  Mariam 
et  Joseph,  et  Infantem  positum  in  prœsepw. 

I °  Jésus  enfant  accessible  a  tous. 

«  Les  rois  de  la  terre,  dit  saint  Jean  Chrysostome,  ne  donnent 

pas  audience  a  tous,  ni  toujours.  »  Jésus,  le  Roi  des  rois,  ne  se 

refuse  à  personne,  quelle  que  soit  l'heure  où  l'on  se  présente  à 
lui.  Aussi  nait-il  dans  une  étable  ouverte  et  au  milieu  de  la  nuit, 

pour  signifier  qu'à  tout  instant  il  est  à  la  disposition  de  tout  le 
monde.  Lui-même  s'appelle  la  Fleur  des  champs,  exposée  aux 
regards  de  tous,  à  la  différence  des  fleurs  des  jardins,  dont  jouit 

seulement  le  petit  nombre.  —  Nous  pouvons  donc  tous,  quand  il 
nous  plaît,  aller  à  Jésus,  nous  entretenir  avec  lui,  lui  demander 
ses  grâces,  nous  consacrer  sans  réserve  à  son  service.  Ainsi  fai- 

(1)  Luc.  2,  1G. 



10  3  JANVIER.  —  JÉSUS  DANS  L'ÉTABLE. 

saient  les  saints  aux  fêtes  de  Noël  ;  ils  se  tenaient,  jour  et  nuit, 

aux  pieds  de  l'Enfant-Dieu,  pour  l'adorer,  le  louer,  l'aimer,  le 
remercier  et  méditer  les  ineffables  mystères  de  sa  naissance  parmi 

nous.  La  petitesse,  la  pauvreté  du  Dieu  immense  à  qui  tout  appar- 
tient ;  son  silence,  ses  privations,  ses  souffrances,  tout  en  lui  les 

ravissait,  les  touchait  jusqu'aux  larmes. 
A  leur  exemple,  allons,  nous  aussi,  répandre  nos  cœurs  en  la 

présence  de  Jésus  Enfant;  méditons  ses  grandeurs  et  ses  abaisse 

ments;  considérons  surtout  l'amour  qui  le  porte  à  s'anéantir  dans 
l'intérêt  de  nos  âmes.  En  voyant  sa  tête  sacrée  et  son  beau  visage, 
pensons  qu'un  jour  on  le  couronnera  d'épines,  on  le  couvrira  de 
crachats,  de  meurtrissures,  et  que  nos  péchés  en  seront  la  cause. 

—  En  baisant  ses  petites  mains  et  ses  pieds  si  tendres,  figurons- 
nous  les  clous  dont  on  les  transpercera,  et  promettons  à  Jésus  de 
travailler  à  lui  plaire  et  de  marcher  constamment  dans  la  voie  de 

ses  préceptes.  —  Les  langes  qui  l'entourent  devraient  nous  repor- 
ter au  vêtement  d'ignominie  qu'on  lui  réserve  au  Prétoire;  et  la 

dure  crèche  où  il  repose,  à  la  croix  sur  laquelle  il  doit  expirer  et 
au  froid  sépulcre  du  jardin  où  il  sera  enseveli. 

Telles  sont  les  réflexions  qui  pourraient  nous  occuper,  quand 

nous  visitons  Jésus  dans  l'étable  de  Bethléem.  Accessible  à  tous, 
il  aime  de  préférence  les  âmes  méditatives.  Celles-ci  compatissent 
à  ses  peines  et  pleurent  leurs  fautes  à  ses  pieds.  Elles  forment  de 

sérieuses  résolutions  d'imiter  ses  vertus. 
0  Agneau  sans  tache,  immolé  dès  l'origine  du  monde  !  je  vous 

adore,  je  vous  aime  et  je  vous  remercie  d'avoir  voulu  vous  abais- 
ser jusqu'à  nous.  Daignez  m'inspirer  :  1°  Les  plus  vifs  sentiments 

de  compassion  au  souvenir  de  vos  douleurs  et  de  mes  péchés. 

i2°  Le  désir  le  plus  ardent  de  vous  offrir  un  cœur  agréable  à  vos 

yeux,  c'est-à-dire  un  cœur  contrit  et  humiué,  qui  souhaite  sans 
cesse  de  vous  appartenir  et  de  vous  ressembler. 

2o  Ce  qui  nous  empêche  surtout  te  nous  tlaire  avec  jésus. 

Pourquoi  les  Saints  pouvaient-ils  si  facilement  passer  des  jours 
et  des  nuits  auprès  de  leur  Sauveur,  soit  en  esprit  dans  l'étable. 
soit  dans  nos  églises,  pour  l'adorer,  l'aimer,  le  prier,  le  remercier? 
C'est  que  leur  intérieur  n'était  point  lié  par  des  attachements  ter- 

restres, ni  par  des  défauts  contraires  à  l'amour  de  l'Enfant-Dieu.  — 
Vous  leur  aviez  appris,  ô  Jésus,  à  ne  point  partager  leur  cœur,  par 



3  JANVIER.  —  JÉSUS  DANS  L'ÉTABLE.  11 

la  raison  qu'on  ne  prend  goût  à  demeurer  avec  vous,  que  pour 
autant  qu'on  est  libre  des  affections  mondaines,  des  penchants 
vicieux,  des  recherches  de  l'égoïsme  et  de  la  propre  volonté. 

D'où  vient  que  souvent  la  misère  d'un  mendiant  nous  émeut 
jusqu'aux  larmes,  tandis  que  nous  restons  insensibles  en  voyant 
un  Dieu  couché  sur  la  paille,  manquant  du  nécessaire  et  dans  le 

plus  touchant  état  d'abjection?  Ah  !  c'est  que  l'amour  naturel  de 
nos  semblables  a  plus  d'empire  sur  nos  cœurs  que  l'amour  surna- 

turel que  nous  devons  à  Dieu.  Cette  disposition  sans  doute  naît 
de  notre  état  de  déchéance,  mais  aussi  de  notre  lâcheté  à  faire 

triompher  la  grâce  en  nos  âmes.  Nous  refusons  d'immoler  à  Jésus 
nos  idées,  nos  caprices,  nos  aversions,  nos  répugnances,  jamais 

nous  ne  laissons  l'Esprit-Saint  agir  en  nous  avec  pleine  liberté. 
Trop  souvent  nous  oublions  que  la  solide  vertu,  fruit  des  sou f. 

frances  de  l'Enfant-Dieu,  ne  peut  se  'greffer  sur  notre  nature 
déchue,  sans  les  incisions  de  l'abnégation  de  nous-mêmes. 

■Ne  faut-il  pas,  en  effet,  que  l'humilité  ou  le  support  des  humi- 
liations coupe  au  vif  dans  notre  orgueil,  notre  vanité,  nos  préten- 

tions sans  cesse  renaissantes  ?  N'est-il  pas  nécessaire  que  l'attache- 
ment au  monde  et  à  son  estime,  la  recherche  des  satifactions  et 

des  plaisirs  des  sens,  la  passion  du  bien-être  et  de  l'indépendance 
en  tout,  soient  remplacés  dans  nos  cœurs  par  le  goût  de  la  soli- 

tude, du  silence  et  de  l'oraison  ;  par  l'esprit  de  pénitence  et  de 
mortification  ;  par  le  désir  constant  d'obéir  et  de  nous  unir  en 
tout  à  la  volonté  de  Dieu  ?  —  A  ce  prix,  notre  âme  deviendra  sen- 

sible aux  attraits  de  l'amour  divin.  La  pensée  de  rétable  où  Jésus 
est  né,  de  la  crèche  où  il  repose,  du  tabernacle  où  il  habite  jour 
et  nuit,  cette  pensée  nous  attendrira  comme  les  saints,  et  nous 
fera  produire  les  actes  du  plus  ardent  amour  envers  un  Dieu  qui 

pousse  la  tendresse  jusqu'à  devenir  Enfant  et  Prisonnier  dans 
l'intérêt  de  notre  salut. 

0  Jésus,  la  Sainteté  même  !  vous  ne  régnez  pas  entièrement  dans 

une  âme  où  dominent  des  habitudes  de  fautes  légères,  d'impa- 
tience, de  médisance,  de  critique,  de  résistance  à  vos  représen- 

tants. Accordez-moi  donc  la  victoire  sur  moi-même  et  sur  tous 
mes  défauts.  Faites-moi  trouver  mes  délices  à  penser  à  vous  et  à 
m'entretenir  constamment  avec  vous.  A  cette  fin,  je  suis  résolu  : 
1°  De  former  souvent  des  actes  d'amour  envers  votre  bonté  infinie. 
2°  De  vaincre  en  moi  tous  les  obstacles  à  la  vie  de  recueillement 
et  d'oraison. 



12  4  Janvier.— effets  salutaires  de  la  naissance  du  sauveur. 

4  JANVIER.  —  Effets  salutaires  de  la  naissance  du  Sauveur. 

Préparation.  —  Salomon  disait  de  la  Sagesse  incrééc  :  «  Tous 
les  biens  me  sont  venus  avec  elle.1  »  Considérons  1°  Les  trésors 
spirituels  que  la  Sagesse  incarnée  nous  a  procurés.  2°  Comment 
nous  pourrons  répondre  à  tant  de  fruits.  —  Proposons-nous 
de  vivre  habituellement  recueillis,  afin  de  mieux  profiter  des 
grâces  de  chaque  heure,  de  chaque  instant.  Car  on  exigera  beau- 

coup, dit  saint  Grégoire,  de  ceux  qui  ont  beaucoup  reçu.  Cum 
enim  augentur  dona,  rationes  etiam  crescunt  donornm. 

lo  Biens  que  nous  procure  l'enfant  jésus. 

Le  premier  don  que  nous  apporte  en  naissant  le  Verbe  incarné, 
est  celui  de  la  foi.  Qui  jamais  nous  en  fera  comprendre  le  prix? 

N'est-ce  pas  en  effet  la  foi  qui  nous  révèle  les  mystères  de  l'autre 
vie?  Etant  comme  un  rayon  de  la  sagesse  de  Dieu,  elle  illumine 

notre  entendement  et  l'élève  au-dessus  de  tout  ce  qui  est  créé. 
Quelles  distances  incommensurables  ne  nous  fait-elle  pas  fran- 

chir, lorsqu'elle  nous  transporte  de  la  terre  au  ciel,  de  la  créature 
au  Créateur,  de  l'ordre  de  la  nature  à  celui  de  la  grâce,  du  temps 
qui  s'écoule  à  l'éternité  qui  ne  finira  jamais. 

Et  la  grâce  que  Jésus  nous  procure  avec  la  foi,  qu'est-elle  en 
elle-même  et  dans  ses  effets?  Elle  est  plus  précieuse  que  des  mil- 

lions de  mondes  remplis  de  trésors.  Elle  est,  en  quelque  sorte, 
dit  saint  Thomas,  un  nouvel  être  surnaturel  ajouté  à  notre  âme, 

et  qui,  nous  élevant  au-dessus  de  toute  nature  créée,  nous  rend 
semblable  à  la  divinité.  Prodige  de  grandeur,  elle  nous  fait  par- 

ticiper par  ressemblance  à  la  sainteté  essentielle  du  Verbe  divin; 
nous  devenons  ainsi  les  enfants  adoptifs  du  Père  céleste  et  les 

cohéritiers  de  Jésus.  Qui  pourrait  assez  remercier  l'Enfant  de 
Bethléem  d'un  si  sublime  privilège?  Par  là,  toutes  nos  pensées, 
paroles,  actions  et  souffrances  sont  comme  divinisées  et  méritoires 
de  la  vie  éternelle. 

Pour  nous  conserver  de  si  grands  biens,  le  Verbe  incarné  fonde 

(1)  Sap.  7, 11. 



4  JANVIER.  —  EFFETS  SALUTAIRES  DE  LA  NAISSANCE  DU  SAUVEUR.      13 

son  Église.  Déjà  l'Étable  semble  en  être  le  berceau.  Marie  et 
Joseph,  les  Bergers  et  les  Mages  en  sont  comme  les  premiers 

fidèles,  les  uns  représentant  la  nation  juive,  et  les  autres  la  gen- 
tilité.  Jésus,  qui  en  est  le  chef,  établira  définitivement  cette 
Église,  au  jour  de  la  Pentecôte,  et  lui  confiera  la  mission  de  nous 

conserver  la  foi,  la  grâce  et  les  richesses  spirituelles  qui  en  dé- 
coulent. Nouveau  bienfait,  inappréciable  comme  les  deux  autres, 

et  qui  devrait  nous  stimuler  à  nous  en  rendre  dignes  ! 

Nous  le  ferons  :  1°  Par  une  soumission  sans  réserve  aux  ensei* 
gnements  de  l'Église  et  du  Prêtre,  organes  de  Jésus-Christ.  — 
2°  Par  un  soin  spécial  à  participer  avec  respect,  confiance  et 
dévotion,  aux  sacrements  de  Pénitence  et  d'Eucharistie.  Exami- 

nons où  nous  en  sommes  de  ces  deux  dispositions. 

Aimable  Enfant  Jésus!  communiquez-moi  l'humble  docilité 
nécessaire  à  une  foi  vive,  simple  et  pratique,  qui  soit  comme 

J'àme  de  mes  sentiments  et  de  ma  conduite.  Que  la  prière  habi- 
tuelle et  la  réception  fervente  des  sacrements  me  nourrissent,  me 

fortifient  et  augmentent  chaque  jour  en  moi  la  vie  de  la  grâce, 

cette  vie  qui  n'est  autre  que  la  vie  divine  dont  vous  jouissez 
vous-même,  de  toute  éternité,  avec  le  Père  et  le  Saint-Esprit,  dans 

l'Unité  de  nature  et  la  Trinité  de  personnes.  0  sublime  préroga- 
tive! ô  ineffable  bienfait,  dont  je  devrai  rendre  compte  un  jour! 

Cum  enim  augentur  dona,  rationes  ctiam  crescunt  dunorum. 

?0  MoYtiNS   DE  RÉPONDRE  AUX  BIENFAITS  DE  i/eNFANT  DIEtl 

Sainte  Marie-Madeleine  de  Pazzi  prescrivit  à  deux  de  ses  reli- 

gieuses, de  se  tenir  pendant  les  fêtes  de  Noël ,  aux  pieds  de  l'Enfant 
•  divin,  et  d'y  faire  l'office  des  animaux  de  l'Étable,  c'est-à-dire  de 
réchauffer  Jésus  tremblant  de  froid.  Elles  s'acquittèrent  de  cet 
«emploi,  à  l'aide  de  vives  louanges,  d'actions  de  grâces,  de  soupirs 
•d'amour,  et  de  tous  les  actes  d'une  fervente  oraison.  —  N'est-ce 
ipas  aussi  au  moyen  de  l'oraison,  que  nous  pourrons  remercier 
l'Enfant  divin  de  ses  immenses  bienfaits  ? 

Et  en  effet,  la  meilleure  reconnaissance  à  témoigner  à  Jésus  est 
Cille  qui  nous  fait  répondre  à  ses  desseins  sur  nous.  Or  il  nous 
donne  la  foi,  qui  élève  notre  esprit  à  la  participation  de  la 

sagesse  divine  ;  et  c'est  surtout  dans  l'oraison  que  nous  recevons 
les  lumières  qui  nous  découvrent  les  mystères  les  plus  cachés.  — 
Le  Verbe  incarné  nous  apporte  en  outre  le  don  de  la  grâce,  pour 



U  S  JANVIER.  —  VIGILE  DE  L'EPIPHANIE. 

sanctifier  notre  âme,  notre  volonté  surtout,  en  lui  donnant  l'hor- 
reur du  mal  et  l'amour  du  bien,  comme  il  les  possède  lui-même 

dans  son  cœur  sacré.  Et  n'est-ce  pas  encore  par  l'oraison  que  ces 
dispositions  saintes  se  développeront  chaque  jour  en  nous? 

Il  en  sera  de  même  de  la  soumission  que  nous  devons  à 

l'Eglise,  notre  Mère  et  notre  Nourrice.  Nous  recevrons  encore,  au 
moyen  de  l'oraison  :  et  l'intelligence  de  sa  doctrine,  et  les  mérites 
de  son  sacrifice,  et  les  biens  si  précieux  que  ses  sacrements  nous 
transmettent  avec  une  profusion  toujours  nouvelle. 

Voilà  donc,  ô  Jésus  !  comment  nous  pouvons  le  mieux  vous 

rendre  grâces!  c'est  en  réalisant  en  nous  ou  en  faisant  passer 
dans  notre  conduite  les  faveurs  et  les  dons  que  vous  nous  appor- 

tez. Inspirez-moi  donc  la  résolution  :  1°  D'agir  toujours  par  des 
principes  de  foi,  sans  jamais  subir  l'influence  des  maximes  du 
monde.  —  2°  De  répondre  fidèlement  à  vos  inspirations,  afin 

d'accroître  en  moi  tous  les  jours  la  grâce  habituelle.  —  3°  Do 
retirer  les  plus  abondants  fruits  de  la  confession  et  de  la  commu- 

nion, afin  de  m'unir  plus  étroitement  à  vous.  Mais  comme  je  no 
puis,  sans  votre  secours,  mettre  en  pratique  ces  résolutions 

saintes,  je  vous  demande  instamment  I'esprit  d'oraison,  c'est-à" 
dire  la  facilité  de  penser  à  vous,  de  vivre  sous  vos  divins  regards, 
de  méditer  les  vérités  du  salut,  de  vous  prier  souvent  ainsi  que 

votre  tendre  Mère,  afin  d'agir  en  tout  selon  votre  plus  grande 
gloire  et  votre  bon  plaisir. 

5  janvier  -  Vigile  de  l'Epiphanie. 

Préparation.  —  Jésus  étant  né  à  Bethléem,  dit  l'Evangile,  les 
Mages  vinrent  de  l'Orient  pour  l'adorer.1  Considérons  dans  ce 
mystère  :  1°  La  conduite  édifiante  des  Mages.  2°  Les  enseigne- 

ments qui  nous  y  sont  donnés.  —  A  l'exemple  de  ces  saints  rois, 
visitons  Jésus  dans  l'étable  et  apprenons  de  lui  à  renoncer  aux 
idées  mondaines,  pour  estimer  la  vie  pauvre,  humble  et  mortifiée 

qu'il  nous  enseigne  dès  sa  naissance,  lnvenerunt  puerum  cum 
Maria,  matre  ejus,* 

(ljMatth.  2,  1-2.  (2)  Matth.  2,  il. 



5  JANVIER.   —  VIGILE  DE  L'EPIPHANIE.  15 

1°  Conduite  des  mages  dans  le  mystère  de  l'épiphanie 

L'Eglise  célèbre  principalement  en  cette  fête  l'adoration  des 
Mages.  C'étaient  des  sages  de  l'Orient,  rois  ou  princes  dans  leurs 
provinces  respectives.  Descendants  d'Abraham  mais  vivant  parmi 
les  gentils,  ils  attendaient  la  venue  du  Messie.  En  étudiant  les 
astres,  ils  reconnurent  dans  un  météore,  qui  leur  apparut  sous 

forme  d'étoile,  l'accomplissement  de  la  prophétie  de  Balaam,  leur 
annonçant  l'étoile  de  Jacob,  et  par  suite  la  naissance  de  Celui  que 
l'Ecriture  nomme  l'Attente  des  nations  et  le  Libérateur  d'Israël.1 
A  cette  vue,  éclairés  par  une  lumière  intérieure,  ils  se  mirent  à 

la  recherche  du  Nouveau-Né.  Admirons  leur  fidélité  à  la  grâce 
et  leur  promptitude  à  lui  obéir. 

L'étoile  les  précédait,  mais  arrivée  près  de  Jérusalem,  elle  dis- 
parut, comme  pour  les  inviter  à  entrer  dans  la  cité.  Nouvelle 

occasion  pour  eux  d'exercer  leur  foi  et  leur  dépendance  à  l'égard 
de  Dieu  !  Privés  des  lumières  sensibles,  ils  recourent  aux  déposi- 

taires des  divins  oracles,  en  consultant  les  docteurs  de  la  loi,  sur 

le  lieu  où  devait  naître  le  Sauveur.  Après  cet  acte  d'HUMiLiTÉ  et 
de  soumission,  étant  sortis  de  la  ville,  les  pieux  rois  revoient  aus- 

sitôt l'étoile  miraculeuse,  qui  les  conduit  à  Bethléem.  0  précieux 
effet  de  la  direction  spirituelle,  qui  nous  mène  sûrement  à  Jésus  ! 

—  Et  quel  n'est  pas  leur  bonheur  de  trouver  l'Enfant  qu'ils  cher- 
chent !  Ils  se  prosternent  à  ses  pieds,  l'adorent,  et,  selon  la  cou- 
tume des  orientaux  visitant  leurs  princes,  ils  lui  offrent  des  pré- 

sents. 0  Providence  ineffable  !  c'était  précisément  de  l'or,  de 
l'encens  et  de  la  myrrhe,  symboles  de  la  royauté,  de  la  divinité  et 
de  l'humanité  de  Jésus. 

Remarquons  d'abord,  dans  ce  mystère,  la  docilité  des  Mages  à 
croire  au  signe  du  grand  Roi,  c'est-à-dire  à  l'étoile  et  à  l'inspira- 

tion intérieure  qui  les  invitait  à  la  suivre.  —  Et  puis,  quelle 

sagesse  dans  leur  conduite,  lorsqu'ils  vont  soumettre  leurs  doutes 
aux  docteurs  de  la  loi  !  —  Enfin  ils  mettent  le  comble  à  leurs 

bonnes  dispositions,  en  adorant  l'Enfant-Dieu  et  en  lui  offrant 
des  dons  dignes  de  leur  piété  et  de  leur  amour. 

0  Jésus,  auteur  de  tout  bien  !  communiquez-moi  la  ferveur  de 
ces  saints  rois  et  les  nobles  sentiments  dont  ils  étaient  animés. 

Inspirez-moi  leur  foi  vive  et  leur  profond  respect,  quand  je 

(1)  Num.  22,  25. 



1G  5  JANVIER.  —  VIGILE  DE  L'EPIPHANIE. 

m'approche  de  vous  à  la  sainte  table  ;  faites-moi  connaître  alors 
vos  grandeurs  et  votre  amabilité,  afin  que  mon  cœur  surabonde 

envers  vous  de  pieuses  affections.  Donnez-moi  surtout  la  plus 
entière  fidélité  à  votre  grâce  et  la  docilité  la  plus  parfaite  pour 
me  laisser  conduire  par  ceux  qui  me  dirigent  en  votre  nom. 

2o  Ce  que  nous  enseigne  le  mystère  de  ce  jour.    - 

Dieu  manifeste  son  Fils,  notre  Sauveur,  aux  Juifs  et  aux  Gen- 

tils, puisqu'un  ange  apparaît  aux  bergers,  et  une  étoile  aux 
mages.  Il  le  fait  par  là  connaître  aux  pauvres  et  aux  riches,  aux 
ignorants  et  aux  savants,  aux  sujets  et  aux  rois,  en  un  mot,  au 
genre  humain  tout  entier,  représenté  par  les  bergers  et  les  mages. 

Admirable  conduite  du  Seigneur,  qui  nous  rappelle  ainsi  I'univer- 
s alité  de  la  Rédemption.  Tous  les  hommes  étant  rachetés,  nous 

devons  les  aimer  tous,  quelque  désagréables  qu'ils  nous  parais- 
sent. Gardons-nous  donc  de  nourrir  en  nous  des  ressentiments, 

des  aversions  contre  nos  semblables,  ou  de  leur  témoigner  de  la 
froideur,  de  les  critiquer,  de  les  mépriser  et  de  leur  porter  envie. 

Les  mages  obéirent  fidèlement  à  l'appel  de  Dieu,  et  quand  ils 
eurent  rempli  leur  mission,  ils  s'en  retournèrent  dans  leur  pays 
par  un  autre  chemin,  selon  l'avis  céleste  qu'ils  avaient  reçu.  — 
De  même,  après  avoir  contemple,  dans  l'étable,  l'état  d'humilité, 
de  pénitence,  de  pauvreté,  où  s'est  réduite  pour  nous  la  Sagesse 
incarnée,  nous  ne  pouvons  plus  reprendre  la  roule  du  siècle  et 
de  la  nature  ,  mais  nous  devons  aspirer  au  ciel,  notre  patrie,  en 
combattant  dans  notre  cœur  les  trois  concupiscences  du  monde, 

qui  font  tant  de  victimes. 
Prenons  donc  la  résolution  1°  De  reprimer  en  nous  la  suffi- 

sance, la  présomption,  le  désir  de  lestime,  el  de  remplacer  ces 

funestes  tendances  par  l'amour  de  la  vie  solitaire,  silencieuse  cl 
cachée.  2°  De  retrancher  aux  exigences  de  notre  sensualité,  tou- 

jours avide  de  ce  qui  flatte  le  goût,  la  vue  et  l'odorat.  3°  De  pra- 
tiquer une  charité  universelle,  en  dépit  de  notre  attachement  aux 

biens  de  ce  monde  el  des  répugnances  de  notre  amour-propre. 
—  A  ce  prix,  nous  arriverons,  comme  les  mages,  à  notre  patrie 
qui  est  le  ciel,  après  avoir  reçu  sur  la  terre,  dans  nos  rapports 
avec  Jésus,  les  grâces  divines  les  plus  abondantes. 

0  Victime  sacrée  !  je  me  prosterne  humblement  à  vos  pieds  pour 
vous  adorer,  aimer  el  prier  avec  les  trois  rois  mages.  Par  leur 



6  JANVIER.  —  MYSTÈRE  DE  L  EPIPHANIE.  17 

intercession  et  celle  de  votre  divine  Mère,  communiquez-moi  cet 
esprit  de  charité  qui  me  fasse  aimer  lous  les  hommes,  même 
ceux  qui  me  déplaisent  et  me  sont  opposés.  Rendez-moi  fidèle  à 
profiter  des  exemples  de  vertus  que  vous  me  donnez  a  Bethléem, 

où  vous  renversez  dès  votre  naissance  tous  les  calculs  de  l'ambi- 
tion humaine,  toutes  les  recherches  du  luxe,  des  jouissances  et 

des  plaisirs,  pour  fermer,  en  quelque  sorte,  notre  cœur  à  l'amour 
des  biens  passagers.  Mettez-moi  toujours  devant  les  yeux  la  pen- 

sée de  la  patrie  céleste,  pour  laquelle  vous  m'avez  crée,  racheté et  sanctifie. 

janvier  -  Mystèro  de  l'Èplphanîo. 

Préparation.  —  '»  Tous  les  rois  de  la  terre  l'adoreront,  dît  le 
Psalmiste,  et  toutes  les  nations  lui  seront  soumises.'  »  Méditons 
1°  L'appel  des  gentils  à  la  vraie  foi  dans  le  mystère  de  ce  |Our. 
2°  Les  œuvres  que  cette  foi  doit  nous  inspirer.  —  Formons  la 
résolution  d'imiter  les  rois  mages  dans  leur  promptitude  à  obéir a  la  grâce,  et  dans  leur  fidélité  à  chercher  le  Sauveur,  malgré  les 
obstacles,  les  ennuis  et  les  fatigues.  Vidimus  siellam  ejus  m 
Oriente  et  venimus  adorare  Dominum.2 

\n  Appel  des  gentils  a  la  vraie  fci. 

h  Lève-toi  Jérusalem,  Eglise  de  Dieu!  s'écrie  le  Prophète,  sois 
rayonnante  de  clarté.  Car  voici  que  les  nations  vont  marcher  a 
la  lumière,  et  les  rois  à  la  splendeur  de  ton  aurore.  Ils  viendront 

deMadianet  d'Ephra,  ils  viendront  de  Saba  t'apporter  de  l'or  et 
de  l'encens,  et  publier  dans  ton  sein  les  louanges  du  Seigneur/  >■ 
Ainsi  l'Esprit-Saint  nous  annonce  la  conversion  de  la  gentilité. 
Tous  les  peuples,  excepte  les  Juifs,  étaient  plonges  dans  les 

ténèbres  de  I'idolatrie.  Us  adoraient  les  démons,  divinisaient  les 
vices,  et  s'enfonçaient  ainsi  de  plus  en  plus  dans  les  erreurs  les 
plus  grossières,  dans  l'immoralité  la  plus  révoltante.  La  cruauté 
égalait  la  dépravation,  en  ceux-là  même  qu'on  appelait  civilises. 
Ce  n'est  donc  point  sans  motif  que  le  Prophète  chante  avec  un  saint 

(t)  Ps.  71,  il,  (2)  Matth.  2,  2.  (3)  ls.  GO. 
MÉDIT.  I  2 



18  6  JANVIER.   —  MYSTÈRE  DE  L'EPIPHANIE. 

enthousiasme  le  retour  de  tant  d'égarés.  Les  rois  mages  en  sont 

les  prémices.  Ils  représentent,  dit  saint  Thomas,  l'universalité  des 

nations,  et  leur  nombre  trois  figure  les  descendants  des  trois  fils 

de  Noé.  Ils  ont  inauguré  la  conversion  des  gentils,  que  l'Eglise célèbre  spécialement  en  ce  jour. 

Réjouissons-nous  donc  avec  elle  de  l'insigne  bienfait  de  la  foi, 

sans  lequel  nous  serions  encore  païens,  esclaves  de  l'enfer  et  de 
toutes  les  passions.  Que  ne  devons-nous  pas  à  cette  belle  lumière 

reçue  dans  le  baptême!  Elle  nous  révèle  les  mystères  de  l'autre 
vie,  elle  nous  fait  connaître  les  grandeurs  de  Dieu,  la  laideur  du 

péché,  la  beauté  de  la  vertu  ;  elle  nous  éclaire  sur  l'origine  du 
mal,  de  l'ignorance,  de  la  concupiscence,  de  la  souffrance  et  de  la 

mort,  elle  nous  en  montre  les  remèdes  dans  la  Rédemption  et 

dans  l'Eglise  établie  par  Jésus-Christ.  —  Sans  la  foi,  point  de 

lumière  ni  de  vie  surnaturelles  en  nous.  Par  elle,  au  contraire, 

notre  intelligence  s'unit  à  la  sagesse  incréée,  notre  cœur  se  divi- 

nise dans  la  grâce  et  l'amour,  et  notre  volonté,  identifiée  avec 

celle  de  Dieu,  goûte  une  paix  comparée  à  un  festin  perpétuel  par 

l'Esprit-Saint  lui-même. 
Adorable  Enfant  de  Bethléem  !  je  vous  remercie  du  don  précieux 

de  la  foi.  Je  veux  me  conduire  désormais  par  les  motifs  qu'elle 

inspire,  spécialement  dans  l'exercice  :  1°  De  la  piété,  afin  que 
toutes  mes  méditations,  communions,  lectures  et  prières  soient 

faites  avec  respect,  attention  et  dévotion.  2°  De  I'obéissance  et  de 

la  charité,  pour  envisager  votre  personne  sacrée  dans  mes  supé- 

rieurs, mes  égaux  et  mes  inférieurs.  3°  De  la  patience,  pour 

embrasser  les  peines  comme  d'excellents  moyens  de  mourir  à 
moi-même  et  de  vous  appartenir  sans  réserve. 

2o  Œuvres  que  la  foi   doit  nous  inspirer. 

Puisque  nous  avons  été  appelés  à  la  foi  comme  les  mages,  nous 

devons  comme  eux  en  produire  les  fruits.  Combien  de  fatigues  et 

d'angoisses  n'eurent-ils  pas  à  endurer  pour  arriver  jusqu'à  Jésus  ! 
Ils  pratiquèrent  en  cela  la  mortification  dont  la  myrrhe  est  le 

symbole  et  que  nous  devons  exercer  avec  eux.  Voyageurs  comme 

eux  ici-bas,  que  de  ronces  et  d'épines  ne  rencontrons-nous  pas 
sur  notre  route  !  Supportons-en  les  piqûres,  en  imitant  la  patience 

de  ces  bons  rois.  Allons  même  plus  loin  :  mortifions  nos  sens  en 

toute  occasion,  afin  de  hâter  notre  progrès  dans  la  vertu. 



ÉPIPH.  OCTAVE.  DIMANCHE.  —  JÉSUS  DANS  LE  TEMPLE.  19 

Nous  en  viendrons  là,  au  moyen  des  grâces  que  I'oraison  nous 
obtient.  Saint  Jean  vit  un  ange  jetant  de  l'encens  sur  les  braises 
de  son  encensoir,  et  en  faisant  monter  la  fumée  vers  le  ciel.  Cet 
encens,  dit-il,  ce  sont  les  prières  des  justes.1  Et  ces  prières,  qui 
exhalent  une  odeur  très  agréable  à  Dieu,  font  descendre  sur  nous 
les  plus  précieuses  faveurs.  Par  là  nous  devenons  capables  de 
faire  les  œuvres  de  la  foi,  de  nous  mortifier,  de  nous  renoncer, 

d'ôter  de  nos  cœurs  tous  les  obstacles  à  l'amour  sacré. 
Cet  amour,  figuré  par  l'or  des  mages,  comme  la  prière  par  leur 

encens,  est  le  lien  de  la  perfection,  la  plénitude  de  la  sainteté,  et 

conséquemment  le  but  final  de  toutes  les  actions  qu'inspire  la  foi. 
Si  donc  notre  croyance  est  vivifiée  par  la  charité,  nous  ne  quitte- 

rons pas  l'étable  où  repose  l'Enfant  divin,  sans  en  emporter 
comme  les  mages  cet  esprit  de  ferveur,  qui  nous  presse  de  nous 
dévouer  au  service  de  Dieu  et  du  prochain.  —  Proposons-nous 

d'aimer  le  Verbe  incarné,  non  en  jouissant,  mais  en  travaillant, 
en  souffrant  et  en  lui  sacrifiant  ce  qui  n'est  pas  lui.  Ainsi  l'ont 
aimé  les  saints,  spécialement  les  trois  rois  mages. 

0  Jésus,  cher  petit  Sauveur!  ne  permettez  pas  que  ma  foi  lan- 
guisse et  que  mon  amour  envers  vous  reste  toujours  lâche,  pares- 

seux, sans  activité,  sans  énergie.  Inspirez-moi  le  courage  de  vous 
offrir  chaque  jour  :  1°  La  myrrhe  de  la  mortification  des  yeux,  de 
tous  mes  sens  et  de  mes  passions.  2°  L'encens  de  la  méditation  et 
de  la  prière  fréquente.  3°  L'or  de  la  charité  envers  vous  par  des 
actes  d'amour,  et  envers  le  prochain  par  l'exercice  de  la  douceur, 
du  support  et  d'une  prévenance  empressée  à  lui  rendre  toutes sortes  de  bons  offices. 

Epiphanie,  octave,  dimanche.  —  Jésus  dans  le  Temple. 

Préparation.  —  «  Us  le  retrouvèrent  dans  le  Temple,  dit  saint 
Luc,  assis  au  milieu  des  docteurs.2  »  Considérons  quelle  y  fut  la 
conduite  de  Jésus  •  1°  A  l'égard  des  docteurs  de  la  loi.  2°  Envers 
ses  parents,  quand  ils  vinrent  à  lui.  —  Proposons-nous  d'imiter, 
dans  nos  conversations,  la  modestie,  l'humilité,  la  déférence  de 
l'Ënfant-Dieu,  surtout  quand  nous  parlons  à  nos  supérieurs.  Inve- nerunt  in  medio  doctorum,  audientem  itios. 

(1)  Apoc.  8,  4.  (2)  Luc.  2,  46. 



20  ÉPIPH.  OCTAVE.  DIMANCHE.  —  JÉSUS  DANS  LE  TEMPLE. 

1°  Conduite  de  jésus  parmi  les  docteurs. 

Qui  n'admirera  le  Verbe  incarné  en  qui  sont  cachés  tous  les  tré- 
sors de  la  sagesse  et  de  la  science  de  Dieu,  qui  ne  l'admirera 

écoutant  comme  un  enfant  ordinaire  les  docteurs  de  la  loi? 

Audientem  illos.  Ecouter,  c'est  le  propre  de  celui  qui  ignore  et  qui 
a  besoin  de  s'instruire.  Et  voilà  ce  que  fait  le  Verbe  divin!...  11 
nous  donne  ainsi  l'exemple  .  1°  Du  silence,  souvent  si  nécessaire 
et  surtout  si  utile,  dans  bien  des  circonstances.  2°  De  la  modestie 

qui  nous  empêche  d'interrompre  les  autres  et  de  les  contredire  sans 
motif.  Habituons-nous  à  écouter  toujours  le  prochain  patiemment 

et  avec  un  air  d'intérêt,  nous  étudiant  à  ne  point  le  froisser,  mais 
à  exercer  à  son  égard  la  délicatesse  de  la  charité. 

L'Enfant  Jésus,  âgé  de  douze  ans,  ne  se  contentait  pas  d'écouter, 
mais  il  intekkogeait  les  docteurs  de  la  loi,  comme  s'il  eût  voulu 
apprendre  d'eux  ce  qu'il  savait  infiniment  mieux.  ïnterroganlem 
eos.  Conduite  admirable!  et  qui  nous  montre  la  nécessité  d'une 
tradition  pour  nous  instruire.  Gardons-nous  donc  de  prétendre 
nous  former  à  nous-mêmes  notre  doctrine,  sans  la  recevoir  de 

ceux  que  l'Eglise  revêt  de  son  autorité.  Personne  ne  devient 
maître  avant  d'avoir  été  disciple.  Ainsi  le  veut  Celui  qui  a  com- 

mencé par  obéir  avant  de  commander,  et  qui  s'est  préparé  pen- 
dant trente  ans  à  un  ministère  de  trois  années. 

L'Evangile  ajoute  que  tous  ceux  qui  se  trouvaient  au  Temple 
étaient  émerveillés  des  réponses  que  donnait  Jésus  avec  tant  de 
sagesse  et  de  prudence.  Slupebant  super  prudentia  et  responsis 

ejus.  Ceci  nous  montre  que  l'Enfant  divin  étant  alors  interrogé, 
dut  aussi  parler  à  son  tour.  Il  le  fit  de  manière  à  nous  apprendre  : 
1°  A  ne  jamais  discourir  sans  retenue,  mais  à  accompagner  nos 

paroles  d'une  sage  discrétion  qui  nous  fasse  mêler  adroitement 
l'utile  à  l'agréable.  2°  A  ne  blesser  jamais  aucune  vertu  dans  nos 
conversations,  mais  à  rendre  nos  entretiens  toujours  édifiants. 

0  Enfant  tout  aimable!  Patron  par  excellence  de  la  jeunesse 

studieuse!  daignez  m'enseigner  vous-même  à  écouter  avec  doci- 
lité, à  interroger  avec  humilité  et  à  parler  et  répondre  avec  pru- 

dence et  charité.  Faites-moi  chercher  à  votre  exemple,  dans  le 

temple,  c'est-à-dire  dans  la  pratique  du  recueillement  et  de  l'orai- 
son, les  lumières  qui  éclairent  mes  pensées,  dirigent  mes  paroles 

et  règlent  en  tout  ma  conduite. 



ÉriPH.  OCT.  DIMANCHE.  —  JÉSUS  PERDU  ET  RETROUVÉ.  21 

2°    CONDUITIÎ    DE    JÊSL'S    A    t/ÉGARD    PB    SES    PARENTS. 

Dès  que  Marie  et  Joseph  eurent  aperçu  Jésus  au  milieu  des 

docteurs,  ils  furent  dans  I'admiration,  dit  l'Evangile.  Admirah 
sunt.  Ils  admirèrent  sans  doute  qu'à  son  Age  il  figurât  déjà  parmi 
les  vieillards  et  les  sages  de  la  Synagogue.  Ils  admirèrent  la 
modestie  de  son  maintien,  la  sérénité  de  son  visage,  la  douceur 

de  son  regard.  —  Alors  Marie  lui  dit  :  «  Pourquoi,  mon  Fils,  avez- 

vous  agi  de  la  sorte  avec  nous?»  Ce  n'était  point  un  reproche, 
mais  une  parole  d'étonnement  et  de  regret  que  lui  adressait  sa 
tendre  Mère,  dont  le  cœur  aimant  saignait  encore  du  glaive  do 

douleur  qui  l'avait  transpercé  durant  trois  jours. 
«  Votre  père  et  moi,  ajouta  la  Vierge  fidèle,  nous  vous  cher- 

chions fort  affligés.  »  —  Quelle  humilité  dans  ces  paroles!  Marie 
nomme  Joseph  le  premier  et  lui  donne  le  nom  de  père  de  Jésus, 

se  faisant  ainsi  passer  elle-même  comme  une  femme  ordinaire.  — 
A  ces  mots,  si  remplis  de  simplicité  et  de  droiture,  que  répond 

l'Enfant  divin?  «  Pourquoi  donc,  reprend-il  avec  tendresse,  me 
cherchiez- vous?  Ne  saviez-vous  pas  que  je  dois  m'appliquer  tout 
entier  à  tout  ce  qui  regarde  le  service  de  mon  Père?  »  Réponse 

sublime  et  pleine  d'instructions  pour  nous! 
1°  Elle  nous  apprend  à  ne  point  chercher  Jésus  parmi  nos 

proches,  nos  connaissances,  nos  parents,  nos  amis,  mais  dans 
le  temple  ou  dans  les  églises,  ses  demeures  de  prédilection,  où 

surtout  il  s'occupe  du  service  de  son  Père.  Là  nous  le  trouverons 
par  la  prière,  le  recueillement,  le  détachement  et  la  pureté  du 

cœur.  —  2°  Elle  nous  révèle  la  divinité  du  Sauveur,  en  nous 
montrant  que  Dieu  est  véritablement  son  Père.  —  3°  Elle  nous 
engage  à  consacrer  au  service  du  Père  éternel,  notre  aimable 
Créateur,. tout  ce  que  nous  avons  de  temps,  de  force,  de  talent, 

d'activité,  sans  nous  arrêter  aux  réclamations  de  la  nature,  de  la 
chair  et  du  sang,  sans  écouter  le  respect  humain,  ni  aucune  autre 

considération  terrestre.  —  Voyons  où  nous  en  sommes  de  ces 
dispositions. 

0  Jésus,  sagesse  incréce  et  incarnée!  communiquez-moi  les  sen- 
timents de  votre  cœur  sacre  envers  votre  sainte  Mère,  et  faites-moi 

profiter  de  vos  exemples  et  des  siens  pour  devenir  plus  humble, 
plus  patient  à  supporter  les  angoisses  et  les  afflictions,  plus  zélé 

à  m'employer  à  l'accomplissement  de  mes  devoirs,  sans  me  rebu- 
ter des  sacrifices  nécessaires  à  une  vie  fervente.  Je  forme  la  réso- 



22  ÉPIPH.  OCT.  DIMANCHE.  —  JÉSUS  PERDU  ET  RETROUVÉ. 

lution  :  1°  D'agir  toujours  dans  l'intention  d'honorer  et  de  glorifier 
mon  Créateur.  2°  D'accomplir  sa  volonté  sainte  jusque  dans  les 
détails  de  ma  vie  et  au  milieu  des  peines  inséparables  de  mon 
exil.  Quia  in  his  quœ  Patris  met  sunt  oportet  me  esse. 

Epiphanie,  octave,  dimanche  (ms\  -  Jésus  perdu  et  retrouvé. 

Préparation.  —  «  L'Enfant  Jésus  demeure  à  Jérusalem,  dit 
saint  Luc;  ses  parents  le  cherchent  et  ne  le  retrouvent  qu'après 
trois  jours.'  «Considérons  1°  La  douleur  qu'éprouva  Marie  dans 
ce  mystère.  2°  Comment  on  retrouve  le  Sauveur  après  l'avoir 
perdu.  —  Proposons-nous  de  le  chercher  lui  seul,  dans  nos  pen- 

sées, nos  désirs,  nos  affections,  nos  intentions,  en  agissant  et  en 
soutirant  toujours  unis  à  lui.  Omnia  in  nomine  Domini  Jesu 
Christi.* 

lo  Douleur  de  marie,  dans  le  mystère  de  ce  jour. 

Pour  nous  former  une  idée  de  cette  douleur  ineffable,  figurons- 

nous  une  reine,  qui  se  voit  enlever  en  un  instant  l'espérance  de 
sa  maison  et  de  son  royaume;  un  saint  qui,  de  l'abondance  des 
douceurs  célestes,  tombe  subitement  dans  une  désolation  sem- 

blable à  un  enfer.  Ces  rapprochements  ne  nous  donnent  qu'une 
faible  idée  de  la  douleur  de  Marie,  dans  le  mystère  qui  nous  occupe. 

Elle  est  Mère,  mais  quelle  Mère!  Mère  plus  aimante  que  toutes 
les  mères  ensemble.  Tout  son  amour  se  concentrait  sur  le  Fils  le 

plus  ravissant  qui  fut  jamais;  sur  Celui  qui  fait  au  ciel  la  joie  des 

Anges  et  des  Bienheureux.  Et  c'est  ce  Fils  infiniment  aimable  et 

tant  aimé,  quelle  perd  tout  à  coup,  sans  savoir  ce  qu'il  est  devenu. 
0  angoisse!  ô  tristesse!  ô  poignante  affliction!  —  «  Espérance  de 
ma  vie,  s'écriait  cette  Mère  désolée,  où  ètes-vous?  pourquoi 
m'avez-vous  délaissée?  ou  plutôt  pourquoi  et  comment  vous  ai-je 

perdue?  »  — Et  cette  Vierge  fidèle  frémissait  à  la  pensée  d'avoir 

peut-être  déplu  à  ce  Fils  qui  est  son  Dieu  !  C'était  là  surtout  ce  qui 

remplissait  son  cœur  d'un  regret  plus  vif,  d'une  douleur  plus  pro- 
fonde, que  le  repentir  si  vif  et  si  profond  que  ressentirent  jamais 

de  leurs  fautes  passées  tous  les  saints  réunis. 

(i)  Luc.  2.  43-40.  (2)  Col.  3,  17. 



ÉPIPH.  OCT.  DIMANCHE.  —  JÉSUS  PERDU  ET  RETROUVÉ.  23 

Ah  !  que  n'avons-nous,  comme  la  Vierge  immaculée,  cette  déli- 
catesse de  conscience,  qui  nous  fasse  appréhender  les  moindres 

fautes,  les  plus  légères  imperfections  !  Marie  ne  contracta  jamais 

l'ombre  même  d'une  souillure  ;  nous  au  contraire,  combien  de 
péchés  n'avons-nous  pas  à  déplorer  !  En  éprouvons-nous  un  sincère 
repentir?  «  Avoir  péché  une  fois,  dit  Tertullien,  c'est  assez  pour 
qu'on  doive  pleurer  à  jamais.  »Satisest  ad  fielus  œternos.  Car  c'est 
avoir  offensé  un  Dieu  qui  mérite  infiniment  d'être  aimé  ;  c'est  avoir 
blessé  ses  adorables  perfections  et  contribué  à  la  Passion  de  Celui 

qui,  étant  Dieu,  nous  a  aimés  jusqu'à  se  faire  homme  comme 
nous,  et  jusqu'à  prendre  sur  lui  les  châtiments  qui  nous  étaient 
dus.  Se  peut-il,  de  notre  part,  une  ingratitude  plus  horrible,  un 
attentat  plus  capable  de  nous  briser  le  cœur  de  regret? 

0  Vierge  immaculée  !  vous  ne  pouviez  vous  consoler  d'avoir 
perdu,  sans  votre  faute,  la  présence  sensible  de  Jésus:  comment 

pourrais-je  oublier  d'avoir  poussé  la  malice  jusqu'à  fouler  aux 
pieds  ce  bon  Sauveur  lui-même,  en  perdant  volontairement  sa 

grâce  et  son  amour?  N'est-ce  pas  là  un  plus  grand  mal  que  la  ruine 
même  de  l'univers?...  0  Mère  de  douleurs  !  obtenez-moi  les  plus 
vifs  sentiments  de  componction,  de  contrition,  jusqu'au  dernier 
soupir  de  ma  vie. 

2°  Comment  on  retrouve  l'enfant  dieu,  aprè.s  l'avoir  perdu. 

Les  âmes  qui  aspirent  à  la  perfection,  ne  perdent  jamais  ou 

presque  jamais  l'amitié  de  Jésus,  mais  bien  parfois  sa  présence 
sensible.  Que  faire  alors?  Il  faut  lui  montrer  que  nous  lui  sommes 
fidèles,  non  seulement  quand  il  nous  console,  mais  encore  quand 

il  nous  laisse  en  proie  à  l'aridité,  à  la  désolation,  et  qu'il  semble 
s'être  éloigné  de  nous.  «  Nous  vous  cherchions,  lui  disait  Marie, 
pleins  de  douleur  et  d'anxiété.  »  Heureuses  les  âmes  qui  conti- 

nuent de  soupirer  après  le  Sauveur,  lorsque  les  ténèbres  enve- 

loppent leur  esprit,  et  qu'une  dureté  involontaire  s'est  emparée 
de  leur  cœur!  Qu'elles  se  gardent  bien  de  chercher  alors  du  sou- 

lagement parmi  les  créatures  ou  dans  les  joies  du  siècle  ! 
Marie  et  Joseph  ne  retrouvèrent  point  Jésus  au  milieu  du  monde, 

ni  même  chez  leurs  parents,  amis  et  connaissances  ;  mais  dans  le 
temple  qui  est  sa  demeure  propre,  et  où  il  réside  pour  nous  y 

attendre  le  jour  et  la  nuit.  —  Dans  nos  sécheresses  spirituelles, 
allons  souvent  visiter  le  très  saint  Sacrement,  lui  raconter  notre 



24  7  JANVIER .  —  VOCATION  DES  MAGES. 

peine,  nous  humilier  en  sa  présence,  lui  demander  la  résignation, 
la  ferveur  et  la  constance  dans  son  service.  Car  pourquoi  le  Sau* 

veur  permet-il  nos  épreuves  et  désolations  intérieures,  sinon  pour 
nous  tenir  dans  l'humilité,  affermir  notre  vertu,  nous  exercer  à 
la  patience,  augmenter  nos  mérites,  stimuler  notre  ardeur,  et 
nous  apprendre  à  estimer  davantage  la  grâce  de  la  dévotion,  et  à 

la  conserver  avec  plus  de  soin?  Sont-ce  là  les  fruits  que  vous  reti- 
rez de  vos  aridités  d'esprit? 

Hélas!  chez  vous  la  privation  de  la  grâce  sensible  est  souvent 
un  effet  de  votre  tiédeur,  de  votre  lâcheté,  de  vos  fautes  vénielles. 

1°  Vous  négligez  de  veiller  sur  vos  pensées,  vos  paroles,  vos 
regards;  de  secouer  votre  paresse,  de  mortifier  votre  sensualité. 

—  2°  Vous  manquez  de  fidélité  dans  l'accomplissement  de  vos  pra- 
tiques pieuses.  De  là  cette  obscurité,  cette  froideur  dans  l'oraison, 

la  sainte  Messe,  la  Communion  ;  ce  qui  vous  empêche  de  chercher 
Jésus  avec  le  courage  et  la  constance  dont  Marie  et  Joseph  vous 

ont  donné  l'exemple. 
0  Vierge  sainte,  toujours  fidèle!  donnez  à  mon  cœur  les  sen- 

timents du  vôtre,  cette  tendresse,  cette  force,  cette  persévérance 

dans  I'amour  de  votre  divin  Fils.  Que  toutes  mes  pensées,  mes 
affections,  tous  les  désirs  de  mon  âme  aspirent  sans  cesse  veis 

ce  Bien  suprême  et  infini;  qu'il  soit  à  jamais  mon  trésor,  mon 
repos,  mon  bonheur,  ma  grandeur  et  ma  vie!  Omnia  et  in  omni- 

bus Chris  tus.1 

7  janvier.  -  Vocation  des  Mages. 

Préparation.  —  Du  fond  de  sa  crèche,  l'Enfant  Jésus  appelle 
les  Mages  à  la  foi.  Méditons  1°  Comment  ils  ont  répondu  a  leur 
vocation.  2°  Quels  motifs  nous  avons  de  répondre  nous-mêmes  à 
la  nôtre,  qui  est  de  nous  sanctifier.  —  Examinons  si  nous  croyons 
vivement  et  fermement  les  mystères  révélés,  et  si  notre  conduite 

est  toujours  d'accord  avec  notre  foi,  surtout  dans  les  peines,  les 
combats  et  les  di incultes.  Jusins  autem  meus  ex  fide  vivii:2 

(1;  Col.  ô,  11.  (2)IIebr.  9,  58. 



7  JANVIER.  —  VOCATION  DES  MAGES.  25 

lo  Fidélité  des  mages  a  i  eur  vocation  a  i.a  foi. 

Le  Verbe  incarné  ne  reste  point  oisif  dans  l'Etable  où  il  repose. 
Du  fond  de  sa  crèche  il  éclaire  tout  homme  venant  en  ce  monde 

et  donne  aux  âmes  fidèles  la  lumière  de  la  foi.  C'est  lui  qui  envoie 
une  étoile  aux  Mages  de  l'Orient  et  illumine  en  même  temps  leur 
intelligence  pour  les  attirer  à  Bethléem.  Combien  d'autres  con- 

templèrent le  météore  lumineux,  sans  en  comprendre  le  sens,  et 

s'en  tinrent  a  une  admiration  stérile!  Il  n'en  fut  pas  ainsi  des 
saints  Rois  :  prévenus  par  la  grâce,  sans  se  laisser  intimider,  ni 

par  le  respect  humain,  ni  par  l'opposition  de  leurs  amis  et  de 
leurs  proches,  ni  par  la  pensée  des  fatigues  et  des  perds  du 

voyage,"  ils  se  décident  a  suivre  le  signe  qui  leur  est  donné  du ciel.  Dieu  parle,  sa  volonté  se  manifeste  à  eux.  et  cela  leur  suffit. 
Quelle  foi!  quelle  fidélité! 

Arrivée  près  de  Jérusalem,  l'étoile  disparaît,  nouvelle  épreuve 
pour  eux!  Mais  sans  se  déconcerter,  ils  vont  consulter  les  depo 

sitaires  des  Ecritures,  afin  d'entendre  de  leur  bouche  les  oracles 
divins,  et  de  s'y  conformer  humblement.  A  peine  se  remettent-ils 
en  route  que  l'étoile  reparait,  en  récompense  de  leur  soumission 
aux  représentants  de  Dieu. 

Bientôt  ils  parviennent  à  Bethléem,  et  là  que  voient-ils?  Hélas! 
ils  avaient  été  étonnés  de  ne  pas  trouver  Jérusalem  en  fête  pour 
la  naissance  du  Messie;  maintenant  leur  étonnement  est  à  son 

comble  :  au  lieu  d'un  roi,  portant  un  diadème  et  environné  de  sa 
cour,  ils  n'ont  sous  les  yeux  qu'un  enfant  pauvre,  faible  et  sans 
parole.  Quelle  suprême  épreuve  pour  leur  foi  !  Qui  n'y  aurait  suc 
combé?  Mais  ces  dignes  descendants  d'Abraham  croient  contre 
toutes  les  apparences.  Ils  se  prosternent  jusqu'à  terre,  et  sans 
raisonner  ils  adorent  l'Eternel  devenu  mortel  pour  leur  amour. 
Saisis  d'admiration  de  voir  en  Jésus  tant  de  grandeur  abaissée,  de 
splendeurs  obscurcies,  de  majesté  voilée,  ils  sont  partagés  entre 
le  respect,  la  joie,  la  reconnaissance  et  la  tendresse.  0  triomphe 
de  la  foi,  quand  elle  est  vive  dans  les  cœurs! 
Examinons  si  nous  ne  manquons  pas  de  cette  foi  vive,  dans  nos 

rapports  avec  Jésus  au  sacrement  de  l'autel,  puisqu'il  est  là  aussi 
réellement  qu'il  était  à  Bethléem.  Prenons  les  sentiments  des 
Mages  chaque  fois  qu'il  nous  est  donné  d'entrer  dans  une  église 
où  réside  le  Dieu  de  l'Eucharistie. 

0  mon  Rédempteur  !  les  Mages  furent  étonnés  de  vous  trouver 
MÉDIT.  I  3 



26  7  JANVIER.  —  VOCATION  DES  MAGES. 

si  pauvre  sous  les  langes  de  votre  enfance  ;  combien  plus  devons^ 

nous  l'être,  en  vous  adorant  sous  les  plus  humbles  espèces,  après 
les  gloires  de  votre  résurrection  !  Ah  !  communiquez-moi  :  1°  La 

foi,  le  respect,  l'admiration  des  saints  Rois  pour  vos  grandeurs 
cachées.  2°  Leur  reconnaissance  d'avoir  été  choisi,  de  préférence 
à  tant  d'autres,  pour  connaître  ces  mystères  de  salut.  3°  Leur  fer- 

veur et  leur  fidélité,  afin  de  mettre  à  profit  tant  de  moyens  de 
sanctification  qui,  dans  le  culte  eucharistique,  me  sont  donnés 

plus  abondamment  qu'aux  Rois  mages  à  Bethléem. 

2°  Motifs  de  fidélité  a  la  vocation  de  nous  sanctifier. 

Jésus  Enfant  nous  a  prédestinés  comme  les  Rois  mages,  non 
seulemenl  ù  la  foi  et  à  la  grâce,  mais  encore  a  la  perfection  de 

son  amour.  Etegil  nos  ante  mvndi  constitutionem  ut  essemus  sancti.* 

One  de  preuves  de  cette  vérité  n'avons-nous  pas  dans  notre  vie! 
A  peine  nés,  nous  voilà  portés  sur  les  fonts  baptismaux,  purifiés 
du  péché,  arrachés  aux  griffes  de  Satan,  faits  enfants  de  Dieu  et 

de  l'Eglise,  établis  héritiers  du  royaume  des  cieux!  Pour  nous 
donner  le  temps  d'augmenter  nos  mérites,  le  Seigneur  a  prolongé 
nos  jours,  il  nous  a  procuré  une  éducation  chrétienne,  nous  a 
prévenus  de  ses  lumières  et  inspiré  le  goût  de  la  piété.  Que  de 

bons  mouvements,  d'inclinations  vertueuses,  ne  tenons-nous  pas 
de  lui!  Combien  de  moyens  d'en  profiter  n'avons-nous  pas  dans  la 
prière  sous  toutes  ses  formes  et  pour  tous  les  instants;  dans  les 
sacrements  si  féconds  en  fruits  de  salut,  et  dans  le  sacrifice  de 
nos  autels,  le  même  que  celui  du  Calvaire,  qui  a  racheté  le  genre 
humain  vendu  à  Satan  par  le  péché. 

Tant  de  secours  nous  seraient-ils  donnés  sans  but?  Ne  nous 

prouvent-ils  pas  combien  le  Seigneur  souhaite  de  nous  voir  saints 
et  parfaits?  Quel  compte  redoutable  nous  devrons  lui  rendre,  si, 
par  notre  négligence,  nous  ne  correspondons  point  à  tant  de 
grâces,  ou  si,  par  notre  tiédeur  volontaire,  nous  en  abusons  au 
détriment  de  sa  gloire  et  de  notre  progrès!  Il  nous  importe  donc 
beaucoup  de  faire  fructifier  en  nous  les  dons  célestes,  en  travaillant 

sérieusement  chaque  jour  à  notre  sanctification.  —  L'avons-nous 
fait  jusqu'ici?  Ne  sommes-nous  pas  rebelles  aux  reproches  inté- 

rieurs que  nous  adresse   1  Enfant-Dieu?  Examinons  devant  sa 

(i)Eph.  1,4. 



8  JANVIER.  —  LES  DONS  DES  MAGES.  27 

crèche  :  1°  Si,  pour  lui  plaire,  nous  combattons  notre  vanité, 
notre  dissipation,  nos  attaches,  nos  désirs  empressés,  nos  viva- 

cités fréquentes,  et  tant  d'autres  obstacles  au  règne  de  sa  grâce  en 
nous.  2°  Si,  dans  le  désir  de  l'imiter,  nous  travaillons  à  acquérir 
plus  d'anéantissement  devant  Dieu,  de  condescendance  envers  le 
prochain,  de  mépris  de  nous-mêmes,  d'attention  à  la  divine  pré- 

sence et  de  résignation  dans  les  contrariétés. 

0  Sauveur  tout  aimable!  vous  m'appelez  à  vous  comme  les 
Mages,  et  vous  me  proposez  la  perfection  de  votre  amour.  Ne  per- 

mettez pas  que  je  me  montre  indocile  à  votre  voix  et  infidèle  à 

vos  attraits.  Que  n'ont  pas  souffert  les  saints  Rois  pour  arriver  à 
vous?  quelles  fatigues!  quels  ennuis!  quelles  privations  !  Inspirez- 
moi  le  courage  :  1°  De  travailler  sérieusement  comme  eux  à  ma 
sanctification,  par  une  vie  de  vigilance,  de  recueillement  et 

d'oraison.  2°  De  supporter  les  peines,  les  dégoûts,  les  difficultés 
inséparables  de  l'accomplissement  de  mes  devoirs.  3°  De  renoncer 
à  mon  jugement,  à  ma  volonté,  à  mes  mauvaises  inclinations  et  à 
tous  les  défauts  qui  empêchent  en  mon  âme  votre  règne  parfait. 

Je  vous  demande  ces  grâces  par  l'intercession  de  votre  divine 
Mère,  de  votre  Père  nourricier  et  des  saints  Rois  qui  visitèrent 
votre  berceau.  Ut  essemus  sancli  et  immaculati  in  conspeclu  ejus. 

8  janvier,  —  Les  dons  des  Mages. 

Préparation.  —  «  Us  lui  offrirent  des  présents  :  de  l'or,  de 
l'encens  et  de  la  myrrhe.  »  Ainsi  parle  l'Évangile.  Considérons  ce 
que  signifient  les  présents  des  Mages  1°  Par  rapport  à  Jésus, 
2°  Par  rapport  à  nous.  —  Le  fruit  de  cette  méditation  sera  de  nous 
inspirer  la  résolution  de  produire  souvent  des  actes  d'amour,  de 
demande  et  de  renoncement  à  nous-mêmes,  actes  que  symbolisent 
les  trois  présents  des  Rois.  ObtiUerunt  ei  mimera,  aiiram  thus  et 
myrrham.1 

lo  Signification  des  dons  des  mages  par  rapport  a  jésus. 

Ce  n'est  pas  au  hasard  que  les  Mages  offrent  au  Verbe  incarné 
de  l'or,  de  l'encens  et  de  la  myrrhe;  non,  leur  intention  se  mani- 

(l)Matth.  2,  il. 



28  S  JANVIER.  —  LES  DONS  DES  MAGES. 

feste  déjà  dès  leur  passage  à  Jérusalem,  alors  qu'ils  appellent 
Jésus. Roi;  qu'ils  déclarent  vouloir  l'adorer  comme  Dieu,  et  qu'ils 
s'informent  où  il  est  né  comme  Fils  de  Marie.  Ne  reconnaissent-ils 
pas  ainsi  sa  royauté,  sa  divinité  et  son  humanité?  ' 

En  conséquence,  ils  lui  apportent  de  l'or,  et  témoignent  par  là 
le  révérer  comme  le  Roi  très  sage  et  très  riche  dont  Salomon 

n'était  que  la  figure.  La  reine  de  Saba  vint  autrefois  de  l'Orient 
visiter  le  fils  de  David  ;  ainsi,  conduits  par  une  étoile  miracu- 

leuse, ils  viennent  rendre  leurs  hommages  au  Fils  unique  du  Roi 

des  rois,  à  qui  appartiennent  tous  les  trésors.  —  Ils  lui  présentent 

de  I'encens.  comme  au  Dieu  qui  a  tout  créé,  et  vers  qui  doivent 
monter  les  prières  de  ses  créatures  ;  —  ils  lui  offrent  de  la  myrrhe, 

pour  professer  leur  foi  à  son  humanité  sainte  et  à  la  mort  qu'il 
doit  subir  un  jour. 

Éclairés  comme  ils  l'étaient  de  la  lumière  céleste,  comment 
auraient-ils  ignoré  ces  mystères?  De  là  les  fatigues  qu'ils  s'impo- 

sent dans  la  recherche  de  Jésus;  de  là  les  fruits  abondants  qu'ils 
retirent  de  leur  séjour  à  Bethléem,  où  leurs  dons,  offerts  avec 
tant  de  ferveur,  leur  méritent  la  grâce  de  devenir  plus  tard  des 

apôtres,  des  saints  et  des  martyrs.  —  0  puissance  de  la  foi,  animée 
par  la  charité! 

Pendant  que  les  pieux  Rois  rendent  ainsi  leurs  hommages  au 

Sauveur,  que  fait,  de  son  côté.  l'Enfant  Jésus?  11  s'offre  à  son 
divin  Père  avec  un  amour  sans  bornes  représenté  par  l'or  de  ses 
visiteurs  ;  —  il  s'anéantit  devant  sa  majesté  sainte  avec  une  reli- 

gion profonde,  dont  les  actes  montent  au  ciel  comme  la  fumée  du 

plus  pur  encens.  —  En  hommage  à  la  divine  justice  et  en  répara- 

tion d'honneur,  il  lui  présente  d'avance  la  myrrhe  de  sa  passion 
et  de  sa  mort  douloureuse. 

Unissons-nous  à  l'Enfant  de  Bethléem,  et  avec  lui  :  1°  Offrons  au 
Père  éternel  l'or  de  notre  amour,  en  nous  réjouissant  de  ses  ado- 

rables perfections.  —  2°  Connaissant  notre  impuissance  au  bien. 
demandons  avec  ferveur  les  grâces  qui  sanctifient.  —  3°  Joignons 

a  l'encens  de  la  prière  la  myrrhe  de  la  mortification,  en  offrant 
a  la  justice  de  Dieu  quelque  léger  sacrifice  :  d'une  parole,  d'un 
regard,  d'un  ressentiment,  d'une  satisfaction,  d'une  répugnance. 

0  saint  Enfant!  je  me  soumets  à  vous  comme  à  mon  Roi;  je 
vous  adore  comme  mon  Dieu,  et  je  vous  aime  comme  mon 

Rédempteur.  Accordez-moi  la  grâce  de  produire  souvent  dans 

(1)  Matth.  2,  ± 



8  JANVIER.  —  LES  DONS  DES  MAGES.  29 

l'oraison  des  actes  semblables  d'assujettissement,  d'adoration 
profonde  et  d'union  à  votre  Passion  douloureuse,  comme  aussi 
des  actes  d'amour,  —  de  demande  —  et  de  renoncement,  pour 
réaliser  complètement  en  moi  le  sens  mystique  des  présents  des 
Mages.  Aurum,  Unis  et  myrrliam, 

2°  Signification  des  dons  des  mages  par  rapport  a  nods. 

Les  présents  des  Rois  Mages  embrassent,  dans  leur  signification, 

toute  la  perfection  evangelique.  c'est-a-dire  les  devoirs  envers 
Dieu,  que  figure  l'encens  de  la  prière,  les  devoirs  envers  le  pro 
chain.  résumés  dans  l'aumône  et  représentés  par  l'or ,  les  devoirs 
envers  nous-mêmes,  compris  dans  la  mortification  des  vices,  et 

indiqués  par  la  myrrhe  offerte  a  l'Enfant  divin  Ces  différents 
devoirs  renferment  toutes  les  vertus  qui  font  les  vrais  disciples 
du  Verbe  incarné. 

Pour  mieux  accomplir  les  premiers,  c'est-à-dire  nos  pratiques 
tieuses,  rien  de  plus  efficace  que  de  nous  unir  à  l'Enfant  de  Beth- 

léem. De  son  humble  crèche,  il  rend  au  Père  éternel  les  plus 

parfaits  hommages  d'adoration,  de  dépendance,  de  reconnaissance, 
de  confiance  et  de  dévouement,  qui  sont  comme  l'âme  de  la  piété 
solide  et  de  la  vraie  dévotion.  Entrons  dans  ses  sentiments  chaque 
fois  que  nous  nous  prosternons  devant  Dieu.. 

Méditons  de  même  la  charité  qu'il  témoigne  à  nos  âmes,  afin 
d'apprendre  de  lui  jusqu'où  nous  devons  aimer  le  prochain.  Son 
attention  et  son  ardeur  à  offrir  ses  souffrances  au  profit  de  notre 
salut,  nous  prêchent  éloquemment  la  générosité  à  pardonner,  à 

oublier  les  offenses,  a  supporter  les  défauts  d'autrui,  à  combler 
de  biens  ceux-là  mêmes  qui  nous  haïssent,  nous  persécutent  et 
nous  calomnient. 

Mais  une  telle  perfection  ne  s'acquiert  pas  sans  une  entière 
mortification,  c'est-a-dire,  sans  régler  nos  sens,  nos  désirs,  notre 
humeur*  sans  combattre  en  nous  la  colère,  les  aversions,  l'impa- 

tience; sans  faire  abnégation  de  nous-mêmes  et  de  nos  inclina- 
tions, sans  nous  plier,  en  un  mot,  aux  volontés,  aux  caprices 

mêmes  du  prochain,  pour  l'édifier  et  le  porter  à  la  vertu.  Exa 
minez  où  vous  en  êtes  dans  l'exercice  de  ce  parfait  renoncement. 

Adorable  Sauveur!  communiquez-moi  la  force  de  rendre  à  Dieu 
et  à  mes  semblables,  au  prix  même  des  plus  grands  sacrifices, 
tout  ce  que  la  piété  et  la  charité  réclament  de  moi.  A  cette  fin  i 

MÉDIT.   I.  3* 



30  9  JANVIER.  —  LES  PRESENTS  DES  MAGES. 

1°  Réveillez  ma  foi  sur  les  motifs  qui  me  pressent  d'obéir  aux 
divins  préceptes,  de  respecter  les  autres  et  de  me  mépriser  moi- 
même.  —  2°  Embrasez-moi  de  cet  amour  généreux  qui  me  rende 
capable  de  me  dévouer  au  service  du  Père  céleste  et  au  bonheur 

du  prochain.  —  3°  Inspirez-moi  la  résolution  de  ne  jamais  mon- 
trer au  dehors  mes  impressions  intérieures,  quand  elles  peuvent 

blesser-  la  délicatesse  de  la  charité  envers  Dieu  et  envers  mes 
frères. 

9  janvier.  —  Les  présents  des  Mages. 

Préparation.  —  «  Les  rois  de  Thnrse  et  les  îles  lui  offriront 
des  présents.1  »  Ainsi  parle  le  Psalmiste.  Considérons  4°  Quels 
actes  d'offrande  les  dons  des  Mages  peuvent  nous  inspirer. 
2°  Quelles  vertus  spéciales  ils  recommandent  à  notre  attention. 
—  OilVons  aujourd'hui  à  Dieu  plusieurs  actes  intérieurs  d'obéis- 

sance, d'amour  et  de  résignation,  dans  les  saintes  dispositions  qui 
animaient  les  Rois  mages  près  de  la  crèche  du  Verbe  incarné, 
Rcges  Tharsù  et  insulœ  muncra  oflerent. 

lo  Actes  d'offrande  en  rapport  avec  les  dons  des  mages. 

Au  jour  de  l'Epiphanie,  sainte  Gertrude  offrait  à  Dieu  pour 
myrrhe,  les  tourments  du  Rédempteur,  en  expiation  des  crimes 

du  monde  ;  —  pour  encens,  l'âme  de  Jésus  et  toutes  ses  opéra- 
tions, en  réparation  des  négligences  du  genre  humain  au  service 

de  son  Créateur;  —  elle  remplaçait  I'or,  en  offrant  la  divinité  du 
Verbe  incarné,  pour  suppléer  à  l'insuffisance  et  à  l'imperfection 
des  créatures.  Comme  elle  achevait  ces  actes  d'offrande,  elle  vit 
Jésus  traverser  le  ciel  et  les  porter  à  la  très  sainte  Trinité  ;  preuve 
évidente  que  Dieu  les  avait  agréés. 

Combien  d'iniquités  provoquent  chaque  jour  la  colère  céleste 
sur  toute  la  surface  de  la  terre  !  Combien  de  fautes  plus  ou  moins 

Volontaires  n'y  ajoutons-nous  pas  nous-mêmes  !  Comment  apaiser 

la  justice  divine,  sinon  par  l'offrande  des  souffrances  et  des  mérites 
d'un  Dieu  ?  C'est  là  cette  myrrhe  choisie,  symbole  de  la  mort  et 

(l)Ps.  71, 10. 



9  JANVIER.  —  LES  PRÉSENTS  DES  MAGES.  31 

de  la  sépulture  de  Jésus,  que  nous  apportons  à  son  berceau,  afin 

de  rappeler  au  Père  céleste  les  mérites  de  l'Agneau  divin,  qui 
efface  les  iniquités  de  la  terre  et  peut  sauver  une  infinité  de 
mondes  plus  coupables  que  le  nôtre.  Formons  donc  des  actes  de 

repentir  en  union  avec  le  cœur  de  l'Enfant  Jésus,  si  affligé  de  nos offenses. 

En  outre,  que  de  tiédeur  ne  voyons-nous  pas  chez  la  plupart 
des  chrétiens!  Nous  avons  sans  doute  nous-mêmes  bien  des 
reproches  à  nous  adresser,  bien  des  négligences  à  déplorer  dans 
le  travail  de  notre  perfection.  Or  quelle  meilleure  réparation 

pouvons-nous  offrir  au  Père  éternel  que  celle  de  l'Enfant  divin 
qui,  dans  sa  petite  crèche,  forme  les  actes  les  plus  fervents  des 
vertus  ?  Il  nous  invite  ainsi  à  secouer  notre  torpeur,  à  stimuler 

notre  insouciance,  à  réveiller  notre  foi,  afin  d'être  plus  exacts  à 
obéir  à  la  grâce  et  plus  fidèles  à  en  conserver  les  fruits.  Ce  sera 

l'encens  d'agréable  d'odeur,  qui  réparera  notre  tiédeur  passée  et 
nous  rendra  plus  ardents,  plus  dévoués  dans  l'avenir. 
Eussions-nous  d'ailleurs  l'ardeur  des  Séraphins,  nous  serons 

toujours  incapables  de  glorifier  Dieu  comme  il  le  mérite.  A 

cette  fin,  recourons  encore  au  Verbe  incarné,  et  offrons  l'or  de  sa 
divinité  pour  rendre  au  Créateur  tous  les  hommages  qui  lui  sont 

dûs.  —  0  Dieu!  Père  tout-puissant!  je  vous  présente,  dans 

l'étable  de  Bethléem  et  dans  nos  tabernacles,  l'adorable  Victime 
de  notre  salut,  son  corps,  son  âme  et  sa  divinité  :  son  corps,  qui 

a  tant  souffert,  je  vous  l'offre  en  expiation  de  mes  péchés  ;  —  son 
ame  si  fervente  et  si  sainte,  en  réparation  de  ma  lâcheté  à  votre 

service  ;  —  enfin  sa  divinité,  en  hommage  à  vos  grandeurs  et  en 
actions  de  grâces  de  vos  bienfaits  qui  sont  sans  nombre  et  de 
chaque  instant. 

2°  Vertus  symbolisées  par  les  dons  des  mages, 

Le  jour  de  l'Epiphanie,  la  même  sainte  Gertrude  demandant  au 
Sauveur  ce  qu'elle  devait  lui  offrir  pour  une  personne  qu'elle 
aimait,  il  lui  répondit  :  «.  Offre-moi  ses  pieds,  ses  mains  et  son 

cœur  :  ses  pieds,  c'est-à-dire  les  désirs  qui  l'animent  de  me 
dédommager  des  tourments  de  ma  Passion,  en  souffrant  sans 
plainte  ;  sa  résignation  me  sera  agréable  comme  une  myrrhe  de 

choix;  —  ses  mains,  c'est-à-dire  ses  œuvres  intérieures  et  exté- 
rieures, en  union  avec  les  miennes  ;  elles  me  seront  ainsi  un  suave 

encens;  —  son  coeur  ou  sa  volonté,  ce  qui  signifie  l'exercice  de 



32  9  JANVIER.  —  LES  PRÉSENTS  DES  MAGES. 

l'obéissance,  qui  me  sera  plus  précieuse  que  l'or  le  plus  pur.  » 
Ainsi  parla  Jésus,  et  que  nous  enseigne-t-il  ? 

1°  A  compatir  à  ses  souffrances,  et  à  unir  les  nôtres  aux 
siennes.  Comme  la  myrrhe  sert  à  embaumer  les  corps  et  les 
préserve  de  la  corruption,  ainsi  la  pensée  des  douleurs  du  Verbe 
incarné  et  les  peines  que  nous  endurons  patiemment,  ont  pour 
effets  principaux  de  garder  notre  âme  contre  la  contagion  du  siècle 
et  de  nos  mauvais  penchants,  surtout  de  la  concupiscence  qui 
nous  expose  si  souvent  au  péché. 

2°  Les  œuvres  intérieures  et  extérieures  que  réclame  Jésus 
doivent  être  sanctifiées  par  la  bonne  intention.  Plus  celle-ci  est 

pure,  sans  recherche  de  l'estime  mondaine  et  de  l'intérêt  propre, 
plus  nos  actions  seront  embaumées  d'un  parfum  surnaturel,  qui 
montera  comme  l'encens  vers  le  trône  de  Dieu.  A  cette  fin,  unis- 

sons-nous aux  sentiments  et  aux  désirs  de  l'Enfant  de  Bethléem. 
3°  Ajoutons  à  celte  pratique  ce  que  le  Seigneur  estime  le  plus, 

c'est-à-dire  une  volonté  parfaitement  obéissante  a  ses  préceptes 
et  soumise  à  ses  desseins  sur  nous.  C'est  l'or  le  plus  précieux  que 
nous  puissions  lui  offrir.  L'obéissance,  en  effet,  nous  dépouille  de 
tout  retour  d'amour-propre  et  nous  unit  étroitement  à  1;j  volonté 
de  Dieu.  D'où  il  suit  qu'en  agissant  pour  obéir,  nous  faisons  ce 
qu'il  y  a  de  plus  grand,  de  plus  sage,  de  plus  parfait,  de  plus 
méritoire. 

0  Jésus!  dès  votre  entrée  en  ce  monde,  vous  vous  êtes  pro- 

posé d'accomplir  tous  les  désirs  du  Père  céleste.'  Vous  en  avez 
fait  votre  aliment;  vous  y  avez  mis  votre  bonheur  et  votre  reposa 
Accordez-moi  la  grâce  de  ne  chercher  comme  vous  en  toutes  mes 

actions  que  le  contentement  du  Père  éternel  et  d'y  trouver,  à 
votre  exemple,  une  paix  profonde,  une  tranquillité  délicieuse.  Je 

forme  la  résolution  :  1°  De  penser  souvent  aux  souffrances  et  aux 
ignominies  de  votre  Passion.  °2°Dc  me  détacher,  par  là,  du  monde 
et  de  moi-même,  afin  d'envisager  en  tout  la  gloire  et  le  bon  plaisir 
de  Dieu.  3°  D'imiter  en  tout  votre  obéissance  parfaite,  obéissance 
que  vous,  le  Roi  du  ciel,  avez  pratiquée  sur  la  terre  depuis  la 

crèche  jusqu'au  sépulcre,  à  l'égard  de  toute  autorité  légitime, 
sans  excepter  celle  de  vos  persécuteurs  et  de  vos  bourreaux.  Qitœ 
placila  sunl  ei  fado  semper. 

(1)  Hebr.  10,  9.  (°2)  Joan.  ;,  31  et  8,  29. 



10  JANVIER.  —  VISITE  A  l'ENFANT-JÉSUS.  33 

10  janvier.  -  Visite  à  l'Enfant  Jésus. 

Préparation.  —  «  El  entrant  dans  l'habitation,  dit  l'Évangile, 
les  Mages  trouvèrent  l'Enfant  avec  Marie,  sa  Mère.'  »  Considérons 
1°  Quelles  sont  les  dispositions  requises  pour  visiter  Jésus. 
2°  Quels  fruits  précieux  nous  pouvons  retirer  de  cette  pratique. 
—  Proposons-nous  de  penser  souvent  au  très  saint  Sacrement,  et 
d'aller  prier  chaque  jour  devant  les  tabernacles  où  réside  l'Auteur de  toute  grâce.  Et  intrantes  aomum,  vwenerunt  Puerum  cum 
Mann,  Matre  ems. 

1<>  Dispositions  requises  pour  visiter  l'enfant-dieu. 

Les  premiers  visiteurs  de  l'Enfant  divin,  dans  l'etable  de 
Bethléem,  furent  les  esprits  bienheureux.  «  Lorsque  le  Père  éter- 

nel, dit  l'Apôtre,  introduisit  son  Fils  premier-né  sur  la  terre,  il 
ordonna  à  ses  anges  de  venir  l'adorer.-  »  Et  ces  Esprits  célestes  de 
descendre  vers  la  grotte  où  repose  l'Enfant-Dieu.  Avec  quel  eton- 
nement  ils  contemplent  sa  pauvreté,  sa  petitesse,  l'état  d'assujet- 

tissement où  il  s'est  réduit,  lui  qui  jouissait  dans  les  cieux  de  tant 
de  richesses,  de  gloire,  de  pouvoir  et  dinriépendance!  Quelle  n'est 
pas  leur  admiration  de  voir  en  lui  la  Majesté  divine  humiliée,  la 

Splendeur  éternelle  obscurcie,  l'Allégresse  du  paradis  pleurant  et 
vagissant  sur  un  lit  de  paille  comme  un  enfant  délaisse!  Qui  de 

nous  ne  tomberait  à  genoux,  pénétré  a*unc  religion  profonde,  en 
considérant  ce  ravissant  spectacle? 

Les  Anges  vont  l'annoncer  à  des  Bergers,  qui  veillent  à  la  garde 
de  leurs  troupeaux.  Et  voici  que  ces  hommes  simples  accourent  ; 

et  que  trouvent-ils?  Un  Enfant  enveloppé  de  langes  et  couché  dans 
une  crèche  comme  on  le  leur  avait  dit.  Ils  se  prosternent,  et,  rem- 

plis d'une  tendre  dévotion,  ils  remercient  leur  Dieu-Sauveur  de 
s'être  abaissé  jusqu'à  eux,  et  lui  demandent  la  grâce  de  le  servir 
fidèlement.  Puis,  répandant  le.ur  cœur  en  pieuses  affections,  ils  se 
consacrent  à  ce  divin  Messie,  attendu  depuis  tant  de  siècles  comme 
un  puissant  monarque,  et  qui  se  présente  à  eux  sous  la  forme 

gracieuse  d'un  Enfant! 

(l)Matth.  2,1t.  (2)IIebr.  1,0. 



34  10  JANVIER.   —  VISITE  A  L'ENFANT- JESUS. 

Enfin  des  Rois  d'Orient  viennent,  à  leur  tour,  rendre  leurs  hom- 

mages au  Rédempteur  nouveau-né.  Ils  lui  offrent  l'expression  de 
leur  foi,  de  leur  confiance  et  de  leur  amour,  dans  les  dons  pré- 

cieux qu'ils  déposent  à  ses  pieds  et  qui  sont  pour  nous  les  sym- 
boles des  dispositions  qu'il  nous  faut  apporter  au  berceau  de  Jésus 

et  devant  les  tabernacles  où  il  repose  jour  et  nuit. 
0  mon  aimable  Sauveur  !  chaque  fois  que  je  viendrai  vous  visiter 

dans  les  églises  ou  vous  recevoir  à  la  table  sainte,  je  me  propose 

1°  De  m'unir  à  I'admiration  des  Anges,  étonnés  de  voir  en  vous  la 
Force  invincible  réduite  à  l'impuissance  par  votre  Cœur  aimant. 
—  2°  D'emprunter  aux  Bergers  leurs  sentiments  de  respect  pour 
vos  grandeurs,  de  gratitude  pour  vos  bienfaits,  et  d'ESPÉRANCE  en 
votre  bonté  sans  bornes.  —  3°  Je  veux  vous  demander  en  parti- 

culier la  ferveur  et  I'amour  des  trois  Rois  mages,  pour  vous 
consacrer  mon  corps,  mon  ame,  tous  mes  instants,  afin  que  rien 

en  moi  ne  soit  soustrait  à  votre  empire  et  à  votre  service.  —  Par 
les  mérites  de  Marie  et  de  Joseph,  fortifiez  en  mon  cœur  ces  dispo- 

sitions, et  montrez-moi  combien  souvent  et  dans  quelles  circons- 

tances j'en  ai  manqué  jusqu'ici. 

2o  Fruits  a  retirer  dk  nos  visites  a  Jésus. 

ce  Celui  qui  garde  la  pureté  du  coeur,  dit  l'Esprit-Saint,  aura  le 
Roi  du  ciel  pour  ami .  '  »  Lis  lui-même,  le  Roi  Jésus  se  plaît  parmi 

les  lis.  Pascilur  inter  lUia*  Aussi,  ce  sont  les  Anges  qu'il  appelle 
les  premiers  à  sa  crèche.  Lors  donc  que  nous  le  visitons  dans 

l'étable  ou  dans  nos  églises,  demandons-lui  cette  pureté  de  cœur, 
qui  lui  est  si  agréable,  parce  qu'elle  nous  inspire  l'horreur  des 
moindres  fautes  et  le  détachement  des  créatures. 

De  là  nous  viendra  cette  simplicité,  cette  droiture  envers  Dieu, 

vertus  dont  les  Bergers  nous  donnent  l'exemple  et  que  nous 
devons  aussi  réclamer  du  Sauveur  quand  nous  paraissons  en  sa 

présence.  Car  il  aime  tendrement,  dit  l'Esprit-Saint,  les  âmes 
simples,  qui  vont  droit  à  lui,  sans  détour,  sans  déguisement.5 
Avec  quelle  complaisance  il  considère  un  cœur  qui  ne  se  cherche 
.en  rien,  vit  sans  prétention  et  désire  ardemment  la  gloire  de 

son  Bien-Aimé!  Quand  donc  nous  visitons  Jésus,  prions-le  de 

nous  rendre,  comme  l'Apôtre,  capables  de  nous  conduire  en 

(1)  Prov.  22,  15.    (2)  Cant.  2,  16.    (3)  I  Par.  19,  27  et  Prov.  2,  7. 



11  JANVIER.  —  LES  MAGES  A  BETHLÉEM  ET  LEUR  RETOUR.   35 

ce  monde,  non  selon  les  règles  de  la  sagesse  charnelle  et  de  la 
prudence  mondaine,  mais  en  toute  simplicité  de  cœur  et  dans  la 
sincérité  de  Dieu.1 

Que  reste-t-i!  à  ajouter  à  cette  droiture  ?  «  L'amour,  nous  répond 
Jésus;  car  j'aime  tous  ceux  dont  je  suis  aimé.2  »  Mais  cet  amour, 
pour  être  véritable,  doit  ressembler  à  celui  des  Mages  et  en  venir 
aux  effets.  Il  doit  en  conséquence  :  1°  Nous  porter  à  faire  à  Jésus 

le  sacrifice  de  tout  ce  qui  nous  empêche  d'aller  à  lui,  comme  les 
saints  Rois  nous  en  ont  eux-mêmes  donné  l'exemple  en  quittant 
leur  pays.  2°  Il  doit  nous  presser  de  nous  consacrer  sans  réserve 
au  Sauveur,  avec  tout  ce  qui  nous  appartient.  De  là  pour  nous 

l'obligation  de  ne  plus  suivre  le  chemin  de  la  nature,  après  avoir 
visité  Jésus  ;  mais  de  nous  conduire  en  tout  par  esprit  de  foi  et  de 
grâce,  surtout  dans  la  prière,  dans  les  peines  et  les  combats. 

Adorable  Sauveur,  trésor  du  ciel  et  de  la  terre!  vous  êtes  venu 

nous  apporter  les  richesses  du  salut.  Inspirez-moi  le  désir  de  les 
obtenir,  quand  je  vous  visite,  soit  à  Bethléem,  soit  dans  les  églises 
où  vous  résidez.  Je  veux  surtout  vous  demander  la  pureté  du 

cœur,  la  di-oiture  d'intention  et  la  force  de  pratiquer  ce  qu'exige 
le  véritable  amour,  c'est-à-dire  le  renoncement,  la  patience  et 
l'union  habituelle  avec  vous.  Combien  de  fois  je  me  suis  plaint  de 
n'avoir  pas  le  loisir  de  méditer,  de  prier,  de  vous  rendre  mes 
hommages  dans  les  sanctuaires  où  vous  habitez!  Mais  j'entends 
votre  voix  me- répondre  dans  l'Imitation  :  «  Si  vous  renoncez  aux 
discours  superflus,  aux  courses  inutiles,  à  la  recherche  des  nou- 

velles et  des  bruits  du  monde,  vous  trouverez  assez  de  temps  et 

de  repos  pour  les  méditations  pieuses,3  et  pour  les  visites  aux 
églises  où  je  vous  attends  pour  vous  combler  de  biens.  »  —  Par 
l'intercession  de  Marie  et  de  Joseph,  faites-moi  profiter,  Seigneur, 
de  cet  important  avis. 

11  janvier.  —  Les  Mages  à  Bethléem  et  leur  retour. 

Préparation.  —  «  C'est  un  doux  paradis,  dit  l'Imitation,  de  se 
trouver  avec  Jésus.4  »  Méditons  1°  Le  séjour  que  firent  les  Mages 
à  Bethléem.  2°  Leur  retour  dans  leur  pays.  —  Proposons-nous  de 

(1)  II  Cor.  1, 12.      (2)  Prov.  8, 17.     (5)  L.  1,  c.  20.      (4)  L.  2,  c.  8. 



36    11  JANVIER.  —  LES  MAGES  A  BETHLÉEM  ET  LEUR  RETOUR. 

visiter  souvent  Jésus  au  très  saint  Sacrement,  afin  de  lui  tenir 

compagnie  et  de  nous  entretenir  cœur  à  cœur  avec  lui  ;  ce  qui  est 
sur  Ja  terre  le  paradis  des  saints.  Et  esse  cum  Jesu,  dulcis 
paradisus.  — 

lo  Séjour  des  mages  a  betiiléem. 

Combien  ne  furent  pas  heureux  les  jours  que  passèrent  les 

Mages  à  Bethléem,  auprès  de  l'Enfant-Dieu  !  Sous  l'influence  de  ce 

divin  Soleil  de  la  sainteté  incréée  et  incarnée,  leur  foi* fut  singu- 

lièrement vivifiée,  fortifiée,  et  leur  ferveur  ne  faisait  que  s'accroî- 

tre pendant  leurs  heures  de  visite  à  l'aimable  Enfant.  Combien  de 

vives  lumières, d'ineflables consolations  ne  reçurent-ils  pas  alors! 

Ils  ne  cessaient  de  remercier  Jésus  de  les  avoir  appelés,  de  pré- 

férence à  tous  les  gentils,  à  venir  le  connaître,  l'adorer,  l'aimer, 

se  consacrer  à  lui.  Que  de  fois  ils  réitérèrent  I'offrande  de  leur 

cœur,  de  leur  volonté,  de  leurs  biens,  de  leur  personne,  pour 

témoigner  au  Sauveur  leur  entier  dévouement! 

Marie  et  Joseph,  par  leurs  saints  entretiens,  contribuaient  à 

augmenter  en  eux  les  sentiments  de  respect,  de  confiance  et 

d'amour  dont  ils  étaient  pénétrés.  Dirigés  par  leurs  paroles,  et  par 

l'inspiration  de  l'Esprit-Saint,  ces  bons  rois  adressaient  à  Jésus  de 

ferventes  supplications  ;  ils  lui  promettaient  de  renoncer  à  tout  ce 

qui  pourrait  lui  déplaire,  et  de  pratiquer  les  vertus,  dont  l'encens, 
l'or  et  la  myrrhe  sont  les  touchants  symboles. 

Examinons  si,  comme  les  Mages,  nous  visitons  souvent  Jésus. 

Lui-même  nous  y  invite,  en  nous  criant  du  fond  des  tabernacles  : 

«  Venez  tous  à  moi.  »  Venite  ad  me  omnes.  «  Venez  à  moi,  dès  le 

matin,  pour  assister  au  divin  sacrifice,  où  je  renouvelle  l'immo- 
lation du  Calvaire.  —  Venez  à  moi  dans  le  banquet  eucharistique, 

où  je  nourris,  restaure  et  réconforte  les  âmes.  —  Venez  à  moi 

pendant  le  jour,  quand  vos  cœurs  desséchés  par  le  souffle  du 

siècle  ont  besoin  de  remèdes  à  leurs  blessures,  de  protection 

contre  les  dangers,  de  force  contre  les  attaques  de  vos  ennemis. 

Venez  alors  puiser  en  moi  la  lumière  d'une  foi  vive,  la  paix  que 

donne  la  confiance,  toutes  les  dispositions  qui  assurent  votre  pro- 

grès et  votre  persévérance  finale.  Et  ego  reficiam  vos. 

0  Jésus!  votre  langage  me  touche.  Où  irais-je,  en  effet,  cher- 

cher le  calme  et  la  joie  du  coeur  si  ce  n'est  auprès  de  vous?  Là 

j'apprendrai  par  expérience  que  la  vraie  béatitude  est  renfermée 

dans  votre  doux  commerce,  et  que,  pour  l'acquérir,  il  me  suffît  de 
renoncer  aux  conversations  inutiles,  aux  pensées  et  aux  affections 



H  JANVIER.  —  LES  MAGES  A  BETHLÉEM  ET  LEUR  RETOUR.  37 

qui  éloignent  de  votre  amour.  Soyez  désormais  le  seul  Bien-Aimé 
de  mon  âme,  le  confident  continuel  de  ses  secrets  les  plus  intimes, 

et  faites  qu'elle  trouve  un  paradis  à  s'entretenir  intérieurement  et 
constamment  avec  vous,  soit  dans  les  églises  où  vous  habitez,  soit 

même  au  milieu  du  monde  où  l'embarras  des  affaires  ne  devrait 
point  me  distraire  de  vous.  Et  esse  cum  Jesu,  didcis  paradisus. 

2°  Retour  des  mages  dans  leur  pays. 

Quel  progrès  ne  firent  pas  les  saints  Rois  dans  la  perfection, 

pendant  le  peu  de  temps  qu'ils  passèrent  a  Bethléem  !  Comme  les 
Apôtres  sortant  du  Cénacle  après  dix  jours  de  retraite,  ils  étaient 

remplis  de  l'Esprit  de  Dieu,  pénétrés  de  joie,  et  d'un  saint  désir 
de  faire  connaître  partout  les  merveilles  qu'ils  avaient  vues,  les 
vérités  qu'ils  avaient  comprises,  les  mystères  qui  leur  avaient  été 
révélés.  Enfin  ils  se  décident  à  quitter  ces  lieux  bénis  où  ils 

avaient  reçu  tant  de  grâces.  Qui  pourrait  dire  combien  furent  tou- 
chants leurs  adieux;  avec  quelle  tendresse  ils  baisèrent  les  pieds 

de  l'Enfant  divin,  et  avec  quelle  docilité  ils  écoutèrent  les  der- 
niers avis  de  Marie  et  de  Joseph,  qui  les  confirmèrent  dans  la 

foi  et  les  remplirent  de  la  résolution  d'y  persévérer  jusqu'à  la 
mort? 

Us  quittent  Bethléem,  mais  à  regret,  comme  nous  devrions  agir 
nous-mêmes  dans  nos  visites  à  Jésus.  En  retournant  dans  leur 
pays,  ils  prennent  un  autre  chemin,  nous  enseignant  ainsi  à  ne 
jamais  converser  avec  Jésus  dans  nos  églises,  sans  en  devenir 

meilleurs.  —  Arrivés  dans  leurs  foyers,  ils  n'ont  rien  de  plus 
empressé  que  de  publier  la  naissance  du  Messie  promis,  et  de 
gagner  des  disciples  à  Jésus.  Leur  conduite  confirme  leurs  paroles. 

Autour  d'eux,  on  est  ravi  d'admiration  de  les  voir  si  humbles,  si 
patients,  si  charitables,  si  recueillis,  si  assidus  à  la  prière,  si 
pleins  de  ferveur  pour  propager  la  vraie  croyance  au  Messie. 

Voilà  ce  que  devrait  aussi  opérer  en  nous  le  contact  fréquent 

de  notre  âme  avec  Jésus.  Nous  trouvons,  en  effet,  dans  nos  sanc- 
tuaires, ce  que  les  Mages  ont  rencontré  à  Bethléem  :  1°  De  saints 

avis  sortis  de  la  bouche  des  prêtres,  au  confessionnal  et  en  chaire. 

2°  De  doux  entretiens  avec  Marie  et  Joseph,  dans  leurs  images. 
3°  Des  grâces  sans  nombre  de  la  part  du  Sauveur  présent  sur 

l'autel  ou  dans  nos  tabernacles.  Plus  heureux  même  que  les 
Mages,  nous  pouvons  le  posséder  souvent  dans  nos  cœurs  par  la 

MÉDIT.    I.  4 



38  12  JANVIER.  —  LE  BAPTÊME  DE  JÉSUS. 

sainte  Communion  ;  et  alors  que  de  lumières,  de  faveurs  pré- 
cieuses ne  nous  accorde  t-il  pas  ! 

Etes-vous  fidèle  à  correspondre  à  ces  grâces?  Quand  vous  reve- 

nez de  l'église,  s'aperçoit-on  à  votre  air  modeste  et  recueilli,  que 
vous  avez  visité  Jésus,  assisté  au  divin  sacrifice  et  participé  au 

céleste  banquet?  Votre  humeur  chagrine,  votre  impatience  habi- 
tuelle ne  contrastent-elles  pas  avec  la  douceur  ineffable  de  l'inno- 

cent Agneau  que  vous  avez  visité  où  reçu,  et  à  qui  peut-être  vous 
avez  promis  de  pratiquer  la  patience,  le  silence  et  la  mansuétude 
dans  toutes  les  contradictions  et  contrariétés  ? 

0  Jésus,  source  inépuisable  de  biens  !  inspirez-moi  désormais 
plus  de  ferveur  dans  la  dévotion  à  votre  adorable  Sacrement,  afin 

qu'à  l'exemple  des  saints  Rois  je  retire,  de  votre  doux  commerce, 
les  plus  précieux  fruits  de  vie  intérieure  et  de  solides  vertus.  Per 
aliam  viam  reversi  sunt  in  regionem  suam. 

12  janvier.  —  Le  baptême  de  Jésus. 

Préparation.  —  Dans  le  mystère  de  l'Epiphanie,  l'Eglise  ne 
célèbre  pas  seulement  l'adoration  des  Mages,  mais  encore  le 
baptême  du  Sauveur.  Considérons  donc  1°  Ce  baptême  en  lui- 
même.  2°  Les  leçons  d'humilité  et  de  pureté  qu'il  nous  donne.  — Dans  cette  méditation,  réveillons  en  nous  la  grâce  baptismale,  qui 

nous  est  accordée  pour  triompher  du  péché,  de  l'orgueil  et  des 
convoitises  sensuelles.  ConsepuUienim  sumus  cum  Mo  per  baptis- 
mum  in  mortem.* 

lo  Baptême  de  jésus-christ. 

En  voulant  être  baptisé  par  saint  Jean-Baptiste,  sur  les  bords 

du  Jourdain,  le  Sauveur  accomplit  plusieurs  ministères  :  d'abord, 
il  sanctifie  l'eau,  qui  doit  être  la  matière  de  notre  baptême  ;  il  lui 
communique  une  efficacité  merveilleuse  pour  nous  ôter  toute 
tache,  quand  elle  est  jointe  aux  paroles  requises.  Ensuite  il  nous 

donne  l'exemple  d'une  sincère  pénitence.  On  vit  alors  un  grand 
prodige  :  le  Fils  unique  du  Créateur  aux  pieds  de  sa  créature, 

(c  C'est  moi,  lui  dit  saint  Jean,  qui  dois  être  baptisé  par  vous.  — 

(1)  Hoiii.  6,  4. 



12  JANVIER.  —  LE  BAPTÊME  DE  JÉSUS.  39 

Laissez-moi  faire,  répond  le  Sauveur,  je  dois  accomplir  ainsi 

toute  justice,1  »  c'est-à-dire  pratiquer  toute  vertu,  sans  excepter 
celles  qui  conviennent  aux  pécheurs  repentants.  0  admirable 

anéantissement  d'un  Dieu  !...  Jean  obéit,  et  confère  à  l'innocence 
même  le  baptême  de  la  pénitence. 

En  ce  moment  les  cieux  s'ouvrent  :  le  Saint-Esprit  apparaît  sous 
la  forme  d'une  colombe,  reposant  sur  l'Homme-Dieu,  et  l'on  entend 
une  voix  du  ciel  qui  nous  dit  :  «  Celui-ci  est  mon  Fils  bien-aimé, 

en  qui  j'ai  mis  mes  complaisances.  »  —  Enseignement  solennel,  où 
se  révèle  à  nous  le  grand  mystère  de  l'adorable  trinité  :  le  Père 
qui  parle,  le  Fils  qui  est  baptisé,  et  l'Esprit-Saint  qui  prend  la 
forme  ou  l'apparence  d'une  colombe  ! 

Le  Père  déclare  qu'il  met  ses  complaisances  en  son  Fils.  Pour- 
rions-nous placer  les  nôtres  ailleurs  qu'en  Jésus  ?  Il  est  l'image 

substantielle  du  Père,  le  miroir  sans  tache  de  la  divinité,  et  il 
réunit  dans  sa  personne  toutes  les  perfections  du  ciel  et  de  la 
terre.  Qui  donc  mieux  que  lui  mérite  nos  affections  ?  Trouvez  un 

roi,  un  prince,  un  père,  un  frère,  un  ami  qui  l'égale  en  amabilité 
et  soit  aussi  digne  de  votre  amour.  Quoi  !  il  ravit  les  Anges,  les 
Saints,  le  Père  céleste  lui-même,  et  il  ne  saurait  vous  ravir  ?  0 
cœur  étroit  et  avare,  à  qui  Jésus  ne  suffît  pas  ! 

En  reposant  comme  une  colombe  sur  la  tête  sacrée  de  l'Homme- 
Dieu,  que  nous  indique  l'Esprit-Saint,  sinon  la  mansuétude  qui 
caractérise  notre  aimable  Rédempteur  ?  Ce  n'est  point  un  monar- 

que, un  conquérant,  un  juge;  c'est  un  Sauveur;  c'est  celui  qui 
nous  dira  bientôt  :  «  Apprenez  de  moi  que  je  suis  doux.  »  Appre- 

nez de  moi  à  supporter  les  défauts  du  prochain,  son  humeur,  sa 

rudesse,  ses  impatiences,  son  manque  de  délicatesse  et  d'éducation  ; 
apprenez  de  moi  à  lui  pardonner  ses  torts,  comme  je  vous  pardonne 

si  souvent  les  offenses  que  vous  me  faites.  —  Ainsi  nous  parle 
déjà  Jésus.  Sommes-nous  dociles  à  sa  voix  et  disposés  à  lui  obéir  ? 

0  mon  divin  Maître  !  combien  de  fois  je  résiste  à  vos  lumières, 

qui  me  pressent  d'être  doux  envers  mes  semblables,  envers  les 
événements  et  envers  moi-même  pour  ne  point  perdre  la  paix  ! 

Accordez-moi  l'esprit  de  pénitence,  qui  me  fasse  renoncer  à  tout 
ce  qui  n'est  pas  vous,  comme  je  l'ai  promis  dans  mon  baptême. 
Que  toutes  mes  pensées,  toutes  mes  attentions,  tout  mon  amour 

se  reposent  constamment  en  vous,  -en  vous  qui  êtes  l'objet  de 
toutes  les  complaisances  du  ciel  et  des  âmes  pures. 

(1)  Malih.  5,  15. 



40  12  JANVIER.  —  LE  BAPTÊME  DE  JÉSUS. 

2o  Leçons  qub  nous  donne  le  baptême  de  jésus. 

Qui  ne  serait  touché  de  ce  combat  d'humilité,  qui  s'élève  sur  le 
bord  du  Jourdain,  entre  le  Sauveur  des  hommes  et  son  précurseur 
saint  Jean?  Jésus  se  môle  à  la  foule  des  publicains,  qui  viennent 

demander  le  pardon  de  leurs  crimes.  Jean-Baptiste  s'étonne  de 
voir  son  divin  Maître  parmi  les  pécheurs;  mais  son  étonnement 

redouble,  quand  il  l'entend  lui  demander  le  baptême  des  péni- 
tents. «  Quoi  !  s'écrie-t-il,  moi  vous  baptiser?  moi  qui  ne  suis  pas 

digne  de  dénouer  les  cordons  de  vos  souliers!  Oh  !  non,  Seigneur, 
je  ne  le  ferai  jamais.  » 

Admirons  l'humilité  du  disciple;  mais  combien  plus  admirable 
est  celle  du  Maître  !  elle  force  Jean-Baptiste  à  baptiser  le  Fils  uni- 

que de  Dieu,  comme  le  dernier  des  mortels  et  même  comme  le 

plus  grand  des  pécheurs.  —  Ah  !  que  ne  voyons-nous  souvent, 
parmi  les  hommes,  ces  luttes  d'une  humilité  sincère  !  Mais,  hélas  ! 
on  lutte  pour  I'emporter,  pour  se  distinguer  des  autres  et  leur 
être  préféré.  On  discute  avec  prétention,  avec  entêtement,  et  pour- 

quoi ?  parce  qu'on  veut  par  orgueil  triompher  de  son  adversaire, 
et  cela  aux  dépens  de  la  charité,  parfois  même  de  la  vérité. 

En  se  laissant  baptiser  dans  les  eaux  du  Jourdain,  le  Rédemp- 
teur, pureté  infinie,  veut  nous  apprendre  à  ne  jamais  nous  lasser 

de  purifier  notre  cœur  par  le  repentir,  ni  de  combattre  en  nous 
tous  les  germes  du  péché,  par  la  répression  de  nos  penchants,  de 

nos  instincts  pervers.  Peut-être  nous  croyons-nous  purs,  parce 
que  nous  ne  remarquons  pas  de  fautes  notables  dans  notre  con- 

duite. Mais  la  sainteté  divine  n'en  juge-t-elle  pas  autrement?  Ne 
voit-elle  pas  dans  notre  âme  des  intentions  terrestres,  des  recher- 

ches de  nous-mêmes,  des  retours  d'amour-propre,  des  sentiments 
peu  nobles  et  peu  conformes  à  la  perfection  ?  Et  cette  inconstance 

de  caractère  qui  nous  porte,  tantôt  à  la  tristesse  et  au  découra- 

gement, tantôt  à  la  dissipation  et  à  la  présomption,  n'est-elle  pas 
en  nous  la  source  de  beaucoup  de  fautes  ?  La  vie  imparfaite  et 
immortifiée  que  nous  menons  suffit,  à  elle  seule,  pour  souiller  nos 

cœurs  appelés  à  la  sainteté.  Purifions-nous  donc  souvent  dans  le 
sacrement  de  pénitence,  ou  bien  formons  de  cœur  des  actes 

d'amour  et  de  contrition. 
0  Jésus  !  je  suis  sensiblement  affligé  de  vous  avoir  tant  de  fois 

offensé,  malgré  les  promesses  si  formelles  de  mon  baptême.  Par 

l'intercession  de  votre  très  sainte  Mère,  accordez-moi  l'esprit 



*3  JANVIER.  —  LE  BAPTÊME  NOUS  UNIT  A  JÉSUS.  41 

d'humilité  et  de  componction,  afin  que,  dégagé  des  liens  de 
l'orgueil  et  du  péché,  je  commence  une  vie  nouvelle,  une  vie  toute 
conforme  à  vos  enseignements  et  à  vos  exemples.  Consepidti  enim 
similis  cum  Mo  per  baptismnm  in  mortem,  ut  in  novitate  vitce 
ambulemus. 

13  janvier.  —  Le  baptême  nous  unit  à  Jésus. 

Préparation.  —  Après  avoir  médité  le  baptême  du  Sauveur, 
considérons  les  effets  de  celui  que  nous  avons  reçu  :  1°  Il  nous 
revêt  de  Jésus  comme  d'un  vêtement.  2°  Il  nous  oblige  à  imiter 
ses  vertus.  —  Examinons  si  ce  sont  là  nos  désirs  sincères  de  res- 

sembler à  l'Homme-Dieu,  par  une  vie  humble,  mortifiée,  résignée, toute  conforme  à  sa  doctrine  et  à  ses  exemples.  Qiiicumque  enim 
in  Cliristo  baptizati  estis,  Christian  induistis.1 

1°  Le  baptême  nous  revêt  de  jbsus. 

Le  péché  nous  avait  enlevé  le  vêtement  de  la  grâce  ainsi  que 

les  vertus  et  les  dons  surnaturels  qui  en  faisaient  l'ornement. 
Mais,  par  le  baptême,  cette  grâce  nous  a  été  restituée,  et  avec  elle 

la  vie,  les  inclinations,  les  dispositions  du  Sauveur.  Aussi  l'Apôtre 
a  pu  dire  :  «  Vous  tous  qui  avez  été  baptisés  dans  le  Christ,  vous 
êtes  revêtus  de  Jésus-Christ.  » 

Ces  paroles  nous  apprennent  que,  par  les  mérites  du  Rédemp- 
teur, le  baptême  nous  a  procuré  les  plus  précieux  trésors  :  1°  Il 

nous  a  inoculé  l'horreur  du  mal  et  l'amour  du  bien.  2°  Il  nous  a 
dotés  de  foi,  d'espérance,  de  charité,  des  autres  vertus  surnatu- 

relles qui  nous  unissent  et  nous  rendent  semblables  à  Jésus.  3°  Les 

dons  de  l'Esprit-Saint  dont  le  Sauveur  possède  la  plénitude,  nous 
y  ont  été  conférés.  4°  La  filiation  même  du  Fils  unique  de  Dieu 
nous  y  a  été  communiquée,  au  point  que  nous  participons  à  son 

esprit,  et,  par  ressemblance,  à  sa  nature  divine  elle-même.  0 
mystère  vraiment  ineffable  et  qui  devrait  nous  faire  tressaillir  ! 

«Comme  la  goutte  d'eau  mêlée  au  vin  se  perd  en  ce  dernier,  en 

(l)Gal.  3,  27. 



42  13  JANVIER.  —  LE  BAPTÊME  NOUS  UNIT  A  JÉSUS. 

prend  la  saveur  et  la  couleur;  comme  le  fer  embrasé  quitte  sa 

première  forme  et  s'assimile  au  feu  ;  comme  l'air  resplendissant 

des  rayons  du  soleil,  en  est  tout  pénétré,  et  nous  les  transmet  avec 

un  éclat  semblable  à  celui  de  l'astre  du  jour;  ainsi,  dit  saint 

Cyprien,  les  âmes  unies  à  Jésus  par  la  grâce  du  baptême,  sont 

revêtues  de  lui,  vivifiées  par  lui,  et  rendues  en  quelque  sorte 

d'autres  lui-même.  »  0  sublimité  !  la  créature  revêtue  de  son 

Créateur,  l'ignorance  éclairée  par  la  Sagesse  incréée,  la  faiblesse 

et  le  néant,  participant  à  la  puissance  et  à  l'être  infinis  du  Verbe 

incarné!  Oh  !  que  tant  de  grandeur  et  de  privilèges  nous  obligent 
à  aimer  Jésus!... 

Examinez  si  vous  lui  êtes  toujours  uni  et  si  jamais  vous  ne  le 

contristez  par  vos  fautes,  vos  négligences,  votre  tiédeur  et  vos 

infidélités.  Prenez  garde  que  la  dissipation,  l'irréflexion,  le  manque 

d'esprit  de  prière  ne  vous  fassent  agir  par  nature,  par  goût,  par 

inclination  et  caprice,  au  lieu  de  vous  conduire  par  les  principes 

de  la  foi,  par  les  attraits  de  la  grâce  et  les  lois  de  la  sainteté. 

0  Jésus  !  faites  mourir  en  moi  tout  ce  qui  vient  du  démon  el 

des  passions  immortifiées,  afin  que  mon  intérieur,  se  revêtant  des
 

sentiments  qui  vous  animent,  je  puisse,  selon  les  promesses  de
 

mon  baptême,  haïr  ce  que  vous  haïssez  et  aimer  ce  que  vous 

aimez.  QuicumqueeniminCliristobaptizatiestis,  Chrislumindws
tis. 

2»  LK  BAPTÊME  NOUS  OBLIGE  A  IMITER  JÉSUS. 

Il  ne  nous  suffit  pas  d'avoir  reçu  au  baptême  les  dons  gratuits 

qui  nous  revêtent  intérieurement  de  Jésus;  nous  devons  enco
re 

travailler  à  faire  passer  sa  vie  dans  notre  conduite.  «Chrétie
n! 

s'écrie  saint  Ambroise,  reconnais  ta  grandeur.  Le  Christianisme, 

c'est  l'imitation  de  l'IIomme-Dieu.  En  qualité  de  chrétien,  tu  dois 

imiter  le  Christ.  » 

Mais  est-il  possible  à  notre  nature  humaine,  de  retracer  des 

vertus  divines?  Oui  ;  car  Jésus,  en  Rabaissant  jusqu'à  nous,  a  mis 

ses  perfections  à  notre  portée.  En  s'humiliant  comme  le  dernier
 

des  mortels,  il  nous  a  rendu  facile  à  nous,  vers  de  terre,  de  nous 

humilier  avec  lui.  Roi  éternel  et  tout-puissant,  il  s'est  assujetti  à 

ses  propres  créatures  ;  nous  serait-il  difficile,  après  cela,  à  nous, 

vils  néants,  de  nous  soumettre  à  lui,  dans  la  personne  de  ceux 

qui  nous  le  représentent?  Il  a  prié,  travaillé,  souffert;  il  s'e
st 

mortifié  pour  notre  amour  ;  comment  hésiterons-nous  à  marcher
 



DEUXIÈME  DIMANCHE  APRÈS  L'EPIPHANIE.  —  LE  NOM  DE  JÉSUS.      43 

sur  ses  traces?  Il  n'est  pas  de  ces  maîtres  qui  disent  et  ne  font 
pas  :  ce  qu'il  enseigne,  il  l'a  pratiqué  le  premier. 

«  Représentez-vous  donc,  écrit  saint  Bonaventure,  la  conduite 
et  l'ensemble  de  la  vie  de  Notre-Seigneur,  soit  que  vous  marchiez, 
soit  que  vous  preniez  vos  repas,  que  vous  parliez  ou  que  vous 
gardiez  le  silence  ;  en  un  mot,  seul  ou  en  compagnie,  jetez  tou- 

jours les  yeux  sur  Jésus,  comme  sur  votre  Modèle.  Ces  regards 
fréquents  sur  votre  Sauveur  enflammeront  votre  amour,  anime- 

ront votre  confiance,  attireront  sur  vous  la  grâce  et  vous  rendront 
parfait  en  toutes  sortes  de  vertus.  Que  ce  soit  là  votre  attrait, 

d'avoir  toujours  dans  votre  esprit  la  pensée  de  quelques-uns  des 
mystères  de  Jésus,  pour  vous  exciter  à  l'aimer  et  à  l'imiter.  » 

0  mon  divin  Maître  !  je  renouvelle  les  vœux  de  mon  baptême  et 
je  renonce,  pour  vous  plaire,  aux  trois  concupiscences  du  monde. 

Je  veux  souvent  me  rappeler  qu'étant,  par  la  grâce,  entré  dans 
votre  famille  et  appartenant  en  quelque  sorte  à  votre  race,  je  dois 
vivre  de  votre  esprit,  être  animé  de  vos  sentiments  et  faire  battre 

mon  cœur  à  l'unisson  du  vôtre  en  me  conformant  à  toutes  vos 
volontés.  Par  l'intercession  de  Marie,  rendez-moi  semblable  à 
vous,  surtout  dans  l'obéissance  à  vos  préceptes,  contre  I'orgueil 
de  mon  esprit;  dans  la  mortification  des  sens,  contre  les  convoi- 

tises de  la  chair  ;  dans  le  parfait  détachement,  contre  l'amour  des 
biens  passagers.  Quicumque  enim  in  Christo  baptizati  estis,  Chris- tum  induistis. 

DEUXIÈME  DIMANCHE  APRÈS  L'EPIPHANIE.  -  Le  Nom  de  Jésus. 

Préparation.  —  Le  Nom  de  Jésus,  qui  nous  est  venu  du  ciel est  de  tous  les  noms  1°  Le  plus  secourable.  2°  Le  plus  aimable  il nous  rappelle  les  perfections,  les  bienfaits  et  les  souffrances  de 
riIomme-Dieu.  —  Invoquons-le  donc,  avec  celui  de  Marie  nour 
ainsi  dire  a  chaque  instant;  car,  selon  Thomas  A-Kempis'  nous obtiendrons  par  cette  courte  prière,  une  protection  puissante  dans 
tous  les  dangers  du  corps  et  de  l'âme.  Hœc  sancta  oralio  Jésus et  Maria,  for  Us  ad  protegendum.  ' 

1°  Combien  est  secourable  le  nom  de  Jésus. 

En  quel  triste  état  était  le  monde  avant  la  venue  du  Sauveur  ! 
Les  hommes  ignoraient  leurs  devoirs,  leurs  destinées  futures,  ils 



44     DEUXIÈME  DIMANCHE  APRÈS  L'EPIPHANIE.  —  LE  NOM  DE  JÉSUS. 

ne  connaissaient  pas  Dieu;  à  l'exception  des  Juifs,  tous  les  peuples 
étaient  plongés  dans  les  abominations  de  l'idôlatrie;  les  neuf 
dixièmes  de  l'humanité  gémissaient  dans  l'esclavage  ;  et  combien 
peu  d'âmes  se  sauvaient!  Comment  se  sont  dissipées  ces  affreuses 
ténèbres?  Comment  fut  inauguré  le  règne  de  la  chasteté,  de  la 
charité,  de  la  piété?  Par  la  prédication  du  Nom  de  Jésus.  Les 

Apôtres  ne  savaient  prêcher  que  Jésus,  et  Jésus  crucifié.1 
Or,  ce  qu'il  a  été  pour  l'univers,  ô  Sauveur  adorable,  votre  Nom 

l'est  pour  chacun  de  nous.  Souvent  notre  âme  se  remplit  de 
ténèbres  vomies  par  l'enfer;  Satan  y  allume  l'incendie  de  violentes 
passions;  il  fait  briller  à  nos  yeux  l'appât  des  biens  et  des  jouis- 

sances terrestres;  comme  il  vous  a  dit  autrefois,  il  nous  répète  à 

nous  :  «  Je  vous  donnerai  toutes  ces  choses,  si  vous  voulez  m'ado- 
rera »  Semblable  à  un  lion  rugissant,  il  rôde  autour  de  nous. 

Comment  échapper  à  sa  fureur?  Par  l'invocation  de  votre  Nom,  ô 
tout-puissant  Jésus  !  «  Quiconque  invoquera  le  Nom  du  Seigneur, 

dit  l'Apôtre,  sera  sauvé;3  »  et  saint  Pierre  :  «  Il  n'est  point  d'autre 
nom  qui  puisse  assurer  notre  salut.4  »  «  L'expérience  prouve, 
ajoute  saint  Alphonse,  que  ceux  qui  ont  l'habitude  d'invoquer  le 
nom  de  Jésus  restent  fermes  dans  le  combat  et  remportent  tou- 

jours la  victoire.5  » 
Mais  l'enfer  nous  laissât-il  en  repos,  les  faiblesses  de  notre  coeur 

ne  suffiraient-elles  pas  à  nous  précipiter  dans  tous  les  désordres? 
Heureusement  que  le  Nom  de  Jésus  est  un  aliment  qui  nous  for- 

tifie !  En  nous  rappelant  les  humiliations  du  Rédempteur,  il  nous 

donne  la  force  d'humilier  notre  esprit,  de  fuir  l'honneur  mondain, 
de  supporter  les  mépris  et  les  affronts.  En  réveillant  en  nous  le 
souvenir  des  privations  de  Jésus  Enfant  et  des  souffrances  de 
Jésus  crucifié,  il  nous  encourage  à  imiter  son  détachement  et  sa 
patience.  «  Rien,  comme  ce  Nom,  dit  saint  Bernard,  ne  réprime  la 

fougue  de  la  colère,  l'enflure  de  l'orgueil  ;  rien  ne  panse  mieux  les 
blessures  de  l'envie  ;  rien  n'arrête  plus  sûrement  les  excès  de  la 
luxure.  » 

Prenons  donc  la  résolution  de  l'invoquer  quand  nous  sommes 
tentés  :  1°  Contre  la  foi,  pour  ne  pas  raisonner  avec  le  tentateur. 

2°  Contre  l'espérance,  pour  nous  rappeler  la  puissance,  la  bonté 
et  la  fidélité  de  Dieu  dans  ses  promesses.  3°  Contre  la  charité,  afin 
que  celle  du  Sauveur  nous  presse  de  résister  généreusement  à 

(1)  I  Cor.  1,  23.  (2)  Matth.  4,  9.  (3)  Rom.  10,  13. 
(4)  Act.  4,  12.  (5)  Disc,  sur  le  nom  de  Jésus. 



DEUXIÈME  DIMANCHE  APRÈS  L'EPIPHANIE.  —  LE  NOM  DE  JÉSUS.      45 

toutes  les  suggestions  du  monde,  de  l'enfer  et  de  nos  passions. 
—  0  Jésus,  mon  Rédempteur!  faites-moi  toujours  agir  par  vous,  — 
comme  vous  —  et  en  vous,  afin  de  vous  être  constamment  uni. 
Ver  ipsum,  et  cum  ipso  et  in  ipso/ 

2°  Combien  est  aimable  le  nom  de  jésus. 

Quoi  de  plus  capable  de  nous  embraser  d'amour  que  le  Nom  de 
Jésus?  «  Quand  je  le  prononce,  dit  saint  Bernard,  je  me  figure  un 
homme  doux,  affable,  compatissant,  rempli  de  toutes  les  vertus  ; 

je  pense  en  même  temps  qu'il  est  Dieu  et  qu'il  en  a  tous  les  attri- 
buts; qu'il  est  la  Puissance  même,  l'éternelle  Sagesse,  l'Amour  en 

personne,  descendu  jusqu'à  moi  pour  me  guérir  et  me  sanctifier.  » 
Qui  pourrait  se  défendre  d'aimer  un  tel  ami,  s'il  y  pensait  souvent, 
et  surtout  s'il  pensait  aux  biens  immenses  dont  il  nous  a  comblés? 

Quels  bienfaits  que  l'Incarnation  du  Verbe,  sa  médiation  pour 
nous  auprès  delà  divine  justice,  l'offrande  qu'il  a  faite  de  son  sang 
en  notre  faveur,  et  le  perpétuel  renouvellement  de  toutes  ces  mer- 

veilles par  les  sacrements  de  l'Eglise!  N'est-ce  pas  lui  qui,  après 
nous  avoir  délivrés,  préservés  de  l'enfer  et  de  tant  de  maux  tem- 

porels, nous  a  ouvert  le  ciel  et  mérité  les  grâces  qui  y  conduisent? 

Peut-on  prononcer  son  Nom  sans  se  rappeler  ces  consolants  mys- 
tères, et  sans  aimer  en  conséquence  Celui  qui  en  est  l'auteur  ?  0 

mon  Dieu!  qu'avec  raison  l'Apôtre  destiné  à  porter  votre  Nom  aux 
gentils  s'écriait,  dans  le  transport  de  sa  reconnaissance  :  «  Anathème 
à  quiconque  n'aime  pas  le  Seigneur  Jésus  !  » 

Mais  ce  qui  doit  surtout  nous  porter  à  l'aimer,  c'est  la  pensée  des 
ignominies  et  des  douleurs  endurées  pour  nous  par  cet  adorable 
Maître  dont  le  nom  signifie  Sauveur.  Et  quoi  de  plus  capable  de 
nous  faire  mourir  à  nos  penchants,  à  notre  volonté  propre,  et  de 
nous  forcer  doucement  à  servir  notre  Dieu  ?  «  Jésus  est  mort,  dit 

l'Apôtre,  afin  que  ceux  qui  vivent  ne  vivent  plus  pour  eux-mêmes, 
mais  pour  celui  qui  est  mort  dans  l'intérêt  de  leur  salut.  »  —Exa- 

minez :  1°  Si  vous  cherchez  uniquement  Jésus  dans  vos  pensées, 
vos  intentions,  vos  affections,  votre  conduite.  2°  Si  vous  lui  sacrifiez 
tout  ce  qui  déplaît  en  vous  à  sa  bonté  infinie,  surtout  le  défaut 

qu'on  vous  reproche  le  plus. 
0  mon  Rédempteur  tout  aimable  !  votre  nom  de  Jésus,  en  me 

rappelant  vos  perfections, —vos  bienfaits — et  vos  souffrances,  me 

(1)  In  Missa. 



46  14  JANVIER.  —  SAINT  HILA1RE,  DOCTEUR  DE  L'ÉGLISE. 

presse  sans  relâche  de  m'attacher  à  vous.  Donnez-moi  la  force  de 
retrancher  de  mon  cœur  tout  désir,  toute  inclination  qui  ne  tend 

pas  à  vous.  Par  l'intercession  de  la  divine  Mère,  affirmissez  en  moi 
votre  règne,  afin  que  ma  volonté  soit  en  tout  et  toujours  dirigée 
par  la  vôtre.  Omnia  in  nomme  Domim  Jesu. 

14  janvier.  -  Saint  Hilaire,  Docteur  de  l'Eglise. 

Préparation.  —  «  Le  zèle  de  votre  maison  me  dévore,  »  disait 
à  Dieu  le  Prophète-Roi.1  On  peut  appliquer  ces  paroles  à  notre 
Saint.  1°  Il  fut  animé  de  la  foi  la  plus  simple  et  la  plus  vive.  2°  Il 
la  défondit  avec  un  courage  invincible.  —  Est-ce  la  foi,  la  grâce, 
ou  bien  la  nature  qui  vous  guide  en  toutes  vos  actions?  Rentrez 

aujourd'hui  en  vous-même,  pour  examiner  les  motifs  qui  vous font  agir.  Juslus  aidera  viens  ex  fide  vivil? 

lo  Foi  vive  et  simple  de  saint  hilmre. 

«  La  foi  seule,  disait  ce  saint  Docteur,  a  la  gloire  d'élever 
1  homme  ou  sa  raison  ne  pourrait  atteindre.  Pour  embrasser 

l'action  d'un  Dieu  éternel  et  infini,  il  faudrait  une  intelligence 
illimitée.  Or,  l'esprit  humain  a  des  bornes.  Jl  faut  donc  que  la 
SCIENCE  SE  SOUMETTE  à  la  foi.  » 

Pénétré  de  cette  doctrine,  le  saint  Docteur  adhérait  pleinement 

à  toutes  les  vérités  révélées.  —  Vous  me  demandez,  dit-il,  com- 
ment il  a  pu  se  faire  que  Jésus  ressuscité  soit  entré  dans  le 

Cénacle,  les  portes  fermées.  Votre  raison  révoltée  me  pose  mille 
objections.  Pour  moi,  je  me  contente  de  vous  répondre  :  «  Je  suis 
un  ignorant;  je  crois  les  choses  telles  que  Dieu  les  a  dites.  Tout 

ce  que  je  puis  constater,  c'est  qu'il  les  a  dites;  ne  me  demandez 
pas  l'explication  des  faits.  L'Évangile  m'assure  que  Jésus,  ayant  un 
corps,  est  entré  dans  une  chambre  sans  en  ouvrir  les  portes.  Je  le 

crois.  Comment  s'y  est-il  pris?  C'est  son  affaire,  et  non  la  mienne. 
S'il  y  a  des  mystères  dans  la  création,  pourquoi  n'y  en  aurait-il 
pas  dans  la  religion?  Prétendez-vous  que  Dieu  ne  fasse  jamais  rien 
que  vous  ne  puissiez  comprendre?  » 

Telle  était  la  foi  simple  et  vive  de  ce  grand  Docteur!  11  mettait 

(1)  Ps.  G8,  10.  (2)  Hebr.  10,  38. 



14  JANVIER.  —  SAINT  HILATRE,  DOCTEUR  DE  L'ÉGLISE.  47 

en  pratique  cette  parole  du  divin  Maître  :  «  Si  vous  ne  devenez 

semblables  à  des  enfants,  vous  n'entrerez  pas  dans  le  royaume 
des  cieux.1  »  —  «  Un  enfant,  disait  le  saint,  ne  connaît  point  la 
prétention  ;  il  écoute  avec  docilité,  et  croit  aisément  les  vérités 

qu'on  lui  enseigne.  Revenez  donc  à  cette  droiture  de  l'enfance.  » 
Ayez  horreur  de  l'artifice  et  de  la  dissimulation  ;  fuyez  les  vices  du 
monde,  son  esprit  critique,  moqueur,  dissipé,  qui  aime  la  vanité 
et  le  mensonge.  Croyez  sans  restriction  tous  les  mystères  révélés, 

et  faites-en  la  règle  de  votre  conduite. 
0  mon  Dieu  !  durant  la  vie  présente,  mettez-moi  souvent  devant 

les  yeux  :  4°  L'éternité  malheureuse,  qu'il  me  faut  fuir  à  tout  prix 
en  évitant  le  péché.  —  2°  L'éternité  bienheureuse,  que  je  dois  mé- 

riter par  l'exercice  des  vertus.— 3°  Jésus  et  Marie  sur  le  Calvaire, 
qu'il  me  faut  contempler  pour  animer  mon  courage,  soutenir  mes 
espérances  et  fortifier  mon  amour.  Inspirez-moi  la  délicatesse  de 

conscience,  la  fidélité  à  mes  devoirs  et  l'esprit  de  sacrifice,  pour 
agir  toujours  selon  mes  croyances.  Juslus  autemmeusexfide  vivit. 

£o  Zèle  de  sa.int  hilaire. 

Ce  saint  Docteur  réunissait  dans  sa  personne  toutes  les  qua- 
lités qui  font  les  grands  évêques.  A  un  naturel  doux  et  paisible, 

il  joignait  une  vigueur,  un  zèle  et  une  fermeté  apostoliques  que 
rien  ne  pouvait  arrêter,  ni  intimider.  Il  aurait  pu  demeurer  à 

l'écart  et  en  repos  dans  son  église  de  Poitiers,  sans  s'occuper  des 
disputes  des  orientaux,  mais  la  charité  dont  il  brûlait  pour  l'Eglise 
et  pour  Dieu,  lui  fit  prendre  la  défense  de  la  foi,  au  péril  même  de 

sa  vie.  Exilé  par  l'empereur  Constance  :  «  Que  mon  exil  dure  tou- 
jours, disait-il,  pourvu  que  la  vérité  soit  prêchée  !  » 

Il  composa  plusieurs  traités  où  l'on  voit  éclater  son  ardeur  à 
défendre  les  mystères  d'un  Dieu  en  trois  personnes,  de  l'incarna- 

tion du  Verbe,  de  la  suprématie  et  de  l'infaillibilité  de  Pierre  et 
de  ses  successeurs.  —  L'hérésie  n'osa  jamais  lutter  de  front  avec 
lui;  elle  employa  la  ruse  et  la  violence,  mais  elle  ne  sut  point  le 
vaincre,  ni  le  forcer  à  se  taire.  Saint  Augustin  et  saint  Jérôme  lui 
donnent  les  noms  glorieux  de  «  Docteur  illustre  des  Eglises  et 

d'Orateur  très  éloquent.  »  —  Après  sa  mort  dans  sa  ville  épisco- 
pale,  une  lumière  éblouissante  enveloppa  son  lit  funèbre  comme 

(1)  Matth.  18,  3. 



48  15  jAiNVfÉh.  —  IMITATION  DE  L*ENFANT  JÉSUS. 

pour  attester  qu'il  avait  été  le  phare  de  son  siècle.  D'insignes 
miracles,  opérés  à  son  tombeau,  vinrent  confirmer  les  doctrines 

qu'il  n'avait  jamais  cessé  d'enseigner. 
Telle  est  la  force  du  zèle,  ô  mon  Dieu  !  du  zèle  vivifié  par  la  foi 

et  par  la  charité  !  il  porte  des  fruits  si  durables  qu'ils  demeurent 
au  delà  du  tombeau.  —  Avons-nous  le  désir  de  notre  perfection 
et  du  salut  de  nos  frères  ?  Ce  désir  naît-il  en  nous  d'une  foi  vive 
sur  le  prix  de  l'ame  rachetée  par  Jésus-Christ,  et  surtout  d'un  fer- 

vent amour  envers  le  Sauveur  lui-même?  Voyons  quels  motifs 

nous  guident  en  toutes  nos  actions,  est-ce  l'activité  naturelle  ou 
îa  crainte  de  nous  gêner?  —  est-ce  la  passion  de  plaire  aux 

hommes,  ou  l'intention  de  contenter  Dieu?  —  est-ce  notre  intérêt, 
notre  satisfaction,  ou  la  gloire  de  Jésus  et  l'utilité  du  prochain? 
Sondons  là-dessus  nos  dispositions,  et  proposons-nous  d'agir  tou- 

jours à  l'avenir  par  des  principes  de  foi,  surtout  dans  l'exercice  : 
l°De  la  présence  divine,  qui  doit  être  l'âme  de  notre  vie  intérieure. 
2°  De  l'obéissance  à  mes  supérieurs,  qui  nous  tiennent  la  place  de 
Dieu.  3°  De  la  charité  envers  le  prochain,  à  qui  Jésus  cède  ses 
droits  à  notre  affection  et  à  nos  services.  4°  De  la  patience  dans 
les  contrariétés,  qui  sont  des  perles  précieuses  à  recevoir  avec 
amour,  de  la  main  du  Père  céleste.  Justum  autem  meusex/idevivit. 

15  janvier.  -  Imitation  de  l'Enfant  Jésus. 

Préparation.  —  Continuons  nos  méditations  sur  les  mystères 
de  l'Enfant-Dieu,  et  voyons  1°  L'obligation  où  nous  sommes  d'imi- 

ter le  Verbe  incarné,  comme  Roi,  Maître  et  Modèle.  2°  Les  vertus 
que  nous  devons  surtout  copier  en  lui.  —  Au  lieu  de  suivre  nos 
idées,  nos  goûts,  nos  caprices,  prenons  la  résolution  de  renoncer 
souvent  à  notre  volonté,  afin  de  marcher  plus  fidèlement  sur  les 
traces  de  Jésus.  Débet  sicut  et  itle  ambiUavit,  et  ipse  ambulare. 

lo  Obligation  d'imiter  l'enfant  jésus. 

Comme  un  roi  est  en  droit  de  dire  à  ses  sujets  :  Suivez-moi, 
marchez  sous  mes  drapeaux;  ainsi  le  TtOi  Jésus  peut  nous  crier  à 

(t)  I  Joan.  2,  6. 



15  JANVIER.  —  IMITATION  DE  L'ENFANT  JÉSUS.  49 

tous  dès  sa  naissance  :  «  Je  suis  votre  monarque  ;  marchez  sur 

mes  traces.  »  Quand  Ethaï  entendit  David  l'engager  à  ne  point 
l'accompagner  en  exil,  que  répondit  ce  sujet  fidèle?  «  Vive  leSei- 
gneur,  et  vive  le  roi  mon  souverain  !  s'écria-t-il  ;  en  quelque  endroit 
que  vous  alliez,  soit  à  la  mort,  soit  à  la  vie,  là  vous  suivra  votre 
serviteur.'  »  —  Ainsi  chacun  de  nous  devrait  dire  à  Jésus  :  «  Saint 
Enfant,  Prince  de  la  paix,  Roi  de  gloire  !  je  veux  aller  à  votre  suite 

depuis  la  crèche  jusqu'au  sépulcre;  partout,  à  Bethléem,  en 
Egypte,  à  Nazareth,  au  Calvaire,  je  veux  marcher  sur  vos  traces, 
imiter  vos  vertus.  »  Sequar  te  quocumque  veris? 

Tout  Enfant  qu'il  est,  le  Sauveur  nous  est  aussi  donné  comme 
notre  Maître  ainsi  que  l'annonce  Isaïe.3  Erunt  oculi  videntes  Prœ- 
ceptorem  tmmi.  Les  anciens  Juifs,  dit  l'Apôtre,  ont  été  enseignés 
par  les  prophètes  ;  mais  voici  qu'aujourd'hui  le  Père  céleste  veut 
nous  instruire  par  son  Fils/  Mais  ce  Fils,  comme  Verbe  éternel, 
serait  un  Docteur  trop  sublime  pour  notre  esprit  si  faible;  voilà 

pourquoi  il  s'incarne,  devient  Enfant  comme  nous,  et  se  met  à 
notre  portée.  0  tendresse  de  la  charité  d'un  Dieu  !  Le  voilà  nous 
instruisant  déjà  dès  sa  naissance,  et  nous  parlant  au  cœur  par  ses 

inspirations.  Ecoutons-le  avec  la  plus  entière  docilité. 
Soyons  spécialement  attentifs  à  sa  conduite;  car  étant  notre 

Modèle,  il  nous  prêche  surtout  d'exemple.  La  crèche,  la  paille  où 
il  repose,  les  langes  qui  le  garantissent  à  peine  du  froid,  les  larmes 

qu'il  répand  surnous,  tout  nous  exhorte  à  pratiquer  comme  lui  le 
détachement,  la  résignation,  la  mortification  et  la  pénitence.  Ne 

cessons  donc  pas  de  le  considérer  dans  l'étable  où  il  s'offre  à  nous. 
«Regarde  et  fais,  nous  crie  à  chacun  le  Père  éternel,  selon  le 

Modèle  qui  t'est  montré  dans  l'humble  grotte  de  Bethléem .  »  Inspice 
et  fac  secundum  exemplar  quod  tibi  monstratum  est* 

Aimable  Enfant!  daignez  éclairer  mon  intelligence  et  embraser 
mon  cœur  de  votre  amour.  Alors  je  comprendrai  que  pour  être  le 

sujet  fidèle  d'un  Roi  tel  que  vous,  il  ne  me  suffit  pas  de  vous  res- 
pecter, mais  je  dois  encore  marcher  à  votre  suite  et  triompher 

avec  vous  des  ennemis  de  mon  salut.  —  Accordez-moi  la  grâce  de 

vous  écouter  comme  mon  Maître  et  d'étouffer  en  moi  les  préjugés 
du  siècle  pour  me  conformer  à  vos  maximes.  —  Je  suis  résolu 
de  vous  contempler  souvent  dans  la  crèche,  comme  mon  divin 

Modèle,  modèle  qui  m'apprend  à  combattre  en  mon  cœur  l'orgueil 

(1)  II  Reg.  15.  (2)  Matth.  8,  19.  (5)  Is.  30,  20. 
(4)  Hebr.  1,2.  (5)  Exo.  25.  40. 



50  15  JANVIER.  —  IMITATION  DE  L'ENFANT  JÉSUS. 

et  la  sensualité,  à  réprimer  la  vanité,  la  prétention,  la  suffisance, 

et  à  mortifier  les  exigences  de  la  nature  toujours  si  avide  d'éléva- 
tion, de  biens  sensibles  et  de  jouissances  terrestres. 

2o  Vertus  a  imiter  en  jksus  enfant. 

Quoique  l'Enfant  divin  soit  un  modèle  universel  et  qui  s'applique 
à  tout,  arrêtons-nous  cependant  à  copier  en  lui  cette  prédilection 

qu'il  eut  toujours  pour  la  vie  humble  et  cachée,  vie  si  opposée  à 
notre  soif  désordonnée  de  paraître  et  de  nous  produire.  Quel  pro- 

dige de  voir  ce  Roi  de  gloire,  ce  Maître  par  excellence,  enfouir  dès 
son  berceau  les  trésors  de  sagesse  et  de  science  dont  il  possède  en 

lui  la  plénitude  !  Au  lieu  de  naître  au  milieu  d'une  ville  célèbre,  et 
de  réunir  autour  de  sa  personne  tous  les  savants  de  la  terre  pour 
les  instruire,  il  naît,  lui  le  Verbe  incarné,  la  splendeur  du  Père,  il 
naît  dans  une  grotte  ignorée,  au  milieu  du  silence  et  des  ténèbres 

de  la  nuit  ;  et  c'est  aux  plus  simples,  à  des  bergers,  et  non  aux 
grands,  aux  érudits  du  siècle,  qu'il  fait  annoncer  son  avènement, 
avènement  qui  doit  régénérer  l'univers.  0  mystère  d'humilité! 
que  tu  es  admirable,  et  combien  tu  nous  presses  de  préférer  être 
ignorés,  oubliés,  méprisés  de  tous  les  hommes,  plutôt  que 

d'exposer  notre  ame  au  danger  de  la  vaine  gloire  en  brillant 
parmi  eux! 

jN'est-ce  pas  dans  ce  but  que  l'Enfant-Dieu,  notre  Maître,  a  tant 
aimé  la  solitude?  Né  dans  une  étable  abandonnée,  quand  il  désire 

converser  avec  une  âme,  il  lui  inspire  l'amour  de  l'isolement.  «Je  la 
conduirai  dans  la  solitude,  s'écrie-t-il,  et  je  lui  parlerai  au  cœur.1  « 
Il  nous  montre  ainsi  combien  il  souhaite  nous  voir  entièrement 

détachés,  séparés  de  tout,  afin  d'être  lui  seul  notre  unique  pensée, 
l'unique  objet  de  nos  affections.  Chaque  fois  donc  que  nous  perdons 
notre  temps  à  converser  inutilement  avec  les  créatures,  nous  nous 
éloignons  de  la  volonté  de  notre  Roi,  de  notre  Maître,  de  noire 
Modèle,  qui  nous  veut  entièrement  à  lui. 

Or,  pour  être  entièrement  à  Jésus,  il  est  nécessaire  de  nous 

renoncer,  à  son  exemple.  Jamais,  dit  l'Apôtre,  il  ne  s'est  recherché 
lui-même.2  «  Je  ne  fais  rien,  disait-il,  de  mon  propre  mouvement;3 

mais  c'est  mon  Père  qui  opère  tout  en  moi.'  »  Jésus  s'efface  donc 

(i)  Os.  2,  U.  (2)  Rom.  lî>,  3. 
(5)  Joan.  8,  23.  (4)  Joan.  \  l,  10. 



46  JANVIER.  —  JÉSUS,  MODÈLE  DE  l'eNFANCE  CHRÉTIENNE.        51 

au  point  de  n'avoir  plus  aucune  volonté  propre,  lui,  le  Dieu  tout- 
puissant,  qui  commande  à  tout  l'univers  !  —  Ah  !  quand  soumet- 

trons-nous comme  lui  notre  esprit,  notre  cœur,  tout  notre  être  et 

jusqu'à  nos  moindres  désirs,  aux  intentions  et  aux  desseins  du 
Père  céleste,  sans  lui  résister  jamais  en  rien?... 

0  Jésus,  Verbe  incarné  !  c'est  à  vous  d'opérer  en  moi  cette  com- 
plète transformation,  de  me  faire  aimer  la  vie  cachée,  la  vie  retirée 

du  monde,  la  vie  de  renoncement  à  moi-même  et  à  tout  ce  qui 

n'est  pas  vous.  Pour  aider  votre  grâce  dans  ce  travail  de  tous  les 
jours,  je  veux  :  1°  Me  persuader  qu'il  n'est  rien  de  si  honorable 
que  de  marcher  sous  votre  étendard,  ô  Roi  immortel,  et  que 
vivre  obscur  avec  vous  surpasse  en  éclat  toutes  les  gloires  de  la 

terre.  —  Je  veux  2°  Etre  toujours  recueilli,  afin  d'entendre  votre 
voix  et  de  méditer  votre  doctrine,  ô  Maître  incomparable,  qui 
aimez  à  nous  instruire  dans  le  silence  et  dans  la  solitude  inté- 

rieure. —  3°  Je  m'efforcerai  de  pratiquer  l'oraison  continuelle, 
moyen  si  efficace  de  vous  étudier  à  fond,  ô  mon  divin  Modèle,  et 

d'obtenir  des  forces  pour  imiter  votre  entière  abnégation.  0  Marie  ! 
ô  Joseph  !  je  vous  recommande  instamment  ces  résolutions,  afin 

que  j'y  sois  fidèle. 

16  janvier.  —  Jésus,  modèle  de  l'enfance  chrétienne. 

Préparation.  —  «  Un  petit  Enfant  nous  est  né,  »  dit  Isaïe  ;*  il  est 
le  Modèle  de  tous  ceux  qui  veulent  embrasser  l'en  fonce  éva  ngel  ique. 
Voyons  donc  1°  De  quels  sentiments  nous  devons  être  animés  pour 
luiressembler.  2°  Quels  effets  produiront  en  nous  ces  dispositions. 
—  Formons  ensuite  le  propos  sincère  de  penser,  de  parler,  d'agir avec  simplicité  et  droiture,  en  cherchant  uniquement,  comme 
Jésus,  la  gloire  et  le  bon  plaisir  de  Dieu.  Sentitc  in  vobis  quodet  in 
Chris to  Jesu.* 

1°  Sentiments  de  l'enfance  chrétienne. 

«  Revêtez-vous,  dit  l'Apôtre,  des  sentiments  du  Seigneur  Jésus. 
Étant  de  la  nature  de  Dieu,  et  s'égalant  à  lui  sans  injustice,  il  a 
voulu  néanmoins  s'anéantir,  en  prenant  la  forme  d'un  esclave,  » 

(1)  Is.  0,  6.  (2)  PMI.  %  S. 



52        16  JANVIER.  —  JÉSUS,  MODÈLE  DE  L'ENFANCE  CHRÉTIENNE. 

et  passer,  comme  tous  les  mortels,  par  l'humiliation  de  l'enfance. 
L'enfant  sent  qu'il  ne  peut  rien,  qu'il  n'a  rien,  ne  sait  rien  ; 

aussi  ne  montre-t-il  aucune  prétention  ;  son  impuissance,  sa  pau- 
vreté, son  ignorance  ne  lui  sont  point  à  charge;  il  les  supporte 

paisiblement  et  se  plaît  à  dépendre  d'autrui.  —  Ce  qu'il  est  par 
nature,  nous  devons  le  devenir  par  vertu,  à  l'exemple  de  Jésus 
Enfant.  Quoique  ce  divin  Modèle  surpasse  en  dignité  et  en  pouvoir 
tout  ce  qui  est  créé,  il  ne  dédaigne  pas  de  se  soumettre  et  de 

s'assujettir.  Il  nous  enseigne  ainsi  l'obéissance  à  tous  ceux  qui  ont autorité  sur  nous. 

Loin  de  chercher  à  briller,  à  se  produire,  un  enfant  n'aperçoit 
pas  même  la  finesse  de  son  esprit,  les  beaux  sentiments  de  son 

cœur,  les  espérances  qu'il  inspire,  l'admiràion  qu'il  excite  autour 
de  lui.  Pendant  que  tous  sont  enchantés  de  sa  candeur,  de  sa  raison 

précoce,  de  sa  charmante  droiture,  lui  seul  ignore  qu'il  a  ces  qua- 
lités. Ainsi  les  Saints,  pour  imiter  Jésus  Enfant,  ont  pratiqué  cette 

humilité  profonde  qui  leur  faisait  oublier,  et  leur  personne,  et 
leurs  talents,  et  leur  noblesse,  et  leurs  vertus,  au  point  de  se 
regarder  comme  de  grands  pécheurs  devant  la  Sainteté  infinie.  Se 
mettant  dans  leur  estime  à  la  dernière  place,  plus  on  les  louait  et 
honorait,  plus  ils  devenaient  petits  à  leurs  propres  yeux. 

A  cette  humilité,  ils  ont  su  joindre  les  plus  tendres  sentiments 

de  confiance  en  Dieu,  sentiments  qui  font  partie  de  l'enfance 
évangélique.  L'enfant,  en  effet,  vit  sans  souci  de  tout  ce  qui  le 
regarde.  11  se  repose  sur  ses  parents  du  soin  de  lui-même  et  de  sa 
subsistance.  —  Ainsi,  tout  en  remplissant  nos  devoirs  avec  soin, 
nous  devons  nous  abandonner  à  la  conduite  de  Dieu,  laissant  le 

passé  à  sa  miséricorde,  le  présent  à  son  bon  plaisir,  et  l'avenir  à 
sa  providence  toute  bonne  et  toute  paternelle.  —  Examinez  où  vous 
en  êtes  de  ces  dispositions. 

0  mon  Dieu  !  inspirez-moi  vous-même  cet  esprit  de  dépendance, 

qui  me  porte  à  me  soumettre  à  l'autorité  légitime  et  me  rende 
souple  et  docile  à  tous  ses  commandements.  Communiquez-moi 

cette  humilité  et  simplicité  chrétienne,  qui  m'apprenne  à  vivre 
sans  prétention,  me  contentant  de  votre  bon  plaisir.  De  là  me 

viendra  la  confiance  en  vous,  ou  l'abandon  à  votre  conduite. 
Quelles  que  soient  donc  les  épreuves  qui  fondent  sur  moi,  ne  per. 

mettez  pas  que  je  perde  jamais  ni  la  soumission  d'esprit,  —  ni  la 
droiture  de  volonté,  —  ni  la  paix  intime  du  cœur. 



16  JANVIER.  —  JÉSUS  MODÈLE  DE  L'ENFANCE  CHRÉTIENNE.        53 

2o  Effets  salutaires  de  l'enfance  chrétienne. 

Les  sentiments  de  soumission,  d'oubli  de  soi  et  d'abandon  au 
Seigneur  que  nous  venons  de  méditer,  doivent  produire  en  nous  : 
Premièrement,  la  docilité  à  la  grâce,  qui  nous  tienne  sous  la 

dépendance  de  Dieu  et  sous  la  conduite  de  l'Esprit-Saint,  en  sorte 
que  jamais  nous  ne  résistions  aux  ordres  de  nos  supérieurs,  ni 

aux  lumières,  aux  inspirations  qui  s'accordent  avec  leur  volonté. 
Secondement,  il  faut  que,  détachés  de  notre  propre  estime  et 

ne  tenant  nul  compte  de  nos  goûts  et  de  nos  répugnances,  nous 

procurions  la  gloire  de  Dieu  par  l'accomplissement  de  tous  nos 
devoirs.  A  cette  fin,  oublions-nous  nous-mêmes  et  purifions  sou- 

vent nos  intentions  de  tout  alliage  d'amour-propre  ;  ce  qui  relèvera 
de  beaucoup  le  mérite  de  nos  actions. 

Par  là  nous  pourrons,  troisièmement,  nous  confier  plus  faci- 
lement en  Dieu  et  recevoir  de  lui  de  plus  précieuses  faveurs. 

Le  Seigneur,  en  effet,  pense  d'autant  plus  à  une  âme,  que  celle-ci, 
moins  éprise  d'elle-même  et  de  son  propre  mérite,  compte  plus 
entièrement  sur  la  générosité  divine.  Il  la  regarde  avec  complai- 

sance et  ne  refuse  rien  à  ses  prières.  —  Quatrièmement,  une  paix 
profonde,  une  joie  céleste  et  toujours  nouvelle  sera  le  résultat  de 

cette  droiture  de  cœur  et  de  cet  abandon  à  Dieu.  L'enfant  qui  vit 
sans  songer  à  lui-même  n'a  jamais  de  quoi  se  troubler,  s'inquiéter, 
s'affliger.  Ainsi  l'âme  qui  s'oublie  et  se  confie  en  Dieu  ne  perd 
point  le  calme  intérieur,  quoi  qu'il  lui  arrive.  Ayant  tout  remis  et 
s'étant  remise  elle-même  entre  les  mains  de  son  Bien-Aimé,  com- 

ment ne  conserverait-elle  pas  sa  sérénité  au  milieu  même  des  tri- 

bulations, lorsqu'elle  réfléchit  à  la  sagesse,  à  la  puissance  et  à  la 
charité  de  Celui  qui  la  garde  comme  la  prunelle  de  ses  yeux  ? 

Quasi  piipiUam  oculi  sui.i  —  Oh  !  que  vous  êtes  loin  de  ces  dispo- 

sitions, vous  que  l'on  voit  si  souvent  triste  et  chagrin,  esclave  de 
votre  humeur  et  de  votre  imagination  !  Quand  commencerez-vous  à 
ne  chercher  que  Dieu,  à  vous  contenter  de  lui  seul  et  de  sa 
volonté? 

0  Jésus  !  réprimez  en  moi  les  défauts  contraires  à  votre  sainte 

Enfance,  c'est-à-dire  ces  retours  sur  moi-même,  ces  vaines  com- 
plaisances en  mes  talents  et  qualités,  cette  ambition  de  paraître 

estimable  aux  yeux  des  hommes  ;  cette  duplicité  et  manque  de 

(1)  Deut.  32,  10. 
MilJJlï.    1.  5 



54  17  JANVIER.  —  SAINT  ANTOINE  LE  GRAND. 

franchise  dans  mes  paroles  et  mes  actions;  cet  amour  du  luxe  et 

du  superflu,  si  opposé  à  la  simplicité  de  vie.  Par  l'intercession  de 
Marie  et  de  Joseph,  vos  fidèles  imitateurs,  communiquez-moi  la 
docilité  parfaite,  —  l'oubli  de  moi-même  —  et  la  confiance  en  Dieu 
seul.  Senlite  in  vobis  qiiod  et  in  Chrislo  Jesu. 

17  janvier.  —  Saint  Antoine  le  grand. 

Préparation.  —  «  Il  commença  à  pratiquer  et  à  enseigner.'  » 

Cette  parole,  dite  du  Sauveur,  s'applique  parfaitement  à  notre Saint.  1°  11  travailla  à  se  sanctifier  lui-même.  2°  Il  porta  les  autres 
à  la  perfection.  —  Ne  sommes-nous  pas  plus  attentifs  à  la  conduite 
du  prochain  qu'à  la  nôtre?  Corrigeons-nous  nous-mêmes,  et,  à 
l'exemple  de  saint  Antoine,  imitons  dans  les  autres  ce  qui  est 
conforme  à  la  vraie  perfection.  Cœpit  facere  etdocere. 

\o  Sainteté  de  saint  Antoine. 

Qui  n'admirerait  la  ferveur  de  ce  jeune  homme  de  vingt  ans? 
Entendant  lire  l'Évangile  sur  le  mépris  des  richesses,  il  vend  tout 
ce  qu'il  possède,  le  donne  aux  pauvres,  et  se  met  à  la  recherche 
de  la  perfection.  Comme  une  abeille  industrieuse,  il  va  de  fleur  en 

fleur,  je  veux  dire  d'ermitage  en  ermitage,  afin  de  puiser  dans  les 
exemples  des  solitaires  de  quoi  composer  le  miel  de  la  sainteté  à 
laquelle  il  aspire.  Avec  quelle  ardeur  il  étudie  les  vertus  de  tous  ! 

Il  imite  l'humilité,  la  componction,  la  pénitence  des  uns,  la  dou- 
ceur, la  patience,  la  charité  des  autres  ;  il  emprunte  à  d'autres 

leur  amour  de  la  solitude  et  leur  esprit  d'oraison  ;  puis  il  se  retire 
dans  sa  cellule,  priant,  jeûnant,  travaillant  pendant  le  jour,  et 
passant  les  nuits  à  converser  avec  Dieu. 

Jaloux  de  tant  de  constance,  le  démon  l'assaille  par  toutes  sortes 
de  tentations  pour  le  dégoûter  de  sa  vie  austère  et  le  faire  rentrer 

dans  le  siècle.  Mais  plus  l'enfer  déploie  d'audace,  plus  le  Saint 
s'efforce  d'avancer  dans  la  vertu,  nous  donnant  ainsi  l'exemple 
d'un  courage  invincible  dans  nos  luttes  avec  nos  ennemis.  Tant  de 
glorieux  triomphes  ne  suffisaient  pas  à  notre  héros.  Il  eût  voulu 
sacrifier  sa  vie  pour  Jésus,  son  bon  Maître,  et  dans  ce  but  il  alla 

(1)  Act.  1, 1. 



17  JANVIER.  —  SAINT  ANTOINE  LE  GRAND.  55 

s'exposer  au  martyre;  mais  Dieu  ne  permit  pas  qu'on  jetât  les 
yeux  sur  lui. 
Comparons  notre  lâcheté  avec  la  ferveur  de  ce  grand  Saint,  et 

confondons-nous.  Le  moyen  qu'il  nous  donne  pour  fuir  la  tiédeur, 
c'est  de  nous  conduire  comme  devant  mourir  chaque  jour.  «  Le 
matin  en  nous  éveillant,  disait-il,  pensons  que  nous  ne  vivrons 

pas  jusqu'au  soir;  et,  en  allant  nous  reposer,  que  nous  ne  verrons 
pas  le  lendemain.  » 

Et  quels  seront  les  fruits  de  cette  salutaire  pratique?  Le  Saint 

les  énumère  :  «  En  agissant  ainsi,  ajoute-t-il,  nous  ne  pécherons 
point,  —  nous  ne  souhaiterons  rien  ici-bas,  —  nous  ne  nous  irri- 

terons contre  personne.  Mais,  attendant  la  mort  à  toute  heure, 

nous  vivrons  détachés  et  nous  pardonnerons  à  tout  le  monde.  » 
Suivons  des  avis  si  conformes  à  celte  parole  du  Sauveur  :  «  Soyez 
prêts,  »  Estote  parati.  Par  là  nous  ne  languirons  jamais  dans  la 
pratique  des  vertus;  notre  vie  et  notre  mort  seront  précieuses 
devant  Dieu. 

0  Jésus!  pénétrez  mon  cœur  de  la  crainte  de  vos  jugements  et 
du  compte  sévère  que  je  devrai  vous  rendre.  Augmentez  ma  foi 

sur  la  brièveté  de  la  vie,  qui  peut  finir  chaque  jour,  et  sur  l'inter- 
minable éternité  qui  la  suivra.  Faites-moi  utiliser  tous  mes  moments 

en  vue  du  dernier,  qui  décidera  de  mon  sort  à  jamais. 

2o  Doctrine  spirituelle  de  saint  Antoine. 

Quoique  saint  Antoine  n'eût  point  étudié  dans  les  livres  des 
philosophes  et  des  sages  du  monde,  il  avait  acquis  une  science 
céleste,  capable  de  confondre  les  savants  superbes,  comme  il  le 
prouva  en  plusieurs  occasions.  Les  ariens  le  craignaient;  les  doc- 

teurs le  consultaient;  saint  Athanase  et  l'empereur  Constantin  so 
faisaient  gloire  de  correspondre  avec  lui.  —  Devenu  le  patriarche 

de  la  vie  solitaire,  combien  de  disciples  n'eut-il  pas  à  instruire  de 
la  science  des  Saints!  «  Notre  âme,  leur  disait-il,  ayant  été  créée 

dans  la  rectitude,  la  vie  parfaite  n'offre  pas  tant  de  difficultés  qu'on 
le  pense  généralement;  car  elle  est  conforme  à  l'état  primitif  du 
genre  humain.  » 

11  plaçait  le  fondement  de  la  sainteté  dans  une  foi  vive,  une 

humilité  profonde,  une  lutte  continuelle  contre  nous-mêmes  et 
nos  inclinations.  «  Gardez-vous,  disait-il,  de  vous  relâcher  jamais, 
en  pensant  aux  années  passées  dans  le  service  de  Dieu.  Augmentez 



56  18  JANVIER.  —  CHAIRE  DE  SAINT  PIERRE  A  ROME. 

plutôt  de  jour  en  jour  votre  ferveur,  comme  si  vous  ne  faisiez 
que  de  commencer.  Car  notre  vie  est  bien  courte  en  comparaison 
de  l'éternité  qui  en  sera  la  récompense.  Ne  nous  imaginons  pas 
faire  beaucoup  pour  Dieu,  puisque  les  peines  d'ici-bas  n'ont 
pas  de  proportion  avec  la  gloire  qui  nous  est  promise.  Eût-on 
môme  sacrifié  la  terre  entière,  qu'est-elle  au  prix  de  l'éternité bienheureuse?  » 

Ainsi  le  Saint  encourageait  ses  disciples  à  fuir  la  négligence,  à 
persévérer  dans  l'oraison,  à  pleurer  leurs  fautes,  à  s'en  humilier 
constamment,  et  à  s'attendre  à  la  tentation  jusqu'à  la  fin  de  leur 
vie.  —  Sa  doctrine  est  d'accord  avec  celle  de  l'Apôtre,  qui  nous 
recommande  d'opérer  notre  salut  avec  crainte,  ou,  comme 
s'exprime  saint  Alphonse,  avec  l'appréhension  habituelle  de  nous perdre  éternellement, 

0  mon  Dieu  !  je  n'ai  point  la  vertu  des  Saints,  et,  par  une  funeste 
présomption,  je  me  rassure  pour  vivre  avec  moins  de  gêne,  de 
vigilance,  de  recueillement  et  de  mortification.  ^h!  par  les 
mérites  de  la  divine  Mère  et  de  saint  Antoine,  accordez-moi  cette 

sagesse  chrétienne  qui  me  fasse  prendre,  dans  l'affaire  si  grave  de 
mon  salut,  les  moyens  les  plus  sûrs  de  la  conduire  à  bonne  fin, 

c'est-à-dire  :  la  prière  habituelle,  —  la  victoire  sur  mes  sens  et 
mes  passions,  —  et  la  plus  entière  fidélité  aux  grâces  de 
chaque  jour. 

18  janvier.  —  Chaire  de  saint  Pierre  à  Rome, 

Préparation.  —  Saint  Pierre  fut  mis  à  la  tête  de  l'Eglise,  parce 
qu'il  se  distinguait  entre  les  Apôtres,  non  seulement  par  sa  foi, 
mais  aussi  par  son  amour  envers  Jésus-Christ.  Cet  amour  4°  Lui 
rendit  la  foi  facile  et  utile  au  salut.  2°  Il  éleva  cette  foi,  dans  son 
âme,  à  une  perfection  sublime.  —  Formons  de  fervents  actes 
d'amour  envers  Jésus,  et  nous  ferons  passer  ainsi  notre  croyance dans  nos  sentiments  et  notre  conduite.  Fides,  quœ  per  charitatem 
vperatur.1 

(1)  Gai.  5,  G. 



18  JANVIER.  —  CHAIRE  DE  SAINT  PIERRE  A  ROME.  57 

1°  LA  CHARITÉ  DR  PIERRE  LUI  REND  LA  FOI  FACILE  ET  UTILE  AU  SALUT. 

Une  âme  qui  aime  tendrement  Jésus,  admet  sans  peine  tout  ce 

qu'il  a  enseigné.  Ce  fut  cet  amour  qui  rendit  saint  Pierre  si  prompt 
à  croire  au  mystère  de  l'Eucharistie.  Voyant  que  plusieurs  disciples 
se  retiraient  en  disant  :  «  Ceci  est  dur  à  croire,  »  Jésus,  s'adressant 
aux  Apôtres  :  «  Et  vous,  leur  dit-il,  me  quitterez-vous  aussi?  » 
—  «  Seigneur!  s'écria  Pierre,  à  qui  irions-nous?  vous  avez  les 
paroles  de  la  vie  éternelle;  et  nous  croyons  que  vous  êtes  le  Fils 
de  Dieu.*  » 

Les  multitudes  qui  avaient  vu  les  miracles  du  Sauveur  et 

s'étaient  affectionnées  à  sa  Personne,  étaient  ravies,  dit  saint 
Luc,2  d'entendre  sa  doctrine.  —  Et  nous,  si  nous  aimons  vérita- 

blement Jésus,  nous  trouverons  un  saint  plaisir  à  lire,  à  méditer 

son  Évangile,  et  à  croire  aux  vérités  qu'il  nous  enseigne.  Sainte 
Thérèse,  qui  aimait  tant  le  Rédempteur,  adhérait  d'autant  plus 
aisément  à  un  mystère,  qu'il  lui  paraissait  plus  incompréhensible. 

L'amour  rend  encore  notre  foi  utile  au  salut.  «  Que  sert-il,  en 
effet,  dit  saint  Jacques,  d'avoir  la  vraie  croyance,  si  l'on  ne  fait 
pas  les  œuvres  que  prescrit  la  charité?5  »  Le  Sauveur  a  demandé 
à  saint  Pierre,  non  pas  :  «  As-tu  plus  de  foi  que  les  autres?  »  mais 

bien  :  «  M'aimes-tu  plus  que  les  autres?  »  La  suite  de  sa  vie  et 
surtout  son  martyre  ont  prouvé  la  sincérité  de  sa  croyance  et  la 
pureté  de  son  amour. 

Vous  croyez,  vous  aussi,  aux  vérités  révélées,  par  exemple,  au 

bonheur  céleste  :  pourquoi  faites-vous  si  peu  d'efforts  pour  le 
mériter?  parce  que  vous  désirez  peu  de  vous  unir  à  Jésus.  — 

Vous  croyez  à  l'enfer  et  à  ses  tourments  éternels  :  pourquoi  vous 
mettez-vous  si  peu  en  peine  de  l'éviter?  parce  que  vous  redoutez 
peu  de  perdre  Jésus.  —  Vous  êtes  convaincu  que  le  péché  est  le 

plus  grand  des  maux  :  pourquoi  n'employez-vous  pas  les  moyens 
de  n'y  pas  tomber?  parce  que  vous  craignez  peu  d'offenser  Jésus. 
—  En  un  mot,  vos  péchés,  vos  défauts,  votre  lâcheté  viennent  de 

ce  que  votre  foi  n'est  pas  soutenue  et  vivifiée  par  un  ardent  amour. 
0  Jésus!  vous  le  savez,  si  je  suis  négligent  dans  votre  service, 

c'est  que  ma  foi  est  peu  vive,  et  mon  amour  envers  vous  trop  peu 
généreux.  Par  les  mérites  de  Marie,  votre  Mère,  et  de  saint 

Pierre,  votre  Apôtre,  donnez-moi  la  grâce  de  former  souvent  des 

(1)  Joan.  6,  68-70.  (2)  Luc.  4,  22.  (3)  Jac.  2,  14. 



f>8  8  JANVIER.  —  CHAIRE  DE  SAINT  PIERRE  A  ROME. 

actes  (I'amour  divin  pendant  l'oraison,  dans  l'action  de  grâces 
après  la  communion,  et  au  milieu  de  mes  occupations  de  chaque 

jour,  afin  de  vivifier  ainsi  ma  foi  et  d'incliner  au  bien  ma  volonté 
rebelle.  Fides,  quœ  per  charitatem  operatur. 

2°  La  charité  perfectionne  la  foi  de  saint  pierre. 

L'amour  divin  rend  la  foi  vive  et  la  conduit  à  son  jour  plein. 
Quand  un  homme  n'exerce  plus  les  fonctions  vitales,  on  dit  qu'il 
est  mort;  on  peut  en  dire  autant  de  la  foi  qui  n'est  pas  animée 
par  la  charité.  «  Celui  qui  n'aime  point,  dit  saint  Jean,  demeure 
dans  la  mort,1  »  quand  même  il  croirait  toutes  les  vérités  révélées. 
Saint  Pierre  prouva  que  sa  foi  était  vivante,  quand,  appelé  par 

Jésus,  il  quitta  pour  lui  plaire  ses  filets,  sa  maison,  tout  ce  qu'il 
possédait,  et  se  mit  à  sa  suite. 

Et  quelle  ardeur  son  amour  ne  donnait-il  pas  à  sa  foi  !  Étant 
sur  une  barque  ballottée  par  la  tempête,  à  peine  a-t-il  entendu 

Jésus  lui  dire  :  «  C'est  moi,  »  il  répond  :  «  Seigneur!  si  c'est  vous, 
ordonnez  que  j'aille  à  vous  sur  les  flots.  »  —  «  Viens,  »  dit  Jésus, 
et  Pierre  de  s'avancer  aussitôt  sur  les  eaux  écumantes  de  la  mer.2 
—  Pourquoi  notre  foi  est-elle  si  timide  en  face  des  difficultés  ? 
parce  que  nous  aimons  peu.  Si  nous  aimions  ardemment  Jésus, 

notre  foi  ne  s'étonnerait  plus  de  rien;  elle  transporterait  les 
montagnes. 

Elle  irait  même  jusqu'à  nous  rendre  capables  de  tout  souffrir 
pour  Jésus-Christ.  «  Bienheureux  les  pauvres  !  nous  dit  le  Sauveur. 
Bienheureux  ceux  qui  souffrent  persécution  pour  la  justice!  »  Ces 
béatitudes,  la  foi  sait  les  admettre  en  théorie  ;  mais  en  pratique, 

elle  ne  saurait  s'y  conformer  sans  le  secours  de  la  charité.  Le 
prince  des  Apôtres  avait  cette  foi  parfaite,  quand  il  se  réjouissait 

à  Jérusalem  d'avoir  été  trouvé  digne  d'être  méprisé,  maltraité, 
jeté  en  prison  pour  Jésus-Christ. 

Avez- vous,  comme  lui,  des  sentiments  conformes  à  la  doctrine 
et  aux  exemples  du  Sauveur  ?  Vous  croyez  que  Jésus  a  estimé  les 

privations  et  les  peines,  qu'il  les  a  embrassées  à  Bethléem,  en 
Egypte,  à  Nazareth  et  pendant  toute  sa  vie,  et  malgré  cela  vous 
ne  voulez  manquer  de  rien,  la  mortification  vous  fait  horreur,  et 
vous  ne  savez  subir  aucune  contrariété  sans  vous  attrister,  vous 

(1)  I  Joan.  3,  4.  (-2)  Matth.  U,  27-33. 



19  JANVIER.  —  MARIE  OFFRE  JÉSUS  DANS  LE  TEMPLE.  59 

impatienter  et  vous  plaindre!  Oh  !  que  votre  foi  est  languissante! 

qu'elle  est  faible  et  peu  vivifiée  par  la  charité  ! 
0  Jésus  !  je  l'avoue,  si  je  ressens  tant  de  répugnance  à  m'humilier 

et  à  souffrir,  c'est  que  je  vous  aime  trop  peu.  Accordez-moi  plus 
d'amour  envers  vous  ;  alors  le  seul  souvenir  de  vos  abaissements 
et  de  vos  douleurs  me  rendra  douces  toutes  les  confusions,  toutes 
les  amertumes  de  cette  vie.  Fides,  qtiœ  per  cliaritatem  operatur. 

19  janvier.  —  Marie  offre  Jésus  dans  le  Temple 

Préparation.  —  Ne  nous  lassons  pas  de  méditer  les  mystères 
si  instructifs  de  l'Enfance  de  Jésus,  et  voyons  1°  Combien  fut  pré- 

cieuse l'offrande  de  Marie  présentant  son  Fils  dans  le  Temple. 
2°^  Comment  nous  pouvons  l'imiter,  en  nous  remettant x  nous- 
mêmes  entre  les  mains  du  Seigneur.  —  Offrons  souvent  à  Dieu 
notre  esprit,  notre  cœur  et  notre  volonté.  Offeret  wiusquisque 
secundum  quod  habuerit.1 

1°  Combien  fut  précieuse  l'offrande  de  marie  dans  le  temple. 

La  plus  riche  offrande  qui  fut  jamais  faite  au  Seigneur,  est  sans 
contredit  celle  de  Jésus  dans  le  temple  de  Jérusalem  par  les 

mains  de  l'auguste  Marie.  C'était  comme  l'offertoire  de  la  pre- 
mière messe  qui  fut  célébrée  sur  le  Calvaire  par  l'immolation  de 

l'Homme-Dieu.  Cette  offrande  solennelle  valait  plus  à  elle  seule 
que  tous  les  holocaustes  et  tous  les  sacrifices  offerts  à  Dieu  depuis 
le  commencement  du  monde.  Aussi  Marie,  selon  saint  Epiphane, 

fit  alors  l'office  de  prêtre.  Sainte  elle-même  plus  que  toutes  les 
créatures  réunies,  elle  offrit  au  Créateur  la  plus  pure  des  vic- 

times, l'image  substantielle  du  Père  éternel,  la  sainteté  incréée.  0 
prodige  qui  n'eut  jamais  son  pareil  !  Une  Mère  de  Dieu  offre  un 
ï)ieu  à  Dieu  lui-même  !  et  pourquoi  ?  pour  qu'il  en  dispose  selon 
son  bon  plaisir,  même  en  le  livrant  aux  plus  horribles  supplices. 
0  don  inestimable,  vraiment  digne  de  la  majesté  souveraine,  et 
qui  lui  rend  une  gloire  infinie  ! 

Cette  offrande  si  précieuse  et  si  méritoire,  nous  pouvons,  qui  lo 
croirait?  la  renouveler  chaque  jour»  en  assistant  au  divin  sacri- 

(1)  Deut.  16,  17. 



60  19  JANVIER.  —  MARIE  OFFRE  JÉSUS  DANS  LE  TEMPLE. 

fice.  Une  triple  dette  pèse  sans  cesse  sur  nous  à  l'égard  du  Père 
éternel  :  nous  lui  devons  des  hommages  dignes  de  lui,  —  des 
actions  de  grâces  en  rapport  avec  ses  innombrables  bienfaits,  — 
une  expiation  équivalente  à  la  multitude  et  à  la  malice  de  nos 
péchés.  Comment  nous  acquitter  envers  lui?  Tous  les  Anges  et 

tous  les  Saints  ensemble  ne  pourraient  y  suffire.  —  Comment,  en 
outre,  subvenir  ici-bas  à  nos  besoins  immenses  et  continuels  ? 
Jésus  nous  répond  :  «  Prends-moi  ;  offre-moi  à  mon  Père,  et  il 
sera  satisfait,  et  tu  obtiendras  par  moi  toutes  les  grâces  du  salut.  » 

Pour  obéir  à  ce  désir  du  Sauveur,  offrons  son  divin  sacrifice 

toujours  renouvelé  quelque  part  sur  la  terre,  offrons-le  pour  tous 

les  instants  du  jour  et  de  la  nuit,  en  nous  unissant  d'intention 
aux  prêtres  qui  célèbrent  dans  le  monde  entier,  et  à  la  bienheu- 

reuse Vierge  l'offrant  dans  le  temple  et  sur  le  Calvaire.  —  Oh  !  que 
cette  intention  aura  de  valeur  auprès  du  Tout-Puissant!  Elle  fera 
participer  nos  œuvres,  tous  les  moments  même  de  notre  vie,  aux 

mérites  infinis  de  l'immolation  d'un  Dieu. 
Et  quelle  force,  ô  Jésus  !  n'auront  pas  nos  prières  en  vertu  de 

votre  sacrifice!  Nos  peines,  nos  occupations,  nos  actions,  même 
les  plus  indifférentes,  seront,  en  quelque  sorte,  divinisées  par 
leur  union  avec  votre  Cœur  sacré,  immolé  pour  nous  sur  les 

autels.  Accordez-moi  la  grâce  de  vivre  toujours  dans  les  senti- 

ments qui  vous  animent,  c'est-à-dire  comme  une  humble  victime 
des  volontés  du  Père  céleste. 

2o  Comment  imiter  marie  en  nous  offrant  a  dieu 

La  bienheureuse  Vierge  ne  s'est  pas  contentée  de  présenter  à 
Dieu  l'Agneau  sans  tache,  qui  efface  les  péchés  du  monde,  mais 
elle  s'offrit  encore  elle-même  avec  cette  auguste  victime  de  notre 
salut.  Ainsi  nous  devons,  pendant  le  divin  sacrifice,  nous  offrir 

nous-mêmes  avec  tout  ce  qui  nous  appartient.  Ce  qui  est  à  nous  et 
ce  que  nous  sommes,  tout  est  la  propriété  de  Dieu  par  droit  de 

création,  comme  l'ouvrage  appartient  à  l'ouvrier,  et  le  domaine  à 
son  maître.  Notre  Rédemption,  au  prix  d'un  sang  divin,  est  venue 
confirmer  ce  droit  du  Tout-Puissant.  Quelle  obligation  n'avons- 
nous  donc  pas  de  nous  offrir,  ou  plutôt  de  nous  restituer  à 
Dieu  ! 

Nous  l'avons  fait  sur  les  fonts  baptismaux,  et,  si  nous  sommes 
religieux,  nous  avons  renouvelé,  rendus  plus  sacrés  encore  nos 



ÎO  JANVIER.  —  DOULEUR  DE  MARIE  EN  OFFRANT  JESUS  DANS  LE  TEMPLE.  61 

saints  engagements,  au  jour  de  notre  profession.  Pourrions-nous, 

après  cela,  commettre  l'injustice  de  nous  reprendre,  de  rétracter 
par  notre  conduite  ce  que  nos  lèvres  ont  si  formellement  promis? 
Jésus,  notre  modèle,  et  qui  vaut  plus  que  tout  le  genre  humain, 

n'a  pas  hésité  à  se  livrer  pour  nous  aux  volontés  de  son  Père;  et 
nous,  si  misérables  et  si  peu  dignes  de  Dieu,  nous  oserions  lui 
refuser  le  sacrifice  de  nos  idées,  de  notre  esprit,  de  notre  cœur? 

nous  prétendrions  vivre  indépendants  du  Créateur,  en  nous  sous- 
trayant à  ses  préceptes,  à  ses  désirs,  à  ses  inspirations? 

Et  pourtant,  combien  de  fois  ne  nous  arrive-t-il  pas  de  nous 
plaindre,  lorsque  Dieu  use  de  ses  droits  sur  nous,  en  nous  éprou- 

vant! Nous  allons  même  jusqu'à  lui  résister,  nous,  vers  de  terre, 
que  sa  toute-puissance  pourrait  si  facilement  détruire,  ou  sa  juste 
indignation  écraser,  comme  nous  écrasons  nous-mêmes  un  insecte 
qui  se  montre  rebelle  à  nos  volontés. 

0  mon  Dieu  !  inspirez-moi  la  résolution  de  reconnaître  toujours 

pratiquement  vos  droits  imprescriptibles.  De  vous  j'ai  reçu  l'être 
et  les  biens  qui  en  découlent.  Vous  m'avez  pardonné  mes  péchés 
et  préservé  de  l'enfer.  Chaque  jour  vous  me  comblez  de  nouveaux 
bienfaits,  sans  aucun  mérite  de  ma  part;  vous  me  promettez  de 

plus  une  éternité  de  bonheur,  si  je  vous  suis  fidèle.  Se  peut-il 
plus  de  titres  à  ma  gratitude  filiale  et  à  mon  dévouement?  Com- 

ment donc  oserai-je  encore  vous  refuser  la  soumission  et  l'obéis- 
sance qui  vous  sont  dues?  Ah  !  daignez  oublier  mes  résistances  à 

vos  grâces,  tant  de  pensées,  de  paroles  contraires  à  la  douceur  et 

à  la  charité,  tant  de  vivacités,  d'impatiences  que  vous  m'inspiriez 
de  réprimer  et  auxquelles  j'ai  cédé  malgré  les  remords  de  ma 
conscience.  Je  veux  désormais  apporter  remède  à  ces  infidélités 

en  m'offrant  souvent  à  vous,  en  union  avec  Jésus  et  Marie,  et  à 
l'exemple  de  sainte  Thérèse  qui  le  faisait  cinquante  fois  par  jour. 

20  janvier.  —  Douleur  de  Marie  en  offrant  Jésus 
dans  le  Temple. 

Préparation.  —  L'offrande  que  Marie  fit  de  Jésus  fut  d'autant 
plus  méritoire,  qu'elle  lui  coûta  plus  d'angoisses.  Considérons 
1°  Sa  douleur  en  cette  circonstance.  2°  Quels  sentiments  de  repen- 

tir elle  doit  nous  inspirer.  —  Acceptons  dès  aujourd'hui,  en  esprit 



62  20  JANVIER. —DOULEUR  DE  MARIE  EN  OFFRANT  JÉSUS  DAN     LE  TEMPLE. 

de  pénitence,  toutes  les  peines  que  peut-être  l'avenir  nous  réserve, 
Et  tuam  ipsius  animant  pertransibit  giadius.K 

1°  Douleur  db  marie  dans  ce  mystère. 

Lorsque  la  sainte  Vierge  offrit  son  divin  Fils  à  Dieu  dans  le 
temple  de  Jérusalem,  Siméon  lui  prédit  ce  que  devait  souTrir 

Jésus  :  (f  Et  vous-même,  ajouta-t-il,  vous  aurez  l'Ame  percée  d'un 
glaive.  »  Ce  glaive,  elle  commença  dès  lors  à  le  sentir.  Pendant 

l'espace  de  trente-trois  ans,  elle  eut  toujours  devant  les  yeux 
l'auguste  Victime  de  notre  salut  et  les  tourments  qui  lui  étaient 
destinés.  Avec  quelle  compassion  elle  voyait  d'avance  ce  Fils  bien- 
aimé  devenu  l'opprobre  des  hommes  et  l'abjection  du  peuple! 
Déjà  elle  contemplait  ses  chairs  déchirées,  sa  tête  couronnée 

d'épines,  ses  mains  et  ses  pieds  percés  de  clous,  tout  son  corps 
adorable  couvert  de  plaies  sanglantes. 

Qui  nous  dira  combien  furent  grandes  sa  douleur  et  sa  résigna- 
tion? a  P.ère  éternel!  disait-elle,  puisque  vous  le  voulez,  je  vous 

sacrifie  mon  Jésus,  et  je  m'immole  moi-même  avec  lui.  Je  ne 
souhaite  que  l'accomplissement  de  votre  bon  plaisir.  »  —  Ainsi  la 
divine  Mère  se  mettait  au-dessus  des  sentiments  de  la  nature, 
au-dessus  de  sa  douleur,  et  même  de  son  amour,  Unissant  sa 

volonté  à  celle  de  [Dieu  par  un  effort  digne  de  l'admiration  des 
Anges,  elle  nous  obtenait,  par  son  courage  surnaturel,  la  cons- 

tance dans  l'adversité,  la  soumission  et  la  tranquillité  dans  les 
croix  de  chaque  jour. 

Son  mérite  fut  si  grand,  qu'il  ne  saurait  être  compris  sur  la 
terre.  Il  eut  pour  mesure  :  l'intensité  de  ses  immenses  douleurs, 
—  sa  charité  presque  sans  bornes  envers  Jésus,  —  et  la  durée 
exceptionnelle  de  son  tourment.  Comme  les  eaux  des  fleuves  per- 

dent leur  donceur  en  entrant  dans  l'océan,  ainsi,  pendant  tant 
d'années,  les  pensées  les  plus  consolantes  se  changeaient  en  amer- 

tume dans  son  âme  bénie.  Que  de  vertus  ne  pratiqua-t-elle  pas 
dans  un  martyr  si  long,  si  pénible  et  si  bien  souffert  ! 

Pouvons-nous  y  penser  sans  rougir  d'être  nous-mêmes  si  déli- 
cats, si  impatients,  si  prompts  à  nous  plaindre  et  à  murmurer  dès 

la  moindre  contrariété?  Combien  de  fois,  dans  nos  afflictions, 

n'oublions-nous  pas  ce  que  vaut  la  souffrance  !  Nous  perdons  ainsi 

(i)  Luc.  2,  35. 



20JANVIER.  —DOULEUR  DE  MARIE  EN  OFFRANT  JÉSUS  DANS  LE  TEMPLE.  63 

une  foulo  d'occasions  :  1°  D'expier  nos  péchés.  2°  De  réprimer  nos 
défauts  et  d'étouffer  nos  vices.  3°  D'exercer  d'excellentes  vertus. 
4°  De  mériter  ce  poids  immense  de  gloire  éternelle  que  tout  acte 

de  résignation,  selon  l'Apôtre,  nous  fait  acquérir  auprès  de  Dieu!1 
0  Jésus!  affermissez  en  moi  la  résolution  que  je  prends  de 

recevoir  en  paix,  dès  aujourd'hui,  toutes  les  peines  inhérentes  à 
l'accomplissement  de  mes  devoirs. 

2°  Sentiments  que  doit  nous  inspirer  le  mystère  que  nous  méditons. 

La  componction  est  le  principal  effet  que  doit  produire  en  nous 

ja  pensée  des  douleurs  de  Marie  et  d'un  Dieu  offert  en  victime 
pour  nos  iniquités.  Ce  Dieu  veut  mourir,  non  pas  une  fois,  mais, 

pour  ainsi  dire,  autant  de  fois  qu'il  y  aura  de  moments  dans  sa 
vie,  autant  de  fois  que  le  veut  son  divin  Père.  Il  en  sera  de  même 
de  sa  Mère  désolée.  Qui  donc  ne  serait  pas  ému  de  repentir,  à  la 

pensée  d'une  telle  expiation  ?  Ne  faut-il  pas  que  le  péché  soit  un 
mal  incompréhensible,  pour  exiger  une  telle  réparation,  de  la 

part  d'un  Dieu  et  d'une  Mère  de  Dieu  ?  Comme  les  souffrances  de 
Jésus  et  de  Marie  n'eurent  jamais  d'interruption,  ainsi  ne  devrait 
jamais  en  avoir  la  contrition  de  notre  âme.  A  chaque  instant,  nous 

devrions  déplorer  amèrement  le  malheur  d'avoir  offensé  un  Dieu 
si  bon,  si  parfait,  si  aimable,  qui  s'est  offert  par  les  mains  de  sa 
Mère  dans  l'intention  de  s'immoler  pour  nous. 

«  Seigneur  !  devrions-nous  dire,  puisque  je  suis  coupable,  je 
me  livre  à  votre  justice.  Mais  cette  justice  est  apaisée  par  le  sang 

du  Sauveur,  en  faveur  des  cœurs  repentants;  je  m'abandonne 
donc  à  votre  miséricorde.  Brûlez,  coupez,  ne  m'épargnez  pas  en 
cette  vie,  pourvu  que  vous  m'épargniez  en  l'autre.  Il  me  suffit  do 
savoir  que  cela  me  vient  de  vous.  » 

Sont-ce  là  nos  sentiments?  ne  nous  contentons-nous  pas  d'un 
repentir  faible  et  purement  intérieur,  sans  aucun  exercice  de 
pénitence  et  de  mortification?  et,  quand  le  Seigneur  nous  punit 

dans  sa  bonté,  n'avons-nous  pas  la  hardiesse  de  dire  :  «  Qu'ai-je 
fait  à  Dieu  pour  qu'il  me  traite  si  sévèrement?  »  0  aveuglement 
déplorable,  qui  nous  fait  oublier  trop  souvent  que  nous  avons 

mérité  les  supplices  de  l'enfer  !  Jésus  et  Marie  ne  se  sont  pas  con- 
tentés de  la  contrition  du  cœur  pour  expier  nos  fautes  ;  ils  en  sont 

(1)11  Cor.  4  7, 



64  21  JANVIER.  —VIRGINITÉ  DE  SAINTE  AGNÈS. 

venus  aux  effets.  On  les  a  vus  monter  ensemble  au  Calvaire  ef 

s'immoler  de  concert  dans  l'intérêt  de  nous  tous. 
0  Victimes  innocentes  !  que  votre  pénitence  confond  bien  ma 

délicatesse  !  Souvent  je  dis  à  Dieu  :  «  Seigneur,  disposez  de  moi 

comme  il  vous  plaît  ;  »  mais  quand  il  me  prend  au  mot,  en  per- 
mettant quelque  épreuve,  quelque  aridité  ou  tentation,  je  tombe 

dans  l'abattement,  et  je  me  plains  de  la  main  paternelle  qui  guérit 

mes  blessures  par  de  salutaires  incisions.  0  Jésus  !  0  Marie  !  ins- 

pirez-moi l'esprit  de  mortification  :  donnez-moi  la  force  :  1°  De 
réprimer  nos  mauvais  penchants,  sources  funestes  de  tous  mes 

péchés.  2°  De  supporter  patiemment  les  infirmités  du  corps  et  les 

humiliations  de  l'âme,  en  expiation  des  offenses  que  j'ai  commises 
contre  vous.  3°  De  m'imposer  parfois  des  privations  volontaires, 

afin  de  mieux  réparer  mes  torts  envers  vous  et  d'opérer  plus entièrement  ma  guérison  spirituelle. 

21  janvier.  -  Virginité  de  sainte  Agnès- 

Préparation.  —  «  Oh  !  qu'elle  est  belle,  s'écrie  l'Esprit-Saint,  la 
génération  chaste,  ornée  de  l'éclat  des  vertus!1  »  Considérons 
1°  Quel  fut  le  principe  de  la  virginité  d'Agnès.  2°  Par  quelles 
faveurs  Dieu  la  lui  conserva.  —  Estimons  et  aimons  la  vertu  ange* 

lique  plus  que  tous  les  avantages  de  cette  vie  ;  gardons-la  par  la 
vigilance,  la  mortification  et  la  prière,  car  elle  en  est  bien  digne. 
0  qnam  pidchra  est  casta  generatio  cum  claritate  ! 

lo  Principe  de  la  virginité  de  sainte  agnès. 

Qui  n'admirera  cette  enfant  de  treize  ans,  éprise  d'AMOUR  pour 
l'Epoux  des  vierges,  et  par  suite  pour  la  virginité?  «  Retire-toi, 
s'écrie-t-elle,  a  un  indigne  solliciteur  de  sa  main,  retire- toi,  tison 

d'enfer,  toi  qui  est  destiné  à  servir  de  pâture  à  la  mort!  Ne  te 

flatte  pas  de- me  rendre  infidèle  à  mon  Epoux,  qui  n'a  pas  son 
pareil.  Car  un  Dieu  est  son  Père,  et  sa  Mère  est  une  Vierge.  11  est 
si  beau,  que  sa  splendeur  surpasse  la  clarté  du  soleil,  et  que  les 

cieux  eux-mêmes  en  sont  ravis.  Sa  sagesse  m'a  tellement  captivée, 

(l)Sap.  4,  1. 



21  JANVIER.  —  VIRGINITÉ  DE  SAINTE  AGNÈS.  65 

que  je  ne  sais  penser  qu'à  lui,  et  quoique  je  t'aie  en  horreur,  je 
suis  bien  aise  de  te  voir  pour  pouvoir  te  le  dire. 

»  Quelle  n'est  pas  sa  richesse!  il  m'a  donné  un  trésor  supérieur 
à  tout  l'empire  romain,  et  personne  ne  le  sert  sans  être  comblé  de 
biens  ineffables.  Que  te  dirai-je  de  sa  bonté,  qui  n'a  point  dé- 

mesure? Il  m'a  marquée  de  son  sang;  il  m'a  promis  de  ne  m'aban- 
donner  jamais,  moi  qui  suis  son  épouse  ;  il  m'a  ornée  de  vêtements 
splendides  et  de  joyaux  inestimables.  Sa  puissance  ne  connaît 
point  de  bornes;  il  ne  saurait  être  vaincu  par  toutes  les  forces  du 

ciel  et  de  la  terre.  Le  parfum  qu'il  répand  suflit  à  guérir  les 
malades,  et  sa  voix  seule  ressuscite  les  morts. 

»  Comment  ne  serais-je  pas  entièrement  à  lui?  Je  l'aime  plus 
que  mon  ûme  et  que  ma  vie,  et  je  serais  heureuse  de  mourir  pour 

lui  plaire.  En  l'aimant,  je  suis  chaste;  je  deviens  plus  pure,  en 
m'approchant  de  lui  ;  et  ce  sont  ses  embrassements  qui  rendent 
inviolable  ma  virginité.  Aucune  menace,  aucune  promesse  ne 

pourront  donc  jamais  m'éloigner  de  son  amour.  » 
Quel  noble  et  touchant  langage,  surtout  dans  une  enfant!  Qu'il 

est  capable  de  nous  faire  aimer  ce  Dieu  Sauveur,  qui  réunit  en  lui 

toutes  les  perfections  divines  et  humaines  !  —  Or,  si  nous  l'aimons, 
comme  sainte  Agnès,  qu'arrivera-t-il  ?  1°  Nous  estimerons  comme 
elle  la  pureté  du  corps  et  de  l'âme,  la  candeur  de  l'innocence,  la 
beauté  de  l'angéliquc  vertu.  2°  Les  lis  de  la  chasteté  seront  l'objet 
de  notre  prédilection  ;  nous  les  cultiverons  dans  notre  esprit,  dans 
notre  cœur,  dans  tous  nos  sens. 

0  Jésus!  éloignez  à  jamais  de  moi  ces  honteuses  souillures  qui 

flétrissent  l'intelligence,  dépravent  la  volonté  et  conduisent  à  la 
damnation  tant  de  chrétiens  assez  malheureux  pour  sacrifier  à  un 
plaisir  brutal  leur  ame,  leur  Dieu,  leur  éternité.  A  cette  fin, 

accordez-moi  le  don  de  votre  saint  amour,  qui  élève  nos  pensées, 
purifie  nos  affections  et  diminue  en  nous  le  feu  de  la  convoitise. 

2o  Faveurs  que  reçut  agnès  pour  garder  sa  virginité. 

Le  discours  d'Agnès  lui  valut  l'honneur  d'être  saisie  et  conduite 
devant  le  tribunal  du  gouverneur  romain.  Comme  celui-ci  la  pres- 

sait d'accepter  la  main  de  son  fils,  elle  répondit  :  «  Rien  au  monde 
n'est  capable  de  me  faire  abandonner  l'Époux  que  j'ai  choisi  et  qui 
m'environne  de  toutes  parts  comme  un  mur  que  l'on  ne  saurait 
forcer.  »  —  Le  tyran  ordonna  de  la  conduire  dans  un  lieu  d'infa- 

MÉDIT.  1.  fi* 



66  21  JANVIER.  —  VIRGINITÉ  DE  SAINTE  AGNÈS. 

mie.  Mais,  ô  prodige  !  les  cheveux  de  l'innocente  enfant  grandirent 
en  un  instant,  par  miracle,  et  la  couvrirent  de  la  tète  aux  pieds. 
Une  robe  blanche  lui  fut  apportée  miraculeusement,  et  un  Ange  se 
tint  à  ses  côtés,  prêt  à  la  défendre.  Ce  spectacle  remplit  de  crainte 
et  convertit  plusieurs  païens. 

Mais  Procope,  le  fils  du  gouverneur,  ayant  voulu  braver  I'angé- 
lique  gardien  d'Agnès,  en  reçut  au  cœur  un  coup  qui  retendit 
raide  mort.  Ce  fut  une  désolation  suprême  dans  la  famille  du 
jeune  homme.  Sur  les  instances  du  père,  la  martyre,  oublieuse 

de  ses  injures,  le  ressuscita  par  ses  prières,  et  en  fit  un  confes- 
seur de  la  divinité  de  Jésus.  O  puissance  de  l'oraison  dans  une 

âme  pure  !  L'Epoux  des  vierges  ne  sait  rien  refuser  à  ses  épouses. 
—  Agnès  fut  enfin  condamnée  au  feu  ;  mais  Jésus  ne  permit  pas 
aux  flammes  de  la  consumer.  Il  fallut  le  fer  du  bourreau  pour 

immoler  cette  tendre  victime,  qui  bénissait  à  haute  voix  le  Bien- 
Aimé  de  son  cœur. 

Oh  !  qui  nous  dira  le  prix  de  la  virginité,  pour  laquelle  tant  de 
nobles  martyres  ont  versé  leur  sang?  Elle  exige  aussi  de  nous  le 
martyre  des  sens,  le  sacrifice  de  ce  qui  les  flatte  et  nourrit  la 
concupiscence.  Si  donc  nous  voulons  être  chastes,  ayons  soin  : 

1°  De  mortifier  notre  goût,  notre  palais,  et  d'exercer  la  sobriété, 
la  tempérance  dans  nos  repas.  2°  Soyons  modestes  dans  notre 
extérieur;  évitons  toute  entrevue,  toute  lecture,  tout  discours 
dangereux.  Par  ces  moyens,  unis  à  la  prière,  nous  appartiendrons 

à  cette  génération  chaste,  dont  l'Esprit-Saint  lui-même  célèbre  la 
louange.  O  quam  pulchra  est  casta  generatio  ami  claritate! 

0  Jésus,  Epoux  des  vierges!  par  l'intercession  de  la  Vierge 
immaculée  et  de  sainte  Agnès,  martyre,  accordez-moi  la  grâce  de 
recourir  toujours  à  vous,  à  Marie  et  à  Joseph,  dans  les  tentations 

contraires  à  la  pureté.  Faites-moi  pratiquer  jusqu'à  la  mort  l'angé- 
lique  vertu,  au  moyen  de  I'oraison  continuelle  et  de  la  mortifica- 

tion des  sens. 



22  JANVIER.  —  L'EXIL  DE  JÉSUS.  G7 

22  janvier  _  L'exil  de  Jésus. 

Préparation.  —  «  Joseph,  dit  saint  Matthieu,  prit  l'Enfant  et  sa 
Mère,  se  retira  en  Egypte  et  y  fut  jusqu'à  la  mort  d'Hérode.1  » 
Considérons  1°  La  fuite  de  la  sainte  Famille  en  Egypte.  2°  Son 
séjour  dans  cette  contrée.  —  Prenons  ensuite  la  résolution  de 
vivre  ici-bas  comme  des  voyageurs,  des  exilés  qui,  par  l'esprit  de 
foi  et  d'oraison,  aspirent  sans  relâche  à  retourner  à  Dieu  et  à  la 
patrie  céleste.  Dum  siimus  in  corpore,  peregrinamur  a  Domino.2 

\o  Fuite  db  la  sainte  famille. 

Siméon  avait  dit  à  Marie  dans  le  Temple  :  «  Cet  Enfant  sera  en 

butte  à  la  contradiction.3  »  A  peine  est-il  présenté  au  Seigneur 
quarante  jours  après  sa  naissance,  que  la  contradiction  commence. 

Joseph  est  averti  en  songe  de  fuir  devant  les  émissaires  d'Hérode, 
et  de  se  retirer  en  Egypte  avec  l'Enfant  et  sa  Mère.  Voila  donc  la 
sainte  Famille,  Trinité  de  la  terre,  figure  de  la  Trinité  du  ciel,  la 
voilà  errante  et  fugitive  à  travers  le  désert,  par  le  froid  et  la 
pluie,  sur  des  chemins  rompus  et  fangeux  !  Quel  spectacle  !  le  Fils 

et  la  Fille  de  David,'avec  le  Fils  unique  de  Dieu,  qui  parcourent  une 
distance  de  trente  journées,  sans  ressources,  sans  vivres  et  sans 
asile!  «  Hélas!  disait  Marie,  le  Dieu  qui  vient  sauver  les  hommes, 
doit  fuir  devant  eux,  comme  un  criminel  et  un  malfaiteur  !  » 
Apprenons  de  là  à  ne  nous  attacher  a  rien  en  ce  monde. 

Soyons  comme  ces  voyageurs  qui  logent  une  nuit  dans  une  ville, 

et  n'accordent  aucune  importance  à  ce  qu'ils  y  voient  et  entendent. 
De  même,  étrangers  ici-bas,  nous  ne  devrions  jamais  nous  émou- 

voir des  curiosités  et  des  nouvelles  de  ce  monde.  Notre  grande 

affaire,  à  nous,  est  celle  de  l'éternité.  Il  nous  faut  regagner  la 
patrie  céleste  pour  laquelle  nous  sommes  créés.  Tel  doit  être 

l'objet  principal  de  nos  soucis  et  de  notre  attention. 
En  agissant  de  la  sorte,  nous  sentirons  bien  peu  les  ronces  et 

les  épines  semées  sous  nos  pas.  Celles-ci  n'ont  pas  manqué  à  la 
sainte  Famille  sur  la  route  de  l'Egypte.  Mais  avec  quelle  résigna- 

(1)  Matth.  2,  14.  (2)  II  Cor.  5.  6.  (3)  Luc.  2,  34. 



68  22  JANVIER.  —  L'EXIL  DE  JÉSUS. 

tion  ces  augustes  exilés  n'en  ont-ils  pas  supporté  les  piqûres! 
«  Personne  ne  reçoit  les  faveurs  du  ciel,  disait  Marie  à  l'une  de 
ses  servantes,  sans  les  avoir  méritées  par  la  souffrance  et  la 

patience.  »  —  C'est  aussi  par  ce  moyen  que  nous  purifierons 
notre  cœur  de  tout  péché,  de  tout  attachement  au  monde,  et 

mériterons  les  grâces  divines.  Quelle  honte  pour  nous  d'être  si 
peu  résignés,  non  pas  dans  de  rudes  épreuves,  mais  dans  des  con- 

trariétés légères  inhérentes  à  nos  devoirs  de  chaque  jour  ! 
Et  quelle  peut  être  la  cause,  ô  mon  Dieu  !  de  mes  impatiences 

habituelles,  sinon  mon  attachement  à  moi-même,  à  mes  idées,  à 
mes  satisfactions,  à  mon  repos,  à  certain  travail  qui  me  plaît?  Ah  ! 
si  je  ne  tenais  plus  à  rien  ici-bas,  votre  volonté  serait  mon  unique 
amour,  votre  grâce  ma  seule  richesse  et  votre  gloire  toute  ma 

grandeur.  Et  quelle  épreuve  alors  pourrait  me  rendre  malheu- 
reux?... Apprenez-moi  donc  à  me  contenter  de  vous  dans  l'afflic- 

tion et  les  revers,  comme  dans  la  consolation  et  les  succès. 

2°  Séjour  de  la  sainte  famille  en  Egypte. 

Les  peines  de  Jésus,  de  Marie  et  de  Joseph,  ne  se  bornèrent  pas 
au  voyage  :  ils  durent  passer  sept  longues  années  dans  ce  pays 
lointain.  Leur  pauvreté  fut  extrême  pendant  tout  ce  temps,  et 
plus  Jésus  croissait  en  âge,  plus  leurs  privations  se  faisaient  sentir. 

Ce  n'était  qu'à  force  de  travail  et  de  fatigues  qu'ils  gagnaient  le 
pain  de  chaque  jour.  Inconnus  dans  le  pays,  ils  y  étaient  regardes 
et  traités  comme  des  étrangers. 

Mais  loin  de  déplorer  son  sort,  la  sainte  Famille  en  profitait 

pour  mener  une  vie  de  recueillement  et  d'oRAisoN.  Sa  demeure 
ressemblait  à  un  sanctuaire,  et  quel  religieux  silence  n'y  gardait- 
on  pas  !  Le  Verbe  incarné  se  taisait,  mais  il  s'offrait  au  Père  éternel 
en  expiation  de  nos  péchés.  La  bienheureuse  Vierge  et  saint  Joseph 

s'occupait  intérieurement  avec  Dieu,  le  remerciant  de  les  avoir 
choisis  pour  habiter  constamment  avec  le  Rédempteur,  partager 
ses  peines  et  contribuer  ainsi  au  salut  du  genre  humain. 

Quelle  joie  pour  la  divine  Mère,  de  nourrir  de  sa  main  le  divin 
Enfant,  de  lui  apprendre  à  parler,  à  marcher  !  Comme  elle  adora 

les  premières  paroles  et  les  premiers  pas  de  l'Enfant-Dieu  !  Avec 
quel  respect,  quelle  dévotion  elle  lui  mit  le  premier  vêtement  fait 
de  ses  mains  maternelles,  cette  robe  sans  couture  qui,  selon  la 
tradition,  croissait  avec  le  Sauveur!  Joseph,  de  son  côté,  était 



23  JANVIER.  —  ÉPOUSAILLES  DE  MARIE  ET  DE  JOSEPH.  69 

heureux  de  fournir  par  son  travail  de  quoi  nourrir  et  vêtir  l'Enfant 
divin.  En  un  mot,  toutes  les  pensées  de  Marie  et  de  son  chaste 
Epoux  étaient  concentrées  sur  le  Verbe  incarné.  Jour  et  nuit  ils 
méditaient  ses  grandeurs  et  ses  abaissements  volontaires.  Ils  le 

contemplaient,  l'adoraient,  l'admiraient;  leurs  intentions,  leurs 
affections,  leurs  désirs  allaient  droit  à  son  Cœur,  et  en  faisaient 
jaillir  des  grâces  abondantes  pour  eux  et  pour  nous. 

A  leur  exemple,  consacrons-nous  au  service  de  l'Enfant-Dieu; 
méditons  sans  cesse  :  1°  Ses  adorables  perfections.  2°  Les  vertus 

de  son  Enfance.  3°  L'amour  surtout  qu'il  nous  témoigne  à  tous  les 
instants  de  sa  vie  mortelle  et  maintenant  encore  dans  sa  vie 

eucharistique.  —  0  Jésus,  Sauveur  de  mon  âme!  serai-je  donc 

toujours  épris  des  futilités  de  ce  monde,  au  lieu  de  m'occuper 
uniquement  à  vous  plaire  ?  Ah  !  daignez  bannir  de  mon  esprit  et 

de  mon  cœur  les  souvenirs  qui  me  distraient  de  vous,  les  affec- 
tions étrangères  à  votre  amour.  Enseignez-moi  vous-même  à 

m'entretenir  avec  votre  Cœur  sacré  dans  la  solitude  et  le  silence, 
comme  Marie  et  Joseph  le  faisaient  en  Egypte. 

23  janvier.  -  Epousailles  de  Marie  et  de  Joseph. 

Préparation.  — ;«  L'ange  Gabriel,  dit  saint  Luc,  fut  envoyé  à 
une  Vierge,  unie  à  un  homme  nommé  Joseph.1  »  Considérons 
1°  La  pureté  de  ces  saints  Epoux.  2°  Leur  charité  mutuelle.  — 
Apprenons  de  Marie  et  de  Joseph  à  cultiver  en  nous  sans  relâche 
les  lis  de  l'innocence  et  les  roses  de  l'amour  sacré,  comme  parle saint  Bernard,  en  évitant  avec  soin  ce  qui  blesse  ces  deux  aimables 
vertus,  dans  nos  pensées,  nos  sentiments  et  notre  conduite.  Missus 
est  Angélus  ad  Virginem  desponsatam  Joseph. 

lo  Pureté  de  marie  et  de  joseph. 

Leur  mariage  eut  pour  caractère  principal  la  sainteté.  Ce  fut, 
dit  Gerson,  une  virginité  qui  en  épousa  une  autre.  La  virginité  de 
Marie  fut  confiée  à  Joseph,  et  celle  de  Joseph  à  Marie.  Choisi  par 

l'Esprit-Saint  lui-même  et  sanctifié  par  lui  dès  avant  sa  naissance, 
comme  on  le  croit  pieusement,  Joseph  fut  le  gardien  de  la  pureté 

(1)  Luc.  1,  26-27. 



70  23  JANVIER.  —  ÉPOUSAILLES  DE  MARIE  ET  DE  JOSEPH. 

virginale  de  la  Reine  des  Anges,  pureté  la  plus  parfaite  qui  fut 
jamais  ici-bas.  Quelles  grâces  ne  reçut-il  pas  en  conséquence?  Dieu 

sans  doute  l'orna  de  toutes  les  qualités,  de  toutes  les  vertus  les 
plus  capables  de  le  rendre  digne  d'un  tel  emploi.  Joseph  fut  un 
Ange  dans  un  corps  mortel,  dit  Cornélius  A-Lapide.  Son  union 

avec  Marie  ne  fit  qu'ajouter  un  nouveau  lustre  à  sa  virginité.  0 
mystère  ineffable  que  le  monde  n'est  pas  digne  de  comprendre! 

«  La  Vierge  sans  tache,  selon  saint  Ambroise,  avait  le  privilège 

de  rendre  purs  ceux  qui  la  regardaient.  »  «  Ses  yeux,  assure  Ger- 
son,  distillaient  une  rosée  virginale,  »  qui  éteignait  dans  les  cœurs 

le  feu  de  la  convoitise.  Il  est  donc  tout  naturel  d'affirmer  que  la 
virginité  fut  le  seul  lien  conjugal  qui  unit  Marie  à  son  chaste 

époux  Joseph.  Semblables  aux  deux  chérubins  de  l'arche  d'alliance, 
ils  furent  choisis  par  la  Providence  divine  pour  protéger  ensemble 

l'Humanité  sainte  du  Verbe  incarné.  0  douce  prérogative  !  ô  voca- 
tion sublime! 

N'ètes-vous  pas  aussi  obligé  de  garder  pure  de  toute  tache  cette 
robe  blanche  de  l'innocence  que  vous  avez  reçue  de  Dieu  au 
moment  de  votre  baptême?  Si  vous  êtes  prêtre  ou  religieux,  vos 

obligations  n'en  sont  que  plus  sacrées.  D'où  vient  donc  que  vous 
négligez  si  souvent  les  moyens  de  rester  pur?  Vous  donnez  toute 
liberté  à  vos  regards,  vous  satisfaites  votre  palais,  vous  cherchez 

vos  aises,  vous  craignez  la  fatigue,  vous  fuyez  la  pénitence.  S'il 
vous  arrive  d'être  tenté,  au  lieu  de  vous  livrer  au  travail  et  de 
recourir  à  la  prière,  vous  restez  oisif  et  vous  raisonnez  avec  la 

tentation.  Est-ce  là  tendre  efficacement  à  la  chasteté  parfaite,  si 

nécessaire  à  qui  veut  se  sanctifier?  N'est-ce  pas  plutôt  s'exposer 
au  danger  de  perdre  la  grâce  de  Dieu  et  de  périr  misérablement  ? 

0  mon  Jésus  !  je  forme  la  résolution  d'être  plus  vigilant,  plus 
mortifié,  plus  attentif  à  prier  dans  les  combats  et  à  éviter  les 

moindres  périls.  Donnez-moi  cette  conviction  des  saints,  qu'en 
un  point  si  important,  si  délicat,  je  ne  saurais  excéder  en  fait  de 

précautions.  Qui  se  existimat  stare,  videat  ne  cadat .' 

2°  Chariié  réciproque  DE  MARIE  ET  DE  JOSEPH. 

Ces  deux  saints  Epoux  pratiquèrent  dans  leur  mariage  une  cha- 
rité mutuelle,  la  plus  parfaite  qui  fut  jamais  sur  la  terre.  Le  saint 

(l)  1  Cor.  10,  12, 



23  JANVIER.  —  ÉPOUSAILLES  DE  MARIE  ET  DE  JOSEPH.  7l 

Patriarche  aimait  sa  virginale  Epouse,  d'un  amour  pur,  surnatu- 
rel, comme  l'image  la  plus  sublime  de  Dieu  parmi  les  simples 

créatures.  Il  était  ravi  de  ses  vertus,  comme  les  Séraphins  sont 

ravis  des  perfections  divines.  —  De  son  côté,  la  Vierge-Mère  aimait 

tendrement  son  Epoux,  mais  comme  l'Elu  du  Saint-Esprit,  qui 
l'appelle  un  homme  juste,  c'est-à-dire  un  saint  consommé.  Voyant 
en  lui  son  protecteur  et  sa  providence  ici-bas,  quelle  gratitude  ne 

lui  témoignait-elle  pas!  —Elle  l'aimait  surtout  parce  qu'il  était 
le  Père  nourricier  de  Jésus.  Car  c'était  en  Jésus,  que  ces  deux 
Ames  virginales  s'unissaient  par  la  grâce,  sans  aucune  ombre 
d'amour  sensuel  ni  même  imparfait. 

Tels  sont  les  modèles  que  vous  devez  suivre,  dans  l'exercice  de 
ta  dévotion  et  de  la  charité.  Aimez  Marie,  comme  la  bien-aimée  de 

Dieu,  d'un  amour  spirituel  qui  vous  inspire,  comme  à  Joseph,  un 
entier  dévouement  à  son  service.  Attachez-vous  au  saint  Patriar- 

che, comme  au  Représentant  du  Père  éternel  auprès  du  Sauveur, 

et  au  Remplaçant  de  l'Esprit-Saint  auprès  de  la  divine  Mère. 
Examinez  ensuite  si  votre  charité  à  l'égard  du  prochain  porte 

les  caractères  de  l'amour  mutuel  de  Marie  et  de  Joseph.  1°  Aimez- 
vous  seulement  les  âmes,  sans  vous  arrêter  aux  apparences  ou  à 

l'écorce  extérieure?  2°  Les  aimez-vous  en  Dieu  et  pour  Dieu,  ou 
plutôt  aimez-vous  Dieu  en  elles,  puisqu'il  y  réside  comme  dans  ses 
sanctuaires  de  prédilection?  —  Oh  !  que  votre  charité  serait  défec- 

tueuse, si  vous  n'affectionniez  le  prochain  que  pour  ses  talents, 
ses  qualités,  sa  noblesse,  sa  gaieté,  ou  autres  avantages  naturels 

qui  s'accordent  avec  vos  idées  et  vos  goûts  !  Un  tel  amour  serait 
indigne  de  récompense.  Il  ne  procéderait  point  de  la  foi  et  de  la 

grâce,  comme  l'exige  la  vraie  charité. 
0  Jésus,  lien  sacré  qui  unissez  la  plus  sainte  des  vierges  au 

plus  chaste  de  tous  les  époux!  daignez  communiquer  à  mon  cœur 

une  charité  toute  surnaturelle  qui,  en  m'unissant  à  mes  frères,  me 
conserve  entièrement  à  vous.  Rappelez-moi  souvent  la  dignité  du 

prochain  :  il  est  l'image  finie  de  votre  Etre  infini,  le  portrait  vivant 
de  votre  Divinité.  Faites-moi  donc  comprendre  que  le  motif  de 

l'aimer  ne  peut  être  que  vous-même,  mon  Seigneur  et  mon  Dieu  ! 
Ratio  diligendt  proximum,  Deus  est.* 

(I)  S.  Thom.  Aquin. 



72  24  JANVIER.  —  LE  RETOUR  EN  PALESTINE. 

24  janvier.  —  Le  retour  en  Palestine. 

Préparation.  —  Pour  suivre  le  conseil  de  saint  Alphonse,  qui 
recommande  de  se  disposer  à  la  mort  au  moins  une  fois  le  mois, 
méditons  1°  Que  notre  exil  finira  bientôt,  comme  celui  de  Jésus 
en  Egypte.  2°  Que  nous  allons  à  notre  patrie,  comme  le  Sauveur 
s'achemine  vers  la  sienne.  —  Rappelons-nous  souvent  que  la  vie 
est  un  voyage  vers  l'éternité,  et  réglons  sur  cette  vérité  nos  désirs, nos  affections,  nos  sentiments,  notre  conduite.  Ibit  homo  in  domnm 
œternilatis  suce.1 

lo  Comme  l'exil  de  jéscs,  le  nôtre  finira  bientôt. 

Le  même  Dieu  qui  délivra  la  sainte  Famille  de  l'exil,  a  décrété 
que  notre  pèlerinage  ici-bas  doit  avoir  un  terme.  L'arrêt  en  est 
porté  :  il  faut  que  notre  vie  passe,  qu'elle  aboutisse,  par  un  der- 

nier soupir,  à  son  éternité.  Slatutiim  est  hominibus  semel  mori.'2 
Quel  homme  osa  jamais  se  flatter  d'échapper  à  la  mort?  Notre  vie 
s'écoule  malgré  nous,  malgré  les  moyens  que  nous  prenons  de 
la  prolonger  au  gré  de  nos  désirs.  Quelle  puissance  humaine, 

fût-ce  même  celle  des  rois,  pourrait  nous  empêcher  de  nous  rap- 
procher du  tombeau  à  tous  les  instants? 

Jésus,  regagnant  la  Palestine,  s'arrêtait  parfois  dans  le  désert  et 
se  reposait  sur  le  sable.  Le  voyage  de  notre  vie  se  fait  sans  halte 

ni  repos.  Le  temps  nous  emporte,  et  le  jour  et  la  nuit,  sans  qu'il 
nous  soit  possible  d'en  retarder  le  cours.  Considérez  ce  fleuve  : 
ses  eaux  coulent  vers  l'océan  ;  jamais  elles  ne  s'arrêtent,  ni  ne  se 
ralentissent.  Ainsi  s'écoulent  continuellement  nos  heures  et  nos 
jours  :  jamais  un  instant  passé  ne  revient;  nous  fuyons  sans 

relâche,  nous  disparaissons  sans  retour.3 
0  Jésus!  combien  notre  course  est  rapide!  En  traversant  le 

désert,  vous  avancez  à  petites  journées  à  cause  de  votre  jeune  âge. 
Mais  nous,  emportés  par  le  temps,  nous  courons,  nous  volon? 

chaque  jour  vers  le  terme  de  notre  carrière  terrestre.  Ah  !  qu'avec 
raison  l'Esprit-Saint  compare  notre  vie  au  vol  de  l'oiseau,  ou  de  la 
flèche  qui  fend  les  airs  sans  laisser  aucune  trace!  «  Le  temps  est 

(1)  Eccl.  12,  5.  (2)  Hebr.  9,  27.  (3)  II  Reg.  14,  14. 



24  JANVIER.  —  LE  RETOUR  EN  PALESTINE.  73 

court,  ajoute  l'Apôtre;  ceux  qui  pleurent  doivent  être  comme  ne 
pleurant  pas;  ceux  qui  se  réjouissent  comme  ne  se  réjouissant 

point  ;  ceux  qui  usent  de  ce  monde,  comme  n'en  usant  pas;  car  la 
figure  de  ce  monde  passe.1  » 

Quel  est  le  moyen  de  ne  point  passer  avec  ce  siècle  éphémère? 

C'est  :  1°  De  nous  attacher  uniquement  au  Dieu  éternel  et  immua- 
ble. 2°  De  vivre  chaque  jour,  comme  si  c'était  le  dernier. 

0  mon  Créateur,  à  qui  j'appartiens  et  qui  êtes  ma  fin  suprême, 
sans  laquelle  point  de  bonheur  pour  moi!  faites-moi  comprendre 

la  brièveté  de  la  vie  et  la  nécessité  de  l'employer  tout  entière  à  me 
sanctifier.  Placez-moi  souvent  en  esprit  à  ma  dernière  heure  et 
comme  à  la  porte  de  votre  tribunal.  Montrez-moi  ce  que  je  vou- 

drai alors  avoir  évité,  —  avoir  pratiqué,  —  avoir  souffert  pour 

assurer  mon  éternité,  vers  laquelle  j'avance  sans  relâche.  Rappe- 
lez-moi constamment  que  mon  sort  en  l'autre  vie  dépend  de  ma 

conduite  en  celle-ci.  Ibit  homo  in  domain  œternitatis  su  je. 

2»   NOUS  ALLONS  A  NOTRE  PATRIE,   COMME  JÉSUS  A  LK   SIENNE. 

En  retournant  en  Palestine,  Jésus  pense  à  sa  mort  douloureuse 
et  à  sa  glorieuse  résurrection.  Oh  !  si  nous  avions  toujours  aussi 
devant  les  yeux  le  souvenir  de  notre  mort  et  de  ce  qui  doit  la 
suivre,  avec  quelle  soumission  parfaite  nous  endurerions  les 

amertumes  de  cette  vie,  par  l'espérance  du  ronheur  futur,  bon- 
heur qui  nous  attend  au  delà  du  tombeau!  —  Jésus  Enfant  souf- 
frait beaucoup,  en  voyageant  par  le  désert  :  son  lit  était  la  terre 

nue,  sa  nourriture,  un  peu  de  pain;  souvent  il  endurait  la  soif, 
dans  des  plages  si  arides.  Mais,  ô  aimable  Enfant!  vous  vous  con- 

soliez de  ces  privations,  en  pensant  aux  délices  ineffables  qui 
seraient  la  récompense  de  vos  souffrances,  après  votre  crucifie- 

ment sur  le  Calvaire.  —  Ainsi  la  pensée  de  la  béatitude  qui  nous 
est  promise  après  cette  vie,  devrait  nous  soulager  dans  toutes  nos 

peines.  «  Un  seul  moment  de  tribulation  légère,  assure  l'Apôtre, 
nous  vaudra  un  poids  immense  de  gloire  éternelle.2  » 

Mais  pour  être  dignes  de  posséder  cette  gloire,  nous  devons 

apprendre  à  nous  humilier  et  à  renoncer  à  tout  ce  qui  n'est  pas 
Dieu.  A  cette  fin,  n'oublions  jamais  le  but  et  la  brièveté  de  notre 
pèlerinage  terrestre.  Combien  de  saints  ont  quitté  le  siècle,  leur 

(1)  Sap.  5,  11-12  et  I  Cor.  7,  29.  (2)  II  Cor.  4,  1 7. 
MÉDIT.    I.  7 



74        25  JANVIER.  —  LE  VERBE  INCARNÉ  EST  DIGNE  D'ADORATION. 

patrie  et  leurs  parents,  à  la  pensée  du  dernier  soupir  et  de  l'éter- 
nité! Les  anachorètes  n'avaient  pas  de  meubles  plus  précieux, 

dans  leurs  grottes  solitaires,  qu'une  croix  et  une  tète  de  mort.  La 
croix  leur  rappelait  les  souffrances  et  l'agonie  du  Sauveur,  et  les 
encourageait  à  mourir  à  eux-mêmes;  la  tète  de  mort  entretenait 
en  eux  la  pensée  du  dernier  passage  ;  elle  les  détachait  du  monde 
et  des  satisfactions  des  sens  :  elle  les  tenait  toujours  prêts  à 
paraître  devant  Dieu. 

A  leur  exemple,  armez-vous  du  souvenir  de  la  passion  du  divin 
Maître  et  de  votre  propre  mort,  pour  vivre  avec  ferveur  et  vous 
appliquer  uniquement  à  votre  sanctification.  Quel  bonheur  sera  le 

vôtre,  à  l'heure  suprême,  si  dès  maintenant  vous  mettez  ordre  à 
votre  conscience,  et  vous  disposez  chaque  soir  à  quitter  cette  vie 
et  à  comparaître  devant  votre  Juge!  Au  moins  chaque  mois,  sous 

la  protection  de  Jésus,  de  Marie  et  de  Joseph,  préparez-vous 
sérieusement  à  mourir.  —  Proposez-vous  ensuite  :  1°  De  vous 
humilier  souvent  en  la  présence  divine,  afin  de  mourir  à  vous- 
même.  2°  De  considérer  chaque  jour  le  néant  de  la  vie  présente, 
pour  vous  détacher  du  monde  et  de  tout  ce  qui  est  créé. 

0  mon  Dieu  !  j'accepte  la  mort  en  expiation  de  mes  péchés,  pour 
satisfaire  à  votre  justice,  glorifier  vos  grandeurs  et  vous  remer- 

cier de  vos  bienfaits.  En  sacrifiant  mon  corps,  je  veux  honorer 

votre  souverain  domaine  et  accomplir  votre  volonté  qui  m'est  plus 
chère  que  la  vie.  Accordez-moi  la  grâce  d'achever  saintement  ma 
carrière  terrestre,  de  recevoir  dans  ma  dernière  maladie  les  sacre- 

ments des  mourants,  et  d'expirer  dans  les  sentiments  qui  animaient 
Jésus,  Marie,  Joseph  et  les  saints  martyrs,  s'immolant  comme  des 
victimes,  à  votre  bon  plaisir. 

25  janvier.  —  Le  Verbe  Incarné  digne  d'adoration 
et  d'amour. 

Préparation.  —  Le  Verbe  éternel  s'étant  fait  homme  pour  nous, notre  devoir  est  de  lui  rendre  nos  hommages.  Considérons  donc 
combien  il  mérite  1°  Nos  adorations.  2°  Notre  amour.  —  Humi- 

lions-nous en  sa  présence  et  reconnaissons  ses  grandeurs  ;  étudions 
ses  perfections  divines,  et  aimons  par-dessus  tout  son  infinie 
bonté,  nous  écriant  avec  saint  Bernard  :  «  Mon  Sauveur  est  grand 



25  JANVIER.  —  LE  VERBE  INCARNÉ  EST  DIGNE  D'ADORATION.       75 

et  digne  de  toute  louange,  et  il  s'est  fait  petit  pour  se  rendre  tout 
aimable.  Maqnus  Dominus  et  tandabilis  nimis  ;  parvas  Dominas  et 
amabilis  nimis.* 

1°  Le  Verbe  incarné  mérite  nos  adorations. 

Oui  pourra  jamais  comprendre  les  grandeurs  du  Verbe  éternel 

qui  s'est  incarné  pour  nous?  Aucun  Ange,  aucun  Séraphin  ne  sau- 
rait nous  en  donner  une  idée.  Dire  qu'il  est  plus  grand  que  tous 

les  rois,  que  tous  les  pontifes,  que  toute  la  cour  céleste,  c'est  en 
quelque  sorte,  selon  saint  Ambroise,  lui  faire  injure,  comme  si 

l'on  disait  à  un  monarque  qu'il  surpasse  un  brin  d'herbe  en  puis- 
sance et  en  majesté.  «  Seigneur,  s'écriait  David,  qui  est  semblable 

à  vous?2  »  Ni  la  terre,  ni  les  cieux,  ni  les  princes  les  plus  illus- 

tres, ni  les  millions  de  Saints  et  d'Esprits  bienheureux  qui  chan- 
tent à  jamais  votre  gloire,  rien  ne  vous  est  comparable.  —  Isaïe 

déclare  que  la  création  tout  entière  est  moins  qu'un  grain  de  sable, 
qu'un  atome  en  la  présence  du  Verbe  qui,  selon  l'Apôtre,  est  le 
rayonnement  du  Père  éternel  et  la  figure  de  sa  substance.  Par  lui 
tous  les  siècles  ont  été  faits,  et  la  puissance  de  sa  parole  soutient 
lous  les  êtres  créés.3 

«  Au  commencement  ou  de  toute  éternité,  continue  saint  Jean, 
le  Verbe  était  en  Dieu,  et  le  Verbe  était  Dieu.  En  lui  était  la  vie, 
la  vie  par  essence,  celle  qui  donne  la  lumière  à  tout  homme  venant 

en  ce  monde.  Et  ce  Verbe,  ajoute  l'Evangéliste,  ce  Verbe  infiniment 
élevé,  s'est  anéanti,  s'est  fait  chair. *  »  Verbum  caro  factum  est.  0 
prodige  de  grandeur  et  d'abaissement  !  —  Mais  cet  abaissement  ne 
doit  nullement  diminuer  notre  respect.  Car  en  prenant  la  nature 

humaine,  le  Verbe  divin  n'a  point  changé  la  sienne.  Il  reste  donc 
toujours  infiniment  grand,  infiniment  adorable  ici-bas,  sous  les 
humbles  dehors  de  son  humanité,  comme  dans  les  splendeurs 
ineffables  de  sa  divinité. 

De  là  pour  nous  I'obligation  d'adorer  ce  Verbe  incarné  sous  les 
langes  de  son  enfance  à  Bethléem,  aussi  bien  qu'au  plus  haut  des 
cieux  ;  et  dans  les  bras  de  sa  Mère,  comme  dans  le  sein  du  Père 

qui  l'engendre  de  toute  éternité.  —  Proposons-nous  donc  de  révérer 
ce  Dieu  Sauveur  avec  une  religion  profonde  :  1°  Dans  les  mystères 

de  l'Incarnation,  de  son  Enfance,  de  sa  Passion  et  de  l'Eucharistie. 

(1)  S.  Bern.  in  Cant.  s.  48.  (2)  Ps.  3i,  10. 

(5)Hebr.  1,2-3.  (4)  Joan.  1,  1... 



76     25  JANVIER.  —  LE  VERBE  INCARNÉ  EST  DIGNE  D'ADORATION. 

2°  Dans  nos  supérieurs  qui,  par  leur  autorité,  nous  le  représentent 
ici-bas.  3°  Dans  le  prochain,  à  qui  Jésus  lui-même  a  transmis  ses 
droits  à  notre  estime  et  à  notre  déférence. 

0  mon  Dieu  !  ne  permettez  pas  que  ma  foi  s'affaiblisse  au  point 
d'oublier  les  égards  et  le  culte  d'adoration  qui  sont  dus  à  votre 
divin  Fils  dans  nos  églises  et  partout  où  son  souvenir  s'offre  à 
mon  esprit.  Par  les  prières  de  Marie  et  de  Joseph,  qui  l'ont  adoré 
dans  la  crèche  de  Bethléem,  accordez-moi  la  science  pratique  de 

ses  grandeurs,  afin  que  j'éprouve,  comme  les  saints,  un  sai- 
sissement instinctif  de  crainte  et  de  vénération,  lorsque  je  parais 

en  sa  présence  pour  lui  rendre  mes  hommages.  Adorabo  ad  tem- 
plum  sanction  timm  in  timoré  lno.1 

2o  Le  verbe  incarne  mérite  notre  amour. 

Après  s'être  écrié  avec  transport  que  le  Seigneur  est  grand  et 
digne  de  toute  louange,  saint  Bernard  ajoute  :  «  Il  s'est  fait  petit 
et  par  là  même  infiniment  aimable.  Voyez-le,  continue-t-il,  ce  Dieu 
tout-puissant,  voyez-le  dans  ses  langes,  où  il  ne  peut  se  mouvoir  ; 
il  est  la  Sagesse  même,  il  sait  tout,  et  le  voilà  sans  parole!  Il  gou- 

verne le  ciel  et  la  terre,  et  le  voilà  sans  force,  obligé  d'être  sou- 
tenu et  porté  par  des  bras  étrangers  !  Il  nourrit  tous  les  hommes 

et  tous  les  animaux,  et  lui-même  a  besoin  d'un  peu  de  lait  pour 
vivre  !  Que  dis-je?  on  l'entend  pleurer  et  gémir,  ce  Dieu  consola- 

teur des  affligés  et  béatitude  du  paradis  !»  —  Oh  !  qui  nous  racon- 

tera ce  qu'ont  éprouvé  les  Anges  dans  la  grotte  de  Bethléem,  en 
contemplant  ces  touchants  mystères?  qui  nous  fera  comprendre 
avec  quelle  tendresse  la  divine  Mère  et  saint  Joseph  considéraient 
ce  doux  Enfant,  leur  Créateur,  anéanti  pour  leur  amour  et  pour  le 
salut  de  tout  le  genre  humain  ? 

«  Il  s'est  fait  petit,  dit  saint  Ambroise,  afin  de  nous  rendre 
grands  ;  ses  langes  nous  délivrent  des  chaînes  de  la  mort,  et  son 
abaissement  sur  la  terre  nous  ouvre  les  portes  du  ciel.  »  «  Nous 
avons  plus  gagné  par  la  grâce  du  Rédempteur,  ajoute  saint  Léon, 

que  nous  n'avons  perdu  par  la  malice  de  Satan.  »  Quel  motif  pour 
nous  d'aimer  ce  Dieu  qui,  non  content  de  se  faire  homme  pour 
notre  amour,  nous  apporte,  en  naissant,  les  remèdes  à  nos  maux 
et  les  espérances  du  salut!  Sa  faiblesse  nous  communique  la  force 

(1)  Ps.  5,  3. 



2o  JANVIER.  (BIS.)  —  DÉVOTION  A  L'ENFANT  JÉSUS.  77 

de  vaincre  nos  ennemis,  ses  larmes  expient  nos  iniquités,  sa  pau- 
vreté nous  enrichit  des  biens  de  la  grâce,  et  en  particulier  du  don 

précieux  de  son  amour. 
Or  cet  amour,  selon  saint  Alphonse,  est  le  but  principal  de 

sa  présence  parmi  nous  sous  la  forme  gracieuse  d'un  Enfant. 
S'il  avait  voulu  se  faire  craindre,  il  se  serait  offert  à  nos  regards 
comme  un  homme  accompli,  entouré  des  insignes  de  sa  royauté  ; 
mais  non;  voulant  se  faire  aimer,  il  a  pris  les  dehors  les  plus 

aimables,  les  plus  agréables  à  nos  cœurs,  c'est-à-dire  ceux  de 
l'enfance.  Les  enfants,  en  effet,  inspirent  par  eux-mêmes  des  sen- 

timents d'affection  à  ceux  qui  les  considèrent;  comment  pour- 
rions-nous résister  aux  charmes  si  séduisants  d'un  Enfant-Dieu,  la 

pureté,  l'innocence  infinies,  et  qui  vient  à  nous  dans  les  condi- 
tions les  plus  capables  de  nous  toucher,  de  nous  attendrir  et  de 

nous  enflammer  d'ardeur  à  son  service  ? 
0  Verbe  divin,  Sagesse  incréée  et  incarnée  !  vous  avez  su  trou- 

ver l'entrée  de  nos  cœurs.  Non  seulement  vos  perfections  divines 
et  vos  bienfaits  sans  nombre  réclament  notre  amour,  mais  même, 
ce  qui,  selon  le  monde,  paraît  vil  et  abject  en  vous,  nous  sollicite 

et  nous  presse  de  nous  attacher  à  vous  seul.  Montrez-moi  donc, 

comme  aux  saints,  tous  les  motifs  d'amour,  cachés  dans  votre  pau- 
vreté, vos  souffrances,  vos  privations,  afin  que  je  prenne  la  réso- 

lution sincère  :  1°  De  ne  jamais  perdre  de  vue,  ni  l'amabilité  de 
vos  grandeurs,  ni  le  touchant  spectacle  de  vos  abaissements.  2°  De 

former  souvent  des  actes  d'amour  envers  vous,  en  union  avec 
Marie,  Joseph  et  les  Esprits  bienheureux. 

23  janvier (ms\  -Dévotion  à,  l'Enfant  Jésus- 

Préparation.  —  «  Un  petit  Enfant  nous  est  né,  dit  le  prophète 
ïsaïe,  et  un  Fils  nous  a  été  donné.1  »  Considérons  1°  La  dévotion 
que  nous  devons  avoir  à  l'Enfant-Dieu.  2°  Les  fruits  que  nous  pou- 

vons en  retirer.  —  Etudions  les  Saints  qui  ont  eu  le  plus  de  ten- 
dresse envers  l'Enfant  de  Bethléem,  spécialement  la  divine  Mère 

et  saint  Joseph,  afin  de  nous  conformer  à  leurs  exemples.  Parvulus 
cnim  natus  est  nobis,  et  Films  datas  est  nvbis. 

(l)ls.  9,  6. 



78  25  JANVIER.  (BIS.)  —  DÉVOTION  A  L'ENFANT  JÉSUS, 

lo  Dévotion  que  nous  devons  a.  l'enkant  jésus. 

Oh  !  que  le  Père  éternel  souhaite  de  nous  voir  honorer  les  mys- 

tères du  Verbe  incarné  !  Bien  des  siècles  avant  l'Incarnation,  il 
nous  fait  annoncer  ce  Messie  tant  désiré,  nous  assurant  qu'il 
viendra  sous  la  forme  d'un  petit  Enfant.  Et,  pour  mieux  lui  gagner 
nos  esprits  et  nos  cœurs,  il  ajoute  :  «  Cet  Enfant  porte  déjà  sur  ses 

épaules  le  signe  de  sa  principauté.  Son  nom  est  l'Admirable,  lo 
Conseiller,  le  Dieu  fort,  le  Père  du  siècle  futur  et  le  Prince  de  la 

paix.  »  —  Ce  magnifique  éloge,  tombé  de  la  bouche  de  la  Sagesse 
incréée,  ne  suffit-il  point  à  lui  seul,  pour  nous  faire  rendre  nos 
hommages  au  Fils  unique  du  Père,  descendu  du  ciel  parmi  nous? 

Qui  pourrait  d'ailleurs  résister  aux  charmes  ineffables  de  ce 
ravissant  Nouveau-Né?  Ce  n'est  pas  un  enfant  ordinaire,  un  enfant 
noble,  le  fils  d'un  roi;  non,  mais  c'est  un  Enfant-Dieu  !  c'est  l'Infini 
en  majesté  et  en  puissance,  possédant  toutes  les  perfections  du 
ciel  et  de  la  terre.  Il  est  donc  en  lui-même  souverainement  aima- 

ble. —  Votre  cœur  se  plaît-il  dans  la  grandeur,  la  richesse,  la 
sainteté,  la  sagesse  et  la  science?  Vous  trouverez  tous  ces  biens 
en  Jésus,  beaucoup  plus  que  dans  toutes  les  créatures  ensemble. 

Avez-vous  besoin  d'un  ami  fidèle,  d'un  bienfaiteur  généreux,  d'un 
frère  dévoué,  d'un  consolateur  intelligent  dans  tous  les  maux  de 
cette  vie?  Jésus  est  tout  cela  dans  un  degré  supérieur  à  tous 

vos  désirs.  —  Aussi,  avec  quels  sentiments  de  respect,  de  con- 

fiance et  d'AMOUR  nous  devrions  nous  approcher  de  lui  dans 
l'étable,  et  méditer  les  motifs  qui  lui  font  revêtir  les  livrées  de 
la  pauvreté,  de  la  souffrance  et  de  l'humiliation!  La  foi  nous 
apprend  que  notre  intérêt  seul  le  porte  à  agir  ainsi  ;  ce  qui  devrait 

nous  presser  de  l'aimer,  de  marcher  sur  ses  traces  et  de  nous 
dévouer  à  son  service. 

Saint  Alphonse  appelait  le  jour  de  Noël  le  jour  du  feu  ou  de  la 

charité,  et  il  en  faisait  mémoire  le  25  de  chaque  mois,  en  recon- 
naissance du  bienfait  inestimable  de  l'incarnation  du  Verbe.  Pros- 

ternons-nous avec  lui  devant  la  crèche,  et  faisons  amende  hono- 

rable à  l'Enfant  de  Bethléem,  de  l'avoir  si  souvent  oublié,  si  peu 
aimé,  si  rarement  imité.  Quel  bonheur  serait  le  nôtre,  si  nous 

pouvions,  de  mois  en  mois,  nous  retremper  dans  l'esprit  d'humi- 
lité, d'obéissance  et  de  droiture,  qui  est  comme  le  parfum  de  la 

Fleur  de  Jessé,  s'épanouissant  parmi  nous  ! 
0  Verbe  incarné!  par  l'intercession  de  Marie  et  de  Joseph,  don- 



25  JANVIER.  (BIS.)  —  DÉVOTION  A  L'ENFANT  JÉSUS.  79 

nez-moi  la  plus  tendre  dévotion  à  votre  sainte  Enfance;  qu'elle 
m'inspire  d'ADORER  vos  grandeurs  abaissées,  de  me  confier  en 
vos  mérites  cachés,  et  d'AiMER  vos  perfections  infinies  revêtues 
de  mes  misères  et  par  là  même  plus  aimables.  Je  suis  résolu  de 
méditer  les  mystères  de  votre  Enfance,  au  moins  une  fois  le  mois, 

afin  de  me  former  aux  vertus  dont  vous  nous  avez  donné  l'exemple 
à  Bethléem,  en  Egypte  et  à  Nazareth.  Eclairez-moi  sur  ces  vertus 
et  donnez-moi  la  force  de  les  pratiquer  pour  vous  plaire. 

2o  Fruits  de  la  dévotion  a  l'enfant  jésus. 

La  vénérable  sœur  Marguerite  du  Saint-Sacrement,  carmélite  de 
Beaune,  en  France,  fut  choisie  de  Dieu  au  dix-septième  siècle  pour 
réveiller  la  dévotion  à  l'Enfant  de  Bethléem.  Elle  établit  une  asso- 

ciation dont  le  but  était  d'honorer  les  mystères  de  l'Enfant-Dieu, 
depuis  son  incarnation  jusqu'à  sa  douzième  année,  particulière- 

ment le  25  de  chaque  mois.  Cette  institution  ne  servit  pas  peu  à 

I'avancement  spirituel  d'un  grand  nombre  d'âmes. 
Et  en  effet,  les  mystères  du  Verbe  anéanti,  disait  un  grand  ser- 

viteur 5e  Jésus  Enfant,1  «  nous  mettent  dans  la  séparation  des 
choses  de  cette  vie,  pour  en  user  selon  le  besoin.  Ils  nous  ensei- 

gnent la  docilité  à  Dieu,  sans  regard  sur  nous,  sans  prétention, 

mais  avec  I'abandon  d'un  enfant,  vivant  au  jour  le  jour,  en  union 
avec  Jésus,  qui  lui-même,  abandonné  à  son  divin  Père,  reçoit  tous 
ses  ordres  pour  accomplir  sa  mission.  Bienheureux  ceux  qui  sont 
appelés  à  connaître  et  à  goûter  ainsi  le  Dieu  fait  Enfant!  Que  de 

dons  ne  recevront-ils  pas  !  entre  autres  :  l'innocence,  —  la  pureté 
—  et  la  simplicité.  » 

L'innocence,  qui  nous  fait  agir  comme  les  enfants,  sans  recevoir 
des  objets  extérieurs  leurs  impressions  malignes.  —  La  pureté, 
qui  purifie  nos  pensées,  nos  intentions,  nos  désirs,  nos  affections, 

et  jusqu'à  notre  corps  et  nos  sens.  —  La  simplicité,  qui  nous 
empêche  de  multiplier  les  vaines  réflexions,  de  nous  arrêter  à  des 
sentiments  de  complaisance  ou  à  des  inquiétudes,  à  des  chagrins, 
à  des  tristesses  peu  raisonnables,  au  lieu  de  nous  abandonner  à 
Dieu  avec  confiance,  comme  un  enfant  à  sa  tendre  mère. 

Examinons  si  nous  agissons  toujours  :  1°  Innocemment,  sans 
arrière-pensée,  ni  réflexion  qui  sente  la  méchanceté  et  la  malice. 

(1)  M.  de  Renty. 



80  25  JANVIER.  (TER.)  —  CONVERSION  DE  SAINT  PAUL.  „ 

2°  Avec  pureté  d'intention  et  d'affection,  qui  nous  mette  à  l'abri 
des  souillures  du  monde.  3°  Avec  simplicité,  sans  prétention  ni 
retour  sur  nous-mêmes,  aussi  naturellement  que  le  flambeau 
répand  sa  lumière  et  la  fleur  son  parfum.  Faire  beaucoup  de  bien 
sans  ombre  de  vanité  et  dans  un  total  oubli  de  soi,  est  un  des 

précieux  caractères  de  l'enfance  chrétienne. 
Adorable  Sauveur!  de  retable  où  vous  êtes  né,  daignez  défendre 

mon  Ame  contre  ses  instincts  pervers,  contre  la  corruption  des 

sens  et  la  duplicité  d'esprit,  si  contraires  à  votre  amour.  Rendez- 
moi,  par  votre  grâce,  un  instrument  docile  dans  les  mains  du 

Père  céleste,  comme  vous  l'avez  été  vous-même.  Faites-moi  pré- 
férer comme  vous,  rester  inconnu  et  oublié  du  monde,  afin  de 

produire  plus  de  fruit  pour  le  ciel,  en  provoquant  sur  la  terre 
moins  de  bruit. 

55  janvier.  (ter\  —  Conversion  de  saint  Paul. 

Préparation.  —  La  conversion  du  grand  Apôtre  qui  devait  en 
opérer  tant  d'autres,  fut  :  4°  Un  miracle  de  puissance.  2°  Un 
miracle  de  grâce  et  de  sainteté.  —  Unissons-nous  aux  dispositions 
de  Saul  terrassé  et  humilié  sur  le  chemin  de  Damas,  et  disons  de 
tout  cœur  avec  lui,  surtout  dans  nos  doutes  et  nos  anxiétés  : 
«  Seigneur!  que  voulez-vous  que  je  fasse?  »  Domine,  quid  me  vis 
facere  ?  ' 

1°  La  conversion  de  saul  est  un  miracle  de  puissance. 

Saul,  plus  tard  saint  Paul,  était  I'ennemi  déclaré  du  nom  chré- 
tien. Il  avait  contribué  au  martyre  de  saint  Etienne,  et  pendant 

que  les  autres  lapidaient  le  saint  Diacre,  lui  gardait  les  vêtements 
des  exécuteurs,  comme  si,  dit  saint  Augustin,  en  rendant  service 
à  tous,  il  eût  voulu  coopérer  au  crime  par  les  mains  de  tous.  Son 

zèle  pour  la  Synagogue  s'enflammant  de  plus  en  plus,  que  ne 
fit-il  pas  contre  les  premiers  fidèles?  Il  alla  jusqu'à  demander 
l'autorisation  de  les  poursuivre  hors  de  la  Judée,  et  dans  ce  but 
il  marchait  vers  Damas,  lorsqu'une  force  invisible  le  renversa 
par  terre,  et  il  entendit  une  voix  qui  lui  criait  :  «  Saul,  Saul! 

(1)  Act.  9t  6. 



25  JANVIER.  (TER.)  —  CONVERSION  DE  SAINT  PAUL.  81 

pourquoi  me  persécutes-tu?  »  C'était  Jésus  qui  lui  parlait;  et 
combien  sa  parole  ne  fut-elle  pas  efficace  !  Paul  se  releva  entière- 

ment converti,  et  quelques  jours  plus  tard  il  prêchait  l'Évangile 
qu'il  avait  d'abord  en  horreur. 

0  Jésus!  que  votre  puissance  est  admirable!  en  un  clin  d'œil 
vous  changez  en  agneau  le  loup  ravisseur;  d'un  persécuteur 
acharné  de  l'Église,  vous  en  faites  un  défenseur  zélé,  prêt  à 
répandre  son  sang  pour  elle.  Qui  pourrait,  après  cela,  désespérer 
de  son  salut?  La  conversion  de  Saul,  selon  saint  Augustin,  est  un 

prodige  plus  grand,  plus  difficile  que  la  création  de  l'univers.  Et 
en  effet,  pour  ramener  ce  pauvre  égaré,  Dieu  a  dû  le  dépouiller 
de  ses  préjugés,  lutter  contre  sa  volonté  libre  et  rebelle,  lui 
enlever  la  haine  du  christianisme  qui  agitait  son  cœur,  haine 

d'autant  plus  aveugle  et  plus  tenace,  qu'elle  était  fortifiée  d'un 
zèle  malentendu  pour  la  loi  du  Sinaï.  Comment  renverser  tant 

d'obstacles,  d'un  seul  coup  et  en  un  instant?  0  force  victorieuse 
de  la  grâce!  que  n'avons-nous  plus  de  confiance  en  vous!  Quelle 
tentation,  quelle  adversité  ou  difficulté  pourrait  alors  nous 
vaincre? 

Examinons  si.  notre  foi  en  Jésus-Christ  n'est  pas  faible,  languis- 
sante, sans  ardeur.  N'avons-nous  pas  un  cœur  étroit,  défiant, 

pusillanime,  qui  empêche  souvent  l'effet  de  nos  prières?  —  0 
mon  Dieu!  dilatez  vous-même  mon  cœur  par  la  confiance; 

enflammez-le  du  désir  d'accomplir  en  tout,  comme  l'Apôtre,  la 
volonté  du  Sauveur.  Domine,  quid  me  vis  facere?  Seigneur!  quel 
sacrifice  voulez-vous  de  moi  dans  mes  pensées,  mes  désirs,  mes 
affections,  mes  paroles,  ma  conduite?  Me  voici  prêt  à  tout  accom- 

plir. Paratum  cor  meum,  Deus,  paratum  cor  meum. 

2°  La  conversion  de  saul  est  un  miraclb  de  perfection. 

Saul  ou  Paul  ne  se  convertit  pas  seulement,  mais  il  devint  en 
peu  de  jours  un  saint  consommé.  A  peine  le  Sauveur  lui  eut-il 
dit  :  «  Je  suis  Jésus  que  tu  persécutes;  »  que,  pénétré  de  crainte 

et  de  respect,  il  s'écria  :  «  Seigneur!  que  voulez-vous  que  je 
fasse?  »  Pouvait-il  mieux  répondre  à  un  Dieu  qui  lui  demandait 
son  cœur  et  sa  volonté?  Pour  lui  donner  le  mérite  de  l'obéis- 

sance, Jésus  l'adresse  à  Ananie;  et  Paul,  devenu  aveugle,  passe 
trois  jours  sans  boire  ni  manger. 

Que  faisait-il  alors,  dans  cette  totale  séparation  du  monde,  dans 



82  26  JANVIER.  —  JÉSUS  A  NAZARETH. 

cette  mort  entière  à  ses  sens?  Il  repassait  ce  qui  lui  était  arrivé 
sur  la  route  de  Damas;  il  écoutait  ce  que  Jésus  lui  disait  encore 

dans  le  calme  de  I'oraison,  et  il  se  proposait  de  le  mettre  en  pra- 
tique. —  Telle  devrait  être  l'occupation  de  toute  âme  convertie  '• 

reconnaître  les  bienfaits  de  Dieu,  et  se  rendre  attentive  à  sa  voix. 

Mais  Paul  alla  plus  loin  :  instruit  par  Jésus  lui-même,1  il  devint 
Apôtre  dès  son  baptême,  et  fut  rempli  du  Saint-Esprit  comme  les 
autres  disciples.  Depuis  lors,  quelle  ne  fut  pas  son  ardeur  à  prê- 

cher dans  les  synagogues,  malgré  les  menaces  et  les  embûches 
des  Juifs!  «  Je  lui  montrerai,  avait  dit  le  divin  Maître,  combien  il 

devra  souffrir  pour  mon  nom.2  »  Plus  fort  que  tous  les  obstacles, 
le  nouveau  converti  ne  se  laissa  point  intimider,  et  annonça 

l'Évangile,  sans  jamais  faillir  à  sa  mission.  Le  premier  sur  la 
brèche,  le  plus  ardent  dans  les  luttes,  il  fut  le  plus  généreux 
dans  les  épreuves  et  les  travaux.  La  grandeur  de  son  zèle,  de  sa 
patience,  de  sa  constance,  prouve  la  perfection  de  son  amour  et 
de  ses  vertus. 

0  cœur  embrasé  de  l'Apôtre  des  nations!  que  vous  confondez 
bien  notre  froideur  et  notre  lâcheté!  A  peine  entré  dans  le  bercail, 
vous  vous  donnez  à  Dieu  sans  réserve,  tandis  que  nous,  depuis 

tant  d'années  appartenant  au  troupeau,  nous  hésitons  à  sacrifier 
au  Seigneur  une  pensée,  un  défaut,  une  affection,  une  inclination, 

qui  empêche  notre  progrès.  0  Jésus!  par  l'intercession  de  votre 
aimable  Mère  et  de  votre  glorieux  disciple  saint  Paul,  rendez-moi 
fervent  dans  votre  service,  courageux  dans  la  tentation,  patient 
dans  les  contrariétés,  humble  dans  les  succès,  et  fidèle  aux  grâces 
dont  vous  me  comblez  chaque  jour. 

23  janvier.      Jésus  à  Nazareth. 

Préparation.  —  Au  retour  de  l'Egypte,  Jésus  se  fixe  à  Nazareth 
et  y  demeure  jusqu'à  l'âge  de  trente  ans.  Considérons  1°  L'obéis- 

sance qu'il  y  pratique.  2°  Le  bonheur  qu'il  répand  autour  de  lui. 
—  A  son  exemple,  efforçons-nous  de  faire  la  joie  de  nos  supérieurs 
et  de  ceux  qui  vivent  avec  nous,  par  notre  docilité  et  notre  doux 
commerce.  Et  venit  Nazareth,  et  erat  subditus  Mis* 

(1)  Gai.  1 ,12.  (2)  Act.  9,  16.  (3)  Luc.  2,  51. 



26  JANVIER.  —  JÉSUS  A  NAZARETH.  83 

lo  Obéissance  que  jésus  pratique  a  Nazareth. 

L'Esprit-Saint  a  résumé  en  trois  mots  la  vie  du  Sauveur  dans  la 
maison  de  Nazareth  :  «  Il  était  soumis,  dit-il,  à  Marie  et  à  Joseph.  » 
Erat  sabditus  illis.*  Cette  obéissance  d'un  Dieu  à  ses  créatures, 
suppose  une  humilité  si  profonde,  que  toutes  les  intelligences 
créées  ne  sauraient  la  comprendre.  Celui  qui  commande  à  tout 

l'univers  et  aux  plus  hauts  séraphins,  Celui  dont  la  seule  parole  a 
fait  sortir  du  néant  toute  la  création,  ce  grand  Dieu,  de  qui  les 
rois  de  tous  les  siècles  ont  reçu  leur  pouvoir,  ce  Dieu  éternel  et 

infini  s'abaisse  jusqu'à  se  soumettre  à  ses  créatures  ! 
Dès  sa  naissance  déjà,  il  s'est  abandOx\né  sans  réserve  à  la  dis- 

crétion de  ses  parents.  —  Mais,  ô  Jésus!  vous  le  souverain 

monarque  de  l'univers!  allez-vous  continuer  d'obéir  ainsi,  même 
en  avançant  en  âge?  Vous  possédez  tous  les  trésors  de  la  sagesse 

et  de  la  science  de  Dieu;  ne  les  manifesterez-vous  pas,  en  indi- 

quant à  Marie  et  à  Joseph  ce  qu'ils  peuvent  ou  doivent  vous  com- 
mander? —  Non,  répond  l'Évangile,  plus  Jésus  grandit,  plus  il 

montre  d'humilité,  de  docilité,  de  soumission  pleine  et  entière  à 
ceux  qui  lui  commandent  au  nom  du  Père  céleste.  «  Il  croissait, 
dit  saint  Luc,  en  sagesse  et  en  grâce  devant  Dieu  et  devant  les 

hommes.2  »  Or,  cette  sagesse  et  cette  grâce  consistaient  principa- 

lement à  faire  en  tout  la  volonté  divine,  par  l'exercice  de  la  plus 
humble  et  de  la  plus  parfaite  obéissance.  0  exemple  d'un  Dieu, 
que  tu  es  capable  de  confondre  en  nous  l'esprit  d'orgueil  et 
d'insubordination! 
Proposons-nous  de  ne  jamais  préférer  notre  propre  jugement 

et  sentiment,  aux  ordres  de  l'autorité  légitime.  En  voyant  le 
Verbe  incarné  s'assujettir  lui-même  à  ses  créatures,  quel  enfant 
oserait  résister  aux  auteurs  de  ses  jours?  quel  religieux,  quel 

prêtre,  à  ses  supérieurs  et  à  l'Église?  Celui-là  montre  la  faiblesse 
de  sa  foi,  qui  témoigne  peu  de  respect  à  ceux  qui  le  dirigent  ou 
le  gouvernent.  «  Soit  que  Dieu,  dit  saint  Bernard,  soit  que  son 
représentant  vous  donne  un  ordre  quelconque,  obéissez  avec  une 

'égale  ponctualité.  »  —  Gardez-vous  donc  :  1°  De  contrôler,  de  cri- 
tiquer les  dispositions  de  ceux  qui  vous  commandent.  2°  De  leur 

obéir  en  vous  plaignant,  en  murmurant,  et  le  plus  tard  possible. 

(1)  Luc.  2,  51,  (2)  Luc.  2,  52, 



84  26  JANVIER.  —  JÉSUS  A  NAZARETH. 

0  Jésus  !  inspirez-moi  l'esprit  de  dépendance  et  de  docilité,  afin 
qu'obéissant  en  tout  avec  une  volonté  prompte,  —  aveugle  —  et 
généreuse,  je  rende  ma  vie,  comme  la  vôtre,  une  chaîne  ininter- 

rompue d'actes  de  soumission  à  la  volonté  de  Dieu  dans  la  volonté 
d'autrui.  Et  venit  Nazareth,  et  erat  subditus  Mis. 

£0   BONHKUR  QUK  JÉSUS   RÉPANDAIT  AUTOUR  DE   LUI. 

L'obéissance  entière  du  Sauveur,  son  respect  envers  ses  parents, 
à  Nazareth,  sa  déférence  et  sa  condescendance  à  leur  égard,  son 

empressement  à  faire,  à  prévenir  même  leurs  volontés,  tout  cet 
ensemble  de  bonté,  de  candeur,  de  simplicité,  de  tendresse  à  leur 

égard,  surtout  de  la  part  d'un  Enfant-Dieu,  répandait  un  charme 

ineffable  au  foyer  de  Marie  et  de  Joseph.  C'était  au  point  que  les 

personnes  affligées  se  disaient  entre  elles,  selon  saint  Jean  Chry- 
sostome  :  «  Allons  voir  le  Fils  de  Marie,  et  son  seul  aspect  nous 
consolera.  »  —  En  effet,  on  ne  sortait  jamais  de  la  maison  de 

Joseph,  sans  être  embaumé  du  parfum  suave  qu'exhalaient  l'humi- 
lité docile,  la  charité  tendre  et  compatissante,  toutes  les  vertus  si 

aimables,  en  un  mot,  du  Verbe  incarné. 

Que  ne  devaient  donc  pas  éprouver  les  plus  privilégiés  des 

Époux,  à  la  vue  de  leur  Enfant  divin!  Jésus  les  révérait  comme 

les  représentants  du  Père  éternel,  et  c'était  avec  une  espèce  de 
culte  qu'il  les  saluait  le  matin  et  le  soir,  les  assistait  pendant  le 

jour,  se  rendait  attentif  à  tous  leurs  désirs,  et  leur  payait  l'amour 
et  les  services  qu'il  en  recevait,  par  un  amour  plus  fort  et  des 

services  plus  assidus.  —  Il  est  vrai  que  Marie  et  Joseph  souffraient, 

en  prévoyant  les  peines  de  l'Agneau  divin  et  les  contradictions 

dont  il  serait  l'objet;  mais  cette  douleur  toute  d'amour  était  de 

celles  dont  parle  sainte  Thérèse  :  elles  torturent,  mais  si  suave- 

ment qu'on  ne  saurait  en  désirer  la  fin. 
0  Jésus!  si  votre  amabilité  nous  ravit,  même  quand  vous  nous 

paraissez  entouré  d'épines  et  comme  un  bouquet  de  myrrhe,  que 

sera-ce  quand,  délivrés  des  angoisses  de  l'exil,  nous  vous  verrons 
dans  l'éternelle  patrie?  Vous  demeurez,  il  est  vrai,  dans  nos  saints 

tabernacles;  mais  vous  y  êtes  caché  sous  les  voiles  eucharistiques. 

Ah  !  quand  pourrai-je  vous  contempler  à  découvert  dans  la  splen- 

deur des  Saints?  En  attendant  ce  bonheur,  faites-moi  vivre  en  ce 
monde  avec  vous,  qui  résidez  dans  nos  églises.  Vous  nous  y 

donnez,  comme  à  Nazareth,  l'exemple  de  l'obéissance,  de  la  cha- 



27  JANVIER.  —  S.  JEAN  CHRYSOSTOME,  DOCTEUR  DE  L'ÉGLISE.      85 

rite  et  de  la  condescendance.  Communiquez-moi  ces  aimables 
vertus,  quand  vous  venez  en  moi  par  la  sainte  Communion.  Inspi- 

rez-moi :  1°  Une  entière  docilité  à  l'égard  de  mes  supérieurs  et 
une  soumission  parfaite  à  toutes  vos  volontés.  2°  Une  humble 
déférence  envers  le  prochain,  un  saint  empressement  à  le  pré- 

venir et  à  lui  rendre  de  bons  offices,  dans  l'intention  de  vous 
imiter  et  de  vous  plaire. 

27  janvier.  —  Saint  Jean  Chrysostome,  docteur  de  l'Eglise. 

Préparation.  —  Afin  d'imiter  plus  facilement  le  Sauveur,  aimons à  considérer  les  exemples  des  Saints,  ses  amis  fidèles.  Voyons 
1°  Le  zèle  de  saint  Jean  Chrysostome.  2°  Son  amour  sincère  des 
souffrances.  —  Prenons  la  salutaire  habitude  de  répéter  souvent 
comme  lui,  dans  toutes  nos  peines  :  «  Dieu  soit  loué  de  toutes 
choses!  que  le  nom  du  Seigneur  soit  béni!  »  SU  nomen  Domini 
bénédiction  ! 

\o  Zèle  de  sai.nt  jean  chrysostome. 

Ce  saint  Docteur  que  les  païens  eux-mêmes  regardaient  comme 
le  plus  grand  orateur  de  son  temps,  fut  le  modèle  des  vrais  servi- 

teurs de  Dieu  et  la  règle  vivante  du  clergé.  Étant  à  Antioche,  il 
entraînait  à  sa  suite  dans  les  voies  de  la  perfection,  tous  ceux 

qui  l'écoutaient  et  qui  connaissaient  sa  sainte  vie.  Sa  parole,  quoi- 
qu'elle parût  sans  art  et  sans  apprêt,  ravissait  tous  les  cœurs. 

Devenu  archevêque  de  Constantinople,  quel  zèle  ne  déploya-t-il 
pas  pour  la  réforme  de  toutes  les  classes  de  la  société!  Il  aimait 
son  peuple  avec  une  tendresse  vraiment  paternelle,  et  il  en  était 
sincèrement  aimé.  Mais  il  ne  se  servait  de  son  ascendant  que  pour 

l'éloigner  du  mal  et  le  porter  à  la  vertu.  Une  multitude  de  païens 
et  d'hérétiques,  attirés  par  le  charme  de  son  éloquence,  reçurent 
le  bienfait  de  la  foi,  en  écoutant  ses  prédications.  Les  jeunes  gens, 

les  jeunes  personnes,  jusque-là  si  empressés  d'assister  aux  spec- 
tacles, venaient  en  foule  recevoir  de  leur  pasteur  le  pain  de  la 

doctrine.  Tant  il  est  vrai  que  le  zèle  animé  de  la  charité  est  le 

secret  de  l'éloquence  persuasive,  de  celle  qui  ramène  les  cœurs  à 
Dieu.  Que  d'abus  la  parole  du  saint  Pontife  ne  fit-elle  pas  dispa- 

raître! Que  d'esprits  elle  éclaira!  que  de  fidèles  elle  poussa  dans 



86     27  JANVIER.  —  S.  JEAN  CHRYSOSTOME,  DOCTEUR  DE  L'ÉGLISE. 

les  voies  de  la  solide  piété!  On  ne  saurait  exprimer  les  fruits 

abondants  qu'il  produisit  dans  cette  capitale  de  l'empire,  au 
temps  même  où  l'envie  et  les  autres  passions  se  déchaînaient 
contre  lui. 

0  Jésus  !  quelle  puissance  n'a  pas  votre  amour,  cet  amour  dont 
vous  embrasez  les  cœurs  dans  I'oraison,  et  qui  se  nourrit  do 
sacrifices  et  de  dévouement  !  Ah  !  si  j'en  possédais  une  étincelle, 
n'aurais-je  pas  horreur  de  tout  ce  qui  vous  déplaît  ?  Rien  alors  ne 
m'affligerait,  si  ce  n'est  le  péché;  rien  ne  me  consolerait,  sinon 
votre  contentement.  —  «  Quelqu'un  d'entre  vous  vient-il  à  offenser 
Dieu,  disait  notre  Saint  à  son  peuple,  j'en  ressens  une  douleur 
qui  me  poursuit  jusque  dans  mon  sommeil.  Au  contraire,  je 

suis  soulevé  comme  sur  des  ailes,  lorsqu'on  me  dit  du  bien  de 
vous.  » 

Avons-nous  de  tels  sentiments,  quand  il  s'agit  de  Jésus  et  des 
âmes  rachetées  de  son  sang  précieux?  Ne  trouverons-nous  pas 

peut-être,  en  nous  examinant,  que  I'égoïsme  ou  la  recherche  de 
l'estime,  de  nos  intérêts,  de  notre  satisfaction  est  souvent  le 
mobile  de  nos  désirs,  de  nos  paroles,  de  nos  projets,  de  toutes  nos 

œuvres  ?  —  De  là  sans  doute,  ô  Jésus  !  ces  répugnances  à  me 
gêner,  à  me  fatiguer,  à  me  dépenser  et  dévouer  pour  votre  ser- 

vice et  pour  celui  du  prochain.  Ah  !  daignez  remédier  en  moi  à  ce 

défaut  de  générosité,  —  de  charité  —  et  d'abnégation. 

2o  Amour  de  notre  saint  pour  les  souffrances 

Quoique  d'une  complexion  assez  délicate,  saint  Jean  Chrysos- 
tome  se  traitait  durement.  Il  ne  mangeait  qu'une  fois  le  jour,  vers 
le  soir.  Tout  mets  un  peu  soigné  était  proscrit  de  sa  table,  et  il 

ne  buvait  que  de  l'eau.  Son  sommeil  était  court,  de  trois  ou  quatre 
heures  chaque  nuit,  et  encore  il  regrettait  le  temps  qu'il  y 
employait. 

Mais  ces  austérités  ne  suffisaient  point  à  son  amour  de  la  croix. 

Dieu  permit  qu'il  fût  en  butte  à  la  persécution,  de  la  part  de 
ceux-là  mêmes  qui  auraient  dû  le  défendre.  Pendant  cette  tour- 

mente, que  faisait  le  saint  archevêque?  il  consolait  son  peuple 

attristé.  «  Les  flots  sont  soulevés,  lui  disait-il,  la  tempête  gronde; 
mais  que  puis-je  craindre?  La  mort?  Le  Christ  est  ma  vie,  et  la 
mort  m'est  un  gain.  L'exil?  mais  la  terre  tout  entière  appartient 
au  Seigneur.  La  perte  des  biens  de  ce  monde?  mais  je  n'ai  rien 



27  JANVIER.  —  S.  JEAN  CHRYSOSTOME,  DOCTEUR  DE  L'ÉGLISE.      87 

apporté  ici-bas,  et  je  ne  saurais  rien  emporter  au  tombeau.  Donc, 
mes  bien-aimés,  conservez  le  calme  et  la  paix  au  milieu  de  cet 
orage.  » 

Ainsi  parlait  ce  grand  cœur,  au  moment  de  devenir  la  victime 
des  puissants  de  la  terre,  armés  contre  lui.  Gardé  par  son  peuple, 
il  se  livra  secrètement  aux  soldats  chargés  de  le  conduire  en  exil. 
Ils  lui  firent  endurer  toutes  sortes  de  privations,  de  fatigues  et  de 

mauvais  traitements.  «  Mon  cœur,  écrivait-il  alors,  goûte  une  joie 
inexprimable  dans  les  souffrances;  il  y  trouve  un  trésor  caché. 

Bénissez  le  Seigneur  qui  m'accorde  à  un  tel  degré  la  grâce  de  souf- 
frir pour  lui.  »  —  Il  mourut  en  formant  sur  lui  le  signe  de  notre 

Rédemption.  Heureux  celui  qui  vit  et  meurt  à  l'ombre  de  la  croix, 
après  avoir  souffert  pour  la  cause  de  Jésus! 

Avons-nous  de  la  croix  ou  de  la  souffrance  I'estime  qu'en  avait 
notre  Saint?  Regardons-nous  les  peines,  les  afflictions,  comme  de 

précieux  moyens  :  d'expier  nos  fautes,  —  de  mourir  à  nous-mêmes, 
—  d'exercer  les  vertus,  —  d'amasser  des  mérites  —  et  de  nous 
unir  à  Jésus  crucifié?  D'où  vient  que  nous  sommes  si  sensibles,  si 
délicats,  à  la  moindre  contrariété  qui  nous  arrive?  Ah  !  sans  doute 

c'est  que  nous  restons  encore  trop  attachés  à  nos  idées,  à  nos 
volontés,  à  nos  goûts  particuliers,  sans  tenir  compte  du  bon 
plaisir  de  Dieu. 

0  Jésus,  mon  Rédempteur!  sur  les  fonts  baptismaux  j'ai  été 
marqué  du  sceau  de  votre  croix,  et  je  ne  puis  persévérer  à  me 

dire  votre  disciple  qu'en  me  crucifiant  avec  vous.  Accordez-moi  la 
grâce  d'APPRÉciER  le  bonheur  de  souffrir  et  de  mourir,  comme 
saint  Jean  Chrysostome,  abreuvé  d'outrages  et  de  tribulations.  Je 
suis  résolu  de  l'imiter  :  1°  En  supportant  chaque  jour,  avec  suavité 
d'esprit ,  les  contre-temps,  les  amertumes  et  les  difficultés.  2°  En 
priant  dans  toutes  mes  peines  pour  obtenir  la  patience,  et  en  répé- 

tant alors  avec  notre  Saint  :  «  Que  le  nom  du  Seigneur  soit  béni  !  » 
SU  nomen  Domini  benedictum  ! 



88  28  JANVIER.  —   FRUITS  PRÉCIEUX  DE  L'OBÉISSANCE. 

28  janvier.  -  Fruits  précieux  de  l'obéissance. 

Préparation.  —  Après  avoir  médité  l'obéissance  de  Jésus  à Nazareth,  voyons  les  fruits  précieux  que  nous  apportera  cette 
vertu  :  1°  Pour  notre  sanctification.  2°  Pour  notre  bonheur.  — 

Proposons-nous  de  l'exercer  toujours  avec  foi,  en  toute  simplicité, 
nous  soumettant  avec  respect  à  Jésus-Christ  dans  ceux  qui  nous 
tiennent  sa  place.  In  simpUcilale  cor  dis  vestri,  sicut  Chrislo/ 

lO    L'OBÉISSANCli    NOUS    SANCTIFIE 

ce  Pas  de  meilleur  moyen  de  rompre  les  liens  du  démon,  disait 

saint  Philippe  de  Néri,  que  de  faire  la  volonté  d'autrui  dans  les 
choses  permises.  »  Et  pourquoi?  parce  que  par  là  on  se  sépare  de 

la  volonté  propre,  toujours  si  faible  et  si  dépravée,  pour  s'unir  à 
la  volonté  toute-puissante  et  toute  sainte  du  Très-Haut,  manifestée 
par  les  supérieurs.  Et  comment  rester  alors  esclave  du  péché,  du 

démon  et  des  penchants  vicieux?  Qu'on  lise  la  vie  des  Saints,  et 
l'on  verra  qu'ils  ont  cherché  pour  la  plupart  leur  perfection  dans 
la  pratique  de  l'obéissance.  —  Nous  ne  ferons  nous-mêmes  aucun 
progrès,  sans  cette  vertu.  Tous  nos  défauts,  en  effet,  ayant  leur 
racine  dans  la  volonté  propre,  en  renonçant  à  celle-ci,  nous  les 
ferons  disparaître  de  notre  cœur  et  de  notre  conduite.  De  là  cette 

assertion  de  saint  Augustin  :  l'obéissance,  dit-il,  est  la  mère  de 
toutes  les  vertus.  Elle  les  porte  toutes  dans  son  sein,  parce  qu'elles 
sont  filles  de  la  volonté  divine;  elle  nous  les  rend  familières,  en 
nous  unissant  au  bon  plaisir  du  Seigneur. 

Si  donc  vous  êtes  dominé  par  l'orgueil,  l'impatience,  la  suscep- 
tibilité ;  si  depuis  longtemps  vous  gémissez  de  votre  peu  de  vigi- 

lance, de  recueillement,  d'esprit  d'oraison  ;  d'où  cela  provient-il, 
sinon  de  votre  manque  de  foi  dans  la  direction,  de  votre  peu 

d'EXACTiTUDE  à  suivre  les  avis  qu'on  vous  donne  et  à  vous  y  con- 
fier comme  en  la  parole  de  Dieu?  N'est-ce  pas  de  là  que  vous 

viennent  ces  faiblesses  dans  vos  luttes  contre  vous-même,  cette 
inconstance  dans  vos  pratiques  pieuses,  ces  alternatives  de  ferveur 

-et  de  lâcheté,  de  confiance  et  d'abattement,  de  paix  et  de  trouble, 

(l)  Eph.  G,  5. 



28  JANVIER.  —  FRUITS  PRÉCIEUX  DE  L'OBÉISSANCE.  89 

de  joie  et  de  tristesse  au  service  de  Dieu?  Oh!  si  vous  obéissiez 

avec  l'humilité  et  la  fidélité  des  saints,  quel  changement  s'opére- 
rait en  vous  !  On  verrait  bientôt  disparaître  tant  de  défauts  qu'on 

vous  reproche  et  tant  de  fautes  que  vous  commettez  chaque  jour. 

0  mon  Dieu  !  donnez-moi  la  grâce,  non  seulement  d'écouter  mes 
supérieurs  et  confesseurs,  mais  aussi  de  mettre  en  pratique  ce 

qu'ils  me  recommandent  ou  me  conseillent.  Préservez-moi,  dans 
ce  point  si  important,  de  toute  irréflexion,  —  routine,  —  inat- 

tention, —  inconstance.  Faites-moi  sanctifier  mon  obéissance,  afin 
que  cette  vertu  me  sanctifie. 

2°    L'OBÉISSANCE   NOUS   REND    HEUREUX. 

11  est  impossible  de  ne  pas  être  heureux,  quand  on  pratique 

parfaitement  cette  vertu.  Car  on  sait  alors  avec  certitude  qu'on 
accomplit  la  volonté  de  Dieu,  et  quoi  de  plus  capable  de  nous 

donner  la  paix?  «D'où  vient,  demandait  le  jeune  Dorothée  à  un 
saint  abbé,  que  je  suis  si  content  et  si  paisible  ?  cependant  saint 

Paul  assure  que  le  salut  s'achète  au  prix  de  beaucoup  de  tribula- 
tions. »  «  Mon  fils,  lui  répondit  le  saint  vieillard,  votre  bonheur  est 

le  fruit  de  l'obéissance.  »  Le  bon  religieux  avait,  en  effet,  consacré 
tous  ses  soins  à  se  dépouiller  de  son  jugement  et  de  sa  volonté, 
pour  suivre  en  tout  les  avis  et  les  intentions  de  son  supérieur. 
De  là  cette  paix  délicieuse  qui  embaumait  son  âme. 

La  pensée  même  de  la  mort  et  du  jugement  qui  la  suit,  ne  sau- 

rait troubler  un  cœur  docile.  11  sait  qu'on  ne  rendra  pas  compte  à 
Dieu  de  ce  qu'on  a  fait  pour  obéir.  «  Les  supérieurs,  dit  l'Apôtre, 
répondront  eux-mêmes  devant  Dieu,  des  âmes  qu'ils  auront  diri- 

gées et  gouvernées.1  »  Quoi  de  plus  capable  de  nous  rassurer  pen- 
dant la  vie  et  à  la  mort?  —  «  L'obéissance,  selon  saint  Jean 

Climaque,  est  le  sépulcre  de  la  propre  volonté,  »  et  par  conséquent 

de  tous  les  vices.  Or,  l'Esprit-Saint  déclare  heureux  les  mori- 
bonds, morts  à  eux-mêmes  et  à  leurs  défauts,  et  qui  expirent 

dans  le  Seigneur.2  Sainte  Marie-Madeleine  de  Pazzi  avait  donc  rai- 

son de  regarder  l'exercice  constant  de  l'obéissance  comme  un 
moyen  assuré  de  faire  une  heureuse  mort. 

Et  puis,  quelle  béatitude  ineffable,  ô  Jésus!  attend  au  ciel  ceux 

qui  vous  imitent  en  pratiquant  ici-bas  cette  vertu!  En  nous  don- 

(1)  Hebr.  13,  17.  (2)  Apoc.  14,  13. 



90  28  JANVIER.  (BIS.)  —  DE  L 'OBSERVATION  DES  RÈGLES. 

nant  vos  ordres  par  vos  représentants  plutôt  que  par  vous-même, 
vous  nous  forcez  à  exercer  la  foi  et  à  grossir  ainsi  le  trésor  de  nos 

mérites  pour  l'éternité  bienheureuse.  —  Si  donc  nous  compre- 
nons nos  vrais  intérêts,  nous  placerons  notre  joie  dans  la  pratique 

d'une  entière  abnégation  de  nos  idées,  de  nos  goûts,  de  nos 
désirs;  nous  ferons  nos  délices  de  nous  assujettir  à  la  conduite 

d'autrui,  comme  a  fait  Jésus  Enfant  dans  la  maison  de  Nazareth. 
N'est-ce  pas  d'ailleurs  à  ce  prix,  ô  mon  Rédempteur!  que  je 

vivrai  en  paix  avec  vous,  avec  mes  supérieurs  et  avec  moi-même? 

N'est-ce  pas  à  ce  prix  que  l'obéissance  sera  pour  moi,  comme  parle 
saint  Jean  Climaque,  «  une  navigation  sûre,  —  un  affranchissement 
de  la  crainte  de  la  mort,  —  et  une  excuse  légitime  au  tribunal 
suprême?  »  Par  l'intercession  de  votre  aimable  Mère,  accordez- 
moi  la  grâce  d'obéir  toujours  comme  à  vous-même,  en  toute  droi- 

ture et  simplicité  de  cœur.  In  simplicitate  cordit,  sicut  Christo. 

28  janvier  (bis).  —  De  l'observation  des  Régies.» 

Préparation.  —  Après  avoir  considéré  l'obéissance  de  Jésus 
Enfant,  voyons  comment  nous  pouvons  l'exercer  à  son  exemple, 
par  l'observation  de  nos  Règles.  Méditons  donc  1°  L'excellence  de 
celles-ci.  2°  Les  mérites  qu'elles  nous  procurent.  —  Renouvelons- 
nous  dans  l'esprit  du  noviciat,  en  examinant  quels  sont  nos  man- quements ordinaires,  et  en  nous  corrigeant  sans  retard,  afin  de 
témoigner  à  Dieu  le  plus  sincère  amour.  Ditectio,  custodia  legum 
tiliiis  es  t.* 

lo  Excellence  de  la  règle  religieuse. 

Saint  François  d'Assise  appelle  la  Règle  des  religieux  «  la  moelle 
de  l'Evangile,  »  et  il  la  vit  un  jour  représentée  sous  la  forme 
d'une  hostie.  Comme  le  pain  d'autel  est  formé  du  plus  pur  fro- 

ment, ainsi  la  Règle  de  chaque  Institut  approuvé  par  l'Eglise,  se 
compose  des  conseils  évangéliques,  ou  des  enseignements  de  per- 

fection donnés  aux  hommes  par  Jésus-Christ.  Cette  Règle,  ayant 
reçu  la  sanction  ecclésiastique,  opère  en  quelque  sorte  comme 

une  hostie  consacrée,  c'est-à-dire  qu'elle  nous  transforme  en 
Jésus,  en  nous  communiquant  son  esprit.  Un  religieux  donc  qui 

(1)  Pour  les  religieux.  (2)  Sap.  6,  19. 



28  JANVIER.  (BIS.)  —  DE  L'OBSERVATION  DES  RÈGLES.  91 

observerait  parfaitement  sa  Règle,  accomplirait  cette  parole  de 

l'Apôtre  :  «  Purifiez-vous  du  vieux  levain  »  du  siècle  et  de  la  propre 
volonté  ;  et  «  devenez  une  pâte  nouvelle,  »  par  l'obéissance  aux 
enseignements  du  divin  Maître,  pratiquement  résumés  dans  votre 

Règle.1 
Convaincu  de  ces  vérités,  le  glorieux  Patriarche  d'Assise  ne 

voulut  jamais  rien  changer  à  l'observance  de  son  Ordre,  lors 
même  que  le  Pape  l'en  priait  :  «  Ce  n'est  pas  moi,  disait-il,  qui  ai 
placé  ces  prescriptions  dans  la  Règle,  mais  c'est  Jésus-Christ  lui- 
même.  »  Désobéir  à  la  Règle,  c'est  donc  désobéir  à  Jésus,  c'est 
renverser  son  œuvre,  c'est-à-dire  l'Institut  qu'il  a  fondé  par  ses 
serviteurs.  Car  la  Règle  et  les  vœux  sont  la  base  et  les  colonnes 
de  tout  Ordre  religieux. 

ce  De  l'observation  des  Règles,  disait  saint  Alphonse  à  ses  disci- 
ples, dépendent  :  la  bénédiction  de  Dieu,  —  la  ferveur  des  mem- 

bres de  la  Congrégation,  —  le  fruit  des  missions,  —  la  propagation 

de  l'Institut,  —  et  l'accomplissement  de  sa  noble  fin.  »  Quel  mal 
ne  fait  donc  pas  un  religieux,  quand  il  transgresse  les  observances 
de  son  Ordre,  surtout  quand  il  y  a  scandale  et  habitude  !  Quelle 

responsabilité  n'encourt-il  pas  alors  devant  Dieu  ! 
0  Jésus  !  ne  permettez  jamais  que  je  me  relâche  dans  la  pra- 

tique de  mes  Règles  ;  mais  à  mesure  que  s'accroît  le  nombre  de 
mes  années  passées  en  religion,  faites  que  s'accroissent  aussi  ma 
ferveur  et  mon  exactitude  à  garder  le  silence,  la  modestie  des 
regards,  la  solitude  intérieure,  la  simplicité  de  vie  et  la  perfection 

de  l'obéissance.  Par  les  mérites  de  mon  saint  Fondateur,  rendez- 
moi  de  plus  en  plus  humble,  à  son  exemple,  —  animé  comme  lui 

de  l'esprit  d'oRAisoN,  —  et  disposé  à  tous  les  sacrifices  pour  pro- 
curer votre  gloire  et  sauver  les  âmes  rachetées  de  votre  sang. 

2°  Mérites  du  religieux  qui  observe  ses  règles. 

Rien  n  est  plus  méritoire  devant  Dieu  que  le  sacrifice  de  la 

volonté  propre;  ce  qui  a  fait  dire  à  l'Esprit-Saint  que  l'obéissance 
vaut  mieux  que  les  victimes.  Melior  est  enim  obedientia  quam 

victimœ.*  Or  l'observation  des  Règles  est  une  suite  non  inter- 
rompue d'actes  d'abnégation,  de  soumission.  Chacun  de  ces  actes 

a  le  mérite  de  la  vertu  d'obéissance,  et  souvent  encore  celui  du 

(1)  I  Cor.  5>  7.  (2)  I  Reg.  15,  22. 



92  28  JANVIER.  (BIS.)  —  DE  L'OBSERVATION  DES  RÈGLES. 

vœu  ou  de  la  vertu  de  religion,  la  plus  noble  parmi  les  vertus 
morales.  De  là  saint  Alphonse  a  pu  dire  :  On  gagnera  plus  en 

obéissant  pendant  une  seule  année,  qu'en  suivant  pendant  dix  ans 
sa  propre  volonté  dans  l'exercice  des  bonnes  œuvres. 

Quel  bien  Dieu  demande-t-il  d'un  religieux,  si  ce  n'est  celui  que 
réclament  ses  Règles?  Ce  bien-là  seul  sera  récompensé.  On  ne  paie 

pas  l'ouvrier  qui  travaille  selon  son  caprice  et  ne  tient  pas  compte 
de  la  volonté  de  son  maître.  Quels  mérites  pourrions-nous  donc 
acquérir  en  nous  écartant  du  chemin  que  Dieu  nous  a  tracé  pour 

arriver  à  lui  ?  Par  leur  Règle,  tous  les  Fondateurs  d'Ordres  ont 
conquis  leur  couronne.  Malheur  à  qui  voudrait,  dans  leurs  familles, 
parvenir  au  salut  par  une  autre  voie! 

Heureux,  au  contraire,  le  religieux  qui  s'applique  constamment 
à  se  rendre  conforme  en  tout,  à  la  lettre  et  à  l'esprit  de  sa  Règle! 
«  Car  rien  n'est  petit,  disait  saint  Basile,  de  tout  ce  qui  est  fait 
pour  Dieu.  »  Un  disciple  de  saint  Alphonse,  le  jeune  Blasucci, 

mort  en  odeur  de  sainteté,  s'était  écrit,  au  commencement  de  son 
noviciat,  la  sentence  suivante  :  «  Je  renonce  à  devenir  saint,  plutôt 

que  de  transgresser  le  plus  petit  point  de  ma  Règle.  »  Jamais,  eu 

effet,  on  ne  le  vit  en  défaut.  Aussi  combien  de  mérites  n'acquit-il 
pas  en  très  peu  d'années!  —  Comme  un  grand  nombre  de  petites 
pièces  de  monnaie  forment  des  sommes  considérables  ;  de  même  la 
fidélité  à  observer  les  moindres  règles  nous  vaut  un  poids  immense 
de  gloire  éternelle.  Examinez  donc  en  quoi  vous  pourriez  être 

plus  ponctuel  et  moins  imparfait  dans  l'observance  régulière. 
0  Jésus  !  inspirez-moi  la  crainte  salutaire  de  vos  jugements;  que 

la  pensée  des  mérites  perdus  par  le  religieux  tiède  et  du  terrible 
purgatoire  qui  le  menace,  que  cette  pensée  me  rende  attentif  à 
observer  toutes  mes  obligations,  même  les  plus  minimes.  Par 

l'intercession  de  votre  divine  Mère,  donnez-moi  la  force  de  me 
corriger  avant  tout  :  1°  De  mes  manquements  les  plus  habituels. 
2°  Des  défauts  qui  seraient  aux  autres  une  occasion  de  relâche- 

ment, de  dissipation,  de  murmure  ou  de  mécontentement,  comme 
sont,  par  exemple,  les  fautes  contre  le  silence,  si  opposées  au 

recueillement,  —  les  critiques  si  nuisibles  à  l'esprit  d'obéissance, 
—  les  médisances  si  contraires  à  la  charité  fraternelle. 



29  JANVIER.  —  S.  FRANÇOIS  DE  SALES,  DOCTEUR  DE  L'ÉGLISE.      93 

29  janvier  —  Saint  François  de  Sales,  docteur  de  l'Église. 

Préparation.  —  On  peut  dire  de  saint  François  de  Sales  ce  que 
l'Esprit-Saint  dit  de  Moïse  :  «  Il  fut  cher  à  Dieu  et  aux  hommes.'1  » 
1°  Il  se  rendit  cher  aux  hommes  par  son  extrême  douceur.  2°  Il  fut 
cher  à  Dieu  par  sa  conformité  parfaite  au  bon  plaisir  divin .  —  Prions 
ce  saint  Docteur  de  nous  obtenir  la  grâce  de  marcher  à  sa  suite,  en 
pratiquant  la  mansuétude  envers  tous  et  la  résignation  en  toutes 
choses.  Cum  mansuetudine  et  patientia,  supportantes  imticem.* 

lo  Douceur  de  saint  François  de  sales 

Bien  que  François  ait  pratiqué  toutes  les  vertus  à  un  degré 

héroïque,  la  douceur  est  cependant  celle  qui  l'a  caractérisé.  Inti- 
mement lié  avec  lui,  saint  Vincent  de  Paul  assurait  n'avoir  jamais 

connu  d'homme  plus  doux  sur  la  terre  ;  il  le  considérait  comme 
une  image  vivante  de  la  bonté  du  Sauveur  conversant  parmi  les 
hommes.  François,  en  effet,  avait  toujours  le  sourire  sur  les 
lèvres  ;  son  air,  ses  paroles,  ses  manières  polies  ne  respiraient  que 
mansuétude  et  charité.  Doux  envers  tout  le  monde  sans  exception, 
il  avait  coutume  de  dire  que  la  douceur  doit  se  pratiquer  toujours, 
partout  et  avec  tous.  Et  voilà  comment  il  se  faisait  aimer  !  sa  bonté 

convertissait  les  pécheurs  et  attirait"  les  âmes  à  Dieu. 
Quoi  de  plus  capable,  en  effet,  de  gagner  le  coeur  humain  que  la 

mansuétude  ?  Qui  pourrait  résister  à  un  extérieur  affable,  à  des 
regards  bienveillants,  à  cette  sérénité  de  visage  et  à  cette  cordia- 

lité qui  touche  et  console  ?  «  Tout  dans  la  vie,  disait  souvent  le 

Saint,  doit  se  mener  par  douceur,  rien  forcément.  Il  faut,ajoute-t-il 
ailleurs,  attirer  les  âmes,  mais  à  la  manière  des  parfums,  c'est-à- 
dire  suavement.  La  rudesse  gâte  tout,  elle  ferme  les  cœurs  ;  elle 

engendre  la  haine  et  l'opiniâtreté.  » 
On  se  tromperait,  en  s'imaginant  que  la  douceur  fût  naturelle 

à  François.  Né  avec  un  tempérament  vif  et  des  passions  ardentes, 
combien  ne  dut-il  pas  veiller  sur  lui-même  et  se  faire  violence 

pour  arriver  à  la  sainteté!  11  avouait  qu'il  avait  travaillé  vingt- 
quatre  ans  à  s'exercer  à  la  patience,  et  que  souvent  dans  la  lutte, 

(l)Eccli.  45,  1.  (2)Eph.  4,  2. 



94     29  JANVIER.  —  S.  FRANÇOIS  DE  SALES,  DOCTEUR  DE  L'ÉGLISE. 

il  devait,  selon  son  expression,  tenir  son  cœur  à  deux  mains.  —  C'est 
donc  en  vain  que  nous  prétendons  nous  excuser  de  nos  brusque- 

ries, de  nos  emportements,  de  nos  duretés,  de  nos  impatiences, 
sur  notre  vivacité  naturelle.  «  Les  saints  ne  sont  pas  nés  vertueux, 
dit  saint  Jean  Chrysostome  ;  ils  le  sont  devenus  par  leurs  efforts 
aidés  de  la  grâce.  » 

0  mon  Dieu  !  par  l'intercession  de  saint  François  de  Sales,  for- 
mez vous-même  mon  cœur  comme  le  sien,  sur  le  Cœur  de  Jésus. 

Communiquez-moi  ses  sentiments  de  bonté,  de  douceur,  de  con- 
descendance, de  compassion,  de  support,  et  donnez-moi  la  force 

d'exercer  la  mansuétude,  surtout  envers  ceux  qui  me  sont  antipa- 
thiques, ou  dont  j'ai  peine  à  supporter  les  défauts.  Cum  mansuetu- 

dine  et  patientia,  supportantes  invicem. 

2»  Conformité  de  notre  saint  a  la  volonté  divine 

De  même  que  l'humilité  jointe  à  la  charité,  produit  la  douceur 
envers  les  hommes;  ainsi  l'humilité  jointe  à  l'amour  de  Dieu, 
enfante  l'excellente  vertu  de  conformité  à  la  volonté  divine,  et 
c'est  elle  qui  rend  les  saints  consommés  dans  la  perfection.  Admi- 

rable est  sous  ce  rapport  la  doctrine  de  saint  François  de  Sales  ; 
plus  admirable  encore  fut  sa  conduite.  «  Quand  on  est  en  conver- 

sation, disait-il,  il  faut  s'y  plaire  parce  que  Dieu  nous  y  veut,  et 
quand  on  est  seul,  il  faut  se  plaire  dans  la  solitude  par  la  même 
raison.  Quand  on  est  fixé  quelque  part,  il  ne  faut  pas  rêver  un 
changement  de  position  :  il  faut  demeurer  en  la  barque  dans 

laquelle  on  se  trouve  pour  faire  le  trajet  de  cette  vie  à  l'autre  ;  et 
il  faut  y  demeurer  volontiers,  parce  que  Dieu  le  veut.  » 

C'est  ainsi  qu'agissait  notre  Saint  :  la  volonté  du  Seigneur  était 
son  centre,  son  trésor,  sa  vie.  «  Je  désire  bien  peu  de  choses, 
avait-il  coutume  de  dire,  et  le  peu  que  je  désire,  je  le  désire  bien 

peu.  Et  qu'y  a-t-il  au  ciel  et  sur  la  terre  à  quoi  je  tienne,  sinon  Dieu 
seul  !»  —  De  ces  nobles  sentiments,  naissait  dans  l'âme  du  Saint 
une  égalité  d'humeur,  admirable  et  continuelle.  On  ne  le  vit 
jamais,  ni  emporté  par  la  joie,  ni  abattu  par  la  tristesse  ;  il  était 
toujours  calme  et  heureux.  «  Comme  le  pilote,  disait-il,  se  conduit 
en  mer,  en  regardant  sans  cesse  le  pôle,  ainsi  je  traverse  la  mer  de 
cette  vie,  en  fixant  mes  regards  sur  le  bon  plaisir  de  Dieu  ;  et 
comme  ce  divin  bon  plaisir  est  toujours  infiniment  aimable,  je  suis 
constamment  le  même  parmi  la  diversité  des  choses  terrestres.  » 



30  JANVIER.  —JÉSUS,  AMI  DU  TRAVAIL.  95 

Avez-vous  de  tels  principes,  et  surtout  une  telle  pratique  ?  Pour 

les  obtenir,  faites  ce  qui  suit  :  1°  Réveillez  votre  foi  sur  l'excel- 
lence de  la  volonté  divine,  qui  mérite  tout  votre  amour.  2°  Combat- 

tez en  vous  ce  froid  égoïsme,  composé  monstrueux  de  l'orgueil, 
de  l'humeur,  du  caprice,  du  jugement  et  de  la  volonté  propres. 
3°  Endurez,  sans  vous  plaindre,  toutes  les  peines  de  cette  vie,  en 
aimant,  selon  la  pensée  de  notre  Saint,  non  les  choses  que  Dieu 
veut,  mais  sa  volonté  qui  les  veut. 

0  mon  Dieu  !  vous  dirai-je  avec  saint  François  de  Sales,  que  votre 
volonté  soit  faite,  non  seulement  en  l'exécution  de  vos  comman- 

dements, conseils  et  inspirations,  auxquels  nous  devons  obéir, 
mais  aussi  en  la  souffrance  des  afflictions  qui  nous  arrivent.  Que 

votre  volonté  fasse  par  nous,  —  pour  nous,  —  en  nous  —  et  de 

nous,  tout  ce  qu'il  lui  plaira.'  » 

30  janvier.  -  Jésus,  ami  du  travail. 

Préparation.  —  «  J'ai  été  dans  les  travaux  dès  ma  jeunesse,  » 
dit  le  Sauveur  par  la  bouche  du  Psalmiste.2  Considérons  1°  Le 
travail  de  l'Enfant  Jésus  à  Nazareth.  2°  Comment  nous  devons 
sanctifier  le  nôtre,  à  son  exemple.  —  A  l'aide  de  cette  méditation, 
décidons-nous  sérieusement  à  fuir  avec  horreur  la  paresse,  qui  est 
la  source  de  la  tiédeur,  de  la  négligence  et  de  tous  les  vices.  Imitons 
Jésus,  notre  modèle,  qui  ne  perdit  jamais  un  instant.  Pauper  sum 
ego  et  in  Laboribus  a  iuventute  mea.^ 

lo  Travail  de  jésus  a  Nazareth. 

Le  travail,  tel  qu'il  est  devenu  par  la  chute  originelle,  nous  rap- 
pelle notre  condition  de  pécheurs.  Il  nous  est  pénible,  depuis  que 

le  Seigneur  a  dit  à  notre  premier  père  :  ce  Tu  mangeras  ton  pain  à 

la  sueur  de  ton  front.3  »  Travailler,  c'est  donc  reconnaître  notre 
culpabilité  devant  Dieu  et  nous  en  humilier.  —  Jésus,  le  Roi  des 

humbles,  n'a  pas  rougi  de  s'abaisser  jusqu'à  servir  comme  ouvrier 
dans  la  demeure  de  Nazareth.  On  l'y  voyait,  tantôt  puisant  de  l'eau, 
tantôt  balayant  la  maison,  tantôt  se  fatiguant  à  aider  son  Père  nour- 

(1)  Amour  de  Dieu.  L.fl.  c.  1.  (2)  Ps.  87,  10. 
(3)  Gen.  5,  19. 



96  30  JANVIER.  —  JÉSUS,  AMI  DU  TRAVAIL. 

ricicr.  Jamais  il  ne  perdait  un  moment;  il  les  employait  tous  d'une 
manière  utile  à  notre  salut. 

Que  de  motifs  n'avons-nous  pas  de  marcher  sur  ses  traces!  Le 
travail  de  l'esprit  nous  délivrera  de  I'ignorance;  celui  des  mains, 
en  fatiguant  notre  corps,  amortira  le  feu  de  nos  passions  ;  les 

exercices  laborieux  de  l'Ame  et  du  corps,  étant  une  pénitence 
imposée  à  l'humanité  déchue  :  1°  Répareront  nos  torts  envers  Dieu. 
2°  Guériront  nos  blessures  spirituelles.  3°  Nous  feront  prendre  part 
à  la  grande  satisfaction  donnée  à  la  Justice  éternelle  par  le  travail 
si  méritoire  de  Jésus. 

Quel  grand  remède  aux  tentations  ne  trouvons-nous  pas  encore 

dans  nos  travaux  et  nos  occupations  ordinaires!  L'oisiveté,  dit 
l'Esprit-Saint,  enseigne  aux  hommes  la  malice.1  Un  esprit  désœuvré 
est  plus  exposé  que  tout  autre  aux  révoltes  des  sens  et  aux  pièges 

de  Satan.  —  Saint  Antoine,  abbé,  comprit  par  une  vision  céleste 
le  vrai  moyen  de  vaincre,  dans  la  solitude,  les  ennemis  de  notre 
Ame.  Il  vit  un  Ange  priant  et  travaillant  alternativement,  comme 

pour  l'inviter  à  faire  de  môme,  contre  les  attaques  de  l'enfer  et  les 
ennuis  de  l'isolement. 

Combien  de  fois  l'oisiveté  de  votre  esprit  et  de  votre  imagination 
n'a-t-elle  pas  été  cause  de  vos  tentations  et  de  vos  chutes  !  Comme 
l'Enfant  Jésus  travaillant  à  Nazareth,  ne  restez  jamais  inoccupé; 
employez  votre  temps,  soit  à  lire,  à  prier,  à  écrire,  à  étudier,  soit 
à  quelque  occupation  manuelle,  qui  vous  distraie  du  mal  et  vous 
incline  au  bien. 

0  Jésus  Enfant!  enseignez-moi  vous-même  à  mieux  employer 
mes  loisirs,  et  surtout  à  devenir  plus  soigneux,  moins  insouciant 

et  plus  exact  dans  l'accomplissement  de  mes  devoirs,  afin  d'imiter 
ainsi  votre  amour  du  travail,  de  la  mortification  et  de  la  pénitence. 
Pavper  mm  ego  et  in  laboribus  a  juventute  mea. 

2°  COMMKNT  ON  SANCTIFI3  LE  TRAVAIL. 

Jésus  nous  a  donné  l'exemple  du  recueillement  au  milieij  des 
occupations  les  plus  distrayantes.  Jouissant  toujours  de  la  vision 
béatifique,  il  était  incapable  de  perdre  de  vue  la  Divinité.  Nous  au 
contraire,  nous  avons  une  imagination  volage,  que  nous  savons  à 
peine  contenir.  Quel  remède  à  ce  mal  ?  Saint  François  de  Sales 

(1)  Eccli.  33,  20. 



31  JANVIER.  —  LES  PROGRÈS  DE  L'ENFANT  JÉSUS.  97 

répond  :  «  Parmi  les  affaires  qui  ne  requièrent  pas  une  attention 

si  forte,  regardez  plus  Dieu  que  les  affaires  ;  quand  celles-ci  exigent 
toute  votre  attention,  au  moins  de  temps  en  temps  alors  regardez 

vers  Dieu,  pour  voir  si  vos  occupations  lui  sont  agréables.  »  Beau- 
coup de  Saints  ont  su  joindre  la  contemplation  au  travail  le  plus 

assidu;  ce  que  sainte  Thérèse  appelle  le  comble  de  la  perfection. 

Et  en  effet,  quoique  l'oraison  l'emporte  en  excellence  sur  l'action, 
les  deux  réunies  élèvent  l'âme  à  la  plus  haute  sainteté. 

Il  suit  de  là  que,  pour  sanctifier  notre  vie,  nous  devons  joindre 

à  nos  exercices  de  piété  l'habitude  d'oFFRiR  souvent  au  Seigneur 
nos  travaux,  nos  études,  nos  lectures  et  toute  espèce  d'occupa- 

tions; de  les  lui  offrir  en  union  iivec  le  travail  de  Jésus  Enfant. 
Joignons  à  cette  pratique  de  fréquentes  oraisons  jaculatoires, 
surtout  quand  la  fatigue  nous  accable,  ou  que  les  affaires  à  traiter 
nous  ennuient. 

Est-ce  ainsi  que  vous  agissez?  1°  Formez-vous  souvent  pendant 

la  journée  des  actes  fervents  d'amour,  de  résignation,  de  repentir, 
de  confiance  et  de  demande?  —  2°  Ne  vous  livrez- vous  jamais  au 

travail  des  mains,  ou  à  J'étude,  sans  avoir  prié?  —  3°  Y  fuyez-vous 
toujours  l'empressement,  l'agitation,  le  trouble,  l'impatience  et  tout 
ce  qui  dessèche  le  cœur,  diminue  la  dévotion,  amoindrit  vos 

mérites  ?  Mettez  désormais  de  l'ordre  en  tout  ce  que  vous  faites  ; 
occupez-vous  toujours,  mais  posément,  avec  soin,  sous  le  regard 
et  la  dépendance  de  Dieu. 

0  Jésus,  mon  adorable  modèle  !  vous  avez  dit  vous-même  :  «  Mon 

Père  agit  sans  cesse,  et  moi  j'agis  avec  lui.  »  Votre  action  au  dehors 
ne  nuit  jamais  à  votre  paix  intérieure.  Par  l'intercession  de  votre 
très  sainte  Mère,  accordez-moi  la  grâce  de  sanctifier  comme  vous 

tous  mes  devoirs  d'état,  en  m'y  exerçant  au  recueillement,  —  à 
la  droiture  ̂ intention  —  et  à  la  prière  habituelle. 

31  janvier.  -  Les  progrès  de  1  Enfant  Jésus. 

Préparation.  —  Jésus,  notre  modèle  en  toutes  les  vertus,  veut 
l'être  encore  dans  la  voie  qui  y  conduit.  Saint  Luc  atteste  qu'il 
croissait  en  sagesse  et  en  grâce.'  Nous  l'imiterons  1°  Par  la  vivacité 
de  nos  désirs  et  la  sincérité  de  nos  résolutions.  2°  Par  l'emploi  des 

(1)  Luc.  %  m. 
MÉOIT.   I.  9 



98  31  JANVIER.  —  LES  PROGRÈS  DE  L'ENFANT  JÉSUS. 

moyens  nécessaires  à  notre  avancement  spirituel.  —  N'omettons 
jamais  nos  exercices  de  piété;  regardons-les  comme  l'aliment indispensable  de  notre  vie  intérieure  et  de  notre  union  constante 
avec  le  Verbe  incarné.  Proficiebat  sapientia,  et  gratin  apud  Deum 
et  homines. 

lo  Désirs  d'avancer  dans  la  perfection. 

Pourquoi  Jésus,  infiniment  parfait  dès  son  incarnation,  mani- 

feste-t-il  par  degrés,  à  mesure  qu'il  avance  en  âge,  les  trésors  de 
sagesse  et  de  grâce  qui  sont  en  lui  ?  C'est  pour  nous  enseigner  à 
travailler  sans  relâche  à  lui  devenir  semblables  dans  nos  pensées, 

nos  affections,  nos  sentiments  ;  jlans  l'horreur  du  mal  et  l'amour 
du  bien;  dans  la  pratique  de  l'obéissance,  de  la  patience  et  des 
autres  vertus.  Mais  comme  on  n'arrive  à  la  perfection  évangé- 
lique,  qu'après  des  années  d'exercices  spirituels,  de  mortification 
des  sens  et  des  passions,  il  est  nécessaire  qu'un  désir  fervent, 
une  volonté  déterminée  nous  soutiennent  dans  une  entreprise  si 
sublime,  si  difficile  et  de  si  longue  durée. 
Comment  en  effet  expliquer  autrement  les  vertus  héroïques  des 

Saints?  Evidemment  Dieu  leur  avait  mis  au  cœur  une  résolution 
inébranlable  de  se  sanctifier  à  tout  prix.  Et  voilà  ce  que  nous 

devrions  demander  avec  instance  à  l'Enfant  Jésus.  Nos  désirs 
d'aller  à  lui  sont  si  faibles,  si  languissants,  que  nous  hésitons,  et 
même  retournons  en  arrière  devant  la  moindre  difficulté.  Dès 

qu'il  nous  faut  vaincre  nos  répugnances,  renoncer  à  nos  idées  et 
embrasser  un  sacrifice,  notre  courage  s'évanouit,  et  c'est  à  peine 
si  nous  servons  Dieu  fidèlement  au  milieu  des  consolations. 

Pour  nous  en  convaincre,  examinons  quelles  preuves  nous  avons 

données  jusqu'ici,  d'un  amour  véritable  envers  Jésus.  Où  sont  nos 
victoires  sur  nous-mêmes,  sur  notre  caractère  altier,  notre  humeur 
désagréable,  nos  impatiences  habituelles?  Quand  nous  a-t-on  vus 
rendre  le  bien  pour  le  mal,  supporter  en  paix  une  grave  injure  et 
nous  dévouer,  comme  les  Saints,  au  bonheur  de  nos  ennemis?  De 
tels  actes  ne  sont  guère  à  notre  portée,  parce  que  nos  désirs  de 
perfection  sont  trop  lâches  et  trop  réservés. 

0  mon  Dieu!  augmentez  en  moi  la  foi  sur  le  néant  des  biens 
passagers  et  le  prix  infini  des  richesses  éternelles,  afin  que  me 
détachant  des  uns,  je  recherche  les  autres  avec  la  plus  vive  ardeur. 
Enflammez  vous-même  mes  désirs  et  fortifiez  mes  résolutions.  Pour 

aider  en  cela  votre  grâce,  je  me  propose  :  1°  De  lire  les  livres  qui 
traitent  de  la  perfection  évangélique  et  en  montrent  les  immenses 



31  JANVIER.  —  LES  PROGRÈS  DE  L'ENFANT  JÉSUS.  99 

avantages.  2°  De  réfléchir  souvent  aux  conséquences  d'une  vie 
inutile  et  aux  récompenses  promises  à  une  vie  sainte  et  fervente. 

Donnez-moi  la  grâce  d'être  fidèle  à  ces  deux  pratiques  et  d'en  reti- 
rer beaucoup  de  fruit.  Proficiebat  sapientia  et  gratia  apud  Deum 

et  homines. 

2°  Moyens  d'acquérir  i,a  sainteté. 

Quoique  l'Enfant  Jésus  n'ait  pas  besoin  de  moyens  pour  réunir 
en  lui  toutes  les  perfections,  il  les  emploie  cependant,  parce  qu'il 
veut  être  en  tout  notre  Modèle.  On  le  voit  donc  pratiquer  le 

renoncement,  —  se  livrer  à  l'oraison,  —  obéir  à  l'Esprit-Saint  qui 
habite  en  lui,  trois  moyens  nécessaires  à  notre  progrès  spirituel. 
Nous  devons  nous  renoncer,  pourquoi  ?  parce  que  nous  avons 

en  nous  de  nombreux  défauts  et  penchants,  qui  sont  opposés  aux 

vertus  et  aux  inclinations  de  l'Enfant-Dieu.  Il  nous  est  impossible 
de  lui  ressembler  sans  arracher  de  notre  cœur,  par  l'abnégation, 
ce  qui  nous  empêche  de  penser  et  d'agir  comme  lui,  c'est-à-dire 
selon  les  règles  de  la  sagesse  et  de  la  sainteté. 

Mais  cette  abnégation  elle-même  ne  peut  subsister  sans  une  vie 

d'oraison.  C'est  l'oraison  qui  la  nourrit,  lui  ôte  son  amertume,  lui 
donne  une  direction,  un  appui,  par  les  lumières  et  les  forces 

qu'elle  nous  obtient.  —  L'oraison  et  l'abnégation  réunies  nous 
conduisent  à  la  fidélité  a  la  grâce,  dernière  condition  de  notre 
avancement  dans  la  vertu  ou  la  solide  piété.  La  grâce  travaille 
sans  relâche  à  nous  former  sur  le  modèle  des  prédestinés,  qui  est 
Jésus.  Si  nous  y  correspondons  à  chaque  instant,  notre  progrès 
sera  continuel,  et  notre  ressemblance  avec  le  Sauveur,  opérée  par 

l'Esprit-Saint,  n'en  sera  que  plus  parfaite  et  plus  durable. 
Examinez  où  vous  en  êtes  dans  l'emploi  de  ces  trois  moyens  de 

sanctification.  Combattez-vous  constamment  et  sous  la  direction 
divine,  vos  inclinations  vicieuses,  cet  amour  excessif  de  votre 

propre  excellence  et  de  l'estime  des  créatures,  qui  vous  aveugle 
sur  votre  mérite;  cette  tendance  continuelle  aux  plaisirs  des 

sens,  au  repos,  à  la  mollesse,  au  bien-être  matériel,  qui  vous  fait 
oublier  votre  perfection?  Oh  !  que  le  Verbe  incarné  a  de  reproches 

à  vous  faire  sur  votre  peu  de  vigilance  et' de  fidélité!  Combien  do 
fois  ne  lui  refusez- vous  pas  ce  qu'il  réclame  de  vous  dans  l'intérêt 
de  votre  bonheur?  Sa  grâce  vous  presse  si  souvent  de  combattre 
la  lâcheté  qui  vous  retient,  le  dégoût  qui  vous  éloigne  de  vos 

pratiques  pieuses,  et  le  manque  de  générosité  qui  vous  fait 



100  QUINQUAGÉSIME.  DIMANCHE.  —  PEINES  DE  JÉSUS. 

trouver  trop  pénibles  les  plus  légers  renoncements  ;  et  au  lieu  de 
lui  obéir,  vous  persévérez  dans  vos  défauts  et  vos  habitudes 

d'imperfections. 
0  Jésus!  je  me  repens  d'avoir  perdu  un  temps  si  précieux  à 

m'occuper  de  moi-même  et  des  futilités  du  monde,  au  lieu  de 
méditer  votre  vie  sainte  et  d'en  tirer  mon  profit.  Par  l'intercession 
de  Marie  et  de  Joseph,  accordez-moi  le  courage  :  1°  De  combattre 
mes  inclinations  perverses.  2°  De  réfléchir  et  de  prier  partout  et 

toujours  autant  qu'il  me  sera  possible.  3°  D'estimer  le  moindre 
rayon  de  grâce  plus  que  tous  les  trésors,  et  de  le  faire  passer 
dans  ma  conduite  par  une  entière  fidélité.  Proficiebat  sapientia  et 
gratta  apud  Dewn  et  homines. 

Avis  important.  —  Ici  commencent  les  Méditations  supplémentaires 
placées  vers  la  fin  du  volume.  (Voyez  la  Table  des  matières).  On  les  con- 

tinuera jusqu'au  Dimanche  de  la  Qi'inquagésime,  qui  est  le  dernier 
Dimanche  avant  le  Carême.  Nous  suivrons  alors  l'ordre  des  semaines, 
jusqu'à  la  fin  de  Juin. 

quinquagésime.  dimanohe.  —  Peines  de  Jésus. 

Préparation.  —  «  Voici  que  nous  allons  à  Jérusalem,  disait  le 
Sauveur  à  ses  disciples,  et  le  Fils  de  l'homme  sera  livré.1  »  En  ces 
jours  de  désordres,  compatissons  aux  angoisses  que  souffrit 
d'avance  le  Cœur  de  Jésus,  1°  A  cause  des  péchés  du  monde.  2°  A 
cause  de  la  perte  des  âmes.  —  Ne  sommes-nous  pas  insensibles, 
en  voyant  les  crimes  se  multiplier  sur  la  terre,  et  tant  d'âmes immortelles  se  perdre  à  jamais?  Gémissons  avec  Jésus  et  les 
Saints,  en  la  présence  de  Celui  qui  nous  a  créés  pour  sa  gloire  et 
pour  le  posséder  éternellement.  Ploremus  coram  Domino  qui  fecit 

nos,  quia  ipse  est  Dominus  Deus  noster.'2 

1°  Jésus  souffre  a  cause  des  péchés  du  monde. 

«  Voici  que  nous  allons  à  Jérusalem,  dit  le  Sauveur  à  ses  disci- 

ples, dans  l'Evangile  d'aujourd'hui  ;  le  Fils  de  l'homme  sera  livré 

(i)  Luc.  18.  (2)  Ps.  94,  6. 



QUINQUAGÉSIME.  DIMANCHE.  —  PEINES  DE  JÉSUS.  101 

aux  gentils,  il  sera  moqué,  fouetté,  on  lui  crachera  au  visage,  et 

après  qu'ils  l'auront  flagellé,  ils  le  feront  mourir.1  »  —  Nous 
entrons  dans  des  jours  de  désordres,  où  le  monde  va  renouveler 

la  passion  du  Sauveur.  Car,  selon  l'Apôtre,  en  offensant  Dieu  mor- 
tellement, on  crucifie  de  nouveau  en  soi  le  Fils  unique  du  Père 

éternel  ;  on  le  tourne  en  dérision  ;2  on  le  foule  indignement  aux 
pieds.3  Quel  attentat!  quelle  horrible  ingratitude! 

Oh  !  combien  furent  cruelles  les  angoisses  de  Jésus  au  jardin 

des  Olives  !  11  voyait  d'avance  des  âmes  qu'il  venait  racheter,  que 
dis-je?  des  chrétiens  mêmes,  régénérés  par  le  baptême  et  comblés 
de  ses  faveurs,  il  les  voyait  outrager  en  face  sa  divinité,  mépriser 

sa  puissance  et  sa  justice,  dédaigner  sa  sagesse  et  sa  sainteté  infi- 

nies, et  détruire,  autant  qu'il  est  en  eux,  ses  adorables  perfec- 
tions! Il  les  voyait  porter  l'audace  jusqu'à  braver  sa  Personne 

sacrée  au  sacrement  de  l'autel,  l'arracher  des  tabernacles,  jeter  à 
terre,  à  l'eau,  au  feu  des  hosties  consacrées  et  en  faire  même 
hommage  au  démon.  0  crimes  détestables!  sacrilèges  qui  font 

frémir!  L'âme  de  Jésus  en  fut  triste  jusqu'à  la  mort,  et  il  n'est 
point  de  tourment  qu'elle  n'eût  voulu  souffrir  pour  empêcher  de 
tels  forfaits. 

0  Jésus!  je  vous  entends  vous  plaindre  :  «  Je  suis  devenu,  dites- 

vous,  comme  un  ver  de  terre,  l'opprobre  des  hommes  et  l'abjec- 
tion du  peuple.4  Mon  cœur  s'est  liquéfié  dans  ma  poitrine  comme 

la  cire,  tant  mon  affliction  est  grande  et  ma  douleur  profonde  ! 3  » 
Ah!  qui  pourrait,  Seigneur,  demeurer  insensible  à  de  si  justes 

plaintes?  et  qui  négligerait  de  réparer  les  outrages  et  les  irré- 

vérences dont  vous  êtes  l'objet  dans  l'adorable  Eucharistie  ?  — 
A  cette  fin,  je  me  propose  :  1°  De  m'unir,  pendant  ce  temps 
de  licence,  aux  Anges  et  aux  âmes  fidèles  qui  vous  feront  amende 

honorable  dans  tous  les  sanctuaires  de  l'univers  catholique. 
2°  D'examiner  devant  vous  si  la  foi,  la  piété,  le  recueillement,  la 
dévotion  ne  sont  pas  trop  faibles  en  moi,  quand  j'ai  le  bonheur  de 
communier  ou  d'assister  au  divin  sacrifice.  3°  De  me  montrer  plus 
que  jamais  respectueux  dans  les  églises  et  assidu  à  vous  y  visiter, 
adorer  et  prier,  avec  toute  la  ferveur  dont  je  suis  capable.  Adore- 
mus  et  ploremus  anle  Dominum. 

(1)  Luc.  18.  (2)  Hebr.  6,  6.  (3)  Hehr.  10,  29. 
(4)  Ps.  21,7.  (5)  Ps.  21,15. 

9* 



102  QUINQUAGÉSIME.  DIMANCHE.  —  PEINES  DE  JÉSUS. 

2o  Jésus  souffre  de  la  perte  des  âmes. 

Oui  pourra  comprendre  la  douleur  de  Jésus,  si  éclairé  sur  les 

ravages  du  péché  dans  les  âmes?  Une  âme  est  un  chef-d'oeuvre 
plus  parfait,  plus  précieux  que  tous  ceux  que  pourraient  produire 

tous  les  Anges  et  tous  les  mortels  réunis  ;  car  c'est  l'ouvrage  du 
Tout-Puissant  lui-même.  Or  quelle  douleur  ne  ressentirait  pas  un 

artiste,  s'il  voyait  son  plus  beau  tableau  souillé,  détruit,  anéanti 
en  un  instant  par  le  mauvais  vouloir  d'un  homme  comblé  de  ses 
bienfaits? 

Quelle  a  donc  été  la  tristesse  du  Rédempteur,  lorsqu'il  vit  les 
âmes,  créées  à  l'image  de  sa  divinité,  rachetées  par  les  supplices 
de  son  humanité  sainte,  lorsqu'il  les  vit  dépouillées  de  la  robe 
blanche  de  leur  baptême,  traînées  dans  la  fange  du  péché,  assu- 

jetties aux  plus  viles  passions,  et  devenues  la  proie  du  démon,  le 
plus  cruel  des  tyrans  !  Privées  de  la  vie  de  la  grâce,  elles  ne  sont 
plus  à  ses  yeux  que  des  cadavres,  incapables  de  sortir  de  leur 

tombeau.  Ne  faudrait-il  pas  des  larmes  de  sang  pour  pleurer  digne- 
ment de  telles  infortunes  et  réparer  des  ruines  si  funestes? 

Ces  larmes,  Jésus  les  a  versées  au  Jardin  des  Olives,  par  tous 

les  pores  de  son  corps  sacré.  11  n'a  pu  voir  les  âmes  se  perdre  en 
si  grand  nombre  et  si  misérablement,  sans  entrer  lui-même  en 

agonie,  au  point  qu'une  sueur  sanglante  découlant  de  ses  mem- 
bres, trempa  tous  ses  vêtements  et  tomba  goutte  à  goutte  sur  le 

sol  pour  le  purifier  de  nos  crimes.  —  0  Jésus!  combien  les  âmes 
vous  sont  chères,  puisque  leur  perte  vous  cause  tant  d'angoisses  ! 
Donnez-moi  la  grâce  de  les  apprécier  comme  vous,  et  de  com- 

prendre le  tort  immense  que  leur  fait  le  péché. 

Avons-nous  jusqu'ici  estimé  notre  âme  et  celle  des  autres  à  leur 
juste  valeur?  Chaque  jour  Jésus  se  sacrifie  pour  elles  dans  des 

milliers  d'églises  ;  il  demeure  enfermé  dans  nos  tabernacles,  résolu 
d'y  rester  jusqu'à  la  fin  des  siècles;  il  se  donne  même  en  nourri- 

ture à  tous  ceux  qui  le  désirent.  Est-il  possible  de  faire  davantage 

dans  l'intérêt  des  hommes?  Un  tel  exemple  ne  devrait-il  pas  nous 
presser  de  nous  dévouer  au  bien  de  nos  semblables?  Mais,  hélas! 

les  pécheurs  courent  en  aveugles  vers  l'affreux  abîme  de  l'enfer, 
et  c'est  à  peine  si  nous  les  recommandons  à  Dieu  !  Cependant  en 
sauvant  une  âme,  nous  prédestinons  la  nôtre. 

0  Jésus,  dévoré  de  zèle!  ne  permettez  pas  que  je  reste  froid, 

quand  il  s'agit  de  votre  gloire  et  du  salut  des  âmes  rachetées  de 



QUINQUAGÉSIME.  LUNDI.  —  L'EUCHARISTIE.  103 

votre  sang.  Faites-moi  triompher  de  ma  paresse  et  du  respect 
humain,  dans  les  occasions  où  je  puis  aider  des  coupables  à  sortir 

de  la  fange  de  leurs  péchés  et  à  éviter  les  supplices  éternels.  Ins- 
pirez-moi la  résolution  :  1°  De  penser  souvent  au  malheur  de 

ceux  qui  vivent  dans  votre  disgrâce.  2°  De  vous  les  recommander 
avec  instance,  surtout  ceux  qui  vont  quitter  cette  vie  et  compa- 

raître à  votre  tribunal,  où  je  serai  moi-même  jugé  après  mon  der- 
nier soupir. 

quinquagésime.  lundi.  -  L'Eucharistie. 

Préparation.  —  A  l'occasion  des  prières  de  Quarante-Heures, 
méditons  sur  l'Eucharistie,  et  voyons  1°  Quel  don  précieux  le 
Sauveur  nous  a  fait  dans  ce  sacrement.  2°  Quels  biens  nous  devons 
en  attendre  pour  notre  sanctification.  —  Réveillons  notre  foi  sur 
ce  mystère  ineffable,  qui  devrait  provoquer  en  nous  la  plus  vive 
reconnaissance,  le  plus  tendre  amour  et  le  culte  le  plus  assidu. 

Que  rendrons-nous  au  Seigneur  en  retour  d'un  si  grand  bienfait? 
Quid  retribiiam  Domino  pro  omnibus  qvœ  retribuit  mini?* 

1°  Grand  bienfait  de  l'eucharistie. 

Quel  don  magnifique  que  l'Eucharistie  !  Quel  est,  en  effet,  Celui 
qui  s'est  fait  le  Prisonnier  de  nos  églises?  Est-ce  un  Ange,  un  Ché- 

rubin, un  Séraphin?  Est-ce  le  plus  élevé  des  princes  de  la  milice 

céleste?  Non,  c'est  leur  Chef,  leur  Souverain,  leur  Créateur! 
«  Image  substantielle  du  Dieu  invisible,  dit  l'Apôtre,  il  est  engen- 

dré avant  toute  créature.  Tout  a  été  fait  par  lui,  au  ciel  et  sur  la 
terre  :  les  Trônes,  les  Dominations,  les  Puissances,  les  Princi- 

pautés ;  tout  a  été  créé  par  sa  parole,  et  c'est  par  lui  que  tout  sub- 
siste.2 »  —  Et  c'est  ce  Dieu  incarné  qui  demeure  avec  nous  dans son  Sacrement  ! 

Si  ce  bienfait  qui  est  d'un  prix  infini,  nous  avait  été  accordé 
pendant  une  heure  seulement,  quelle  reconnaissance  éternelle  ne 

devrions-nous  pas  à  notre  Dieu,  d'avoir  habité  une  heure  parmi 
nous;  d'être  devenu  une  heure  notre  Victime  et  notre  Aliment  ! 
alors  déjà  nous  crierions  *  ô  prodige  inouï  !  —  Mais  aue  dire,  en 

(l)Ps.  115,  (2)  Col.  2.  15-17. 



104  QUINQUAGÉSIME.  LUNDI.  —  i/EUCHARISTIE. 

voyant  notre  aimant  Rédempteur  ne  point  mettre  de  bornes  à  sa 

bonté,  et  se  donner  à  nous  sans  restriction,  jusqu'à  la  consomma- 
tion des  siècles?1  —  Oui,  jusqu'à  la  fin  du  monde,  qui  le  croirait? 

Jésus  dans  l'Eucharistie  sera  sans  interruption  notre  Ami,  notre 
Avocat,  notre  Père  ;  il  s'offrira  tous  les  jours  pour  nous  sur  des 
milliers  d'autels,  et  nourrira  nos  âmes  de  sa  chair  et  de  son  sang! 
Adam  s'est  perdu,  en  mangeant  du  fruit  défendu,  source  de 

mort;  nous  serons  sauvés,  si  nous  mangeons  dignement  le  fruit 

de  I'arbre  de  vie,  conservé  dans  nos  tabernacles.2  «  Si  quelqu'un 
me  mange,  assure  le  Sauveur,  il  ne  mourra  point,  mais  il  vivra 

éternellement. :'  »  Vivet  in  œternum.  0  don  sublime!  don  inappré- 

ciable d'un  Dieu  sacrement  !  comment  vous  oublier  jamais? 
Sommes-nous  reconnaissants  d'un  si  grand  bienfait?  Le  ren- 

dons-nous profitable  à  notre  âme,  par  notre  respect  dans  les 
églises,  —  notre  ferveur  à  la  table  sainte,  —  notre  assiduité  à 
visiter  Jésus,  —  et  notre  constance  à  assister  chaque  jour  avec  foi 
et  dévotion  au  divin  sacrifice  ? 

0  mon  Sauveur,  mon  Trésor  et  ma  Vie!  inspirez-moi  le  plus 
tendre  amour  envers  vous,  dans  le  plus  auguste  des  sacrements. 

Que  votre  doux  souvenir  m'occupe  jour  et  nuit  ;  qu'il  me  presse 
de  réparer,  par  les  actes  d'une  ardente  dévotion,  les  offenses 
commises  contre  vous  en  ce  temps  de  désordres  et  de  péchés.  — 
A  cette  fin,  je  me  propose  :  1°  De  faire  souvent  la  communion 

spirituelle  pour  resserrer  les  liens  qui  m'unissent  à  vous.  2°  De 
vous  offrir  tous  les  hommages  qu'on  vous  rend  au  ciel  et  sur  la 
terre,  surtout  pendant  ces  jours,  afin  d'obtenir  ainsi  la  conversion 
des  pécheurs  et  la  persévérance  des  justes. 

2°  Biens  que  nous  procure  l'eucharistie 

Quelles  affreuses  ténèbres  d'erreurs  régnaient  sur  toute  la  terre, 
avant  la  venue  de  Jésus-Christ,  avant  l'institution  de  l'Eucharistie  ! 
Le  père  du  mensonge  avait  séduit  presque  tous  les  esprits.  Mais 
dès  que  parut  la  Lumière  qui  éclaire  tout  homme  venant  en  ce 

monde,  dès  que  son  influence  eucharistique  put  agir  sur  les  âmes, 

les  intelligences  s'ouvrirent  à  la  vérité,  et  les  splendeurs  de 
l'Evangile  brillèrent  à  tous  les  regards.  De  nos  jours  nous  voyons 
les  sectes  qui  abandonnent  l'Eucharistie,  perdre  en  peu  de  temps 

(1)  Malth.  28,  20,  (2)  Joan.  6,  55.  (3)  Joan.  6,  49-60. 



QUINQUAGÉSIME.  LUNDI.  —  L'EUCHARISTIE.  105 

ce  qu'il  leur  restait  de  la  lumière  évangélique.  C'est  que  Jésus, 
dans  le  saint  Sacrement,  est  comme  le  soleil  au  firmament  de 

l'Eglise  :  il  remplit  de  ses  clartés  les  cœurs  fidèles  qui  s'appro- 
chent de  lui.  Accedite  ad  eum,  et  iUuminaminiJ 

Voulons-nous  trouver  abondamment  les  secours  dont  nous 
avons  besoin?  Allons  à  ce  grand  Dieu  descendu  parmi  nous.  Il  est 

le  même  qui,  après  avoir  créé  l'univers,  a  dompté  les  puissances 
infernales,  a  triomphé  de  la  mort  et  du  péché.  «  Ayez  confiance, 

nous  crie-t-il,  j'ai  vaincu  le  monde.2  »  —  En  nous  approchant  des 
saints  autels  et  de  la  table  sacrée,  quelle  force  n'y  puiserons-nous 
pas  contre  nos  ennemis  !  Qu'il  nous  sera  facile  alors  de  dominer 
en  nous  l'esprit  du  siècle,  les  tentations  de  l'enfer  et  nos  pen- 

chants vicieux!  Jésus  voilé  sous  les  plus  faibles  espèces  est  lu 

Dieu  tout-puissant  qui  nous  soutiendra  dans  les  luttes  et  les 
épreuves  de  cette  vie. 

Selon  le  Docteur  angélique,  tous  les  Sacrements  ont  leur  fin  et 

leur  consommation  dans  la  divine  Eucharistie.  L'oraison  y  trouve 
son  aliment,  et  la  piété  son  onction.  La  vertu  y  rencontre  son  par- 

fait Modèle  :  Jésus  y  est  humble  et  caché  ;  il  y  est  docile  et  obéis- 

sant :  il  y  est  le  foyer  de  l'innocence  et  de  la  pureté.  Son  recueil- 
lement et  sa  contemplation  y  sont  continuels  ;  sa  charité,  son  zèle, 

son  dévouement  s'y  exercent  jour  et  nuit,  en  faveur  de  nous  tous. 
Se  peut-il  plus  de  ressources  pour  notre  perfection  et  notre  salut? 

0  tout  aimable  et  bien-aimé  Sauveur!  que  ne  sais-je  apprécier, 
comme  il  convient,  le  don  inestimable  de  votre  présence  eucha- 

ristique! Faites-moi  connaître  vos  grandeurs  et  les  richesses  de 
grâce  réunies  en  vous,  afin  que  je  puisse  vous  adorer,  vous  aimer 
et  me  sanctifier  selon  votre  désir.  Je  suis  résolu  :  1°  De  redoubler 
de  zèle  dans  votre  culte,  culte  que  je  vous  dois  par  justice,  par 

reconnaissance  et  par  amour.  2°  D'apporter  plus  de  préparation  et 
de  ferveur  dans  la  sainte  messe,  la  communion  et  les  visites  que 
je  veux  vous  faire  chaque  jour  dans  les  sanctuaires  où  vous  habi- 

tez. Accordez-moi  la  fidélité  à  vous  y  rendre  mes  hommages  avec 
une  foi  vive,  —  une  confiante  filiale  —  et  une  tendre  dévotion. 

(1)  Joan.  16,  33.  (2)  Ibid. 



106  QUINQUAGÉSIME.  MARDI.  —  LE  SACRIFICE  DE  L'AUTEL. 

quinquagésime.  MARDI.  —  Le  sacrifice  de  l'autel 

Préparation.  —Pour  réparer  les  outrages  que  Dieu  reçoit  en 
ces  jours  de  désordres,  offrons-lui  souvent  le  divin  sacrifice  par 
les  mains  du  prêtre  1°  Avec  les  plus  pures  intentions.  2°  Avec  les 
meilleures  dispositions.  —  Assistons  chaque  jour  à  la  sainte  Messe, 
et  faisons-le  dans  les  sentiments  qui  animaient  la  divine  Mère  au 
pied  de  la  croix  ;  car  rien  de  plus  sublime,  dit  le  Concile  de  Trente, 
que  l'immolation  d'un  Dieu.  Nullum  aiiud  opiis  adeo  sanctum  ac 
divinum .  ' 

1»  Intentions  pour  offrir  le  divin  sacrifice. 

Selon  le  Concile  de  Trente,  il  n'est  point  d'action  si  sainte  et  si 
divine,  que  le  sacrifice  de  nos  autels,  et  conséquemment  il  n'en  est 
point  de  plus  capable  de  réparer  les  outrages  infligés  à  la  majesté 
du  Créateur,  en  ces  jours  de  coupables  plaisirs.  Saint  Bonaventure 

nous  propose  d'y  chercher  :  à  rendre  gloire  à  Dieu,  —  à  faire  mé- 
moire de  la  Passion  —  et  à  procurer  le  bien  de  la  sainte  Église. 

Ces  trois  fins  conviennent  parfaitement  aux  circonstances  où  nous 

sommes,  puisque  les  iniquités  du  monde  déshonorent  :  1°  Le  Dieu 
qui  nous  a  créés  à  son  image.  2°  Le  Dieu  qui  nous  a  refaits  à  sa 
ressemblance  par  les  tourments  de  sa  Passion.  3°  L'Église  qui 
travaille  sans  relâche  à  nous  sanctifier  et  à  nous  sauver.  Et  qu'y 
a-t-il  qui  puisse  mieux  opérer  cette  triple  réparation  d'honneur, 
que  l'auguste  sacrifice? 

En  l'offrant  par  les  mains  du  Prêtre,  nous  glorifions  l'infinie 
Majesté  plus  que  ne  sauraient  le  faire  toutes  les  créatures  ensemble  ; 
—  nous  exaltons  les  souffrances  et  les  ignominies  du  Sauveur,  en 

les  renouvelant  mystiquement  sur  l'autel  ;  —  nous  dédommageons 
la  sainte  Église  du  déshonneur  que  lui  cause  la  prévarication  de 

ses  enfants.  Et  ces  trois  grands  effets,  comment  sont-ils  produits? 

de  la  manière  la  plus  parfaite  et  la  plus  complète  qu'on  puisse 
imaginer.  Car  dans  la  sainte  Messe,  c'est  un  Dieu  qui  est  Prêtre  et 
Victime  :  comme  Prêtre,  il  s'offre  lui-même  avec  des  intentions 

qui  suppléent  à  l'imperfection  des  nôtres;  comme  Victime,  il 

(1)  Trid.  Sess.  22.  De  obs.  in  celebr.  M. 



QITNQUAGÉSIME.  MARDI.  —  LE  SACRIFICE  DE  L' AUTEL.  107 

s'abaisse  et  s'anéantit,  au  point  de  s'immoler  sous  les  plus  humbles 
espèces.  Or  la  valeur  d'un  hommage  s'accroît  en  proportion  de  la 
dignité,  du  mérite  de  celui  qui  le  rend,  et  de  l'abaissement  volon- 

taire que  par  là  il  s'impose.  Quels  fruits  immenses  ne  doit  donc 
pas  produire  le  divin  sacrifice,  quand  nous  l'offrons  aux  trois  fins 
indiquées  ! 

Mais  ces  fruits  précieux  rejaillissent  aussi  sur  nous.  Nos 

prières,  en  effet,  sont  déjà  toutes-puissantes  par  la  seule  vertu 
des  promesses  du  Sauveur,  combien  plus  le  seront-elles  quand 
nous  participons  à  son  immolation  dans  nos  églises!  Si  les  Anges 
et  les  Saints  appuyaient  nos  requêtes  auprès  de  Dieu,  quel  espoir 

n'aurions-nous  pas  d'obtenir?  Combien  plus,  lorsque  Jésus  lui- 
même  prie  avec  nous  et  pour  nous,  en  se  sacrifiant  comme  vic- 

time en  notre  faveur  !  Son  corps,  son  sang,  son  âme  et  sa  divinité 

s'unissent  pour  plaider  notre  cause  et  arrêter  le  bras  vengeur 
d'un  Dieu  qui  voudrait  punir  le  monde  coupable. 

0  Père  éternel!  je  vous  offre,  pour  chaque  instant  de  ce  jour  et 
de  ma  vie  entière-,  toutes  les  Messes  qui  se  célèbrent  sur  toute  la 
surface  du  globe;  je  vous  les  offre  :  à  votre  plus  grande  gloire,  — 

en  mémoire  de  la  Passion  de  Jésus,  —  et  pour  obtenir  à  l'Église, 
aux  pécheurs,  aux  agonisants,  aux  âmes  du  purgatoire  et  à  nous 

tous  l'effusion  la  plus  large  de  vos  divines  miséricordes. 

2°  Dispositions  pour  assister  a  la  messe. 

Si  nous  comprenions  comme  les  Anges  les  grandeurs  de  Jésus, 
Dieu  et  Homme  tout  ensemble,  avec  quelle  religion  profonde 

ne  nous  présenterions-nous  pas  devant  l'autel  où  se  célèbre  le 
divin  sacrifice?  «  D'où  vient,  demandait-on  à  saint  Martin,  ce 
tremblement  que  l'on  remarque  en  vous  quand  vous  entrez  dans 
l'église?  —  Comment  ne  tremblerais-je  pas?  répondit-il,  je  suis 
en  la  présence  de  mon  juge  !  »  Chétives  créatures,  nous  ressem- 

blons à  des  atomes  devant  l'infinie  Majesté;  et  si  nous  lui  devons 
le  plus  humble  respect  quand  nous  la  prions  dans  nos  demeures, 
combien  plus  quand  nous  assistons  dans  son  sanctuaire,  à  la  prière 
par  excellence  qui  est  le  sacrifice!  Pavete  ad  sanctuarium  meum.* 
Au  respect  joignons  la  dévotion.  «  Elle  consiste,  dit  saint 

Thomas,  dans  la  volonté  de  s'employer  promptement  à  tout  ce 

(1)  Lev.  26,  % 



108  MERCREDI  DES  CENDRES.  —  CÉRÉMONIE  DU  JOUR. 

qui  regarde  le  service  de  Dieu.1  »  On  l'obtient,  ajoute-t-il,  par  la 
considération  de  la  bonté  du  Seigneur  et  des  bienfaits  dont  il 

nous  a  comblés.  Or  quel  plus  grand  don  pourrait-il  nous  faire  que 
celui  de  Jésus,  Prêtre  et  Victime  dans  nos  églises?  Ce  seul  motif 

devrait  disposer  nos  cœurs  à  se  dévouer  au  service  d'un  si  bon 
Maître;  et  en  cela  consiste  la  vraie  dévotion.  Par  elle  nous  deve- 

nons victimes  volontaires  du  bon  plaisir  de  Dieu,  avec  l'adorable 
victime  du  divin  sacrifice. 

La  pureté  intérieure  ajoute  un  éclat  particulier  à  nos  autres 

dispositions  pour  entendre  la  sainte  Messe  et  surtout  pour  la  célé- 
brer dignement.  Avec  quelle  innocence  et  quelle  horreur  du 

péché,  dit  le  Concile  de  Trente,  ne  doit-on  pas  s'approcher  des 
autels  !  L'aube  blanche  dont  se  revêt  le  prêtre,  les  linges  dont  il 
use  en  célébrant,  en  sont  des  signes  sensibles,  qui  nous  indiquent 
combien  doit  être  grande  la  pureté  de  notre  conscience,  de  nos 
pensées,  de  nos  désirs  et  de  nos  affections. 

Demandons-la,  cette  pureté,  dès  le  commencement  de  la  Messe, 

en  récitant  le  Confiteor  et  en  formant  les  actes  d'un  sincère 
repentir,  d'une  contrition  pleine  d'amour.  Répétons  avec  David 
cette  invocation  si  belle  :  «  Seigneur  !  créez  en  moi  un  cœur  pur, 

et  renouvelez  dans  mon  intérieur  l'esprit  d'innocence  et  de  droi- 
ture.2 »  Donnez-moi  ce  cœur  qui  déteste  les  moindres  fautes  et 

ne  s'attache  à  rien  de  créé;  communiquez-moi  cet  esprit  droit, 
qui  ne  se  détourne  jamais  du  ciel  pour  estimer  la  terre,  ni  de  sa 

dernière  fin  pour  chercher  ici-bas  un  autre  objet  que  vous.  —  Je 
vous  offre  en  ce  moment  et  pour  tous  les  instants  du  jour  toutes 

les  messes  de  l'univers  entier,  en  réparation  des  outrages  faits  à 
Jésus,  pendant  ce  temps  de  licence  et  de  péchés. 

mercredi  des  cendres  -  cérémonie  du  jour. 

Préparation.  —  «  Convertissez-vous  au  Seigneur,  votre  Dieu,  » 
nous  crie  le  Prophète.  A  cette  fin,  méditons  :  1°  Ce  que  signifie  la 
cérémonie  des  cendres.  2°  Ce  qu'elle  exige  de  nous.  —  Disposons- 
nous  à  y  assister  avec  cet  esprit  d'humilité  et  de  contrition 
qu'inspire  le  saint  temps  du  Carême,  et  avec  la  resolution  de  nous 
convertir  entièrement  à  Dieu  par  l'exercice  d'une  vraie  pénitence. 
Convertimini  ad  Dominum  Deam  veslrttm.5 

(1)  2. 2.  q.  82.  a.  1.  (2)  Ps.  50.  (3)  Joël.  2,  13. 



MERCREDI  DES  CENDRES.  —  CÉRÉMONIE  DU  JOUR.  109 

lo  Ce  que  signifie  r,A  cérémonie  des  cendres. 

L'Église  nous  l'indique  dans  les  prières  récitées  par  ses  minis- 
tres :  «  0  Dieu,  s'écrie-t-elle,  vous  qui  ne  voulez  pas  la  mort, 

mais  la  conversion  des  pécheurs!  daignez  avoir  pitié  de  la  fragilité 

humaine,  et  bénir  vous-même  ces  cendres  que  nous  voulons  mettre 

sur  notre  tête,  comme  marque  de  I'humilité  chrétienne  professée 
par  nous,  et  en  signe  de  pénitence  pour  obtenir  notre  pardon.  » 

—  C'est  donc  l'humilité  et  la  pénitence  que  l'Église  veut  nous 
enseigner  par  la  cérémonie  de  ce  jour. 

Déjà  dans  l'ancien  Testament,  on  se  couvrait  de  cendres  pour 
exprimer  sa  douleur  et  son  humiliation.1  Dans  les  premiers 

siècles  de  l'Église,  les  pénitents  publics  se  présentaient  à  pareil 
jour  devant  l'évêque  ou  le  pénitencier,  demandaient  pardon, 
revêtus  d'un  sac;  et,  comme  signe  de  leur  contrition,  on  leur 
couvrait  la  tète  de  cendres.  Mais  puisque  tous  les  hommes  sont 

pécheurs,  dit  saint  Augustin,  on  eut  soin  d'étendre  cette  céré- 
monie à  tous  les  fidèles,  pour  leur  rappeler  le  précepte  de  la 

pénitence.  Personne  n'en  était  exempt  :  les  pontifes,  les  évêques, 
les  prêtres,  les  rois,  les  âmes  même  les  plus  innocentes,  tous  se 
soumettaient  à  cette  humiliante  expression  du  repentir. 
Entrons  dans  les  mêmes  sentiments.  Pleurons  nos  fautes,  en 

recevant  de  la  main  du  ministre  sacré  les  cendres  bénites  par  les 

prières  de  l'Église.  Quand  le  prêtre  dira  à  chacun  de  nous  :  «  Sou- 
viens-toi que  tu  es  poussière,  et  que  tu  retourneras  en  poussière,  » 

humilions  en  ce  moment  notre  esprit  par  la  pensée  de  la  mort  qui, 
nous  réduisant  en  poudre,  nous  mettra  sous  les  pieds  de  tous.  — 
Ainsi  disposés,  loin  de  flatter  notre  corps  destiné  à  se  dissoudre, 
nous  nous  déciderons  à  le  traiter  durement,  à  mortifier  notre 
palais,  nos  yeux,  nos  oreilles,  notre  langue,  tous  nos  sens;  à 

observer,  selon  nos  forces,  le  jeûne  et  l'abstinence  que  nous 
prescrit  l'Église. 

0  mon  Dieu!  inspirez-moi  de  vrais  sentiments  d'HUMiLiTÉ,  par  la 
pensée  de  mon  néant,  de  mon  ignorance  et  de  ma  corruption. 

Donnez-moi  le  plus  vif  repentir  de  mes  iniquités,  qui  ont  blessé 
vos  perfections  infinies,  —  ont  contristé  votre  cœur  paternel,  — 

crucifié  votre  Fils  bien-aimé,  —  et  m'ont  causé  à  moi  un  mal  plus 

(1)  Job.  42,  G. 
médit,  i.  10 



110  MERCREDI  DES  CENDRES.  —  CÉRÉMONIE  DU. JOUR. 

grand  Que  la  perte  de  la  vie  du  corps,  puisque  le  péché  mortel  est 
la  mort  de  1  ame  et  nous  expose  à  une  mort  éternelle. 

2o  Ce  que  la  cérémonie  des  cendres  exige  de  nous. 

L'église  termine  la  bénédiction  des  cendres  par  une  exhortation 
aux  fidèles.  Elle  nous  engagea  ne  pas  nous  contenter  des  marques 

extérieures  de  la  pénitence,  mais  à  en  prendre  I'esprit  et  les  sen- 
timents. Jeûnons,  dit-elle,  comme  le  veut  le  Seigneur,  mais  accom' 

pagnons  le  jeûne  des  larmes  du  repentir,  en  nous  prosternant 

devant  Dieu  et  en  déplorant  dans  l'amertume  de  nos  cœurs  notre 
ingratitude  envers  lui.  —  Mais  cette  contrition,  pour  être  profi 

table,  doit  être  accompagnée  de  confiance.  Aussi  l'Église  ajoute 
aussitôt  que  notre  Dieu  est  plein  de  bonté  et  de  miséricorde,  et 
toujours  prêt  à  nous  pardonner.  Quia  mvltum  misericors  est 

dimillere  peccata  nostra.  Quel  motif  pour  nous  d'espérer  ferme- 
ment la  rémission  de  nos  fautes,  si  nous  en  avons  du  regret! 

Dieu  ne  méprise  jamais,  en  effet,  un  cœur  contrit  et  humilié. 
La  liturgie  termine,  en  nous  exhortant  à  prendre  de  généreuses 

résolutions.  «  Corrigeons-nous,  dit-elle,  des  fautes  que  nous  avons 
commises,  ou  par  faiblesse,  ou  par  ignorance,  ou  par  malice;  ne 

différons  point,  de  peur  que,  surpris  par  la  mort,  nous  n'ayons  pas 
le  temps  de  nous  convertir  et  de  devenir  meilleurs.  »  —  La  pensée 
de  la  mort  reparaît  encore  ici  pour  nous  engager  à  mieux  vivre; 

et  combien  ce  souvenir  n'est-il  pas  efficace!  Qui  oserait,  en  effet, 
sur  le  bord  de  la  tombe  et  comme  à  la  porte  du  tribunal  suprême, 

qui  oserait  braver  son  Juge  en  l'offensant,  en  refusant  de  se  repen- 
tir, ou  en  vivant  dans  la  lâcheté,  la  tiédeur  et  la  négligence? 

Mettez-vous  donc  en  esprit  sur  votre  lit  de  mort,  et  prenez  les 
sentiments  de  componction  que  vous  voudriez  avoir  alors.  Placez 
votre  confiance  dans  la  miséricorde  de  Dieu,  dans  les  mérites  de 

Jésus  et  l'intercession  de  la  divine  Mère.  —  Promettez  en  outre 
au  Seigneur  ■  1°  De  retrancher  de  vos  pensées,  de  vos  discours,  de 
votre  conduite,  tout  ce  qui  lui  déplaît.  2°  De  vivre  autant  que  pos- 

sible dans  la  solitude,  le  silence,  et  surtout  dans  un  recueillement 

intérieur,  qui  favorise  en  vous  l'esprit  d'oraison  et  vous  sépare 
de  tout  ce  qui  n'est  pas  Dieu. 

«  Seigneur,  vous  dirai-je  avec  l'Église,  daignez  envoyer  votre 
saint  Ange,  qui  bénisse  et  sanctifie  les  cendres  préparées  en  ce 
jour.  Quelles  deviennent  un  remède  salutaire  à  tous  ceux  qui  les 



Jeudi  d'après  les  cendres.  —  l'humilité.  111 

recevront  prosternés  devant  vous,  avec  un  cœur  contrit  et 

humilié.  Accordez-leur  le  pardon  de  leurs  péchés,  la  santé  du 

corps  et  de  l'âme.  Répandez  votre  grâce  dans  leurs  cœurs  pour  les 
remplir  de  l'esprit  de  componction;  exaucez  toutes  leurs  prières 
et  conservez-leur  les  dons  que  vous  leur  accorderez.  » 

JEUDI  D'APRES  LES  CENDRES.  —  L'humilité. 

Préparation.  —  La  cérémonie  des  Cendres,  avons-nous  dit, 
doit  nous  inspirer  des  sentiments  d'humilité.  Méditons  donc  les 
motifs  que  nous  avons  de  nous  humilier  1°  Dans  l'ordre  de  la 
nature.  2°  Dans  l'ordre  de  la  grâce.  — Formez  ensuite  la  résolution 
de  penser  souvent  a  la  mort,  qui  est  la  peine  du  péché;  voyez  à 
quel  état  humiliant  elle  vous  réduira,  et  vous  trouverez  dans  ce 

souvenir  un  remède  a  l'orgueil  et  à  la  présomption.  JlumiUatio  tua in  medio  lui.* 

1<>  Motifs  d'humilité  dans  l'ordre  de  la  nature. 

Quels  motifs  n'avons-nous  pas  de  nous  humilier,  même  selon 
la  nature!  Il  y  a  cent  ans,  nous  n'existions  pas,  et  jamais  nous 
n'eussions  reçu  l'être,  si  la  Toute-Puissance  divine  ne  nous  eût 
tirés  du  néant.  Dieu,  à  qui  tout  est  présent,  voit  sans  cesse  notre 

nullité,  notre  impuissance  à  exister  par  nous-mêmes;  et  nous  ne 

devrions  non  plus  jamais  l'oublier.  Substantiel,  mea  tanquam  nihi- 
lum  nnte  te.-  —  Le  fait  même  de  notre  création  n'est-il  pas  bien 
capable  de  nous  confondre?  Adam  fui  formé  d'un  peu  de  boue,  et 
notre  corps  n'est  que  cela,  un  peu  de  limon,  qui  bientôt  se  dis- 

soudra et  accomplira  l'oracle  du  Seigneur  :  «  Tu  es  poussière,  et 
tu  retourneras  en  poussière.5  » 

Et  notre  âme,  qu'est-elle  par  elle-même,  sinon  un  pur  néant?  En 
recevant  de  Dieu  l'être,  la  vie.  l'intelligence,  la  volonté,  l'immor- 

talité, la  liberté,  elle  n'en  devient  que  plus  dépendante  de  Celui 
qui  lui  a  tout  donné.  D'où  vient  donc  qu'elle  ose  s'enorgueillir  de 
ses  talents,  de  ses  qualités,  comme  si  elle  les  tenait  d'elle-même? 
Cela  ne  peut  venir  que  de  son  ignorance,  de  son  ingratitude,  qui 
lui  fait  perdre  de  vue  son  Bienfaiteur,  méconnaître  ses  bienfaits 

(1)  Mien.  G,  14.  (2)  Ps.  38,  G.  (3;  Gen.  3, 19. 



112  jeudi  d'après  les  cendres.  —  l'humilité. 

et  s'approprier  la  gloire  dont  le  Créateur  est  le  maître  et  dont  il 
est  si  jaloux.  —  Gardez-vous  de  cette  rapine  que  le  Seigneur  ne 

laisse  point  sans  châtiment.  Confessez  qu'il  est  le  Dieu  par  qui 
vous  vivez,  le  Dieu  qui  vous  conserve,  vous  donne  chaque  jour  la 
nourriture  et  le  vêtement,  le  Dieu  qui  ne  cesse  de  vous  combler 
de  biens,  malgré  vos  défauts,  vos  manquements,  vos  infidélités. 

La  reconnaissance,  sœur  de  l'humilité,  n'est-elle  pas  trop  souvent 
absente  de  votre  cœur?  Avez-vous  l'habitude  de  remercier  Dieu, 
le  malin,  le  soir,  après  vos  repas,  dans  tous  vos  succès?  Lui  faites- 
vous  part  de  vos  joies  comme  de  vos  tristesses?  Lui  rendez-vous 

grâces  de  tout,  selon  le  conseil  de  l'Apôtre,  en  vous  avouant 
indigne  de  ses  faveurs.  —  0  mon  Dieu  !  je  devrais  même  vous  être 

reconnaissant  des  épreuves  qui  m'affligent,  combien  plus  des  bien 
faits  qui  me  consolent!  Accordez-moi  l'esprit  de  gratitude  et  de 
dépendance,  qui  nourrisse  en  moi  l'humilité  confiante,  — l'humi- 

lité docile  —  et  l'humilité  généreuse.1 

2°  Motifs  d'humilité  dans  l'ordre  de  la  grâce. 

Si,  dans  l'ordre  de  la  nature,  nous  trouvons  déjà  tant  de  motifs 
de  nous  confondre,  combien  plus  dans  l'ordre  de  la  grâce!  Le 
péché  originel,  en  nous  privant  de  l'amitié  divine,  nous  a  rendus 
des  enfants  de  colère,  vendus  au  démon  et  condamnés  à  ne  voir 

jamais  Dieu.  —  Nos  péchés  actuels  n'auraient  fait  que  confirmer 
cette  terrible  sentence,  si  la  grâce  de  Jésus-Christ  n'était  venue 
nous  secourir.  C'est  à  cette  grâce  que  nous  devons  tout.  Sans  elle, 
en  effet,  que  pouvons-nous,  sinon  vivre  dans  l'ignorance  des 
choses  de  Dieu,  être  tyrannisés  par  nos  mauvais  penchants,  et 
subir  la  servitude  du  corps  et  des  sens?  Impuissants  à  faire  le 

bien,  à  produire  ne  fût-ce  qu'une  pensée  méritoire,  nous  sommes, 
de  plus,  exposés  à  commettre  beaucoup  de  fautes,  et  même  à 
tomber  dans  les  crimes  les  plus  honteux.  Quoi  de  plus  humiliant? 

Les  faveurs  célestes  et  les  vertus  que  vous  pratiquez,  loin  de 

vous  dispenser  d'être  humble,  vous  forcent  en  quelque  sorte  à 
vous  abaisser  davantage.  Ne  peut-il  pas  arriver,  en  effet,  que  votre 
orgueil  et  vos  péchés  vous  rendent  plus  vil  aux  yeux  du  Seigneur, 

que  beaucoup  d'autres  moins  favorisés  que  vous?  Eussiez-vous 
reçu  d'ailleurs  plus  de  grâces  que  Lucifer,  ne  pouvez-vous  pas 

(I)  I  Thés.  5, 18. 



VENDREDI  D'APRÈS  LES  CENDRES.  —  COURONNEMENT  D'ÉPINES.      113 

comme  lui,  en  un  instant,  devenir  un  réprouvé?  L'abondance  des 
faveurs  divines  et  les  nombreux  moyens  de  salut  qui  sont  à  votre 
disposition  semblent  même  prouver  mieux  votre  extrême  misère. 
Car  si  tant  de  secours  multipliés  vous  laissent  encore  imparfait, 

et  surtout  plein  de  vous-même,  qu'en  serait-il  si  l'assistance  de 
Dieu  vous  était  donnée  avec  mesure,  comme  à  tant  d'autres?  Ne 
deviendriez-vous  pas  peut-être  alors  un  très  grand  pécheur? 

Quoi!  après  tant  de  lumières  et  d'attraits  de  l'Esprit-Saint,  après 
tant  d'oraisons,  de  prières,  de  messes,  de  communions,  vous  êtes 
a  peine  recueilli  et  respectueux  devant  Dieu,  à  peine  disposé  a 
obéir  quand  un  commandement  vous  coûte,  à  peine  résigné  aux 

événements,  dès  qu'ils  sont  contraires  à  vos  désirs;  et  vous  pré- 
tendez vous  élever  en  vous-même,  ayant  fait  si  peu  de  progrès? 

0  mon  Dieu!  je  tremble  que  vos  miséricordes  envers  moi,  ren- 
dues stériles  par  ma  lâcheté,  ne  me  deviennent  une  cause  de  con- 

damnation à  votre  tribunal.  Par  les  mérites  de  Jésus  et  de  Marie, 

accordez-moi  la  grâce  :  1°  De  produire  souvent  des  actes  de  foi 
sur  mon  néant,  mon  ignorance,  mon  impuissance  au  bien  et  mes 

tendances  au  mal.  2°  De  me  défier  toujours  de  moi-même  et  de 

prier  sans  cesse  en  m'appuyant  sur  vous  seul. 

vendredi  d'après  les  cendres.  —  Couronnement  d'épines. 

Préparation.  —  «  Les  soldats,  ayant  tressé  une  couronne  d'épi 
nés,  dit  l'Évangile,  la  mirent  sur  la  tète  de  Jésus. d  »  Considérons  1°  Ce 
que  cette  couronne  d'épines  a  été  pour  le  Sauveur  et  pour  nous. 
2°  Combien  elle  est  préférable  au  diadème  des  rois.  —  Encoura- 

geons-nous à  nous  renoncer  par  la  pensée  qu'en  nous  inclinant 
ici-bas  avec  Jésus,  sous  les  épines  humiliantes  de  la  mortification, 
nous  aurons  part  un  jour  dans  le  ciel  à  la  gloire  et  au  bonheur  de 
sa  royauté  triomphante.  Corona  tribuiationis  efjloruit  in  coronam 
çlonœ  et  exultationis? 

lo  Ce  que  la  couronne  d'épines  a  ÉTÉ  POUR  JÉSUS  et  pour  nous. 

Dieu  dit  au  premier  Adam  :  «  La  terre  te  produira  des  ronces  et 

des  épines.3  »  Le  second  Adam,  Jésus-Christ,  voulut  prendre  sur 

(1)  Joan.  19,  2.  (2)  In  Missà  festî.  (ô)  G?n.  5.  18. 



114     VENDREDI  D'APRÈS  LES  CENDRES.  —  COURONNEMENT  D'ÉPINES. 

lui  cette  malédiction  :  notre  terre,  où  il  passa  trente-trois  années, 
ne  lui  fournit  que  les  ronces  des  amertumes  et  les  épines  des 
tribulations.  Pendant  sa  Passion,  on  lui  tressa  une  couronne 

d'épines  aiguës,  on  la  lui  mit  sur  la  tête,  on  la  lui  fit  entrer  jus- 
qu'au cerveau. 

Oh  !  que  cette  couronne  de  douleur  et  d'iGNOMiNiE  le  fit  souffrir 
cruellement  !  Il  en  souffrit  surtout  lorsqu'on  la  lui  enfonça  à  coups 
de  roseau  ;  lorsqu'il  tomba  sur  la  voie  douloureuse  ;  lorsqu'on  le 
dépouilla  au  sommet  du  Calvaire.  —  Elle  lui  fit  une  couronne  de 
dérision  :  car  on  le  traita  en  roi  de  théâtre,  on  le  salua  roi  des 

Juifs  par  moquerie,  et  sur  le  Golgotha  on  vint  encore  insulter  à  sa 
faiblesse  apparente,  en  le  défiant  de  descendre  de  la  croix. 

Mais  cette  couronne,  si  douloureuse  et  si  humiliante  pour  Jésus, 

combien  n'est-elle  pas  douce  et  glorieuse  pour  nous!  Lorsque 
Dieu  voulut  délivrer  Israël,  il  apparut  à  Moïse  sous  la  forme 

d'un  buisson  ardent,  qui  brûlait  sans  se  consumer.  Ainsi  le  Sau- 
veur, en  se  montrant  à  nous,  la  tète  hérissée  d'épines  et  le  cœur 

embrasé  d'amour,  nous  annonce  l'heure  tant  souhaitée  de  notre 
Rédemption.  Sa  couronne  d'épines  nous  présage  l'empire  qu'il  va 
nous  communiquer  sur  le  monde,  l'enfer  et  nos  passions;  le  feu 
de  son  amour  nous  donne  l'assurance  qu'il  est  le  Roi  pacifique,  le 
Prince  de  la  paix  dont  parle  Isaïe,1  et  que  son  royaume,  quoique 
parsemé  d'épines,  n'est  au  fond  que  douceur  et  suave  charité.  0 
consolants  et  encourageants  mystères  ! 

Les  avons-nous  bien  compris  jusqu'ici?  Les  épines  de  la  morti- 
fication ne  nous  effrayent-elles  pas  trop  !  Nous  séparent-elles  suffi- 

samment du  monde  et  de  nous-mêmes  pour  embraser  nos  cœurs 

de  l'amour  sacré  ?  Oh!  que  d'oBSTACLES  nous  y  mettons  chaque 
jour  par  nos  habitudes  de  légèreté,  de  dissipation,  de  recherches 

d'amour-propre,  de  vaine  gloire  et  de  sensualité,  sans  aucune 
réforme  de  nos  défauts  !  La  grâce  nous  presse  de  rendre  notre  vie 
moins  terrestre,  moins  naturelle,  moins  routinière.  Obéissons  à 
sa  voix.  Car  plus  nous  veillerons  à  la  pureté  de  notre  Cœur,  plus 

l'amour  divin  aura  d'empire  dans  nos  âmes.  Il  occupe  en  nous  la 
place  que  nous  lui  faisons;  plus  nous  chassons  de  penchants 
vicieux  de  notre  intérieur,  plus  il  y  est  ferme  et  durable. 

0  Jésus  !  vous  me  dites  aujourd'hui  dans  l'Évangile:  «  Aimez 
vos  ennemis,  faites  du  bien  à  ceux  qui  vous  haïssent.  Soyez  par- 

faits comme  votre  Père  céleste.2  »  Comment  accomplir  de  si  diffi- 

(1)  Is.  9,  6.  (2)  Matth.  5,  45-48. 



VENDREDI  D'APRÈS  LES  CENDRES.  —  COURONNEMENT  D'ÉPINES.      115 

cilos  préceptes,  sans  l'esprit  de  renoncement  et  de  mortification? 
Accordez-moi  donc  le  courage  de  vaincre  mes  ressentiments, 

d'étouffer  mes  aversions,  de  retrancher  en  moi  tout  ce  qui 
s'oppose  à  l'union  parfaite  de  mon  cœur  avec  votre  royauté  souf- 

frante. Qu'après  avoir  porté  ici-bas  avec  vous  les  épines  de  l'abné- 
gation, je  puisse  partager  au  ciel,  dans  l'assemblée  des  élus,  votre 

gloire  et  votre  béatitude  sans  fin.  Corona  tribulationis  efiloruit  in 
coronam  gloriœ  et  exuUationis. 

2o  La  couronne  d'épines  préférable  au  diadème  des  rois 

Le  roi  de  France,  Charles  V,  digne  descendant  de  saint  Louis, 

étant  à  l'heure  de  la  mort,  se  fit  apporter  la  couronne  d'épines  de 
la  sainte  Chapelle  et  la  couronne  du  sacre  des  rois.  Faisant  placer 
la  première  devant  lui,  avec  piété  et  dévotion,  il  ordonne  de 

mettre  la  seconde  sous  ses  pieds.  Puis  s'adressant  à  celle  du  Sau- 
veur :  «  0  saint  diadème  de  notre  salut!  s'ccrie-t-il,  combien  est 

délicieux  le  contentement  que  tu  donnes,  en  nous  rappelant  le 

mystère  de  notre  Rédemption  !  Et  toi,  couronne  royale,  ajoute-t-il 
en  regardant  la  couronne  de  son  sacre,  que  tu  es  précieuse  et 
vile  !  précieuse  pour  le  mystère  de  la  justice  que  tu  renfermes  et 

exécutes;  mais  vile,  vile  à  l'excès,  à  cause  des  angoisses  de 
conscience  que  tu  donnes,  et  des  périls  où  tu  jettes  1  ame  pour 
son  salut.1  » 

Ces  accents  convaincus  du  pieux  prince,  qui  arrachèrent  des 
larmes  aux  assistants,  sont  une  grande  leçon  pour  nous.  Ils  nous 

rappellent  que  la  Couronne  d'épines,  si  douloureuse  pour  Jésus, 
nous  représente  la  vie  humble,  pénitente  et  mortifiée  qui  convient 

aux  disciples  d'un  Dieu  souffrant,  tandis  que  la  couronne  des  rois 
est  le  symbole  de  la  vie  commode  des  partisans  du  monde,  vie  qui 

s'écoule  dans  la  recherche  de  l'estime,  des  richesses  et  des  délices 
d'ici-bas. 

Laquelle  des  deux  choisirons-nous?  Avant  de  donner  notre 
réponse,  plaçons-nous  au  lit  de  la  mort.  De  là,  nous  verrons 
briller  la  couronne  du  Sauveur;  nous  verrons  les  épines  de  nos 

mortifications,  de  nos  actes  de  patience,  d'abnégation,  d'obéis- 
sance, se  changer  en  pierres  précieuses  pour  orner  notre  cou- 

ronne dans  le  ciel,  tandis  que  le  diadème  des  rois,  ou  les  dignités, 

(1)  Rohrbacher,  hist.  de  l'Eglise,  tom.  21. 



116      SAMEDI  D'APRÈS  LES  CENDRES.  —  SANCTIFICATION  DU  CARÊME. 

les  trésors  et  les  jouissances  du  siècle  nous  paraîtront  un  objet 

d'horreur  et  de  mépris,  à  cause  de  leurs  dangers.  —  Jésus  offrit 
un  jour  à  sainte  Catherine  de  Sienne  deux  couronnes,  l'une  d'or, 
et  l'autre  d'épines,  en  l'invitant  à  choisir.  La  Sainte  prit  aussitôt 
la  couronne  d'épines  et  se  l'enfonça  dans  la  tète. 

0  Jésus  !  combien  cet  exemple  devrait  me  persuader  de  préférer 

vivre  ici-bas  avec  vous  dans  les  travaux,  les  privations,  les  affronts 
et  les  souffrances,  comme  ont  fait  les  Saints,  plutôt  que  de  passer 

mes  jours  avec  1j  siècle  dans  l'oisiveté,  le  bien-être,  les  honneurs 
et  les  plaisirs.  Par  l'intercession  de  votre  divine  Mère,  inspirez-moi 
la  résolution  :  1°  De  méditer  souvent  votre  royauté  souffrante  pour 

m'y  conformer  ici-bas  par  la  mortification  et  la  patience.  2°  De 
m'exciter  à  la  ferveur  par  la  pensée  de  votre  royauté  triomphante, 
qui  toute  l'éternité  récompensera  si  magnifiquement  les  sacrifices 
que  j'aurai  faits  pour  votre  gloire. 

Samedi  d  après  les  cendres.  —  Sanctification  du  Carême. 

Préparation.  —  «  Jésus,  dit  l'Evangile,  fut  conduit  par  l'Esprit 
dans  le  désert.  Il  y  jeûna  quarante  jours  et  quarante  nuits.1  » 
Considérons  1°  Comment  il  sanctifia  cette  sainte  quarantaine. 
2°  Comment  nous  devons  la  sanctifier  nous-mêmes,  à  son  exemple. 
—  Entrons  dans  les  sentiments  de  Jésus  et  de  son  Eglise,  pendant 

ces  jours  de  pénitence,  et  à  cette  fin  proposons-nous  d'unir  la prière  à  la  mortification  des  sens,  pour  imiter  le  Sauveur  au 
désert.  Jésus  duclus  est  in  desertum  a  Spirilu. 

lo  Comment  jésus  sanctifia  son  séjour  au  désert. 

Quoique  Jésus  fut  la  Sainteté  même  et  qu'il  n'eût  pas  besoin  de 
moyens  extérieurs  pour  conserver  son  âme  dans  l'union  avec 
Dieu,  cependant  voulant  devenir  en  tout  notre  modèle,  il  se  retira 
dans  la  solitude  pendant  quarante  jours,  et  pourquoi?  afin  de 
vaquer  plus  librement  aux  exercices  de  la  vie  intérieure.  Le  désert 
est,  en  effet,  un  lieu  très  favorable  à  la  contemplation.  Le  silence, 

l'isolement,  le  dégagement  du  monde,  la  liberté  sainte  dont  on  y 
jouit,  tout  y  contribue  à  élever  l'âme  à  Dieu.  —  Toujours  favorisé  de 

(1)  Matin.  4,  1-2. 



SAMEDI  D'APRÈS  LES  CENDRES.  —  SANCTIFICATION  DU  CARÊME.      117 

la  Vision  béatifique,  le  Sauveur  était  partout  recueilli  ;  toutefois  il 

recherche  la  solitude,  pour  nous  apprendre  à  nous  y  retirer  nous- 
mêmes  avec  lui,  surtout  pendant  ces  jours  si  favorables  au  salut. 

Mais  quelle  est  l'occupation  du  divin  Maître  au  désert  ?  Il  y  prie, 
il  s'y  abîme  devant  la  majesté  de  Dieu,  se  prosterne  la  face  contre 
terre,  pour  réparer  nos  irrévérences,  nos  légèretés  d'esprit  et  de 
maintien  dans  nos  exercices  pieux.  Avec  quel  respect  et  quel 
amour  il  loue  Dieu  de  ses  grandeurs!  Avec  quelle  ardeur  il  le 

remercie  des  bienfaits  qu'il  accorde  aux  hommes,  et  demande 
pour  nous  de  nouvelles  faveurs! 

A  la  prière,  il  joint  la  pénitence,  afin  d'obtenir  plus  efficacement 
notre  pardon.  Il  ne  mange  ni  ne  boit  pendant  quarante  jours  et 

quarante  nuits.  Il  n'a  d'autre  lit  que  la  terre  nue,  et  se  trouve 
exposé  sans  abri  à  toutes  les  intempéries  de  la  saison.  —  Quelle 

n'est  donc  pas  la  malice  de  nos  péchés,  puisqu'ils  exigent  une  telle 
réparation,  de  la  part  d'un  Dieu  ! 

Aussi  voulons-nous  incliner  notre  âme  vers  la  pratique  de  la 
mortification?  méditons  les  funestes  effets  de  nos  penchants 

vicieux  :  de  cet  orgueil,  qui  a  changé  des  millions  d'anges  en 
démons  et  les  a  précipités  du  ciel  dans  les  gouffres  de  l'enfer  ;  de 
cette  désobéissance,  dont  un  seul  acte  a  ruiné  notre  premier  père 

et  toute  sa  race  avec  lui  ;  et  voilà  six  mille  ans  que  l'humanité 
déchue  en  porte  le  châtiment  !  Et,  si  nous  réfléchissons  aux  sup- 

plices éternels  réservés  à  ceux  qui  meurent  gravement  coupables, 

n'y  a-t-il  pas  de  quoi  gémir  et  pleurer  jusqu'à  la  mort  sur  les 
fautes  que  nous  avons  commises?  —  0  Jésus  innocent  !  vous  avez 
tant  souffert  pour  expier  mes  iniquités,  tandis  que  moi,  pécheur, 

j'en  fais  à  peine  pénitence.  Inspirez-moi  le  courage  de  me  morti- 
fier pendant  cette  sainte  quarantaine  et  d'entretenir  sans  cesse  en 

moi  l'amour  de  la  solitude,  de  la  prière  et  de  la  componction. 

2l>  Moyens  de  sanctifier  le  carême. 

Comme  le  Sauveur,  nous  sanctifierons  le  saint  temps  du  Carême, 
en  vivant  dans  le  recueillement,  espèce  de  solitude  qui  est  pos- 

sible à  tous  et  partout.  Saint  Philippe  de  Néri  voulait  fuir  le  bruit 

du  monde,  pour  chercher  au  loin  l'isolement  et  le  silence  ;  mais 
Dieu  lui  dit  de  ne  point  quitter  Rome  et  d'y  vivre  comme  au 
désert.  Le  moyen  donc  de  vivre  partout  comme  au  désert,  c'est 

de  ne  penser  qu'à  Dieu,  —  de  ne  s'attacher  qu'à  lui,  —  de  perdre 



118     SAMEDI  D'APRÈS  LES  CENDRES.  —  SANCTIFICATION  DU  CARÊME. 

en  lui  notre  esprit  et  notre  cœur,  comme  si  nous  étions  seuls 
avec  lui  sur  la  terre. 

Cette  solitude  intérieure  nous  aidera  à  pratiquer  la  vie  d'orai- 
son, si  nécessaire  à  la  sanctification  de  notre  âme.  L'Église,  pen- 
dant ce  temps  de  componction,  prie  plus  instamment,  et  nous 

invite  à  faire  de  même  :  «  En  ces  jours  sanctifiés  par  les  prophètes 
et  par  Jésus-Christ,  nous  dit-elle,  crions  vers  Dieu  et  supplions-le 
prosternés  en  sa  présence.1  »  —  Ne  semble-t-elle  pas  nous  recoin 
mander  par  là  de  faire  mieux  que  jamais  nos  exercices  de  piété 
avec  plus  de  foi,  d'attention,  de  ferveur?  de  méditer,  de  commu 
nier,  d'entendre  la  messe  avec  plus  de  dévotion,  et,  si  les  senti 
ments  manquent,  d'y  suppléer  par  la  bonne  volonté,  par  la  pureté 
de  nos  intentions,  par  les  saints  désirs  et  les  oraisons  jaculatoires 

A  la  prière,  continue  la  sainte  Eglise,  ajoutons  la  pénitence 
«  Mortifions-nous,  dit-elle,  dans  le  boire,  le  manger,  le  sommeil 
les  paroles,  les  jeux  ou  amusements.  Evitons  tout  ce  qui  est  nui 

sible  à  nos  âmes,  surtout  le  péché  et  les  dangers  d'y  tomber 
Fléchissons  la  colère  de  notre  Juge,  en  pleurant  amèrement  devant 

lui,  afin  qu'il  nous  pardonne  et  nous  affermisse  dans  le  bien.2 
Telles  sont  les  recommandations  de  l'Eglise,  notre  Mère! 
Sommes-nous  disposés  à  nous  y  conformer  par  la  mortification 

des  sens  et  le  support  des  peines  de  chaque  jour?  Persuadons- 
nous  que  les  contrariétés  les  plus  opposées  à  nos  idées,  à  nos 
inclinations  et  à  nos  goûts  sont  les  meilleures  pour  nous,  celles 

qui  expieront  le  mieux  nos  fautes,  —  nous  feront  plus  prompte- 
ment  mourir  à  nous-mêmes  —  et  nous  exempteront  plus  sûrement 
du  purgatoire,  parce  que  Dieu  y  trouve  moins  qu'ailleurs  notre 
propre  volonté. 

0  Jésus,  modèle  des  vrais  pénitents!  je  m'unis  à  vous  dans  le 
silence  du  désert,  pour  oublier  le  monde,  me  recueillir  et  vaquer 
à  la  méditation  et  à  la  prière.  Par  vos  mérites  et  ceux  de  votre 

divine  Mère  Marie,  accordez-moi  l'horreur  des  moindres  fautes, 
un  regret  profond  de  vous  avoir  déplu,  et  le  plus  vif  désir  de  me 
mortifier  en  tout,  pour  réparer  mes  ingratitudes  envers  vous. 

(1)  Crev.  hyran.  Ex  more.  (2)  Ibid. 



CA11ÊMK.  PREMIÈRE  SEMAINE.  DIM.  —  L'ÉVANGILE  DU  JOUR.       119 

CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  DIMANCHE.  -  L'évangile  du  JOUI*. 

Préparation.  —  «  Jésus,  dit  l'Evangile,  fut  conduit"  par  l'Esprit 
dans  lo  désert  pour  y  être  tenté  du  démon.'1  »  Méditons  1°  Les 
trois  tentations  du  Sauveur.  2°  Comment  nous  pouvons  profiter 
des  nôtres.  —  Formez  la  résolution  bien  arrêtée  d'opposer  tou- 

jours la  vigilance  et  la  prière  aux  embûches  et  aux  assauts  de  vos 
ennemis,  comme  le  Sauveur  lui-même  vous  le  recommande.  Vigi- 
tate  et  orale  ut  non  intretis  in  tentationem .- 

1°  Les  trois  tentations  du  sauveur. 

«  Tout  ce  qui  est  dans  le  monde,  dit  saint  Jean,  est  concupis- 
cence de  la  chair,  concupiscence  des  yeux,  et  orgueil  de  la  vie.3  » 

La  concupiscence  de  la  chair  comprend  tout  ce  qui  flatte  le  corps 
et  les  sens,  sources  fécondes  de  tant  de  crimes.  La  concupiscence 

des  yeux  n'est  autre  chose  que  la  soif  des  biens  de  ce  monde  ou 
des  richesses.  L'orgueil  de  la  vie  est  cet  amour  excessif  de  notre 
propre  excellence,  qui  nous  rend  vains,  prétentieux  et  nous  fait 

oublier  Dieu.  —  Ces  trois  sortes  d'ennemis  que  nous  avons  à 
combattre  :  la  sensualité,  l'orgueil  et  l'avarice,  Jésus  voulut  les 
affronter  et  les  vaincre  avant  nous,  et  pourquoi?  afin,  dit  saint 
Augustin,  de  nous  mériter  la  victoire  dans  toutes  nos  tentations. 

Satan  ose  donc  suggérer  au  Sauveur,  de  soulager  par  un  miracle 
la  faim  qui  le  presse.  Ne  nous  étonnons  donc  pas,  q  uand  il  nous  tente 

de  gourmandise,  d'intempérance  ;  qu'il  nous  porte  au  péché  par 
des  pensées,  des  désirs  sensuels  ;  ne  nous  en  étonnons  pas,  mais 

résistons-y  promptement  et  constamment  au  moyen  de  la  prière. 
«  Jetez-vous  en  bas  du  Temple,  dit  encore  le  démon  à  Jésus;  les 

Anges  vous  recevront  dans  leurs  mains.  »  Quelle  audace!  il  ose 

proposer  un  acte  d'orgueil,  de  présomption,  de  vaine  gloire,  au 
modèle  par  excellence  de  l'humilité.  Mais  le  Sauveur  le  repousse 
victorieusement,  et  nous  obtient  ainsi  la  grâce  de  réprimer  en 
nous  la  vaine  complaisance,  le  désir  de  paraître  et  de  nous  faire 
estimer. 

(1)  Matth.  4,  1.  (2)  Matth.  26,  41.  (5)  1  Joan.  2,  16. 



120     CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  DIM.  — -  i/ÉVANGILE  DU  JOUR. 

Vaincu  dans  ces  deux  premiers  combats,  Satan  fait  un  dernier 
effort.  Il  montre  à  Jésus  les  royaumes  du  monde  dans  tout  leur 

éclat,  et  les  lui  promet,  s'il  consent  à  l'adorer.  0  témérité,  d'oser 
offrir  au  Maître  de  l'univers  ce  qui  lui  appartient  !  Jésus,  qui  a 
choisi  sur  la  terre  la  pauvreté  comme  héritage,  n'a  que  faire  des 
biens  passagers.  Il  rejette  donc  avec  dédain  cette  offre  insensée  et 
chasse  le  démon,  qui  ne  revient  plus.  Quelle  leçon  pour  nous,  qui 
sommes  si  attachés  au  luxe  du  siècle  et  aux  richesses  périssables  ! 

—  «H  est  écrit,  dit  le  Sauveur  à  satan  :  Vous  adorerez  le  Seigneur, 
votre  Dieu,  et  vous  le  servirez  lui  seul.  »  Pouvons-nous  accorder, 

avec  cette  parole,  tant  de  réserves  et  d'infidélités  que  nous  osons 
nous  permettre  au  service  de  notre  Créateur,  à  qui  nous  nous 
devons  sans  partage  ? 

0  mon  Dieu  !  l'expérience  m'apprend  tous  les  jours  que  mes 
passions  immortifiées  sont  comme  des  bêtes  cruelles,  qui  m'expo- 

sent continuellement  au  péché.  Accordez-moi  le  courage  de  ne 
point  les  épargner,  mais  de  les  tenir  constamment  enchaînées, 

par  la  mortification,  —  l'humilité—  et  le  détachement.  Inspirez- 
moi  la  résolution  de  lutter  chaque  jour  contre  mon  défaut  domi- 

nant, celui  qui  est  la  cause  de  mes  fautes  quotidiennes. 

2o  Moyens  de  profiter  des  tentations. 

Avant  la  tentation,  c'est-à-dire  habituellement,  il  faut  user  de 
vigilance,  fuir  les  dangers,  garder  la  modestie,  être  fidèle  aux 
pratiques  ordinaires  de  piété,  nourrir  son  esprit  de  saintes 
réflexions,  et  son  cœur  de  prières  fréquentes,  dans  le  désir  de 

contenter  Dieu  seul.  —  Il  n'est  pas  utile  mais  nuisible  de  se 
préoccuper  des  attaques  qui  pourraient  survenir,  de  les  craindre 

d'avance,  surtout  en  matière  de  pureté  ;  il  faut  plutôt  se  confier 
en  Dieu  et  agir  simplement,  en  s'appliquant  à  chaque  action,  sans 
retour  sur  soi,  sans  appréhension  de  l'avenir. 
Pendant  le  combat,  quelle  doit  être  notre  conduite?  Nous 

devons  éviter  de  raisonner  avec  le  tentateur,  faire  promptement 
diversion,  oublier  tout  de  suite  la  pensée,  le  regard,  la  suggestion 

qui  nous  a  impressionnés.  Si  l'ennemi  revient  à  la  charge,  prions 
aussitôt,  en  nous  distrayant  de  la  tentation,  en  cherchant  à  nous 
rappeler  la  présence  de  Dieu  ou  quelque  vérité  qui  captive  notre 
imagination.  Ces  moyens  sont  applicables,  non  seulement  aux 

tentations  impures,  mais  encore  aux  tentations  contre  la  foi, 



CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  LUNDI.  —  DES  TENTATIONS.   121 

l'espérance,  la  charité,  l'humilité,  la  résignation.  On  y  remportera 
plus  sûrement  la  victoire,  en  se  réfugiant  par  la  prière  dans  les 

bras  du  Tout-Puissant,  que  par  tout  autre  moyen. 

Après  le  combat,  il  ne  reste  plus  qu'à  rendre  grâces  au  Sei- 
gneur, si  l'on  a  triomphé,  et  à  demander  pardon  des  fautes  com- 

mises si  l'on  a  succombé.  Dans  les  doutes  on  doit  s'abandonner  à 

la  divine  miséricorde,  supporter  en  paix  le  remords,  l'inquiétude, 
la  tristesse,  qui  suivent  d'ordinaire  certaines  attaques.  Ce  n'est 
pas  en  sortant  de  la  lutte,  qu'on  peut  se  permettre  des  retours  sur 
la  tentation.  Il  faut  alors  prier  et  penser  à  Dieu.  La  prière  aura 
toujours  un  bon  effet  :  ou  bien  elle  nous  obtiendra  la  lumière  qui 
nous  fera  voir  notre  culpabilité,  en  cas  de  consentement  ;  ou  bien 
elle  dissipera  les  chagrins  et  les  troubles  que  laisse  après  lui  le 
combat. 

Observez-vous  exactement  ces  règles  ?  Tirez- vous  profit,  comme 
les  Saints,  de  vos  épreuves  et  de  vos  tentations?  Priez  le  Seigneur 

de  vous  éclairer  et  fortifier  en  un  point  si  important.  —  0  Jésus  ! 

combien  de  fois  l'imprudence,  l'immortification  m'exposent  aux 
embûches  de  mes  ennemis  !  et  combien  souvent  je  raisonne  et 

fliésite  avant  de  repousser  le  poison  qu'ils  me  présentent!  Accor- 
dez-moi :  1°  Plus  de  vigilance,  de  promptitude  et  de  confiance  en 

vous,  dans  la  guerre  que  me  livrent  mes  passions.  2°  Donnez-moi 

la  grâce  d'éviter  le  dépit,  la  violence  et  l'impatience  dans  mes 
luttes  intérieures.  Faites-moi  garder  alors  le  calme  et  surtout  la 
confiance  en  vous  et  en  votre  divine  Mère. 

CAREME.  PREMIERE  SEMA'NE.  LUNDI.  -  Des  tentations. 

Préparation.  —  L'Evangile  de  dimanche  nous  rappelle  que 
Jésus  fut  conduit  au  désert  pour  y  être  tenté  par  le  démon.  Médi- 

tons 1°  L'utilité  des  tentations.  2°  Les  moyens  de  les  faire  servir  à 
notre  progrès  spirituel.  —  Le  fruit  de  nos  réflexions  sera  d'accroî- 

tre notre  confiance  dans  la  prière,  contre  les  attaques  de  nos 
ennemis.  «  Vous  me  prierez,  dit  le  Seigneur,  et  moi  je  vous  exau- 

cerai, »  et  vous  donnerai  la  victoire.  Orabitis,  et  ego  exaudiam.* 

(1)  Jcr,  29, 12. 



122        CAKÉME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  LUNDI.  ~  DES  TENTATIONS. 

1°  Utilité  des  tentations. 

Il  en  est  qui  s'impatientent  ou  se  découragent,  parce  qu'ils  sont 
tentés,  comme  si  les  tentations  les  éloignaient  à  jamais  de  la  sain- 

teté. C'est  le  contraire  qui  est  vrai.  En  effet,  quoi  de  plus  capable 
que  ces  luttes  contre  nos  passions,  de  nous  faire  acquérir  la  con- 

naissance de  nous-mêmes,  l'expérience  de  notre  faiblesse,  de  notre 
corruption,  et  de  nous  former  par  ce  moyen  à  la  véritable  humi- 

lité? Combien  n'est-on  pas  porté  à  prier,  à  redoubler  d'instances 
auprès  de  Dieu  quand  on  est  tenté?  On  fuit  alors  avec  plus  de  soin 

les  occasions  et  les  dangers;  on  est  pressé  plus  que  jamais  d'admi- 
rer la  bonté  du  Père  céleste,  qui  nous  supporte  malgré  nos  ten- 

dances au  mal,  et  nous  secourt  avec  tant  de  puissance  et  de 

fidélité.  —  «  Si  le  Seigneur  ne  m'avait  aidé,  disait  David,  j'habite- 
rais maintenant  au  fond  des  enfers.1  »  Si  la  grâce  ne  m'avait 

secouru,  devons-nous  dire  après  une  victoire,  je  serais  tombé  dans 

l'abîme  du  péché.  Et  n'y  a-t-il  pas  là  de  quoi  augmenter  notre  con- 
fiance, notre  reconnaissance  et  notre  amour  envers  Dieu? 

Libres  de  toute  attaque,  nous  serions  par  là  trop  souvent  expo- 
sés à  nous  relâcher  dans  nos  pratiques  pieuses,  dans  la  mor- 

tification des  sens,  et  l'abnégation  de  notre  volonté  propre.  L'eau 
dormante,  dit  saint  Alphonse,  se  corrompt  bientôt.  La  tentation 
nous  préserve  donc  de  la  tiédeur,  de  la  torpeur  spirituelle;  elle 

nous  détache  de  cette  vie  pleine  de  périls,  où  le  salut  n'est  jamais 
en  assurance.  «  Qui  me  délivrera  de  ce  corps  de  mort  ?»  s'écriait 
l'Apôtre  dans  ses  luttes  avec  lui-même.2 

Et  quelle  solidité  n'acquiert  pas  ainsi  notre  vertu?  Nous  admi- 
rons la  foi  d'Abraham,  la  chasteté  de  Joseph,  la  douceur  de  Moïse, 

la  résignation  de  Job,  et  pourquoi?  parce  que  ces  différentes 

vertus  ont  été  chez  eux  soumises  à  l'épreuve  de  la  tentation. 
Par  la  lutte,  en  effet,  notre  volonté  s'affermit,  s'enracine  dans  le 
bien,  devient  forte  de  la  force  de  Dieu  sur  laquelle  elle  s'appuie. 
Chaque  victoire  lui  vaut  un  degré  de  plus  de  la  grâce  sanctifiante 
et  de  la  vertu  contraire  à  la  tentation.  Et  voilà  comment  se  for- 

ment en  nous  l'espérance  ferme,  l'obéissance  généreuse,  la  patience 
invincible,  le  dévouement  sans  réserve.  Ainsi  s'accumulent  nos 
mérites,  pendant  des  années  de  résistance  aux  attaques  du  monde, 

de  l'enfer  et  des  passions.  —  «  Heureux  donc  l'homme,  s'écrie 

(1)  Ps.  93,  17.  '(2)  Rom.  7,2-4 



CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  LUNDI.  —  DES  TENTATIONS.        123 

l'Esprit-Saint,  qui  est  éprouvé  et  tenté  !  après  ses  épreuves,  il 
recevra  la  couronne  de  vie  que  le  Seigneur  promet  à  ceux  dont  il 

est  aimé  !  •  »  Quam  repromisit  Deus  diligentibus  se. 
0  mon  Dieu  !  inspirez-moi  vous-même  la  résolution  sincère  de 

profiter  de  mes  tentations  pour  devenir  plus  humble,  —  plus  fer- 
vent, —  plus  ferme  —  et  plus  constant  dans  votre  service. 

2°  Moyens  de  profiter  des  tentations. 

<(  Personne,  dit  l'Apôtre,  ne  cera  couronné,  à  moins  d'avoir 
combattu  légitimement,2  »  c'est-à-dire  selon  certaines  règles.  Mais 
quelles  sont  ces  règles  à  suivre  pour  mériter  la  couronne?  La 

première,  c'est  de  ne  point  perdre  la  résignation,  ni  la  paix.  Il 
n'y  a  jamais  de  faute  mortelle,  tant  que  notre  volonté  raisonnable 
n'a  pas  pleinement  consenti  en  matière  grave  et  après  une  entière 
délibération.  Or  notre  volonté  étant  libre,  nulle  tentation,  quel- 

que longue  et  violente  qu'elle  soit,  ne  peut  jamais  nous  forcer  à 
consentir  malgré  nous;  en  d'autres  termes,  le  péché  ne  saurait 
souiller  notre  amc,  si  nous  ne  le  voulons  expressément.  —  Pour- 

quoi donc  nous  agiter,  nous  troubler  et  perdre  courage,  en  nous 
voyant  tentés?  Le  Seigneur  ne  permet  ces  combats  que  pour 

augmenter  notre  vertu.  Résignons-nous  donc  à  lutter  contre  nos 
ennemis  les  plus  acharnés. 

Cette  lutte  consiste  surtout  dans  la  prière,  —  le  mépris,  —  la 
diversion.  La  prière  doit  être  prompte,  confiante,  persévérante.  Il 
ne  faut  pas  laisser  grandir  la  tentation,  mais  lui  opposer  aussitôt 

l'invocation  des  noms  sacrés  de  Jésus  et  de  Marie,  ou  toute  autre 
oraison  jaculatoire.  Il  faut  de  plus  compter  sur  Dieu,  dont  la 
.gloire  est  intéressée  à  notre  triomphe,  nos  ennemis  étant  aussi  les 

siens.  —  Mais  suffît-il  de  prier  une  fois,  deux  fois?  non,  répond 
saint  Alphonse,  on  doit  le  faire  aussi  longtemps  que  dure  l'atta- 

que. Il  faut  même  redoubler  d'instance,  à  mesure  que  la  tentation 
nous  presse  davantage.  Le  soldat  ne  déploie-t-il  pas  toute  son 
énergie,  toute  son  adresse,  quand  il  voit  sa  vie  en  danger?  Aurions- 
nous  moins  de  courage  et  de  constance,  quand  la  vie  de  notre  ûme 
est  en  péril?... 

Pour  amoindrir  le  combat,  tournons  souvent  le  dos  au  tenta- 

teur, ne  daignant  pas  même  écouter  ce  qu'il  nous  dit,  et  encore 

(l)Jac.  1, 12.  (2)  Il  Cor.  12,  7. 



124        CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  MARDI.  —  LA  SOUFFRANCE. 

moins  lui  répondre.  Ou  bien  distrayons-nous,  en  nous  occupant 
de  choses  étrangères  à  la  tentation,  comme  si  la  plus  grande 

tranquillité  régnait  dans  notre  intérieur.  —  Ces  moyens  et  autres 
semblables  nous  assureront  la  victoire,  nous  affermiront  dans  le 
bien,  et  nous  feront  acquérir  ce  poids  immense  de  grâce  et  de 
gloire,  que  tout  acte  de  vertu  mérite  devant  Dieu,  surtout  quand 

il  est  le  fruit  d'un  combat  pénible  et  difficile. 
0  Jésus,  vainqueur  de  l'enfer  et  du  péché!  faites-moi  veiller 

et  prier  sans  cesse,  de  peur  que  l'ennemi  ne  me  surprenne;  et,  à 
l'heure  du  combat,  rendez-moi  calme  et  courageux  ;  que  mon  appui 
soit  surtout  en  votre  secours,  qui  ne  manque  jamais  au  cœur 
fidèle  à  vous  invoquer.  Orabitis,  et  ego  exaudiam. 

carême,  première  semaine,  mardi.  —  La  souffrance. 

Préparation.  —  A  l'épreuve  de  la  tentation,  se  joint  parfois 
celle  de  la  souffrance.  Méditons  1°  Les  motifs  d'aimer  les  peines 
de  cette  vie.  2°  Les  divers  degrés  de  la  patience  chrétienne.  — 
Formons  ensuite  la  résolution  de  recevoir  toujours  avec  calme  les 
contrariétés  qui  nous  viennent  des  créatures;  de  souhaiter  même, 
comme  Jésus,  les  occasions  de  souffrir,  afin  de  plaire  à  Dieu  et  de 
mieux  satisfaire  à  sa  justice.  Et  quomodo  coarctor  usque  dam 
per/iciatur!* 

1°  Motifs  d'aimer  les  peines  de  cette  vie. 

Qui  n'admirera  notre  aimant  Rédempteur,  quittant  les  joies  et 
les  splendeurs  du  royaume  éternel,  et  venant  chercher  ici-bas  les 

douleurs,  les  privations  et  les  opprobres?  Il  n'attendit  pas,  pour 
les  embrasser,  le  jour  solennel  de  sa  mort;  dès  le  premier 

instant  de  son  Incarnation,  il  prit  sur  lui  nos  iniquités  et  com- 

mença d'en  subir  la  peine.  Toute  sa  vie  fut  un  long  supplice  :  il 
souffrit  continuellement  dans  son  cœur  les  tourments  de  sa  Pas- 

sion, et  non  content  d'un  tel  martyre,  il  soupirait  sans  cesse  après 
de  nouvelles  peines,  endurant  d'avance,  par  une  compassion  pleine 
d'amour,  les  épreuves  qui  nous  étaient  destinées  ! 

A  l'exemple  de  leur  divin  Maître,  tous  les  Saints  ont  aimé  la 

(1)  Luc.  12,  50. 



CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  MARDI.  —  LA  SOUFFRANCE.        125 

souffrance.  Le  collège  apostolique  se  réjouissait,  dit  saint  Luc, 

d'avoir  été  jugé  digne  de  supporter  des  affronts  pour  le  nom  de 
Jésus-Christ.1  Les  premiers  chrétiens  et  les  martyrs  tressaillaient 

d'allégresse,  lorsqu'on  les  persécutait,  calomniait,  qu'on  les  dé- 
pouillait de  leurs  biens,  et  qu'on  les  mettait  à  mort.  D'où  leur 

venait  un  tel  courage?  De  la  pensée  de  Jésus  souffrant.  L'amour 
de  leur  Sauveur  les  pressait  de  lui  devenir  semblables. 

Ils  étaient  encore  encouragés  par  l'espérance  des  biens  futurs 
que  nous  a  promis  le  Rédempteur.  «  Sachez-le,  disait  Jésus  à 
saint  François  d'Assise,  vos  douleurs  sont  plus  estimables  que 
toutes  les  richesses,  et  il  ne  faudrait  pas  vous  en  défaire  au  prix 
du  monde  entier,  supposé  même  que  toutes  les  montagnes  se 
changeassent  en  or  pur,  toutes  les  pierres  en  diamants,  et  toutes 
les  eaux  de  la  mer  en  baume  précieux.  »  «  Oui,  Seigneur,  répondit 

le  Saint,  c'est  ainsi  que  j'estime  les  peines  que  vous  m'envoyez.  » 
—  Dans  la  pensée  des  récompenses  destinées  à  ceux  qui  souffrent 
patiemment,  nous  devrions  aussi  préférer  la  croix  à  toutes  sortes 
de  prospérités,  et  regarder  comme  une  grande  disgrâce,  selon 

saint  Vincent  de  Paul,  de  n'avoir  rien  à  souffrir  pour  Dieu. 
Sont-ce  là  vos  idées  habituelles?  Hélas!  vous  ne  vous  croyez 

bien  avec  le  ciel  qu'autant  qu'il  vous  exempte  des  afflictions  et 
vous  fait  réussir  en  tout.  Dès  qu'une  épreuve,  une  peine  inté- 

rieure altère  votre  paix  ordinaire,  vous  pensez  être  abandonné 
de  Dieu.  Dites  plutôt  désormais  avec  saint  François  de  Sales  :  «  Je 

ne  suis  jamais  mieux  que  lorsque  je  suis  moins  bien,  »  c'est-à-dire 
moins  bien  pour  la  santé,  la  nourriture,  le  vêtement,  la  fortune; 

moins  bien  dans  l'estime  des  autres,  moins  applaudi,  moins  con- 
sidéré, mais  en  même  temps  plus  résigné,  plus  patient  dans  les 

infirmités,  les  privations,  les  contrariétés  et  les  mécomptes  de 
l'amour-propre. 

0  Jésus!  faites-moi  comprendre,  comme  les  Saints,  que  la 
souffrance  est  le  lien  le  plus  fort  qui  nous  unisse  à  vous,  puis- 

qu'elle détruit  en  nous  tous  les  obstacles  à  votre  amour.  Accor- 
dez-moi la  résignation  la  plus  parfaite,  afin  qu'elle  change  toutes 

mes  peines  en  perles  précieuses  de  vertus,  et  toutes  mes  humi- 

liations en  rayons  de  gloire  pour  l'éternité. 

,  (l)Act.  5,  Al. 

MÉDIT.    X,  11 



126        CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  MARDI.  —  LA  SOUFFRANCE. 

2°  Divers  degrés  de  la  patience  chrétienne. 

II  y  a  trois  degrés  de  patience  que  nous  devons  tâcher  d'acquérir. 
Le  premier  consiste  à  souffrir  sans  murmurer.  Le  murmure  nous 
rend  semblables  au  mauvais  larron,  qui  se  tordait  sur  sa  croix  et 

en  faisait  l'instrument  de  sa  ruine  éternelle.  Laissons* les  damnés 
crier,  blasphémer,  se  désespérer  dans  leurs  tourments.  Sur  la 

terre,  nous  souffrons  avec,  mesure;  nos  peines  ont  leur  soulage- 
ment et  sont  souvent  interrompues.  En  enfer,  on  endure  tous  les 

supplices  à  un  degré  incompréhensible,  sans  même  d'espoir 
d'adoucissement  ni  de  relâche.  Oh  !  que  la  pensée  d'avoir,  par  nos 
péchés,  mérité  de  telles  tortures,  que  cette  pensée  est  capable 

d'arrêter  nos  plaintes  et  d'étouffer  nos  mécontentements! 
Le  second  degré  de  la  patience  chrétienne  consiste  à  nous  sou- 

mettre à  la  volonté  divine,  comme  fit  le  bon  larron  sur  le  Calvaire, 
où  il  ravit  le  ciel  par  sa  résignation.  La  croix  sur  laquelle  il  expira, 
lui  devint  ainsi  plus  précieuse  que  les  trônes  des  plus  glorieux 

monarques.  Il  en  serait  de  même  pour  nous,  si,  par  notre  soumis- 
sion à  Dieu  dans  les  peines  de  cette  vie,  nous  parvenions  à  entrer 

dans  le  ciel  en  évitant  les  tourments  du  purgatoire  qui,  selon  saint 

Augustin,  surpassent  tout  ce  que  l'on  peut  endurer  et  même  ima- 
giner ici-bas.  Servons-nous  de  ce  motif  pour  souffrir  avec  calme; 

nous  paierons  ainsi  nos  dettes  à  la  divine  miséricorde,  au  lieu 
que,  plus  tard,  nous  devrions  subir  les  coups  de  sa  justice,  qui 

exige  jusqu'à  la  dernière  obole. 
Allons  plus  loin  :  pour  mériter  dans  le  ciel  la  récompense  des 

plus  grands  Saints  et  prendre  place  auprès  du  Roi  des  martyrs, 

efforçons-nous  d'atteindre  à  la  perfection  de  la  patience,  en  souf- 
frant avec  amour  et  avec  joie.  —  0  Jésus  !  vous  avez  dit  :  «  Lors- 

qu'on vous  maltraitera,  persécutera,  calomniera,  réjouissez-vous 
et  tressaillez  d'allégresse.1  »  Cette  doctrine,  vous  l'avez  pratiquée 
le  premier  et  vos  disciples  après  vous.  Mais  combien  je  suis 

éloigné  de  vos  dispositions  !  Au  lieu  d'embrasser  avec  bonheur  les 
petites  croix  de  chaque  jour  comme  des  présents  du  ciel,  je  me 

plains  amèrement  de  tout  ce  qui  blesse  ma  volonté  et  mes  incli- 
nations. Les  dégoûts  de  la  prière,  la  fatigue  du  travail,  la  multi- 

plicité des  occupations,  les  reproches  qu'on  me  fait,  les  critiques 
dont  je  suis  l'objet,  les  malaises,  les  ennuis,  les  difficultés  qui 

(1)  Malth.  5,  il. 



CARÊME.  PREMIÈRE  SEM.  MERCREDI.  —  BRIÈVETÉ  DE  LA  VIE.   127 

me  surviennent,  tout  me  met  en  mauvaise  humeur  et  me  rend 

insupportable  à  moi-même  et  aux  autres.  0  Jésus!  rappelez-moi 
vos  douleurs,  vos  opprobres  et  votre  patience  invincible.  Comme 

l'abeille  change  en  miel  le  suc  amer  du  thym,  faites  que  le  souvenir 
de  vos  souffrances  et  de  votre  résignation  convertisse  en  douceurs 
toutes  mes  amertumes.  Par  les  mérites  et  les  prières  de  votre  Mère 

affligée,  inspirez-moi  le  courage  de  supporter  toutes  mes  peines 
sans  jamais  me  plaindre,  —  avec  une  patience  généreuse  —  et 
même  avec  la  joie  des  Apôtres,  des  Martyrs  et  des  Saints. 

carême,  première  semaine,  mercredi.  —  Brièveté  de  la  vie. 

Préparation.  —  Encourageons-nous  à  supporter  toutes  nos 
épreuves,  par  la  pensée  qu'elles  seront  de  peu  de  durée.  Méditons à  cette  fin  :  1°  Combien  notre  vie  est  courte.  2°  Comment  nous 
devons  la  sanctifier.— Renouvelons,  tous  les  matins,  la  résolution 
de  nous  détacher  de  tout  et  de  travailler  sérieusement  à  nous  faire 
un  trésor  dans  le  ciel.  Car  chacun  se  crée  dans  le  temps  son  sort 

pour  l'éternité.  Ibit  liomo  in  domum  œternitatis  sujb.1 

lo  Combien  notrc  vie  est  courte. 

La  vie  est  d'une  brièveté  effrayante  pour  les  mondains  qui  ont 
la  passion  d'en  jouir.  L'Esprit-Saint  la  compare  à  une  vapeur 
légère  qui  se  montre  un  instant  et  bientôt  disparaît.2  Les  vapeurs 

qui  s'élèvent  de  la  terre  présentent  parfois  un  bel  aspect;  mais 
soudain  lèvent  les  dissipe.  Ainsi  notre  vie  a  des  jours  d'éclat  et  de 
renommée.  Ce  sont  de  brillantes  vapeurs,  qui  parfois  nous  éblouis- 

sent; mais  bientôt  que  nous  en  restera-t-il  ?  un  faible  souvenir,  qui 

se  perdra  lui-même,  comme  une  bulle  d'air,  dans  l'atmosphère  de 
l'éternité.  —  Insensé  qui  se  laisse  séduire  par  les  honneurs  et  les 
succès!  Et  combien  n'en  est-il  pas  qui  sacrifient  à  cette  fumée 
passagère,  leur  âme,  leur  Dieu,  leur  béatitude  sans  fin!  A  l'heure 
de  la  mort,  ils  comprendront  leur  folie  ainsi  que  le  néant  de  leurs 
espérances  déçues. 

L'Esprit-Saint  compare  encore  notre  vie  à  une  flèche  qui  vole 

(1)  Eccl.  1-2,  5.  (2)  Jac.  i,  lo. 



128       CARÊME.  PREMIÈRE  SEM.  MERCREDI.  —  BRIÈVETÉ  DE  LA  VIE. 

rapidement  à  son  but.  Elle  fend  les  airs  en  un  instant,  et  n'y  laisse 
aucune  trace.1  Ainsi  disparaissent  nos  heures,  nos  semaines,  nos 

mois,  nos  années;  et  qu'en  reste-t-il  autre  chose  que  le  sillon  de 
l'âge,  qui  nous  éloigne  du  berceau  et  nous  rapproche  de  la  tombe? 
Combien  de  fois  vous  vous  êtes  dit  :  «  Oh  !  que  le  temps  passe 

vite!  »  Et  peut-être,  vous  n'avez  pas  réfléchi  au  compte  rigoureux 
que  vous  en  devez  rendre.  Dieu  vous  a  donné  la  vie,  non  comme 
une  somme  à  dépenser,  mais  comme  un  capital  à  faire  fructifier, 
et  qui  doit  vous  rapporter  une  éternité  de  délices. 

L'avez-vous  employée  jusqu'ici  à  cette  noble  fin?  Où  sont  vos 
efforts,  vos  actes  de  mortification,  de  renoncement  ;  vos  progrès 

dans  l'humilité,  le  détachement,  le  recueillement,  l'esprit  de 
prière?  Ne  vous  voit-on  pas,  comme  toujours,  dissipé,  impatient, 
difficile,  manquant  de  charité,  de  douceur,  de  support,  faisant 
souffrir  tout  le  monde  et  ne  voulant  rien  endurer  de  personne? 

0  mon  Dieu  !  que  ma  vie  a  été  peu  fructueuse,  et  quels  remords 

je  me  prépare  pour  l'heure  suprême  où  la  figure  de  ce  monde  dis- 
paraîtra à  mes  yeux!  Alors  je  gémirai,  mais  trop  tard,  d'avoir  été 

si  peu  fervent  et  de  n'avoir  pas  mieux  employé  mes  moments  dans 
l'important  ouvrage  de  ma  perfection.  0  Jésus!  ô  Marie!  j'implore 
votre  miséricorde.  Faites-moi  comprendre  la  vanité,  le  néant  et  la 

brièveté  de  la  vie  qui  passe  et  qu'on  n'emploie  pas  à  se  sanctifier 
ou  à  mériter  l'éternité  bienheureuse.  Puisque  chacun  de  nous  récol- 

tera ce  qu'il  aura  semé,  je  suis  résolu  de  remplir  mon  existence 
d'ACTES  de  vertus,  en  agissant  toujours  en  esprit  de  foi,  avec 
l'unique  intention  de  vous  glorifier  et  de  vous  contenter  vous  seul 
en  toutes  mes  paroles  et  en  toute  ma  conduite. 

2°  Comment  nous  devons  sanctifier  notre  vie 

Le  patriarche  Jacob,  interrogé  sur  son  âge  par  le  roi  Pharaon, 

répondit  :  «  Les  jours  de  mon  pèlerinage  ici-bas  sont  de  cent  et 
trente  ans.2  »  Pourquoi  appelle-t-il  la  vie  un  pèlerinage?  parce 
que,  sortis  des  mains.de  Dieu,  nous  retournons  chaque  jour  à 
Dieu.  Un  pèlerinage  est  un  voyage  entrepris  par  dévotion.  Notre 

vie  n'est  donc  pas  un  voyage  de  plaisirs  et  de  fêtes  ;  il  s'agit  pour 
nous  d'aller  à  Dieu,  d'y  aller  comme  pèlerins,  c'est-à-dire,  en 
méditant,  en  priant,  en  répandant  sur  notre  route  la  bonne  odeur 

(1)  Sap.  5,  12.  (2)  Gen.  47,  9. 



CARÊME.  PREMIÈRE  SEM.  MERCREDI.  —  BRIÈVETÉ  DE  LA  VIE.      129 

de  Celui  qui  a  passé  faisant  le  bien.'  —  Est-ce  ainsi  que  nous 
entendons  la  vie?  La  réglons-nous  en  conséquence? 

La  sainte  Église  l'appelle  encore  un  temps  d'ExiL.2  L'exil  suppose 
une  patrie  d'où  l'on  est  exclu.  Notre  exclusion  du  ciel  s'est  faite  au 
paradis  terrestre,  après  qu'Adam  eut  prévariqué.  Depuis  lors,  nous 
ne  pouvons  entrer  dans  la  cité  des  Anges,  qu'en  nous  attachant  à 
Celui  qui  nous  a  justifiés  devant  le  Père  éternel  et  nous  a  rouvert 
les  portes  de  la  Jérusalem  céleste.  Mais  pour  nous  lier  étroitement 
à  Jésus,  nous  devons  nous  détacher  de  la  terre  et  vivre  en  ce 
monde  comme  des  étrangers,  ne  tenant  à  rien  de  ce  qui  est 
périssable. 

Notre  vie,  aux  yeux  de  la  foi,  est  un  temps  d'ÉPREuvE.  Nous 
devons  nous  sauver,  selon  l'Apôtre,  en  devenant  conformes  a 
Jésus,  chef  des  prédestinés.3  Et  comment  le  serons-nous,  si  ce 

n'est  en  triomphant  de  nous-mêmes,  et  en  portant  nos  croix  avec 
résignation  ?  Enfantés  sur  le  Calvaire  à  la  grâce  et  à  la  gloire  par 

les  douleurs  et  l'immolation  d'un  Dieu,  nous  ne  pouvons  pré- 
tendre régner  un  jour  avec  lui  dans  le  ciel,  qu'après  avoir  souffert 

et  nous  être  mortifiés  sur  la  terre  avec  lui,  comme  ont  fait  les 

élus.  Nés  des  blessures  du  Rédempteur,  pourrions-nous  d'ailleurs 
lui  rester  fidèles  sans  une  sainte  horreur  delà  vie  commode  et  sen- 

suelle? Pourrions-nous  acquérir  de  solides  vertus,  sans  l'épreuve 
de  la  souffrance  et  du  combat?  Et  quels  soldats  de  Jésus  serions- 
nous,  si,  par  nos  impatiences  et  notre  lâcheté  habituelles,  nous 

déshonorions  l'étendard  de  sa  croix? 

0  Jésus,  Roi  tout  aimable  !  j'accepte  d'avance  les  peines  et  les 
luttes  de  cette  misérable  vie.  Détachez-moi  des  biens  passagers 
et  faites-moi  recourir  sans  cesse  à  vous,  dans  les  sentiments  du 

voyageur  et  de  I'exii^é,  qui  n'ont  ici-bas  d'autre  souci  que  de 
regagner  leur  patrie.  Je  suis  résolu  à  cette  fin  :  1°  De  suivre  un 
règlement  de  vie,  qui  fixe  à  jamais  mes  exercices  de  piété.  2°  De 

m'appliquer  constamment  à  purifier  mon  cœur  des  affections  ter- 
restres. 3°  D'embrasser  avec  courage  les  sacrifices  et  les  contra- 

riétés qui  se  présentent  à  moi  chaque  jour  dans  l'accomplissement de  mes  devoirs. 

(1)  Act.  10,  33.  (2)  Salve  Regina.  (3)  Rom.  8,  29. 



130     CAREME.  PREMIÈRE  SEM.  MERCREDI.  (BIS).  —  DE  LA  PATIENCE. 

CARÊME.  PREMIÈRE  SEM.  MERCREDI  (bis).  —De  la  patience 

Préparation.  —  Pour  nous  encourager  à  souffrir  sans  nous 
plaindre,  considérons  les  motifs  de  résignation  que  nous  trou- 

vons :  1°  En  marchant  dans  le  chemin  du  ciel.  2°  En  méditant  les 
maux  de  l'enfer  dont  Jésus  nous  a  préservés.  —  Habituons-nous  à 
voir  nos  épreuves,  nos  difficultés,  nos  afflictions,  non  pas  comme 
le  monde  les  envisage,  mais  à  la  manière  des  martyrs  et  des 

saints,  c'est-à-dire  de  l'œil  de  la  foi,  qui  nous  montre  les  récom- 
penses promises  aux  âmes  résignées.  Gaudele  et  exultate,  quoniam 

merces  vestra  copiosa  est  in  cœlis.x 

\o  Motifs  de  patience  que  l'on  trouve  sur  le  chiemin  du  ciel. 

Chaque  jour  nous  avançons  rapidement  vers  l'éternité.  Or  deux 
chemins  se  présentent  à  nous  :  celui  de  l'enfer  et  celui  du  ciel. 
Ceux  qui  suivent  le  premier  ont  plus  à  souffrir  pour  arriver  au 
malheur  sans  remède,  que  nous,  pour  conquérir  la  gloire  éter- 

nelle. En  effet,  dans  nos  afflictions  :  !°  Nous  avons  la  prière,  qui 
nous  obtient  la  patience;  et  quoi  de  plus  facile  que  de  prier?  — 
2°  La  foi  nous  soutient,  à  son  tour,  dans  nos  souffrances  :  elle 

nous  montre  la  Pfovidence  paternelle  du  Tout-Puissant,  qui  nous 
éprouve  pour  nous  guérir,  nous  purifier,  nous  sanctifier  et  nous 

conduire  au  salut.  —  3°  L'espérance  du  ciel  nous  rassure  contre 
les  terreurs  de  la  mort  elle-même.  Elle  nous  fait  entrevoir  et 
attendre  ce  poids  immense  de  gloire  sans  fui,  réservé  aux  justes 

qui  souffrent  les  peines  si  légères  et  si  courtes  de  cette  vie.  — 
Or  les  incrédules,  dans  leurs  souffrances,  n'ont  point  les  consola- 

tions de  la  prière,  —  de  la  foi,  —  de  l'espérance.  Aussi  en  voit-on 
plusieurs  recourir  au  suicide,  comme  à  leur  unique  ressource 

dans  l'adversité. 
4°  Nous  possédons  encore  dans  nos  tribulations  ce  dont  les 

impies  sont  fort  éloignés,  c'est-à-dire  la  paix  intérieure,  fruit 
d'une  bonne  conscience.  Leurs  remords,  leurs  appréhensions  de 
l'avenir  les  jettent  dans  le  trouble  et  leur  ôtent  la  force  de  souffrir 
avec  résignation.  Le  juste,  au  contraire,  soutenu  par  le  témoignage 

(1)  Matth.  5. 



CARÊME.  PREMIÈRE  SEM.  MERCREDI.  (BIS).  —  DE  LÀ  PATIENCE.      131 

d'un  cœur  tranquille  et  par  l'onction  de  l'Esprit-Saint,  porte  ses 
maux  facilement  en  les  unissant  à  la  croix  du  Sauveur,  aux  dou- 

leurs de  sa  divine  Mère  et  aux  tourments  glorieux  des  Martyrs. 

Il  suit  de  là  :  1°  Que  nous  avons  toujours  tort  de  nous  plaindre 

dans  l'adversité,  prémunis  comme  nous  sommes  contre  ses  coups, 
et  dans  des  conditions  plus  avantageuses  pour  souffrir  patiem- 

ment, que  tous  ceux  qui  manquent  de  foi,  do  piété  et  de  religion. 

2°  Qu'ayant  par  là  même  plus  de  facilité  à  endurer  nos  peines, 
nous  devenons  moins  excusables  aux  yeux  de  Dieu,  des  fidèles  et 

des  mondains  eux-mêmes,  si  nous  souffrons  sans  patience,  sans 
soumission  et  sans  douceur.  —  Prenons  donc  garde  de  scandaliser 
les  faibles  par  notre  humeur,  nos  chagrins  peu  raisonnables, 
notre  caractère  difficile  au  milieu  des  contrariétés.  Soyons  bien 
résolus  de  porter  chaque  jour  nos  croix  avec  amour,  comme  des 
reliques  de  la  croix  du  Sauveur,  reliques  qui  nous  viennent  de 
Dieu,  et  que  nous  devrions  recevoir  avec  foi  et  respect,  avec 
reconnaissance  et  avec  amour. 

0  Jésus,  mon  Rédempteur!  faites-moi  comprendre  le  prix  de 
la  souffrance,  qui  me  détache  de  la  terre  et  de  moi-même,  —  me 
rend  semblable  à  vous  —  et  me  fait  vivre  par  votre  esprit.  Donnez 
moi  la  force  de  supporter  toutes  les  tribulations,  de  conserver  la 

tranquillité  d'âme  au  milieu  des  contre-temps,  de  pratiquer  la 
mansuétude  et  la  résignation  quand  tout  heurte  mes  idées,  con- 

trarie mes  projets,  renverse  mes  plans  et  fait  souffrir  ou  saigner 
mon  amour-propre. 

2o  Motifs  de  patience  dans  la  pensée  de  l'enfer 
DONT  JÉSUS  NOUS  A  PRÉSERVÉS. 

Figurez-vous  que  vous  êtes  sur  le  Calvaire,  aux  pieds  de  Jésus 
crucifié,  et  que  tout  à  coup  une  troupe  de  démons  se  préci- 

pitent sur  vous  et  vous  reprochent  avec  rage  d'avoir  si  peu  pro- 
fité d'une  Rédemption  qui  leur  a  manqué,  et  dont  ils  auraient  à 

jamais  remercié  le  Seigneur,  en  s'imposant  pour  lui  les  plus  durs 
sacrifices,  tandis  que  vous,  vous  refusez  si  souvent  de  souffrir. 
En  vous  parlant  ainsi,  ces  démons  furieux  vous  accablent  de 

coups,  vous  brisent  tous  les  os,  remplissent  votre  Ame  d'angois- 
ses, d'amertumes,  de  désespoir  et  se  préparent  à  vous  entraîner 

en  enfer,  dont  vous  connaissez  toutes  les  horreurs  et  tous  les  sup- 
plices. Déjà  vous  en  voyez  les  feux  dévorants,  qui  vont  devenir 



132  CARÊME.  PREMIÈRE  SEM.  MERCREDI.  (BIS.)  —  DE  LA  PATIENCE. 

éternellement  votre  partage.  Quelle  épouvante  indicible  et  quels 

tourments  intérieurs  n'éprouveriez-vous  pas  ! 
Mais  si,  au  moment  où  vous  vous  croyez  à  jamais  perdu,  un 

rayon  de  lumière,  sorti  du  Cœur  de  l'Homme-Dieu,  chassait  les 
esprits  de  ténèbres,  vous  guérissait  de  vos  blessures  et  vous  ren- 

dait tout  à  coup  la  santé,  l'espérance  et  la  paix,  oh  !  comme  vous 
comprendriez  alors  le  service  que  vous  a  rendu  Jésus  en  vous 

délivrant  de  tant  de  maux!  Mais  ce  service,  pour  être  aujourd'hui 
moins  sensible,  en  est-il  moins  réel  ?  Le  Sauveur,  en  vous  pardon- 

nant vos  péchés  ou  en  vous  prémunissant  contre  le  péché  mortel, 
ne  vous  préserve-t-il  pas  de  la  tyrannie  de  Satan  et  des  supplices 
des  réprouvés  ? 

Oh  !  qu'un  tel  bienfait  exige  de  reconnaissance  de  votre  part,  et 
conséquemment  vous  oblige  à  la  patience  dans  les  afflictions  qui 
vousarrivent!  Combien  donc  vous  êtes  ingrat  quand  vous  murmurez 

de  vos  épreuves  !  Quoi  !  un  Dieu,  l'innocence  infinie,  la  sainteté 
par  essence,  prend  sur  lui  vos  iniquités,  en  subit  le  châtiment  à 
votre  place  sans  aucun  intérêt  personnel,  et  vous,  indigne  pécheur 
qui  ne  méritez  que  des  tortures,  vous  osez  refuser,  impatient  et 

rebelle,  les  quelques  gouttes  du  calice  qu'il  vous  présente  à  boire, 
après  que  lui,  pour  vous  épargner  les  tourments  éternels,  l'a  bu 
tout  entier  jusqu'à  la  lie  dans  les  douleurs  de  sa  Passion  ! 

0  Jésus  !  c'est  trop  de  bonté  envers  moi,  la  plus  vile  de  vos  créa- 
tures. Vous  m'avez  arraché  à  des  supplices  incompréhensibles, 

sans  aucun  mérite  de  ma  part,  et,  malgré  cet  insigne  bienfait,  je 
me  plains  à  la  moindre  contrariété,  comme  si  la  souffrance  ne 

devait  pas  être  mon  lot,  après  que  j'ai  tant  de  fois  mérité  l'enfer 
par  mes  offenses  contre  vous.  0  Jésus  !  ô  Marie  !  guérissez-moi  de 
mon  ingratitude  et  de  mon  impatience,  en  me  rappelant  sans 

cesse  :  1°  Les  feux  éternels  dont  je  devrais  être  à  jamais  la  proie. 

2°  Les  douleurs  que  vous  avez  endurées  pour  m'en  délivrer.  3°  La 
rage  des  démons,  qui,  me  voyant  plus  favorisé  qu'eux,  quoique 
plus  indigne,  me  reprochent  mon  peu  de  générosité  à  souffrir  au 

service  d'un  Dieu  qui  m'a  racheté  à  ses  dépens,  et  de  préférence 
aux  légions  angéliques  tombées  du  ciel  après  un  seul  péché. 



CAREME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  JEUDI.  —  BON  EMPLOI  DU  TEMPS.      133 

CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  JEUDI.—  BOÏl  emploi  du  temps. 

Préparation.  —  Puisque  la  vie  est  si  courte,  comme  nous 
l'avons  médité,  nous  devons,  selon  l'Apôtre,  racheter  le  temps 
perdu.  Considérons  donc  1°  Les  motifs  qui  nous  persuadent  d'em- 

ployer saintement  notre  vie.  2°  Par  quel  moyen  nous  y  parvien- 
drons. —  Concluons  ensuite  que  c'est  une  folie  de  perdre  en 

futilités  tant  de  précieux  moments;  employons-les  donc  à  prier, 
à  remplir  nos  devoirs,  afin  d'augmenter  notre  éternelle  récom- 

pense. Non  quasi  insipientes,  sed  ut  sapientes,  redimentes  tempas.1 

lo  Motifs  de  bien  employer  ls  temps. 

«Le  temps  en  soi  n'est  rien;  il  n'a  ni  forme,  ni  consistance; 
toute  son  essence  est  de  s'écouler  et  de  périr  sans  relâche.2  » 
Il  ne  reçoit  donc  son  prix  que  du  bon  emploi  qu'on  eri  fait. 
De  là  chaque  instant,  les  saints  l'assurent,  vaut  autant  que  Dieu 
et  que  l'éternité  bienheureuse;  car  nous  pouvons  gagner  l'un 
et  l'autre  par  un  seul  acte  d'amour.3  D'où  l'Ecriture  a  pu  dire  : 
La  vie  sans  tache,  bien  plus  que  les  années,  honore  et  ennoblit 
la  vieillesse.4 

A  quoi  servent  en  effet  cinquante,  soixante,  quatre-vingts  ans, 

eût-on  même  alors  possédé  de  grandes  richesses,  rempli  d'impor- 
tants emplois,  à  quoi  peuvent-ils  servir,  si  pendant  ce  temps  on  a 

vécu  loin  de  Dieu  ?  Vivre  coupable,  c'est  vivre  sans  mérite  pour  le 
ciel,  loin  du  but  de  la  vie  qui  est  de  se  sauver;  c'est  vivre  inutile- 

ment, c'est  moins  que  de  ne  pas  vivre,  puisqu'on  s'expose  à  mourir 
durant  l'éternité.  Il  faut  donc  exclure  de  nos  jours  ceux  que  nous 
avons  passés  dans  la  disgrâce  de  Dieu.  Ainsi  l'avait  compris  un 
snint  solitaire,  à  qui  l'on  demandait  son  âge,  et  qui,  dans  sa 
réponse,  supprima  les  vingt-cinq  ans  qu'il  avait  perdus,  disait-il, 
dans  les  vanités  du  siècle.  Mesurons  donc  notre  vie,  non  sur  le 
nombre  des  jours  qui  la  composent,  mais  sur  les  victoires  rem- 

portées dans  nos  luttes  avec  nous-mêmes,  —  sur  les  vertus  acquises 
par  nos  constants  efforts,  —  sur  les  mérites  obtenus  par  notre  fidé- 

lité à  la  grâce. 

(1)  Eph.  5,  15-16.  (2)  Corn.  A-Lapide. 
(3)  S.  Thom.  1,  2.  q.  114.  a.  7.         (4)  Sap.  4. 

MÉDIT.    I.  12 



134     CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  JEUDI.  —  BON  EMPLOI  DU  TEMPS. 

Notre  existence  ici-bas  sera  toujours  assez  longue,  si  nous 
atteignons  sa  fin,  qui  est  de  nous  sanctifier  et  de  nous  sauver. 

Combien  de  mérites  n'ont  pas  acquis  un  saint  Louis  de  Gonzague, 
mort  à  vingt-trois  ans,  une  sainte  Rose  de  Viterbe,  un  saint  Sta- 

nislas Kostka,  morts  à  dix-huit  ans  ?  Ces  jeunes  saints  ont  en  peu 

d'années  rempli  une  longue  carrière.  Semblables  à  d'habiles  artis- 
tes qui  produisent  leurs  chefs-d'œuvre  en  moins  de  jours  qu'un 

ouvrier  son  travail  vulgaire,  ils  ont  achevé  le  grand  ouvrage  de 
leur  sanctification  beaucoup  plus  rapidement  que  ne  font  la  plu- 

part des  justes.  Et  c'est  aussi  ce  qui  les  rend  plus  dignes  d'éloges, et  devrait  exciter  en  nous  une  sainte  envie  de  marcher  sur  leurs 

traces.  —  A  cette  fin  :  1°  Imitons  leur  sagesse,  leur  vigilance,  leur 
docilité,  leur  fidélité  aux  grâces  divines.  2°  Employons  comme  eux 

le  temps  que  Dieu  nous  donne;  n'en  laissons  perdre  aucune  par- 
celle, mais  dépensons  tout  ce  trésor  comme  un  avare,  pièce  par 

pièce,  moment  par  moment,  en  vue  de  contenter  le  Seigneur.  Car 
une  seule  heure  consacrée  à  Dieu  vaut  plus  que  des  siècles  passés 
au  service  du  monde,  de  la  vanité  et  des  passions. 

0  mon  Dieu  !  que  d'années  perdues  dans  mon  enfance,  mon 
adolescence  !  Que  d'heures  employées  chaque  jour  au  sommeil, 
au  repos,  aux  repas  sans  aucune  fin  surnaturelle!  Tant  de  con- 

versations, de  lectures,  d'études,  de  délassements  inutiles  !  tant 
d'oublis  de  votre  service  et  de  votre  amour  !  Par  les  mérites  de 
Jésus  et  de  Marie,  faites-moi  sanctifier  tous  mes  instants  par 
l'intention  de  vous  glorifier  et  de  vous  obéir  sans  réserve. 

2°  Moyen  db  bien  employer  le  temps,  la  pensée  de  la  mort. 

«  Le  temps,  dit  saint  Augustin,  n'est  autre  chose  qu'une  course 
vers  la  mort.  »  Nous  l'emploierons  saintement,  si  nous  ne  perdons 
point  de  vue  le  terme  où  il  nous  conduit.  «  Heureux,  s'écrie  l'Imi- 

tation, heureux  celui  qui  a  toujours  devant  les  yeux  l'heure  de  son 
trépas  et  qui  s'y  prépare  chaque  jour!  »  «  De  toutes  les  pratiques 
spirituelles,  ajoute  saint  Jean  Climaque,  la  méditation  de  la  mort 
est  la  plus  utile.  Elle  nous  détache  des  choses  créées,  et  nous  fait 

renoncer  à  notre  propre  volonté.  Celui-là  est  vertueux  qui  attend 
la  mort  tous  les  jours  ;  mais  celui-là  est  saint  qui  la  désire  à  toutes 
les  heures  pour  être  uni  à  Dieu.  » 

Plus  saints  deviendrons-nous  encore,  si  nous  y  pensons  à  chaque 
instant  et  vivons  en  conséquence.  Alors  nous  serons  toujours 



CARÊME.  PREMIÈRE  SEM.  VENDREDI.  —  LA  LANCE  ET  LES  CLOUS.      135 

prêts,  selon  la  recommandation  du  Sauveur  :  Estote  parati.* 

«  Vous  ne  savez  pas,  ajoute-t-il,  quand  le  Fils  de  l'homme  viendra 
vous  juger.  »  —  Chaque  moment  nous  est  donné  en  vue  du  der- 

nier. Combien  donc  n'est-il  pas  important  de  vivre  comme  si  nous 
étions  sans  cesse  à  la  porte  du  tombeau,  du  tribunal  suprême  et  de 

l'éternité!  A  cette  fin,  tenons-nous  habituellement  en  la  présence 
de  Dieu  ;  dirigeons  vers  lui  nos  pensées,  nos  désirs,  nos  intentions  ; 

efforçons-nous  de  correspondre  fidèlement  à  ses  grâces. 
Pour  en  venir  là,  dit  saint  Alphonse,  placez- vous  souvent  au  lit 

de  la  mort;  et,  à  la  lueur  du  flambeau  funèbre,  examinez  à  quoi 

vous  employez  votre  temps.  Êtes-vous  exact  à  faire  chaque  jour 
votre  méditation  et  vos  autres  exercices  de  piété  ?  Y  puisez- vous 
de  saintes  réflexions,  de  pieux  sentiments  dont  vous  vous  servez 
pendant  le  jour  pour  sanctifier  vos  occupations  ? 

Et  quant  à  la  pratique  des  vertus,  êtes-vous  ponctuel  dans 

l'accomplissement  de  vos  devoirs  d'état?  —  Vous  montrez-vous 
doux,  condescendant  dans  vos  rapports  avec  le  prochain,  suppor- 

tant ses  défauts,  ses  contradictions,  les  saillies  de  son  caractère? 

—  Et  quelle  conduite  tenez-vous  dans  les  revers,  les  maladies,  les 
affronts,  les  contrariétés  ?  Vous  trouve-t-on  toujours  alors  patient  et 

résigné?...  S'il  en  est  ainsi,  vous  pouvez  penser  que  vous  employez 
votre  vie  selon  la  volonté  de  Celui  qui  vous  l'a  donnée,  et  qui  vous 
la  conserve  dans  l'intérêt  de  votre  âme. 

0  Jésus  !  ô  Marie  !  inspirez-moi  vous-mêmes  cette  sagesse,  qui 

m'aide  à  faire  un  bon  emploi  de  tous  mes  instants.  Ut  sapientes, 
redim entes  tempus,  quoniam  dies  mali  sunt. 

CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  VENDREDI.  —  La  lance  et  les  ClOUS. 

Préparation.  —  «  Il  a  été  blessé  à  cause  de  nos  iniquités,  »  dit 
l'Église  dans  l'office  de  ce  jour.  Méditons  1°  Les  enseignements 
que  nous  donnent  la  lance  et  les  clous,  qui  ont  formelles  cinq plaies  du  Sauveur.  2°  Les  éminents  services  que  ces  instruments 
nous  ont  rendus.  —  Prenons  les  sentiments  de  la  contrition  la 
plus  vive,  à  la  pensée  de  nos  péchés,  qui  ont  fait  souffrir  et  mourir 
un  Dieu.  Ipse  vulneratus  est  propter  iniouitates  nostras. 

(1)  Matth.  21,  44. 



136     CARÊME.  PREMIÈRE  SEM.  VENDREDI.  —  LA  LANCE  ET  LES  CLOUS. 

lo  Enseignements  de  la  lance  et  des  clous. 

Qui  pourrait  comprendre  ce  qu'endura  noire  très  aimant  Ré- 
dempteur, lorsqu'on  perça  de  clous  ses  mains  et  ses  pieds  et 

qu'on  rompit  ainsi  violemment  les  nerfs,  les  muscles,  les  veines 
et  les  artères  qui  s'y  trouvent  réunis?  Pour  le  mieux  ajuster  à  la 
croix,  on  dut  le  tirer  en  tous  sens,  de  manière  à  lui  déboîter  tous 

les  os.  Que  de  larmes  ce  spectacle  ne  devrait-il  pas  nous  arracher, 
au  souvenir  de  tant  de  péchés  par  lesquels  nous  avons  contribué 

à  ce  crucifiement  d'un  Dieu  ! 
Ce  supplice  ne  doit  pas  seulement  nous  inspirer  le  repentir,  mais 

nous  rappeler  encore  la  nécessité  où  nous  sommes  de  nous  pré- 
munir contre  la  rechute,  en  crucifiant  notre  chair,  comme  parle 

l'Apôtre,  avec  ses  vices  et  ses  convoitises.  Les  clous  des  pieds  nous 
reprochent  les  pas  que  nous  avons  faits  hors  des  sentiers  des 
divins  préceptes,  et  nous  invitent  à  marcher  désormais  dans  la 

voie  royale  de  la  croix,  qui  est  celle  de  la  pénitence,  de  la  morti- 
fication et  de  la  patience.  Et  les  clous  des  mains,  qui  nous  remet- 

tent en  mémoire  les  travaux  de  l'Homme-Dieu,  ne  nous  pressent-ils 
pas  de  travailler  nous-mêmes,  en  union  avec  lui,  à  nous  purifier, 
à  nous  corriger,  à  implanter  en  nous  les  vertus? 

De  son  côté,  la  lance  qui  a  percé  le  Cœur  de  Jésus  nous  donne 
des  leçons  très  graves.  «  Ne  blessez  jamais  votre  Sauveur,  nous 
dit-elle,  ni  en  lui-même  par  vos  manquements  volontaires,  ni  dans 
le  prochain  par  des  critiques,  des  railleries,  des  paroles  piquantes 

et  tout  ce  qui  altère  la  parfaite  ch*arité.  Car,  si  vous  vénérez  les 
instruments  de  la  Passion,  parce  qu'ils  ont  touché  la  chair  du 
Rédempteur  et  ont  été  empourprés  de  son  sang,  combien  plus 

devez-vous  respecter  le  Rédempteur  lui-même  en  évitant  de 
l'offenser,  soit  dans  sa  personne,  soit  dans  celle  de  vos  sem- 

blables, ses  images  vivantes,  qui  se  nourrissent  de  son  corps  et 
de  son  sang  infiniment  précieux  !  » 

Ainsi  nous  parle  la  lance  qui  a  pénétré  dans  le  Cœur  de 

l'Homme-Dieu.  Son  langage  nous  enseigne  à  ne  point  nous  ranger 

du  parti  de  ceux  qui,  toujours  prêts  à  s'excuser  eux-mêmes, 
blâment  et  reprennent  les  autres  sans  ménagement,  les  ridicu- 

lisent en  toute  occasion  et  les  percent  de  leurs  langues  acérées 

comme  d'une  lance  meurtrière.  Oh  !  que  leur  conduite  déplaît  au 
Dieu  de  bonté,  qui  s'est  sacrifié  pour  tous  ! 

0  Jésus!  je  veux  pleurer  chaque  jour  à  vos  pieds  mes  égare- 



CARÊME.  PREMIÈRE  SEM.  VENDREDI.  —  LA  LANCE  ET  LES  CLOUS.   137 

ments  passés,  bien  résolu  de  marcher  désormais  sur  vos  traces, 

en  me  renonçant  moi-même  et  en  combattant  dans  mon  cœur  tous 
les  sentiments  contraires  à  la  divine  charité,  qui  est  le  lien  de  la 

perfection.  Donnez-moi  la  grâce  de  voir  toujours  le  prochain  dans 

votre  côté  sacré,  afin  que  là  je  le  supporte,  je  l'excuse,  je  l'aime, 
je  lui  fasse  du  bien,  en  vue  de  vous  plaire,  à  vous  qui  m'avez  lavé 
de  mes  péchés  dans  votre  sang  et  avez  guéri  les  plaies  de  mon  âme 
par  vos  divines  blessures.  Et  livore  ejus  sanati  sumits. 

2°  Services  rendus  aux  âmes  par  la  lance  et  les  clous. 

Les  clous  et  la  lance,  dont  nous  célébrons  la  mémoire,  ont  con- 
tribué à  notre  rédemption,  en  nous  ouvrant  des  sources  de  misé- 

ricorde, de  grâces  et  d'amour.  La  miséricorde,  nous  irons  la  puiser 
dans  ces  pieds  transpercés,  ces  piscines  salutaires,  où  la  Madeleine 

s'est  lavée  de  ses  souillures,  et  où  tant  de  pécheurs  ont  trouvé  le 
pardon.  —  Les  grâces  qui  font  les  élus,  nous  les  trouverons  dans 
ces  mains  généreuses,  par  lesquelles  le  monde  a  été  tiré  du  néant 

et  d'où  nous  viennent  chaque  jour  d'innombrables  bienfaits.  —  Et 
le  Cœur  blessé  de  Jésus,  n'est-il  pas  pour  nous  le  foyer  de  1' amour 
qui  a  forcé  le  Fils  unique  de  Dieu  à  s'incarner  sur  la  terre  et  à  y 
mourir  pour  nous  sauver? 

Cet  amour  devrait  nous  presser  tous,  avec  une  force  irrésistible, 

d'aimer  un  Dieu  si  aimant  et  infiniment  digne  d'être  aimé.  — 
«  Ah  !  si  j'avais  été  à  la  place  de  la  lance  qui  transperça  Jésus, 
s'écrie  saint  Bonaventure,  jamais  je  ne  serais  sorti  de  son  côté 
sacré.  J'aurais  dit  :  C'est  ici  le  lieu  de  mon  repos,  mon  cœur  l'a 
choisi  ;  j'y  habiterai  sans  retour,  et  rien  ne  pourra  m'en  arracher.  » 
— «  Cette  bienheureuse  lance,  dit  à  son  tour  saint  Bernard,  quoique 
maniée  par  la  main  du  soldat,  était  conduite  par  Jésus  lui-même, 
qui  nous  ouvrit  son  Coeur  pour  nous  y  faire  entrer.  »  —  0  entrée 
mystérieuse!  par  toi  nos  âmes,  comme  de  chastes  colombes, 
devraient  fixer  leur  séjour  dans  le  Saint  des  Saints,  dans  cette 
Arche  de  salut,  refuge  assuré  de  qui  ne  veut  point  périr  sur  la 
mer  agitée  de  ce  monde. 

Pénétrons  souvent  par  la  foi,  par  la  méditation  et  la  prière,  dans 

ces  sacrées  ouvertures  qu'ont  faites  pour  nous  les  clous  et  la  lance, 
objets  de  notre  vénération.  Et  quelle  y  sera  notre  occupation? 
1°  De  pleurer  amèrement  nos  fautes  dans  les  plaies  des  pieds, 

promettant  au  Sauveur  de  changer  de  conduite  et  d'éviter  comme 
MÉDIT.  I.  12* 



138  CAREME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  SAMEDI. 

la  mort  tout  ce  qui  peut  l'offenser.  2°  De  demander  à  ses  mains 
transpercées,  dispensatrices  des  dons  célestes,  ce  qui  contribuera 

le  plus  à  notre  progrès  spirituel,  c'est-à-dire  la  force  et  la  constance 
dans  la  pratique  du  bien,  quelque  difficile  qu'il  nous  paraisse. 
3°  Cherchons  enfin-dans  son  Coeur  sacré  les  ardeurs  de  cet  amour 
qui  adoucit  tout  et  nous  dispose  à  toutes  les  vertus. 

0  Vierge  très  pure,  Mère  de  douleurs  !  enseignez-moi  vous-même 

à  puiser  dans  les  plaies  de  mon  Sauveur,  à  l'aide  d'une  prière  per- 
sévérante, la  componction  qui  nous  purifie,  —  le  courage  qui 

nous  fait  agir  —  et  l'amour  qui  nous  sanctifie,  en  nous  unissant 
à  Jésus,  votre  divin  Fils. 

carême,  première  semaine,  samedi.  —  immolation  de  Jésus 
et  de  Marie, 

Préparation.  —  En  voyant  Jésus  et  sa  divine  Mère  souffrir  en- 
semble pour  nous  sur  le  Golgotha,  nous  devons  concevoir  :  1°  Des 

sentiments  de  reconnaissance  pour  leur  dévouement  sans  bornes. 
2°  Un  vif  désir  d'imiter  les  vertus  dont  ils  embaument  leurs  souf- 

frances. —  Tenons-nous  souvent  en  esprit  au  pied  de  la  croix,  en 
union  avec  la  Mère  de  douleurs,  surtout  dans  nos  peines,  nos 
épreuves,  nos  combats,  afin  de  retremper  notre  courage  et  notre 
patience.  Slabal  autem  juxla  crueem  Jesu  mater  ejus.x 

lo  Reconnaissance  envers  jésus  et  marie. 

Si  l'un  de  nous,  condamné  au  dernier  supplice,  avait  vu  son 
tère  et  sa  mère  s'offrir  et  s'immoler  à  sa  place  comme  d'inno- 

centes victimes  pour  lui  sauver  la  vie,  quelle  reconnaissance  n'en 
aurait-il  pas?  Voici  Jésus  et  Marie,  à  qui  nous  devons  la  vie  de  la 
grâce,  vie  infiniment  plus  précieuse  que  la  vie  corporelle,  les  voici 

s'immolant  sur  le  Calvaire,  pour  nous  remplacer  dans  les  tortures 
qui  nous  étaient  dues.  Nous  avions  mérité  l'enfer  et  ses  éternels 
supplices;  nous  y  étions  condamnés  par  la  justice  divine.  Qu'ont- 
ils  fait?  Ils  se  sont  offerts  à  notre  place,  et  le  Seigneur  a  accepté 
leur  sacrifice. 

(1)  Joan.  19,  23, 



IMMOLATION   DE  JÉSUS  ET  DE  MARIE.  139 

0  prodige  de  la  charité  d'un  Dieu  et  d'une  Mère  de  Dieu!  Sans 
avoir  besoin  de  nous,  enfants  ingrats,  ils  ont  pris  sur  eux  tous  nos 
maux,  et,  à  leurs  propres  dépens,  nous  ont  procuré  tous  les  biens. 
Qui  jamais  oublierait  de  tels  services?  Qui  ne  profiterait  de  si 

grands  bienfaits?  Qui  n'aimerait  les  foyers  d'un  amour  si  sincère, 
d'une  charité  si  généreuse  ?  Que  ma  langue  s'attache  à  mon  palais, 
et  que  ma  main  droite  se  dessèche,  ô  mon  Sauveur  et  ma  Mère! 

si  jamais  je  vous  oublie,  vous  qui  m'avez  tant  aimé  !... 
Pour  mieux  comprendre  les  précieux  effets  d'un  tel  amour,  il 

faudrait  descendre  dans  les  abîmes  éternels,  et  y  endurer,  ne  fût-ce 

qu'une  seconde,  les  tourments  qui  accablent  les  damnés  et  le  déses- 
poir qui  met  le  comble  à  leur  malheur.  Oh!  qu'alors  nous  serions 

sensibles  au  bienfait  d'avoir  été  préservés  de  pareilles  tortures  !  Et 
si,  transportés  jusqu'au  ciel,  nous  venions  à  y  goûter  un  instant 
la  béatitude  des  Élus,  oh  !  que  nous  bénirions  avec  transport 
Jésus  et  Marie,  de  nous  en  avoir  rendus  capables!  Et  à  quel  prix? 

nous  le  savons,  au  prix  de  sacrifices  dont  nous  ne  pouvons  con- 

cevoir ni  la  valeur,  ni  l'étendue. 
0  mon  Rédempteur!  ô  ma  tendre  Mère!  anathème  à  qui  ne 

vous  aime  pas,  vous  si  nobles,  si  parfaits,  si  aimables,  et  qui  nous 
avez  tant  aimés,  nous  misérables  pécheurs  !  Ah  !  ne  permettez  pas 

que  je  vous  offense  encore,  mais  rendez-moi  fidèle  :  1°  A  fuir  les 
moindres  fautes.  2°  A  imiter  votre  patience  dans  les  peines,  votre 
silence  dans  les  contradictions.  3°  A  me  dévouer  avec  vous  à  la 
gloire  du  Père  céleste  et  au  bien  de  mes  semblables. 

2o  Comment  témoigner  notre  gratitude  a  jésus  et  a  marie. 

Que  demandent  surtout  de  nous  le  Rédempteur  et  sa  divine 
Mère,  en  retour  de  leur  dévouement?  La  reconnaissance  la  plus 

vraie  et  la  plus  efficace,  c'est-à-dire  celle  qui  nous  fait  profiter  de 
leurs  exemples.  Du  haut  de  la  croix  Jésus  appelle  sur  ses  ennemis, 

sur  ses  bourreaux  eux-mêmes,  la  miséricorde  et  le  pardon  ;  il  va 

jusqu'à  les  excuser  en  disant  qu'ils  ne  savent  pas  ce  qu'ils  font. 
La  Mère  de  douleurs,  debout  près  de  son  Fils,  n'a  pas  d'autres  sen- 

timents. —  Grande  et  précieuse  leçon  !  Elle  nous  apprend  à  oublier 
les  injures,  les  affronts,  les  mauvais  traitements,  le  peu  d'estime 
qu'on  nous  témoigne,  et  à  traiter  avec  charité  ceux  qui  nous  con- 

tredisent, nous  contrarient,  ou  nuisent  à  notre  réputation. 

N'cst-il  pas  juste  que  les  sacrifices  embrassés  si  généreusement 



140      CARÊME.  PREMIÈRE  SEMAINE.  SAMEDI.  —  IMMOLATION,  ETC. 

pour  nous  par  Jésus  et  Marie,  soient  payés  de  retour?  Et  comment 

le  faire  mieux  qu'en  renonçant  à  nous-mêmes  pour  supporter  le 
prochain  et  pour  lui  rendre  service,  comme  nous  le  ferions  au 
Rédempteur  et  à  sa  sainte  Mère?  Soyons  donc  empressés  à  traiter 
tout  le  monde  avec  bienveillance,  dissimulant  les  défauts  que  nous 
remarquons  dans  nos  frères,  les  prévenant  par  un  visage  ouvert, 

des  manières  polies,  leur  témoignant  de  l'estime,  parfois  môme 
du  respect,  et  nous  montrant  toujours  prêts  à  leur  rendre  de  bons 

offices  comme  à  Jésus  lui-même  et  à  sa  Mère  bien-aimée,  qui  nous 
ont  procuré  tant  de  biens. 

Nous  leur  témoignerons  encore  notre  gratitude,  en  imitant  leur 

constance  invincible.  Jésus  demeure  sur  la  croix,  malgré  les  tour- 

ments qu'il  y  endure,  et  les  défis  qu'on  lui  jette  d'en  descendre 
par  un  miracle.  Marie  reste  debout  dans  un  océan  d'amertumes, 
et  ne  quitte  point  le  Calvaire  avant  d'avoir  contribué  jusqu'à  la  fin 
à  notre  Rédemption.  —  N'est-ce  pas  là  nous  apprendre  à  persé- 

vérer dans  la  ferveur  malgré  les  difficultés?  Nous  nous  fatiguons 

si  vite  de  méditer,  de  prier,  de  veiller  sur  nous-mêmes,  de  témoi- 
gner notre  amour  au  Sauveur  et  à  la  Vierge-Mère,  surtout  quand 

il  nous  en  coûte  quelque  peine  ou  qu'on  exige  de  nous  quelque 
sacrifice.  Combien  d'àmes  sont  tout  ardeur  au  commencement  de 
leur  conversion,  de  leur  vie  pieuse,  et  puis  se  relâchent  au  point 
de  commettre  des  fautes  fréquentes  et  de  tomber  dans  la  tiédeur  ! 

Elles  manquent  en  cela  au  devoir  de  l'éternelle  reconnaissance  due 
aux  deux  grandes  Victimes  de  notre  salut. 

0  Jésus!  ô  Marie!  qui  m'avez  tant  aimé!  que  vous  rendrai-je 
pour  vous  remercier  de  votre  dévouement  sans  bornes?  Je  ne 
puis  rien  vous  offrir  que  mon  esprit  et  mon  cœur  :  mon  esprit, 
pour  me  rappeler  sans  cesse  vos  douleurs  et  votre  amour;  mon 
cœur,  pour  vous  le  consacrer  sans  réserve,  afin  que  vous  soyez 

l'objet  de  toutes  mes  affections  pendant  la  vie  et  à  la  mort.  —  En 
retour  de  votre  ineffable  charité,  je  me  propose  :  1°  De  renoncer 
à  tout  ressentiment  contre  le  prochain.  2°  De  vous  prier  et  vous 
servir  avec  ferveur  et  fidélité,  tous  les  jours  de  mon  pèlerinage 
terrestre,  au  milieu  même  des  épreuves  et  des  tribulations. 



CARÊME.  DEUXIÈME  SEM.  DIM.  —  TRANSFIGURATION  DE  JÉSUS.      141 

carême,  deuxième  semaine,  dimanche.  —  Transfiguration 
de  Jésus. 

Préparation.  —  La  transfiguration  du  Sauveur,  racontée  dans 
l'Evangile  de  la  messe,  nous  révèle  :  1°  Le  mystère  des  grandeurs  de 
l'Homme-Dieu.  2°  Le  mystère  de  ses  douleurs  et  de  ses  opprobres. 
—  Cette  méditation  nous  sera  profitable,  si  nous  y  puisons  des 
sentiments  de  respect  et  d'amour  envers  Jésus  et  envers  sa  croix. «  Il  a  souffert  pour  nous,  dit  saint  Pierre,  en  vous  laissant  un 
exemple,  afin  que  vous  marchiez  sur  ses  traces.  »  Vobis  rdinquens 
exemplum,  ut  sequamini  vestigia  ejus.1 

1°  Transfiguration,  mystère  des  grandeurs  de  jésus. 

m  Lorsque  nous  étions  avec  Jésus  sur  la  sainte  montagne,  dit  le 

Prince  des  Apôtres,  nos  yeux  ont  été  éblouis  de  l'éclat  de  sa 
majesté,  et  du  sein  d'une  magnifique  gloire  est  sortie  cette 
parole  :  Celui-ci  est  mon  Fils  bien-aimé  en  qui  j'ai  mis  mes  com- 

plaisances, écoutez-le.2  » 

Oh  !  qu'il  est  grand  et  adorable  le  Fils  de  l'Eternel  !  Dieu  comme 
son  Père,  il  est  comme  lui  tout-puissant,  infini  en  richesse,  en 

science  et  en  sainteté.  Anéanti  parmi  nous,  il  n'a  rien  perdu  de  ses 
ineffables  grandeurs.  Au  Thabor,  son  visage  brillant  comme  le 
soleil,  ses  vêtements  blancs  comme  la  neige,  et  la  nuée  lumineuse 

qui  l'entoure,  ne  sont  que  de  faibles  reflets  des  splendeurs  et  des 
magnificences  de  sa  divinité.  Plus  élevé  que  les  cieux,  Jésus  est 

l'objet  des  complaisances  de  Dieu  le  Père,  qui  l'appelle  son  Fils 
bien-aimé.  —  Comment,  après  cela,  estimer  encore  en  ce  monde 
quelque  autre  merveille  que  le  Verbe  incarné  ?  Les  plus  grands 

Saints  sont  les  enfants  de  Dieu  par  adoption;  mais  Lui  l'est  par 
nature,  et  les  surpasse  ainsi  tous  ensemble  dans  un  degré  infini. 

Sagesse  incréée  et  Maître  par  excellence,  Jésus  ne  peut  se  trom- 
per, ni  nous  induire  en  erreur.  Aussi  le  Père  éternel  nous  crie  à 

tous  en  ce  jour  :  «  Ecoutez-le.  »  Ipsum  audite.  «  Ecoutez  sa  doc- 

trine, ou  ce  qu'il  vous  ordonne  de  croire,  malgré  les  objections 
d'une  raison  peu  soumise.  Ecoutez  ses  promesses,  ou  ce  qu'il  vous 

(l)lPetr.  2,'2-i,  (2)  11  Petr.  1,  16-18. 



142      CARÊME.  DEUXIÈME  SEM.  DIM.  —  TRANSFIGURATION  DE  JÉSUS. 

commande  d'espérer,  en  dépit  de  toutes  vos  craintes  et  de  toutes 
vos  défiances.  Ecoutez  les  préceptes  et  les  conseils  qu'il  vous 
donne,  et,  pour  lui  obéir,  triomphez  de  vos  répugnances  et  de  tous 
vos  penchants.  »  —  Ainsi  nous  parle  le  Père  céleste. 

Conformément  à  ses  désirs,  exerçons  notre  foi  sur  les  grandeurs 

de  son  Fils  unique  Jésus,  sur  les  motifs  que  nous  avons  d'espérer 
en  lui  et  de  n'aimer  que  lui  seul.  Mais  pour  l'aimer  véritablement, 
nous  devons  pratiquer  ce  qu'il  nous  commande  touchant  la  prière, 
—  la  charité  —  et  la  mortification.  Nous  devons,  à  son  exemple, 
transfigurer  notre  esprit  par  le  recueillement  et  l'oraison  ;  —  notre 
coeur,  par  l'amour  envers  Dieu  et  envers  nos  semblables  ;  —  notre 
corps,  par  la  pénitence,  la  sobriété,  la  modestie  et  la  pureté 
parfaite. 

0  Jésus,  Dieu  de  majesté,  revêtu  de  notre  néant  et  de  notre  pau- 
vreté !  dépouillez-moi  de  moi-même  et  enrichissez-moi  de  vos  dons 

les'  plus  précieux.  Augmentez  en  moi  la  foi,  —  la  charité  —  et 
l'esprit  d'abnégation,  afin  de  m'unir  étroitement  à  votre  Personne 
sacrée.  Pour  mieux  arriver  à  cette  union,  je  suis  résolu  :  1°  De 
méditer  souvent  vos  grandeurs  et  vos  humiliations.  2°  De  former 
à  toute  heure  des  actes  fervents  d'amour  envers  votre  bonté  infinie. 
3°  De  vous  offrir  de  temps  en  temps  le  sacrifice  d'un  regard,  d'une 
parole,  d'une  satisfaction,  d'une  inclination  quelconque,  afin  de 
vous  honorer  et  aimer  de  plus  en  plus,  et  d'avoir  part  à  tous  les 
biens  que  vous  réservez  à  vos  amis.  Et  transfigurâtes  est  ante  eos.* 

2°  Transfiguration,  mystère  des  douleurs  de  jésus. 

Saint  Luc  rapporte  que  Moïse  et  Elie  se  montrèrent  sur  le 
Thabor  avec  Jésus,  et  lui  parlèrent  de  sa  Passion  ou  du  mystère 

de  ses  souffrances.2  Il  semble  que  dans  un  tel  état  de  gloire,  le 
Sauveur  eût  dû  se  livrer  exclusivement  à  la  joie,  et  éloigner  de 

lui  toute  idée  de  tourments;  mais  non,  il  veut  qu'on  l'entretienne 
de  sa  Passion  douloureuse,  et  voici  pourquoi  :  1°  Afin  de  nous 

montrer  qu'elle  sera  pour  lui  et  pour  nous  la  source  du  vrai  bon- 
heur. 2°  Que  nous  ne  devons  pas  espérer  de  jouir  avec  lui  de  la 

béatitude  céleste,  si  nous  ne  portons  ic^bas  la  croix  avec  lui. 

3°  Qu'ayant  été  enfantés  à  la  grâce  sur  le  Calvaire,  il  ne  convient 
nullement  que  nous  vivions  toujours  au  Thabor,  sans  rien  souffrir 

(j)  Matin.  17,  2.  (2)  Luc.  9,  31, 



CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  LUNDI.  —  DE  L'ORAISON.  143 

ici-bas,  ni  contrariété,  ni  lutte  contre  nous-mêmes,  ni  contradiction 
de  la  part  du  prochain. 

Jésus  a  pris  sur  lui  le  châtiment  que  méritaient  nos  péchés  ;  il 

veut  nous  faire  part  de  son  calice,  dans  l'intention  de  nous  par- 
donner, de  nous  guérir  et  de  nous  sauver.  D'ailleurs,  Chef  du 

corps  mystique  de  l'Eglise,  n'a-t-il  pas  le  droit  d'exiger  de  ses 
membres  une  entière  conformité  avec  lui  jusque  dans  la  souf- 

france? Par  là,  il  épure  notre  vertu,  la  dégage  de  l'amour-propre 
et  préserve  notre  cœur  du  malheur  de  se  souiller  au  courant  des 

fleuves  de  Babylonc  ou  des  plaisirs  mondains.  —  Pourrions-nous 

encore,  après  cela,  refuser  la  croix  qu'il  nous  présente  ?  Autant 
nous  souhaitons  la  gloire  et  la  félicité  du  ciel,  autant  devons-nous 

aimer  l'ignominie  et  la  tribulation  qui  y  conduisent.  Nous  ne 
serons  couronnés  qu'après  avoir  bien  combattu  ;  exaltés,  qu'après 
avoir  été  humiliés;  nous  n'aurons  part  aux  délices  de  Jésus  res- 

suscité, qu'après  l'avoir  suivi  au  sommet  de  Golgotha  et  jusque 
dans  le  sépulcre, 

0  mon  Rédempteur  !  vous  savez  combien  j'ai  besoin  que  la  souf- 
france me  purifie,  me  détache  de  la  terre  et  de  moi-môme,  me 

force  à  vaincre  mes  penchants  et  ji  m'exercer  dans  les  vertus.  Ne 
permettez  pas  que  je  me  laisse  abattre  lorsque  vous  m'honorez  de 
vos  épines  et  de  votre  croix.  Je  suis  décidé  d'éviter  à  l'avenir  les 
plaintes,  les  troubles,  les  impatiences,  les  murmures  dans  les 

épreuves  de  cette  vie.  Par  l'intercession  de  votre  divine  Mère, 
rendez-moi  fidèle  à  ma  résolution.  Faites-moi  regarder  la  croix 

du  même  œil  que  vous  l'envisagiez  vous-même,  lorsque  vous 
disiez  à  vos  disciples  :  «  Je  dois  être  baptisé  d'un  baptême  de  sang, 
et  combien  je  me  sens  pressé  du  désir  qu'il  s'accomplisse!'  » 
Eclairez-moi  sur  les  effets  admirables  de  ce  baptême,  qui  trans- 

forme les  âmes  et  les  déifie.  Et  transfigurâtes  est  ante  eos. 

CAREME.  DEUXIEME  SEMAINE.  LUNDI.  —  De  1  Oraison. 

Préparation.  —  La  transfiguration  du  Sauveur  est  une  imago 
de  celle  que  subit  l'âme  dans  l'oraison.  Voyons  donc  :  1°  Les  effets 
salutaires  de  l'oraison.  2°  Les  fins  qu'il  faut  s'y  proposer.  —  Heu» 
reux  celui  qui  prie  et  médite  jour  et  nuitl  il  trouvera,  dans  cet 

(1)  Luc.  12,  50. 



144  CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  LUNDI.  —  DE  L'ORAISON. 

exercice,  les  lumières  de  l'esprit,  les  énergies  du  cœur,  la  chas- 
teté du  corps,  la  persévérance  de  l'âme  et  le  salut  éternel.  Beatus vir  qui  meditabitur  die  ac  nocte  ! 

1°  Effets  salutaires  de  l'oratson. 

Jésus  était  en  oraison  sur  le  Thabor,  dit  saint  Luc,  lorsqu'il  se 
transfigura  :  sa  face  devint  lumineuse,  et  ses  habits  resplendirent 
de  blancheur.  Image  sensible  des  grâces  que  nous  puisons  dans 

l'oraison.  La  méditation,  en  effet,  nous  fait  entrer  en  communica- 
tion avec  Dieu,  la  sagesse  incréée.  Toujours  présente  à  notre  âme, 

cette  divine  sagesse  agit  sur  nous  comme  le  soleil  sur  le  cristal. 
Elle  éclaire  notre  intelligence  et  la  pénètre  de  sa  splendeur.  A 
sa  lumière,  nous  découvrons  le  néant  de  tout  ce  qui  passe,  le  prix 
de  la  grâce  et  des  biens  éternels  ;  nous  apprenons  à  nous  connaître 

nous-mêmes  :  nos  défauts,  notre  orgueil,  notre  ignorance,  notre 
faiblesse,  notre  inconstance  dans  le  bien;  la  vue  de  nos  péchés 
nous  humilie  devant  la  Majesté  suprême,  dont  nous  admirons  la 

grandeur  et  les  infinies  perfections.  Ainsi  notre  esprit  s'illumine, 
notre  foi  se  vivifie,  notre  science  de  la  vie  intérieure  s'accroît,  sous 
les  rayons  du  soleil  divin  qui  nous  éclaire  dans  l'oraison. 

Mis  ainsi  en  contact  avec  Dieu,  de  la  manière  la  plus  intime, 
notre  coeur,  à  son  tour,  se  sent  touché  et  se  répand  en  pieuses 

affections  qui  l'attachent  à  son  Créateur  bien-aimé.  Dans  cette 
union,  que  n'avons-nous  pas  à  gagner  !  Nos  passions  se  calment, 
nos  amertumes  s'adoucissent,  nos  répugnances  disparaissent. 
Paisibles  et  heureux,  nous  nous  élevons  au-dessus  de  la  terre  et 

de  nous-mêmes,  nous  perdons  de  vue  nos  intérêts,  et  n'avons  plus 
qu'un  désir  avec  Jésus,  celui  de  glorifier  et  de  contenter  le  Père 
céleste.  Oh  !  que  nous  éprouvons  alors  combien  le  Seigneur  est 
doux  !  surtout  quand  il  nous  fait  surabonder  de  joie,  de  confiance 
et  de  tendresse  à  la  pensée  de  sa  bonté  infinie. 

Saint  Jean  Chrysostome  compare  l'oraison  à  une  fontaine  qui 
jaillit  au  milieu  d'un  jardin.  Quels  heureux  effets  ne  produit-elle 
pas,  quand  ses  eaux  bienfaisantes  arrosent  un  terrain  desséché, 
couvert  de  plantes  languissantes  et  sous  un  ciel  brûlant!  Oh! 

comme  elle  apporte  avec  elle  la  fraîcheur  et  la  vie  !  —  Ainsi  fait 

l'oraison  :  elle  rend  l'onction  à  notre  ame  aride,  lui  ôte  le  goût 
du  monde  et  des  biens  passagers  et  la  remplit  du  désir  de  s'unir 
au  Bien  suprême  et  infini.  Alors  notre  volonté  reprend  des 

forces,  et,  transformant  sa  lâcheté  naturelle  en  un  courage  sur- 



CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  LUNDI.  —  DE  L'ORAISON.  U5 

naturel,  elle  réveille  sa  ferveur  endormie  et  forme  les  résolutions 

les  plus  généreuses  et  les  plus  pratiques.  N'est-ce  pas  là  une  véri- 
table transfiguration  ? 

0  mon  'Dieu  !  inspirez-moi  l'estime  de  la  méditation  quotidienne, 
sans  laquelle  mon  ame  languit,  ne  sachant  plus  se  renoncer  pour 

obéir,  ni  souffrir  avec  patience,  ni  s'appliquer  à  la  vie  spirituelle. 
Accordez-moi  lagrAce  de  faire  toujours  oraison  avec  foi,  —  recueil- 

lement —  et  dévotion,  afin  d'en  retirer  les  fruits  les  plus  précieux 
et  les  plus  abondants.  Gustate  et  videle. 

2o  Fins  a  sr  proposer  dans  l'oraison. 

Ce  ne  sont  pas  les  consolations  spirituelles  qu'il  faut  rechercher 
dans  l'oraison,  mais  le  vrai  progrès  de  notre  âme.  En  quoi  con- 

siste ce  progrès  ?  dans  la  répression  de  nos  défauts,  la  pureté  de 
notre  cœur,  la  conformité  à  la  volonté  divine  et  la  vraie  charité. 

Sainte  Thérèse  assurait  qu'elle  se  contenterait  toute  sa  vie,  d'une 
oraison  aride,  pourvu  que  par  là  elle  devînt  plus  humble,  plus 

soumise  à  Dieu  et  plus  fidèle  à  la  grâce.  —  Les  douceurs  sensibles 

n'assurent  donc  pas  le  succès  de  nos  méditations,  mais  bien  les 
convictions  profondes  qu'on  y  acquiert  des  vérités  de  la  foi,  et  les 
résolutions  sincères  qu'on  y  prend  de  devenir  meilleur.  Notre 
cœur  est  naturellement  dur  et  indocile;  quoi  de  plus  propre  à 

l'assouplir  que  le  feu  de  l'oraison  ?  il  y  apprend  à  se  plier  à  toutes 
les  dispositions  de  la  Providence,  à  toutes  les  exigences  de  la  vie 
intérieure  et  surnaturelle. 

Proposons-nous  encore  dans  la  méditation  d'obtenir  les  grâces 
qui  sanctifient.  Celles-ci  ne  nous  sont  accordées  qu'en  vertu  de 
la  prière,  sous  toutes  ses  formes  :  élans  du  cœur,  saints  désirs, 

ferventes  aspirations,  actes  de  contrition,  de  confiance,  d'amour 
et  de  demande.  Ces  diverses  affections,  provenant  des  réflexions 

que  nous  suggère  l'Esprit-Saint,  sont  comme  le  miel  de  nos  orai- 
sons, miel  qui  doit  nourrir,  pendant  le  jour,  notre  vie  d'union 

avec  Dieu  et  nous  rendre  ainsi  capables  de  pratiquer  les  vertus. 

Sont-ce  là  les  fins  qui  vous  dirigent  en  méditant  ?  Quels  effets 
produisent  en  vous  les  réflexions  que  vous  faites  sur  les  vérités 
du  salut  ?  Etes-vous  par  là  chaque  jour  bien  résolu  de  fuir  la  tor- 

peur spirituelle,  de  vous  vaincre  courageusement,  d'obéir  sans 
réplique,  de  recevoir  en  paix  les  contrariétés,  de  supporter  les 

défauts  d'autrui,  de  prier  souvent,  et  de  chercher  Dieu  seul  en 
MÉDIT.    I.  13 



146      CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  MARDI.  —  DE  LA  MÉDITATION. 

toutes  vos  actions?  Ces  fruits  précieux  d'une  oraison  fervente,  les 
avez-vous  toujours  recueillis  ? 

0  mon  Dieu!  quels  trésors  de  grâces  n'ai-je  pas  perdus,  en 
omettant  mon  oraison,  ou  en  la  faisant  avec  négligence  !  Par  les 
mérites  de  Jésus,  de  Marie  et  de  Joseph,  priant  et  méditant  à 

Nazareth,  accordez-moi  le  courage  :  1°  De  m'appliquer  sérieuse- 
ment tous  les  matins  à  ce  pieux  exercice  et  d'en  retirer  beaucoup 

de  fruit.  2°  D'en  emporter  chaque  fois  quelque  sainte  pensée, 
quelque  salutaire  affection  ou  résolution  qui  nourrisse  mon  âme 
pendant  tout  le  jour.  Beatus  vir  qui  meditabitur  die  ac  nocte. 

carême,  deuxième  semaine,  mardi.  —  De  la  méditation. 

Préparation.  —  Afin  de  profiter  de  l'oraison,  il  importe,  sur- 
tout pour  les  commençants,  d'accompagner  leurs  affections  de 

réflexions  sérieuses.  Car  :  1°  Selon  saint  Alphonse,  une  seule 
maxime  bien  méditée  suffit  pour  faire  un  saint.  2°  L'expérience 
confirme  cette  assertion.  —  «  La  terre  est  remplie  de  maux, 
s'écriait  le  Prophète,  parce  qu'il  n'est  personne  qui  réfléchisse 
dans  son  cœur,  »  c'est-a-dire  qui  s'applique  à  penser  efficacement 
aux  vérités  du  salut.  Quia  radius  est  qui  recogitet  corde.* 

]o  Une  maxime  bien  méditée  peut  nous  sanctifier. 

Il  ne  nous  est  pas  utile,  dans  l'oraison,  de  parcourir  toute  la  série 
des  vérités  de  la  foi,  de  voltiger  d'une  pensée  à  l'autre,  sans  nous 
arrêter  à  aucune.  Nous  devons  plutôt  choisir,  comme  l'abeille 
industrieuse,  la  fleur  ou  la  maxime  qui  renferme  pour  nous  le 
suc  vital  le  plus  substantiel  ou  le  plus  capable  de  nourrir  notre 
intelligence  et  de  fortifier  notre  volonté.  Tel  est  en  réalité  le  but 

de  l'oraison  :  réconforter  notre  vie  intérieure,  plutôt  que  de  con- 
tenter la  curiosité  de  notre  esprit.  Comme  les  rayons  d'un  cercle 

se  réunissent  au  centre,  ainsi  tous  les  mystères  de  notre  foi  se 
concentrent  en  Dieu.  On  ne  peut  donc  approfondir  une  vérité 
quelconque,  sans  rencontrer  les  autres,  et  sans  arriver  ainsi  à  la 
Divinité,  centre  de  tout  bien  et  de  toute  perfection. 

Tant  que  saint  François  Xavier  entendit  superficiellement  les 

(l)Jer.  12,  11. 



CARÊME.  bEUXIÈME  SEMAINE.  MARDt.  —  Î)E  LA  MÉDltATION.      147 

exhortntions  de  saint  Ignace,  il  en  fut  très  peu  touché;  mais  dès 

qu'il  eut  mûrement  approfondi  cette  parole  tant  de  fois  répétée  : 
«  Que  sert  à  l'homme  de  gagner  l'univers,  s'il  perd  son  âme?  »  P 
quitta  tout  et  se  donna  pleinement  à  Dieu.  Cette  seule  maxim( 

bien  méditée  en  fit  un  apôtre  et  un  saint.  —  «  Qu'est-ce  que  cela 
pour  l'éternité  ?  »  se  disait,  dans  les  difficultés,  saint  Louis  de  Gon- 
zague;  et  cette  sentence  appliquée  à  sa  conduite  en  fit  un  ange  et 

un  séraphin.  —  Saint  Alphonse  ne  devint  lui-même  un  prodige  de 
vertu  que  par  ce  cri  intérieur  dont  il  avait  saisi  le  sens  pratique  : 

«  Aimons  un  Dieu  qui  nous  a  tant  aimés.  »  Ces  seuls  mots  expli- 
quent son  horreur  du  péché,  son  ardeur  pour  la  pénitence,  son 

héroïque  patience  dans  les  maladies  et  son  zèle  dévorant  du  salut 
des  âmes. 

Vous  vous  plaignez  de  manquer  de  dévotion  dans  vos  exercices 

pieux,  et  de  ferveur  pour  servir  Dieu.  Est-ce  étonnant?  Vous  faites 
si  légèrement  vos  lectures,  vos  méditations,  vos  prières  vocales  ! 

Vos  affections  et  vos  résolutions,  n'étant  point  le  résultat  de 
réflexions  sérieuses,  ne  jettent  point  en  vous  des  racines  pro- 

fondes; et  de  là  votre  langueur,  votre  vie  naturelle  et  routinière. 

«Bienheureux,  dit  l'Esprit-Saint,  l'homme  qui  médite  jour  et  nuit 
la  loi  du  Seigneur!  Semblable  au  palmier  planté  le  long  des  eaux 
et  dont  le  feuillage  est  toujours  vert,  il  reçoit  abondamment  les 

grâces  divines,  —  y  correspond  fidèlement  —  et  produit  des  fruits 
de  vertus  en  toute  occasion.1  » 

0  mon  Dieu  !  ne  permettez  pas,  comme  il  arrive  souvent,  que 

je  passe  trop  tôt  de  la  méditation  ordinaire,  à  l'oraison  affective, 
qui  est  un  don  de  votre  grâce;  mais  inspirez-moi  les  plus  sérieuses 

réflexions  sur  ma  fin  dernière,  l'importance  du  salut,  le  prix  du 
temps  et  la  durée  de  l'éternité  qui  suivra  cette  vie  si  courte. 
Faites-moi  toujours  agir  et  souffrir  selon  les  sentiments  que 
devraient  faire  naître  en  moi  des  vérités  si  sanctifiantes. 

2°  Applications  de  la  vérité  méditée. 

Saint  François  d'Assise,  étant  sur  le  mont  Alvérne,  fut  aperçu 
tout  environné  de  lumière  ;  et  on  l'entendait  s'écrier  ;  «  Mon  Dieu  ! 
qui  êtes-vous,  et  qui  suis-je?  »  Cette  parole  lui  suffisait  pour  con- 

tinuer et  prolonger  son  oraison.  N'en  soyons  pas  étonnés  :  cette 

\\)  Ps.  1, 



U8  CARÊME.  DEUXIÈME  SEM.  MARDI.  —  DE  LA  MÉDITATION. 

simple  exclamation  renferme  à  elle  seule  toute  la  sainteté,  pour 
une  àme  qui  réfléchit.  Dieu  est  tout,  et  nous  ne  sommes  rien  ;  que 

s'en  suit-il  ?  que  nous  dépendons  constamment  de  lui.  De  là  naît 
pour  nous  la  nécessité  de  la  prière  continuelle  et  de  l'obéissance 
à  Dieu.  De  là  aussi  l'obligation  de  croire  ce  qu'il  nous  enseigne, 
d'espérer  ce  qu'il  nous  promet,  d'aimer  et  d'accomplir  ce  qu'il 
nous  commande,  et  de  recevoir  en  paix  ce  qu'il  nous  envoie  de 
pénible  et  de  fâcheux.  Cette  seule  parole  approfondie  renferme 
donc  la  perfection  la  plus  consommée. 

On  y  arriverait  aussi  en  peu  de  temps,  assure  sainte  Thérèse, 
en  vivant  toujours  sous  le  regard  de  Dieu.  Et  en  effet,  cette 

pensée  :  «  Dieu  me  voit,  »  n'cst-elle  pas  bien  capable  de  me  faire 
vivre  saintement,  si  j'en  médite  le  sens?  «  Dieu  me  voit;  »  Dieu, 
c'est-à-dire  la  grandeur,  la  majesté,  la  sagesse,  la  puissance,  la' 
sainteté  infinies.  Comment  oserai-je  l'offenser  sous  ses  yeux, 
même  légèrement  ?  «  Dieu  me  voit  :  »  quel  encouragement  au 

bien,  quelle  force  dans  les  tentations  m'inspire  ce  souvenir! 
quelle  patience  dans  les  peines,  quelle  exactitude  dans  mes 
emplois,  quelle  douceur  avec  le  prochain  ! 

Ah  !  si  nous  avions  toujours  à  l'esprit  quelque  pensée  sainte,  frap- 
pante, propre  à  servir  de  règle  à  notre  conduite,  nous  n'aurions 

pas  tant  de  distractions  dans  l'oraison  et  l'action  de  grâces  après 
la  Communion,  ni  tant  de  répugnance  à  obéir,  à  supporter  un 

reproche  ou  une  contrariété.  —  Formons  donc  la  résolution  de 
méditer  habituellement  certaines  maximes  ou  sentences  qui  nous 

reviennent  souvent,  et  qui  nous  ont  vivement  impressionnés  pen- 

dant nos  retraites,  ou  à  l'occasion  d'une  lecture,  d'un  sermon,  d'un 
événement  inattendu.  Elles  nous  seront  un  remède  dans  nos  acca- 

blements et  nos  tristesses,  —  un  encouragement  au  bien,  —  un 
aliment  pour  notre  vie  intérieure,  —  un  excellent  moyen  de  nous 

affermir  dans  la  vertu  et  d'y  faire  chaque  jour  du  progrès. 
0  Jésus!  je  suis  résolu  de  conserver,  comme  des  perles  pré- 

cieuses, les  réflexions  salutaires  que  vous  m'inspirez.  Donnez-moi 
la  grâce  d'imiter  en  cela  la  Reine  des  saints,  dont  il  est  dit  : 
«  Marie  gardait  et  méditait  dans  son  cœur  ce  qu'elle  voyait  et 
entendait  au  sujet  de  son  divin  Fils.  »  Conservabat  omnia  verba 

liœc,  conferens  in  corde  suo.1 

(1)  Luc.  %  19. 



CARÊME.  DEUXIÈME  SEM.  MERCREDI.  —  LA  PASSION  DE  JÉSUS.      149 

CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  MERCREDI.  —  La  passion  de  JéSUS. 

Préparation.  —  Après  avoir  traité  de  l'oraison,  voyons-en  l'un des  plus  beaux  sujets  et  des  plus  convenables  au  temps  du 

Carême,  c'est-à-dire  la  passion  de  l'Homme-Dieu.  4°  Puisons-y  de 
puissants  motifs  d'aimer  notre  Sauveur.  2°  Prenons  nos  meil- 

leures résolutions  au  pied  de  Jésus  crucifié.  —  L'un  des  fruits  de cette  méditation  sera  de  nous  habituer  à  regarder  le  Crucifix 

toutes  les  fois  qu'il  nous  surviendra  quelque  peine  ou  quelque tentation.  Cliristo  passa  in  carne,  et  vus  eadem  coyitaUone 
armamini.*. 

1°  La.  passion,  motif  d'aimer  jésus. 

Le  mont  du  Calvaire,  disait  saint  François  de  Sales,  est  la  vraie 

école  de  l'amour  sacré.  C'est  là  que  les  âmes  fidèles  viennent 
puiser  dans  les  plaies  du  lion  de  la  tribu  de  Juda  le  miel  de  la 

charité.  —  Et  en  effet,  quoi  de  plus  capable  de  nous  faire  aimer 

l'Homme-Dieu?  Si  vous  me  dites  qu'il  est  infiniment  parfait,  infi- 
niment aimable  en  lui-même,  je  le  crois,  mais  cette  croyance  ne 

va  pas  jusqu'à  mon  cœur,  comme  le  spectacle  de  Jésus  crucifié, 
spectacle  qui  me  rend  palpable  combien  mon  Sauveur  m'aime  et 
combien  il  est  juste  que  je  le  paie  de  retour.  Quoi!  tout  puissant, 

tout  infini  qu'il  est,  il  s'abaisse  jusqu'à  se  faire  homme,  se  faire 
esclave,  jusqu'à  prendre  sur  lui  l'apparence  du  pécheur,  que 
dis-je?  jusqu'à  se  charger  de  nos  péchés  et  des  châtiments  qu'ils 
méritent,  et  je  ne  l'aimerais  pas  ! 

Si  le  plus  vil  mendiant  en  avait  fait  pour  moi  la  millième 

partie,  je  le  recevrais  dans  ma  demeure,  je  pourvoirais  à  sa  sub- 
sistance, en  reconnaissance  de  son  dévouement.  Et  voilà  que  le 

Roi  des  rois  descend  du  trône  de  sa  gloire  pour  venir  me  rem- 

placer sur  le  gibet  de  l'ignominie,  et  je  ne  lui  donnerais  pas  dans 
mon  cœur  la  première  place?  J'hésiterais  à  lui  consacrer  toutes 
mes  pensées,  tous  mes  désirs,  toutes  mes  affections?  «  Ana- 

thème,  s'écriait  saint  Paul,  à  celui  qui  n'aime  pas  notre  Seigneur 
Jésus-Christ!2  » 

Selon  le  saint  évèque  de  Genève,  le  motif  de  la  mort  du  Sau- 

(l)lPelr.  4,  1.  (2)  1  Cor.  16,  22, 



150     CARÊME.  DEUXIÈME  SEM.  MERCREDI.  —  LA  PASSION  DE  JÉSUS. 

veur  sera,  même  dans  le  ciel,  l'un  des  plus  puissants  pour  embra- 
ser le  cœur  des  élus.  Combien  plus,  sur  la  terre,  dans  cette  vallée 

de  larmes,  devons-nous  penser  aux  souffrances  du  Rédempteur  : 
1°  En  jetant  souvent  les  yeux  sur  le  Crucifix.  2°  En  méditant  les 
grandeurs  de  Jésus  et  ses  abaissements,  le  bonheur  dont  il  aurait 

pu  jouir  même  ici-bas,  et  les  tourments  volontaires  qu'il  a  daigné 
subir  pour  notre  salut. 

0  mon  divin  Bienfaiteur!  que  vous  rendrai-je  en  retour  de  la 
charité  sans  bornes  qui  vous  a  porté  à  mourir  à  ma  place  afin  de 

me  donner  la  vie  de  l'âme?  Aimable  en  vous-même  par  vos 
infinies  perfections,  vous  avez  voulu  de  plus  gagner  mon  cœur  au 
moyen  de  vos  bienfaits,  et  surtout  en  me  témoignant  une  ten- 

dresse à  laquelle  je  ne  pusse  rester  insensible.  Accordez-moi  vous- 

même  la  grâce  de  vous  aimer  comme  vous  le  souhaitez,  c'est-à-dire, 
non  pas  d'un  amour  faible,  et  qui  se  contente  de  penser  à  vous, 
mais  bien  d'un  amour  fort  et  constant,  capable  de  vous  rester 
fidèle  dans  les  infirmités,  les  affronts,  les  angoisses  et  toutes  les 
peines  de  cette  vie.  Placeo  mihi  in  infirmitalibus  meis,  in  neus- 
sUalibus,  in  angustiis  pro  ClirLsto.* 

2°  Résolutions  a  prendre  au  pieu  du  crucifix. 

«  Tout  amour,  dit  saint  François  de  Sales,  qui  n'a  pas  son  origine 
dans  la  passion  du  Sauveur  est  frivole  et  dangereux.  »  Pourquoi  ? 
parce  que  sans  le  souvenir  de  Jésus  en  croix,  on  se  fait  facilement 
illusion  sur  la  vraie  vertu  :  on  la  place  dans  les  exercices  de  piété 

à  son  choix,  plutôt  que  dans  l'humilité,  l'abnégation  et  la  mort  à 
tout  ce  qui  n'est  pas  Dieu.  Cette  illusion  serait-elle  possible,  si  l'on 
prenait  pour  Modèle  Jésus  crucifié?  Non,  répond  saint  Alphonse, 
car  il  faudrait  alors  entrer  bien  avant  dans  les  vertus  qui  font 

mourir  la  nature  viciée;  ne  pas  s'arrêter  à  l'écorce  de  la  sainteté, 
mais  pénétrer  jusqu'à  la  moelle  de  l'amour-propre,  pour  y  faire 
de  profondes  incisions  qui  tuent  l'égoïsme  et  préparent  la  place  à 
l'amour  sacré. 

Le  saint  Evèquc  de  Genève  conseillait  de  porter  toujours  sur  soi 

le  Crucifix,  de  le  baiser  souvent  avec  amour,  de  s'enflammer  du 
désir  de  l'imiter,  et  de  lui  dire  parfois  avec  tendresse  :  «  0  Jésus, 
le  bien-aimé  de  mon  âme!  souffrez  que  je  vous  serre  sur  mon  sein 

(1)11  Cor.  12,  10. 



CAKEME.  DEUXIEME  SEMAINE.  JEUDI.  —  LE  TRÉSOR  DE  LA  CHOIX.      151 

comme  un  bouquet  de  myrrhe  ;  je  vous  promets  que  ma  bouche, 

qui  est  heureuse  de  baiser  vos  plaies  sacrées,  s'abstiendra  désor- 
mais des  médisances,  des  murmures,  de  toute  parole  qui  pourrait 

vous  déplaire  ;  —  que  mes  yeux,  qui  voient  couler  votre  sang  et 
vos  larmes  pour  mes  péchés,  ne  regarderont  plus  les  vanités  du 

monde,  ni  rien  de  ce  qui  expose  à  vous  offenser;  —  que  mes 
oreilles,  qui  écoutent  avec  tant  de  consolation  les  sept  paroles 
prononcées  par  vous  sur  la  croix,  ne  prendront  plus  plaisir  aux 

vaines  louanges,  aux  conversations  inutiles,  aux  paroles  qui  bles- 
sent le  prochain  ;  —  que  mon  esprit,  après  avoir  étudié  avec  tant 

de  goût  le  mystère  de  la  croix,  ne  s'ouvrira  plus  aux  pensées  et 
imaginations  vaines  ou  mauvaises  ;  —  que  ma  volonté,  soumise 

aux  lois  de  la  croix,  et  à  l'amour  de  Jésus  crucifié,  n'aura  plus  que 
charité  pour  mes  frères  ;  —  qu'enfin  rien  n'entrera  dans  mon  coeuk 
ou  n'en  sortira  qu'avec  la  permission  de  la  sainte  croix,  dont  je 
tracerai  sur  moi  avec  vénération  le  signe  sacré,  à  mon  coucher  et 

à  mon  lever,  et  parmi  toutes  les  angoisses  de  la  vie.1  » 
Proposons-nous  encore  de  renouveler  aux  pieds  de  Jésus  crucifié 

et  sous  la  protection  de  Marie  :  1°  Les  vœux  de  notre  baptême. 
2°  Si  nous  sommes  prêtres  ou  religieux,  les  promesses  de  notre 
sacerdoce  ou  les  vœux  de  notre  profession.  3°  Les  résolutions  si 
souvent  prises  dans  nos  retraites  annuelles  et  mensuelles. 

carême,  deuxième  semaine,  jeudi.  —  Le  trésor  de  la  croix. 

Préparation.  —  Moïse  et  Elie  s'entretinrent  avec  Jésus  sur  le Thabor,  du  mystère  de  ses  souffrances.  Considérons  le  trésor 
cache  :  1°  Dans  la  croix  du  Rédempteur.  2°  Dans  la  nôtre.  —  En 
voyant  notre  Sauveur  embrasser  si  généreusement  les  tourments 
de  sa  passion,  décidons-nous  tout  de  bon  à  marcher  sur  ses  traces, 
en  supportant  avec  calme  les  peines  et  les  difficultés.  Car  dans  la 
croix,  dit  l'Imitation,  se  trouvent  toutes  les  vertus,  toute  la  sain- teté. In  cruce,  summa  viriulis,  perfeclio  sanctitalis? 

(1)  Bolland.  Sa  vie.  (2)  lmit.  chr.  1.  2,  en.  12. 



452     CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  JEUDI.  —LE  TRÉSOR  DE  LA  CROIX. 

lo  Biens  que  nous  apporte  la  croix  de  jésus. 

Jésus-Christ  a  racheté  les  hommes  par  la  croix;  par  elle,  il  a 
payé  notre  rançon.  Les  trois  concupiscences  du  monde  ont  été 

vaincues  sur  le  Calvaire  :  l'orgueil,  par  les  humiliations  du  Sau- 
veur ;  la  sensualité,  par  ses  tourments;  la  convoitise  des  riches- 

ses, par  sa  pauvreté  et  ses  privations.  —  Tous  les  riens  nous  sont 

venus  de  sa  passion  douloureuse  :  l'Eglise,  sortie  de  son  cœur 
percé  d'une  lance  ;  Marie,  devenue  notre  Mère  au  pied  de  la  croix  ; 
les  sacrements,  symbolisés  par  le  sang  et  l'eau  s'échappant  du 
côté  ouvert  du  Rédempteur;  les  promesses  si  généreuses  attachées 
à  nos  prières  et  sanctionnées  sur  le  Golgotha  par  les  douleurs  du 
divin  Maître  :  quels  effets  merveilleux  ! 

Maintenant  encore  Jésus  les  renouvelle  tous  les  jours  sur  des 

milliers  d'autels,  où  il  s'immole  d'une  manière  non  sanglante,  mais 
avec  les  mêmes  fruits  qu'au  Calvaire.  En  vertu  de  son  sacrifice,  le 
Baptême  nous  lave  de  la  tache  originelle,  et  la  Confirmation  nous 

enrichit  des  dons  de  l'Esprit-Saint.  —  Et  que  n'opère  pas  en  nous 
le  sacrement  de  Pénitence  ?  Par  les  mérites  du  sang  de  Jésus,  il  nous 

purifie  de  nos  péchés,  nous  restitue  nos  droits  à  l'adoption  divine 
et  à  l'héritage  des  saints.  Il  augmente  ces  privilèges  en  ceux  qui  ont 
déjà  l'état  de  grâce  avant  l'absolution.  Se  peut-il  plus  de  faveurs? 

L'Eucharistie  cependant  va  plus  loin  :  elle  nous  donne  en  nour- 
riture le  même  corps  qui  a  souffert  sur  la  croix  et  le  même  sang 

qui  a  rougi  ce  bois  sacré  pour  la  restauration  de  nos  âmes.  Dans 

ce  banquet  divin,  nous  recevons  le  Christ  lui-même,  qui  s'immole 
mystiquement  dans  nos  églises.  Nos  âmes  s'y  restaurent  et  s'y  eni 
vrent  ;  elles  y  trouvent  le  gage  de  leur  glorification  future.  —  Exa- 

minons comment  nous  participons  aux  sacrements  de  Pénitence  et 

d'Eucharistie;  si  c'est  par  routine,  sans  préparation,  sans  devenir 
meilleur  ;  ou  bien  si  c'est  avec  foi,  respect,  dévotion,  avec  un  vif 
désir  d'en  profiter. 

0  mon  Rédempteur  !  inspirez-moi  plus  d'humilité  et  de  contri- 
tion, quand  je  m'approche  du  tribunal  sacré  pour  m'y  laver  dans 

votre  sang.  Disposez-moi  vous-même  à  vous  recevoir  à  la  table 
sainte,  et  à  cette  fin,  rappelez-moi  votre  Passion  douloureuse  : 

qu'elle  m'inspire  la  componction  qui  purifie,  —  la  reconnaissance 
qui  attendrit,  —  l'espérance  qui  rassure  —  et  l'amour  qui  en- 

flamme et  sanctifie  !  0  sacrum  conviviwn  in  quo  Ckrislus  sumitur, 
recoULur  memoria  passionis  ejus  ! 



CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  JEUDI.  —LE  TRÉSOR  DE  LA  CROIX.   153 

2o  Biens  que  nous  procurent  nos  croix  de  chaque  jour 

Depuis  qu'un  Dieu  a  daigné  diviniser  la  souffrance  en  souffrant 
lui-même,  chacune  de  nos  afflictions  est  d'un  prix  inestimable. 
Qu'est-elle,  en  effet,  aux  yeux  de  la  foi,  cette  contrariété,  cette 
peine  qui  vous  cause  tant  d'ennui,  et  dont  vous  souhaitez  si 
vivement  la  fin  ?  C'est  une  participation  à  la  passion  du  Sauveur  ; 
c'est  une  épine  de  sa  couronne,  une  parcelle  de  sa  croix.  Ce  dégoût, 
cette  tristesse  qui  vous  jettent  dans  l'accablement,  ont  passé  par 
son  divin  Cœur,  puisqu'il  a  prévu  et  souffert  toutes  les  douleurs 
du  corps  mystique  de  son  Eglise,  dont  il  est  le  chef  et  dont  vous 

êtes  membre.  Comment  osez-vous  donc,  en  repoussant  la  croix, 
rejeter  un  bien  si  précieux,  qui  vous  vient  du  Cœur  même  de 
votre  Sauveur? 

D'ailleurs,  quels  trésors  inappréciables  ne  renferme  pas  pour 
vous  chacune  de  vos  peines?  Cet  affront,  ce  reproche,  cet  outrage 

dont  vous  murmurez,  ne  sont-ils  pas,  dans  les  desseins  de  Dieu, 

des  moyens  très  efficaces  d'expier  vos  péchés,  de  détruire  en  vous 
l'amour-propre  et  ses  vices,  d'abréger  votre  purgatoire,  de  vous 
procurer  les  mérites  de  l'humilité,  de  l'abnégation,  de  la  patience, 
de  l'union  à  la  volonté  divine  et  de  la  conformité  avec  Jésus-Christ? 

Et  puis  quelle  magnifique  récompense  attend  les  âmes  vraiment 
résignées  !  Saint  Dominique  visitant  un  jour  une  malade  atteinte 

d'un  cancer  où  fourmillaient  quantité  de  vers,  en  prit  un  dans  sa 
main  et  le  changea  en  une  perle  précieuse.  Image  frappante  du 
mérite  de  nos  souffrances  endurées  patiemment!  elles  deviennent 
de  riches  diamants  destinés  à  embellir  notre  immortelle  cou- 

ronne. Aussi  l'Apôtre  assure  qu'une  peine  légère,  offerte  à  Dieu 
en  cette  vie,  nous  vaudra  dans  le  ciel  un  poids  immense  de  gloire  ; 

et  qu'un  moment  très  court  de  douleur  ici-bas  sera. payé  là-haut 
par  des  délices  sans  fin.1 

Lors  donc  que  nous  souffrons,  efforçons-nous  de  nous  résigner, 
en  nous  disant  :  «  La  souffrance  est  une  nécessité  :  j'y  suis  assu- 

jetti par  la  chute  originelle.  —  C'est  une  obligation,  puisque  Dieu 
lui-même  me  l'impose.  —  C'est  un  devoir  de  l'accepter,  après  que 
le  Rédempteur  a  tant  souffert  pour  nous.  —  Et  puis,  n'est-ce  pas 
toujours  un  Dieu  d'une  sagesse  et  d'une  bonté  infinies,  qui  me  choisit 
ma  croix?  il  la  mesure  à  mes  forces,  l'approprie  à  mes  besoins, 

(1)11  Cor.  4,  17. 



154      CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  VENDREDI.  —  LE  SAINT  SUAIRE. 

m'aide  lui-même  à  la  porter,  et  la  rend  plus  légère  quand  je  m'y 
résigne.  Je  veux  donc,  ô  saint  fardeau  de  la  croix  !  je  veux  vous 
embrasser  toujours  courageusement  en  union  avec  Jésus  et  Marie.  » 

0  mon  Dieu  !  faites-moi  désormais  tenir  ce  langage  au  milieu  de 
mes  peines,  aussi  longtemps  que  dure  en  moi  la  lutte  entre  la 

nature  et  la  grâce,  entre  l'amour  de  moi-même  et  l'amour  de  la 
croix. 

carême,  deuxième  semaine,  vendredi.  —  Le  saint  Suaire. 

Préparation.  —  L'Eglise  fait  mémoire  en  ce  jour  du  linceul 
dont  on  enveloppa  le  corps  de  Jésus  pour  le  mettre  au  sépulcre. 
Méditons  :  1°  Les  instructions  que  nous  dorîne  ce  saint  Suaire. 
2°  Les  fruits  de  la  dévotion  à  cette  relique  insigne.  —  Rappelons- 
nous  souvent  la  passion  du  Sauveur,  et  prenons  la  résolution  de 
nous  ensevelir  avec  Jésus  par  un  oubli  total  de  nous-mêmes  et  de 
tout  ce  qui  n'est  pas  Dieu.  Mortui  enim  estis,  et  vita  veslra  est abscondita  cum  Cliristo  in  Deo.[ 

lo  Instructions  que  nous  donne  vu  saint  suaire. 

L'office  de  ce  jour  nous  rappelle  comment  Joseph  d'Arimathic, 
homme  riche  et  juste,  ayant  détaché  de  la  croix  le  corps  inanimé 

du  Sauveur,  l'enveloppa  d'un  linceul  neuf,  et  le  mit  dans  un 
sépulcre  taillé  dans  le  roc,  où  personne  n'avait  encore  été  ense- 

veli. Ce  mystère  est  un  enseignement  pour  nous.  Il  nous  montre 

le  Souverain  de  l'univers,  le  même  qui  n'a  pas  eu  en  naissant  de 
berceau  à  lui,  il  nous  le  montre,  après  sa  mort,  revêtu  d'un  suaire 
d'emprunt,  et  mis  dans  un  tombeau  dont  il  n'est  pas  le  proprié- 

taire. N'est-ce  pas  nous  redire  que  son  royaume  n'est  point  de  ce 
monde;  qu'il  est  venu  sur  la  terre,  comme  en  passant;  qu'il  va 
retourner  au  ciel  pour  nous  en  ouvrir  l'entrée,  et  que  là  nous 
devons  comme  lui  placer  nos  affections  ? 

Qu'avait-il  besoin,  d'ailleurs,  de  posséder  un  linceul  et  un 
sépulcre,  Celui  qui  commande  à  la  vie  et  à  la  mort,  et  dont 
l'unique  désir  est  de  conquérir  nos  coeurs?  Oui,  nos  cœurs,  nos 
volontés,  tel  est  le  seul  domaine  qu'il  souhaite  ici-bas  cl  pour 

(1)  Col.  3,  3. 



CAREME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  VENDREDI.  —  LE  SAINT  SUAIRE.      155 

l'acquisition  duquel  il  s'est  laissé  lier,  bafouer,  couronner  d'épines, 
crucifier  entre  deux  voleurs,  et  enfin  placer  dans  un  suaire  après 
son  dernier  soupir. 

Ce  suaire  blanc  et  neuf  nous  indique  les  dispositions  que  doi- 
vent avoir  nos  cœurs  pour  appartenir  à  Jésus.  i°  11  leur  faut  une 

grande  pureté,  qui  les  éloigne  de  toute  faute  et  de  toute  attache 
à  la  créature  et  aux  vanités  du  siècle.  2°  Ils  doivent  être  neufs  ou 

renouvelés  dans  la  ferveur,  dans  le  désir  d'une  plus  grande  per- 
fection et  la  résolution  sincère  d'y  faire  chaque  jour  du  progrès. 

Examinez  donc  si,  à  l'exemple  du  Sauveur  caché  dans  le  sépulcre 
et  enveloppé  d'un  suaire,  vous  aimez  sincèrement  la  vie  obscure, 
ignorée,  oubliée,  vie  si  favorable  à  la  fuite  des  moindres  fautes, 

à  la  droiture  d'intention,  à  la  recherche  de  Dieu  seul,  en  un  mot, 
à  la  pureté  du  coeur.  —  Etes-vous  attentif  à  méditer  et  à  prier 
pour  réveiller  votre  ardeur  au  service  do  Dieu  ?  Dans  ce  but 

rappelez-vous  ce  que  le  saint  suaire  vous  remet  en  mémoire,  c'est- 
à-dire  la  pensée  de  la  mort.  Car  rien  n'est  plus  capable  de  vous 
éloigner  du  péché,  de  vous  détacher  de  la  terre  et  de  stimuler 
votre  zèle  dans  le  travail  de  votre  sanctification. 

0  Jésus  !  que  me  restera-t-il,  à  mon  dernier  soupir,  de  ce  qui 

captive  maintenant  mon  âme  et  l'expose  à  se  perdre  à  jamais  ?  Ah  ! 
daignez  me  détacher  de  tout  ce  qui  passe  avec  la  vie  présente. 

Réveillez  ma  foi  et  ma  ferveur  dans  l'exercice  des  vertus,  afin 
que  je  puisse  attendre  en  paix  l'heure  suprême,  l'heure  qui  déci- dera de  mon  éternité. 

2o  Fruits  de  la  dévotion  au  saint  suaire. 

La  dévotion  au  saint  Suaire  ou  au  linceul  de  Jésus,  que  le 
Saint-Siège  a  autorisée  et  que  de  nombreux  miracles  ont  confir- 

mée, nous  fait  honorer  les  tourments  du  Rédempteur.  Saint 

François  de  Sales  aimait  à  contempler  l'image  du  saint  Suaire  : 
«  C'est  le  portrait,  disait-il,  des  souffrances  de  Jésus-Christ,  tracé 
par  son  propre  sang  ;  et  rien  n'est  plus  capable  de  nourrir  la  piété, 
de  ranimer  la  ferveur.  »  L'Eglise  parle  dans  le  même  sens,  lors- 

qu'elle reconnaît  les  vestiges  de  la  Passion  dans  le  saint  Suaire,  et 
demande  que  nous  arrivions  à  la  gloire  do  la  résurrection  du 
Sauveur,  par  les  mérites  de  sa  mort  et  de  sa  sépulture.1 

(1)  Oraison  du  jour. 



456     CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  SAMEDI.  —  MARTYRE  DE  MARIE. 

Comme  la  mort  et  la  sépulture  de  Jésus  ont  précédé  sa  résur 
rection  glorieuse,  ainsi  la  destruction  des  vices  et  des  penchants 
pervers,  doit  commencer  en  nous  la  résurrection  spirituelle. 

Celle-ci  exige  en  effet  la  mort  à  l'orgueil,  à  l'esprit  du  monde,  à  la 
mollesse,  à  la  sensualité.  Elle  demande  que  nous  ayons  le  courage 

de  nous  ensevelir  avec  Jésus  dans  la  retraite,  le  silence,  le  recueil- 
lement ;  de  nous  revêtir  du  linceul  de  la  mortification  et  de  la 

pénitence,  en  sorte  qu'on  puisse  nous  appliquer  ces  paroles  de 
l'Apôtre  :  «  Vous  êtes  morts,  et  votre  vie  est  cachée  en  Dieu  avec 
Jésus-Christ.  » 

Et  quel  moyen  plus  capable  de  nous  inspirer  cette  mort  à 
nous-mêmes,  que  la  dévotion  à  la  Passion  enseignée  par  le  saint 
Suaire?  Cette  dévotion  nous  apprend  comment  un  Dieu  infiniment 

heureux  en  lui-même  et  n'ayant  besoin  de  personne,  a  néanmoins 
voulu  librement  et  par  amour,  mourir  à  notre  place,  nous  pré- 

server de  l'enfer  et  nous  ouvrir  le  ciel  au  prix  des  plus  cruels 
supplices.  Se  peut-il  une  charité  plus  noble,  plus  désintéressée, 

et  conséquemment  plus  propre  à  nous  embraser  d'ardeur  au  ser 
vice  d'un  si  bon  Maître?  Promettons-lui  donc  :  1°  De  méditer 

chaque  jour,  au  moins  quelques  instants,  ce  qu'il  a  souffert  pour 
nous  dans  sa  Passion.  2°  De  ne  lui  refuser  aucun  des  actes  de 

renoncement  qu'il  nous  demande;  car,  selon  saint  Vincent  de 
Paul,  on  n'a  qu'une  vertu  imaginaire,  lorsque,  dans  les  occasions, 
on  ne  fait  pas  les  sacrifices  que  réclame  la  vertu  réelle. 

0  Jésus  !  ô  Marie  !  affermissez  en  moi  ces  deux  résolutions  si 
favorables  et  si  nécessaires  à  mon  progrès  dans  votre  amour. 

Rappelez-moi  souvent  vos  douleurs  et  inspirez-moi  le  désir  d'être 
comme  vous  toujours  immolé  au  bon  plaisir  divin,  afin  que,  mou- 

rant à  moi-même,  ma  vie  soit  cachée  en  Dieu  avec  vous,  pour 
apparaître  un  jour  avec  vous  dans  la  gloire.  Et  vos  apparebitis 

cum  ipso  in  gloriu .  ' 

carême,  deuxième  semaine,  samedi.  —  Martyre  de  Marie. 

Préparation.  —  Ne  méditons  pas  seulement  les  souffrances  de 
Jésus;  mais  prenons  aussi  part  aux  douleurs  de  Marie,  sa  divine 

Mère  et  la  nôtre.  Considérons  1°  Les  motifs  que  nous  avons  d'y 

(1)  Col.  5,  4, 



CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  SAMEDI.  —  MARTYRE  DE  MARIE.      157 

compatir.  2°  Comment  nous  pouvons  y  apprendre  la  patience.  — 
Examinez  si  cette  vertu  n'est  pas  chez  vous  souvent  blessée  par 
vos  vivacités,  vos  plaintes  et  vos  murmures,  défauts  si  contraires 
à  la  vraie  perfection,  dont  le  complément,  selon  saint  Jacques,  est 
la  patience.  PulienUa  aillent  opus  perfectum  habet.* 

1»  Motifs  oe  compatir  aux  douleurs  de  marib. 

«  Un  homme  et  une  femme,  Adam  et  Eve,  dit  saint  Bernard, 

nous  avaient  perdus;  il  convenait  qu'un  second  Adam,  une  seconde 
Eve,  Jésus  et  Marie,  travaillassent  de  concert  à  nous  sauver.  »  Ils 
nous  ont  donc  procuré  ensemble  la  vie  de  la  grâce,  vie  infiniment 
plus  précieuse  que  la  vie  corporelle.  Or,  si  nous  ne  pouvons  nous 
défendre  de  ressentir  les  souffrances  des  auteurs  de  nos  jours, 

combien  plus  devons-nous  compatir  au  Sauveur  et  à  sa  tendre 

Mère,  qui  ont  enduré  tant  d'angoisses  en  notre  faveur! 
Selon  saint  Thomas,  «  Jésus  a  souffert  dans  son  âme  plus  que 

tous  les  pénitents;  »  il  a  donc  été  nécessaire  que  Marie  souffrît  de 

même.  Aussi,  comme  Eve  était  au  pied  de  l'arbre  de  la  science  du 
bien  et  du  mal,  Marie  se  tenait  debout  au  pied  de  l'arbre  de  la 
croix.  Eve  vit  la  chute  d'Adam,  elle  y  participa;  Marie  vit  le  sup- 

plice du  Sauveur  expirant,  elle  y  prit  une  part  réelle.  Et  cette  part 

ne  peut  se  mesurer  et  se  comprendre  qu'en  sondant  jusqu'au  fond 
l'abîme  des  angoisses  et  des  douleurs  de  l'Homme-Dieu;  ce  qui 
est  impossible  à  une  intelligence  créée.  —  Saint  Anselme  assure 
que  les  peines  intérieures  de  Marie  furent  proportionnées  à  son 
incompréhensible  tendresse  envers  Jésus,  son  Fils  et  son  Dieu. 

Plus  elle  l'aimait,  plus  elle  souffrit  de  ses  tourments,  de  ses  oppro- 
bres et  de  sa  mort. 

On  reste  donc  au-dessous  de  la  vérité,  conclut  saint  Ildephonse, 
quand  on  compare  les  souffrances  de  Marie  à  celles  de  tous  les 

martyrs  réunis.  Comme  son  amour  envers  Jésus,  ajoute-t-il,  sur- 
passa celui  de  tous  les  hommes,  ainsi  sa  douleur  fut  plus  grande 

que  les  peines  endurées  par  tout  le  genre  humain.  Considérons  ce 

qu'ont  souffert  toutes  les  générations  des  hommes  depuis  six  mille 
ans,  et  nous  aurons  une  idée  des  souffrances  de  Marie,  la  Média- 

trice de  notre  salut.  Quel  motif  pour  nous  de  compatir  à  ses 
douleurs!... 

0  ma  tendre  Mère!  comment  pourrai-je  désormais  penser  à 

(l)Jac.  i,  l. 



158      CARÊME.  DEUXIÈME  SEMAINE.  SAMEDI.  —  MARTYRE  DE  MARIE. 

Jésus  souffrant,  faire  le  chemin  de  la  croix,  regarder  le  crucifix, 
méditer  la  Passion,  sans  me  souvenir  de  vos  ineffables  angoisses 

qui  ont  tant  contribué  à  me  préserver  de  l'enfer  et  à  m'ouvrir  le 
ciel?  Oublier  de  telles  souffrances  et  de  tels  bienfaits,  ne  serait-ce 
pas  une  noire  ingratitude?  Triomphez  donc,  ô  Marie!  triomphez 

de  la  dureté  de  mon  cœur,  dureté  si  peu  digne  d'un  fils  envers  sa 
Mère.  Faites-moi  penser  avec  reconnaissance  à  Jésus  et  à  vous  et 
vous  prier  avec  confiance,  en  assistant  à  la  sainte  Messe,  en  me 

préparant  à  la  confession  et  chaque  fois  que  I'adversité,  la  tenta- 
tion, le  dégoût,  la  tristesse  et  l'ennui  viendront  m'assaillir.  Je  réci- 
terai au  moins  tous  les  jours  sept  Ave  Maria  pour  honorer  vos 

douleurs  maternelles  qui  m'ont  procuré  tant  de  faveurs,  surtout 
la  vie  de  la  grâce  et  l'espérance  de  l'éternelle  béatitude. 

2«  Motifs  de  souffrir  patiemment  avec  marie. 

Admirons  la  constance  de  la  Vierge  fidèle,  se  tenant  debout  au 
pied  de  la  croix,  dans  une  mer  de  tribulations,  comme  un  rocher 

au  milieu  de  l'océan.  En  la  voyant  si  résignée,  si  courageuse,  qui 
ne  se  sentirait  la  force  de  tout  endurer  avec  patience?  —  Mais 

comment  cette  divine  Mère  a-t-elle  pu  supporter  tant  d'amertumes, 
sinon  parce  qu'elle  se  proposait,  en  souffrant,  les  fins  les  plus 
nobles  et  les  plus  dignes  d'un  grand  cœur?  Ce  n'était  point  la 
nécessité  qui  la  forçait  à  se  soumettre,  mais  bien  le  désir  d'hono- 

rer son  Créateur.  Elle  voulait,  par  ses  souffrances,  reconnaître  et 

glorifier  le  souverain  domaine  du  Dieu  trois  fois  saint  et  son  auto- 

rité absolue  sur  toute  créature.  Heureuse  d'accomplir  ainsi  la 
volonté  divine  et  d'imiter  Jésus  souffrant,  elle  avait  en  vue  de 
témoigner  au  Bien  suprême  l'amour  le  plus  constant  et  le  dévoue- 

ment le  plus  généreux. 
Oh  !  si  nous  avions  de  tels  sentiments  dans  les  épreuves  de  cette 

vie!  si  nous  savions  y  respecter  les  droits  de  Dieu  sur  nous,  en 
confessant  notre  dépendance  à  son  égard,  et  en  avouant  les  dettes 
nombreuses  que  nous  avons  contractées  envers  sa  justice,  nous 

verrait-on  si  peu  soumis  dans  les  adversités  et  les  afflictions?  — 
Depuis  que  la  croix  du  Rédempteur  a  été  arborée  sur  le  Calvaire 

et  que  nous  avons  été  rachetés  par  les  tourments  de  l'Homme- 
Dieu,  la  loi  de  la  souffrance,  écrite  sur  son  corps  sanglant,  doit 

être  aussi  gravée  dans  nos  cœurs,  comme  elle  l'a  été  dans  celui 
de  Marie.  Cette  Vierge  fidèle  ne  s'est  point  étonnée  de  souffrir, 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  DIMANCHE.  —  LE  PÉCHÉ.  159 

quoiqu'innocente,  avec  son  Fils  innocent.  Comment  nous,  si  cou- 
pables, osons-nous  trouver  dur  et  étrange  d'avoir  ici-bas  nos 

épreuves? 

0  mon  Dieu!  vous  avez  dit  :  «  Je  châtie  ceux  que  j'aime; 
j'éprouve  ceux  que  je  regarde  comme  mes  enfants.'  »  Si  donc 
vous  cherchiez  à  m'épargner,  ne  serais-je  point,  comme  parle 
l'Apôtre,  un  enfant  supposé,  au  lieu  d'être  un  fils  légitime,  surtout 
après  que  mon  Rédempteur  et  sa  tendre  Mère  ont  tant  souffert 

pour  m'enfanter  à  la  grâce  et  me  donner  part  à  la  filiation  divine? 
Accordez-moi  donc  la  force  d'embrasser  sans  me  plaindre  toutes 
les  peines  et  les  difficultés  de  cette  misérable  vie.  Communiquez- 

moi  la  volonté  de  me  vaincre,  surtout  quand  l'humeur,  le  cha- 
grin, l'abattement  s'emparent  de  moi,  à  l'occasion  d'une  humilia- 

tion ou  d'une  contrariété.  Eloignez  de  moi  la  prétention  de  voir 
tout  le  monde  compatir  à  mes  maux,  tandis  que  je  compatis  si 
peu  aux  souffrances  des  autres,  surtout  à  celles  de  mon  Sauveur 

et  de  sa  Mère,  qui  est  aussi  la  mienne.  —  Je  suis  résolu  de  me 
tenir  avec  Marie,  dans  les  adversités  :  Debout  par  le  courage;  — 
au  pied  de  la  croix,  par  la  patience;  —  auprès  de  Jésus,  par  la 

prière,  la  confiance  et  l'amour. 

CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  DIMANCHE.  —  Le  péché. 

Préparation.  —  L'Évangile  de  ce  jour  nous  parle  du  malheur 
d'une  âme  qui  perd  la  grâce  de  Dieu.  Considérons  en  conséquence 
que  le  péché  mortel  est  tout  à  la  fois  :  1°  Le  mal  de  l'homme,  qu'il 
entraîne  à  sa  perte.  2°  Le  mal  de  Dieu,  qu'il  outrage  indignement. 
—•Pour  fruit  de  cette  méditation,  proposons-nous  d'éviter  tous  les 
dangers  et  de  fuir  jusqu'à  l'ombre  même  des  fautes  les  plus  légères, qui  souvent  conduisent  à  de  lourdes  chutes.  Ab  omni  specie  mata 
a  bs Une  te  vos.- 

1°  Le  péché  mortel  est  le  mal  de  l'homme. 

Le  péché  a  causé  notre  ruine  au  commencement  du  monde. 

Impossible  de  comprendre  toute  l'étendue  de  ce  malheur.  11  fau- 
drait, pour  cela,  pouvoir  connaître  à  fond  la  félicité  qui  nous 

était  destinée,  si  nos  premiers  parents  n'avaient  point  prévariqué. 

(1)  Hebr.  12,  6.  ♦  (2)  I  Thess.  5,  22. 



160  CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  DIMANCHE.  —  LE  PÉCHÉ. 

Depuis  leur  chule,  les  maux  ont  envahi  la  terre  :  les  maladies,  la 
guerre,  la  famine,  la  mort.  Bien  plus,  nos  passions  révoltées  nous 

entraînent  à  leur  suite  dans  toutes  sortes  de  crimes,  qui  aboutis- 
sent à  la  mort  éternelle.  0  conséquences  désastreuses  de  la  déso- 

béissance d'Adam  ! 

Mais  ce  n'est  pas  tout  :  le  péché  mortel  fait  perdre  à  l'âme  qui 
le  commet  :  le  bien  inestimable  de  la  grâce  sanctifiante,  les  vertus 

surnaturelles  et  les  dons  du  Saint-Esprit,  dont  un  seul  vaut  plus 

que  l'univers.  Son  péché  la  fait  mourir  spirituellement  et  la  rend 
comme  un  cadavre  aux  yeux  des  Anges  attristés.  En  cet  état,  tous 

ses  mérites  sont  éteints  et  elle  n'a  plus  aucun  pouvoir  de  mériter. 
Elle  perd  même  son  droit  à  l'héritage  des  saints,  et  n'a  par  elle- 
même  d'autre  sort  à  attendre  que  celui  des  maudits  ou  des  réprou- 

vés. 0  malheur  digne  d'être  pleuré  avec  des  larmes  de  sang! 
Mais  ce  malheur  est  plus  profond,  quand  il  s'agit  de  péchés 

de  rechute.  L'Évangile  d'aujourd'hui  nous  assure  que,  dans  ce 
cas,  le  démon  va  chercher  sept  autres  démons  plus  méchants  que 

lui,  et,  entrant  dans  l'âme  coupable,  ils  y  font  leur  demeure;  de 
sorte  que  son  dernier  état  est  pire  que  le  premier.  —  Comment  le 
Seigneur  a-t-il  donc  pu  me  supporter,  moi  qui  ai  péché  tant 
de  fois?  Comment  la  terre  no  s'est-elle  pas  entr'ouverte  pour 
m'engloutir? 

0  mon  Dieu!  que  serais-je  devenu,  si  vous  n'aviez  écouté  que 
votre  justice?  Je  serais  maintenant  un  tison  d'enfer,  d'autant  plus 
malheureux  que  j'ai  mieux  connu  vos  miséricordes  et  reçu  de 
vous  plus  de  bienfaits.  Ah  !  daignez  m'inspirer  la  plus  vive  horreur 
de  ces  penchants  criminels,  qui  tant  de  fois  m'ont  séduit  et  empoi- 

sonné, au  détriment  de  votre  gloire  et  de  mon  salut.  Donnez-moi 

le  courage  de  combattre  en  moi  cet  orgueil  qui  m'aveugle  et 
m'empêche  de  me  défier  de  moi-même;  cet  amour-propre,  qui  me 
porte  à  chercher  mes  satisfactions  plutôt  que  votre  bon  plaisir. 

Accordez-moi  I'esprit  de  foi,  de  vigilance  et  de  prière,  qui  règle 
tout  mon  intérieur  et  sanctifie  toute  ma  conduite. 

2o  Le  péché  mortel  est  le  mal  de  dieu,  qu'il  outrage. 

«  La  malice  d'une  injure,  dit  saint  Thomas,  se  mesure  à  l;i  per- 

sonne qui  la  fait  et  à  la  personne  qui  la  reçoit.  »  Un  outrage  fait 

à  un  homme  du  peuple  est  un  mal;  mais  l'offense  devient  plus 

grande,  si  c'est  à  un  noble,  à  un  prince*  à  un  monarque.  Or,  qui 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  DIMANCHE.  —  LE  PÉCHÉ.  461 

est  Dieu,  et  qui  pourra  comprendre  sa  grandeur?  C'est  l'Être 
éternel,  infini,  auprès  de  qui  tous  les  peuples  et  les  rois  de  la 

terre  sont  moins  qu'un  grain  de  sable,  comme  parle  Isaïe.1 
Et  c'est  ce  Dieu  infiniment  adorable  que  le  pécheur  outrage  !  — 

Et  ce  pécheur,  qu'est-il?  un  ver  de  terre,  un  vil  néant.  Et  ce  néant 
ose  attaquer  en  face  le  souverain  Dominateur  de  l'univers  !  ô  inso- 

lence impardonnable!  Les  éléments,  les  astres,  les  Anges  mêmes 

obéissent  au  Tout -Puissant;  il  n'y  a  que  l'homme,  l'homme 
pécheur,  qui  refuse  de  se  soumettre.  Comme  autrefois  Lucifer,  il 

lève  l'étendard  de  la  révolte  contre  son  Créateur  et  brise  son  joug 
suave,  en  s'écriant  :  Non  serviam  :-  «  Je  ne  sers  plus  ce  Maître, 
je  ne  veux  plus  de  sa  loi.  »  0  criminelle  audace!  —  «  Il  dresse  sa 

tête  avec  orgueil,  dit  l'Écriture;  il  ose  même  lever  la  main  contre 
la  majesté  divine  et  la  traiter  en  ennemie!  »  T étendit  advenus 

Deum  manum  smm.~> 
Il  y  a  plus  :  le  Seigneur  habite  en  toute  âme  qui  possède  son 

amitié.  Il  règne  en  elle  en  qualité  de  Roi  et  de  seul  légitime  Sou- 

verain. En  l'offensant  mortellement,  que  fait  l'âme  ingrate  et 
rebelle?  elle  détrône  l'Esprit-Saint,  le  chasse  de  son  palais,  et 
met  à  sa  place  le  démon;  oui,  le  démon  qui  fut  homicide  dès  le 
commencement  et  ne  cesse  de  faire  la  guerre  aux  justes  et  à 

Dieu.  «  0  cieux,  s'écrie  le  Prophète,  soyez  dans  la  stupéfaction. *» 
—  L'homme  coupable  poursuit  à  mort  son  Prince,  son  Bienfaiteur. 
Il  dirige  contre  son  Roi  sa  volonté  perverse  dont  il  se  fait  un 

poignard,  et  il  en  perce,  faut-il  le  dire?  le  Cœur  de  son  Père,  de 
son  Créateur  et  de  son  Dieu  ! . . . 

0  Seigneur!  que  vous  êtes  juste,  en  condamnant  à  des  supplices 
éternels  les  auteurs  de  tels  forfaits!  Non,  un  enfer  ne  suffit  pas 

pour  me  punir,  moi  qui  vous  ai  tant  offensé.  Accordez-moi  l'hor- 
reur de  moi-même,  l'amour  de  la  pénitence  et  de  la  mortification, 

afin  que  je  répare  mes  torts  envers  vous.  —  0  Mère  de  miséri- 

corde, Mère  de  mon  àme!  ne  m'abandonnez  pas  à  mes  passions 
aveugles,  mais  obtenez-moi  le  courage  de  mener  une  vie  vraiment 
pieuse,  une  vie  toute  consacrée  à  me  sanctifier  moi-même  par  le 
renoncement  et  I'oraison,  et  à  me  dévouer  au  bien  de  mes  sem- 

blables. Inspirez-moi  le  désir  d'arracher  les  pécheurs  des  griffes 
de  Satan  et  de  la  damnation  éternelle,  au  moyen  de  la  prière.  — 
de  la  parole—  et  du  bon  exemple. 

(1)  ls.  40,  15.  (2)Jer.  2,  20. 
(5)  Job.  15,  23.  (4)  Jer.  2,  12. 

MÉDIT.  I.  14 



162      CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  LUNDI.  —LA  PENSÉE  DE  L'ENFER. 

carême,  troisième  semaine,  lundi.  —  L.a  pensée  de  l'enfer. 

Préparation.  —  Sous  le  spécieux  prétexte  d'une  plus  haute 
perfection,  gardons-nous  de  repousser  la  salutaire  pensée  des 
supplices  éternels.  1°  Elle  nous  sépare  totalement  du  péché,  du 
monde  et  de  nos  passions.  2°  Elle  nous  rend  plus  facile  l'exercice 
des  vertus.  —  «  Souvenez-vous  de  vos  fins  dernières,  s'écrie 
l'Esprit-Saint,  et  jamais  vous  ne  pécherez.  »  Metnorare  novissima 
tua,  et  in  œlernum  non  peccabis.1 

lo  Le  souvenir  de  l'knfer  nous  éloigne  du  péché. 

Qui  pourrait  commettre  encore  le  péché,  en  considérant,  avec 

une  foi  vive,  les  châtiments  dont  Dieu  le  punit  durant  l'éternité? 
Une  douleur  légère,  quand  elle  se  prolonge,  nous  est  déjà  si 

insupportable  ;  que  sera-ce  d'endurer  sans  aucun  soulagement  et 
pour  toujours  des  supplices  incompréhensibles?  Nous  plaignons 

ceux  qui,  perdant  en  un  jour  leur  fortune,  se  trouvent  réduits 

tout  à  coup  à  la  mendicité  ;  combien  plus  sont  à  plaindre  ceux 

qui  subissent  en  enfer  l'indigence  sans  remède!...  Comment 
méditer  fréquemment  et  sérieusement  ces  vérités,  sans  être  saisi 

de  crainte,  pénétré  d'horreur  du  péché,  rempli  de  componction 
et  d'esprit  de  pénitence,  dispositions  si  nécessaires  à  la  vraie 
sainteté? 

La  pensée  de  l'enfer  nous  détache  encore  du  monde,  où  tant 
d'àmes  font  naufrage.  Sur  cent  mille  qui,  toutes  les  vingt-quatre 

heures,  passent  du  temps  à  l'éternité,  combien  n'en  est-il  pas  qui 
se  damnent?  Et  dans  ce  grand  nombre,  la  plupart  ont  été  entraî- 

nées à  leur  perte  par  leurs  rapports  avec  le  siècle,  où  l'impiété, 
l'immoralité,  l'amour  des  biens  périssables  souillent  tant  de  cœurs, 

et  les  conduisent  comme  fatalement  à  une  ruine  sans  fin.  Com- 

ment, après  cela,  une  àme  qui  réfléchit  pourrait-elle  s'attacher  au 
monde,  à  ses  vanités,  à  ses  maximes,  à  ses  jouissances,  à  sa 

renommée,  autant  de  filets  que  lui  jettent  les  démons  pour  la 
mener  aux  abîmes? 

Le  souvenir  de  l'enfer  nous  donnera  la  victoire  sur  toutes  nos 

(l)Eccli.  7,  40. 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  LUNDI.  —  LA  PENSÉE  DE  L'ENFER.^    163 

tassions  :  sur  l'orgueil,  en  nous  montrant  comment  Dieu,  ennemi 
des  superbes,  les  couvre  de  honte  et  d'ignominie  parmi  les 
esclaves  de  Satan;  —  sur  l'avarice,  en  nous  rappelant  le  mauvais 
riche  réclamant  à  grands  cris  une  simple  goutte  d'eau,  sans  pou- 

voir l'obtenir;  —sur  l'impureté,  par  la  pensée  du  feu  dévorant 
qui  consume  les  réprouvés,  les  torture  de  toute  façon  sans  jamais 

les  faire  mourir,  quoiqu'ils  endurent  mille  morts  à  tout  instant. 
Quelle  force  ne  nous  communiquent  pas  ces  réflexions,  contre  nos 
penchants  ! 

0  mon  Dieu!  comment  est-il  possible  de  consentir  au  péché 
mortel,  quand  on  se  place  devant  ces  brasiers  allumés  par  votre 

colère  et  dont  les  feux  de  la  terre  ne  nous  donnent  qu'une  faible 
idée?  Ah!  daignez  me  pénétrer  de  votre  sainte  crainte.  Autant 
vous  êtes  bon  et  généreux  dans  les  largesses  de  votre  charité, 
autant  vous  êtes  terrible  dans  les  châtiments  de  votre  justice. 
Vous  multipliez  les  tourments  des  damnés  selon  la  multitude  et 

la  malice  de  leurs  péchés,  en  sorte  que  rien  n'échappe  en  eux  à 
une  juste  punition.  Accordez-moi  la  grâce  :  1°  De  diminuer  chaque 

jour  le  nombre  de  mes  fautes,  même  légères.  2°  D'expier  par  la 
contrition  et  la  mortification  celles  que  j'ai  malheureusement 
commises  dans  le  passé.  Et  à  cette  fin,  rappelez-moi  souvent  la 

pensée  de  l'enfer  qui  attend  le  pécheur  impénitent.  Memorare 
novissima  tua,  et  in  œternum  non  peccabis. 

2°  Le  souvenir  de  l'enfer  nous  rend  plus  facile 
l'exercice  des  vertus. 

L'humilité  trouve  d'abondantes  ressources  dans  la  pensée  des 
opprobres  réservés  aux  damnés.  Elle  nous  fait  dire  :  «  Si  j'étais  en 
enfer,  comme  je  l'ai  mérité,  j'y  serais  méprisé,  bafoué,  couvert  de 
confusion.  Les  démons  me  reprocheraient  avec  rage  d'avoir  reçu 
plus  de  moyens  qu'eux  de  me  sauver  et- de  n'en  avoir  pas  profité. 
Us  m'accableraient  d'injures  et  d'outrages,  et  les  réprouvés  avec 
eux.  »  —  De  telles  pensées  n'auront-clles  pas  pour  effets  de 
rabattre  nos  prétentions,  de  diminuer  notre  confiance  en  nous- 

mêmes,  et  de  nous  aider  à  supporter  en  paix  sur  la  terre  l'oubli, 
les  manques  d'égards,  les  dérisions,  les  dédains  et  les  affronts  les 
plus  sanglants? 

Et  quelle  reconnaissance  ne  devons-nous  pas  à  Dieu  de  nous 

avoir  préservés  de  l'enfer!  Si  le  pire  des  damnés  était  arraché  en 



164      CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  LUNDI.  (BIS.)  —  LE  PÉCHÉ  VÉNIEL. 

ce  moment  aux  flammes  éternelles  et  replacé  sur  la  terre  pour 
y  faire  pénitence,  oublierait-il  jamais  un  tel  bienfait?  Et  nous 

que  Dieu  n'a  pas  seulement  retirés,  mais  préservés  des  abîmes 
du  feu  vengeur,  par  une  miséricorde  toute  gratuite,  quelle  grati- 

tude lui  en  témoignons-nous?...  0  mon  Dieu!  je  devrais  jour  et 

nuit  louer  votre  bonté  de  m'avoir  supporté  malgré  mes  offenses, 
de  m'avoir  inspiré  le  repentir,  au  lieu  de  m'abandonner  au  pou- 

voir de  Satan  dès  mon  premier  péché,  comme  il  est  arrivé  à  tanl 
d'autres. 

Une  telle  charité,  de  la  part  d'un  Dieu,  ne  devrait-elle  pas  nous 
embraser  d'amour  envers  lui?  Car  ce  n'est  pas  sans  frais  que  le 
Seigneur  nous  a  remis  sur  le  chemin  du  salut.  Il  a  dû  nous  appli- 

quer les  mérites  de  son  Fils,  de  ce  Fils  qui  a  souffert  et  qui  est 

mort  pour  nous;  de  ce  Fils  qui  chaque  jour  encore  s'immole  afin 
d'apaiser  la  divine  justice  en  notre  faveur.  Et  grûce  à  cette  appli- 

cation bienveillante  et  continuelle  que  Dieu  nous  fait  des  mérites 

de  Jésus,  il  nous  est  donné  d'échapper  à  la  rage  des  démons,  aux 
supplices  des  réprouvés,  au  malheur  incompréhensible  d'être  à 
jamais  rejetés  loin  du  souverain  Bien.  —  Oh  !  que  ces  pensées  sont 
de  nature  à  nous  enflammer  d'amour  envers  un  Dieu  si  bon 
pour  nous  ! 

Seigneur!  ce  n'est  pas  un  amour  simplement  tendre  et  recon- 
naissant que  je  dois  vous  vouer,  mais  un  amour  fort  et  généreux," 

qui  me  rende  capable  des  plus  grands  sacrifices.  Dès  le  matin,  à 

mon  lever,  je  vous  remercierai  de  m'avoir  préservé  de  l'enfer 
de  préférence  à  tant  d'àmes  qui  y  sont  chaque  jour  précipitées. 
En  retour  d'un  tel  bienfait,  je  me  proposerai  :  1°  De  vous  servir 
pendant  la  journée  avec  générosité,  fuyant  la  délicatesse  qui  ne 

sait  rien  souffrir  et  la  susceptibilité  qui  s'irrite  de  tout.  2°  De 
vivre  en  ce  monde  dans  les  sentiments  d'un  échappé  d'enfer,  qui 
serait  tout  ardeur  et  tout  amour  au  service  de  ses  insignes  bien- 

faiteurs Jésus  et  Marie. 

CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  LUNDI,  (bis.)  -  Le  péché  véniel. 

Préparation.  —  Si  nous  voulons  éviter  toujours  le  péché 
mortel,  ayons  horreur  des  moindres  fautes.  A  cette  fin,  méditons 
1°  La  malice  du  péché  véniel.  2°  Ses  ravages  et  ses  dangers.  — 
Examinons  ensuite  quelle  faute,  négligence  ou  imperfection  fait  le 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  LUNDI.  (BIS.)  —  LE  PÉCHÉ  VÉNIEL.      165 

plus  de  tort  à  notre  avancement  spirituel  et  nous  expose  le  plus  au 
relAchement.  Eflbrçons-nous  sérieusement  de  nous  en  corriger.  Qui 
timet  Dcum  nihil  negligit.x 

lo  Malice  du  péchk  vrniel. 

Quel  respect  ne  mérite  pas  la  grandeur  infinie  de  Dieu  !  Plutôt 

que  de  lui  déplaire,  il  vaudrait  mieux  laisser  périr  toute  la  créa- 

tion. Aussi  de  quels  châtiments  terribles  Dieu  n'a-t-il  pas  puni  par- 
fois même  des  fautes  vénielles,  dans  l'ancienne  Loi  !  Et  les  peines 

du  purgatoire,  infligées  aux  légers  manquements,  ne  dépassent-elles 

pas  en  rigueur,  selon  saint  Augustin,  tout  ce  que  l'on  peut  souf- 
frir et  même  imaginer  en  cette  vie?  Et  vous  direz,  après  cela  :  «  Ce 

n'est  qu'un  péché  véniel  !  »  Quoi  !  un  péché  véniel  !  mais  ce  péché  a 
contribue,  pour  sa  part,  à  la  passion  de  l'Homme-Dieu;  et  faire 
souffrir  un  Dieu  n'est-ce  pas  un  mal  plus  affreux  que  la  destruc- 

tion de  tout  le  genre  humain?  Les  Séraphins  si  élevés  dans 

la  gloire  préféreraient  l'anéantissement  au  malheur  de  déplaire 
à  leur  Créateur.  Et  nous,  pécheurs  vils  et  ingrats,  nous  osons 

l'offenser  si  facilement  !  —0  Jésus  !  inspirez-moi,  comme  aux  saints, 
une  vive  horreur  des  moindres  fautes. 

Nous  ne  saurions,  d'ailleurs,  commettre  le  péché  véniel,  sans 
manquer  à  I'affection  que  mérite  le  meilleur  des  pères,  à  I'obéis- 
sance  qui  est  due  au  plus  grand  des  rois.  Dieu  nous  le  fait  enten- 

dre par  le  prophète  Malachie  :  «  Si  je  suis  votre  père,  nous  dit-il, 

où  est  l'honneur  qui  me  revient  ?  Si  je  suis  votre  Seigneur,  où  est 
la  crainte  que  vous  me  devez?2  »  Dieu  daigne  nous  considérer 

comme  ses  enfants  ;  il  veut  que  nous  l'appelions  du  doux  nom  de 
Père,  et  il  nous  promet  de  nous  faire  entrer  en  partage  de  tous  ses 
biens  avec  son  Fils  unique  Jésus.  0  bonté!  ô  tendresse  ineffable  ! 

—  Bien  plus,  désireux  de  notre  salut,  n'a-t-il  pas  poussé  l'amour 
envers  nous,  jusqu'à  sacrifier  ce  même  Fils  sur  l'autel  de  la  croix 
et  nous  le  donner  chaque  jour  en  nourriture  dans  la  sainte  com- 

munion? Et  nous  irions,  après  cela,  pour  un  rien,  pour  un  caprice, 
faire  de  propos  délibéré  ce  qui  déplaît  à  un  tel  Père?  ô  ingratitude 
inqualifiable! 

Père  éternel  !  faites-moi  comprendre  combien  vos  grandeurs  et 
vos  infinies  perfections  méritent  mon  respect,  ma  soumission, 

(1)  Eccle.  7,  19.  (2)  Malach.  1,  1G. 



166      CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  LUNDI.  (BIS.)  —  LE  PÉCHÉ  VÉNIEL. 

ma  reconnaissance  et  mon  amour.  Car  de  là  naissent  :  1°  Vos  titres 
incontestables  à  mes  adorations  et  à  mon  obéissance.  2°  Mes  obli- 

gations constantes  de  vous  remercier  de  vos  bienfaits  et  de  vous 
témoigner  mon  affection  par  une  entière  fidélité.  Je  renonce  dès 
ce  moment  à  toute  attache,  à  toute  aversion,  à  toute  dissipation, 

à  toute  négligence,  qui  pourraient  m'exposer  à  vous  offenser 
véniellcment.  Préservez-moi  vous-même  de  toute  faute  délibérée, 
dans  mes  pensées,  —  dans  mes  paroles,  —  dans  toute  ma  con- 

duite. Ab  omni  specie  mata  absiinete  vos.* 

2°  Ravages  et  dangers  du  péché  véniet. 

Quels  ravages  ne  fait  pas  dans  les  âmes  le  grand  mal  du  péché 
véniel!  Il  les  blesse,  les  affaiblit,  leur  ôte  ces  vives  lumières 
dont  Dieu  éclaire  ses  amis  dévoués,  ces  consolations  intimes  qui 
donnent  tant  de  charmes  à  la  vertu.  La  charité  se  refroidit  dans  le 

cœur  qui  néglige  de  s'amender  ;  il  n'a  plus  les  joies  de  l'espérance, 
ni  les  tendresses  de  la  dévotion  ;  les  pratiques  de  piété  lui  sont  à 

charge,  lui  inspirent  du  dégoût;  et  ce  n'est  point  sans  motif  :  à 
chaque  faute  qu'il  commet,  il  se  prive  d'un  degré  de  grâce  sancti- 

fiante qu'il  aurait  acquis  par  sa  fidélité,  ainsi  que  des  grâces  actuel- 
les dont  Dieu  récompense  les  âmes  ferventes.  Comment  pourrait-il, 

dans  ces  conditions,  avancer  encore  dans  la  vie  intérieure? 

Bien  plus  :  on  ne  s'arrête  pas  d'ordinaire  où  l'on  tombe,  dit  saint 
Grégoire;  de  petites  infirmités  négligées  conduisent  à  de  plus 
grandes;  les  blessures  légères,  quand  on  ne  les  soigne  pas,  pro- 

duisent des  ulcères  dangereux.  En  se  familiarisant  avec  les  fautes 

vénielles,  on  passe  de  la  négligence  à  l'indifférence  et  à  un  certain 
endurcissement  de  cœur.  On  voit  alors  sans  crainte  l'abîme  du 
péché  mortel.  On  y  glisse  peu  à  peu,  on  s'y  endort,  parfois  même 
on  y  meurt.  Combien  d'âmes  appelées  à  la  sainteté  ont  abouti  à 
l'enfer  par  cette  voie  ! 

«  Celui  qui  est  injuste  ou  infidèle  dans  les  petites  choses,  dit  le 

Sauveur,  le  sera  de  même  dans  les  plus  importantes.-  »  Cet  ora- 
cle si  formel  de  la  Sagesse  incarnée  devrait  nous  pénétrer  de  l'hor- 

reur la  plus  sincère  des  moindres  fautes.  Dieu  menace  de  rejeter 
de  sa  bouche  et  même  de  son  cœur  ceux  qui  les  commettent  habi- 

tuellement et  de  propos  délibéré.3  Comment  osez-vous,  après  cela, 

(1)  1  Thess.  5,  22.  (2)  Luc.  10,  10.  (3)  Apoc.  3,  16. 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  MARDI.  —  LE  DON  DE  DIEU.        167 

blesser  encore  si  souvent  l'humilité  par  vos  paroles  de  jactance, 
la  douceur  par  vos  brusqueries,  l'obéissance  par  vos  critiques,  la 
charité  par  vos  médisances,  la  patience  par  vos  plaintes  et  vos 
murmures? 

Combattez  désormais  tous  vos  défauts  dans  leurs  causes,  en 

réprimant  la  vanité,  l'estime  propre,  le  désir  de  paraître,  de  voir, 
d'entendre,  déparier  sans  retenue;  en  fuyant  la  noire  tristesse,  la 
mauvaise  humeur,  les  conversations  oiseuses,  l'immodestie  des 
regards,  les  amitiés  trop  tendres,  les  attachements  dangereux. 
Après  de  telles  fautes,  on  se  trouve  froid  dans  la  communion, 
aride  et  distrait  dans  toutes  ses  pratiques  de  piété. 

0  mon  Dieu  !  ne  me  privez  pas  de  vos  lumières,  de  vos  grâces  de 
choix  et  de  cette  providence  spéciale  dont  vous  entourez  vos  amis. 

Préservez-moi  surtout  de  la  tiédeur,  qui  me  ferait  perdre  des 

biens  si  précieux  et  m'exposerait  ainsi  à  vous  offenser  grièvement 
et  même  à  périr  pour  l'éternité. 

CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE    MARDI   —  Le  don  de  Dieu. 

Préparation.  —  Pourquoi  faut-il  fuir  le  péché,  sinon  pour 
conserver  la  grâce  sanctifiante?  «  Si  tu  connaissais  le  don  de  Dieu, 
disait  Jésus  à  la  Samaritaine,  et  quel  est  celui  qui  te  dit  :  Donne- 
moi  à  boire  !  *  »  Considérons  1°  Quel  est  ce  don  de  Dieu.  2°  Quel 
est  Celui  qui  demande  à  boire,  et  de  quoi  il  a  soif.  —'Comme 
fruit  de  cette  méditation,  renouvelons  en  nous  l'estime  de  la  grâce 
habituelle  et  le  désir  de  l'accroître  en  nous,  en  aimant -de  plus  en 
plus  Jésus-Christ.  Diliges  Dominum,  Deum  tiium,  ex  toto  corde  tuo.* 

lo  Le  don  de  dieu  dont  parle  jésus. 

a  Oh  !  si  tu  connaissais  le  don  de  Dieu  !  »  nous  dit  Jésus,  comme 

à  la  Samaritaine  ;  si  tu  savais,  âme  rachetée,  ce  qu'il  y  a  de  beauté, 
de  grandeur,  de  noblesse,  dans  le  don  que  je  t'apporte  de  la  part 
de  mon  Père,  dans  ce  don  qui  rend  la  vie  perdue  par  le  péché,  et 

qui  s'appelle  grâce  sanctifiante  !  Ce  don  fait  disparaître  en  toi  la 
tache  originelle  et  toutes  les  honteuses  souillures  de  tes  crimes, 

fussent-ils  aussi  nombreux  que  les  grains  de  sable  de  la  mer  et 

(l)Joan.  4,  10.  (2)  Matlh.  22,57. 



168        CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  MARDI.  —  LE  DON  DE  DIEU. 

aussi  horribles  que  les  iniquités  des  plus  fameux  scélérats.  —  Il 
rétablit  en  toi  la  beauté  première,  celle  d'Adam  avant  sa  chute.  Il 
te  sanctifie  comme  lui,  te  rend  comme  lui  agréable  à  la  milice  des 
Anges  et  au  Dieu  trois  fois  saint.  Tu  deviens  alors  enfant  du  Père 
céleste,  par  adoption,  comme  je  le  suis  par  nature. 

Et  que  suit-il  de  là?  tu  partages  avec  moi  mes  droits  toujours 
sacrés  :  mes  richesses,  mes  mérites  sont  à  toi  ;  ma  doctrine,  mon 
esprit,  mes  sentiments,  mon  cœur,  ma  vie  même  passent  en  toi; 

tu  peux  dire  avec  l'Apôtre  :  ce  Non,  ce  n'est  plus  moi  qui  vis,  c'est 
Jésus  qui  vit  en  moi.1  »  —  Mais  que  dis-je?  I'Esprit-Saint  qui  a 
reposé  sur  moi,  dès  mon  incarnation,  comme  sur  la  Fleur  de  Jessé, 
daigne  venir  en  toi,  malgré  les  souillures  de  ton  passé,  afin 

d'habiter  en  toi  substantiellement,  avec  Dieu  le  Père  et  Dieu le  Fils. 

Te  voilà  donc  enrichie  par  lui  de  vertus  et  de  dons  plus  pré- 

cieux que  l'univers  !  Te  voilà  formée  à  mon  image  et  à  ma  ressem- 
blance par  ce  divin  Paraclet  lui-même,  afin  de  participer  un  jour  à 

ma  gloire  dans  les  cieux.  Oh  !  si  tu  connaissais,  âme  rachetée!  la 
valeur  de  ce  don  de  la  grâce,  qui  te  transforme  à  ce  point  !  tu  no 

cesserais  de  l'augmenter  en  toi  par  ta  ferveur  et  ta  fidélité. 
0  Jésus!  votre  langage  me  touche.  Jusqu'ici  je  n'ai  pas  assez 

apprécié  le  bonheur  d'être  en  grAce  avec  vous.  Autant  le  péché 
mortel  est  un  mal  immense,  autant  votre  amitié  sainte  est  un  bien 
excellent  qui  surpasse  tous  les  biens.  Elle  est  en  moi  la  source  de 

la  paix,  —  le  principe  de  la  vertu  —  et  la  condition  du  mérite. 
Je  veux  donc  la  conserver  à  tout  prix,  par  la  fuite  des  dangers, 
la  prière  habituelle  et  la  fréquentation  des  sacrements. 

2o  Qui  est  jésus  et  quem.e  est  sa  soif. 

«  Oh  !  si  tu  savais,  disait  Jésus  à  la  Samaritaine,  quel  est  celui 

qui  te  dit  :  Donne-moi  à  boire  !  »  Si  tu  savais,  âme  rachetée  de  mon 
sang!  ce  que  je  suis  à  ton  égard,  moi  qui  te  cric  sans  cesse  : 

a  Donne-moi  ton  cœur,  ta  volonté,  ton  amour  !  »  —  Pour  être  aimé 

de  toi,  que  n'ai-je  pas  fait?  je  t'ai  chérie  avant  tous  les  siècles, 
lorsque  le  monde  n'existait  pas  encore  et  que  les  Esprits  célestes 
eux-mêmes  n'avaient  point  été  créés.  Je  t'aimais  alors  déjà  sans 
intérêt,  uniquement  par  bonté,  te  distinguant  à  travers  toutes  les 

(1)  Gai.  3,  20. 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  MARDI.  —  LE  DON  DE  DIEU.        169 

générations,  parmi  ces  milliards  d'êtres  que  je  me  proposais  de créer. 

Je  te  voyais  d'avance  coupable  de  tant  de  fautes,  oublieuse  de 
mes  bienfaits,  poussant  même  l'ingratitude  jusqu'à  résister  à  mes 
grâces,  que  dis-jc  ?  jusqu'à  renouveler  tous  les  tourments  de  ma 
Passion!  Et  malgré  cela,  âme  rachetée,  le  croirais-tu  ?  je  t'aimais, 
je  te  chérissais  avec  tendresse,  comme  une  pauvre  brebis  égarée 

que  je  voulais  ramener  au  bercail  de  ma  grâce.  —  Et  pour  te 

ramener  à  ce  bercail,  combien  ne  m'en  a-t-il  pas  coûté?  Je  suis 
descendu  du  trône  de  mes  grandeurs  jusqu'à  la  condition  d'esclave, 
jusqu'à  devenir  en  quelque  sorte  «  un  ver  de  terre,  l'opprobre  des 
hommes  et  l'abjection  du  peuple.1  »  Comprends-tu  maintenant 
combien  je  t'ai  aimée?... 

0  Jésus!  je  ne  comprends  que  trop  mon  ingratitude  et  ma  perfi- 
die envers  vous.  Vous  m'avez  donné  l'existence  sans  aucun  mérite 

de  ma  part,  et  j'en  ai  si  souvent  abusé  contre  vous  !  Au  baptême, 
j'ai  reçu  de  votre  libéralité  des  dons  si  précieux;  mais  hélas! 
qu'en  ai-je  fait?  à  peine  avais-je  l'usage  de  la  raison  que,  nouvel 
Enfant  prodigue,  j'ai  dépensé  tous  ces  biens  pour  satisfaire  mes 
penchants.  Et  cependant.  Seigneur  !  votre  tendresse  à  mon  égard 

ne  s'est  point  rebutée  ;  toujours  vous  avez  eu  soif  de  mon  amour. 
Descendu  du  ciel,  vous  avez  traversé  la  vie  présente,  et,  après 
bien  des  travaux  et  des  fatigues,  vous  voici,  comme  au  puits  de 

Jacob,  dans  l'adorable  Eucharistie,  me  criant  sans  relâche  :  «  Oh  ! 
si  tu  savais  quel  est  Celui  qui  te  dit  :  Donne-moi  à  boire  :  donne- 
moi  ton  cœur,  ta  volonté,  ton  amour!  » 

0  mon  Créateur  et  mon  Sauveur,  le  plus  tendre  ami  de  mon 

âme  !  comment  pourrais-je  vous  résister  encore  ?  Je  vous  consacre 
mon  esprit,  qui  désormais  pensera  toujours  à  vous  ;  je  vous  donne 
entièrement  mon  cœur,  ses  désirs  et  ses  affections.  Affermissez  en 

moi  la  résolution  d'être  à  vous  sans  partage,  sous  la  protection  de 
votre  divine  Mère,  qui  est  aussi  la  mienne. 

(1)  Ps.  21. 

15 



170      CARÊME.  TROISIÈME'SEMAINE.  MERCREDI.  —  CRAINTE  DE  DIEU. 

carême,  troisième  semaine,  mercredi.  —  Crainte  de  Dieu. 

Préparation.  —  Comme  la  crainte  nous  aide  à  fuir  le  péché  et 
à  persévérer  dans  l'amitié  divine,  considérons  1°  Ses  effets  salu- 

taires. 2°  Les  grâces  précieuses  qu'elle  nous  attire.  —  Pour  y  avoir 
part,  proposons-nous  aujourd'hui  de  penser  souvent  à  la  gran- 

deur de  Dieu,  à  ses  redoutables  jugements  et  aux  châtiments  ter- 
ribles qu'il  inflige  dans  l'autre  vie.  Bealus  vir  qui  timet  Dominiim  ! 

in  mandatis  ejus  volet  nimis.* 

1°  Effets  salutaires  de  la  crainte  de  dieïî. 

Que  de  saintes  impressions  ne  produit  pas  dans  une  âme  le 
sentiment  de  la  crainte  du  Seigneur  !  Convaincue  de  son  néant  et 

de  la  majesté  de  Celui  qui  la  voit  partout,  elle  se  tient  en  sa  pré- 

sence avec  une  respectueuse  modestie,  n'osant  jamais,  ni  lui 
déplaire,  ni  transgresser  aucune  de  ses  lois.  De  là  cette  délica- 

tesse de  conscience  qui  lui  fait  éviter  jusqu'aux  moindres  fautes 
et  imperfections.  De  là  cette  horreur-qu'clle  ressent  de  toute  pré- 

tention, de  toute  suffisance.  Jamais  on  ne  l'entend  ni  se  louer,  ni 
se  prévaloir  de  ses  talents  ou  qualités,  pas  même  indirectement. 

Pénétrée  du  souvenir  de  la  grandeur  de  Dieu,  elle  ne  s'arrête  pas 
aux  désirs  de  l'estime,  moins  encore  aux  vaines  appréhensions  du 
respect  humain;  car  elle  se  rappelle  la  parole  du  Maître  :  «Ne 

craignez  pas  ceux  qui  tuent  le  corps  et  ne  peuvent  tuer  l'âme 
mais  craignez  celui  qui  peut  précipiter  en  enfer  l'âme  et  le  corps.2  > 

Lui  survient-il  des  attaques,  des  suggestions  de  Satan  ;  et  qu 

peut  y  échapper  ?  elle  ne  s'amuse  pas  à  raisonner  avec  le  tenta- 
teur, mais  défiante  d'elle-même  et  redoutant  le  péché,  elle  se 

hâte  de  prier,  de  combattre,  et  met  en  fuite  ses  ennemis.  Jamais 

on  ne  la  voit  s'exposer  au  danger  ;  d'où  saint  Jean  Chrysostome  a 
pu  dire  :  «  La  crainte  du  Seigneur  est  la  gardienne  de  I'innocence.  » 
Et  en  effet,  comment  les  Saints  se  sont-ils  conservés  purs,  même 

au  milieu  d'un  monde  corrupteur,  si  ce  n'est  au  prix  de  précau- 
tions continuelles,  inspirées  par  leur  crainte  d'offenser  Dieu?  — 

Examinez  si,  comme  ces  amis  du  Seigneur,  vous  opérez  votre  salut 

(1)  Ps.  111.  (2)  Matin.  10,  28. 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  MERCREDI.  —  CRAINTE  DE  DIEU.      171 

avec  le  tremblement  dont  parle  l'Apôtre,  et  qui  nous  aide  si  puis- 
samment à  triompher  de  l'orgueil,  de  l'insubordination,  de  la 

paresse,  de  l'insouciance  et  de  cette  léthargie  spirituelle  si  nui- 
sible à  notre  salut. 

0  mon  Dieu!  inspirez-moi  cette  crainte  religieuse  et  confiante, 
sans  laquelle  on  vit  dissipé,  présomptueux  et  peu  retenu  dans 

les  manières  et  le  maintien.  Donnez-moi  la  grâce  d'être  recueilli 
pendant  l'oraison,  la  sainte  messe,  la  communion  ;  communiquez- 
moi  un  profond  sentiment  de  respect  filial  envers  vous,  —  de 
déférence  à  l'égard  du  prochain  —  et  de  réserve  envers  moi-môme. 
«  Car  celui  qui  possède  votre  crainte,  dit  l'Ecriture,  pratique  toutes 
sortes  de  bien.  »  Qui  tirnet  Deurn  facict  bona.{ 

2»  GRACRS  QUE  NOUS  ATTIRE  LA  CRAINTB  RE  DIEU. 

«  Nous  menons  une  vie  pauvre,  disait  Tobie  à  son  fils,  mais  nous 
posséderons  de  grandes  richesses,  si  nous  avons  la  crainte  de 

Dieu.2  »  Et  en  effet,  le  Seigneur  comble  de  biens  ceux  qui  le  crai- 

gnent, dit  l'Ecriture  ;  il  les  couvre  de  sa  protection,  les  entoure 
d'une  providence  spéciale  pour  les  préserver  du  péché  et  pour  les 
nourrir  au  spirituel  et  au  temporel.3  Sa  miséricorde,  ajoute-t-elle, 
demeurera  sur  eux  ;  *  il  exaucera  leurs  prières  et  fera  leurs  volon- 

tés parce  qu'ils  font  la  sienne.5  N'est-ce  pas  à  cause  de  sa  crainte 
révérentielle  envers  son  divin  Père,  que  Jésus,  notre  Chef  et  notre 
Modèle,  fut  exaucé  pendant  sa  passion,  comme  le  rapporte  saint 
Paul?  Exauditus  est  pro  sua  reverentia.6 

«  Rien  ne  manque,  continue  l'Esprit-Saint,  à  qui  possède  la 
crainte  du  Seigneur  ;  il  n'a  pas  besoin  de  chercher  d'autre  secours  ; 
elle  lui  devient  comme  un  paradis  de  rénédictions  et  le  revêt  d'une 
gloire  qui  surpasse  toutes  les  gloires.7  »  —  Non  content  de  le 

préserver  des  frayeurs  d'une  conscience  coupable,  Dieu  lui  fait 
goûter  une  paix  délicieuse.  «  La  joie,  l'allégresse  et  de  longs  jours 
de  bonheur  seront  son  partage.8  »  De  là  cette  exclamation  du  Roi- 
Prophète  :  «  Quelle  abondance  de  douceur,  ô  mon  Dieu  !  n'avez- 
vous  pas  réservée  à  ceux  qui  vous  craignent  !  »  Quam  magna  mut- 
tilitdo  dulcedinis  tnœ,  Domine,  quam  abscondisti  timentibus  le  /° 

(1)  Eccli.  15,  1.  (2)  Tob.  4,  23.  (3)  Ps.  32.  18. 
(4)  Ps.  102,  17.  (5)  Ps.  144,  19.  (G)  Hebr.  5,  7. 

(7)  Eccli.  40,  27-28.         (8)  Eccli,  1,  12.  (9)  Ps.  30,  20. 



172     CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  JEUDI.  —  CONFESSION  FRÉQUENTE. 

Après  tant  de  magnifiques  promesses  sorties  de  la  bouche  de  la 

Vérité  même,  qui  ne  s'exercerait  sans  relâche  à  vivre  dans  la 
crainte  du  Seigneur?  On  le  fait  avec  profit  quand  on  médite  les 

grandeurs  de  Dieu,  la  sévérité  de  ses  jugements,  la  puissance  de 

sa  justice,  I'éternité  de  ses  châtiments.  Il  faut  toutefois  tempéreu 

cette  crainte  par  la  confiance  et  par  l'amour.  Car  si  Dieu  est  juste 
et  terrible,  il  est  aussi  la  bonté  même  et  la  miséricorde  infinie.  De 

là  cette  parole  de  TEsprit-Saint  :  «  Conservez  soigneusement  la 

crainte  de  Dieu;  elle  affermira  votre  espérance  à  la  dernière 

heure  ;  elle  vous  procurera  une  mort  douce  et  précieuse.1  »  —  On 

voit,  en  effet,  les  saints  qui  ont  vécu  dans  une  appréhension  con- 
tinuelle au  sujet  de  leur  future  destinée,  on  les  voit  mourir  en 

paix,  le  sourire  sur  les  lèvres  et  la  joie  dans  le  cœur. 

0  mon  Dieu  !  par  les  mérites  de  Jésus  et  de  Marie,  pénétrez-moi 
de  cette  crainte  salutaire  qui  me  fasse  respecter  partout  votre 

divine  présence,  —  éviter  de  vous  déplaire  —  et  remplir  parfaite- 
ment tous  mes  devoirs.  Rappelez-moi  souvent  cette  grave  sentence 

de  l'Imitation  :  «  Celui  qui  néglige  la  crainte  du  Seigneur  ne  pourra 

pas  longtemps  persévérer,  mais  il  tombera  bientôt  dans  les  pièges 

de  Satan.2» 

Carême,  troisième  semaine,  jeudi.  —  Confession  fréquente. 

Préparation  —  Un  autre  moyen  de  nous  conserver  dans 

l'amitié  divine,  c'est  la  confession  fréquente.  Considérons 1°  Ses 

heureux  effets.  2°  Les  dispositions  qu'il  y  faut  apporter.  —  Un  des 
fruits  de  cette  méditation  sera  de  nous  décider  a  faire  chacune  de 

nos  confessions,  comme  si  elle  était  la  dernière  de  notre  vie,  c  est- 
à-dire  avec  humilité,  componction  et  retour  sincère  vers  Dieu. 

In  spiritu  humUitatis  et  in  animo  contrites 

10 

Effets  salutaires  de  la  confession. 

Figurez-vous  le  plus  grand  des  criminels,  qui  s'agenouille  aux 
pieds  d'un  prêtre,  le  cœur  contrit  et  décidé  à  changer  de  vie.  Au 

moment  où  il  reçoit  l'absolution,  qu'arrive-t-il  ?  Son  âme,  morte 

(1)  Prov.  23,  17.  (2)  L.  1.  c.  24.  (3)  In  Missà. 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  JEUDI.  —  CONFESSION  FRÉQUENTE.      173 

par  le  péché,  reprend  vie;  de  repaire  des  démons,  elle  devient  le 

sanctuaire  du  Saint-Esprit  ;  laide  et  hideuse  auparavant,  la  voilà 

maintenant  revêtue  d'une  beauté  qui  réjouit  les  Anges  et  fait  tres- 
saillir les  Elus.  Ce  scélérat,  abhorré  de  l'univers  et  couvert  de  la 

lèpre  de  ses  crimes,  le  voilà  qui  sort,  comme  Naaman,  d'un  nou- 
veau Jourdain,  du  sacrement  de  Pénitence  ;  il  est  redevenu  pur  et 

agréable  à  Dieu. 
Mais  les  effets  de  ce  sacrement  sont-ils  moins  merveilleux  dans 

les  justes  que  dans  les  pécheurs  ?  Loin  de  là  :  quels  biens  pré- 
cieux ne  reçoivent  pas  ceux  qui  se  confessent  fréquemment! 

Outre  l'augmentation  de  la  grâce  sanctifiante,  des  vertus  théolo- 
gales, des  vertus  morales  infuses  et  des  dons  de  l'Esprit-Saint,  ils 

acquièrent  une  grande  pureté  de  conscience,  qui  est  la  grâce 

sacramentelle.  De  là  cette  joie  secrète,  ce  bien-être  spirituel  que 
ressentent  les  bonnes  âmes,  en  sortant  du  tribunal  sacré  comme 

d'un  bain  de  salut. 

Et  en  réalité  c'est  un  bain  salutaire,  préparé  par  le  sang  d'un 
Dieu.  Il  nous  purifie  de  toutes  nos  souillures  et  nous  rend  plus 

facile  l'exercice  des  vertus.  Après  une  confession  fervente,  n'est-on 
pas  plus  humble,  plus  soumis,  plus  docile,  plus  ardent  pour  le 

bien,  et  mieux  résolu  de  travailler  à  se  corriger  et  à  devenir  meil- 

leur? Là  s'accomplit  ce  que  recommande  l'Apocalypse  :  «  Que  le 
juste  se  justifie  encore  !  que  l'âme  sainte  se  sanctifie  de  nouveau  !   » 

Et  quelle  gloire  éternelle  ne  méritera  pas  celui  qui  se  con- 
fesse toujours  avec  une  humilité  profonde,  une  vive  contrition  et 

un  vrai  désir  de  s'amender!  Ne  pourrait-on  pas  dire  qu'il  évitera 
le  purgatoire?  car  s'étant  purifié  soigneusement,  toute  sa  vie, 
dans  la  piscine  sacrée  de  la  Pénitence,  il  n'aura  plus  rien  à  sou- 

mettre, après  sa  mort,  au  feu  de  l'expiation. 
0  Jésus  !  je  veux  me  confesser  souvent,  et  le  faire  toujours, 

comme  si  j'étais  sur  le  point  de  comparaître  à  votre  jugement. 
Montrez-moi  quels  sont  les  défauts  de  mes  confessions  :  si  je  ne 

les  fais  pas  d'ordinaire  par  routine,  par  habitude,  par  manière 
d'acquit,  sans  m'y  être  préparé  et  sans  grand  profit.  Accordez-moi 
la  grâce  de  recueillir  de  ce  sacrement  les  fruits  précieux  qu'il 
renferme,  c'est-à-dire  :  le  pardon  des  péchés,  la  diminution  de  la 
peine  qui  leur  est  due,  —  l'accroissement  de  la  grâce  habituelle, 
le  développement  des  privilèges,  des  vertus  et  des  dons  qui 

l'accompagnent,  —  l'augmentation  des  grâces  actuelles,  —  la 
pureté  de  la  conscience  et  la  paix  intime  qui  rassure  si  bien  les 
âmes  ferventes. 

MÉDIT.  I.  15* 



174     CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  JEUDI.  —  CONFESSION  FREQUENTE. 

2°  Dispositions  pour  se  confesser  avec  fruit. 

Ceux  qui  s'approchent  souvent  du  tribunal  sacré,  par  exemple, 
tous  les  huit  jours,  ne  doivent  point  employer  un  temps  considé- 

rable à  l'examen  des  fautes  à  accuser.  Ils  peuvent  toutefois,  pour 
un  plus  grand  profit  spirituel,  sonder  le  fond  de  leur  cœur,  peser 
les  motifs  de  leurs  actions,  voir  les  pensées,  les  désirs,  les  senti- 

ments qui  d'ordinaire  les  dominent,  étudier  la  racine  de  leurs 
défauts,  et  apprendre  ainsi  à  se  connaître  eux-mêmes  pour  se 

corriger,  se  mépriser  et  avancer  dans  les  solides  vertus.  «  Consi- 
dérez, dit  saint  Bernard,  combien  vous  profitez,  ou  combien  vous 

perdez.  »  Cependant,  au  confessionnal,  il  suffira  de  dire  les  seuls 
manquements  réels. 

Quant  à  la  contrition,  elle  est  plus  nécessaire  que  l'examen.  Il 
faut  s'y  disposer  par  la  réflexion  et  la  prière  :  la  réflexion,  sur  les 
motifs  qui  excitent  le  mieux  notre  repentir,  par  exemple,  le  ciel 

perdu,  l'enfe'r  mérité  par  le  péché  mortel,  le  purgatoire  encouru 
par  le  péché  véniel.  Et  quels  tourments,  grand  Dieu  !  que  ceux  de 

l'enfer  et  du  purgatoire!  Ils  surpassent,  dit  saint  Augustin,  tout 

ce  que  nous  pouvons  souffrir  et  même  imaginer  en  cette  vie. 

A  ces  motifs  de  crainte,  ajoutons  ceux  de  l'amour  :  la  bonté  de 
Dieu,  ses  infinies  perfections  outragées,  ses  bienfaits  méconnus, 

ses  grâces  méprisées,  et  la  Passion  de  Jésus  rendue  inutile  et 

renouvelée  par  nos  iniquités.  Combien  ces  vérités  ne  sont-elles 

pas  capables  de  briser  nos  cœurs  de  repentir,  si  nous  les  consi- 
dérons sérieusement,  et  si  nous  demandons  en  môme  temps  à  la 

Mère  de  douleurs  la  grâce  d'une  vraie  contrition  !  —  Formons-en 

de  plus  un  acte  intérieur  ainsi  qu'une  résolution  sincère  de  nous 
corriger. 

Cette  résolution,  appelée  bon  propos,  doit  compléter,  perfec- 

tionner nos  regrets  ;  car  pourrions-nous  détester  nos  péchés  pas- 

sés, sans  vouloir  sincèrement  nous  prémunir  contre  la  rechute  ? 

De  là  vient  que  ce  propos  doit  être  ferme,  universel,  efficace;  et 

ces  qualités  sont  de  rigueur  pour  les  fautes  mortelles.  —  Quand 

on  n'accuse  que  des  péchés  véniels,  il  suffit  de  diriger  la  résolu- 

tion de  s'amender,  sur  l'un  ou  l'autre  d'entre  eux,  ou  bien  sur  les 

péchés  de  la  vie  passée,  que  l'on  soumet  à  l'absolution  par  une 

accusation  générale,  en  nommant  l'espèce  ou  le  commandement 
violé.  Est-ce  là  votre  pratique  ? 

0  Jésus  !  ne  permettez  pas  que  je  rende  nulles  mes  confessions, 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  VENDREDI.  —  PLAIES  DE  JÉSUS.      175 

par  défaut  de  repentir  ou  de  bon  propos,  ou  en  ne  donnant  pas, 

dans  l'accusation,  matière  suffisante  à  l'absolution.  Faites  que  j'y 
forme  au  moins  la  résolution  d'éviter  les  péchés  plus  graves  de 
ma  vie  passée,  ou  bien  de  diminuer  le  nombre  de  certaines  fautes 

légères  que  j'apporte,  hélas  !  trop  souvent  au  tribunal  sacré. 

carême,  troisième  semaine,  vendredi.  —  Plaies  de  Jésus. 

Préparation.  —  «  Vous  puiserez  avec  joie,  dit  -Isaïe,  les  eaux 
de  la  grâce  aux  sources  du  Sauveur. <  »  Méditons  1°  Combien  les 
plaies  de  Jésus  sont  glorieuses.  2°  Combien  elles  sont  vivifiantes. 
—  Heureux  ceux  qui  ont  la  sainte  habitude  de  regarder  souvent 
le  crucifix,  de  baiser  avec  repentir  ses  pieds  sacrés,  de  puiser 
dans  ses  mains  et  dans  son  côté  la  force  de  fuir  les  fautes  légères 

et  d'être  fidèles  à  tous  leurs  devoirs!  llaurietis  aquas  in  gaudio de  fontibas  Salvatoris. 

1°  Combien  sont  glorieuses  les  plaies  de  jésus. 

Avant  la  Rédemption,  les  blessures  des  crucifiés  étaient  des 

marques  d'infamie;  mais  celles  que  l'Homme-Dieu  a  reçues  dans 
son  humanité  sainte  sont  glorieuses  pour  lui  et  pour  nous. 

Jésus,  en  effet,  n'en  rougit  jamais,  et  il  nous  enfanta  par  elles  à 
la  grâce  et  à  la  gloire.  Sur  le  Calvaire,  il  présenta  de  lui-même 
ses  mains  et  ses  pieds,  aux  clous  qui  devaient  les  percer, 

et  il  permit  à  la  lance  du  soldat,  de  pénétrer  jusqu'à  son  Cœur 
sacré. 

Après  sa  résurrection,  loin  de  cacher  ses  divines  blessures  à 
ses  disciples,  il  les  leur  montra  à  tous,  les  faisant  même  toucher 
à  son  apôtre  incrédule.  Bien  plus,  dans  son  Ascension  glorieuse, 
il  les  porta,  plein  de  joie,  devant  le  Père  éternel  et  toutes  les 
légions  angéliques,  comme  les  trophées  de  sa  victoire  sur  la  mort, 

l'enfer,  le  monde  et  le  péché.  Maintenant  encore,  assis  à  la  droite 
du  Très-Haut,  il  s'en  fait  un  titre  de  gloire,  et  ses  plaies  brillent 
comme  des  soleils,  à  la  grande  consolation  des  Elus. 

Nous  les  verrons  nous-mêmes,  ces  plaies  glorieuses,  quand  écla- 

(1)  Is.  12.  3. 



176      CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  VENDREDI.  —  PLAIES  DE  JÉSUS. 

tera  d'un  pôle  à  l'autre  la  majesté  de  Celui  qui  viendra  nous  juger. 
Malheur  alors  à  ceux  qui  auront  abusé  des  grâces  dont  elles  sont 
la  source  !  «  Je  vous  avais  écrits  dans  mes  mains,  leur  dira  le 
Sauveur,  pour  ne  vous  oublier  jamais;  une  mère  eût  plutôt  oublié 

son  enfant.  Et  vous  n'avez  répondu  à  mon  amour  que  par  l'ingra- 
titude et  l'outrage.  Retirez-vous  donc  de  moi,  maudits,  allez  au 

feu  qui  ne  s'éteindra  jamais.  »  —  Puis  se  tournant  vers  les  élus, 
Jésus  leur  dira  :  «  Venez,  les  bénis  de  mon  Père  !  mes  plaies  ont  été 

pour  vous  des  asiles;  loin  d'en  avoir  honte,  vous  vous  êtes  fait 
gloire  de  les  porter  :  dans  votre  esprit  par  un  pieux  souvenir, 
dans  votre  cœur  et  votre  corps,  par  la  patience  et  la  mortification. 
Venez  donc  posséder  le  royaume  qui  vous  a  été  préparé  dès 

l'origjne  du  monde.  » 
0  Jésus  !  pour  m?.riter  cette  bienheureuse  sentence,  je  me  pro- 

pose de  baiser  chaque  matin  avec  amour  vos  pieds  sacrés,  vous 

promettant  de  suivre  en  tout  la  voie  de  vos  préceptes;  vous  sup- 
pliant de  me  soutenir  de  vos  mains  divines  dans  la  pratique  du 

bien,  et  unissant  mon  cœur  à  votre  Cœur  aimant,  afin  de  sanctifier 

tous  mes  désirs  et  toutes  mes  affections.  —  Le  soir,  je  ferai  le 

môme  exercice,  pour  obtenir  le  pardon  des  fautes  que  j'aurai 
commises  par  mes  démarches,  —  mes  actions  —  et  mes  senti- 

ments intérieurs.  Ainsi  je  veux,  ô  Jésus!  rendre  mes  hommages 
quotidiens  aux  plaies  glorieuses  de  vos  pieds,  de  vos  mains  et  de 
votre  côté  sacré. 

2o  Combien  sont  vivifiantes  les  plaies  pe  Jésus. 

Le  Rédempteur  étant  mort  pour  nous  ou  pour  la  restauration 
de  nos  âmes,  ses  divines  blessures  nous  sont  devenues  des  moyens 
de  guérison,  qui  réparent  en  nous  les  pertes  causées  par  le  péché. 

Elles  nous  sont  d'abord  des  foyers  de  lumières,  qui  dissipent  nos 
ténèbres  et  nous  éclairent  sur  les  mystères  les  plus  nécessaires  et 

les  plus  utiles  à  notre  sanctification.  A  peine  l'incrédule  Thomas 
les  eut-il  touchées,  qu'il  s'écria,  plein  d'une  foi  vive  :  «  Mon  Sei- 

gneur et  mon  Dieu  !  '  »  —  Que  d'enseignements  y  ont  puisés  les 
Docteurs  de  l'Eglise,  un  saint  Bernard,  un  saint  Bonaventure,  un 
saint  Alphonse,  si  dévots  à  la  Passion  !  Quelle  science  pratique  et 

sublime  n'y  trouverons-nous  pas  nous-mêmes,  si  nous  sommes 
assidus  à  les  contempler  chaque  jour! 

(1)  Joan.  20, 28. 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  SAMEDI.  —  LES  PLAIES  DE  JÉSUS.      177 

Jésus  nous  y  a  préparé  un  rain  de  salut,  bain  qui  nous  purifie, 
nous  ôte  la  tache  de  nos  offenses  et  nous  rend  plus  aptes  à  servir 
Dieu  fidèlement.  En  arrosant  de  leurs  larmes  ses  pieds  sacrés, 

sainte  Marie-Madeleine,  pénitente,  saint  Augustin,  sainte  Margue- 

rite de  Cortone  et  tant  d'autres  se  sont  purifiés  de  leurs  souillures, 
et  ont  recouvré  l'innocence  des  prédestinés.  —  Combien  dames, 
naturellement  faibles,  ont  trouvé,  dans  les  mains  transpercées  du 
Sauveur,  la  force  de  se  corriger  de  leurs  habitudes  vicieuses  et  le 

courage  de  s'enrôler  pour  toujours  à  son  glorieux  service! 
De  son  Coeur  divin,  comme  d'un  océan  de  grâces,  nous  viennent 

tous  les  secours  qui  nous  aident  à  nous  détacher  et  à  nous  sanc- 
tifier. Ces  secours  se  communiquent  à  nos  âmes  par  les  sacre- 
ments. Efforçons-nous  de  recevoir  ceux-ci  avec  les  meilleures 

dispositions.  Nous  y  puiserons  la  volonté  constante  de  laisser  là 
cette  vie  toute  naturelle,  toute  humaine,  vie  conforme  à  Pamour- 

propre  et  éloignée  des  sentiments  de  Jésus-Christ.  Nous  y  forme- 
rons la  résolution  :  1°  De  regarder  souvent  avec  amour  les  plaies 

vivifiantes  du  Rédempteur.  2°  De  réclamer  avec  instance,  par 

leurs  mérites,  l'esprit  de  prière  et  de  sacrifice,  et  le  courage  de 
pratiquer  l'humilité,  l'abnégation  et  le. dévouement  sans  reserve. 
0  Vierge,  Mère  de  douleurs  !  par  votre  dévotion  aux  souffrances 

de  niomme-Dieu,  obtenez-moi  la  grâce  de  me  faire  à  moi-même 

avec  saint  Bonaventure,  trois  demeures  en  Jésus  crucifié  :  l'une 
dans  ses  pieds,  l'autre  dans  ses  mains,  et  la  troisième  dans  son 
côté  sacré,  afin  que  j'y  apprenne  à  m'humilier,  —  à  agir  —  et  à 
aimer  :  à  iïi'humilier  de  mes  offenses  envers  la  majesté  divine  ;  à 
m'EXERCER  dans  la  pratique  des  vertus  contraires  à  mes  défauts, 
et  à  diriger  sans  cesse  mon  cœur,  mes  affections,  tous  mes  désirs, 
selon  la  volonté  de  Celui  qui  est  mort  pour  me  sauver. 

CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  SAMEDI.  —  Les  plaies  de  Jésus. 

Préparation.  —  Après  avoir  considéré  la  gloire  des  plaies  du 
Rédempteur,  voyons  1°  Les  biens  immenses  qu'elles  nous  procu- 

rent. "1°  Les  sentiments  de  repentir  et  de  confiance  qu'elles  doivent 
nous  inspirer.  —  Nous  ferons  cette  méditation  sur  le  mont  du 
Calvaire,  et,  en  y  contemplant  Jésus  crucifié,  nous  dirons  avec 
saint  Bernard  :  «  Ah!  Seigneur,  que  ne  m'est-il  donné  de  coller 
mes  lèvres  sur  vos  divines  blessures,  et  d'y  sucer  le  miel  de  l'amour 



178     CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  SAMEDI.  —  LES  PLAIES  DE  JÉSUS. 

qui  adoucit  tout,  et  l'onction  de  la  piété  qui  communique  sa  saveur 
à  toutes  nos  actions  !  »  Liceat  mihi  sugere  met  de  petra  oleumque 
de  saxo  !  ' 

lo  Biens  qui  nous  viennent  dks  plaies  de  jésus. 

A  peine  le  divin  Rédempteur  est-il  élevé  de  terre,  que  la  vue  de 
ses  divines  blessures  touche  les  coeurs  bien  disposés.  Lui-même 
avait  prédit  ce  mystère  par  la  bouche  du  Prophète  :  «  Ils  ont  con- 

sidéré mes  plaies,  et  ils  ont  pleuré  sur  moi  comme  sur  un  fils 

unique,  comme  à  la  mort  d'un  premier-né.2  »  Que  de  larmes  n'ont 
pas  versées  les  saintes  femmes  et  les  amis  du  Sauveur,  présents  à 
sa  dernière  agonie!  Qui  nous  dira  les  immenses  douleurs  de  la 

Vierge-Mère  contemplant  les  plaies  de  son  Fils  bien-aimé?  Les 
soldats  eux-mêmes  et  le  centurion  se  frappèrent  la  poitrine,  par 
un  effet  des  grâces  sans  nombre  qui  semblaient  découler  du  corps 
ensanglanté  de  Jésus. 

«  Si  quelqu'un  entre  par  moi,  avait  dit  le  divin  Maître,  il  trou- 
vera de  gras  pâturages.  »  Pnscua  inveniet?  Toute  Ame  qui  pénè- 

tre dans  les  plaies  du  Rédempteur,  y  trouvera  tout  ce  qui  lui 

manque.  Est-elle  pécheresse,  chargée  de  fautes  et  d'imperfections, 
elle  y  puisera  des  sentiments  de  contrition,  capables  de  la  purifier 
de  toutes  ses  souillures.  Est-elle  faible,  découragée,  accablée 

d'épreuves  et  de  tribulations;  où  pourra-t-el le  mieux  se  consoler, 
se  fortifier,  se  procurer  la  victoire,  la  paix  et  le  salut,  que  dans 

les  plaies  de  son  Sauveur?  «  Lorsqu'une  pensée  mauvaise,  dit  saint 
Augustin,  frappe  à  la  porte  de  mon  cœur,  je  recours  aux  plaies 
sacrées  de  Jésus;  si  la  chair  me  livre  des  assauts,  je  me  souviens 
des  blessures  de  mon  Dieu  ;  et  quand  le  démon  me  prépare  des 
embûches,  je  fuis  dans  le  cœur  même  de  mon  Rédempteur,  et 

l'ennemi  s'éloigne  de  moi.1  Je  n'ai  trouvé  nulle  part,  ajoute  le  saint 
Docteur,  de  remède  aussi  efficace  dans  mes  maux  spirituels,  que 

les  plaies  de  l'Homme-Dieu.3  » 
Après  de  tels  témoignages,  ne  devons-nous  pas  avouer  que,  si 

nous  sommes  misérables,  la  faute  en  est  à  nous?  à  nous  qui  négli- 
geons de  faire  valoir  les  trésors  renfermés  en  Jésus.  Quoi  !  ses 

plaies;  comme  des  mines  précieuses,  nous  sont  toujours  ouvertes, 
et  nous  allons  si  rarement  y  puiser!  Jésus  nous  les  offre  comme 

(lj  Serm.  3.  de  Pass.  Doinini.       (2)  Zach.  12,  10.       (3)  Joan.  10,9. 
(i)  Manuale  cap.  22.  (3)  Ibid.  cap.  12. 



CARÊME.  TROISIÈME  SEMAINE.  SAMEDI.  —  PLAIES  DE  JÉSUS.      179 

des  fontaines  de  grâces  ;  et  nous  restons  arides,  sans  cesse  altérés 

de  satisfactions  passagères,  tandis  qu'on  trouve  en  lui  des  sources 
intarissables  dont  les  eaux  jaillissent  jusqu'à  la  vie  éternelle  ! 

0  Jésus,  mon  Dieu  !  je  ne  me  lasserai  plus  désormais  de  demeu- 
rer en  esprit  dans  vos  divines  blessures,  où  sont  les  remèdes  à 

tous  mes  maux.  Accordez-moi  la  grâce  d'y  goûter,  avec  saint  Ber- 
nard, le  miel  de  cet  amour  qui  nous  détache  de  la  terre,  adoucit 

nos  amertumes  et  nous  unit  étroitement  à  vous.  Faites  que  j'y 
trouve  l'onction  de  la  piété  la  plus  tendre,  piété  pleine  de  saveur 
et  dont  je  ressente  les  effets  dans  mon  cœur,  dans  mes  paroles  et 
mes  actions.  Liceat  mihi  sugere  met  de  petra,  oleumque  de  saxo! 

2»  Sentiments  qu'inspirent  les  plaies  du  rédempteur. 

«  Quelles  sont,  demande  le  Prophète  à  Jésus,  quelles  sont  ces 

plaies  au  milieu  de  vos  mains  ?  —  Je  les  ai  reçues,  répond  le  Sau- 
veur, dans  la  maison  de  ceux  qui  auraient  dû  m'aimer.1  »  —  Hélas! 

enfants  de  Dieu,  frères  de  Jésus-Christ,  rachetés  par  ses  travaux 

et  ses  souffrances,  et  conséquemment  .obligés  de  l'aimer,  nous 
avons  poussé  l'ingratitude  jusqu'à  transpercer,  par  nos  péchés,  les 
pieds,  les  mains  et  le  cœur  mêmcde  notre  aimable  Rédempteur. 
Oh  !  si  jamais,  dans  un  accès  subit  de  colère,  nous  avions  versé  le 

sang  d'un  innocent,  d'un  ami,  d'un  parent,  d'un  bienfaiteur  insi- 
gne, quels  regrets  n'en  aurions-nous  pas  ?  Et  voici  l'Innocence 

même  immolée  par  nos  caprices,  nos  penchants,  notre  volonté 
propre;  voici  le  meilleur  de  nos  amis,  notre  Frère,  notre  Libéra- 

teur et  Père  par  excellence,  le  voici  couvert  de  plaies,  le  corps 
tout  sanglant,  et  cela  par  un  effet  de  nos  iniquités  !  Comment  ne 
pas  en  ressentir  une  douleur  indicible?  Oh  !  pleurons,  comme  les 
Saints,  notre  perfidie,  notre  cruauté,  notre  injustice  envers  Jésus, 

surtout  quand  nous  allons  recevoir  l'absolution  sacramentelle. 
Gardons-nous  toutefois  de  tomber  dans  la  défiance.  Entrons 

dans  la  profondeur  des  plaies  de  l'Homme-Dieu  ;  mesurons  l'océan 
des  tribulations  qui  l'abreuvent,  et  l'abîme  des  amertumes  dont 
son  âme  est  inondée.  Puis  disons-nous  :  «  Est-il  possible  que  tant 
de  sacrifices  et  de  dévouement  ne  touchent  point  le  cœur  du  Père 
céleste,  en  faveur  de  ceux  qui  espèrent  en  son  Fils?  Jésus  est 
mort,  non  pour  provoquer,  mais  pour  apaiser  la  justice  divine. 

(1)  Zach.  13,  6. 



180     CAR.  QUATRIÈME  SEM.  DIM.  —  NOURRITURE  EUCHARISTIQUE. 

Pourquoi  donc  craindre  à  l'excès,  comme  si  le  cœur  de  ce  Média 
teur  tout-puissant  ne  nous  était  point  ouvert  ?  La  grâce  peut-elle 
nous  manquer,  lorsque  Jésus  la  fait  couler  à  flots  sur  tous  ceux 
qui  le  prient  et  mettent  en  lui  leur  confiance  ?  » 

ce  0  plaies  très  aimables  de  mon  Sauveur!  vous  dirai-je  avec 
saint  Bonaventure  ;  toujours  les  yeux  de  mon  cœur  seront  fixés 

sur  vous  :  le  jour,  depuis  le  lever  du  soleil  jusqu'à  son  coucher; 
et  la  nuit,  autant  de  fois  que  le  sommeil  se  retirera  de  ma  pau- 

pière, je  penserai  à  vous.  Je  me  tiendrai  surtout  à  l'ouverture  du 
côté  sacré,  pour  y  parler  au  Cœur  de  mon  bon  Maître  et  en  obtenii 

ce  que  je  voudrai.  »  —  «  Car,  continue  saint  Bernard,  la  plaie  visi- 
ble de  son  Cœur  divin  nous  révèle  la  blessure  invisible  de  son 

amour  pour  nous.  Je  demeurerai  donc  en  lui  avec  d'autant  plus 
d'assurance,  qu'il  est  plus  puissant  pour  me  sauver.  » 

0  mon  Dieu!  je  forme  la  résolution  :  1°  De  regarder  souvent  le 
Crucifix,  et  de  lui  adresser  de  tendres  paroles,  surtout  quand  la 

tristesse,  la  défiance,  le  découragement  veulent  s'emparer  de  mon 
âme.  2°  De  prier  chaque  jour  la  Mère  de  douleurs  de  daigner  graver 
elle-même  dans  mon  cœur  les  plaies  de  Jésus  crucifié.  Sancta 
Mater  istud  agas,  Crucifixi  fige  piugas  cordi  meo  valide. 

carême,  quatrième  semaine,  dimanche.  —  Nourriture 
eucharistique. 

Préparation.  —  L'Evangile  du  jour  nous  parle  du  miracle  de 
la  multiplication  des  pains,  figure  de  l'adorable  Eucharistie.  Con- 

sidérons :  1°  Combien  le  miracle  eucharistique  l'emporte  sur  celui 
de  la  multiplication  des  pains.  2°  Quelles  dispositions  requiert  de 
nous  la  manducation  du  Pain  des  Anges.  —  Examinons  si  nous 
allons  toujours  à  la  table  sainte  avec  un  cœur  sincèrement  à  Dieu, 

et  avec  une  plénitude  de  foi  qui  nous  remplisse  d'amour  et  de 
dévotion.  Accedamas  cum  vero  corde,  in  plenitudine  fidei.1 

lo  Multiplication  du  pain  eucharistique. 

Quel  miracle  de  multiplier  cinq  pains  et  deux  poissons,  au  point 
d'en  rassasier  cinq  mille  hommes  et  de  remplir  douze  corbeilles 

(i)Hebr.  10,22. 



CAIl.  QUATRIÈME  SEM.  MM.  —  NOURRITURE  EUCHARISTIQUE.      181 

des  restes  du  repas  !  Mais  le  miracle  eucharistique  n'est-il  pas  cent 
fois  plus  étonnant?  Le  Sauveur,  en  effet,  y  multiplie,  non  pas  un 
pain  matériel,  qui  nourrit  nos  corps,  mais  le  Pain  vivant  descendu 

du  ciel  pour  alimenter  nos  âmes,  et  qui  n'est  autre  que  sa  Per- 
sonne sacrée  adorée  par  les  Anges.  Il  se  multiplie,  en  s'immolant 

chaque  jour  sur  des  milliers  d'autels;  que  dis-je?  il  demeure  dans 
des  millions  d'hosties  où  la  parole  du  prêtre  le  tient  comme  enfermé 
sous  les  plus  humbles  espèces  pour  nous  servir  de  nourriture. 
0  prodige  incompréhensible  ! 

Là,  dit  le  Docteur  angélique,  son  corps  glorieux,  son  sang  ado- 
rable, unis  à  son  âme  et  à  sa  Divinité,  nous  préparent  le  ranquet 

le  plus  auguste,  le  plus  substantiel  qui  fut  jamais.  Celui  qui  y  par- 
ticipe, assure  Jésus  lui-même,  ne  mourra  point  spirituellement, 

mais  il  aura  sur  la  terre  la  vie  de  la  grâce,  et  dans  le  ciel  la  vie  de 

la  gloire.1  «  Quand  tu  me  reçois,  disait-il  à  saint  Augustin,  ce  n'est 
pas  toi  qui  me  changes  et  me  fais  vivre  par  toi,  mais  c'est  moi  qui 
te  change  et  te  fais  vivre  par  moi .  »  —  Jésus  nous  communique  donc 
alors  sa  propre  vie  ;  son  esprit  passe  en  nous  et  nous  dirige  dans 
toutes  nos  voies  ;  son  imagination  guérit  la  nôtre  de  sa  dissipation 
habituelle  et  la  forme  au  recueillement  ;  sa  volonté  sainte  ennoblit 

nos  sentiments,  purifie  nos  affections  et  élève  nos  désirs  au-dessus 
du  monde  créé;  elle  nous  rend  capables  de  fuir  les  moindres  infi- 

délités et  de  nous  exercer  à  toutes  les  vertus.  Nous  devenons  ainsi 

par  la  grâce,  dit  Rupert,  ce  que  le  Sauveur  est  par  nature,  c'est-à- 
dire  saints  et  agréables  à  Dieu.  0  effets  merveilleux  de  la  nourri- 

ture eucharistique!  0  Mystère  mille  fois  plus  étonnant  que  le 

miracle  de  la  multiplication  des  pains  !  N'est-il  pas  la  plus  grande 
preuve  de  la  charité  sans  bornes  de  Jésus  envers  nous? 

0  mon  divin  Maître,  accordez-moi  le  désir  d'aimer  pour  vous 
mes  semblables  comme  vous  m'avez  aimé,  c'est-à-dire  avec  force, 
tendresse,  constance  et  dévouement,  jusqu'à  me  multiplier,  en 
quelque  sorte,  pour  les  aider,  comme  vous  vous  multipliez  dans 

les  tabernacles  pour  mon  salut.  Faites-moi  comprendre  combien 
le  miracle  eucharistique  est  plus  admirable  en  lui-même  et  dans 
ses  effets,  que  celui  de  la  multiplication  des  pains.  Accordez-moi 

la  grâce  de  I'estimer  comme  la  plus  ravissante  des  merveilles,  et 
d'y  chercher,  par  la  sainte  communion,  le  courage  de  me  consa- 

crer, à  votre  exemple,  au  service  de  Dieu  et  du  prochain. 

(1)  Joan.  6,  52. 

MÉDIT.    I.  13 



182     CAR.  QUATRIÈME  SEM.  DLM.  —  NOURRITURE  EUCHARISTIQUE. 

2°  Dispositions  requises  pour  manger  avec  fruit  le  pain  eucharistique. 

C'est  dans  la  solitude,  loin  du  monde,  sur  une  montagne,  que 
Jésus  multiplie  le  pain,  figure  de  l'Eucharistie.  Il  nous  apprend 
ainsi  que,  si  nous  voulons  participer  abondamment  aux  précieux 
effets  de  la  Communion,  nous  devons  vivre,  au  moins  de  cœur, 
éloignés  du  siècle,  de  ses  vanités,  de  ses  plaisirs,  de  ses  maximes. 

—  Les  Israélites,  lorsqu'ils  mangeaient  l'Agneau  pascal,  autre 
figure  de  l'Eucharistie,  se  tenaient  debout,  le  bâton  à  la  main, 
comme  des  voyageurs  qui  vont  quitter  le  pays.  Etrangers  sur  la 
terre,  nous  devons  y  vivre  dans  un  parfait  détachement,  ne  liant 

nos  affections  à  rien  de  créé,  ni  de  périssable  ;  et,  dans  ces  disposi- 
tions, nous  recevrons  avec  fruit  le  Créateur  lui-même  et  le  Roi 

immortel. 
Les  Israélites  au  désert  devaient  ramasser  la  manne,  qui  figurait 

le  Pain  eucharistique,  avant  le  lever  du  soleil,  parce  que  la  chaleur 

la  faisait  fondre.  Ainsi  l'ardeur  de  nos  passions,  si  elle  n'est  com- 
battue par  notre  volonté  aidée  de  la  grâce,  empêche  notre  cœur 

de  posséder  cette  taix  profonde  si  nécessaire  à  la  fervente  Com- 
munion. —  Jésus  fait  asseoir  la  foule  pour  manger  le  pain  miracu- 

leux. Il  nous  indique  ainsi  ce  calme  intérieur  qu'il  requiert  de 
nous  à  la  table  sainte,  et  qui  est  un  effet  de  I'abnégation.  Appli- 

quons-nous donc  à  réprimer  nos  petites  passions,  nos  vivacités, 
nos  troubles,  notre  activité  trop  empressée;  soyons  moins  sensi- 

bles à  ce  qui  blesse  notre  amour-propre  ;  et,  par  là,  nous  nous 
disposerons  habituellement  à  nous  asseoir  avec  fruit  à  la  table  du 

Prince  de  la  paix.  —  Telle  est  la  préparation  éloignée  que  réclame 
de  nous  ce  divin  Sacrement. 

Quant  à  la  préparation  prochaine,  combien  de  fervents  désirs  et 

de  flammes  d'amour  ne  devons-nous  pas  y  apporter  !  Ces  désirs 
sont  figurés  par  la  faim  extrême  de  la  multitude  que  Jésus  rassa- 

sie miraculeusement.  —  «  Il  faut  en  outre,  dit  saint  François  de 
Sales,  recevoir  par  amour  Celui  qui  se  donne  à  nous  par  amour.  » 
Après  avoir  mangé  les  pains  multipliés  par  le  Sauveur,  le  peuple 

fut  touché  envers  lui  d'une  si  grande  affection,  qu'il  voulait  le 
choisir,  dit  l'Evangile,  pour  régner  sur  la  Judée.  Ainsi  soyons  réso- 

lus, avant  de  manger  le  Pain  des  Anges,  d'établir  Jésus  Roi  de  nos 
cœurs,  et  de  lui  consacrer  toutes  nos  pensées,  tous  nos  désirs, 
toutes  nos  actions,  nous  plaçant  entièrement  sous  sa  conduite. 

0  Jésus,  Aliment  divin  !  par  l'intercession  de  votre  très  sainte 



CAR.  QUATRIÈME  SEM.  LUNDI.  —  JÉSUS,  MODÈLE  DE  CHARITÉ.      183 

Mère,  faites-moi  participer  au  banquet  eucharistique  :  1°  Avec  un 
corps  chaste  et  mortifié.  2°  Avec  un  esprit  calme  et  éclairé  des 
lumières  de  la  foi,  —  avec  un  coeur  dégagé  du  monde  et  de  toute 
passion.  3°  Avec  une  volonté  généreuse  et  soumise,  —  des  senti- 

ments élevés,  —  des  désirs  ardents  de  vous  appartenir  sans 

réserve  et  jusqu'au  dernier  soupir. 

CARÊME.  QUATRIÈME  SEMAINE.  LUNDI.  —  Jésus,  modèle 
de  charité. 

Préparation.  —  L'évangile  de  dimanche  nous  montre  la  tendre 
compassion  du  Sauveur  dans  la  multiplication  des  pains.  Méditons  : 
1°  La  grande  charité  de  Jésus,  modèle  de  la  nôtre.  2°  Comment 
l'ont  imitée  les  Apôtres  et  les  Saints.  —  Voulons-nous  être  géné- 

reux et  dévoués  envers  le  prochain,  considérons  et  prenons  pour 

règle  l'amour  que  Jésus  nous  a  témoigné  pendant  sa  vie  mortelle 
et  qu'il  nous  montre  encore  tous  les  jours  dans  l'Eucharistie.  Hoc 
est  prœceptum  meitm,  ut  diligatis  invicem  sicut  dilexi  vos.1 

1°  Jésus,  modèle  de  la  vraie  charité. 

Quand  le  Sauveur  parut  sur  la  terre,  la  charité  y  était  à  peu  près 
éteinte;  il  la  répandit  dans  le  monde  autant  par  ses  exemples  que 
par  sa  doctrine.  Non  seulement  son  amour  envers  nous  le  fit  des- 

cendre du  ciel  et  remplir  à  notre  égard  une  mission  de  clémence 
et  de  pardon;  mais  il  nous  prêcha,  toute  sa  vie,  par  sa  conduite, 
la  bonté,  la  bienveillance  que  nous  devons  témoigner  à  nos  sem- 

blables. —  Avec  quelle  tendresse  n'aima-t-il  passes  disciples!  il 
les  traitait  comme  des  frères,  leur  pardonnant  leurs  torts,  les 
instruisant  patiemment,  supportant  leur  ignorance  et  leurs  défauts, 

allant  même,  comme  le  raconte  le  pape  saint  Clément,  jusqu'à 
visiter,  la  nuit,  ses  apôtres  endormis  et  les  couvrir  avec  soin  pour 

les  garantir  du  froid  et  des  intempéries  de  l'air. 
De  quelle  tendre  compassion  n'était-il  pas  touché  pour  les  misè- 

res d'autrui!  On  le  vit  pleurer  sur  Jérusalem,  sur  Lazare  et  sur 
nous  tous.  Qui  ne  connaît  sa  miséricorde  envers  la  Madeleine,  la 

(1)  Joan.  15,  il. 



lSi     CAR.  QUATRIÈME  SEM,  LUNDI.  —  JÉSUS,  MODÈLE  DE  CHARITÉ. 

femme  adultère,  le  bon  Larron  et  tani  d'autres  pécheurs  qui  revin- 
rent à  lui?  Il  aurait  accueilli  Judas  lui-même,  si  le  malheureux 

n'avait  point  désespéré. 
Les  multitudes  le  suivaient  dans  les  déserts,  attirées  par  le 

charme  de  sa  parole  et  par  la  douceur  de  son  commerce.  Pendant 

le  temps  de  sa  passion,  alors  qu'il  se  voyait  en  butte  à  la  haine  des 
hommes,  comment  se  vengeait-il  de  leurs  mauvais  traitements? 

Par  une  charité  plus  douce  que  jamais.  Il  remit  l'oreille  à  Malchus, 
et  se  tut  devant  les  Juifs  qu'il  aurait  pu  confondre  ;  il  ne  maudis- 

sait pas  ceux  qui  le  maltraitaient,  dit  saint  Pierre,  et  ne  menaçait 

pas  ceux  qui  le  faisaient  souffrir  injustement.'  Au  lieu  de  dire  à 
Dieu  :  «  Punissez-les,  »  il  criait  avec  larmes  :  «  Pardonnez-leur, 

car  ils  ne  savent  ce  qu'ils  font.2  » 
Oh  !  que  ces  exemples  de  la  charité  d'un  Dieu  envers  ses  ingra- 

tes créatures  sont  capables  de  nous  exciter  à  pratiquer  cette 

vertu  à  l'égard  du  prochain!  Quoi!  le  Tout-Puissant  daigne  se 
réconcilier  avec  nous,  ses  ennemis  ;  il  va  jusqu'à  prendre  sur  lui 
les  chfitiments  que  nous  avons  mérités  ;  et  nous,  nous  serions  tou- 

jours prompts  à  nous  irriter,  lents  à  pardonner  ;  nous  n'aurions 
point  pitié  des  malheureux  et  ne  voudrions  souffrir  rien  de  per- 

sonne, ni  même  supporter  les  défauts  de  nos  frères? 

0  mon  Dieu!  par  l'amour  infini  que  Jésus  porte  à  nos  Ames, 
rendez-moi  doux  et  prévenant  envers  tous,  même  envers  ceux  qui 

me  contrarient.  —  Inspirez-moi  le  courage  d'imiter  mon  Sauveur 
dans  sa  générosité  à  oublier  les  injures  et  à  combler  de  biens  ceux 

qui  l'outragent,  le  blasphèment  et  le  persécutent  jusque  dans  le 
le  Sacrement  où  il  s'immole  pour  eux. 

2°  La  charité  de  jésus  eut  ses  imitateurs. 

Après  avoir  entendu  de  la  bouche  du  Sauveur  que  le  caractère 

essentiel  de  son  Eglise  est  l'union  de  charité,  les  Apôtres,  dès 
qu'ils  eurent  reçu  l'Esprit  d'amour,  travaillèrent  avec  zèle  à  établir 
le  règne  de  Jésus  dans  tous  les  hommes  et  à  les  unir  ensemble  en 

un  seul  troupeau  et  sous  un  même  pasteur.  On  vit  alors  un  spec- 

tacle tel  que  le  monde  n'en  avait  jamais  présenté  :  les  chrétiens  de 
Jérusalem,  n'ayant  plus  qu'un  cœur  et  qu'une  âme,  mettaient 
leurs  biens  en  commun  pour  les  faire  servir  aux  besoins  de  tous 

(I)IPctr.  2,  23.  (2)  Luc,  23,  34. 



CAR.  QUATRIÈME  SEM.  LUNDI.  —  JÉSUS,  MODÈLE  DE  CHARITÉ.      185 

les  fidèles.  Us  s'employaient  eux-mêmes  à  aider  les  pauvres,  à 
consoler  les  affligés,  à  rendre  service  à  tous,  donnant  ainsi  à 

l'Lglise  un  exemple  que  les  Saints  surtout  ont  imité  depuis. 
Que  de  serviteurs  de  Dieu  se  sont,  dans  tous  les  âges,  consa- 

cres au  soulagement  de  l'humanité  souffrante  !  Combien  d'institu- 
tions de  charité  attestent  encore  de  nos  jours  par  tout  l'univers 

que  l'esprit  de  l'Eglise  n'a  point  changé,  qu'elle  est  toujours  cette 
Mère  tendre  et  compatissante,  qui  relève  et  pardonne,  qui  passe 
ici-bas,  comme  son  céleste  Epoux,  en  faisant  du  bien  à  tous,  par 

l'entremise  de  ses  Pontifes,  de  ses  Evoques,  de  ses  Prêtres  et  de 
ses  enfants  de  prédilection  ! 

Cet  esprit  de  l'Eglise,  qui  est  celui  du  Sauveur  et  des  Apôtres,  ne 
l'avons-nous  pas  reçu  dans  le  baptême,  avec  la  foi  et  la  grâce  ? 
L'Eucharistie  n'est-elle  pas  le  foyer  où  nous  pouvons  en  rallumer 
l'ardeur  et  le  zèle,  au  point  d'être  prêts  à  nous  sacrifier  sans 
réserve  au  bonheur  de  nos  frères?  D'où  vient  donc  que  l'égoïsme 
et  l'amour-propre  tarissent  encore  si  souvent  en  nous  la  source 
des  bons  désirs,  qui  devraient  nous  presser  de  nous  dévouer  pour 
nos  semblables  ?  Nous  sommes  avares,  réservés,  insensibles,  quand 

il  s'agit  d'aider  les  autres  aux  dépens  de  nos  biens,  de  notre  tran- 
quillité, de  notre  repos.  Nous  considérons  trop  le  prochain  au  point 

de  vue  naturel,  au  lieu  de  l'envisager  à  la  lumière  de  la  foi.  De  là 
ces  difficultés  que  nous  éprouvons  à  vaincre. nos  antipathies,  nos 
ressentiments,  nos  aversions  ;  à  aimer  tous  les  hommes  du  fond 

de  notre  cœur  et  à  montrer  à  tous  un  visage  ouvert  et  des  maniè- 
res polies. 

0  mon  Dieu  !  sortis  de  vos  mains  puissantes  et  rachetés  du  sang 
de  votre  Fils  unique,  nous  sommes  obligés  de  nous  aimer  les  uns 
les  autres  comme  notre  Sauveur  nous  a  aimés.  Accordez-moi  la 

grâce  :  1°  De  réveiller  souvent  ma  foi  sur  les  motifs  de  la  parfaite 
charité.  2°  D'éloigner  de  mon  esprit  et  de  mon  cœur  toute  pensée, 
tout  sentiment  contraires  à  cette  royale  vertu,  afin  d'imiter  ainsi 
le  Rédempteur,  sa  divine  Mère  et  tous  leurs  vrais  disciples.  Je 

veux  dès  aujourd'hui  m'abstenir  de  juger,  de  soupçonner,  de  cri- 
tiquer le  prochain,  et  m'efforcer  de  ne  point  blesser  la  délicatesse 

de  la  charité,  mais  d'en  remplir  exactement  tous  les  devoirs. 



18G     CAR.  QUATRIÈME  SEM.  MARDI.  —  CHARITÉ,  PRÉCEPTE  DE  JÉSUS. 

CAREME.  QUATRIEME  SEMAINE.  MARDI.  —  Charité,  précepte 
de  Jésus. 

Préparation.  —  Après  avoir  médité  comment  le  Sauveur  i  ra- 
tiquait  la  charité,  voyons  :  1°  Ce  qu'il  pensait  de  cette  vertu.  2°  Ce 
que  nous  devons  éviter  pour  nous  conformer,  en  ce  point,  à  sa 
doctrine  et  à  sa  conduite.  —  Examinons  si  nous  attachons  une 
assez  grande  importance  à  l'exercice  de  la  charité  envers  le  pro- 

chain, et  si  nous  fuyons  avec  soin  ce  qui  la  blesse  dans  nos  pen- 
sées, nos  paroles  et  nos  actions.  AmbuliUe  in  diiectiom  sicut  et 

Ckristus  dilcxit  nos.* 

1°  Estime  que  jèsus  fait  de  la  charité. 

Oh  !  quelle  importance  notre  aimable  Sauveur  attache  à  la  cha- 
rité! Il  en  fait  un  précepte  nouveau,  et  il  le  nomme  son  précepte 

de  prédilection.  Il  la  donne  comme  le  caractère  de  ses  disciples  et 

oblige  ceux-ci,  par  l'institution  de  l'Eucharistie,  à  s'asseoir  à  une 
même  table,  sans  distinction  de  savants,  d'ignorants,  de  riches  ou 
de  pauvres.  Là  il  sert  à  tous  une  même  nourriture,  son  corps  et 
son  sang,  leur  communique  le  même  esprit,  les  mêmes  senti- 

ments, afin  qu'ils  aient  tous  un  seul  cœur  et  une  seule  âme.  Cor 
unum  et  anima  una.  0  merveilleuse  invention  !  qu'elle  nous  montre 
bien  le  prix  inestimable  de  la  parfaite  charité  ! 

Jésus  la  place  presque  au  niveau  de  I'amour  de  Dieu,  puisqu'il 
l'appelle  un  précepte  semblable  au  premier,  et  renfermant  avec 
lui  toute  la  loi  et  les  prophètes.  Bien  plus,  il  semble  la  préférer  à 
sa  propre  gloire,  en  nous  ordonnant  de  nous  réconcilier  avec  le 

prochain  avant  de  lui  présenter  nos  offrandes  à  l'autel.  Que  dire 
encore?  Pour  nous  forcer  à  estimer,  à  son  exemple,  la  vertu  de 

charité,  il  nous  déclare  qu'il  tiendra  fait  à  sa  Personne  sacrée 
tout  ce  que  nous  ferons  à  nos  frères.  Oh!  que  cette  dernière 

parole  est  digne  de  nos  réflexions  !  N'est-clle  pas  la  condamnation 
de  ceux  qui  traitent  le  prochain  sans  respect,  sans  compassion, 
sans  ménagement? 

Au  contraire,  combien  ne  doit-elle  pas  encourager  et  réjouir  les 

(1)  Eph.  5,  2. 



CAR.  QUATRIÈME  SEM.  MARDI.  —  CHARITÉ,  PRÉCEPTE  DE  JÉSUS.      187 

Ames  vraiment  charitables  !  —  Saint  Louis,  roi  de  France,  avait 
coutume  de  nourrir  de  sa  main,  chaque  samedi,  deux  cents 
pauvres  et  de  leur  laver  les  pieds.  Comme  on  lui  représentait 
que  cette  conduite  avilissait  la  majesté  royale,  il  répondit  :  «  Je 
vénère  dans  le  pauvre  la  personne  du  Sauveur,  qui  a  dit  :  Tout  ce 

que  vous  avez  fait  au  moindre  des  miens,  vous  l'avez  fait  à  moi- 
môme.1  »  —  Rappelons-nous  ces  paroles  toutes  les  fois  que  nous 
exerçons  la  charité. 

0  Jésus,  Roi  immortel  !  je  veux  faire  mes  délices  de  vous 

honorer  dans  le  prochain  et  de  lui  rendre  comme  à  vous-même 
mes  bons  offices.  Préservez-moi  donc  du  malheur  de  le  rebuter, 

de  le  froisser,  de  lui  parler  durement,  d'en  dire  du  mal  et  de  lui 
causer  de  la  peine.  Inspirez-moi  des  sentiments  de  bonté,  de 
douceur  et  de  condescendance  envers  lui,  le  regardant  toujours 

comme  votre  portrait  vivant,  fût-il  même  couvert  de  haillons 
et  rempli  de  défauts.  Quamdiu  fecistis  uni  ex  his  fratribus  meis 

minimis,  milii  fecistis.1* 

2°  Défauts  a  éviter  pour  imiter  la  chakité  de  Jésus. 

En  méditant  l'estime  que  Jésus  fait  do  la  charité,  nous  avons  dû 
concevoir  la  plus  haute  idée  de  l'excellence  de  cette  vertu.  Elle 
participe  au  mérite  de  l'amour  divin  et  en  est  une  extension.  Car, 
selon  saint  Thomas,  le  motif  qui  doit  nous  persuader  d'aimer  le 
prochain  ne  peut  être  que  Dieu  lui-même.  Ratio  diligendi  proxi- 

mum,  Deus  est.  —  Il  suit  de  là  qu'il  nous  faut  éviter  à  tout  prix 
de  blesser  la  charité,  laquelle  nous  rend  semblables  à  Jésus,  cha- 

rité incréée  et  incarnée.  Or  on  blesse  cette  vertu  par  des  pensées 

défavorables  au  prochain.  «  La  charité,  dit  l'Apôtre,  ne  pense  mal 
de  personne.3  »  Elle  réprime  les  soupçons  et  les  jugements  témé- 

raires, c'est-à-dire  ceux  que  l'on  forme  sans  motif  suffisant. 
Mais  comme  ces  sortes  de  fautes  viennent  souvent  du  manque 

d'humilité, l'Apôtre  ajoute  :  «  La  charité  ne  s'enfle  point  d'orgueil.4» 
En  s'estimant  soi-même,  l'orgueilleux  est  porté  à  se  préférer  aux 
autres  et  à  les  mépriser.  Rempli  de  présomption,  il  s'indigne  contre 
les  coupables  et  ne  sait  point  compatir  à  leur  faiblesse.  —  Cette 
conduite  est  toute  contraire  à  celle  du  Sauveur.  Nous  étions  ses 

ennemis,  des  enfants  de  colère,  de  vils  esclaves  de  l'enfer;  et, 

(1)  Surius.       (2)  Malth.  2o,  40.      (3)  1  Cor.  13,  4.      (4)  I  Cor.  13. 



188     CARÊME.   QUATRIÈME  SEM.  MERCREDI.  —  MOTIF  DE  CHARITÉ. 

loin  de  nous  dédaigner,  il  est  descendu  du  haut  des  cieux,  il  est 
venu  se  charger  de  nos  misères  ;  tout  laids  et  tout  odieux  que  nous 

étions,  il  n'a  pas  hésité  à  répandre  son  sang  pour  nous  rendre 
beaux  et  agréables  à  Dieu.  Oh  !  que  nos  sentiments  diffèrent  des 

siens  !  Au  lieu  d'avoir  pitié  du  prochain  qui  souffre,  nous  nous 
montrons  insensibles  à  son  égard  ;  au  lieu  de  nous  réjouir  de  sa 
prospérité,  nous  lui  portons  envie. 

L'envie,  passion  détestable,  est  la  tristesse  volontaire  que  l'on 
ressent  du  bien  d'autrui,  par  la  raison  qu'il  empêche  le  nôtre. 
Ennemi  de  la  paix  intérieure  et  de  la  charité  fraternelle,  ce  vice 

est  tout  l'opposé  des  dispositions  de  Celui  qui  n'a  rien  épargné 
pour  nous  élever  jusqu'à  la  participation  de  ses  grandeurs  et  nous 
rendre  en  quelque  sorte  ses  égaux,  en  nous  faisant  ses  frères  et 

les  cohéritiers  de  son  royaume.  —  N'ètes-vous  pas  atteint  de  cette 
fièvre  maligne,  nommée  l'envie?  Mal  honteux  qu'on  se  dissimule 
à  soi-même  et  aux  autres,  il  ronge  le  cœur  comme  fait  un  ulcère 
et  porte  en  soi  la  tristesse  et  le  chagrin.  Si  vous  souffrez  de  cette 

maladie,  humiliez-vous-en  devant  Dieu,  et  remerciez-le  des  biens 

qu'il  accorde  aux  autres  et  dont  il  vous  comble  vous-même  au 
delà  de  vos  mérites. 

0  mon  Sauveur!  si  j'étais  sincèrement  humble,  jamais  je  ne 
blesserais  la  charité.  C'est  ma  suffisance  et  ma  présomption,  qui 
me  font  juger,  critiquer,  condamner  le  prochain  et  lui  porter 

envie,  au  détriment  de  votre  gloire  et  de  mon  salut.  Par  l'inter- 
cession de  la  Mère  de  miséricorde,  donnez-moi  la  conviction  de 

ma  misère  extrême,  afin  qu'en  veillant  constamment  sur  moi- 
même,  je  cesse  de  m'occuper  des  travers  et  des  défauts  d'autrui. 

CARÊME.  QUATRIÈME  SEMAINE.  MERCREDI.  -   MOtif  de  Charité. 

Préparation.  —  Un  puissant  motif  de  charité  envers  le  pro- 
chain, est  sans  contredit  la  dignité  de  son  âme.  Considérons  donc  : 

1°  La  noblesse  de  l'âme  humaine.  2°  Sa  sublime  destinée.  — 
Le  fruit  de  cette  méditation  sera  de  nous  faire  honorer,  aimer  et 
assister  de  plus  en  plus  le  prochain,  au  spirituel  et  au  temporel, 
par  la  pensée  que  rien  ici-bas  n'est  si  précieux  que  son  âme.  Quam 
dabit  liomo  commutationem  pro  anima  sua?1 

(l)Matth.  1G,  26. 



CARÊME.  QUATRIÈME  SEM.  MERCREDI.  —  MOTIF  DE  CHARITÉ.      189 

1°  Noblesse  de  l'ame  humaine. 

Combien  de  motifs  n'avons-nous  pas  cTestimer  notre  âme  et 
.l'âme  du  prochain!  Le  Seigneur  a  produit  la  lumière,  le  firma- 

ment, toute  la  nature,  par  un  simple  fiât;  mais  il  a  créé  notre 
âme  après  une  sorte  de  délibération.  Le  corps  humain  est  formé 
du  limon  de  la  terre,  tandis  que  lame  est  comme  un  souffle  de 

la  bouche  divine.  Que  signifient  ces  différences?  que  l'âme  l'em- 
porte immensément  en  noblesse  sur  le  corps  et  sur  tout  l'univers. 

La  distance  qui  les  sépare  est  en  quelque  sorte  infinie. 

Otez  du  monde  l'âme  humaine,  qu'y  restera-t-il  ?  des  ruines  : 
ruines  de  la  culture,  ruines  de  l'éducation,  de  la  science  et  des 
arts.  Avec  l'âme,  tout  fleurit  :  la  société  s'organise,  le  commerce, 
l'industrie  embellissent  la  vie,  et  la  religion  dominant  tous  les 
intérêts,  nous  fait  rapporter  à  Dieu  et  le  matériel  et  le  spirituel. 

Telle  est  l'âme  humaine  dans  l'ordre  de  la  nature  ! 
Mais  combien  n'est-elle  pas  plus  noble  dans  celui  de  la  grâce  ! 

Créée  à  l'image  et  à  la  ressemblance  do  Dieu,  elle  fut,  après  la 
chute  originelle,  rachetée  d'un  prix  infini,  sanctifiée  par  le  bap- 

tême, ornée  de  dons  et  de  vertus,  nourrie  du  corps  et  du  sang 

d'un  Dieu,  et  appelée  à  la  plus  parfaite  union  avec  la  Divinité. 
Quoi  de  plus  glorieux?  —  On  estime  un  tableau  en  proportion 

de  la  dignité  de  celui  qu'il  représente,  et  du  talent  de  l'artiste  qui 
l'a  peint.  Quelle  estime  ne  devons-nous  pas  avoir  des  âmes,  qui  sont 
les  chefs-d'œuvre  du  Créateur  et  ses  portraits  les  plus  ressem- 

blants! Pour  une  seule  d'entre  elles,  le  Verbe  éternel  se  serait 
incarné  ;  il  aurait  embrassé  sans  hésiter  tous  les  opprobres  et  les 
tourments  de  sa  Passion. 

Et  vous,  que  faites-vous  pour  les  âmes?  Vous  ne  voulez  point 
vous  gêner  en  leur  faveur  ;  vous  refusez  de  les  consoler,  de  les 

aider,  de  leur  rendre  service,  et  peut-être  même  de  prier  pour 
elles,  quand  vous  les  croyez  hostiles  à  vos  idées,  à  vos  desseins,  à 

votre  personne.  Est-ce  là  imiter  Celui  qui  a  prié  pour  ses  bour- 
reaux, et  a  versé  pour  eux  tout  son  sang  ?  Ah  !  si  Jésus  vous  avait 

traité  comme  vous  traitez  les  autres,  qu'en  serait-il  de  vous? 
0  mon  adorable  Sauveur  !  vous  nous  avez  dit  :  «  On  emploiera 

pour  vous  la  même  mesure  dont  vous  aurez  usé  envers  le  pro- 

chain. »  Accordez-moi  la  grâce  d'être  miséricordieux,  afin  de 
mériter  ainsi  le  pardon  et  la  miséricorde.  Détruisez  en  moi  tout 

sentiment  d'aigreur,  de  rancune  et  d'aversion.  Inspirez-moi  cette 



490      CARÊME.  QUATRIÈME  SEMAINE.  MERCREDI.  —  MOTIF  DE  CHARITÉ. 

franche  cordialité,  qui  naît  de  la  foi,  —  de  l'abnégation  —  et  de  la 
générosité  des  sentiments. 

2o  Destinée  sublime  de  l'ame. 

Lorsque  Dieu  créa  le  premier  homme,  non  seulement  il  l'appela 
à  connaître  et  à  aimer  son  Créateur  au  moyen  du  spectacle  de  la 

nature,  mais  il  lui  donna  une  fin  si  sublime,  qu'elle  doit  frapper 
d'étonnement  le  ciel  et  la  terre.  Il  le  destina  à  contempler  un  jour 
sa  divinité  face  a  face,  sans  l'intermédiaire  d'aucun  être  créé,  à 
l'aimer  de  l'amour  dont  elle  s'aime  elle-même,  et  à  la  posséder 
éternellement  en  partageant  sa  félicité. 

«  Que  notre  âme,  s'écrie  saint  Augustin,  dilate  ses  désirs,  qu'elle 
étende  sa  capacité;  jamais  elle  ne  pourra  comprendre  ce  mystère 

ineffable.  Elle  peut  souhaiter  la  gloire  de  sa  destinée  et  s'y  porter 
avec  de  saintes  ardeurs;  jamais  elle  n'en  concevra  la  sublimité.  » 
Notre  cœur  a  des  désirs  insatiables  de  connaître  et  d'aimer  :  l'uni- 

vers entier  ne  saurait  le  rassasier.  Cependant  il  sera  pleinement 
satisfait,  quand  nous  jouirons  de  la  vision  béatifique.  Satiabor  cum 

appnruerit  gloria  tua.x 
Pour  nous  conduire  à  ce  bonheur  inestimable,  qu'a  fait  le  Sei- 

gneur? il  nous  a  donné  la  grâce  sanctifiante,  qui  divinise 
l'essence  de  notre  âme;  il  a  élevé  notre  intelligence  à  la  foi  sur- 

naturelle, notre  cœur  et  notre  volonté  à  l'espérance  et  à  l'amour 
du  Bien  suprême  que  nous  devons  posséder  un  jour.  Ces  dons 
précieux  et  autres  semblables  sont  comme  des  ailes  qui  facilitent 
notre  vol  vers  notre  fin  dernière. 

Avez-vous  jamais  réfléchi  que  des  âmes  ainsi  dotées,  et  appelées 
à  une  destinée  si  noble,  doivent  être  plus  grandes  à  vos  yeux  que 

toutes  les  merveilles  de  la  création?  On  s'extasie  devant  des 
beautés  d'architecture,  œuvres  de  la  main  des  hommes  ;  combien 

plus  ne  devrions-nous  pas  le  faire,  à  la  pensée  d'une  âme,  chef- 
d'œuvre  du  Tout-Puissant  !  Lui-même  l'a  ornée  comme  son  temple  ; 
il  l'a  enrichie  de  ses  trésors  et  il  lui  destine  une  place  dans  son 

royaume,  qui  est  le  royaume  de  la  gloire.  Oh  !  qu'une  telle  âme 
devrait  nous  être  chère  !  qu'elle  devrait  éveiller  en  nous  des  sen- 

timents de  vénération,  de  bienveillance  et  de  dévouement  !  Or 
toutes  les  âmes  en  état  de  grâce  méritent  de  notre  part  cette 

(1)  Ps.  16,  15. 



CAR.  QUATRIÈME  SEM.  JEUDI.  —  CHARITÉ  DE  JÉSUS  SACREMENT.      191 

estime  et  cet  amour  ;  et  comme  nous  ignorons  l'état  intérieur  de 
nos  semblables,  nous  sommes  redevables  envers  tous  des  témoi- 

gnages d'une  sincère  et  cordiale  charité. 
0  Jésus  !  ô  Marie  !  faites-moi  voir  Dieu  seul  en  tous  les  hommes 

et  honorer  en  eux  les  perfections  divines,  afin  de  me  pénétrer 

d'amour  et  de  respect  envers  tous  ceux  qui  m'entourent.  Je  me 
propose  :  1°  De  me  montrer  doux,  prévenant,  affable,  compatis- 

sant envers  tous,  sans  excepter  mes  ennemis.  2°  De  vous  recom- 
mander chaque  jour  les  justes,  les  pécheurs,  les  agonisants,  les 

fidèles  défunts,  spécialement  ceux  pour  lesquels  je  suis  obligé 
de  prier. 

CARÊME.  QUATRIÈME  SEMAINE.  JEUDI.  -  Charité  de  Jésus 
sacrement. 

Préparation.  —  L'Evangile  de  dimanche  dernier  nous  parle 
de  la  bonté  du  Sauveur,  qui  multiplie  les  pains  en  faveur  de  la 
multitude.  Considérons  encore  :  1°  Les  prodiges  de  sa  charité 
dans  l'Eucharistie.  2°  Les  sentiments  qui  l'y  animent  à  l'égard  de 
nous  tous.  —  Formons  la  résolution  sincère  de  l'y  visiter  souvent, 
afin  de  puiser  en  lui  l'esprit  de  charité,  de  prévenance  et  de dévouement  dont  il  est  le  principe.  Venite  ad  me  omnes;et  ego 
refwiam  vos.* 

lo  Prodiges  de  la  charité  de  jésus  sacrement 

La  compassion  de  Jésus  pour  les  besoins  corporels  de  la  foule 

lui  fit  opérer  le  miracle  de  la  multiplication  des  pains;  mais  com- 

bien de  miracles  d'amour  n'a-t-il  pas  faits  pour  se  donner  lui- 
même  à  nous,  comme  le  Pain  vivant,  dans  l'adorable  Eucharistie  ! 
D'abord  il  est  descendu  du  ciel,  il  a  passé  par  tous  les  états  et  en 
est  venu  jusqu'à  s'immoler  sur  le  Calvaire,  afin  de  se  faire  la 
Victime  sacrée  de  nos  autels. 

Et  sur  ces  autels,  que  de  prodiges  en  notre  faveur  !  Le  prêtre, 

homme  faible  qui  consacre,  semble  revêtu  d'une  puissance  égale, 
supérieure  même  à  celle  qui  a  créé  l'univers.  Par  une  parole,  il 
change  la  substance  du  pain  et  du  vin  en  celle  du  corps  et  du 

(l)Matth.  11,  29. 



192      CAR.  QUATRIÈME  SEM.  JEUDI.  —  CHARITÉ  DE  JÉSUS  SACREMENT. 

sang  d'un  Dieu.  Et  ce  Dieu,  pour  rester  avec  nous,  que  ne  fait-il 
pas  ?  il  renverse  en  quelque  sorte  toutes  les  lois  de  la  nature.  11 
nous  fait  voir,  sentir,  toucher  et  goûter  les  apparences  du  pain 

et  du  vin  dont  la  substance  n'est  plus  ;  et  ces  apparences,  par 
miracle,  produisent  les  effets  de  la  substance  en  conservant  la 
force  de  nutrition. 

Et  comment  Jésus  se  rapetisse-t-il  sous  de  si  humbles  espèces? 

Comment  multiplie-t-il  sa  présence  en  tant  d'églises  du  monde, 
où  il  se  plaît  à  séjourner  ?  Comment  en  un  mot  opère-t-il  tant  de 

merveilles  incompréhensibles?  c'est  par  la  toute-puissance  de  son 
amour,  qui  ne  met  point  de  réserve,  quand  il  s'agit  de  nous  faire du  bien. 

Il  aurait  pu,  en  effet,  restreindre  le  privilège  de  sa  présence 
réelle  à  un  seul  sanctuaire  du  monde,  à  une  seule  hostie,  et  à  un 

seul  jour  dans  l'année;  et  alors  quelle  pompe  n'aurions-nous  pas 
déployée,  et  que  de  multitudes  seraient  accourues  de  tous  les 
points  du  globe,  pour  adorer  le  Dieu  demeurant  sur  un  autel, 

dans  un  seul  ciboire  et  un  seul  jour  avec  nous!  Mais  non,  la  cha- 
rité du  Sauveur  ne  veut  point  de  bornes  :  elle  le  force  à  séjourner 

dans  nos  églises  et  le  jour  et  la  nuit,  et  nous  pouvons  l'y  trouver 
à  toute  heure  dans  toutes  les  hosties  consacrées. 

Oh  !  qu'une  telle  charité  est  capable  de  fondre  la  glace  de  nos 
cœurs!  Un  Dieu  nous  aime  tous  à  un  tel  excès,  et  nous  n'aime- 

rions pas  nos  frères,  qui  en  sont  si  tendrement  aimés?  nos  frères, 

pour  qui  Jésus  s'immole,  pour  qui  il  se  fait  prisonnier,  et  à  qui  il se  donne  en  nourriture  dans  la  sainte  Communion  ? 

0  mon  Dieu,  devenu  Victime  et  Sacrement  pour  moi  !  faites-moi 

profiter  de  l'adorable  Eucharistie  pour  vous,  rester  toujours  uni, 
ainsi  qu'à  tous  mes  semblables,  quelque  peu  agréables  ou  peu 
aimables  qu'ils  me  paraissent.  Quoniam  unum  corpus  miilti  sumus, 
qui  de  nno  pane  participamus.1 

2°  Sentiments  de  jésus  hostie  envers  nous  tous. 

«  Quelle  consolation  pour  un  pauvre  prisonnier,  s'écrie  saint, 
Alphonse,  d'avoir  un  ami  tendre  et  fidèle,  qui  vient  s'entretenir 
avec  lui,  adoucir  ses  peines,  relever  ses  espérances  !  Nous  avons 
dans  nos  tabernacles  le  meilleur  des  amis,  Jésus  notre  Sauveur, 

(f)l  Cor.  10,  17. 



CAR.  QUATRIÈME  SEM.  JEUDI.  —  CHARITÉ  DE  JÉSUS  SACREMENT.      193 

qui  nous  encourage  par  ces  paroles  :  Me  voici,  nous  dit-il,  venu 

tout  exprès  du  ciel,  dans  votre  exil,  dans  votre  prison,  afin  d'être 
continuellement  avec  vous.  Demeurons  toujours  ensemble,  atta- 

chez-vous à  moi  ;  par  là  vous  ne  sentirez  pas  vos  misères.  Puis  vous 
viendrez  dans  mon  royaume  où  je  vous  rendrai  pleinement  heu- 

reux. »  —  Ainsi  nous  parle  Jésus  du  fond  des  tabernacles. 
Il  y  est  sans  cesse  disposé  à  nous  combler  de  biens.  Le  matin, 

il  nous  invite  à  nous  unir  à  lui  par  la  sainte  communion,  ou  du 

moins  par  l'assistance  au  divin  sacrifice.  Pendant  le  jour,  à  tous 
les  instants,  il  attend  la  visite  des  âmes  dont  il  est  aimé.  La  nuit 
môme,  il  veille  sur  nous,  et,  quoique  délaissé  par  les  chrétiens 

eux-mêmes,  il  reste  toujours  là  avec  une  bonté  et  une  douceur 

infinies,  afin  que  chacun  puisse  le  trouver  aussi  souvent  qu'il  le 
désire,  au  moins  par  la  pensée,  par  l'affection,  par  les  actes  inté- 

rieurs d'une  tendre  confiance  et  d'un  fervent  amour.  Qui  n'admi- 
rera une  telle  charité  de  la  part  d'un  Dieu  ?  Toujours  prêt  à  nous 

accueillir,  à  nous  écouter,  à  nous  exaucer,  il  ne  se  rebute  jamais 
de  notre  importunité.  Il  nous  éclaire,  nous  défend,  nous  console  ; 

nos  gémissements  vont  jusqu'à  son  Cœur  et  l'attendrissent  sur 
nos  misères. 

Quelle  confiance  ne  doit-il  donc  pas  vous  inspirer  !  Pendant  sa 
vie  mortelle,  il  sentit  son  cœur  ému,  en  voyant  le  peuple  souffrir 

la  faim  ;  combien  plus  sera-t-il  favorable  à  vos  demandes,  si  vous 
lui  exposez  les  besoins  de  votre  Ame!  Les  saints  allaient  puiser  en 
lui  cet  esprit  de  sacrifice  et  de  dévouement  qui  les  a  toujours 
caractérisés.  Allez,  vous  aussi,  supplier  sa  tendresse  infinie  de 

vous  rendre  peu  à  peu,  à  leur  exemple,  bon,  compatissant,  géné- 
reux, bienfaisant  envers  le  prochain  ;  de  vous  faire  même  devenir, 

quand  l'occasion  s'en  présente,  le  soutien  du  faible,  du  pauvre  et 
de  l'orphelin,  le  consolateur  des  malades  et  des  affligés,  le  refuge 
bienveillant  de  tous  ceux  qui  souffrent  et  qui  s'adressent  à  vous. 

0  mon  Dieu!  vous  dirai-je  avec  saint  Vincent  de  Paul,  «  que 

c'est  une  bonne  chose  de  n'en  point  faire  d'autre  que  d'exercer  la 
charité  !  »  Tel  est  votre  emploi,  ô  mon  Sauveur  !  dans  le  très  saint 

Sacrement.  Faites  qu'il  soit  aussi  le  mien  tous  les  jours  de  ma  vie. 
Par  l'intercession  de  Marie,  la  plus  prévenante  et  la  plus  dévouée 
des  mères  envers  ses  enfants,  rendez-moi  doux,  compatissant, 
affable,  toujours  prêt  à  accueillir,  —  à  consoler,  —  à  secourir 
ceux  qui  réclament  mes  services. 



194-     CARÊME.  QUATRIÈME  SEM.  VENDREDI.  —  LE  SANG  DE  JÉSUS. 

CAREME.  QUATRIEME  SEMAINE.  VENDREDI.  —  Le  sang  de  Jésus. 

Préparation.  —  L'Eglise  nous  fait  réciter  en  ce  jour  l'office  du Précieux  Sang.  Méditons  comment  ce  sang  divin  nous  délivre  : 
1°  De  la  servitude  du  péché.  2°  Du  joug  de  Satan.  —  Que  notre 
résolution  soit  de  former  souvent  des  actes  de  repentir  au  pied  du 
Crucifix,  et  de  placer  notre  espérance  dans  le  sang  de  1  Homme- 
Dieu  qui  nous  a  rachetés  de  l'enfer  !  Rcdemisti  nos,  Domine,  in sanguine  tuoS 

1°  Le  sang  de  jésus  nous  délivre  du  PÉcnft. 

L'homme  tombé,  dit  saint  Thomas,  était  doublement  esclave 
du  péché  :  premièrement,  il  aimait  ses  liens  honteux,  et,  seconde- 

ment, il  était  incapable  de  les  secouer.  Jésus  trouvait  donc  deux 

obstacles  à  notre  affranchissement  :  l'un  en  nous,  puisque  nous 
aimions  notre  servitude,  et  l'autre  en  la  justice  divine,  qui  ne 
pouvait,  ni  ne  voulait  gracier  des  obstinés.  Voilà  pourquoi  il  a 
été  nécessaire  que  le  Rédempteur  nous  purifiât  dans  son  sang.  Et 
comment  le  fait-il?  1°  En  se  manifestant  à  nous,  couvert  de  bles- 

sures pour  nos  crimes,  il  nous  touche  le  cœur  et  nous  fait  détes- 

ter la  cause  de  ses  tourments.  2°  En  se  montrant  à  son  Père,  tout, 
déchiré  et  ensanglanté  pour  nous,  il  l'apaise  en  notre  faveur. 
u  Toutes  les  plaies  de  Jésus,  dit  saint  Jean  Chrysostome,  sont 
comme  des  bouches  toujours  ouvertes  pour  implorer  notre 

pardon.  » 

Comment  voir,  en  effet,  le  spectacle  d'un  Dieu  meurtri  et  répan- 
dant à  flots  son  sang  précieux,  sans  être  soi-même  pénétré  de 

repentir,  et  sans  se  résoudre  sérieusement  à  quitter  le  péché,  à 

secouer  le  joug  des  inclinations  perverses,  pour  s'assujettir  à  celui 
de  Jésus?  —  D'un  autre  côté,  comment  la  justice  de  Dieu  pour- 

rait-elle résister  à  la  voix  du  pécheur  qui  lui  crie  :  «  Seigneur!  ne 
regardez  pas  mes  iniquités,  mais  considérez  votre  Christ  ;  voyez 
son  sang,  qui  jaillit  de  ses  pieds,  de  ses  mains,  de  son  côté,  pour 

la  rémission  de  mes  offenses  ;  contemplez  la  couronne  d'épines, 
qui  ensanglante  son  front  divin,  et  son  visage  meurtri  où  se 

(1)  Apoc  5.  0. 



CARÊME.  QUATRIÈME  SEM.  VENDREDI.  —  LE  SANG  DE  JÉSUS.      195 

reflètent  tant  de  douceur  et  de  charité.  »  Rcspice  in  faciem  Christi 
toi.  Le  sang  du  Sauveur  demande  pour  nous  miséricorde,  avec 

une  voix  bien  plus  éloquente  que  le  sang  d'Abel  ne  criait  ven- 
geance contre  Caïn. 

Formons  donc  la  résolution  :  1°  De  faire  des  actes  de  confiance 

dans  les  mérites  infinis  du  sang  qui  nous  a  rachetés.  2°  De  nous 

placer  en  esprit  au  pied  de  la  croix,  surtout  pendant  l'oraison,  la 
sainte  messe  et  au  tribunal  de  la  pénitence;  de  laisser  alors  le 
sang  de  Jésus  couler  sur  notre  âme,  le  suppliant  de  nous  laver, 

purifier,  sanctifier,  de  nous  pénétrer  de  repentir,  d'espérance  et 
d'amour. 

0  mon  aimable  Rédempteur  !  donnez-moi  la  volonté  sincère  de 
rompre  avec  le  péché,  en  fuyant  les  moindres  fautes,  en  combat- 

tant toutes  mes  tendances  à  la  présomption,  à  la  désobéissance,  à 

l'impatience,  à  la  sensualité.  Faites-moi  réprimer,  dans  mes  senti- 
ments et  ma  conduite,  tout  ce  qui  s'oppose  à  votre  empire  en  moi. 

Car  vous  m'avez  racheté,  Seigneur,  de  votre  sang  précieux,  afin  de 
pouvoir  à  jamais  régner  sur  mon  Ame,  c'est-à-dire  sur  mes  pen- 

sées, mes  désirs,  mes  volontés,  mes  affections.  Redemisti  nos, 
Domine,  in  sanguine  iuo,  et  fecisti  nos  Deo  nostro  regnum. 

2o  Le  sang  dr  jésus  nous  affranchit  nu  joug  de  satan. 

L'homme,  par  son  péché,  dit  le  docteur  angélique,  s'était  cons- 
titué volontairement  l'esclave  du  démon.  En  reniant  Dieu  et  sa 

domination,  il  s'était  tourné  vers  Satan,  et  l'avait  choisi  pour  con- 
seil et  pour  appui,  lui  confiant  toute  sa  destinée.  La  puissance  du 

démon  sur  nous  s'exerçait  par  une  espèce  de  contrat  entre  Adam 
et  lui  :  notre  premier  père  lui  livrait  nos  volontés  renfermées 
dans  la  sienne,  et  nous  condamnait  tous  au  châtiment  éternel. 
Double  servitude,  par  laquelle  le  prince  des  ténèbres  nous  liait  au 

péché  et  aux  tourments  sans  fin  qu'il  mérite. 
Pour  nous  arracher  à  tant  de  chaînes,  ô  Jésus,  mon  Rédemp- 

teur !  vous  n'avez  pas  hésité  à  payer  à  la  justice  éternelle  le  prtx 
de  notre  rançon,  et  dans  ce  but  vous  avez  versé  tout  votre  sang 

infiniment  précieux.  —  Ainsi  fut  affaibli  le  pouvoir  de  Satan,  et 
notre  volonté  rendue  capable  de  résistance  à  tous  les  efforts  de 

l'enfer.  Affranchis  par  là  des  supplices  qui  nous  attendaient  dans 
l'autre  vie,  nous  avons  reçu  la  force  de  jouir  en  celle-ci,  de  la  glo- 

rieuse liberté  des  enfants  de  Dieu. 



196     CAR.  QUATR.  SEM.  SAMEDI.  —  OBÉISSANCE  DE  JÉSUS  SOUFFRANT. 

Mais  comment  Jésus  nous  communique-t-il  les  mérites  et  les 
effets  salutaires  de  son  sang  divin?  Il  le  fait  au  moyen  des  sacre- 

ments. Le  baptême,  en  nous  régénérant,  nous  procure  une  nou- 

velle vie,  qui  n'est  plus  celle  de  Satan  et  du  péché,  mais  la  vie 
môme  du  Sauveur,  c'est-à-dire  la  grâce  acquise  par  l'effusion  de 
son  sang.  —  La  pénitence  nous  lave  de  nos  souillures,  nous  gué- 

rit de  nos  maux  spirituels,  et  rétablit  en  nous  la  santé  méritée 

par  les  blessures  de  l'Homme-Dieu.  Cujus  Uvore  sanati  sumus.*  — 
L'Eucharistie  achève  l'œuvre  de  notre  restauration,  en  nous  fai- 

sant Boire,  à  la  source  môme  de  la  vie,  le  sang  qui  nous  a  rache- 
tés, purifiés,  régénérés,  et  nous  transmet  les  inclinations  de 

l'Homme-Dieu,  pour  remplacer  en  nous  celles  de  Satan.  «  J'aurais 
regardé  comme  un  insigne  bonheur,  dit  le  bienheureux  Henri 

Suso,  d'avoir  pu  recueillir  une  goutte  du  sang  de  Jésus;  et  voici 
que  par  son  sacrement  d'amour,  je  reçois  dans  ma  bouche,  dans 
mon  cœur  et  dans  mon  âme,  tout  ce  sang  précieux  qu'adorent  les 
anges  du  ciel.  » 

0  sang  infiniment  efficace  !  chaque  fois  que  je  dois  communier, 

préparez-moi  vous-même  à  une  si  sainte  action.  Eteignez  en  moi 
le  feu  des  convoitises  sensuelles  et  sanctifiez  mon  corps  et  mon 

âme.  Communiquez-moi  plus  de  foi,  de  pureté,  de  confiance,  de 
dévotion  et  de  docilité,  afin  que  Jésus,  règne  en  moi  et  ne  trouve 
dans  ma  volonté  aucune  ombre  de  résistance  à  ses  désirs  et  à  ses 
attraits. 

carême,  quatrième  semaine,  samedi.  —  Obéissance  de  Jésus 
souffrant. 

Préparation.  —  Jésus  n'a  pas  seulement  racheté  le  monde  par 
son  sang,  mais  aussi  par  son  obéissance,  comme  le  dit  saint  Paul.2 
Considérons  :  1°  Jusqu'où  il  a  pratiqué  cette  vertu  pendant  sa 
Passion.  2°  Quel  en  a  été  le  fruit.  —  Nous  formerons  ensuite  la 
résolution  d'obéir  à  tous  ceux  qui  ont  autorité  sur  nous,  afin 
d'honorer  et  d'imiter  ainsi  la  soumission  parfaite  du  Sauveur  à  son 
divin  Père,  à  ses  juges  eux-mômes  et  a  ses  bourreaux.  Factus 
obediens  usqm  ad  mortem,  mortem  autem  cruels.7' 

(1)  Is.  53.  (2)  Rom.  5,  19.  (3)  I  Phil.  2,  8. 



CAR.  QUATIl.  SEM.  SAMEDI.  —  OBÉISSANCE  DE  JÉSUS  SOUFFRANT.      1U7 

1°  Obéissance  de  jésus  dans  sa  passion 

«  Le  Sauveur,  dit  l'Apôtre,  a  obéi  jusqu'à  la  mort,  »  c'est-à-dire 
à  tous  les  instants  de  sa -vie  mortelle,  sans  se  départir  jamais  de 

cette  conduite  de  dépendance  et  de  soumission;  «  il  a  obéi  jusqu'à 
la  mort  de  la  croix,  »  ce  qui  signifie  qu'au  milieu  des  tourments 
mêmes  il  est  resté  fidèle  à  l'obéissance.  «  Il  a  préféré  perdre  la  vie, 
dit  saint  Bernard,  plutôt  que  de  perdre  cette  vertu.  »  —  «  Afin  que 

le  monde  sache,  disait-il  à  ses  Apôtres,  que  j'aime  mon  Père  et  que 
je  fais  ce  qu'il  m'a  commandé,  levez-vous,  et  sortons  d'ici.'  »  Où  va 
donc  le  Sauveur,  animé  d'un  tel  courage  ?  il  se  rend  au-devant  de 
ceux  qui  ont  résolu  de  le  faire  mourir. 

Une  cruelle  agonie  soulève  bientôt  en  lui  toutes  les  répugnances 
et  les  appréhensions  de  la  nature.  Au  lieu  de  céder  à  ces  terribles 

angoisses  :  «  Mon  Père  !  s'écrie-t-il,  non  pas  ma  volonté,  mais  la 
vôtre!2  »  Et  il  s'avance  au-devant  de  ses  ennemis,  au-devant  de 
Judas  lui-même,  pour  se  conformer  aux  décrets  divins.  —  Pendant 

toute  sa  Passion,  lui  le  Roi  de  gloire,  le  Souverain  de  l'univers, 
se  soumet  à  ses  juges  iniques,  à  ses  bourreaux  inhumains. 
«  II  se  livre  tout  entier,  dit  saint  Pierre,  à  celui  qui  le  condamne 

injustement.3  »  —  Isaïe  nous  le  représente  comme  une  brebis  qu'on 
mène  à  la  boucherie,  comme  un  agneau  silencieux  devant  celui 
qui  le  tond. 
0  Jésus  !  qui  donc  enchaîne  ainsi  votre  puissance  ?  qui  vous 

ferme  la  bouche  pour  ne  point  répondre  à  vos  ennemis  ?  Ah  !  vous 

l'avez  dit  vous-même  à  Pilate  :  «  Tu  n'aurais  pas  de  pouvoir  sur 
moi,  si  tu  ne  l'avais  reçu  d'en  haut. 4  »  C'est  donc  I'autorité  divine, 
ô  Jésus,  qui  vous  retient  ;  c'est  cette  autorité  que  vous  voyez  dans 
vos  juges,  et  que  vous  respectez  jusque  dans  vos  bourreaux.  0 
divine  obéissance!  que  tu  nous  enseignes  bien  à  ne  voir  que  Dieu 
dans  ceux  qui  nous  commandent  en  son  nom  ! 

Jésus  enfin  meurt  sur  la  croix.  Il  avait  dit  :  «  J'ai  gardé  les  pré- 
ceptes de  mon  Père.5  »  «  J'ai  achevé  l'œuvre  qu'il  m'a  confiée.6  » 

Ces  protestations  de  fidélité  à  obéir,  il  les  répète  avant  d'expirer, 
lorsqu'il  s'écrie  :  «  J'ai  tout  accompli,7  »  Consummatum  est.  —  Oh  ! 

(1)  Joan.  14,  31.  (2)  Luc.  22,  42.  (3)  I  Petr.  2,  23. 
(4)  Joan.  19,  11.  (5)  Joan.  13,  10.  (G)  Joan.  17,  4. 
(7)  Joan.  19,  30. 

MÉDIT.  I.  17 



198      CAR.  QUATR.  SEM.  SAMEDI.  —  OBÉISSANCE  DE  JÉSUS  SOUFFRANT. 

que  nous  serons  heureux,  si  nous  pouvons,  avant  notre  dernier 
soupir,  tenir  le  même  langage,  après  avoir  passé  notre  vie  dans 

l'exercice  d'une  obéissance  :  1°  Surnaturelle  ou  animée  par  la  foi. 
2°  Généreuse,  ou  à  l'épreuve  des  difficultés  et  des  répugnances. 
3°  Persévérante,  c'est-à-dire  qui  ne  se  dément  jamais  jusqu'à  la 
mort,  même  dans  l'agonie  la  plus  douloureuse  !  Factus  obediens 
usquc  ad  mortcm,  mortem  autant  crucis. 

2°  Fruit  de  l'obéissance  de  jésus. 

u  II  est  impossible,  dit  l'Apôtre,  que  le  sang  des  taureaux  et  des 
boucs  efface  nos  iniquités.  C'est  pourquoi,  dès  son  entrée  en  ce 
monde,  le  Sauveur  a  dit  :  Mon  Père,  vous  n'avez  plus  voulu  de 
victime  ni  d'offrande,  ni  d'holocauste  offert  en  expiation  du  péché. 
Mais  voici  que  je  viens  pour  accomplir  votre  volonté.2  »  Oh  !  com- 

bien ce  sacrifice  de  la  volonté  du  Fils  unique  de  Dieu  fut  plus 

agréable  au  Père  céleste ,  que  tous  les  sacrifices  de  l'ancienne 
Loi! 

Aussi  l'Apôtre  ajoute  que  l'acte  d'obéissance  fait  par  le  Sauveur, 
en  acceptant  la  mort,  fut  précisément  ce  qui  nous  sanctifia.3 
«  Comme  par  la  désobéissance  d'un  seul  homme,  dit-il  ailleurs, 
beaucoup  d'autres  ont  été  faits  pécheurs,  ainsi,  par  l'obéissance 
d'un  seul,  qui  est  Jésus-Christ,  beaucoup  sont  devenus  justes.1  » 
En  d'autres  termes,  c'est  surtout  l'obéissance  du  Sauveur  qui 
nous  a  justifies  et  sanctifiés.  Elle  vaut  donc  plus  que  tous 
les  sacrifices  et  les  victimes.  Mclior  est  enim  obedienlia  quam 

victimœ.* 

Mais  pour  qu'elle  opère  efficacement  en  nous,  il  nous  faut  l'appli- 
quer à  notre  âme  en  y  joignant  la  notre.  Et  en  effet  nous  partici- 

perons d'autant  plus  aux  fruits  de  l'obéissance  de  Jésus,  que  nous 
serons,  à  son  exemple,  plus  dociles  et  plus  soumis.  Et  cette  sou- 

mission, envers  qui  faut-il  l'exercer,  si  ce  n'est  envers  l'Eglise, 
dépositaire  des  mérites  de  l'Homme-Dieu,  et  envers  tous  ceux  qui 
sont  revêtus  de  l'autorité  divine,  à  laquelle  le  Rédempteur  a  tou- 

jours obéi  ? 
Sainte  Mechtilde,  méditant  un  jour  la  Passion,  dit  à  Jésus  : 

«  Seigneur  !  apprenez-moi  à  vous  honorer  comme  il  faut.  »  Le  Sau- 

(1)  Hebr.  10,  4-10  (2)  Ibid. 
(3)  Rom.  5,  19.  (4)  1  Reg.  15,  22. 



DIMANCHE  DE  LÀ  PASSION.   —  JÉSUS  SOUFFRANT.  499 

veur  lui  répondit  :  ce  Attachez-vous  à  l'obéissance  en  l'honneur  de 

mes  liens;  soyez  fidèle  à  garder  vos  règles  pour  l'amour  de  moi. 

Ne  dites  jamais,  quoi  qu'on  commande  :  Cela  n'est  pas  raisonna- 
ble. »  Ainsi  parla  le  divin  Maître.  —  Ses  paroles  s'adressent  aussi 

à  nous  :  honorons  ses  liens,  en  enchaînant  notre  liberté  à  la 
volonté  de  nos  supérieurs,  aux  devoirs  de  notre  état,  à  tout  ce  que 
la  grâce  demande  de  nous. 

Adorable  Sauveur,  communiquez-moi  le  courage  de  chercher  en 
tout  votre  contentement  et  non  le  mien,  votre  bon  plaisir  et  non 
ma  propre  satisfaction.  Sous  la  protection  de  votre  divine  Mère,  je 

prends  la  résolution  :  1°  D'éloigner  de  mon  esprit  toute  pensée 
contraire  ou  nuisible  à  la  perfection  de  l'obéissance.  2°  De  combat- 

tre constamment  en  moi  les  résistances  de  ma  volonté  dans  l'exé- 
cution de  ce  qu'on  me  commande. 

DIMANCHE  DE  LA  PASSION.  —  Jésus  souffrant. 

Préparation.  —  Pendant  ces  quinze  derniers  jours  du  Carême, 
l'Eglise  nous  remet  spécialement  en  mémoire  la  Passion  de  l'Hommc- 
Dieu.  Considérons  1°  Les  motifs  que  nous  avons  de  la  méditer.  2°  Les 
enseignements  que  nous  pouvons  puiser  dans' un  sujet  si  touchant. Nous  profiterons  de  cette  méditation  pour  réveiller  notre  ferveur 

dans  la  pratique  du  chemin  de  la  croix,  l'assistance  à  la  Messe,  et dans  tous  les  exercices  qui  nous  rappellent  les  souffrances  du  Sau- 
veur. Recogitate  eum,  ut  ne  fatigemini  animis  vestris  déficientes.1 

1»  Motifs  dk  méditer  la  passion. 

Dès  l'origine  du  monde,  Dieu  semble  convier  le  genre  humain 
à  ne  jamais  oublier  leur  Rédempteur.  Il  le  promet  à  nos  premiers 
parents  comme  le  Réparateur  de  leur  ruine.  D'âge  en  âge  il  rap- pelle son  souvenir  au  moyen  des  sacrifices,  des  figures  et  des 

prophéties.  Isai'e  annonce  si  clairement  les  tourments  de  la  Pas- 
sion, qu'on  le  prendrait  pour  un  évangéliste.  Si  donc,  avant  l'Incar- 

nation, les  douleurs  du  Messie  futur  étaient  déjà  l'objet  de  l'atten- 
tion des  Juifs,  combien  plus,  nous  chrétiens,  ne  devons-nous  pas 

(1)  llcbr.  12,  5. 



200  DIMANCHE  DE  LA  PASSION.   —  JÉSUS   SOUFFRANT. 

après  la  Rédemption,  nous  occuper  avec  amour  des  souffrances 
qui  nous  ont  régénérés  ! 

L'Eglise,  chaque  année,  consacre^  Carême,  surtout  ces  quinze 
derniers  jours,  à  nous  remettre  en  mémoire  les  scènes  émouvan- 

tes de  la  Passion.  Avec  quels  accents,  depuis  la  Septuagésime 

jusqu'à  Pâques,  elle  nous  parle  dans  ses  Offices  :  et  de  la  prière  de 
Jésus  au  Jardin  des  Olives,  et  de  son  couronnement  d'épines,  et 
de  ses  plaies  adorables,  et  de  son  sang  infiniment  précieux  !  La 

sépulture  elle-même  de  son  Epoux  divin  n'est  point  oubliée.  Les 
vendredis  et  les  samedis  réveillent  encore  en  nous  ces  souvenirs. 
Chaque  jour  en  renouvelle  même  la  réalité  dans  le  sacrifice  de  nos 

autels,  où  la  Victime  du  Calvaire  s'immole  mystiquement  pour  nos âmes. 

Les  croix  que  nous  voyons  dans  le  Lieu  saint,  sur  les  tombes 
des  cimetières,  au  sommet  des  églises  et  de  leurs  tours,  et  souvent 

le  long  des  routes  publiques,  ne  semblent-elles  pas  nous  crier  à 
tous  :  «  Pensez  à  votre  Sauveur  ?»  —  Nous  formons  sur  nous  tant 
de  fois  le  signe  auguste  de  notre  Rédemption  ;  est-ce  toujours  avec 
respect,  avec  attention  et  avec  fruit  ?  Souvent,  dans  nos  maisons 

et  ailleurs,  nos  yeux  rencontrent  l'image  du  Crucifix  ;  avons-nous 
soin  de  nous  dire  alors  :  «  Voilà  jusqu'où  mon  Dieu  m'a  aimé?  » 

0  Jésus,  Jésus  souffrant  et  mourant  pour  mon  âme!  comment 

puis-je  vous  oublier  jamais  ?  Vous  m'avez  préservé  de  l'enfer  et 
vous  m'avez  permis  d'aspirer  au  ciel  ;  vous  êtes  mon  refuge  assuré 
contre  les  attaques  de  mes  ennemis.  Vos  blessures  sont  un  baume 

à  mes  plaies,  et  votre  sang  m'est  un  breuvage  qui  me  restaure  et 
me  réconforte.  Accordez-moi  la  grâce  de  parcourir  souvent  avec 
dévotion  les  stations  du  chemin  de  la  Croix,  les  mystères  doulou- 

reux du  Rosaire,  et  d'y  puiser  les  plus  vifs  sentiments  de  repentir 
de  mes  péchés,  —  de  confiance  en  vos  mérites  —  et  de  résigna- 

tion dans  toutes  les  peines  de  cette  vie. 

2°  Enseignements  que  nous  donne  la  passion. 

Le  mystère  de  Jésus  souffrant  nous  facilite  la  croyance  à  tous 

les  autres  mystères.  Qui  mieux  qu'un  Dieu  crucifié  peut  nous  don- 
ner une  haute  idée  des  ineffables  perfections  des  trois  Personnes 

divines  :  du  Père  dont  la  justice,  la  grandeur  et  la  sainteté  exigent 
une  telle  réparation;  du  Fils  dont  la  sagesse  et  la  bonté  éclatent 

si  merveilleusement  dans  l'œuvre  de  notre  réparation  ;  du  Saint- 



DIMANCHE  DE  LA  PASSION.  —  JÉSUS  SOUFFRANT.  201 

Esprit  qui  applique  à  nos  Ames  avec  tant  d'amour  et  de  générosité 
les  richesses  inépuisables  de  la  Passion  de  Jésus?  —  L'éternité  de 
l'enfer  et  l'éternité  du  ciel  ressortent  comme  à  l'évidence  des  sup- 

plices de  l'Homme-Dieu.  Car,  selon  la  pensée  de  saint  Bernard,  le 
Verbe  éternel  et  infini  n'eût  jamais  pris  sur  lui  des  tourments  si 
cruels,  s'il  n'eût  été  question  pour  nous  ni  d'un  malheur  sans 
remède,  ni  d'un  bonheur  sans  fin. 

Et  combien  le  crucifiement  d'un  Dieu  ne  relève-t-il  pas  à  nos 
yeux  I'importance  du  salut,  le  prix  inestimable  de  la  grâce,  la 
noblesse  de  notre  âme  et  la  sublimité  de  notre  destinée!  La  malice 
du  péché  nous  est  éloquemment  prêchée  par  chacune  des  plaies 

du  Rédempteur,  et  il  n'est  point,  dans  la  religion,  de  vérité  ni  de 
mystère,  qui  ne  reçoivent  de  la  mort  de  Jésus  comme  une  vigueur 
nouvelle  et  un  plus  vif  éclat. 

0  Passion  douloureuse,  phare  lumineux  !  combien  tu  projettes 

de  splendeur  parmi  les  ténèbres  de  notre  exil!  Par  toi,  nous  con- 
naissons notre  Sauveur  et  sa  doctrine.  Ses  maximes  les  plus 

austères  :  le  pardon  des  injures,  l'amour  des  opprobres,  l'abnéga- 
tion de  nous-mêmes,  sont  toutes  écrites  en  caractères  sanglants  par 

les  épines  et  les  clous  qui  le  font  tant  souffrir.  Où  trouver  ailleurs 

plAclairement  enseignées  les  huit  béatitudes  dont  parle  l'Evan- 
gile? Le  Sauveur  les  met  ici  solennellement  en  pratique,  afin  de 

joindre  l'entraînement  de  son  exemple  à  l'autorité  de  sa  parole 
divinement  infaillible.  ^. 

Quelles  vertus  sublimes  n'exerce-t-il  pas  encore  au  milieu  de 
tant  d'angoisses  !  Au  Jardin  des  Olives,  il  prie,  se  résigne,  se  confie 
en  son  divin  Père,  malgré  la  tristesse  et  l'ennui  qui  l'accablent. 
Devant  ses  juges,  il  se  tait  ou  rend  hommage  à  la  vérité,  selon  les 

desseins  de  la  divine  Sagesse  ;  il  exerce  l'humilité,  la  douceur,  la 
patience,  la  charité,  au  milieu  des  plus  cruels  supplices.  Sur  la 
croix  même,  il  fait  oraison,  pardonne  à  ses  ennemis  et  meurt  par 
obéissance  à  Dieu  et  par  amour  pour  les  hommes. 

0  Jésus  !  apprenez-moi  vous-même  à  imiter  les  vertus  que  vous 

pratiquez  dans  vos  tourments  :  1°  L'humilité,  qui  vous  fait  accepter 
en  silence  les  confusions,  les  moqueries,  les  sarcasmes  et  les 

mépris.  2°  L'esprit  d'oraison,  qui  vous  porte  à  prier  jusque  dans 
les  dégoûts  et  les  amertumes.  3°  La  patience  et  la  charité,  qui 
vous  font  embrasser  la  croix  avec  courage  dans  l'intention  de  glo- rifier le  Père  céleste  et  de  sauver  nos  âmes. 



202  LUNDI  DE  LÀ  PASSION.   —  HAINE  DU  PÉCHÉ. 

lundi  de  la  passion.  —  Haine  du  péché. 

Préparation.  —  La  Passion,  si  féconde  en  grands  enseigne- 
ments nous  apprend  surtout  :  1°  Quelle  est  la  malice  du  pèche. 

6>o  Combien  nous  devons  le  haïr  et  le  combattre  en  nous.  — 

Comme  fruit  de  cette  méditation,  nous  tâcherons  de  nous  péné- 
trer d'une  vive  horreur  du  péché  mortel  et  aussi  des  moindres 

fautes,  puisque  toutes  ont  contribué  à  faire  souffrir  un  Dieu.  Ipse 
vulneratus  est  propter  iniqiùt.ates  nostrasJ 

lo  La  passion  nous  fait  comprendre  la  malice  du  péché. 

Si  vous  demandez  aux  bourreaux  qui  est  la  cause  du  crucifie- 

ment de  Jésus,  ils  vous  répondront  que  c'est  Pilate;  Pilate  en 

accusera  les  Juifs;  ceux-ci  en  rejetteront  la  faute  sur  les  princes 

des  prêtres,  qui  à  leur  tour  la  renverront  à  Satan.  Mais  ce 
 n'est 

ni  Satan,  ni  les  Juifs,  ni  Pilate,  ni  même  les  bourreaux  qui  ont 

commis  cet  attentat  :  c'est  nous-mêmes,  pécheurs  et  pécheresses, 

par  nos  offenses  contre  Dieu.  «  Je  l'ai  frappé,  dit  le  Père  éternel, 
à  cause  des  crimes  de  mon  peuple.  »  Propter  scelus  poputi  mei, 

percussi  ettm.- 
Oi\  si  je  voyais  tomber  du  ciel  des  milliers  de  séraphins,  j  en 

serais  moins  étonné  que  de  voir  crucifier  un  Dieu.  La  ruine  de 

Sodome  et  de  Gomorrhe,  le  déluge  qui  fit  périr  presque  tous  les 

hommes,  la  malédiction  portée  contre  Adam  et  qui  remplit  la 

terre  de  maux  depuis  six  mille  ans,  tous  ces  événements  célèbre
s 

ne  m'instruisent  pas  de  la  malice  de  mes  offenses,  comme  la  vue 

d'un  Dieu  agonisant  sur  une  croix. 

Descendez  en  enfer;  qu'y  voyez-vous?  des  multitudes  innom- 

brables d'anges  déchus,  des  millions  d'âmes  immortelles,  sous  les 

coups  terribles  d'une  justice  inflexible.  Rien  n'approche  ici-bas  de 

l'intensité  et  de  la  durée  de  leurs  supplices;  et  ce  n'est  pas  trop 

pour  châtier  le  péché.  Cependant  ce  spectacle,  tout  épouvantable 

qu'il  est,  ne  me  frappe  point  de  stupeur  comme  la  vue  d'un  Dieu 
crucifié.  En  enfer,  on  ne  tourmente  que  des  créatures  ;  sur  la 

(l)ls.  53.  (2)lbid. 



LUNDI  DE  LA  TASS10N.   —  HAINE  DU  PÉCHÉ.  203 

croix,  c'est  le  Créateur.  Là,  ce  sont  de  vrais  coupables;  ici,  c'est 
l'Innocence  infinie  chargée  des  crimes  d'autrui.  Ah!  si  l'on  punit 
ainsi  l'innocent  qui  n'a  que  l'apparence  du  pécheur,  que  devien- 

dront les  criminels  eux-mêmes?  Et  si  le  Dieu  du  ciel  est  traité  si 
cruellement  pour  des  vers  de  terre  tels  que  nous  sommes,  quel 

châtiment  sera  le  nôtre,  si  nous  devons  payer  nous-mêmes 
éternellement  la  dette  entière  de  nos  péchés  ?  Ah  î  pleurons,  gé- 

missons au  pied  du  divin  Crucifié;  mêlons  nos  larmes  de  repentir 
au  sang  du  Rédempteur  expirant. 

0  Jésus!  donnez-moi  le  regret  le  plus  sincère,  le  plus  profond 

de  vous  avoir  déplu,  à  vous  qui  m'avez  tant  aimé.  Que  dis-je?  j'ai 
payé  vos  bienfaits  par  des  outrages  et  des  ingratitudes  sans 

nombre.  Je  m'en  repens  de  tout  mon  cœur,  et  je  suis  résolu  : 
1°  De  mortifier  désormais  mes  sens  et  mes  inclinations  perverses. 

2°  De  méditer  souvent  votre  Passion  si  douloureuse  et  de  m'y 
retremper  dans  la  ferveur  et  la  fidélité  à  votre  amour. 

2°  La  passion  nous  presse  de  kuir  le  péché. 

Si  jamais  un  vil  insecte  avait  blessé  à  mort  un  de  nos  amis,  de 

nos  parents,  ou  un  père  tendrement  aimé,  pourrions-nous  plus 

longtemps  en  supporter  la  vue,  et  ne  l'écraserions-nous  pas  avec 
indignation?  Nos  péchés  ont  crucifié,  ont  fait  mourir  de  la  manière 
la  plus  cruelle,  notre  Créateur,  notre  Rédempteur,  notre  Dieu,  et 
nous  pourrions  cesser  un  seul  instant  de  travaillera  les  détruire? 

—  S'il  y  avait  dans  notre  jardin  une  plante  assez  vénéneuse  pour 
changer  en  un  poison  mortel  toutes  les  eaux  de  l'océan,  avec  quel 
empressement  nous  irions  l'arracher  !  Et  voici  que  nos  péchés  ont 
changé  en  une  mer  de  justice  l'océan  des  divines  miséricordes; 
voici  que  les  flots  de  la  colère  de  Dieu  ont  submergé  le  Saint  des 

Saints  dans  les  angoisses  et  la  tribulation,  parce  qu'il  a  pris  sur 
lui  nos  crimes;  et  nous  n'aurions  pas,  de  ces  crimes,  l'horreur  la 
plus  profonde  et  la  plus  efficace?  Et  nous  n'emploierions  pas 
toute  notre  vie  à  détruire  en  nous  jusqu'aux  racines,  ces  plantes 
déicirles,  qui  ont  empoisonné  notre  ûme  et  fait  mourir  notre 
Dieu?... 

0  Seigneur!  c'en  est  fait.  Je  veux  repousser  avec  horreur  les 
suggestions  de  Satan,  les  séductions  du  monde  et  de  mes  passions. 
Placé  entre  vous,  le  Bien  suprême,  et  la  malice  du  péché,  comment 

pourrais-jc  encore,  ô  Jésus  !  hésiter  dans  mon  choix  ?  Cependant 



204  MARDI  DE  LA  PASSION.  —  CONTRITION. 

je  suis  si  faible,  que  je  compte  uniquement  sur  votre  grâce. 

Faites-moi  préférer  mille  fois  vivre  innocent  avec  vous  dans  la 
souffrance,  que  coupable  loin  de  vous  dans  le  plaisir.  Au  lieu  de 

contribuer  encore  par  mes  fautes,  à  vos  opprobres  et  à  vos  dou- 
leurs, je  veux  désormais  vous  consoler  par  mon  repentir  et  ma 

fidélité. 

Je  fuirai  soigneusement,  non  seulement  ce  qui  vous  offense, 
mais  même  ce  qui  pourrait  tant  soit  peu  vous  déplaire.  Plus  de 

pensées  vaines,  de  sentiments  d'aigreur,  de  paroles  peu  chari- 
tables; plus  de  fautes  contre  l'obéissance  et  la  patience;  plus  de 

dissipation,  de  légèreté,  de  distraction  dans  la  prière,  de  négli- 

gence et  de  lâcheté  dans  mes  devoirs  d'état  et  dans  la  recherche 
de  la  perfection.  Je  veux,  dès  ce  moment,  ô  Jésus  !  m'occuper  de 
vous,  méditer  votre  vie,  votre  mort,  m'habituer  à  l'idée  de  la 
souffrance,  de  l'humiliation,  du  sacrifice,  afin  de  me  rendre  con- 

forme à  votre  doctrine  et  à  vos  exemples.  —  0  Mère  de  douleurs  ! 
faites  que  ma  conduite  réjouisse  désormais  le  Cœur  de  Jésus  et  le 
vôtre,  autant  que  je  les  ai  affligés  par  mes  iniquités. 

mardi  de  la  passion.  -  Contrition. 

Préparation.  —  Puisque  le  péché  est  un  si  grand  mal,  achevons 
d'en  concevoir  de  l'horreur,  pur  tous  les  motifs  que  nous  fournit 
la  foi.  Voyons  donc  le  tort  qu'il  fait  :  1°  A  l'âme  qui  le  commet. 
2°  A  Dieu  qui  est  offensé.  —  Nous  repasserons  ensuite  dans 
l'amertume  de  notre  cœur,  toutes  les  années  de  notre  vie,  pour 
en  réparer  le  désordre  par  un  sincère  repentir  et  par  une  résolu- 

tion efficace  de  nous  sanctifier  à  tout  prix.  Recogitabo  annos  meos 
in  amaritudine  animas  meœ.1 

1°  Tort  que  le  péché  fait  a  l'ame. 

0  mon  Créateur  et  mon  Dieu  !  j'ai  osé  dire  autrefois  dans  mon 
cœur  :  «  J'ai  péché,  et  que  m'est-il  arrivé  de  triste  ?  »  Peccavi,  et 
quid  mihi  accidit  triste^  Malheureux  que  j'étais!  je  l'oubliais 
alors  :  perdre  votre  amitié,  c'est  perdre  un  bien  d'un  prix 
infini;  se  faire  votre  ennemi,  c'est  un  plus  grand  mal  que  d'avoir 

(l)Is,  58,  15.  (l)Eccli,  5,  4. 



MARDI  DE  LÀ  PASSION.  —  CONTRITION.  205 

contre  soi  le  genre  humain  tout,  entier.  0  infortuné  que  je  suis! 

mon  ame,  d'abord  si  belle  par  le  baptême,  que  devient-elle  par  le 
péché?  hélas!  faut-il  le  dire?  elle  se  rend  semblable  aux  esprits 

immondes.  Autrefois  l'enfant  de  Dieu,  le  sanctuaire  de  PEsprit- 
Saint,  elle  n'est  plus  que  Pesclave  de  Satan  et  le  repaire  des 
démons.  Dépouillée  des  vertus  et  des  dons  surnaturels,  à  quel  état 

de  pauvreté  ne  s'est-elle  pas  réduite?  Sans  mérite,  ni  pouvoir  de 
mériter,  il  ne  lui  reste  rien  en  dehors  des  moyens  de  se  convertir. 
0  déplorable  indigence!... 

La  voilà  donc,  Seigneur!  la  voilà  cette  ame  créée  à  votre  image, 
rachetée  de  votre  sang,  enrichie  de  vos  faveurs,  la  voilà  telle  que 

l'a  faite  l'iniquité!  Réduite  à  la  plus  extrême  misère,  elle  n'a  plus 
ni  beauté,  ni  vigueur  ;  morte  à  vos  regards  divins,  elle  ressemble 

à  un  cadavre  infect.  Où  sont  la  paix  et  le  bonheur  dont  elle  jouis- 

sait naguère?  hélas!  tout  s'est  évanoui.  L'inquiétude  l'agite,  le 
chagrin  la  ronge,  le  remords  la  tourmente  jour  et  nuit.  Elle  n'a 
plus  à  attendre  que  le  feu  éternel  avec  toutes  ses  horreurs,  si  elle 
ne  change  de  conduite. 

Ah  !  qui  me  donnera  des  larmes  assez  amères  pour  pleurer  le 

malheur  de  m'ètre  réduit  à  un  si  triste  état  par  ma  volonté  per- 
verse? 0  mon  Dieu  !  en  vous  offensant,  j'ai  commis  un  mal  capable 

de  changer  les  anges  en  <  démons  et  les  saints  en  réprouvés.  Et 
dans  quel  espoir  Pai-je  fait  ?  Etait-ce  pour  acquérir  une  dignité, 

une  fortune,  un  royaume?  hélas!  c'était  pour  une  fumée  d'hon- 
neur, un  indigne  plaisir,  un  vil  intérêt!  et  voilà  pourquoi  j'ai 

perdu  les  plus  précieuses  prérogatives,  les  biens  les  plus  solides, 

l'avenir  le  plus  désirable;  —  et  je  me  suis  condamné  à  un  escla- 
vage honteux,  à  une  ruine  totale,  à  des  supplices  sans  fin  ! 

0  Jésus!  inspirez-moi %la  plus  vive  horreur  de  ma  conduite 
insensée,  et  donnez-moi  le  courage  de  la  réparer  par  une  attention 
constante  sur  moi-même  —  et  une  prière  continuelle. 

2°  Tort  que  le  péché  fait  a  dieu. 

0  mon  Seigneur  et  mon  Dieu!  comment  moi,  vil  néant,  pous- 
sière méprisable,  ai-je  osé  me  révolter  contre  votre  Majesté  sou- 

veraine, qui  donne  à  tous  les  rois  de  la  terre  leur  pouvoir  et  leur 

dignité?  Au  moment  où  vous  me  conserviez  l'existence,  j'ai  eu 
l'audace  insensée  de  vous  outrager,  au  risque  d'être  frappé  de 
mort  par  un  juste  arrêt  de  votre  colère.  J'ai  offensé  votre  sagesse, 

MÉDIT.    I,  18 



206  MARDI  DE  LÀ  PASSION.  —  CONTRITION. 

en  traversant  les  desseins  de  votre  Providence;  et,  sans  avoir 

égard  à  votre  immensité  qui  remplit  l'univers,  j'ai  bravé  votre 
présence,  en  péchant  sous  vos  regards  divins.  0  honte,  qui  devrait 

à  jamais  confondre  mon  orgueil!  0  ingratitude  monstrueuse, 

capable  d'arracher  des  larmes  aux  cœurs  les  plus  durs  et  les  plus 

insensibles!  Comment,  ô  mon  Dieu!  votre  sainteté  infinie  a-t-elle 
pu  me  souffrir  ? 

O  Père,  qui  m'avez  adopté  pour  votre  enfant  sur  les  fonts  bap- 
tismaux! j'ai  eu  la  témérité  de  vous  renier,  et  de  dépenser  comme 

l'enfant  prodigue  les  trésors  de  grâce  que  vous  m'aviez  confiés.  0 
Fils,  Verbe  incarné!  je  vous  ai  déshonoré,  foulé  aux  pieds,  comme 

parle  l'Apôtre;  j'ai  profané  votre  sang,  et  rendu  inutiles  vos  tour- 

ments et  votre  mort.  Et  vous,  ô  Esprit  d'amour!  combien  je  vous 

ai  contristé,  en  résistant  à  vos  inspirations  !  que  dis-je,  en  pous- 

sant la  perfidie  jusqu'à  vous  étouffer  dans  mon  cœur! 

0  Dieu  éternel  !  que  d'moLES  je  me  suis  créées,  en  aimant  les 

créatures  !  que  d'opprobres  j'ai  infligés  à  vos  attributs  divins  ! 

j'aurais  dû  les  adorer  et  les  aimer  jusqu'à  l'épuisement  de  mes 
forces,  et  je  me  suis  fait  leur  adversaire.  0  Roi  immortel  !  quelle 

criminelle  audace  a  été  la  mienne!  je  vous  ai  chassé  de  mon  àme, 

qui  était  votre  trône,  et  j'y  ai  fait  asseoir  votre  plus  mortel 
ennemi,  le  démon  lui-même.  Usant  de  vos  bienfaits  pour  vous 

attaquer  en  face,  mon  esprit  s'est  mis  en  révolte,  mes  passions  se 
sont  insurgées,  et  ma  volonté  criminelle,  quelle  horreur!  est 

devenue  le  poignard  que  j'ai  plongé,  hélas  !  dans  votre  cœur,  ô 
mon  Père!  mon  Créateur,  mon  Bienfaiteur  et  mon  Dieu  !... 

Ah  !  qui  me  donnera  le  plus  sincère  et  le  plus  vif  repentir,  afin 

de  déplorer  sans  relâche  le  malheur  indicible  d'avoir  péché. 

Pour  concevoir  ce  malheur,  il  faudrait  comprendre  l'excellence 

infinie  de  l'offensé,'  et  la  bassesse  du 'néant  qui  l'outrage.  Vous 

seul,  ô  mon  Rédempleur!  pouvez  expier  un  tel  forfait.  —  0  Mère 

de  douleurs  !  faites-moi  mourir  de  regret  d'avoir  crucifié  si  sou- 
vent votre  très  adorable  et  très  aimable  Fils,  après  avoir  reçu  de 

lui  tant  de  bienfaits. 



MERCREDI  DE  LA  PASSION.  —  EFFETS  DE  LA  RÉDEMPTION.      c207 

mercredi  de  la  passion.  —  Effets  de  la  Rédemption. 

Préparation.  —  Après  avoir  compris  pourquoi  Jésus  souffrant 
a  dû  combattre  le  péché,  méditons  les  biens  que  nous  procure  sa 

Passion  :  1°  Elle  nous  préserve  de  l'enfer  et  nous  ouvre  le  ciel. 
2°  Elle  nous  fournit,  dans  l'Eglise  catholique,  tous  les  moyens  d'ar- 

river au  salut.  —  Nous  profiterons  de  ces  moyens,  si  nous  sommes 
résolus  d'écouter  avec  foi  la  parole  de  Dieu  et  de  recevoir  les sacrements  avec  humilité,  confiance  et  dévotion,  afin  de  participer 

aux  mérites  du  sang  par  lequel  nous  serons  sauvés.  J-ustificati  in 
sanguine  ipsius,  salvi  erimus.* 

lo  La  passion  nous  ferme  l'enfer  et  nous  ouvre  le  ciel. 

Pour  comprendre  l'immense  service  que  nous  a  rendu  le  Rédemp 
teur  en  nous  préservant  de  l'enfer,  il  faudrait  savoir  ce  que  sont 
les  supplices  éternels.  Sainte  Thérèse,  qui  en  a  eu  révélation, 

assure  que  tout  ce  qu'en  disent  les  prédicateurs  et  les  écrivains 
n'est  rien  auprès  de  la  réalité.  Le  feu  le  plus  ardent  de  ce  monde, 
continue-t-elle,  est  comme  un  feu  en  peinture,  comparé  au  brasier 
qui  torture  les  damnés.  Us  y  sont  comme  hachés  en  mille  mor- 

ceaux, sans  la  moindre  espérance  de  consolation.  Dans  cet  effroya- 

ble séjour,  on  respire  une  odeur  pestilentielle  et  l'on  y  est 
continuellement  suffoqué.  Le  corps  et  l'âme  y  sont  en  proie  à 
d'iNTOLÉRABLES  douleurs  ;  et,  ce  qui  y  met  le  comble,  c'est  la  cer- 

titude où  l'on  est  qu'elles  seront  sans  fin  et  sans  adoucissement. 
Voilà  dix  ans  écoulés  depuis  cette  vision,  ajoute  la  sainte,  et  j'en 
suis  encore  saisie  d'un  tel  effroi,  que  mon  sang  se  glace  en  l'écri- 

vant. —  0  Jésus  !  si  votre  Passion  douloureuse  ne  m'avait  obtenu 
d'autre  faveur  que  la  préservation  de  tant  de  maux,  ne  vous 
devrais-je  pas  une  reconnaissance  éternelle  ? 

Mais  le  Sauveur  a  fait  plus  :  il  nous  a  ouvert  la  Jérusalem 

céleste,  qui  est  non  seulement  la  délivrance  de  toute  peine  quel- 
conque, mais  encore  la  possession  assurée  pour  toujours  de 

toutes  les  joies  dont  le  cœur  humain  est  capable.  Inutile  de  vou- 

loir décrire  un  tel  bonheur  mérité  aux  hommes  par  le  sang  d'un 

(i)Rom.  S,  9. 



208   MERCREDI  DE  LÀ  PASSION.  —  EFFETS  DE  LA  REDEMPTION. 

Dieu,  et  qui  n'est  autre  que  la  béatitude  de  Dieu  même.  Arrêtons- 

nous  plutôt  à  en  remercier  Celui  qui  a  su  nous  l'acquérir.... 
Est-ce  à  peu  de  frais  que  ce  généreux  Rédempteur  est  venu  à 

bout  de  son  entreprise?  Notre  salut  ne  lui  a-t-il  coûté  qu'une 
prière,  une  parole  ou  une  larme  versée  sur  nous?  Non,  et  nous 

devons  admirer  ici  l'incompréhensible  dévouement  de  notre  Sau- 
veur. Sans  avoir  besoin  de  nous,  et  malgré  nos  offenses,  nos 

perfidies,  nos  trahisons,  nos  ingratitudes,  il  nous  arrache  à 

l'enfer  et  nous  ouvre  le  ciel,  au  prix  de  trente-trois  années  de 

travaux,  de  privations,  de  souffrances,  terminées  par  la  mort  la 

plus  cruelle  et  la  plus  humiliante  qui  fut  jamais.  0  prodige  de  la 

bonté  du  Tout-Puissant  !  0  charité  toute  pure  et  infiniment  désin- 

téressée !  pour  sauver  des  esclaves,  le  Roi  de  gloire  s'est  réduit 

au  néant  et  a  pris  notre  place  sur  le  gibet  de  l'ignominie. 
Ah  !  Seigneur,  que  vous  rendrai-je  en  retour  de  tels  bienfaits  ? 

Vous  remercier,  c'est  trop  peu  ;  vous  aimer,  c'est  encore  trop  peu  ; 
je  ne  puis  faire  rien  de  moins,  je  veux  me  consacrer  tout  entier, 

corps  et  âme,  et  pour  toujours,  à  votre  service.  Je  veux  diriger 

vers  vous  seul  mes  intentions,  mes  affections,  toute  mon  activité, 

à  tous  les  instants  de  ma  vie  et  jusqu'à  mon  dernier  soupir. 

2°  La  passion  nous  a  donné  l'église. 

Non  content  de  nous  avoir  fermé  l'enfer  et  ouvert  le  ciel  par  ses 
souffrances,  le  Sauveur  voulut  nous  assurer  la  jouissance  des  biens 

qu'il  nous  a  mérités  pour  nous  sauver.  Il  fonda  donc  son  Eglise, 

cette  Eglise  figurée  par  le  sang  et  l'eau  qui  jaillirent  du  côté  de 
Jésus,  au  coup  de  lance  du  soldat.  Enfantée  par  la  mort  vivifiante 

de  son  Auteur,  cette  Epouse  du  Christ  subsistera  jusqu'à  la  fin 
des  siècles,  communiquant  à  toutes  les  générations  humaines  les 

grâces  abondantes  de  la  Rédemption.  L'infaillibilité  de  son  Chef, 
en  matière  de  foi  et  de  mœurs,  la  vérité  de  sa  doctrine  prêchée 

par  toute  la  terre,  l'efficacité  de  ses  sacrements  qui,  semblables 
à  des  canaux  mystérieux,  répandent  dans  les  âmes  dociles,  jus- 

qu'aux extrémités  du  monde,  la  lumière,  l'espérance  et  la  vie;  tous 
ces  moyens  précieux  rendent  le  salut  facile  aux  hommes  de  bonne 

volonté,  surtout  quand  ils  y  joignent  la  lecture  des  livres  de  piété, 

la  méditation  des  vérités  révélées,  et  spécialement  la  prière  ren- 

due toute-puissante  par  le  Sauveur,  qui  l'a  revêtue  de  ses  mérites 
et  de  ses  promesses. 



JEUDI  DE  LA  PASSION.  —  FRUITS  DE  LA  RÉDEMPTION.  200 

Qui  n'admirera  comment  l'Eglise,  en  vertu  du  sang  de  Jésus,  son 
Epoux,  engendre  ses  enfants  par  le  Baptême,  les  affermit  dans  la 
foi  par  la  Confirmation,  les  guérit  de  leurs  maladies  spirituelles 
par  la  Pénitence,  et  les  nourrit,  les  fortifie  dans  le  Sacrement  de 

nos  autels  ?  Quelle  sollicitude  ne  déploie-t-elle  pas  pour  conserver 
aux  âmes  la  saine  doctrine,  les  préserver  des  dangers,  les  soute- 

nir sur  le  chemin  de  la  vie,  les  réconforter  à  l'heure  dernière  et 
les  introduire  dans  le  royaume  éternel  !  Partout  et  à  tous  elle  offre 
les  grâces  divines  ;  elle  ouvre  au  pécheur  la  voie  du  retour,  et  il 

n'est  point  de  coupable  si  désespéré,  qui  ne  trouve  en  elle  une  ten- 
dresse maternelle  toujours  prête  à  accueillir  les  cœurs  repentants. 

Combien  de  fois  n'en  êtes-vous  pas  l'objet  !  Partageant  ses  biens 
avec  vous,  l'Eglise  vous  fait  participer  à  son  adorable  sacrifice  ; 
elle  vous  absout  au  tribunal  sacré,  et  vous  restaure  dans  le  ban- 

quet eucharistique,  où  l'on  vous  sert  l'Agneau  sans  tache  immolé 
pour  vous  sur  la  croix. 

0  Jésus,  mon  Rédempteur  !  ce  ne  sera  ni  votre  faute,  ni  celle  de 
votre  Eglise,  si  je  viens  à  me  perdre  malgré  vos  mérites  infinis. 

Préservez-moi  désormais  de  la  négligence  et  de  la  routine  dans 
mes  exercices  de  piété,  de  peur  que,  rendus  inefficaces  par  ma 
tiédeur,  ils  ne  me  communiquent  plus  la  sève  qui  me  fait  vivre 
et  alimente  en  moi  le  zèle  de  mon  salut.  Sous  la  protection  de 

votre  divine  Mère,  je  forme  la  résolution  :  1°  De  réveiller  en  mon 
âme  la  ferveur  en  considérant  mon  indigence  spirituelle  et  la 

valeur  des  biens  acquis  par  votre  Passion.  2°  De  profiter  des  sacre- 

ments, en  m'y  préparant  par  le  recueillement  habituel,  la  prière 
fréquente  et  des  actes  intérieurs  de  foi,  de  confiance  et  de  dévotion. 

jeudi  de  la  passion.  —  Fruits  de  la  Rédemption. 

Préparation.  —  Jésus,  du  haut  de  la  croix,  déclare  que  son 
œuvre  est  consommée,  qu'il  nous  a  procuré  tous  les  biens  néces- 

saires au  salut,  c'est-à-dire  :  1°  La  satisfaction.  2°  Le  mérite.  — 
Comment  prendrons-nous  part  à  cette  satisfaction,  sinon  par  des 
actes  de  repentir,  et  à  ce  mérite,  si  ce  n'est  en  purifiant  nos  inten- 

tions pour  rendre  nos  actions  complètes  ou  consommées  en  per- 
fection? Ctim  accepisset  Jésus  acetum,  dixit  :  Consummatam  est.{ 

(1)  Joan.  19,  30. 
MÉDIT.  1.  18* 



210  JEUDI  DE  LA  PASSION.  —  FRUITS  DE  LA  RÉDEMPTION. 

1°  Jésus  souffrant  satisfait  pour  nous. 

Le  Rédempteur,  dans  sa  passion,  nous  a  ouvert  une  source 

abondante  de  satisfaction,  qui  nous  met  à  même  d'apaiser  la 
justice  éternelle.  «  Satisfaire  pour  une  injure,  dit  saint  Thomas, 

c'est  restituer  à  l'offensé  autant  ou  plus  d'honneur  qu'on  ne  lui 
en  a  enlevé,  et  exciter  en  lui  autant  ou  plus  d'amour  qu'on  n'a 
provoqué  de  sa  part,  de  haine  et  de  répulsion.  »  Or  il  était  impos- 

sible à  toute  créature  de  payer  une  telle  dette,  de  s'acquitter  d'un 
tel  office.  Car  il  fallait  faire  réparation  à  Dieu  pour  sa  gloire  enle- 

vée, ses  préceptes  dédaignés,  ses  bienfaits  rejetés,  sa  bonté 
outragée,  sa  sagesse,  sa  puissance  et  sa  justice  indignement 

méprisées.  Et  quel  autre  qu'un  Homme-Dieu  eût  pu  suffire  à  cette 
tâche? 

Non  seulement  le  Sauveur  y  a  suffi,  mais  il  a  même  donné  à  son 

divin  Père  une  compensation  supérieure  à  nos  offenses  ;  ce  qu'il  a 
fait,  selon  le  Docteur  angélique,  par  l'immensité  de  son  amour, 
par  la  dignité  de  sa  personne,  par  l'universalité  de  sa  Passion  et  la 
grandeur  de  ses  souffrances.'1  1°  Son  amour,  qui  le  comprendra? 
il  communiquait  à  la  moindre  de  ses  prières,  de  ses  larmes,  de  ses 

aspirations,  une  excellence  infinie.  —  2°  La  dignité  de  sa  personne 

et  du  sacrifice  qu'il  offrait  de  lui-même,  n'est  pas  moins  admirable. 
Elle  rendait  à  Dieu  infiniment  plus  de  gloire  que  le  péché  originel 

ne  lui  en  avait  ravi.  —  3°  Ses  souffrances  si  multiples,  si  inten- 
ses, si  efficaces,  ne  réparent-elles  pas,  à  leur  tour,  surabondam- 

ment l'injure  faite  au  Créateur  par  son  ingrate  créature  ? 
Adam  pèche  par  son  orgueil,  et  nous  avec  lui;  nous  voulons, 

comme  Lucifer,  égaler  le  Très-Haut.  Que  fait  Jésus  pour  nous  gué- 

rir ?  Il  s'abaisse  au  dernier  rang  et  se  laisse  traiter  comme  le  plus 
abject  des  scélérats.  —  Adam  se  révolte,  il  refuse  d'obéir  à  Dieu  ; 
et  combien  de  fois,  hélas  !  ne  l'avons-nous  pas  imité!  mais  voici 
Jésus  qui  nous  donne  l'exemple  de  la  plus  entière  soumission,  en 
faisant  de  l'obéissance  sa  nourriture,  sa  respiration,  sa  vie.  —  Le 
premier  homme  et  nous,  nous  avons  péché  par  sensualité,  nous 
avons  préféré  la  jouissance  à  la  volonté  divine.  Mais  le  Rédempteur 
expie  notre  faute  par  une  vie  pauvre  et  souffrante,  et  finalement 
par  une  mort  cruelle,  plus  douloureuse  que  celle  des  martyrs. 

0  Jésus!  je  m'unis  à  la  grande  satisfaction  que  vous  offrez  pour 

(1)  Summa,  p.  5,  q.  43.  a.  2. 



JEUDI  DE  LA  PASSION.  —  FRUITS  DE  LA  RÉDEMPTION.  211 

moi  sur  le  Calvaire  et  sur  nos  Autels,  et,  pour  mieux  y  participer, 

je  vous  demande  les  grâces  suivantes  :  1°  De  me  repentir  vivement 

de  mes  péchés  et  d'en  combattre  la  cause  dans  mes  inclinations 
perverses.  2°  De  porter  avec  courage  ma  croix  de  chaque  jour  ou 
les  peines  inhérentes  à  mes  devoirs  d'état.  Telle  est,  ô  Jésus  !  la 
meilleure  pénitence  que  je  puisse  offrir  au  Père  éternel,  en  union 
avec  la  vôtre,  qui  est  votre  Passion  douloureuse. 

2*'  Jésus  souffrant  mérite  pour  nous. 

Le  Rédempteur,  en  mourant,  ne  mérita  pas  seulement  pour 

lui-même,  mais  aussi  pour  toute  l'Eglise,  dont  il  est  le  chef  et  dont 
nous  sommes  les  membres.  Sa  dignité  infinie,  sa  charité  sans 

bornes  communiquaient  à  toutes  ses  œuvres  et  à  toutes  ses  souf- 
frances un  mérite  de  grâce  et  de  gloire  incompréhensible,  et  qui 

suffirait  à  sauver  une  infinité  de  mondes  plus  vastes  que  le  nôtre. 

Tel  est  le  magnifique  patrimoine  qu'il  nous  a  laissé  après  sa  mort, 
et  dans  lequel  nous  pouvons  puiser  à  tous  les  instants  de  notre 
vie,  pour  nous  former  un  trésor,  un  capital  de  grâce,  et  mériter  un 

jour  l'héritage  éternel  ! 
Mais  comment  aurons-nous  part  a  ces  richesses  si  nobles  et  si 

désirables?  Est-ce  en  les  attendant  purement  de  la  bonté  divine 
sans  nous  donner  aucune  peine?  Loin  de  là  :  la  Rédemption  est 

un  remède  que  nous  devons  nous  appliquer  ;  c'est  un  travail  com- 
mencé en  nous  par  le  Verbe  incarné,  et  qu'il  nous  faut  achever 

avec  lui,  suivant  cette  parole  de  l'Apôtre  :  «  J'accomplis  en  moi  ce 
qui  manque  à  la  Passion  de  Jésus.1  » 
Comme  remède,  la  croix  du  Sauveur  nous  ouvre  les  sources 

vivifiantes  des  sacrements,  spécialement  de  la  Pénitence  et  de 

l'Eucharistie.  Là  nous  pouvons  fermer  nos  plaies,  guérir  nos  mala- 
dies, restaurer  nos  âmes  et  leur  rendre  une  pleine  santé.  —  Au 

moyen  de  la  prière,  qui  est  forte  des  mérites  et  des  promesses  de 
Jésus,  nous  pouvons,  à  tous  les  instants,  conserver  la  grâce  et  nous 

prémunir  pour  l'heure  des  combats  et  des  épreuves  de  cette  vie. 
Mais  la  Rédemption  exige  encore  notre  travail,  joint  à  celui 

du  Rédempteur.  Depuis  le  jour  où  Jésus  a  versé  son  sang,  il  conti- 

nue de  nous  en  dispenser  les  mérites  par  l'action  incessante  de 
son  Esprit-Saint.  Toujours  présent  dans  notre  âme,  cet  Esprit 

•     (1)  Col.  1,  24. 



212  VENDREDI  DE  LA  PASSION.  —  COMPASSION  DE  MARIE. 

sanctificateur  nous  presse  de  secouer  notre  paresse,  de  combattre 

notre  torpeur  et  notre  lâcheté.  «  Jusques  à  quand,  nous  crie-t-il, 
aurez-vous  le  cœur  appesanti  par  la  vanité,  la  sensualité  et  le 
mensonge  ?  Ne  voyez-vous  pas  comment  Dieu  a  glorifié  son  Fils 

qui  s'est  sacrifié  pour  vous?...  » 
0  Jésus!  ce  sont  vos  mérites  qui  nous  ont  ouvert  les  trésors  de 

la  grâce  et  le  royaume  de  la  gloire.  Daignez  donc  purifier  vous- 
même  toutes  mes  intentions,  mes  affections,  et  m'inspirer  le 
courage  :  1°  De  travailler  avec  vous  à  guérir  les  plaies  de  mon 
âme,  par  la  mortification  intérieure.  2°  De  puiser  sans  relâche  en 
vous,  au  moyen  de  la  prière  et  des  sacrements,  tous  les  secours 
nécessaires  à  ma  sanctification. 

vendredi  de  la  passion.  Compassion  de  Marie. 

Préparation.  —  Nous  méditerons  le  martyre  et  les  dispositions 
de  Marie  sur  le  Calvaire  :  1°  Quand  elle  assista  à  la  mort  de  son 
Fils.  2°  Quand  elle  reçut  clans  ses  bras  son  corps  inanimé.  —  Le 
résultat  de  nos  réflexions  sera  de  réveiller  en  nous  la  dévotion  à 
cette  Mère  affligée  ;  car,  en  retour  de  nos  pieux  hommages,  elle 
sera  notre  consolation  dans  les  peines  de  la  vie  et  surtout  dans 

nos  dernières  angoisses.  In  novissimis  enim  inverties  requiem  in  ea.x 

lo  Martyre  de  marie  au  pied  de  la  croix. 

Nous  qui  sommes  les  enfants  adoptifs  de  la  plus  affligée  des 

mères,  pourrions-nous  nous  défendre  de  considérer  avec  une 

tendre  compassion  et  une  piété  toute  filiale  cette  Médiatrice  de 

notre  salut,  souffrant  de  chaque  plaie  et  de  chaque  douleur  de 

son  adorable  Fils?  Elle  entendait  les  blasphèmes  qu'on  lançait 

contre  lui  et  les  moqueries  dont  il  était  l'objet,  et  chacune  de  ces 
paroles  outrageantes  transperçait  son  cœur  maternel.  Jésus  lui- 
même  se  plaignait  de  la  soif  ardente  qui  le  dévorait  ;  et  Marie  ne 

pouvait  le  soulager. 

«  Je  contemplais,  dit-elle  à  sainte  Brigitte,  le  spectacle  doulou- 

reux de  Jésus  expirant  :  ses  yeux  étaient  enfoncés,  à  moitié  fer- 

Ci)  Eccli.  G,  29. 



VENDREDI  DE  LÀ  PASSION.  —  COMPASSION  DE  MARIE.  913 

mes  et  éteints  ;  je  voyais  de  près  sa  bouche  ouverte,  ses  joues 
décharnées,  son  visage  pale  et  sa  tête  tombant  sur  sa  poitrine  ; 

tout  son  corps  n'était  qu'une  plaie  sanglante.  »  —  0  douleur  incom- 
préhensible de  la  plus  tendre  des  mères!  «  Elle  fut  si  grande,  dit 

saint  Bernardin  de  Sienne,  que  partagée  entre  tous  les  hommes, 
elle  eût  suffi  pour  leur  donner  à  tous  une  mort  instantanée.  » 

Et  que  faisait  cette  Vierge  fidèle,  au  milieu  de  tant  d'angoisses? 
Saint  Jean  nous  la  représente  debout  sur  le  Calvaire,  portant  avec 
son  Fils  le  poids  de  nos  péchés  et  les  coups  accablants  de  la  justice 

divine.  Elle  voyait  d'avance  avec  Jésus  l'inutilité  de  tant  de  dou- 
leurs pour  un  grand  nombre  d'ûmes;  et  cette  prévision  pesait 

comme  une  montagne  sur  son  cœur  de  mère.  Aussi,  pour  nous 
venir  plus  efficacement  en  aide,  au  lieu  de  rester  à  distance, 

Marie  s'approche  de  la  croix.  Bien  différente  de  ceux  qui  ont  hor- 
reur des  peines,  elle  estime  la  souffrance  comme  le  plus  précieux 

trésor  et  elle  veut  mériter  davantage  pour  nous. 
Oh  !  si  nous  connaissions  comme  elle  le  mystère  de  la  croix,  au 

lieu  de  nous  plaindre  dans  nos  afflictions,  nous  serions  heureux 

de  rencontrer  des  épreuves  qui  humilient  notre  orgueil,  —  déra- 
cinent nos  défauts,  —  amortissent  nos  passions  —  et  rendent 

notre  volonté  plus  souple  et  plus  docile  à  la  grâce. 
0  Jésus  !  ô  Marie  !  modèles  de  la  parfaite  résignation  et  de 

l'amour  de  la  croix  !  inspirez-moi  la  pratique  de  penser  à  vos  dou- 
leurs chaque  fois  qu'il  s'élève  en  moi  quelque  amertume  de  tris- 
tesse nuisible  à  mon  progrès.  —  Je  veux  vous  demander  alors  avec 

instance  la  force  de  conserver  la  tranquillité  intérieure,  même  au 
milieu  des  contrariétés  les  plus  sensibles. 

2°  Marie  reçoit  le  corps  inanimé  de  jésus. 

Après  qu'on  eut  descendu  de  la  croix  le  corps  de  Jésus,  on  le 
remit,  selon  la  tradition,  à  sa  Mère  désolée.  Marie  put  alors  con- 

templer de  près  le  pitoyable  état  de  son  aimable  Fils.  Elle  l'avait 
donné  aux  hommes  blanc,  vermeil,2  et  ravissant  de  beauté.  On  le 
lui  rend  presque  méconnaissable,  tant  il  est  défiguré  par  les 
meurtrissures  que  lui  ont  infligées  nos  iniquités.  Le  cœur  percé 
de  mille  glaives,  Marie  considère  à  loisir  la  profondeur  des  plaies 
de  son  Jésus;  elle  voit  ses  chairs  déchirées  et  ses  os  découverts. 

(1)  Gant.  5,  10. 



214  '         VENDREDI  DE  LA  PASSION.  —  COMPASSION  DE  MA1UE. 

La  douleur  et  l'amour  lui  font  verser  des  larmes,  qui  attendrissent 
tous  les  assistants. 

Nous  serions  des  ingrats,  si  nous  restions  insensibles  au  spec- 
tacle d'un  Dieu  couvert  de  plaies,  dans  les  bras  de  sa  Mère  désolée. 

Et  ce  spectacle,  capable  d'attendrir  les  cœurs  les  plus  durs,  n'est-il 

pas  notre  ouvrage,  l'ouvrage  de  nos  offenses  contre  la  majesté 

divine?  Ah!  pleurons,  gémissons  et  proposons-nous  de  passer 
toute  notre  vie,  dans  les  sentiments  du  plus  sincère  repentir. 

Mais  ce  repentir  doit  être  ennobli,  adouci  et  comme  embaumé 

par  une  confiance  toute  pleine  d' amour.  La  bienheureuse  Vierge 
a  révélé  à  sainte  Brigitte  qu'après  la  descente  de  croix,  opérée  par 

les  disciples,  elle  put  fermer  les  yeux  à  Jésus,  mais  que  jamais 

elle  ne  parvint  à  lui  plier  les  bras.  Que  nous  font  entendre  par  là 

le  Sauveur  et  sa  sainte  Mère,  sinon  que  les  bras  du  Rédempteur 

nous  sont  toujours  ouverts,  et  que  nous  pouvons  y  trouver  misé- 

ricorde quand  nous  le  désirons?  Les  plaies  de  Jésus  ne  sont-elles 

pas  d'ailleurs  les  sources  de  toutes  les  grâces,  et  Marie  n'en  est- elle  pas  le  canal  ? 
C'est  donc  à  bon  droit  que  cette  Reine  affligée,  tenant  Jésus  dans 

ses  bras,  semble  nous  dire  a  tous  :  «  Mes  enfants  !  ce  n'est  plus 

le  temps  de  craindre;  c'est  le  temps  d'espérer  et  d'aimer.  La  loi 
des  serviteurs  est  passée  ;  la  loi  des  enfants  commence.  Le  côté  de 

Jésus  vous  a  été  ouvert  après  sa  mort,  pour  vous  signifier  qu'il 

vous  donne  son  Cœur,  et  qu'en  retour  il  exige  le  vôtre.  Aimoz 

donc  désormais  Jésus  de  toute  votre  ûme  et  de  toutes  vos  forces.  » 

0  Vierge,  Mère  de  douleur  !  je  voudrais  aimer  mon  Rédempteur 

comme  vous  l'avez  aimé.  Mais,  hélas  !  je  suis  encore  si  attaché  au 

monde  et  surtout  à  moi-même.  Ah  !  daignez  m'obtenir  la  force  de 
vaincre  toutes  mes  répugnances,  de  triompher  de  mes  aversions 

et  de  braver  toutes  mes  vaines  craintes,  dès  qu'il  s'agit  de  con- 

tenter votre  cœur  et  celui  de  votre  divin  Fils.  Je  prends  la  réso- 

lution :  1°  De  m'unir  à  vos  sentiments  d'amour,  de  compassion  et 

de  dévouement,  quand  je  parcours  pieusement  le  chemin  de  la 

croix.  2°  De  m'arrêter  spécialement  à  l'avant-dernière  station,  où 

vous  tenez  Jésus  dans  vos  bras,  afin  d'y  renouveler  ma  ferveur  et 
la  volonté  sincère  de  ne  rien  vous  refuser  de  ce  que  vous  mo 
demandez. 



SAMEDI  DE  LA  PASSION.  —  DOULEURS  INTÉRIEURES  DE  JÉSUS.      215 

samedi  de  la.  passion.  —  Douleurs  intérieures  de  Jésus. 

Préparation.  —  Autant  l'âme  est  élevée  au-dessus  du  corps, 
autant  les  angoisses  du  Cœur  de  Jésus  surpassèrent  ses  tourments 
corporels.  Considérons  1°  Combien  furent  grandes  ces  peines  inté- 

rieures. 2°  Comment  nous  pouvons  y  prendre  part  pour  lui  plaire. 
—  Nous  formerons  ensuite  la  résolution  de  nous  exciter  au  repen- 

tir, en  union  avec  le  Cœur  si  attristé  de  l'Homme-Dieu,  spéciale- 
ment dans  l'examen  du  soir  et  quand  nous  allons  nous  confesser. 

Cœpit  pavere,  tœdere,  contristari  et  mœstus  esse.1 

lo  Combien  furent  intenses  les  peines  du  cœur  de  jésus. 

La  vivacité  des  angoisses  intérieures  dépend,  en  grande  partie, 

de  la  sensibilité  de  l'Ame  qui  les  souffre,  et  cette  sensibilité  croît 
avec  la  perfection  de  l'organisme,  la  délicatesse  exquise  des  senti- 

ments, la  pénétration  des  facultés  intellectuelles,  qui  embrassent 

à  fond  tout  ce  qu'il  y  a  d'amer  dans  la  cause  de  la  douleur.  Or,  en 
Jésus-Christ,  dit  saint  Thomas,  tout  était  en  proportion  de  sa  per- 

sonne sacrée,  c'est-à-dire  que  tout  y  était  noble,  délicat,  sensible 
au  plus  haut  degré. 

Son  intelligence  voyait  sans  nuage  toute  la  malice  de  nos 
péchés,  leur  affreuse  laideur,  leur  nombre  incalculable,  ainsi  que 

l'injure  atroce  qu'ils  infligent  à  la  majesté  du  Dieu  trois  fois  saint. 
Il  faudrait  comprendre  l'amour  que  Jésus  porte  à  son  Père,  l'hor- 

reur qu'il  ressent  de  nos  offenses,  et  la  sensibilité  de  son  cœur 
sacré,  pour  avoir  une  idée  de  ce  qu'il  éprouva,  lorsqu'il  se  vit 
chargé  de  ces  montagnes  d'iniquités,  amassées  depuis  tant  de 
siècles  par  des  milliers  de  peuples  et  de  générations.  —  Figurez- 
vous  un  homme  investi  de  toute  part  par  une  multitude  de  serpents 
qui  le  déchirent  de  leurs  dents  meurtrières,  lui  brisent  les  os  et  le 

réduisent  en  lambeaux.  Ainsi  fut  traitée  par  nos  péchés  l'âme  très 
pure  de  Jésus-Christ.  Comme  autant  de  vipères,  nos  pensées,  nos 
paroles,  nos  actions  coupables  se  sont  acharnées  sur  son  Cœur 
adorable;  et  ce  fut  au  point  que  le  sang  lui  sortit  des  veines  en 

(1)  Matth.  26,  57.  Marc.  14,  53. 



216     SAMEDI  DE  LA  PASSION.  —  DOULEURS  INTÉRIEURES  DE  JÉSUS. 

sueur  abondante,  au  Jardin  des  Olives,  et  que  la  frayeur,  le 

dégoût,  l'ennui,  la  tristesse  lui  eussent  causé  mille  morts,  sans  un 
miracle  de  sa  toute-puissance  divine.  Cœpit  pavere,  tœdere,  con- 
tristari,  mœstus  esse.  Ce  fut  là,  dit  le  Docteur  angélique,  la  pre- 

mière cause  des  douleurs. intérieures  de  Jésus.1 
Elles  furent  augmentées  par  la  pensée  de  la  perte  des  âmes 

qui  abuseraient  des  grâces  de  la  Rédemption.  —  Elles  s'accrurent 
encore  par  la  prévision  des  souffrances,  des  opprobres  et  de  la 

mort  cruelle  qui  attendaient  l'Homme-Dieu.  Et  ces  peines  incom- 
préhensibles tourmentèrent  son  Cœur  sacré,  non  pas  seulement 

pendant  sa  Passion,  mais  à  tous  les  instants  de  sa  vie  mortelle. 

0  Jésus!  je  compatis  à  vos  douleurs,  auxquelles  j'ai  tant  contri- 
bué par  mes  péchés.  Ne  permettez  pas  que  ma  tiédeur,  ma  lâcheté, 

ma  coupable  insouciance  renouvelle  en  vous  les  dégoûts,  les 

ennuis,  les  tristesses  de  votre  agonie.  Je  suis  résolu  d'apporter 
plus  de  ferveur  à  mes  pratiques  pieuses  et  de  méditer  souvent  les 

trois  grands  motifs  qui  vous  ont  attristé  pendant  votre  vie  :  1°  Les 
outrages  infligés  à  la  majesté  divine.  2°  La  perte  des  Ames  desti- 

nées à  l'immortalité  bienheureuse.  3°  Les  tourments  cruels 'que 
vous  avez  endurés  à  cause  de  nos  péchés.  Faites-moi  puiser,  dans 

ces  considérations,  des  sentiments  d'humilité,  —  de  contrition  — 
et  d'amour. 

2°  Comment  on  prend  part  aux  angoisses  de  jé^us. 

Chef  du  corps  mystique  dont  nous  sommes  les  membres,  le 

Sauveur  a  porté  dans  son  cœur  toutes  nos  peines,  toutes  nos  tri- 

bulations, toutes  nos  amertumes.  N'est-il  pas  juste  qu'à  notre 
tour,  nous  compatissions  à  ses  souffrances?  Elles  furent  telles 

qu'aucune  intelligence  créée  ne  saurait  les  comprendre.  Notre 
compassion  ne  peut  donc  jamais  en  dépasser  la  mesure,  quand 
même  elle  nous  arracherait  des  larmes  de  sang.  Combien  de 
Saints  ont  pleuré  et  sangloté,  en  méditant  la  Passion!  Si  nous 
aimons  Jésus,  nous  saurons  partager  ses  douleurs,  au  moins 

comme  l'enfant  vertueux  partage  celles  d'un  père  tendrement 
chéri. 

Bien  plus,  nous  tacherons  de  les  adoucir,  de  les  diminuer,  en 
ôtant,  selon  notre  pouvoir,  la  cause  qui  les  a  produites.  Cette 

(1)  P.  II.  q.  46.  a.  6.  Summ.  theol. 



DIMANCHE  DES  RAMEAUX.  —  MYSTÈRE  DU  JOUR.  217 

cause,  nous  la  connaissons,  ce  sont  les  péchés  des  hommes,  c'est- 
à-dire  les  nôtres  et  ceux  du  prochain.  Les  nôtres,  nous  pouvons 
les  détruire  par  la  contrition,  la  confession,  le  bon  propos,  la 

fuite  des  moindres  fautes,  la  vigilance  sur  nous-mêmes  et  la  prière 
habituelle.  Ceux  d'autrui,  nous  les  rendrons  moins  amers  à  Jésus, 
en  les  déplorant  avec  lui  et  en  nous  efforçant  de  les  réparer.  Ah  ! 
qui  nous  dira  les  outrages  que  reçoit  chaque  jour  le  Sauveur,  dé 

la  part  de  tant  d'impies?  Non  seulement  ils  abusent  des  grâces 
divines,  mais  ils  poursuivent  même  leur  Rédempteur  dans  les 

églises  où  il  s'immole  pour  eux  ;  ils  l'enlèvent  des  tabernacles,  le 
foulent  aux  pieds  dans  les  hosties  consacrées,  et  poussent  leur 

sacrilège  audace  jusqu'à  l'offrir  en  hommage  à  Satan.  0  terre  !  ô 
ciel  !  soyez  dans  la  stupéfaction  ! 

Cœurs  pieux!  unissez-vous  aux  Anges,  pour  réparer  ces  atten- 
tats criminels,  qui  tendent  à  renouveler  le  déicide  des  Juifs.  A 

cette  fin  :  1°  Repassez  dans  l'oraison  les  cruelles  angoisses  de 
Jésus  souffrant.  2°  Visitez  souvent  le  Sacrement  de  nos  autels, 

pour  y  faire  amende  honorable  au  Cœur  attristé  de  l'Homme-Dieu. 
3°  Consacrez-lui  toutes  vos  pensées,  toutes  vos  affections,  tous 
vos  désirs,  tout  votre  amour.  —  0  Vierge,  Mère  de  douleurs! 

daignez  m'enseigner  vous-même  à  consoler  le  Cœur  de  Jésus  par 
une  componction  habituelle,  —  par  la  ferveur  de  mes  prières  — 
et  la  sainteté  de  ma  conduite,  surtout  pendant  ces  jours  qui  nous 
rappellent  plus  spécialement  les  souffrances  du  Rédempteur. 

dimanche  des  rameaux.  —  Mystère  du  jour. 

Préparation.  —  A  l'approche  de  sa  Passion,  Jésus  se  prête  à  un 
triomphe  très  instructif  pour  nous.  Considérons-y  :  1°  L'ovation 
qu'il  y  reçoit.  2°  La  haine  que  lui  ont  vouée  les  partisans  du 
siècle.  —  Comme  fruit  de  ces  considérations,  nous  nous  décide- 

rons sérieusement, à  imiter  l'humilité  et  la  douceur  de  Jésus, 
selon  son  désir  et  la  grâce  qu'il  nous  en  donne.  «  Apprenez  de 
moi,  nous  dit-il,  que  je  suis  doux  et  humble  de  cœur.  »  Discite  a 
me  quia  mitis  sum  et  humilis  corde.* 

(l)Matth.  11,  29. 



218  DIMANCHE  DES  RAMEAUX.  —  MYSTÈRE  DU  JOUR. 

1°  Triomphe  et  vertus  du  sauveur. 

Sachant  que  le  temps  de  sa  mort  arrivait  et  qu'il  devait  être 
crucifié  à  Jérusalem,  Jésus  se  rendit  dans  cette  ville.  A  son 

approche,  le  peuple  se  porte  en  foule  a  sa  rencontre.  Les  uns 

étendent  leurs  vêtements  sur  la  route  où  il  doit  passer.  Les 

autres  y  jettent  des  branches  d'arbre  en  son  honneur.  Tous  
l'accla- 

ment, l'appellent  Fils  de  David,  et  chantent  :  «  Hosanna  à  Celui 

qui  vient  au  nom  du  Seigneur  !  »  —  Allons,  nous  aussi,  au-devant 

du  divin  triomphateur,  pour  lui  dire  avec  amour  :  «  Soyez  béni, 

ô  Fils  unique  de  Dieu,  d'être  venu  en  ce  monde  !  sans  vous,  nous 

étions  à  jamais  perdus.  Soyez  béni  surtout  quand  vous  entrez  e
n 

nous  par  la  sainte  communion  pour  nous  combler  de  vos  faveurs.
  » 

«  Dites  à  la  fille  de  Sion,  s'écriait  le  Prophète  :  Voici  venir  votre 

Roi  •  il  s'avance  vers  vous,  plein  de  douceur,  et  assis  sur  une 

ânesse  et  sur  son  anon.<  »  Que  signifie  l'anesse,  sinon  le  peuple 

juif  soumis  au  joug  de  la  loi  ?  et  l'ànon,  sinon  les  gentils,  libr
es  de 

tout  frein  ou  de  toute  contrainte?  Cette  monture  convenait 
 sans 

doute  à  un  prince  dont  le  berceau  fut  une  crèche,  et  qui,  pendan
t 

ses  prédications,  nous  disait  à  tous  :  «  Apprenez  de  moi  que  je
 

suis  doux  et  humble  de  cœur.2  »  0  humilité  de  Jésus  !  jusque  d
ans 

votre  triomphe,  vous  confondez  notre  orgueil,  en  nous  ens
eignant 

la  vertu  qui,  selon  saint  Augustin,  est  le  commencement,  
le  milieu 

et  le  sommet  de Ja  perfection,  et  sans  laquelle  point  de  repos
  dans 

les  âmes,  point  de  soumission,  ni  de  mansuétude,  ni  de
  chante 

véritable.  
' 

Jésus  pleure  sur  l'ingrate  Jérusalem  :  «Que  n'as-tu  connu  d
ans 

ce  jour,  s'écrie-t-il,  ce  qui  aurait  pu  te  donner  la  paix  !  mais  ces 

mystères  sont  cachés  à  tes  yeux.3  »  Il  prévoyait  les  malheurs  qu
e 

cette  ville  coupable  allait  s'attirer  par  ses  crimes,  surtout  par  son 

déicide.  —  Ah  !  combien  de  fois  le  Sauveur  n'a-t-il  pas  pleuré  sur 

nous  quand  il  nous  voyait  résister  à  ses  grâces  et  préférer  n
os 

caprices  à  ses  volontés  saintes!  Quand  le  consolerons-nou
s  par 

notre  ferveur,  notre  repentir  et  notre  humble  docilité?  
Deman- 

dons ces  dispositions  au  plus  aimable  des  Maîtres. 

0  Jésus,  doux  et  humble  de  cœur  !  ne  permettez  pas  que  je 

laisse  sans  effet  tant  de  lumières  et  d'inspirations  qui  me  viennent 

de  vous.  Donnez-moi  le  courage  de  vaincre  les  résistances  de  ma 

(1)  Matin.  21,  5.  (2)  Mattli.  11,  29.  (3)  Luc.  19,  42. 



DIMANCHE  DES  RAMEAUX.  —  MYSTÈRE  DU  JOUR.  219 

nature  altière,  afin  de  m'assujettir  à  votre  conduite.  Je  forme  la 
résolution  de  méditer,  pendant  la  semaine  sainte,  vos  souffrances 

et  vos  ignominies  ;  je  veux  y  puiser  de  vifs  sentiments  de  contri- 

tion, —  d'anéantissement  de  moi-même  —  et  d'un  amour  sincère 
envers  vous,  mon  Rédempteur,  et  envers  les  âmes  rachetées  par 
vos  douleurs  et  vos  opprobres. 

2°  Le  monde  est  l'ennemi  du  sauveur. 

Qui  eût  dit  qu'après  des  démonstrations  si  enthousiastes,  Jésus, 
le  plus  doux  des  princes,  fût  devenu  sitôt  l'objet  de  la  haine  et 
des  mépris  de  ses  sujets?  Aujourd'hui",  les  Juifs  se  pressent  à  sa 
rencontre;  ils  portent  son  nom  et  ses  louanges  jusqu'aux  nues. 
Dans  quelques  jours,  ils  enverront  des  soldats  le  saisir,  le  garrot- 

ter, l'accabler  de  coups  et  d'injures.  Maintenant  on  chante  : 
«  Hosanna  au  Fils  de  David.  »  Bientôt  on  lui  préférera  Barrabas, 

et  l'on  criera  :  «  Crucifiez-le,  crucifiez-le.  »  —  Telle  est  I'incons- 
tance  du  monde!  il  maudit  le  lendemain  ce  qu'il  a  exalté  la  veille. 

Avant  même  la  fin  d'une  si  belle  journée,  le  pacifique  triom- 
phateur était  presque  oublié  de  ceux  qui  avaient  si  solennellement 

fêté  son  avènement.  Entré  à  Jérusalem,  Jésus  passa  toute  la 
journée  à  prêcher,  à  guérir  les  malades,  à  répandre  autour  de  lui 
des  bienfaits.  Cependant,  quand  le  soir  fut  venu,  qui  le  croirait  ? 
personne  dans  la  cité  ne  lui  offrit  de  gîte  pour  la  nuit.  0  ingrati 

tude  !  —  Mais  la  mienne  est-elle  moindre,  Seigneur  !  n'est-elle  pas 
pire  encore,  lorsque  après  vous  avoir  introduit  par  la  Communion 

dans  mon  cœur,  je  vous  oublie,  je  vous  néglige  ou  je  fais  seule- 

ment par  manière  d'acquit  mon  action  de  grâces;  ou  que  je 
retombe  aussitôt  dans  mes  habitudes  d'impatience,  de  vanité,  de 
sensualité,  de  distractions  volontaires  pendant  la  prière?... 

Tandis  que  Jésus  fait  du  bien  aux  Juifs  et  multiplie  ses  miracles 
en  leur  faveur,  les  pharisiens  et  les  princes  des  prêtres  se  disent 
entre  eux  :  «  Cet  homme  opère  beaucoup  de  prodiges  :  si  nous  le 

laissons  en  paix,  tous  croiront  en  lui.1  »  Ainsi  les  bienfaits,  la 
sainteté  du  Sauveur  excitent  la  haine  des  méchants.  Ils  lui  repro- 

chent ce  qui  fait  sa  gloire,  ce  qui  devrait  les  attirer  à  son  amour. 

0  monde  injuste  !  qui  peut  donc  chercher  à  te  plaire  ?  —  Mais  ici 
encore  en  accusant  le  monde,  je  me  condamne  moi-même.  Com- 

(l)Joan.  11,  47. 



2°20  LUNDI  SAINT.   —  LA  SAINTE  FACE. 

bien  de  fois  n'ai-je  pas  chassé  Jésus  de  mon  cœur,  après  l'avoir 
reçu  !  et  qu'ai-je  fait  depuis  que  je  suis  sur  la  terre,  si  ce  n'est  de 
lui  rendre  le  mal  pour  le  bien,  l'outrage  pour  l'amour? 

0  mon  Rédempteur  !  je  me  repens  de  vous  avoir  tant  de  fois 

oflensé,  vous  qui  m'avez  tant  aimé.  Je  m'en  repens,  et  je  voudrais 
en  mourir  de  douleur.  Par  l'intercession  de  votre  divine  Mère, 
donnez-moi  la  grâce  de  vous  servir  désormais  sans  inconstance. 
—  Inspirez  à  mon  cœur  une  reconnaissance  habituelle  de  vos 

bienfaits.  —  Augmentez  en  moi  l'amour  que  je  vous  dois  et  faites 
qu'il  me  porte  à  tout  sacrifier  pour  vous  obéir  et  procurer  votre 
gloire. 

lundi  saint.  —  La  sainte  Face. 

Préparation.  —  «■  Sortez,  filles  deSion,  s'écrie  la  sainte  Eglise, 
venez  voir  votre  Roi,  portant  le  diadème  dont  l'a  couronné  la 
synagogue.''  »  Nous  méditerons  :  1°  Comment  fut  meurtrie  et 
ensanglantée  la  face  du  Sauveur,  dans  le  couronnement  d'épines. 
2°  Comment  elle  fut  donnée  en  spectacle  au  peuple  juif,  dans 
YEcce  homo.  —  Nous  formerons  ensuite  des  actes  de  repentir  en 
considérant  le  beau  visage  de  Jésus,  défiguré  par  nos  péchés. 
Egredimini  et  videle  Regem  in  diademate. 

lo  Face  de  jésus.  ensanglantée  et  meurtrie. 

Après  que  les  bourreaux  eurent  flagellé  le  Sauveur,  de  la 
manière  la  plus  cruelle,  ne  trouvant  plus  rien  à  déchirer  dans  son 
corps  ensanglanté,  ils  imaginèrent  de  tourmenter  sa  tète  sacrée. 
Rassemblant  donc  la  troupe  des  soldats  romains,  ils  revêtent 

une  seconde  fois  Jésus  du  manteau  d'écarlate,  et,  tressant  une 
couronne  de  longues  épines,  ils  la  lui  enfoncent  violemment  dans 

la  tète,  l'y  affermissent  à  coups  de  roseaux,  sans  épargner  son  beau 
visage.  0  scélératesse  des  hommes  !  0  bonté  du  Dieu-Sauveur  ! 
—  Où  sont  maintenant  ces  traits  divins,  qui  reflétaient  tant  de 
douceur  et  de  majesté?  Que  sont  devenus  ces  puissants  regards 

qui  intimidaient  les  pharisiens  superbes,  tout  en  relevant  le  cou- 
rage des  petits  et  des  humbles?  Hélas  !  ses  yeux  semblent  éteints 

(l)Offic.  Spin.  Coron. 



LUNDI  SAINT.   —  LA  SAINTE  FACE.  221 

par  la  douleur,  et  son  visage  couvert  de  sang  et  de  blessures,  est 

presque,  méconnaissable.  Yidimus  eum,  et  non  erat  aspectus.1 
Bientôt  commencent  les  dérisions  sacrilèges.  Les  épines  qui 

transpercent  le  chef  sacré  du  Sauveur,  lui  tiennent  lieu  de  cou- 
ronne, et  la  chlamyde  remplace  le  manteau  royal.  On  lui  met  un 

roseau  dans  la  main  droite,  en  guise  de  sceptre,2  et  les  soldats,  les 
uns  après  les  autres,  viennent  fléchir  le  genou  devant  lui,  en  lui 
disant  par  moquerie  :  «  Je  te  salue,  roi  des  Juifs.  »  Puis  se 
levant,  ils  lui  crachent  au  visage,  lui  donnent  des  soufflets,  lui 
arrachent  les  cheveux  et  la  barbe,  avec  de  grands  éclats  de  rire. 

0  Anges  du  ciel  !  où  êtes-vous?  Quoi  !  vous  laissez  outrager  si 
indignement  votre  Roi  !  Mais  je  vous  comprends  :  lui-même  retient 

votre  zèle,  parce  qu'il  veut  pardonner  aux  pécheurs.  Sa  charité 
enchaîne  sa  puissance,  pour  nous  forcer  à  tout  espérer  de  lui. 

Quelque  graves  qu'aient  donc  été  nos  crimes,  ils  n'égalent  pas  la 
satisfaction  donnée  par  son  amour.  Sa  couronne  expie  notre 
orgueil  ;  ses  épines  effacent  nos  fautes  de  pensées  ;  ses  yeux  divins 

réparent  l'immodestie  de  nos  regards  ;  son  visage  couvert  de  sang 
rend  à  nos  âmes  leur  ancienne  beauté  perdue  par  le  péché. 

0  Jésus  !  imprimez  votre  face  adorable  dans  mon  esprit  et  dans 

mon  cœur,  afin  que  jamais  je  ne  vous  perde  de  vue.  Que  le  souve- 

nir de  votre  Passion  m'inspire  le  courage  d'imiter  votre  humilité  et 
votre  patience  :  votre  humilité,  qui  me  fasse  embrasser  sans  trou- 

ble ce  qui  crucifie  en  moi  la  propre  estime  et  le  désir  d'être 
estimé;  votre  patience,  pour  ne  jamais  me  plaindre  des  peines, 

des  infirmités  et  des  maux  d'ici-bas,  mais  pour  les  endurer  avec 
douceur  et  sérénité. 

2°  Face  de  jésus  donnée  en  spectacle  dans  l'ecce  homo. 

Après  que  les  soldats  eurent  épuisé  sur  Jésus  tous  les  genres 

de  tortures  et  d'avanies,  ils  le  remirent  entre  les  mains  de  Pilate. 
Celui-ci  s'avança  vers  les  Juifs  et  leur  dit  :  «  Je  vous  amène  l'accusé, 
afin  de  vous  faire  reconnaître  qu'il  n'y  a  rien  en  lui,  qui  soit  digne 
de  mort.  »  —  Jésus  parut  donc  revêtu  d'un  manteau  de  pourpre, 
la  tète  couronnée  d'épines  et  le  visage  meurtri,  couvert  de  sang  : 
«  Voilà  l'homme  !  »  s'écria  Pilate.  Et  les  Juifs  de  répondre  :  «  Gru- 
cifiez-le,  crucifiez-le.  » 

(1)  Is.  53,  2.  (2)  Matth.  27. 



m  LUNDI  SAINT.  —  LA  SAINTE  FACE. 

0  Jésus  !  que  diront  ces  malheureux,  lorsqu'un  jour  ils  vous 
verront  sur  les  nuées  du  ciel,  revêtu  de  gloire  et  de  majesté? 

lorsqu'ils  seront  en  présence  de  votre  face  éclatante,  sous  vos 
regards  foudroyants,  et  qu'ils  entendront  retentir  votre  voix  for- 

midable, qui  leur  criera  :  «  Voilà  l'homme!  voilà  celui  que  vous 
avez  crucifié!  »  —  Que  répondront  les  pécheurs,  lorsque  vous 

leur  reprocherez  d'avoir  contribué  par  leurs  crimes  à  couvrir 
votre  visage  adorable  de  crachats,  de  meurtrissures,  de  poussière 
et  de  sang?  —  Que  dirons-nous  nous-mêmes,  Seigneur,  quand  vous 
nous  accuserez  d'avoir  si  souvent  rougi  de  vous  par  respect 
humain  ;  d'avoir  souillé  nos  yeux,  nos  oreilles,  notre  langue,  notre 
goût  par  la  sensualité,  l'immortification,  par  tant  de  fautes  outra- 

geantes à  votre  majesté  et  à  votre  sainteté  infinies? 
0  Père  éternel  !  regardez  la  face  de  votre  Fils.  Respicein  faciem 

Christi  tui.{  Vous  nous  avez  donné  ce  Fils  comme  Médiateur,  et 

comme  tel  il  s'est  livré  pour  nous.  Couronné  d'épines,  afin  que 
nous  soyons  un  jour  couronnés  de  gloire,  il  s'est  laissé  défigurer 
pour  embellir  nos  âmes,  les  ennoblir,  les  sanctifier  et  les  rendre 

dignes  de  la  suprême  béatitude.  Ah  !  ne  nous  regardez  plus  qu'à 
travers  la  face  de  notre  Rédempteur,  à  travers  son  sang,  ses 

blessures  et  ses  épines,  afin  que  nous  soyons  l'objet  de  vos  éter- 
nelles miséricordes.  —  Et  vous,  ô  Esprit-Saint,  par  l'intercession 

'de  la  divine  Mère,  inspirez-moi  la  résolution  de  considérer  sou- vent la  face  ensanglantée  de  mon  Sauveur.  Quand  la  colère, 

l'impatience,  ou  la  concupiscence  me  troublent,  faites-moi  jeter 
promptement  les  yeux  sur  ce  visage  pur  et  serein  où  se  reflètent 

l'innocence  et  la  douceur  ;  et  qu'aussitôt  le  calme  des  passions  se 
rétablisse  en  mon  âme.  —  Si  les  peines  d'esprit,  les  désolations  me 
portent  au  découragement,  rappcllez-moi  les  épines  qui  tourmen- 

tèrent le  chef  sacré  de  Jésus,  afin  que  la  confiance  et  la  résignation 
me  rassurent  et  me  consolent.  En  un  mot,  que  la  face  adorable  de 

mon  Rédempteur  soit  fréquemment  l'objet  de  ma  contemplation  ! 
qu'elle  s'imprime  dans  mon  intérieur,  et  me  devienne  une  source 
abondante  de  saintes  pensées,  de  pieux  sentiments  et  de  dévotion 
efficace  !  Et  videte  Regem  in  diademate-. 

(l)Ps.  83,  10. 



LUNDI  SAINT.  (BIS.)  —  LA  SAINTE  FACE.  223 

lundi  saint,  (bis.)  —  La  sainte  Face. 

Préparation.  —  «  Seigneur  !  disait  David,  je  rechercherai  avec 
soin  votre  Face.1  »  Considérons  1°  Le  culte  que  nous  devons  ren- 

dre à  la  sainte  Face  du  Sauveur.  2°  Le  profit  que  nous  pouvons 
tirer  de  cette  dévotion.  —  Proposons-nous  de  réveiller  en  nos 
cœurs,  par  cette  méditation,  les  sentiments  de  reconnaissance  et 
de  confiance  que  doit  produire  en  tout  chrétien  la  vue  de  la  sainte 
Face  ou  de  Jésus  souffrant.  Recogitate  eum  qui  talem  sustinuit 
eontradictionem.*- 

1°  Culte  de  la  sainte  face. 

Le  Seigneur  semble  avoir  voulu  instituer  lui-même  la  dévotion 

à  la  sainte  Face,  lorsqu'il  imprima  son  visage  adorable  sur  le  voile 

de  la  Véronique,  voile  que  l'on  conserve  à  Rome,  dans  la  basilique 
vaticane.  Que  d'indulgences  ont  été  accordées  par  les  souverains 
Pontifes,  à  ceux  qui  visitent  cette  relique  insigne  !  Si  l'on  vénère 

la  couronne  d'épines,  parce  qu'elle  a  touché  le  chef  du  Sauveur, 
combien  plus  ne  devons-nous  pas  honorer  sa  sainte  Face  elle-même 

dans  l'image  qui  nous  la  représente?  Quoi!  nous  célébrons  les 
gloires  de  ce  visage  transfiguré  sur  le  Thabor,  et  nous  hésiterions 
à  exalter  ses  ignominies,  source  de  nos  grandeurs  ? 

«  Qui  croira  à  notre  parole?  s'écriait  Isaïe.  Nous  l'avons  vu,  il 
était  méconnaissable;  il  n'avait  plus  ni  charme,  ni  beauté.  Il  était 
comme  le  dernier,  le  plus  méprisé  des  hommes,  un  homme  de 
douleurs.  Son  visage  paraissait  voilé  sous  le  sang  et  les  crachats  ; 

on  l'eût  pris  pour  un  lépreux,  tant  il  était  défiguré  ! 3  »  —  Se 
peut-il  un  portrait  plus  digne  de  notre  intérêt?  En  considérant  le 
Dieu  du  ciel,  réduit  à  un  tel  état  par  le  seul  désir  de  nous  sauver, 

pourrions-nous  ne  pas  être  touchés  d'AMOUR  et  de  dévotion  ?  Et 
c'est  précisément  ce  que  Jésus  demande  de  nous.  Il  promit  à 
sainte  Gertrude  et  à  sainte  Mechtilde  d'imprimer  en  elles  ses 
traits  divins,  en  retour  des  prières  qu'elles  adressaient  à  sa  Face 
sacrée. 

Ne  pourriez-vous  pas,  comme  la  Véronique,  essuyer  le  visage 
ensanglanté  de  l'Homme-Dieu,  en  réparant  les  blasphèmes  dont  il 

(1)  Ps.  26,  8.  (2)  Hebr.  12,  3.  (3)  1s.  53,  1-4. 



224  LUNDI  SAINT.  (BIS.)  —  LA  SAINTE  FACE. 

est  l'objet  de  la  part  des  impies  et  des  mauvais  chrétiens?  A  cette 
fin,  unissez- vous  à  la  Vierge-Mère  qui,  pendant  l'enfance  du  Sau- 

veur, baisa  si  affectueusement  ses  joues  divines,  que  les  bour- 
reaux devaient  un  jour  si  cruellement  meurtrir.  Unissez-vous  aux 

Anges  et  aux  Bienheureux,  qui  adorent  dans  le  ciel  Celui  qui  fut 
si  indignement  bafoué  sur  la  terre. 

0  Jésus!  vous  êtes  le  Verbe  de  Dieu,  l'image  de  sa  substance,  et 
comme  sa  face  adorable.  Offenser  votre  Père,  môme  légèrement, 

n'est-ce  pas  vous  faire  rougir  de  notre  ingratitude  et  répandre  la 
tristesse  sur  votre  beau  visage?  Ah!  préservez-moi  de  ce  mal- 

heur, et  donnez-moi  la  grâce  :  1°  De  réparer  mon  passé  par  le 
repentir.  2°  De  vous  dédommager  de  la  froideur  des  chrétiens  à 
votre  égard.  Et  à  cette  fin  je  vous  considérerai  souvent  dans  votre 

image,  pour  compatir  à  vos  souffrances  et  m'embraser  de  votre 
amour. 

2»  Fruits  de  la.  dévotion  a  la  sainte  faciî. 

Un  prêtre  distingué  de  Florence  '  avait  coutume  de  prier  devant 
une  image  de  la  sainte  Face.  Comme  il  passait  chaque  jour  un 
temps  considérable  dans  ce  pieux  exercice,  il  fut  remarqué  par 

une  jeune  mondaine  de  la  maison  voisine,  qui  s'imagina  qu'il 
restait  ainsi  immobile  devant  un  miroir  pour  s'admirer  lui-môme. 
Elle  lui  témoigna  le  désir  de  voir  ce  miroir.  Le  saint  prêtre  y 

consentit  :  il  lui  apporta  l'image  de  son  Sauveur.  «  Voilà,  lui 
dit-il,  le  miroir  devant  lequel  vous  devriez,  vous  aussi,  vous  con- 

templer journellement.  Voyez  l'affreux  état  de  ce  divin  visage  qui 
expie  vos  crimes  ;  c'est  l'image  de  votre  âme  ;  c'est  l'ouvrage  de 
vos  péchés.  Purifiez-vous  donc  par  le  repentir,  afin  de  mériter  de 
voir  un  jour  cette  Face  sacrée,  qui  resplendira  dans  la  gloire.  » 

—  Ces  paroles,  dites  d'un  ton  pénétrant,  attendrirent  le  cœur  de  la 
pécheresse,  qui  commença  dès  lors  une  vie  pénitente. 

Et  nous  aussi,  plaçons-nous  souvent  devant  ce  touchant  miroir 
de  la  sainte  Face,  pour  y  considérer  les  ravages  que  le  péché  a 
faits  dans  notre  âme,  en  la  couvrant  de  tant  de  blessures,  en  la 
défigurant  par  tant  de  souillures,  par  tant  de  fautes  de  vanité,  de 

mensonge,  d'insubordination,  de  médisance,  de  sensualité,  fautes 
qui  exigent  notre  repentir  et  nos  larmes.  —  Sommes-nous  dans 
I'affliction  ?  l'adversité  semble-t-elle  nous  accabler  ?  Quoi  de  plus 

(1)  llyppolile  Galléatin. 



MARDI  SAINT.  —  LA  CROIX  DE  JESUS  ET  LA  NOTRE.  225 

capable  de  relever  notre  courage,  que  de  comparer  nos  peines  à 

celles  de  Jésus,  et  de  lire  dans  ses  yeux  divins  combien  elles  sont 

précieuses  devant  Dieu  ?  —  S'il  arrive  que  la  défiance,  la  tristesse, 
le  désespoir  s'emparent  de  nous,  tournons  nos  regards  vers  la 
figure  meurtrie,  mais  calme  et  paisible  de  notre  Médiateur,  et 
disons  au  Père  céleste  : 

«  Seigneur!  mes  péchés  m'épouvantent,  le  monde  et  le  démon 
me  dressent  des  embûches,  où  irai-je?  à  qui  recourrai-je ?  Ah! 
cachez-moi  dans  la  face  de  votre  Christ.  N'est-il  pas  le  miroir  de 
vos  miséricordes?  Mon  âme  perdue  en  lui  ne  pourra  plus  voir 

autre  chose  que  votre  clémence  toujours  prête  à  me  pardonner.  » 
—  Ah  !  si,  comme  les  Saints,  nous  savions  contempler  la  Face  de 
notre  Sauveur,  qui  est  aussi  celle  de  notre  Juge,  nous  apprendrions 

comme  eux  :  1°  A  harmoniser,  dans  nos  sentiments  et  notre  con- 
duite, la  crainte  et  l'espérance.  2°  A  nous  avancer  en  conséquence 

vers  le  ciel,  par  la  voie  sûre  de  la  défiance  de  nous-mêmes  et  de 

la  confiance  en  Dieu,  confiance  qu'il  nous  faut  rendre  de  plus  en 
plus  ferme  et  généreuse  dans  la  pratique,  en  nous  appuyant  sur 
Jésus-Christ  et  sa  divine  Mère. 

mardi  saint.  —  La  croix  de  Jésus  et  la  nôtre. 

Préparation.  —  Comme  Jésus  porta  sa  croix  sur  le  chemin  du 
Calvaire,  ainsi  nous  portons  la  nôtre  sur  le  chemin  de  la  vie. 
Considérons  1°  Les  effets  précieux  de  ces  croix.  2°  Les  motifs  que 
nous  avons  de  les  aimer.  —Nous  prendrons  ensuite  la  résolution 
d'unir  chacune  de  nos  peines  à  celles  du  Rédempteur  et  de  lui 
demander  la  patience  au  moment  même  où  nous  souffrons.  Ad 
Dominum,  cum  tritmlarer,  clamavi  et  exaudivil  me.1 

lo  Précieux  effets  de  la  croix  pe  Jésus  et  de  la  nôtre. 

Lorsque  le  genre  humain  vit  le  Fils  unique  de  Dieu,  chargé 

d'une  lourde  croix,  s'avancer  péniblement  sur  la  route  du  Cal- 
vaire, il  aurait  pu  pressentir  l'heure  de  sa  délivrance  :  l'iniquité 

de  la  terre  allait  être  effacée,  la  justice  divine  apaisée,  l'enfer 

(I)Ps.  119,  1. 



226  MARDI  SAINT.  —  LÀ  CROIX  DE  JÉSUS  ET  LA  NOTRE. 

fermé,  et  l'espérance  du  salut  rendue  aux  âmes  do  bonne  volonté. 

—  De  même,  quand  le  Seigneur  nous  afflige,  c'est  un  signe  qu'
il 

veut  nous  pardonner,  nous  préserver  de  la  damnation,  nous  fa
ire 

recouvrer  la  grâce  ou  l'augmenter  en  nous,  avec  les  dons  et  les 

vertus  qui  l'accompagnent.  N'y  a-t-il  pas  là  de  quoi  nous  inspirer 

l'estime  de  la  souffrance  ?  Pourquoi  donc,  dans  les  épreuves,  nous 

plaindre  et  murmurer?...  t 

Jésus  portant  sa  croix  pour  s'y  laisser  clouer  dans  notre  intérêt, 

nous  donne  en  cela  le  plus  fort  témoignage  d'un  véritable  amour. 
-  N'est-ce  pas  aussi  une  marque  de  sa  tendresse,  de  nous  appeler 

à  partager  ses  peines  et  ses  ignominies?  Quand  nous  souffrons 

avec  abandon  au  bon  plaisir  de  Dieu,  nous  présentons  en  quelque 

sorte  avec  Jésus  notre  tête  aux  épines,  notre  corps  aux  coups,  et 

nos  épaules  à  la  croix.  Nous  sommes  donc  avec  lui  sous  les  mêmes 

coups  de  fouets,  sous  les  mêmes  épines,  sous  la  même  croix.  0 

précieux  fardeau  de  la  croix!  tu  nous  unis  à  notre  Dieu-Sau- 

veur!... «  Ceux  que  j'aime,  dit-il,  je  les  éprouve  et  les  châtie,1  » 

pour  les  associer  à  mes  opprobres  et  à  mes  douleurs.  Heureux  le 

disciple  fidèle  qui,  semblable  au  Cyrénéen,  porte  la  croix,  de  con- 
cert avec  Jésus,  sans  se  laisser  jamais  décourager! 

Le  bois  sacré  que  porta  le  Rédempteur  et  sur  lequel  il  mourut, 

est  regardé  par  saint  Jean  Chrysostome,  comme  la  clef  de  la  Jéru- 
salem céleste.  —  Il  en  est  de  même  des  peines  que  Dieu  nous 

envoie  :  elles  nous  méritent  la  gloire  et  le  bonheur  éternels. 

«  Bienheureux  l'homme  qui  souffre  avec  patience,  dit  l'Esprit- 

Saint,  parce  qu'il  recevra  la  couronne  de  vie!2  » 
Pour  vous  rendre  digne  de  cette  brillante  couronne,  examinez 

quelle  est  votre  croix  la  plus  habituelle,  et  dans  quelles  disposi- 

tions vous  la  portez.  Est-ce  avec  chagrin,  avec  humeur  et  impa- 

tience? Ne  vous  en  faites-vous  pas  une  source  de  péchés,  une 

occasion  de  ruine,  au  lieu  d'un  moyen  de  vertus  et  de  mérites  ? 

Quels  regrets  vous  aurez,  à  la  mort,  d'avoir  si  mal  souffert  les contrariétés  de  cette  misérable  vie! 

0  Jésus!  vous  avez  porté  d'avance  toutes  mes  croix  dans  la 

vôtre,  et  vous  m'en  avez  allégé  le  fardeau.  Souvent  même  vous 

avez  changé  mes  amertumes  en  douceurs  par  l'onction  de  votre 

grâce.  Ah  !  faites-moi  désormais  estimer  la  souffrance  et  la  regar- 
der comme  un  signe  de  pardon,  —  un  gage  de  votre  tendresse 

-  et  un  moyen  puissant  d'obtenir  l'éternelle  réatitude. 

(l)Apoc.  3,  10.  (i)Jac.  1,  12. 



MARDI  SAINT.  —  LA  CROIX  DE  JÉSUS  ET  LA  NOTRE.  227 

2°  Motifs  de  souffrtr  avec  amour. 

Jésus  aima  la  croix;  dès  son  incarnation,  il  l'eut  toujours 
devant  les  yeux.  Il  aima  les  privations,  les  tourments,  les  oppro- 

bres qui  lui  étaient  destinés.  —  A  son  exemple,  contemplons 
souvent  la  croix  par  laquelle  il  nous  a  rachetés  :  nous  y  trouve- 

rons des  motifs  d'aimer  comme  lui  les  afflictions,  la  pauvreté, 
l'abjection.  «  Jésus  a  souffert  dans  sa  chair,  dit  le  Prince  des 
Apôtres  ;  armez-vous  de  cette  pensée  ; d  »  qu'elle  soutienne  votre 
courage  dans  les  épreuves  de  cette  vie.  Après  que  la  Sagesse 

incarnée  s'est  abreuvée  en  votre  faveur  au  calice  d'amertumes, 
oseriez-vous  toujours  boire  à  la  coupe  du  plaisir? 

Imitateurs  fidèles  de  Jésus  crucifié,  que  n'ont  pas  fait  les  Saints 
pour  marcher  à  sa  suite?  Avec  quel  amour  ils  ont  embrassé  la 

pénitence,  supporté  les  affronts  et  les  douleurs!  «  Rien  n'est 
capable  de  me  plaire  en  ce  monde,  disait  la  bienheureuse  Margue- 

rite-Marie, sinon  la  croix  de  mon  divin  Maître,  mais  une  croix 
toute  semblable  à  la  sienne,  c'est-à-dire  pesante,  ignominieuse, 
sans  douceur,  sans  consolation,  sans  soulagement.  Toutes  les 
autres  grâces  ne  sont  pas  comparables  à  celle  de  porter  la  croix 

avec  Jésus.  »  —  Ainsi  parle  cette  amante  du  Sacré-Cœur  et  de  la 
souffrance.  Animés  des  mêmes  sentiments,  tous  les  Saints  se  sont 
fait  une  loi  de  renoncer  pour  Dieu  aux  satisfactions  des  sens,  aux 

désirs  de  l'amour-propre,  et  de  supporter  généreusement  toutes 
les  tribulations  d'ici-bas. 
Quand  donc  nous  sommes  éprouvés,  nous  entrons  dans  leur 

famille.  Bien  plus,  Jésus  et  Marie  sont  à  notre  tête  et  nous  encou- 
ragent par  leur  exemple.  —  Dans  vos  afflictions,  figurez-vous 

l'Homme-Dieu  portant  sa  croix  et  venant  au-devant  de  vous,  comme 
il  le  fit  à  saint  Pierre,  pour  vous  exhorter  à  vous  résigner;  ou  bien 
vous  montrant  ses  blessures  comme  à  sainte  Thérèse,  et  vous 

disant  comme  à  elle  :  «  Tes  douleurs  n'iront  jamais  jusque-là.  » 
Non,  créature  coupable,  jamais  tu  n'auras  à  endurer  en  ce 

monde  autant  que  ton  Créateur  innocent.  Comprends  donc  I'injus- 
tice  de  tes  plaintes,  de  tes  mécontentements  en  présence  de  la 
croix.  Quelles  que  soient  tes  répugnances,  il  te  faudra  souffrir, 

soit  en  cette-vie,  soit  en  l'autre;  pourquoi  donc  ne  pas  faire  de 
nécessité  vertu  ?  pourquoi  ne  pas  embrasser  avec  bonheur  ce  qui 

(1)1  Peu.  4,  1, 



228  MERCREDI  SAINT.  —  DU  CHEMIN  DE  LA  CROIX. 

doit  te  préserver  des  maux  à  venir  et  te  conduire  à  l'éternelle béatitude? 

0  Jésus!  ô  Marie!  inspirez-moi  la  résolution  sincère  :  1°  De 

penser  souvent  à  vos  douleurs.  2°  D'implorer  votre  secours,  dans 
toutes  les  occasions  qui  se  présentent  à  moi  d'exercer  la  patience 
et  la  résignation. 

mercredi  saint  —  Du  chemin  de  la  croix. 

♦Préparation.  —  «  Et  Jésus  portant  sa  croix,  dit  saint  Jean, 
s'avança  vers  le  Calvaire.1  »  Nous  méditerons  :  1°  Les  avantages  de 
la  dévotion  au  chemin  de  la  croix.  2°  Comment  il  nous  représente 
le  chemin  de  la  vie.  —  Nous  conclurons  de  là  qu'il  nous  faut désormais  supporter  nos  peines  quotidiennes,  sans  murmurer,  ni 
nous  plaindre,  si  nous  voulons  être  les  vrais  disciples  de  Jésus 
portant  sa  croix.  Et  bujidans  sibicrueem,  exivit  in  enm,  quidicitur 
Caivariœ,  locum. 

1«  Avantages  de  r.A  dévotion  au  chemin  de  la  croix 

Sans  parler  des  riches  et  nombreuses  indulgences  attachées  à 

l'exercice  du  chemin  de  la  croix,  que  d'avantages  n'y  trouvons- 
nous  pas  !  Chacune  de  ses  stations  est  comme  une  école  de  vertus. 
Les  livres  de  piété  nous  racontent  les  scènes  de  la  Passion  ;  le 

chemin  de  la  croix  va  plus  loin,  il  nous  y  fait  assister.  Nous  som- 
mes en  quelque  sorte  présents  à  la  condamnation  du  Sauveur, 

lorsque  nous  considérons  Pilate  assis  à  son  tribunal,  et  le  Fils 
unique  de  Dieu,  debout  devant  lui  et  écoutant  la  sentence  de  mort 
qui  le  frappe  injustement.  Et  quel  spectacle,  grand  Dieu!  de  voir 

l'Innocence  infinie  chargée  pour  nous  de  la  croix  des  criminels  ! 
de  contempler  le  Tout-Puissant  qui  s'affaisse  sous  le  fardeau  do 
nos  péchés!  Et  bajulans  sibi  cruœm. 

Puisque  l'exemple  est  plus  entraînant  que  la  parole,  la  fidélité 
à  suivre  Jésus  sur  la  voie  de  ses  douleurs  est  un  des  moyens  les 
plus  efficaces  de  sanctification,  un  moyen  à  la  portée  de  tout  le 

monde,  et  qui,  sans  fatiguer  l'esprit,  réconforte  puissamment  le 
coeur!  Chaque  station  nous  donne,  en  effet,  un  enseignement 

(l)Joan.  19,  17. 



MERCREDI  SAINT.  —  DU  CHEMIN  DE  LA  CROIX.  229 

facile  et  pratique,  c'est-à-dire  les  exemples  d'an  Dieu,  qui  par 
eux-mêmes  sont  lumière  et  force,  le  Sauveur  ne  manquant  jamais 

d'aider  les  âmes  qui  s'appliquent  à  les  suivre.  Combien  d'instruc- 
tions n'y  trouvons-nous  pas  pour  apprendre  à  nous  humilier,  à 

obéir,  à  supporter  les  contradictions  et  les  oppositions  d'autrui 
sans  aigreur  et  sans  impatience  ! 

Est-ce  bien  là  ce  que  vous  y  cherchez?  Depuis  si  longtemps 
vous  exercez  cette  dévotion;  en  êtes- vous  devenu  plus  attentif  à 
vous  renoncer,  à  mourir  à  vos  inclinations  et  à  vos  défauts?  En 

voyant  Jésus  et  Marie  s'unissant  sur  la  route  du  Calvaire,  pour 
opérer  ensemble  le  salut  de  tous  les  hommes,  vous  trouvez-vous 
plus  enclin  à  vous  dévouer  au  bonheur  de  vos  semblables  ?  —  En 
considérant  le  Cyrénéen  aidant  Jésus  à  porter  sa  croix,  êtes-vous 
plus  empressé  à  rendre  service  au  Sauveur  dans  la  personne  de 
vos  frères  ? 

Oh  !  combien  la  faveur  accordée  à  la  Véronique,  ô  mon  Dieu  ! 
devrait  me  stimuler  à  graver  dans  mon  esprit  et  mon  cœur  les 

traits  sanglants  de. mon  Sauveur  couronné  d'épines  et  défiguré 
pour  mon  salut!  Combien  toutes  les  stations,  en  un  mot,  devraient 

m'apprendre  la  résignation  constante  dans  les  peines  de  cette  vie, 
résignation  qui  est  le  secret  de  la  paix  intérieure,  la  preuve  de  la 
solide  vertu  et  la  source  du  véritable  mérite  !  —  0  Jésus  !  ô 
Marie  !  aidez-moi  vous-mêmes  à  retirer  toujours  de  la  dévotion  au 

chemin  de  la  croix  tous  les  fruits  précieux  qu'elle  renferme. 

2°  Le  chemin  de  la  croix,  image  du  chemin  de  la  vie. 

La  vie  présente,  comme  le  chemin  de  la  croix,  est  une  longue 
carrière  de  douleurs,  entre  un  Prétoire  et  un  Calvaire.  Le 
Prétoire  figure  la  chambre  où  nous  sommes  nés,  le  Calvaire 

-îelle  où  nous  mourrons.  Dans  la  première,  on  nous  condamne 
à  mort,  en  renouvelant  contre  nous  la  sentence  prononcée  au 

paradis  terrestre.  Dans  la  seconde,  elle  s'exécute  lorsque  nous 
expirons  sur  notre  lit  de  douleur,  comme  Jésus  sur  le  gibet  du 
Golgotha. 

Les  stations  intermédiaires  nous  représentent  les  époques  ou 

les  jours  de  souffrances,  dont  Dieu  a  parsemé  notre  route  ici-bas. 
Elles  nous  rappellent  en  même  temps  que  notre  vie  est  un  voyage 
plus  ou  moins  long,  plus  ou  moins  éprouvé,  vers  un  Calvaire  ou 
un  lit  de  mort,  et  de  là  vers  un  sépulcre.  Et  que  nous  apprennent- 



230  MERCREDI  SAINT.  —  DU  CHEMIN  DE  LA  CROIX. 

elles,  si  ce  n'est  à  vivre  saintement  et  à  mourir  en  prédestinés? 
Ne  devons-nous  pas,  en  effet,  comme  le  Sauveur,  nous  charger 

de  notre  croix,  en  entrant  dans  la  vie  ;  la  porter  généreusement 
en  avançant  en  âge,  et  nous  relever  courageusement  lorsque  les 

peines  nous  accablent  et  nous  font  tomber  sous  leur  fardeau?  — 
Mais  pour  y  parvenir,  quelles  assistances  n'avons-nous  pas? 
celle  de  la  divine  Mère,  qui  vient  au-devant  de  Jésus  et  de  tous 

ceux  qui  souffrent;  celle  de  nos  frères,  représentés  par  le  Cyré- 
néen,  et  qui  nous  consolent,  nous  soutiennent,  nous  encouragent 

par  leurs  paroles  charitables;  celle  enfin  d'un  Dieu  couronné 
d'épines,  et  que  nous  rappelle  le  voile  de  la  Véronique,  où  nous 
voyons  l'image  de  Jésus,  nous  invitant  à  unir  nos  douleurs  à  celles 
de  notre  Roi  rassasié  d'opprobres. 

Plus  nous  approchons  de  notre  lit  de  mort,  comme  Jésus  du 

Calvaire,  plus  nous  devons  nous  humilier,  —  nous  repentir,  — 
nous  détacher.  Et  n'est-ce  pas  ce  que  nous  enseigne  le  Sauveur, 
quand  il  tombe  la  face  contre  terre  ;  qu'il  nous  exhorte  à  pleurer 
sur  nous  plutôt  que  sur  lui-même  ;  et  qu'il  se  laisse  entièrement 
dépouiller  comme  le  plus  pauvre  des  mortels? 

Mais  voici  la  mort  qui  se  présente  à  nous  !  la  maladie  nous 

cloue  sur  un  lit  de  douleur.  Ah  !  que  n'avons-nous  les  disposi- 
tions de  Jésus  cloué  sur  la  croix  !  De  ce  lit  de  souffrance,  il  prie, 

il  pardonne,  il  soupire  après  le  ciel  pour  nous  et  pour  lui  ;  puis 
il  s'abandonne  sans  réserve  à  la  volonté  du  Père  éternel,  et  il 
expire  dans  cette  disposition.  Ainsi  nous  devons  souhaiter  de 
mourir  un  jour.  —  Après  notre  dernier  soupir,  on  nous  enlèvera 
de  notre  lit  funèbre,  comme  on  a  descendu  Jésus  de  la  croix  ; 

on  nous  remettra  à  l'Eglise,  notre  Mère,  comme  on  a  remis  à  Marie 
le  corps  de  son  Fils  ;  puis  on  nous  placera,  comme  l'IIomine-Dieu, 
dans  le  tombeau,  pour  y  attendre  la  résurrection. 

0  Jésus  !  ô  Marie  !  je  forme  la  résolution  de  parcourir,  au  moins 

chaque  semaine,  les  stations  de  la  voie  douloureuse.  Communi- 

quez-moi la  grâce  d'y  puiser  le  courage  de  porter  généreusement 
la  croix  de  tous  les  jours,  —  de  me  relever  de  mes  chutes,  —  et 

de  persévérer  jusqu'à  la  mort  dans  la  fidélité  à  tous  mes  devoirs. 



JEUDI  SAINT.  —  LA  DERNIÈRE  CÈNE.  c231 

jeudi  saint.  —  La  dernière  Cène. 

Préparation.  —  «  Après  avoir  aimé  les  siens  qui  étaient  dans 
le  monde,  il  les  aima  jusqu'à  la  fin.1  »  Ainsi  parle  saint  Jean,  en 
rapportant  la  dernière  Cène,  dans  laquelle  :  1°  Jésus  mange 
l'Agneau  pascal  avec  ses  disciples,  et  leur  lave  les  pieds.  2°  Il  ins- 

titue l'Eucharistie,  comme  un  souvenir  de  sa  charité  envers  nous. 
—  Le  fruit  principal  de  cette  méditation  doit  être  de  nous  porter 
à  remercier  souvent  Jésus  du  bienfait  inestimable  de  l'adorable 
Eucharistie.  Quid  rétribuant  Domino  pro  omnibus  quœ  retribuit 
mi/ii?* 

]o  Première  partie  de  la  dernière  cène. 

Au  jour  des  Azymes,  dit  saint  Luc,3  Jésus  envoya  Pierre  et 
Jean,  préparer  la  Pâque  :  «  En  entrant  dans  la  cité,  leur  dit-il, 

vous  rencontrerez  un  homme  portant  de  l'eau  ;  suivez-le  dans  la 
maison  où  il  va,  et  parlez  au  Père  de  famille.  Celui-ci  vous  mon- 

trera une  grande  salle  toute  meublée;  préparez-y  ce  qui  est 
nécessaire.  »  —  La  Paque  figure  ici  l'Eucharistie.  La  salle  toute 
meublée,  que  nous  représente-t-elle,  sinon  l'âme  en  état  de  grâce, 
enrichie  des  vertus  surnaturelles  et  des  dons  du  Saint-Esprit? 

Pierre  et  Jean,  c'est  la  foi  et  l'amour,  qui  doivent  nous  disposer 
prochainement  à  recevoir  l'Homme-Dieu. 

Le  soir  du  Jeudi  saint,  l'Agneau  pascal  était  sur  la  table  du 
cénacle  où  s'assemblèrent  les  disciples  avec  leur  divin  Maître.  Cet 
Agneau  figurait  l'auguste  Victime  de  la  croix  et  de  nos  autels.  Ou 
s'en  nourrissait  debout,  un  bâton  à  la  main,  et  les  reins  ceints, 
comme  pour  se  mettre  en  route.  On  y  joignait  des  herbes  sau- 

vages et  amères,  et  on  le  mangeait  à  la  hâte.  —  Que  nous  indi- 
quent ces  cérémonies?  d'abord,  que  l'Eucharistie  est  l'aliment  de 

l'exil  et  du  voyage  vers  le  ciel  ;  ensuite,  qu'il  faut  s'y  disposer  par 
la  chasteté,  la  mortification  des  sens,  et  s'en  approcher  avec  une 
sainte  avidité. 

Vers  la  fin  du  repas,  le  Sauveur  se  lève  de  table,  prend  un  linge 

qu'il  passe  autour  de  lui,  verse  de  l'eau  dans  un  bassin,  puis,  à 
genoux  devant  ses  Apôtres,  il  se  met  à  leur  laver  les  pieds.  0 

(l)  Joan.  13,  1.  (2)  Ps.  115,  3.  (5)  Luc.  22. 



232  JEUDI  SAINT.  —  LA  DERNIÈRE  CÈNE. 

Anges  du  ciel  !  qu'en  dites-vous?  N'eût-ce  pas  été  une  trop  grande 
faveur  à  ses  disciples,  s'il  leur  eût  permis  de  laver  de  leurs  larmes 
ses  pieds  sacrés?  Mais  non,  il  voulut  lui-même  se  mettre  aux 

pieds  de  ses  serviteurs,  afin  de  nous  enseigner  I'humilité.  Il  vou- 
lut les  leur  laver,  afin  de  nous  apprendre  la  pureté  intérieure 

que  demande  son  divin  Sacrement.  L'humilité  et  la  pureté  de 
cœur  sont  encore,  en  effet,  deux  dispositions  requises  pour  s'unir 
à  Jésus  dans  le  banquet  eucharistique. 

0  mon  Rédempteur!  éclairez-moi  sur  ma  misère  et  sur  la  ten- 

dresse de  votre  charité,  afin  que  je  m'approche  de  vous  avec  un 
profond  anéantissement  et  une  confiance  sans  bornes  en  votre 

bonté.  Inspirez-moi  le  courage  de  mortifier  mes  sens  et  mes  ins- 
tincts pervers.  Attirez  à  vous  toutes  mes  affections.  Je  désire 

vous  recevoir  avec  un  cœur  tout  embaumé  de  foi,  de  piété,  de 
dévotion,  afin  que  la  communion  sacramentelle  produise  en  moi 
les  fruits  les  plus  précieux  et  les  plus  durables. 

2°  Institution  de  l'eucharistie. 

Apres  avoir  donné  aux  siens  cet  exemple  d'humilité,  en  leur 
lavant  les  pieds,  le  divin  Maître  se  remit  à  table,  et,  prenant  du 
pain,  le  bénit,  le  rompit  en  disant  :  «  Ceci  est  mon  corps  qui  sera 
livré  pour  vous.  »  Puis,  prenant  le  calice,  il  dit  :  «  Ceci  est  mon 
sang  qui  sera  pour  vous  répandu.'  »  Ces  expressions  :  «  le  rompit, 

sera  livré,  répandu,  »  nous  rappellent  les  souffrances  de  l'Homme- 
Dieu;  et,  selon  l'enseignement  de  l'Eglise,  l'Eucharistie  est  un 
souvenir  de  la  Passion  perpétuée  parmi  nous.2  Recolitur  memoria 
passionis  ejus. 

Mais  ce  n'est  pas  seulement  un  souvenir  ;  c'est  la  réalité  conti- 
nuée d'une  manière  non  sanglante.  Comme  sacrifice,  l'Eucharistie 

renouvelle  l'immolation  du  Calvaire  ;  comme  sacrement,  elle  nous 
en  applique  les  fruits.  Le  Sauveur  est  immolé  sur  l'autel  par  le 
glaive  mystérieux  des  paroles  consécratoires.  Son  corps  y  est 
rompu  en  apparence  dans  la  sainte  messe  sous  la  forme  du  pain, 
et  son  sang  y  semble  répandu  sous  les  espèces  du  vin.  Ainsi  se 
vérifie  la  doctrine  du  concile  de  Trente  :  «  Dans  le  divin  sacrifice, 
y  est-il  dit,  une  seule  et  même  Victime  est  offerte,  celle  de  la 

croix;  et  c'est  le  même  sacrificateur  Jésus-Christ  qui,  par  le 

(1)  II  Cor.  11,  M.  Matth.  20,  27.  (2)  Oflic.  SS.  Sacram. 



VENDREDI  SAINT.  —  JÉSUS  EN  CROIX.  233 

ministère  des  prêtres,  s'offre  à  Dieu  dans  nos  églises  comme  sur 
le  Calvaire,  le  seul  mode  excepté.1  »  Il  suit  de  là  qu'une  messe 
pourrait  racheter  le  monde,  aussi  bien  que  la  passion  et  la  mort 
du  Rédempteur. 

Dans  les  anciens  sacrifices,  figures  du  nôtre,  on  immolait  la 

victime,  puis  on  en  mangeait  les  chairs,  et  l'on  devenait  ainsi 
commensal  de  Dieu.  De  même,  par  la  communion,  nous  partici- 

pons à  l'immolation  de  l'autel,  la  même  en  substance  que  celle  du 
Calvaire.  Jésus  se  donne  à  nous  sous  forme  d'aliment  ;  or  une 
victime,  pour  servir  de  nourriture,  doit  d'abord  être  immolée. 
Voilà  pourquoi  le  Sauveur  ne  descend  en  nous  qu'après  avoir  été 
sacrifié  sur  l'autel;  et,  les  espèces  sacrées  étant  consumées,  son 
corps  cesse  de  nourrir  nos  âmes,  mais  son  esprit  nous  reste.  A 

nous  de  nous  y  assujettir,  pour  en  recevoir  la  vie,  l'impulsion 
et  la  fécondité.  Il  nous  apporte  le  fruit  de  ses  souffrances,  ne 

l'oublions  pas  ;  et,  au  lieu  de  chercher  dans  la  communion  des 
douceurs  sensibles,  proposons-nous  d'y  trouver  :  1°  La  lumière 
qui  nous  montre  nos  défauts  à  réprimer.  2°  Le  courage  de  lutter 
sans  cesse  contre  nous-mêmes  pour  humilier  notre  orgueil  et 
enchaîner  notre  volonté  au  bon  plaisir  de  Dieu. 

0  Jésus-Hostie,  victime  du  Calvaire  et  de  nos  autels  !  rappelez- 

moi  qu'en  assistant  à  la  sainte  messe  et  surtout  en  participant  au 
banquet  eucharistique,  je  dois  vous  considérer  comme  un  Dieu 
crucifié  et  ressuscité,  et  conséquemment  me  crucifier  avec  vous, 
en  mourant  à  la  vie  sensuelle,  naturelle  et  imparfaite,  afin  de 

ressusciter  à  votre  exemple,  par  une  vie  de  foi,  —  de  sacrifice  — 

et  de  prière,  qui  m'unisse  étroitement  et  éternellement  à  vous. 

vendredi  saint.  —  Jésus  en  croix. 

Préparation.  —  Jésus  en  croix  est  le  spectacle  le  plus  capable 
de  confondre  et  de  guérir  l'orgueil  humain  :  1°  Par  l'ignominie  du 
gibet  sur  lequel  le  Sauveur  expire.  2°  Par  la  société  des  crucifiés 
entre  lesquels  il  meurt.  —  Après  avoir  médité  ces  vérités,  nous 
tâcherons  de  nous  décider  à  diminuer  en  nous  l'amour  de  notre 
propre  estime  en  travaillant  à  nous  mépriser  nous-mêmes.  Car 
l'orgueil  est  le  principe  de  tous  les  péchés.  Initium  omnis  peccati 
est  super  bia." 

(1)  Sess.  22.  cap.  2.  (2)  Eccli.  10,  15. 

MÉJ>1T.  î.  2o 



234  VENDREDI  SAINT.  —  JÉSUS  EN  CROIX. 

]o  Ignominie  du  gibet  ou  Jésus  expire. 

La  croix  était  le  supplice  des  esclaves,  c'est-à-dire  de  ceux  aux- 
quels l'antiquité  déniait  la  dignité  et  les  droits  de  l'homme,  et 

qu'il  plaçait  en  quelque  sorte  au  rang  de  la  brute.  Il  était  inouï 
qu'un  homme  libre  subît  ce  déshonneur,  regardé  comme  un 
opprobre  par  le  monde  entier.  Chez  les  Juifs,  l'Ecriture  elle-même 
semblait  avoir  consacré  ce  sentiment,  en  lançant  la  malédiction 

contre  celui  qu'on  suspendait  à  ce  bois.  Maiedictus  qui  pendet  in 
iigno.1  Aussi  avec  quel  éloignement  et  quel  dégoût  voyait-on  en 

Judée  un  homme  pendu  au  bois  de  la  croix  !  On  n'y  attachait  que 
les  plus  grands  criminels,  les  êtres  les  plus  vils  et  les  plus 
dégradés. 

0  Jésus,  sainteté  par  essence  et  grandeur  infinie  !  pourquoi 

voulez-vous  qu'on  vous  traite  si  indignement  ?  vous  allez  même 
au-devant  de  cette  humiliation  prédite  par  les  prophètes,  et  vous 
semblez  vous  en  faire  une  gloire,  en  vous  offrant  à  vos  ennemis 
et  en  vous  laissant  clouer  et  élever  par  eux  sur  ce  gibet  infâme, 

où  l'on  vous  livre  en  spectacle  d'ignominie  au  ciel  et  à  la  terre  ! 
Oh!  que  votre  abaissement  donne  à  notre  orgueil  un  coup  décisif! 

Quoi!  un  Dieu,  le  Roi  immortel,  le  Créateur  de  l'univers  est  ras- 
sasié de  confusions  et  d'avanies;  et  nous,  nous  nous  plaindrions 

d'être  ignorés,  oubliés,  rebutés?  nous  voudrions  occuper  partout 
la  première  place  dans  l'estime  et  l'affection  des  créatures  ? 

Ah  !  cessons  d'être  si  vains,  si  prétentieux,  si  pleins  de  nous- 
mêmes,  en  voyant  notre  Rédempteur  descendre  jusqu'au  dernier 
rang  de  l'abjection  pour  remédier  à  notre  orgueil.  Ce  vice,  qui  a 
pris  naissance  près  de  l'arbre  de  la  science  du  bien  et  du  mai, 
Jésus  le  détruit  sur  l'arbre  de  la  croix.  De  là  il  nous  déclare  par 
sa  conduite  que  I'humilité  est  la  base  de  son  royaume  ;  qu'il  veut 
régner,  non  sur  les  superbes,  qui  sont  les  partisans  de  Lucifer, 

mais  sur  les  petits  et  les  humbles,  qui  obéiront  à  l'Eglise  et 
deviendront  ainsi  ses  vrais  disciples. 

Etes-vous  de  ces  cœurs  dociles,  toujours  prêts  à  se  soumettre 
aux  enseignements  de  la  foi  et  à  croire  aux  promesses  divines? 

Avez-vous  soin  d'obéir  exactement  à  toute  autorité  légitime, 
comme  à  celle  de  Dieu  même,  sans  plainte  ni  murmure?  • 

0  Jésus  !  il  appartient  encore  aux  humbles  de  recevoir  en  paix 

(l)Deut.  21,  23. 



VENDREDI-SAINT.  —  JÉSUS  EN  CROIX.  235 

les  affronts  et  les  mépris.  Accordez-moi  la  grâce  de  supporter 
avec  amour  tout  ce  qui  remédie  à  mon  orgueil,  à  ma  vanité  et  à 

mes  prétentions.  Mettez-moi  sans  cesse  devant  les  yeux  les  oppro- 
bres de  votre  crucifiement,  afin  que  j'y  apprenne  à  devenir  vil  et 

abject  à  mes  propres  yeux  et  toujours  prêt  comme  vous  à  m'Assu- 
jettir  —  et  à  me  résigner. 

?°  Jésus  meurt  entre  deux  crucifiés. 

Le  Rédempteur  ayant  pris  sur  lui  les  crimes  du  genre  humain, 

était  devenu  par  là,  en  quelque  sorte,  le  pécheur  universel  por- 
tant la  confusion  de  tous  les  péchés  du  monde.  Il  voulut  donc 

s'humilier  en  proportion.  Non  seulement  il  fut  crucifié  comme  le 
dernier  des  esclaves,  mais  il  mourut  entre  deux  scélérats,  et  deux 

scélérats  crucifiés  de  même,  c'est-à-dire  suspendus  au  gibet  entre 
la  malédiction  du  ciel  et  celle  de  la  terre.  —  Voilà  donc  le  Dieu 
que  saint  Paul  appelle  «  Innocent,  sans  tache,  éloigné  du  péché  et 

plus  élevé  que  les  deux,1  »  le  voilà  entre  deux  brigands  abhorrés, 
se  faisant  l'un  d'eux  et  les  considérant  comme  ses  frères,  mon- 

trant par  là  qu'il  n'était  pas  venu  pour  les  justes,  mais  pour  les 
pécheurs!2 

0  humilité  d'un  Dieu  !  ô  charité  du  Rédempteur  !  Pour  nous 
faciliter  l'aveu  de  nos  péchés,  il  se  fait,  en  quelque  sorte,  pécheur 
avec  nous,  et  semble  se  déclarer,  de  fait,  le  dernier  et  le  plus 

criminel  de  tous.  —  Heureux  ceux  qui,  imitant  le  bon  larron, 
confessent  humblement  leurs  iniquités,  et  en  demandent  pardon 
au  Sauveur  !  Malheur  au  contraire  aux  orgueilleux  qui,  semblables 

au  voleur  impénitent,  refusent  d'avouer  leurs  torts  et  s'irritent 
contre  le  Dieu  qu'ils  ont  offensé,  parce  qu'il  les  afflige  pour  les 
guérir  et  les  sauver  ! 

Déjà  commence  sur  le  Calvaire  le  jugement  que  fera  subir  Jésus 

à  tous  les  enfants  d'Adam.  Placé  entre  deux  suppliciés,  il  semble 
opérer  la  séparation  des  justes  et  des  pécheurs.  Au  bon  Larron  il 

parle  dans  le  même  sens  qu'il  le  fera  aux  élus  à  la  fin  des  siècles  : 
«  Venez,  le  béni  de  mon  Père  !  venez  posséder  le  royaume  qui  vous 

a  été  préparé  dès  l'origine  du  monde  ;  car  aujourd'hui  même, 
vous  serez  avec  moi  dans  le  paradis.  »  A  l'autre,  placé  à  sa  gauche, 
s'adresse  la  sentence  réservée  aux  réprouvés  :  «  Allez,  maudit,  au 

(1)  llebr.  7,  26.  (2)  Luc.  5,  52. 



236         VENDREDI  SAINT.  (BIS.)  —  VICTOIRE  DE  JÉSUS  CRUCI
FIE. 

feu  éternel.  »  L'humilité  repentante  est  donc  le  caractère  des  élus, 

et  l'orgueil  obstiné,  celui  des  esclaves  de  Satan.  —  Voulez-vous 

appartenir  au  Sauveur  et  partager  le  sort  du  larron  pénitent? 

Comme  lui  pécheur,  humiliez-vous  comme  lui.  Car  Jésus  préfère 

l'humilité  d'un  coupable  à  l'orgueil  d'un  innocent. 
0  mon  Rédempteur  crucifié  !  je  me  prosterne  au  pied  de  votre 

croix,  et  je  vous  confesse  mon  ingratitude,  dans  l'amertume  de 
mon  cœur.  C'est  ma  volonté  superbe  et  insubordonnée  qui,  par 

ses  péchés,  vous  a  cloué  à  ce  gibet  infâme  ;  j'ai  donc  contribué,  par 
ma  malice,  à  faire  mourir  un  Dieu  !  0  mal  plus  déplorable  que  la 

ruine  de  l'univers  !  comment  te  réparer  jamais?  Mère  de  douleur 

et  de  miséricorde,  faites-moi  mourir  de  regret  d'avoir  Qté  le 
bourreau  de  votre  divin  Fils.  Obtenez-moi  le  courage  de  réparer 

le  passé  par  l'esprit  de  pénitence,  —  d'abnégation  —et  de  patience. 

vendredi  saint,  (bis  )  —  Victoire  de  Jésus  crucifié. 

Préparation.  —  Afin  de  mieux  comprendre  l'immense  bienfait 
de  la  Rédemption,  nous  méditerons  :  1°  La  grande  victoire  de 
Jésus  crucifié  sur  la  mort  et  sur  le  péché.  2°  Les  effets  précieux 

qui  en  découlent  pour  nous.  —  Nous  prierons  ensuite  Jésus  et 
Marie  de  nous  inspirer  le  courage  de  répondre  a  tant  de  grâces 

qu'ils  nous  ont  méritées  ;  car  il  ne  nous  en  manque  aucune,  lia  ut nihil  vobis  clesit  in  idla  gratiaS 

\o  Jésus  a  vaincu  la  mort  et  le  péché. 

Comme  David  demanda  spontanément  à  combattre  contre  Gol  iath , 

et  le  provoqua  en  allant  à  sa  rencontre,  ainsi  Jésus  passa  sa  vie 

entière  dans  un  vif  désir  de  forcer  la  mort  à  cette  grande  lutte  que 

nous  rappelle  le  vendredi  saint.  «  Je  dois  être  baptisé,  disait-il, 

d'un  baptême  de  sang;  et  combien  je  me  sens  pressé  du  désir 

qu'il  s'accomplisse  ! 2  »  —  Il  fit  plus  :  il  provoqua,  en  quelque  sorte, 

la  mort  au  combat,  en  allant  au-devant  de  ceux  qui  devaient  le 

faire  mourir.  David  déposa  les  armes  royales  dont  Saul  l'avait 
revêtu,  et  se  rendit  au-devant  de  son  adversaire,  avec  sa  fronde 

et  son  bâton  de  pasteur  ;  Jésus,  pour  vaincre  la  mort,  cette  terri- 

Ci)  1  Cor.  1,  7.  (2)  Luc.  12,50. 



VENDREDI  SAINT.  (l$IS.)  —  VICTOIRE  DE  JÉSUS  CRUCIFIÉ.        237 

blè  ennemie  du  genre  humain,  déposa  pour  ainsi  dire  sa  gloire  et 

sa  puissance,  et  ne  voulut  d'autre  arme  que  sa  croix. 
La  mort  cependant  n'osait  encore  approcher  de  lui,  pour  tran- 

cher le  fil  de  sa  vie.  Que  fit  aiors  Jésus?  «  Mon  Père!  s'écria-t-il, 
je  remets  mon  âme  entre  vos  mains,  »  puis  il  baissa  la  tête  comme 

pour  donner  à  la  mort  le  signal  qu'elle  attendait  en  hésitant.  Elle 
fit  donc  son  office,  mais  en  le  faisant,  elle  brisa  son  aiguillon. 

L'aiguillon  de  la  mort,  dit  l'Apôtre,1  c'est  le  péché,  à  cause  duquel 
elle  pouvait  nous  faire  passer  de  cette  vie  misérable  à  la  mort 
éternelle.  Or  le  triomphe  de  Jésus  nous  délivre  de  cette  dernière 
mort.  Nous  devons  mourir  selon  le  corps,  mais  nos  âmes  sont 
affranchies  de  la  mort  du  péché  et  de  la  mort  éternelle  qui  en 
est  la  suite.  Telle  est  la  grande  victoire  remportée  par  Jésus  crucifié  ! 

Passons  ce  jour  à  savourer  ces  mystères  ;  remercions  l'infinie 
bonté  de  Dieu  qui  nous  a  rachetés  à  un  si  grand  prix;  pleurons 

les  douleurs  de  Jésus;  réjouissons-nous  de  sa  victoire  et  des 

grâces  qu'il  nous  a  méritées.  Avant  d'expirer,  il  nous  a  dit  qu'il 
avait  consommé  l'œuvre  de  notre  Rédemption  ou  de  notre  salut. 
Il  ne  nous  reste  plus  qu'à  nous  appliquer  ses  mérites,  en  le  priant 
souvent  et  en  marchant  sur  ses  traces.  —  Est-ce  là  votre  conduite  ? 
Espérez-vous  peut-être  mourir  comme  le  Chef  des  prédestinés, 
sans  avoir  vécu  comme  lui  ? 

0  Jésus  !  ne  me  laissez  point  tomber  dans  cette  illusion  funeste. 

Faites-moi  comprendre  que  mon  mérite,  à  la  dernière  heure,  sera 

proportionné  à  l'esprit  de  foi,  —  d'obéissance  —  et  de  sacrifice,  qui 
aura  dirigé  ma  conduite.  Dégagez-moi  chaque  jour  de  plus  en  plus 
des  idées  du  monde,  si  contraires  à  vos  maximes,  et  rappelez-moi 

sans  cesse  l'obligation  où  je  suis  de  mourir  à  moi-même,  pour 
imiter  votre  mort  sur  la  croix  et  participer  comme  les  saints  à  vos 
mérites  infinis. 

2°  Fruits  de  la.  victoirk  de  Jésus. 

Jésus  n'ayant  par  lui-même  rien  de  commun  avec  la  mort,  s'il 
en  a  triomphé,  c'est  à  notre  profit.  11  nous  l'a  rendue  douce  en  en 
faisant  le  passage  à  une  vie  meilleure.  Avant  la  venue  du  Rédemp- 

teur, il  était  dur  de  quitter  cette  terre,  même  pour  les  justes, 

puisque  le  ciel  leur  était  fermé.  Par  sa  mort,  dit  l'Apôtre,  le 
Christ  a  affranchi  ceux  que  la  crainte  tenait  assujettis  pendant 

(1)  1  Cor.  15.  52. 



238  SAMEDI  SAINT.  —  SÉPULTURE  DE  JESUS. 

toute  leur  vie.  —  Oh  !  comme  la  Confession,  l'Eucharistie,  l'Ex- 
trême-Onction, les  indulgences,  fruits  précieux  de  la  mort  du 

Sauveur,  contribuent  à  ôter  à  notre  dernière  heure  toute  son 

amertume  !  «  0  mort  !  s'écriait  saint  François  d'Assise,  qui  a  pu 
dire  que  tu  étais  amère  ?  » 

Le  Sauveur,  en  effet,  a  bu  le  premier  au  calice  qui  nous  faisait 

peur,  et  il  nous  le  présente  pour  nous  y  faire  boire  à  notre  tour. 

Mais  que  notre  part  est  plus  douce  que  la  sienne  !  Sur  la  croix  où 
il  agonisait,  il  ne  trouvait  aucun  repos.  Tous  les  flots  de  la  colère 
divine  semblaient  passer  sur  lui  ;  et  il  expira  de  pure  douleur, 

rassasié  d'opprobres  par  ses  créatures.  Un  tel  spectacle  n'est-il 
pas  capable  d'adoucir  l'amertume  de  nos  dernières  angoisses,  et 
de  nous  rendre  la  mort  consolante  ?  —  Habituons-nous  à  méditer 

Jésus  crucifié,  afin  qu'au  moment  suprême  la  vue  du  Crucifix  nous 

encourage  et  nous  donne  la  paix,  avec  l'espérance  du  salut. 
Rappelons-nous  toutefois  que  la  mort  nous  est  devenue  douce 

par  la  victoire  de  Jésus  sur  le  péché.  Nous  participerons  aux 
fruits  de  cette  victoire,  si  nous  triomphons  en  nous  du  péché  et 

des  penchants  qui  nous  y  portent.  Réprimons  donc  en  nous  cet 

orgueil  qui  résiste  à  l'autorité  légitime  et  refuse  de  lui  obéir;  — 
cette  sensualité  qui  ne  songe  qu'au  plaisir  des  sens  et  veut  se  satis- 

faire malgré  les  cris  et  les  remords  de  la  conscience  ;  —  cette 
avarice  insatiable,  qui  s'attache  aux  biens  passagers  sans  se  sou- 

cier des  richesses  éternelles. 

0  mon  Dieu!  donnez-moi  la  force  de  triompher  en  moi  des 

trois  concupiscences  que  Jésus  et  Marie  ont  vaincues  sur  le  Cal- 
vaire. A  cette  fin,  rendez-moi  désormais  :  moins  ennemi  de  tout 

ce  qui  m'abaisse  aux  yeux  des  créatures  ;  —  moins  attentif  à  décli- 
ner ce  qui  contrarie  les  sens  et  l'amour-propre;  —  moins  occupé 

de  mes  aises,  de  mon  bien-être,  de  ma  santé  et  du  soin  de  ne  man- 

quer de  rien  sur  cette  terre  d'exil,  où  Jésus,  mon  Sauveur,  et 
Marie,  ma  Mère,  ont  manqué  de  tout. 

samedi  saint.  -  Sépulture  de  Jésus. 

Préparation.  —  Pour  nous  pénétrer  demain  d'une  douce  tris- 
tesse et  d'une  suave  espérance,  nous  méditerons  :  1°  La  sépulture 

de  Jésus.  2°  Son  repos  dans  le  tombeau.  —Nous  formerons  en 
outre  des  actes  de  repentir  qui  nous  purifient  de  nos  souillures, 



SAMEDI  SAINT.  —  SÉPULTURE  DE  JÉSUS.  &239 

et  des  actes  de  confiance  dans  les  mérites  de  celui  qui  promet  les 
biens  célestes  à  ceux  qui  les  recherchent  avec  ferveur.  Quœ  sur- 
sum  sunt  quœritè,  quœ  sursum  sunt  sajrite.1 

lo  La  sépulture  de  jésus. 

Puisque  rien  n'est  petit  de  ce  qui  regarde.  l'Homme-Dieu  et  le 
salut  qu'il  nous  apporte,  l'Esprit-Saint  nous  raconte  toutes  les 
circonstances  de  la  sépulture  du  Sauveur.  Joseph  d'Arimathie, 
dit-il,  vint  demander  à  Pilate  le  corps  de  Jésus.  Il  l'enveloppa  d'un 
linceul  blanc,  le  mit  dans  un  sépulcre  neuf,  taillé  dans  le  roc,  et 

roula  une  grande  pierre  pour  en  fermer  l'entrée.2  Saint  Jean 
ajoute  que  Nicodème  apporta,  pour  l'embaumement  de  ce  corps 
sacré,  cent  livres  d'un  mélange  de  myrrhe  et  d'aloès.3  —  Ces 
détails,  en  constatant  la  mort  du  Rédempteur,  servent  à  confirmer 
notre  foi  au  grand  mystère  de  sa  résurrection. 

Ils  nous  donnent,  de  plus,  un  modèle  a  suivre  dans  l'acquisition 
des  vertus  essentielles  aux  vrais  disciples  de  Jésus.  En  effet,  ne 

sommes-nous  pas,  par  le  baptême,  selon  l'expression  de  saint 
Paul,  ensevelis  avec  Jésus-Christ,  dans  une  mort  mystique?  Cette 

mort  n'est  autre,  selon  saint  Thomas,  que  la  conversion  du  cœur, 
par  laquelle  notre  vieil  homme  disparaît  comme  dans  un  tombeau. 

Mais,  comme  le  premier  soin  des  disciples  fut  d'embaumer  le 
Sauveur  avec  une  préparation  d' aromates,  ainsi  le  devoir  d'une 
âme  ensevelie  dans  le  tombeau  par  la  pénitence,  est  de  travailler 
à  recueillir  le  parfum  des  vertus  qui  la  rendront  parfaite.  La 
blancheur  du  linceul  de  Jésus  figure  la  pureté  que  doit  avoir  un 

cœur,  pour  s'unir  étroitement  à  Dieu.  Le  mélange  de  myrrhe  et 
d'aloès  indique  le  moyen  à  prendre  pour  arriver  à  la  pureté  des 
saints.  Ce  moyen,  c'est  la  mortification,  laquelle  nous  sépare  des 
choses  extérieures,  des  biens  créés  et  surtout  de  nous-mêmes, 
pour  nous  unir  au  souverain  Bien.  Sont-ce  là  nos  dispositions? 

0  Jésus!  combien  souvent  j'oublie  que  je  suis  à  l'école  d'un  Dieu 
crucifié,  d'un  Dieu  enseveli  pendant  trois  jours,  pour  m'enseigner 
à  mourir  à  moi-même  et  à  mettre  au  tombeau  l'homme  naturel, 
l'homme  de  péché  qui  vit  en  moi  !  Ah  !  daignez  me  montrer  ce  qui 
est  dans  mon  âme  le  plus  grand  obstacle  à  ma  sanctification. 

Est-ce  la  vaine  gloire,  le  point  d'honneur,  la  diificulté  d'oublier  une 

(1)  Col.  3.  1-2.  (2)  Matth.  27,  58.  (3)  Joan.  19,  39. 



240  SAMEDI  SAINT.  —  SÉPULTURE  DE  JÉSUS. 

offense,  de  pardonner  une  injure,  un  manque  d'attention  ?  ou  bien, 
est-ce  l'amour  des  jouissances,  de  la  liberté  de  tout  voir,  de  tout 
savoir,  sans  jamais  me  contraindre  en  rien  ?  0  Jésus  !  parlez  à  mon 

cœur  ;  car  il  est  prêt  à  tout  sacrifier  dans  l'intérêt  de  votre  gloire 
et  de  mon  progrès  spirituel. 

?o  Jésus  repose  dans  le  tombeau. 

Qui  ne  serait  touché  de  la  pauvreté  de  ce  grand  Dieu  à  qui  tout 

appartient,  et  qui,  non  content  d'être  né  dans  une  étable  délaissée, 
veut  encore  mourir  dépouillé  et  placé  après  sa  mort  dans  un  tom- 

beau qui  n'est  pas  à  lui?  Quelle  leçon  pour  nous,  qui  tenons  tanl 
aux  vanités  du  monde  et  aux  richesses  périssables  !  —  Le  tombeau 
de  Jésus  était  creusé  dans  un  jardin,  pour  nous  signifier,  dit  saint 
Thomas,  que  la  tombe  doit  être  pour  nous  comme  le  portique  du 

ciel.  Dans  les  jardins  célestes  n'entrent  point  I'ivraie  de  nos 
défauts,  de  nos  imperfections,  moins  encore  les  plantes  véné- 

neuses de  nos  mauvaises  habitudes  et  de  nos  passions  immorti- 

fîées.  On  n'y  admet  que  les  vertus  cultivées  avec  soin  pendant  le 
séjour  plus  ou  moins  long  que  nous  faisons  ici-bas.  Gardons-nous 
donc  de  la  tiédeur  et  de  la  négligence  dans  le  travail  de  notre 
sanctification. 

Le  sépulcre  de  Jésus  était  neuf  :  c'est  dans  un  coeur  pur,  un 
cœur  tout  renouvelé  par  la  contrition,  la  prière  et  l'amour  divin, 
que  nous  devons  le  recevoir  à  la  table  sainte,  et  en  viatique  à 

notre  dernière  heure,  afin  d'être  comptés  parmi  les  Élus.  —  Ce 
sépulcre,  taillé  dans  le  roc,  nous  marque  encore  la  fermeté  et  la 
constance  que  requiert  la  vraie  vertu.  Il  ne  suffit  pas,  pour  être 

sauvé,  d'avoir  servi  le  Seigneur  extérieurement,  ni  pendant  un 
certain  nombre  d'années  ;  mais  il  faut  encore  s'attacher  à  lui  du 
fond  du  cœur  et  persévérer  jusqu'à  la  fin  dans  son  amour.  — 
Après  avoir  placé  respectueusement  dans  le  sépulcre  le  corps 

inanimé  de  Jésus,  les  disciples  l'y  enferment,  et  tous,  sans  excepter 
Marie  elle-même,  se  retirent,  laissant  le  Rédempteur  dans  le 
sommeil  de  la  mort.  Nouvelle  et  dernière  leçon  pour  nous!  Un 
jour,  après  avoir  déposé  en  terre  nos  dépouilles  mortelles,  tout 

le  monde  se  retirera,  nous  laissant  absolument  seuls  dans  le  lugu- 
bre isolement  du  tombeau.  El  soLum  milii  superesl  sepulclintm  ! 

0  Jésus  enseveli  !  du  sépulcre  où  vous  reposez,  daignez  par  votre 
grâce  purifier  mon  cœur,  le  dégager  du  monde,  le  sanctifier  et 



DIMANCHE  DE  PAQUES.  —  RÉSURRECTION  DE  JÉSUS.  241 

l'orner  de  vertus.  Donnez-moi  le  courage  de  me  préparer  à  la 
mort  tous  les  jours  de  ma  vie,  par  un  constant  exercice  ̂ abnéga- 

tion, qui  me  presse  d'humilier  mon  esprit  en  votre  présence,  de 
soumettre  mon  jugement  et  ma  volonté  à  ceux  qui  me  dirigent  en 

votre  nom,  et  d'assujettir  tous  mes  penchants  à  votre  bon  plaisir. 
Sous  la  protection  de  votre  Mère  affligée,  je  forme  la  résolution 
de  vous  recevoir  désormais  dans  mon  cœur  :  1°  En  vous  embau- 

mant du  rARFUM  des  saints  désirs  et  des  pieuses  affections.  2°  En 
vous  offrant  une  conscience  pure  et  blanche  comme  votre  linceul, 
une  volonté  ferme  dans  le  bien  comme  la  pierre  de  votre  sépulcre, 
et  une  urne  toute  séparée  du  siècle,  comme  votre  corps  enfermé 
dans  le  tombeau. 

dimanche  de  paques.  -  Résurrection  de  Jésus. 

Préparation.  —  «.  Béni  soit  Dieu,  le  Père  de  notre  Seigneur 
Jésus-Christ,  qui  nous  a  régénérés  pour  la  béatitude  par  la  résur- 

rection de  Jésus.1  »  Ainsi  parle  le  Prince  des  Apôtres.  Il  nous 
apprend  :  1°  Avec  quels  sentiments  d'allégresse  et  de  reconnais- 

sance nous  devons  célébrer  le  grand  mystère  de  ce  jour.  2°  Les 
fruits  précieux  qu'il  nous  faut  en  retirer.  —  Passons  ce  grand 
jour  de  Paques  dans  le  recueillement,  la  joie  sainte  et  l'esprit  de prière.  In  orutionc  confitebilur  Domino? 

1<"  Sentiments  que  requiert  le  mystère  de  ce  jour. 

Quelle  joie  pour  une  famille  éplorée,  lorsqu'elle  voit  un  père 
tendrement  aimé,  passer  tout  à  coup  des  horreurs  de  la  mort  à 
une  vie  nouvelle,  à  une  santé  parfaite  !  Nous  avons  vu  Jésus,  notre 

Père  par  excellence,  plongé  dans  un  océan  de  tristesse  et  d'an- 
goisses, submergé  par  les  grandes  eaux  de  mortelles  tribulations, 

et  le  voilà  délivré!  Il  vient  à  nous,  non  plus  chargé  des  liens 
humiliants  du  sépulcre,  mais  entouré  des  gloires  de  sa  résurrec- 

tion, ce  Quel  éclat  dans  sa  personne!  s'écrie  sainte  Thérèse,  quelle 
beauté  !  quelle  majesté  !  comme  la  victoire  se  peint  dans  ses  yeux  ! 

de  quelle  joie  bat  son  cœur  à  l'aspect  de  ce  champ  de  bataille  où  il 
a  conquis  cet  immortel  royaume  qu'il  veut  partager  avec  nous  ! 3  » 

(1)1  Petr.  1,  3-4.       (2)  Eccli.  39,  9.        (5)  Chem.  de  la  P.  ch.  27. 
MÉDIT.    I.  21 



242  DIMANCHE  DE  PAQUES.  —  RÉSURRECTION  DE  JÉSUS. 

Oh  !  combien  les  disciples  et  Marie  surtout  goûtent  d'ineffables 

consolations!  —  Unis  à  eux  et  à  toute  l'Église,  avec  quelle  sainte 

allégresse  ne  devons-nous  pas  célébrer  le  triomphe  de  notre 

Rédempteur  et  Libérateur  bien-aimé  ! 

En  ce  jour,  en  effet,  il  a  mis  le  sceau  à  notre  restauration 

spirituelle,  attendue  depuis  tant  de  siècles.  Les  Patriarches  et 

les  Prophètes  ont  salué  de  loin  ce  que  nous  voyons,  mais  n'en  ont 

pas  joui  comme  nous.  Quelle  reconnaissance  ne  devons-nous  pas 

à  Dieu,  de  nous  avoir  fait  naître  après  que  ce  Soleil  de  Justice  a 

fourni  sa  course  et  a  rempli  l'univers  de  sa  splendeur,  de  sa  cha- 

leur et  de  sa  bienfaisante  fécondité  !  Pourrions-nous  assez  le  louer 

d'une  si  grande  faveur,  qui  est  la  source  de  tant  de  biens?  Les 

trésors  confiés  pour  nous  à  l'Église  sont  immenses;  ils  sur- 

passent infiniment  les  faibles  moyens  de  salut  que  possédait  la 

Synagogue.  Comprenons  donc  la  dette  de  gratitude  qui  s'impose 
à  nous  aujourd'hui  envers  Celui  qui  est  mort  et  ressuscité  pour 
nous. 

Le  plus  sûr  moyen  de  nous  en  acquitter,  c'est  :  1°  De  repasser 

dans  notre  cœur  les  touchantes  preuves  d'amour  que  Jésus  nous 

a  données  dans  sa  Passion  et  qu'il  complète  par  sa  résurrection 

glorieuse.  2°  De  fuir,  à  cette  fin,  le  bruit  du  monde  et  la  vie  dis- 

sipée; de  nous  retirer  dans  notre  intérieur  par  un  recueillement 

doux  et  paisible;  de  visiter  Jésus  dans  les  églises  où  il  habite,  afin 

de  nous  entretenir  intimement  avec  lui.  Oh!  que  l'on  goûte  de 
suaves  et  célestes  délices,  à  converser  cœur  à  cœur  avec  le  plus 

tendre  des  amis,  le  plus  aimant  des  frères,  le  plus  généreux  et  le 

plus  dévoué  de  tous  les  bienfaiteurs! 

0  Jésus  !  votre  résurrection  est  le  modèle,  la  cause  exemplaire 

de  notre  transformation  spirituelle,  c'est-à-dire  du  passage  de  nos 

âmes,  de  l'état  de  péché  à  l'état  de  grâce,  de  la  tiédeur  à  une  fer- 
veur constante  et  continuelle.  Ah  !  daignez  me  ressusciter  de  cette 

manière,  en  changeant  ma  vie  naturelle  et  routinière  en  une  vie 

de  foi,  de  prière,  d'amour  et  de  dévouement.  Quœ  sursum  sunt 

quœrite,  quœ  sursum  sunt  sapite. 

£o  Fruits  de  i.a  résurrection  de  jésus. 

ce  Vous  qui  avez  été  instruits  dans  l'école  de  Jésus,  dit  saint 
Paul,  vous  avez  dû  y  apprendre  à  vous  dépouiller  du  vieil  homme, 

et  à  vous  revêtir  de  l'homme  nouveau,  créé  selon  Dieu  dans  une 



DIMANCHE  DE  PAQUES.  —  RÉSURRECTION  DE  JÉSUS.  Vt'd 

justice  et  une  sainteté  véritables.1  »  —  Ce  vieil  homme  dont  parle 
ici  l'Apôtre,  est  ce  composé  d'orgueil,  d'amour-propre,  d'égoïsme, 
de  sensualité,  de  penchants  pervers,  d'instincts  dépravés,  qui  vit 
en  nous  depuis  la  chute  originelle,  et  qui  tend  à  nous  assujettir  à 
Satan  et  au  péché.  Jésus  est  mort  pour  nous  en  affranchir,  et  il 
nous  presse  de  travailler  avec  lui  chaque  jour  à  le  détruire  en  nous. 

L'homme  nouveau,  dont  parle  encore  l'Apôtre,  c'est  notre  âme, 
en  tant  que  spirituelle,  régénérée  en  Jésus-Christ  par  la  grâce, 
ornée  de  vertus  et  de  dons  surnaturels,  et  s'efforçant  de  marcher 
sur  les  traces  du  divin  Maître,  par  la  voie  de  la  justice  et  de  la 
sainteté.  —  Cet  homme  nouveau,  qui  est  en  nous,  trouve  dans  le 
Sauveur  ressuscité  son  soutien  et  son  modèle  :  son  soutien,  en 
tant  que  nous  puisons  en  Jésus,  par  la  prière,  les  principes  de  vie 
surnaturelle  qui  alimentent  natre  âme  ;  son  modèle,  puisque  la 

résurrection  corporelle  du  Pvédempteur  est  l'idéal,  la  cause  exem- 
plaire de  notre  résurrection  spirituelle.  Ut  quomodo  Christus 

resurrexit,  ita  et  nos  in  novitate  vitœ  ambul&mus? 
Si  donc  nous  mourons  à  nous-mêmes  et  ressuscitons  ainsi  avec 

Jésus  tous  les  jours  de  notre  exil  ici-bas,  nous  aurons  part  ensuite 
à  son  triomphe  et  à  sa  béatitude.  Comme  le  patriarche  Joseph  sortit 

autrefois  de  prison  pour  régner  sur  l'Egypte  et  y  faire  partager  sa 
fortune  à  ses  frères;  ainsi  le  Sauveur  est  ressuscité  glorieux  du 
sépulcre  pour  entrer  peu  après  dans  sa  gloire,  et  y  attendre  ceux 

qui,  par  la  conformité  de  leur  vie  à  la  sienne,  mériteront  d'être 
appelés  ses  frères. 

Sommes-nous  désireux  de  ce  beau  titre  et  des  splendeurs  qui 
le  couronneront  un  jour?  En  ce  cas,  formons  la  résolution  géné- 

reuse :  1°  De  secouer  le  joug  de  nos  passions  et  de  combattre 

en  nous  la  vanité,  l'amour  des  aises  et  des  jouissances.  2°  De  pra- 
tiquer de  préférence  les  vertus  difficiles,  celles  qui  exigent  le 

sacrifice  de  nos  défauts  les  plus  ordinaires,  surtout  de  celui  qui 
domine  en  nous. 

0  Jésus  ressuscité!  accordez-moi,  par  vos  mérites  infinis,  la 
force  de  renoncer  à  moi-même  et  à  toutes  les  satisfactions  terres- 

tres, afin  de  trouver  en  vous  seul  ma  joie,  mon  repos,  mon  espé- 
rance, mon  amour.  En  union  avec  votre  très  sainte  Mère  et  tous 

vos  Apôtres,  je  veux  sanctifier  ce  grand  jour  par  l'esprit  d'oraison 
et  le  désir  de  me  donner  totalement  à  vous. 

(1)  Eph.  4,  21-24.  (2)  Rom.  6,  4-5, 



244  LUNDI  DE  PAQUES.  —  LES  DISCIPLES  D'EMMAUS. 

lundi  de  paques.  —  Les  Disciples  d'Emmaûs. 

Préparation.  —  L'Evangile  de  ce  jour  nous  parle  des  deux 

disciples  que  Jésus  ressuscité  entretint  sur  la  route  dLmmaus. 

Nous  verrons  quelle  fut,  dans  cette  rencontre  :  1°  La  grande  cha- 

rité du  divin  Maître.  2°  La  conduite  édifiante  de  ̂ses  deux  disci- 
ples. —  Nous  formerons  ensuite  le  propos  sincère  de  ne  plus 

résister  à  Jésus,  qui  depuis  si  longtemps  nous  demande  le  sacri-
 

fice de  tel  défaut,  de  telle  attache,  obstacles  sérieux  aux 

grâces  qu'il  désire  nous  communiquer  dans  nos  entretiens  avec 

lui.  Nonne  cor  nostritm  ardens  erat  in  nobis,  dum  loqueretur 
in  via  ? l 

lo  Charité  du  sauveur  en  ce  mystère. 

Admirons  la  conduite  du  Prince  des  Pasteurs  :  à  peine  ressus- 

cité, il  se  met  en  devoir  de  réunir  ses  brebis  dispersées  et  de  les 

ramener  au  bercail. -Deux  disciples  s'étaient  éloignés  des  Apôtres 

pour  se  rendre  à  Emmaiis.  Leur  foi  paraissait  chancelante.  Le 

Sauveur  en  a  pitié,  et  que  fait-il?  Pendant  qu'ils  conversent 

ensemble,  il  se  joint  à  eux  sans  se  laisser  reconnaître,  et  s'informe 
du  sujet  de  leur  entretien.  Quelle  charitable  prévenance  ! 

Voyant  leur  peu  de  foi,  il  les  en  reprend  doucement,  et  leur 

montre  en  détails  comment  l'Ecriture  annonce  les  souffrances  du 

Messie  promis  et  la  gloire  de  sa  résurrection  ;  qu'ils  ne  doivent 
nullement  se  scandaliser  de  voir  mourir  le  Christ,  ni  douter 

qu'il  ne  rachète  Israël  ;  car  c'est  précisément  par  ses  tourments 

que  la  Rédemption  des  hommes  doit  s'opérer.  —  Qui  n'admirera
 

la  tendresse  généreuse  de  Jésus  ?  pendant  qu'il  dissipe  par  sa 

parole  les  ténèbres  de  leur  intelligence,  il  échauffe  de  sa  grâce  et 

de  son  amour  leurs  cœurs  attristés,  et  les  dispose  ainsi  à  embras- 
ser promptement  sa  doctrine. 

Pour  achever  son  œuvre,  il  accepte  leur  invitation  et  se  rend 

à  leur  logis.  S'étant  mis  à  table  avec  eux,  il  prend  du  pain,  le 

bénit,  et,  suivant  plusieurs  interprètes,  le  consacre,  puis  le  leur 

partage.  Mais,  ô  prodige!  dès  qu'ils  l'eurent  reçu,  ils  reconnurent 
leur  divin  Maître,  qui  disparut  aussitôt,  les  laissant  tout  changés. 

(1)  Luc.  24,  32. 



LUNDI  DE  PAQUES.  —  LES  DISCIPLES  D'EMMAUS.  245 

Tels  sont  les  effets  précieux  de  la  parole  de  Dieu  et  de  la  sainte 

Communion  !  Reçues  par  des  cœurs  dociles,  l'une  et  l'autre  dissi- 
pent les  doutes  et  la  tristesse,  affermissent  la  foi,  raniment  l'espé- 

rance, épurent  la  charité.  «  Notre  cœur  n'était-il  pas  tout  brûlant, 
se  disaient-ils,  lorsqu'il  nous  parlait  dans  le  chemin?  »  Il  en  fut 
surtout  ainsi  lorsqu'après  avoir  écouté  son  enseignement,  ils  le 
reçurent  lui-même  sous  les  espèces  sacrées.  Alors  il  n'y  eut  plus 
de  mystère,  la  foi  leur  devint  sensible,  et  ils  crurent  sans  peine 
la  résurrection  du  Sauveur. 

0  Jésus,  Dieu  de  l'Eucharistie  !  du  fond  des  tabernacles  et  dans 
la  sainte  Communion,  vous  éclairez  les  esprits  et  vous  fortifiez  les 

cœurs.  Accordez-moi  la  grâce,  non  seulement  de  connaître  les 

devoirs  que  la  religion  m'impose,  mais  aussi  de  les  pratiquer 
fidèlement.  Si  votre  seule  parole  enflammait  les  cœurs  des  deux 

disciples  d'Emmaiis,  que  ne  fera  pas  en  moi  votre  présence 
réelle?  Communiquez-moi  le  feu  de  la  charité  dont  vous  êtes  le 
foyer.  Par  là  je  connaîtrai  et  aimerai  vos  grandeurs  et  vos  maximes  ; 
—  le  mystère  de  votre  croix  et  de  vos  abaissements  ne  me  sera 
plus  en  horreur,  —  et  je  me  sacrifierai  volontiers  à  la  gloire  du 
Père  céleste  et  au  salut  de  mes  frères  rachetés  par  votre  sang. 

2°  Conduite  des  dbux  disciples  en  ce  mystère. 

Quand  le  Sauveur  aborda  les  disciples  d'Emmaiis,  il  les  trouva 
s'entretenant  pieusement  des  événements  de  la  Passion.  N'avaient- 
ils  pas  en  cela  un  titre  à  la  visite  de  Jésus,  puisqu'il  a  dit  : 
«  Quand  deux  ou  trois  s'assemblent  en  mon  nom,  je  me  trouve 
au  milieu  d'eux?1  »  En  parlant  volontiers  de  notre  aimable  Maître, 
nous  méritons  qu'il  vienne  nous  éclairer  et  nous  instruire,  comme 
il  l'a  fait  en  cette  rencontre. 
«De  quoi  parlez-vous?  dit-il  à  ces  deux  disciples,  et  d'où  vient 

que  vous  êtes  tristes  ?  »  Si  Jésus  nous  faisait  ces  mêmes  ques- 
tions, pourrions-nous  toujours  lui  donner  des  réponses  qui  lui 

plaisent?  Pourrions-nous  lui  dire,  par  exemple  :  «  Nous  parlons 
de  Jésus  et  de  ce  qui  intéresse  sa  gloire  ;  nous  sommes  tristes  de 
le  voir  si  peu  aimé  ?  »  —  Hélas  !  combien  de  reproches  à  nous  faire 
quant  aux  sujets  de  nos  conversations,  et  quant  aux  motifs  de 
nos  tristesses!  Nous  y  suivons  bien  plus  l'attrait  naturel  que 

(1)  Matth.  18,  20. 

MÉDIT.  I.  21* 



VS  SEMAINE  DE  PAQUES.  MARDI.  —  EVANGILE  DU  JOUR. 

celui  de  la  grâce.  De  là  le  peu  de  fruit  de  nos  entretiens,  et  le 

tort,  que  font  à  notre  âme  nos  chagrins  peu  raisonnables  et  sou- 
vent causés  par  l'amour-propre.  , 

Avec  quelle  sainte  avidité  les  deux  disciples  prêtent  1  oreille  a 

la  parole  du  divin  Maître  !  avec  quel  empressement  ils  s'attachen
t 

à  sa  personne  et  lui  font  instance  pour  le  retenir  avec  eux!  Aussi 

méritent-ils  la  faveur  de  le  recevoir  dans  la  sainte  Communion  et 

d'être  guéris  de  leur  incrédulité.  —  Voulez-vous  faire  une  Com- 

munion fervente?  1°  Lisez  quelque  livre  qui  en  traite,  et  parlez-en 

avec  Dieu,  les  Anges  et  les  Saints.  2°  Formez  des  actes  d'am
our 

envers  Celui  qui  veut  bien  se  donner  à  vous  sous  les  espèces 

sacramentelles,  et  après  l'avoir  reçu,  dites-lui  comme  les  disc
i- 

ples :  «  Seigneur  !  demeurez  avec  moi.  Je  ne  veux  plus  vous  quit- 

ter ;  restons  ensemble,  vous  en  moi,  et  moi  en  vous;  vous,  pour 

m'éclairer,  me  fortifier,  me  conduire,  me  gouverner  ;  et  moi,  pour 

vous  aimer,  vous  obéir,  vous  imiter,  et  vivre  de  votre  vie.  » 

Les  disciples  s'en  retournèrent  ensuite  à  Jérusalem  et  racon- 

tèrent aux  autres  ce  qu'ils  avaient  vu.  -  Ainsi,  ô  mon  aimable 

Maître  !  je  devrais,  après  avoir  communié,  désirer  de  vous  gagner 

des  cœurs,  par  mes  prières,  mes  paroles  et  mes  exemples.  Ah  ! 

daignez  m'inspi  rer  les  senti  ments  les  plus  tendres  et  les  plus  dévoués 

envers  votre  adorable  Sacrement.  Je  veux  désormais  me  faire  un 

plaisir  de  penser  à  vous,  de  vous  prier,  de  m'entretenir  de  vous 
et  avec  vous,  comme  le  faisaient  la  divine  Mère,  les  Apôtres,  tous 

vos  disciples,  les  jours  qui  suivirent  votre  résurrection.  Nonn
e 

cor  nostrum  ardens  erat  in  nobis,  dum  toqueretur  in  via  ? 

semaine  de  PAQUES,  mardi.  -  Évangile  du  jour. 

Préparation  —  Le  Sauveur,  dit  saint  Luc,  apparut  à  ses  disci- 
ules  après  sa  résurrection.  11  leur  montra  ses  plaies  cicatrisées, 

et  leur  fit  comprendre  le  mystère  de  ses  souffrances.1  INous  médi- terons •  1°  Comment  Jésus  console  les  âmes  éprouvées,  qui  ont, 

comme  les  Apôtres,  perdu  sa  présence  sensible.  2°  Pourquoi  il  a 

fallu  que  le  Christ  souffrit.  —  Dans  chacune  de  nos  peines,  regar- 

dons le  Crucifix  et  rappelons-nous  qu'en  participant  maintenant  a 

la  passion  de  Jésus,  nous  méritons  d'avoir  part  un  jour  a  la  gloire 

de  sa  résurrection.  Si  tamen  compatimur,  ut  et  conglorificemur* 

(l)  Luc.  24,36...  (2)  Roïn.  8,  17. 



SEMAINE  DE  PAQUES.  MARDI.  —  EVANGILE  DU  JOUR.  247 

lo  Comment  jésus  console  t.es  âmes  éprouvées. 

En  ce  temps-là,  dit  I'Evangile  de  ce  jour,  Jésus  se  trouva  tout 
d'un  coup  au  milieu  de  ses  disciples.  «  La  paix  soit  avec  vous, 
leur  dit-il;  c'est  moi,  ne  craignez  pas.  »  —  Dans  le  trouble  et  la 
frayeur  où  ils  étaient,  ils  s'imaginèrent  que  c'était  un  esprit. 
«Regardez  mes  mains  et  mes  pieds,  leur  dit  Jésus;  touchez  et 

voyez  que  c'est  bien  moi.  Un  esprit  n'a  ni  chair,  ni  os,  comme 
vous  voyez  que  j'en  ai.  »  Il  leur  montra  donc  ses  mains  et  ses 
pieds.  —  Tel  est  le  récit  de  l'Evangile.1 
Ame  éprouvée  par  I'aridité  et  la  tentation  !  vous  vous  imagi- 

nez que  le  Sauveur  s'est  retiré  de  vous,  vous  laissant  en  proie  à  la 
malice  de  vos  ennemis.  En  vain  vous  le  cherchez  dans  la  lecture, 

dans  l'oraison,  la  sainte  messe,  la  communion  ;  partout  il  semble 
se  dérober  à  votre  amour.  —  Mais  voilà  que  tout  à  coup,  au 
moment  où  vous  le  croyez  éloigné,  il  se  présente  à  vous.  Pour 
dissiper  vos  troubles,  il  vous  montre  ses  plaies  : 

«Mon  enfant,  vous  dit-il,  pourquoi  craignez- vous?  ne  suis-je 
pas  votre  Rédempteur?  ne  vous  ai-je  pas  écrite  dans  mes  mains  ? 
ne  suis-je  point  descendu  du  ciel  pour  vous  chercher?  Pourquoi 
vous  livrer  à  ces  tristes  pensées  que  je  vous  ai  délaissée,  livrée 

à  vos  ennemis,  rejetée  loin  de  ma  face?  Une  mère  pourrait-elle 
oublier  son  enfant?  et  quand  même  elle  le  pourrait,  moi,  je 
vous  le  déclare,  je  ne  vous  oublierai  jamais.  Voyez  les  plaies  de 
mes  mains,  de  mes  pieds,  de  mon  côté;  je  les  ai  conservées 
après  ma  résurrection,  pour  vous  donner  des  gages  de  mon 

amour,  amour  qui  durera  toute  l'éternité,  si  vous  êtes  fidèle.  » 
0  consolant  langage  de  la  part  d'un  Dieu  !  Il  ne  demande  de  nous 

que  la  droite  intention  et  la  bonne  volonté.  A  ce  prix,  les  épreuves 

les  plus  sensibles  tourneront  à  notre  avantage.  —  0  Jésus  !  en 

pensant  à  votre  bonté,  je  ne  puis  me  défendre  d'ESPÉRER  en  vous. 
Bannissez  de  mon  cœur  le  chagrin ,  la  tristesse  et  le  trouble. 

Dans  les  moments  critiques,  donnez-moi  la  grâce  :  1°  De  consi- 

dérer vos  plaies  sacrées,  comme  ont  fait  vos  disciples,  et  de  m'y 
réfugier  par  la  foi,  la  prière  et  l'abandon.  2°  De  recourir  à  ceux 
qui  dirigent  mon  ame  et  de  suivre  en  tout  leurs  avis,  comme  me 
venant  de  votre  Personne  sacrée  dont  ils  tiennent  la  place.  Par 

l'intercession  de  votre  divine  Mère,  unissez  toujours  ma  volonté 

(1)  Luc.  24,  36-40. 



248  SEMAINE  DE  PAQUES.  MARDI.  —  ÉVANGILE  DU  JOUR. 

faible  à  votre  volonté  toute-puissante,  surtout  dans  mes  peines 

intérieures,  afin  qu'elles  servent  ainsi  à  mon  progrès  spirituel. 

DUigentibus  Dettm  omnia  cooperanlar  in  bonum.{ 

2o  Enseignement  que  jésus  donne  a  ses  disciples. 

Après  avoir  convaincu  ses  disciples  de  la  réalité  de  sa  résurrec- 

tion, dit  l'Evangile,  le  divin  Maître  leur  ouvrit  l'intelligence,  pour 

leur'  faire  comprendre  que  le  Christ  devait  souffrir  comme  il  l'a 

fait,  et  ressusciter  le  troisième  jour  ;  en  d'autres  termes,  il  leur 
découvrit  le  grand  mystère  de  la  Rédemption  opérée  par  la  mort 

et  la  résurrection  d'un  Dieu.  «  Il  a  fallu  que  le  Christ  souffrît,  » 

leur  dit-il,  non  que  ses  douleurs  fussent  nécessaires,  car  il  aurait 

pu  racheter  tous  les  hommes  par  un  soupir  ;  mais  parce  que  telle 
était  la  volonté  divine. 

Que  nous  sommes  loin  de  la  soumission  parfaite  de  Jésus  aux 

desseins  du  Père  céleste  !  Nous  le  savons,  rien  n'arrive  sans  la 

permission  divine  ;  et  cependant,  dès  qu'une  œuvre  nous  coûte 
ou  s'il  s'agit  de  porter  quelque  croix ,  nous  raisonnons ,  nous 

hésitons,  nous  manifestons  nos  répugnances,  parfois  même  nous 

éclatons  en  plaintes  et  en  murmures.  Aurions-nous  donc  la  témé- 
rité de  vouloir  assujettir  à  nos  caprices  la  volonté  toute  sage, 

toute  sainte,  tout  adorable  et  tout  aimable  du  Dieu  de  majesté? 

S'il  a  fallu  que  le  Christ  béni  entrât  dans  la  gloire  par  la  route  du 

Calvaire,  comment  osons-nous  prétendre  y  entrer  à  notre  tour  par 

la  voie  du  Thabor?  Ceux  que  le  Père  a  prédestinés  à  la  vie  éter- 

nelle, ne  doivent-ils  pas  devenir,  selon  l'Apôtre,  les  images  de 
son  Fils?  Et  quel  rapport  y  aurait-il  entre  des  membres  délicats, 

et  un  Chef  couronné  d'épines? 
Il  nous  est  donc  nécessaire  de  conquérir  le  ciel  par  la  lutte 

contre  nous-mêmes  et  par  le  support  des  peines  de  cette  vie.  Nous 

échapperons  même  au  purgatoire,  si  nous  parvenons  au  degré  de 

patience  dont  parle  l'auteur  de  l'Imitation.2  Ce  degré,  dit-il,  nous 

donne  dans  les  outrages  la  force  :  1°  De  nous  affliger  plus  de  la 

malice  d'autrui  que  de  notre  propre  injure.  2°  De  prier  volontiers 

pour  nos  ennemis  et  de  leur  pardonner  du  fond  du  cœur.  3°  D'être 

toujours  prêts  à  demander  pardon  aux  autres  et  d'être  plus  portés 
à  la  compassion  qu'à  la  colère.  4°  De  nous  faire  souvent  violence 

(1)  Rom.  8,  28.  (2)  L.  1,  C.  24. 



MERCREDI  DE  PAQUES.  —  NOUS  RESSUSCITERONS  TOUS.  249 

à  nous-mêmes,  afin  d'assujettir  pleinement  la  chair  à  l'esprit.  — 
Sont-ce  là  nos  dispositions?....  Je  les  attends  de  vous  seul,  ô  mon 
Sauveur  crucifié  et  ressuscité!  je  les  attends  par  vos  mérites  infi- 

nis et  par  l'intercession  si  puissante  de  la  Mère  de  douleur  et  de 
vos  saints  martyrs. 

mercredi  de  PAQUES.  —  Nous  ressusciterons  tous. 

Préparation.  —  ce  L'heure  vient,  dit  la  Sagesse  incarnée,  où 
ceux  qui  auront  fait  le  bien  se  lèveront  pour  la  résurrection  de  vie, 
mais  ceux  qui  auront  fait  le  mal,  pour  la  résurrection  du  juge- 

ment.1 »  Nous  considérerons  :  1°  La  résurrection  des  justes  et 
celle  des  pécheurs.  2°  Comment  nous  pouvons  mériter  la  résur- 

rection glorieuse.  —  Nous  conclurons  ensuite  par  le  bon  propos 
de  garder  avec  soin  la  pureté  du  corps  et  le  désir  d'une  plus  grande 
perfection.  Qui  sanctus  est,  sanctificetur  adlwc.2 

lo  Résurrection  des  justes  et  résurrection  des  pécheurs. 

Puisque  nous  formons  un  corps  mystique  avec  Jésus,  qui  en 
est  la  tête,  sa  résurrection  entraîne  la  nôtre,  comme  la  nôtre 
exige  la  sienne  ;  car  on  ne  peut  séparer  la  vie  du  Chef  de  celle 

des  membres,  ni  donner  le  mouvement  à  ceux-ci  sans  le  secours 

du  premier.  «  Si  nous  vous  annonçons,  dit  l'Apôtre,  que  Jésus 
Christ  est  ressuscité,  comment  peut-on  dire  qu'il  n'y  aura  pour 
nous  aucune  résurrection?3  » 

La  résurrection  des  justes  n'est  pas  seulement  une  conséquence 
de  celle  du  Sauveur,  mais  elle  lui  sera  conforme.4  «  ils  ressusci- 

teront, dit  le  divin  Maître,  pour  la  vie  éternelle.5  »  Leur  corps, 
comme  celui  de  Jésus,  jouiront  de  quatre  qualités  glorieuses  : 

1°  L'Impassibilité,  qui  les  exemptera  de  la  souffrance,  de  la  mort 
et  de  toute  altération.  2°  La  Subtilité,  qui  les  rendra  en  quelque 
sorte  spirituels,  de  manière  qu'ils  seront  visibles  ou  invisibles  au 
gré  de  l'âme.  3°  L'Agilité,  qualité  par  laquelle  ils  pourront  être 
mus  avec  la  rapidité  de  l'éclair.  4°  La  Clarté,  qui  en  fera  comme 
autant  de  soleils,  dont  l'éclat  ne  blessera  point  la  vue. 

(t)  Joan.  5.  28-29.  (2)  Apoc.  22.  11.  (5)  I  Cor.  15,  12. 
(4)  Phil.  3,  20-21.  (S)  Joan.  5,  28-29. 



250    MERCREDI  DE  PAQUES.  —  NOUS  RESSUSCITERONS  TOUS. 

S'il  en  est  ainsi  des  corps  des  justes,  après  la  résurrection,  qu'en 
sera-t-il  de  leurs  âmes  bienheureuses?...  0  mon  Dieu!  qui  pourrait 

nous  le  dire,  sinon  vous?  Chacune  d'elles  surpassera  en  éclat  et  en 
beauté  tous  les  corps  glorieux  réunis.  Car  la  supériorité  de  l'âme 
sur  le  corps  est  en  quelque  sorte  infinie.  Oh!  que  cette  vérité 

devrait  nous  inspirer  d'ardeur  dans  la  pratique  de  la  mortification 
des  sens  et  du  renoncement  à  nos  penchants  vicieux! 

«  Les  pécheurs,  continue  l'Évangile,  ressusciteront  pour  le  juge- 
ment. »  Bien  différents  des  justes,  ils  seront  laids,  hideux,  misé- 
rables dans  leurs  corps  et  dans  leurs  âmes.  Sous  le  poids  de  maux 

incompréhensibles,  accablés  de  honte,  de  tristesse  et  de  remords, 
au  lieu  de  voler  dans  les  airs  comme  les  élus,  ils  se  traîneront 
péniblement  jusque  dans  la  vallée,  où  la  sentence  finale  achèvera 
de  les  plonger  dans  des  opprobres,  des  tourments  et  un  désespoir 
sans  fin. 

0  Jésus!  préservez-moi  de  cette  terrible  malédiction,  et,  dans 
ce  but,  inspirez-moi  le  courage  :  1°  De  réprimer  mon  orgueil  par 
un  vrai  mépris  de  moi-même  et  par  un  soin  particulier  de  me 
soumettre  à  mes  supérieurs  et  de  condescendre  à  mes  égaux. 

2°  De  pratiquer  la  mortification  des  sens  et  la  prière  assidue, 
afin  d'éviter  les  moindres  fautes  et  de  mériter  la  sentence  des 
serviteurs  fidèles  et  vigilants. 

2°  Comment  on  mérite  la  résurrection  glorieuse. 

On  ne  mérite  cette  résurrection  qu'en  évitant  ce  qui  peut  souiller 
le  corps  et  l'âme.  Notre  corps  doit  se  réunir  à  notre  âme  et  par- 

tager sa  gloire  :  voilà  pourquoi  il  est  sanctifié  avec  elle  par  le 

Baptême,  l'Eucharistie,  l'Extrême-Onction,  les  bénédictions  de 
l'Église,  les  jeûnes,  les  abstinences.  «  Ne  savez-vous  pas,  nous  dit 
l'Apôtre,  que  vous  êtes  le  temple  de  Dieu,  et  que  l'Esprit-Saint 
habite  en  vous?  Si  quelqu'un  viole  ce  temple,  qui  est  votre  corps, 
le  Seigneur  le  perdra.4  »  —  C'est  en  refusant  à  notre  chair  et  à  nos 
sens  les  satisfactions  défendues  ;  c'est  en  nous  mortifiant  et  en  pra- 

tiquant la  chasteté,  que  nous  mériterons  de  ressusciter  pour  la 
vie  éternelle.  In  resurrectionem  vitœ.- 

Quant  à  nos  âmes,  ne  sont-elles  pas  les  épouses  du  Dieu  de  sain 
te  té?' Créées  à  son  image  et  à  sa  ressemblance,  rachetées  au  prix 

(1)  1  Cor.  3,  16-17  et  G,  15.  (2)  Joan.  5,  29. 



JEUDI  DE  PAQUES.  —  VISITES  DE  JÉSUS.  251 

du  sang  de  Jésus,  elles  ont  pour  destinée  de  contempler  après 

cette  vie  la  Divinité  elle-même,  de  l'aimer  et  de  la  posséder  à 
jamais.  Oh  !  qu'une  fin  si  sublime  demande  de  notre  part  une 
conduite  irréprochable  !  Seigneur  !  vous  l'avez  dit  :  «  Les  pécheurs 
ne  ressusciteront  point  pour  la  gloire.1  » 

Un  tel  bonheur  exige  la  ferveur  et  la  constance  dans  le  bien.2 

Il  ne  nous  suffit  pas  d'avoir  commencé  à  nous  sanctifier,  il  nous 
faut  encore  persévérer  jusqu'à  la  mort  dans  la  solide  piété,  c'est- 
à-dire  celle  qui  nous  apprend  à' nous  séparer  de  nous-mêmes  et  à 
nous  unir  à  Dieu.  Dans  ce  but  :  1°  Méditons  et  prions,  non  seule- 

ment quand  abonde  la  dévotion,  mais  encore  quand  elle  nous 
manque.  —  2°  Mortifions  nos  yeux,  notre  langue,  notre  goût; 
combattons  notre  humeur,  notre  caractère,  nos  habitudes,  de 
manière  à  nous  faire  tout  à  tous,  doux  avec  les  esprits  difficiles, 
charitables  envers  ceux  qui  nous  contrarient,  bons  et  patients  à 

l'égard  de  ceux  qui  nous  affligent.  En  un  mot,  fuyons  'le  mal  et 
faisons  le  bien  jusqu'à  notre  dernier  soupir;  et  par  là  nous  aurons 
part  à  la  résurrection  glorieuse  de  notre  aimant  Rédempteur. 

0  Jésus  ressuscité!  par  les  prières  de  votre  très. sainte  Mère, 

donnez-moi  la  force  de  vivre  ici-bas,  à  votre  exemple,  dans  la 

pratique  d'une  abnégation  constante,  qui  me  donne  la  victoire 
dans  mes  combats,  —  me  rende  exact  dans  mes  devoirs,  —  et 

m'apprenne  à  supporter  les  oppositions  des  hommes  et  des 
démons,  sans  perdre  la  grâce,  la  ferveur  et  la  sérénité  de  l'âme. 

jeudi  de  paques.  -  Visites  de  Jésus- 

Préparation.  —  Jésus  ressuscité  apparut  à  ses  Apôtres  et  les 
visita  à  plusieurs  reprises,  comme  le  rapporte  l'Évangile.  1°  11 
nous  visite  aussi  de  diverses  manières.  2°  Visitons-le  souvent  à 
notre  tour  dans  l'adorable  Eucharistie,  et  que  ce  soit  toujours 
avec  foi,  respect,  reconnaissance  et  amour.  —  Voyons  si  nos 
visites  à  Jésus  portent  ce  cachet  de  ferveur  que  mérite  une  action 
si  importante  et  qui  doit  être  un  effet  de  notre  gratitude  envers 
lui.  Quia  visitavit  et  fecit  redemptionem  plebis  suœ.5 

(1)  Ps.  1,  5.  (?)  I  Cor.  15,  58.  (3)  Luc.  1,  08, 



232  JEUDI  DE  PAQUES.  —  VISITES  DE   JÉSUS. 

lo  Jésus  nous  visite  de  diverses  manières. 

Jésus  visite  les  âmes  par  sa  grâce,  c'est-à-dire  par  des  lumières 
et  des  inspirations.  Du  fond  des  tabernacles  où  il  réside,  il  répand 
autour  de  lui  ses  bienfaits.  Divin  soleil,  il  éclaire  par  la  foi  nos 

intelligences,  il  échauffe  nos  cœurs  à  l'aide  de  la  charité  ;  il  féconde 
nos  volontés,  en  leur  inspirant  la  ferveur,  le  zèle  de  notre  perfec- 

tion, le  désir  de  travailler  et  de  souffrir  pour  sa  gloire.  Telles  sont 

les  visites  de  Jésus.  —  Mais,  hélas!  mon  Sauveur!  combien  de  fois 

le  bruit  du  monde  et  la  dissipation  m'empêchent  de  les  remar- 
quer! Si  je  vivais  plus  calme,  plus  recueilli,  j'entendrais  bien 

mieux  votre  voix  qui  parle  à  mon  cœur,  et  je  suivrais  plus  cons- 
tamment votre  lumière,  au  lieu  de  me  conduire  par  mon  propre 

esprit. 
Les  croix  sont  une  autre  sorte  de  visite  de  Jésus,  et,  aux  yeux 

des  Saints,  ce  ne  sont  pas  les  moins  précieuses.  Ils  ont  toujours 
regardé  la  tribulation  comme  un  signe  de  la  présence  du  Dieu 

qui  a  dit  :  «  Je  suis  avec  celui  qui  souffre  et  qui  espère  en  moi.'  » 
Cvm  ipso  sam  in  tribulations.  Ils  tremblaient  quand  ils  étaient  sans 
affliction,  et  se  plaignaient  comme  si  le  Rédempteur  les  eût  oubliés. 
«  La  marque  que  Jésus  a  de  grands  desseins  sur  une  ame,  disait 

saint  Vincent  de  Paul,  c'est  lorsqu'il  lui  envoie  désolations  sur 
désolations.  »  Il  veut  ainsi  la  purifier,  et  se  l'unir  de  la  manière  la 
plus  forte  et  la  plus  constante.  —  Avons-nous  de  la  croix,  les 
mômes  idées  que  les  Saints  ?  Travaillons  à  guérir  en  ce  point  nos 

préjugés,  préjugés  trop  souvent  conformes  à  l'esprit  du  monde. 
Les  Apôtres  étaient  ravis  de  joie,  dit  l'Evangile,  à  la  vue  de 

Jésus  ressuscité.2  Quel  bonheur  doit  inonder  nos  âmes,  quand  il 
nous  est  donné  de  communier,  de  recevoir  ainsi  le  Verbe  incarné, 
qui  daigne  nous  visiter  de  sa  propre  personne,  nous  combler  de 
biens  et  se  faire  lui-même  notre  nourriture  !  Il  nous  promet  de 
demeurer  alors  en  nous,  de  nous  faire  vivre  de  sa  vie  et  de  nous 

ressusciter  au  dernier  jour.3  Magnifiques  promesses,  s'il  en  fut 
jamais!  et  cela  de  la  part  d'un  Dieu  qui  donne  toujours  au  delà  de 
ce  que  l'on  peut  imaginer  !  Ah  !  si  nous  comprenions  le  prix  de  ses 
faveurs,  nous  verrait-on  si  peu  soucieux  de  les  mériter? 

0  Jésus!  daignez  vous-même  détruire  en  moi  ce  qui  met  obsta- 

cle à  votre  règne  parfait,  c'est-à-dire  ces  habitudes  de  vie  naturelle 

(1)  Ps.  00,  13,  {%  Joan.  20,  20.  (3)  Joan.  6,  58... 



JEUDI  DE  PAQUES.  —  VISITES  DE  JÉSUS.  253 

et  sensuelle,  vie  plus  mondaine  et  terrestre  que  spirituelle  et 
céleste,  vie  en  un  mot  si  éloignée  de  celle  que  vous  voulez  établir 

en  moi.  Communiquez-moi  :  1°  La  fidélité  à  vos  lumières  et  à  vos 
inspirations.  2°  La  force  de  porter  en  paix  la  croix  de  chaque  jour 
ou  l'ensemble  des  peines  inhérentes  à  mes  devoirs.  3°  Une  union 
étroite  et  continuelle  avec  votre  Cœur  sacré,  surtout  dans  votre 

Sacrement  d'amour,  gage  de  la  résurrection  glorieuse  et  de  l'im- 
mortalité qui  en  sera  le  fruit. 

2»    NOS    VISITES    A    JÉSUS. 

Quel  honneur  et  quel  bonheur  pour  nous,  de  pouvoir  nous  ren- 
dre chaque  jour  à  quelque  sanctuaire  où  Jésus  réside,  et  de  nous 

y  entretenir,  au  moins  quelques  instants,  avec  ce  Roi  de  l'univers  ! 
Pendant  qu'il  manifeste  au  ciel  sa  gloire,  sa  majesté,  ses  perfec- 

tions divines,  il  demeure  sur  la  terre  enfermé  dans  de  pauvres 
tabernacles,  ignoré,  méconnu  de  la  plupart  des  hommes.  Qui  donc 

l'enchaîne  ainsi  tout  près  de  nous  ?  Quelle  puissance  retient  le 
Tout-Puissant  parmi  ses  ingrates  créatures?  Ah!  ce  ne  peut  être 

que  la  force  de  l'amour.  Oui,  la  charité  qui  consume  Jésus-Christ 
lui  fait  braver  tous  les  obstacles  pour  rester  avec  nous.  —  Ayons 
donc  soin  de  lui  rendre  chaque  jour  nos  hommages,  de  le  remer- 

cier, de  lui  demander  des  grâces  en  rapport  avec  l'immensité  de 
nos  besoins. 

Ces  grâces,  nous  les  obtenons  plus  facilement  quand,  dans  nos 

visites  à  Jésus,  nous  avons  le  bonheur  d'assister  à  son  immolation 
sur  nos  autels.  La  sainte  Messe,  en  effet,  nous  attire  plus  abon- 

damment les  faveurs  célestes,  parce  qu'alors  l'Homme-Dieu,  en  se 
sacrifiant  pour  nous,  fait  monter  vers  le  Père  éternel  la  suave 
odeur  du  plus  sublime  des  holocaustes,  et  nous  ouvre  ainsi  les 
canaux  des  divines  miséricordes. 

Plus  favorable  encore  est  le  temps  de  la  sainte  communion.  Nous 
négocions  alors,  dans  le  plus  intime  do  notre  ame,  avec  celui  qui, 
nous  ayant  rachetés  au  prix  de  son  sang,  ressent  pour  nous  une 
tendresse  ineffable.  Quelle  prière  ne  serait  pas  exaucée  dans  ces 
conditions  ?  Notre  cceui;  si  proche,  en  ce  moment,  du  cœur  de 

l'Homme-Dieu,  peut  lui  parler  sans  crainte,  le  supplier,  faire  ins- 
tance et  le  forcer,  en  quelque  sorte,  de  nous  accorder  ses  faveurs. 

Quelle  précieuse  occasion  pour  nous  de  nous  purifier,  de  repren- 

dre vie,  de  retremper  notre  courage,  d'augmenter  en  nous  la 
MÉDIT.  I.  22 



254  VENDREDI  DE  PAQUES.  —  TOUVOIRS  DE  JÉSUS. 

ferveur  et  de  renouveler  efficacement  toutes  nos  bonnes  résolu- 

tions !  Jésus  n'est  pas  seulement  alors  dans  le  tabernacle  et  sur 
l'autel,  mais  dans  notre  cœur  devenu  son  sanctuaire,  son  hôtelle- 

rie. Ne  manquons  pas,  dit  sainte  Thérèse,  de  lui  faire  payer  bien 
cher  son  séjour  en  nous. 

0  mon  très  aimant  Rédempteur  !  vous  qui  régnez  au  ciel  sur  les 
princes  de  la  milice  angélique,  daignez  aussi  régner  sur  mon 

âme,  et,  à  cette  fin,  faites-moi  rendre  à  votre  divin  Sacrement  un 
culte  respectueux,  tendre  et  assidu  :  respectueux,  par  la  foi  vive 
à  vos  infinies  grandeurs  ;  —  tendre,  par  une  dévotion  formée  en 
moi  de  la  reconnaissance  et  de  l'amour  ;  —  assidu,  par  la  pratique 

constante  de  vous  visiter  souvent,  de  m'unir  à  votre  immolation 
sur  les  autels,  de  vous  recevoir  en  moi  et  de  ne  jamais  vous 
oublier  ni  le  jour  ni  la  nuit. 

vendredi  de  paques.  —  Pouvoirs  de  Jésus. 

Préparation.  —  «  Toute  puissance  m'a  été  donnée  dans  le  ciel 
et  sur  la  terre.1  »  Ainsi  parle  le  Sauveur  dans  l'Evangile  du  jour. 
Méditons  :  1°  Le  pouvoir  qu'il  a  reçu.  2°  Celui  qu'il  a  communiqué 
à  son  Eglise.  —Nous  formerons  ensuite  la  résolution  de  conserver 
toujours  en  nous  les  plus  profonds  sentiments  de  respect  et  de 
soumission  à  l'égard  du  Rédempteur  et  de  tous  ceux  qui  nous 
commandent  en  son  nom.  Data  est  miki  omnis  potes  tas  in  cœto  et 
in  terra. 

]o  Pouvoir  reçu  par  jésus-christ. 

Jésus  déclare  que  toute  puissance  lui  a  été  donnée  dans  le  ciel 

et  sur  la  terre.  Et  en  effet,  n'est-ce  pas  lui  qui  commandait  aux 
éléments,  apaisait  les  tempêtes,  donnait  ses  ordres  à  la  mer  et 

marchait  sur  les  eaux?  Combien  d'aveugles,  de  sourds,  de  muets, 

de  paralytiques  lui  durent  leur  guérison!  Toute  la  nature  obéis- 
sait à  sa  voix.  La  mort  elle-même  ne  savait  lui  résister  ;  elle  laissait 

échapper  ses  victimes  au  moindre  signe  de  sa  volonté.  Qu'on  se 
rappelle  les  résurrections  de  la  fille  de  Jaïre,  du  fils  de  la  veuve 

de  Naïm,  celle  de  Lazare,  enseveli  depuis  quatre  jours,  celle  de 

tant  de  saints  personnages  qui  sortirent  des  tombeaux  en  même 

(1)  Matlh.  28,  18. 



VENDREDI  DE  PAQUES.  —  POUVOIRS  DE  JÉSUS.  255 

temps  que  leur  Sauveur,  celle  enfin  de  Jésus  lui-même,  qui  se 

ressuscita  par  sa  vertu  propre  ;  ce  que  nul  thaumaturge  n'a 
jamais  fait  ni  ne  fera  jamais  dans  la  suite  des  siècles. 

0  Rédempteur  de  mon  âme!  que  vous  êtes  grand,  que  vous 
êtes  puissant  et  invincible  !  Vous  avez  vaincu  la  mort,  vous  avez 

triomphé  du  péché  et  de  ses  funestes  suites.  L'enfer  même  a  subi 
malgré  lui  votre  joug  :  combien  de  démons  n'avez-vous  pas  chas- 

sés des  corps  des  possédés  !  Vainqueur  de  Lucifier,  vous  nous  avez 
reconquis  et  rendus  forts  contre  les  princes  des  ténèbres  dont 
nous  étions  la  proie.  0  Jésus  !  qui  jamais  mettra  des  bornes  à 

votre  puissance?  N'êtes-vous  pas  monté  au  plus  haut  des  cieux  par 
votre  propre  vertu  ?  et  vos  mérites  ne  vous  ont-ils  pas  fait  pren- 

dre place  à  la  droite  du  trône  de  Dieu?  De  là  vous  régnez  sur  tout 

l'univers.  De  là  vous  viendrez  un  jour  juger  les  vivants  et  les 
morts.  Et  alors  quel  aspect  formidable  aura  votre  majesté  divine, 
surtout  quand  elle  chassera  de  sa  présence  les  réprouvés  et  les 
démons!  0  Sauveur  adorable!  daignez,  à  cette  heure  terrible, 
avoir  pitié  de  mon  âme  et  me  recevoir  parmi  vos  élus. 

Pour  obtenir  cette  faveur  inestimable,  je  suis  résolu  :  1°  De  ne 
jamais  résister  à  vos  volontés,  à  vos  désirs,  à  vos  inspirations,  mais 

d'être  toujours  docile  à  votre  voix.  2°  De  ne  me  plaindre  en  rien 
des  dispositions  de  votre  Providence,  quelque  contrariantes  qu'el- 

les me  paraissent.  3°  De  me  confier  sans  réserve  dans  le  pouvoir 
que  vous  avez  de  me  pardonner  et  de  me  sauver.  Je  veux  par  là 
rendre  hommage  à  votre  autorité  souveraine  et  à  la  puissance 

illimitée  que  vous  avez  reçue  du  Père  céleste  et  dont  vous  dispo- 
sez en  notre  faveur.  Data  mini  omnis  potestas  in  cœlo  et  in  terra. 

2°  Pouvoir  communiqué  a  i/église. 

Cette  puissance  admirable  que  le  Sauveur  a  reçue  du  Père  éter- 

nel, il  l'a  communiquée  à  son  Eglise,  en  la  chargeant  d'enseigner 
les  nations  et  de  prêcher  sa  doctrine  jusqu'aux  extrémités  de  la 
terre.  Depuis  lors  l'Eglise  a  le  droit  et  le  d9voir  de  s'implanter  par- 

tout, de  faire  la  loi  aux  princes  et  à  leurs  sujets  ;  de  leur  appren- 
dre à  connaître,  à  aimer,  à  servir  leur  Créateur  et  Jésus-Christ, 

son  Fils  unique  ;  de  leur  faire  craindre  la  colère  de  Dieu  et  les 

châtiments  éternels,  s'ils  refusent  d'obéir;  et  de  leur  promettre  les 
divines  miséricordes  et  une  béatitude  sans  fin,  s'ils  se  soumettent 
au  joug  du  Rédempteur. 



256       SAMEDI  DE  PAQUES.  —  CONFIANCE  EN  JÉSUS  ET  EN  MARIE. 

Epouse  immaculée  de  Jésus,  avec  quelle  sollicitude  elle  défend 

l'honneur  de  son  Epoux  céleste,  écarte  de  sa  doctrine  toute  erreur 
et  empêche  l'altération  de  sa  morale  si  sainte  et  si  pure  !  Et  de 
quelle  force  invincible  Dieu  ne  l'a-t-il  pas  revêtue  !  Il  Ta  placée  sur 
la  terre,  comme  un  mur  d'airain,  qui  jamais  ne  cède  aux  ennemis 
de  Jésus.  N'a-t-on  pas  vu,  en  effet,  ses  enfants  martyrs,  triompher 
par  millions  de  leurs  tyrans  cruels,  et  endurer  tous  les  supplices 

pour  être  fidèles  à  l'IIomme-Dieu  ?  N'a-t-on  pas  vu  les  Saints  éga- 
ler, surpasser  même  leur  divin  Maître  par  l'éclat  de  leurs  miracles  ? 

preuve  évidente  que  la  puissance  du  Rédempteur  vit  toujours 

dans  son  Eglise.  A  tous  les  Ages,  il  y  a  fait  briller  l'esprit  de  sain- 
teté, de  prophétie  et  les  autres  dons  surnaturels,  afin  de  témoigner 

à  tous  combien  il  est  fidèle  à  sa  promesse  de  rester  avec  nous 

jusqu'à  la  consommation  des  siècles. 
0  pensée  consolante  !  l'Eglise,  notre  Mère,  est  essentiellement  la 

même  qu'au  jour  où  Jésus  la  fonda  :  elle  a  les  mêmes  pouvoirs 
d'enseigner,  de  baptiser,  de  lier  et  de  délier,  d'administrer  les 
sacrements,  de  purifier  les  consciences,  d'arracher  les  âmes  à 
l'enfer  et  de  les  introduire  au  ciel.  —  0  sainte  Eglise  de  Dieu  !  que 
mon  cœur  se  dessèche  avant  qu'il  cesse  de  vous  aimer  !  Toujours 
je  vous  obéirai,  je  placerai  en  vous  mes  espérances.  J'approuverai 
ce  que  vous  approuvez,  je  rejetterai  ce  que  vous  rejetez,  je  tiendrai 

comme  suspect  ce  que  vous  tenez  comme  tel.  Je  n'aurai  jamais 
d'autres  idées,  d'autres  sentiments  que  les  vôtres,  bien  convaincu 
que  je  ne  saurais  être  l'enfant,  ni  l'héritier  de  mon  Dieu,  si  je  ne 
suis  votre  fils  docile  et  soumis. 

0  Marie,  Secours  perpétuel  des  chrétiens  !  inspirez-moi  le  res- 

pect et  l'amour  de  l'Eglise  catholique.  Faites-moi  croire  vivement 
à  sa  doctrine,  —  observer  exactement  ses  préceptes,  —  et  pro- 

fiter avec  amour  de  son  sacrifice  et  de  ses  sacrements. 

samedi  de  paques.  —  Confiance  en  Jésus  et  en  Marie. 

Ppéparation.  —La  résurrection  du  Sauveur,  cause  exemplaire 
de  notre  régénération  spirituelle,  comme  parle  saint  Thomas,  est 

une  occasion  d'augmenter  notre  confiance  dans  le  Rédempteur  et 
sa  divine  Mère.  Dans  ce  but,  nous  méditerons  :  1°  Les  motifs  qui 
nous  pressent  de  nous  confier  en  Jésus  et  en  Marie.  2°  Quand  nous 
devons  surtout  pratiquer  cette  confiance.  —  Nous  prendrons 



SAMEDI  DE  PAQUES.  —  CONFIANCE  EN  JÉSUS  ET  EN  MARIE.        2o7 

en  outre  la  résolution  d'invoquer  souvent  Jésus  et  Marie,  surtout 
quand  nous  sommes  tentés,  éprouvés,  affligés.  Car  cette  invocation, 
selon  Thomas  A-Kempis,  est  un  puissant  bouclier  pour  nous  pro- 

téger, tlœc  invocatio  :  Jésus  et  Maria,  fortis  ad  protegendum. 

1°  Motifs  de  nous  confier  en  Jésus  et  en  marie. 

Jésus-Christ,  dit  l'Apôtre,  venant  nous  racheter  et  nous  voyant 
tous  coupables,  voulut  nous  donner  un  gage  sensible  de  pardon. 

«  A  cette  fin,  il  effaça  de  son  sang  le  décret  de  notre  condamna- 
tion, et  daigna  I'attacheu  a  sa  croix.1  »  N'est-ce  pas  là  nous 

imposer  l'heureuse  nécessité  de  ne  pouvoir  penser  à  la  sentence 
qui  nous  condamne,  sans  nous  ressouvenir  de  la  médiation  qui 

nous  absout,  médiation  qui  nous  arrache  au  péché  et  à  l'enfer? 
Bien  plus,  quelles  sources  intarissables  de  biens  spirituels 

Jésus  ne  nous  ouvre-t-il  pas  dans  ses  plaies  sacrées  ?  «  Quelque 
chose  que  vous  désiriez,  nous  dit-il,  demandez-la  à  mon  Père  en 
mon  nom,  et,  je  vous  le  promets,  vous  serez  exaucés.2  »  —  En 

nous  parlant  de  la  sorte,  le  Sauveur  n'excepte  aucune  grâce,  ni  la 
fuite  des  moindres  fautes,  ni  la  victoire  sur  nos  penchants,  ni 

l'esprit  de  prière,  ni  la  persévérance  finale.  Il  promet  de  tout  nous 
accorder  en  vertu  de  ses  mérites. 

Non  content  de  sceller  ces  promesses  de  son  sang  précieux,  que 

fait-il?  ô  tendresse  de  sa  charité!  il  nous  donne  ce  qu'il  chérit  le 
plus  :  sa  propre  Mère  !  «  Voici,  nous  dit-il,  voici  celle  qui  m'a 
fait  naître  selon  la  chair,  afin  que  vous  naissiez  selon  l'esprit. 
Comme  elle  m'a  aimé,  ainsi  elle  vous  aimera  ;  comme  elle  s'est 
dévouée  à  ma  gloire,  elle  se  dévouera  à  votre  bonheur  et  à  votre 

salut.  »  —  Après  de  telles  assurances,  qui  peut  douter  de  l'amour 
que  nous  portent  et  le  Fils  et  la  Mère?  Tous  deux  ne  peuvent  se 
rassasier  de  nous  protéger,  de  nous  défendre  et  de  nous  faire 
du  bien. 

Proposons-nous  donc  de  ne  jamais  séparer  dans  notre  affection  et 
notre  confiance  ce  que  Dieu  a  si  bien  uni,  Jésus  et  Marie.  Les 

figures,  les  prophéties  de  l'ancienne  Loi,  les  mystères  de  l'Incar- 
nation et  de  la  Rédemption,  dans  la  Loi  nouvelle,  tout  nous  parle 

des  espérances,  des  assurances  merveilleuses  que  nous  trouvons 

en  Jésus-Christ  et  en  sa  divine  Mère.  Que  pouvons-nous,  en  con- 
séquence, faire  de  mieux  que  de  nous  tenir,  comme  des  arbres 

(1)  Col,  2,  13.  (2)  Joan.  16,  23, 



258       SAMEDI  DE  PAQUES.  —  CONFIANCE  EN  JÉSUS  ET  EN  MARIE. 

plantés  le  long  des  eaux,  constamment  unis  à  notre  Rédempteur, 
source  intarissable  des  grâces  du  salut,  et  à  notre  Médiatrice, 
canal  divinement  constitué  des  biens  de  la  Rédemption  ? 

0  mon  Dieu  !  je  vous  remercie  de  m'avoir  donné  en  Jésus  et  en 
Marie  tout  ce  qui  peut  le  mieux  satisfaire  en  moi  les  désirs  de 

connaître  et  d'aimer,  et  le  besoin  incessant  d'espérer.  Accordez-moi 
le  courage  d'ÉTUDiER  leurs  grandeurs  et  leurs  perfections,  —  de 
me  confier  en  leur  bonté  et  en  leurs  mérites,  —  et  de  m'attaciier 
à  les  suivre  jusqu'à  mon  dernier  soupir.  Je  veux,  à  cette  fin, 
renoncer  désormais  aux  conversations  inutiles,  aux  préoccupa- 

tions frivoles  et  aux  affections  étrangères  à  leur  amour. 

2°  Pratique  de  la.  confiance  en  jésus  et  en  marie. 

Si,  pour  honorer  Jésus  ressuscité,  nous  voulons  ressusciter 

nous-mêmes  à  une  vie  nouvelle  et  y  persévérer  jusqu'à  la  mort, 
ne  nous  fions  pas  à  nos  résolutions,  mais  plaçons  tout  notre  espoir 
en  Jésus  et  en  Marie,  spécialement  dans  nos  combats.  Il  est  facile 

d'éviter  le  péché  mortel,  quand  on  n'est  point  tenté;  mais  com- 
bien n'avons-nous  pas  besoin  de  la  grâce  lorsque  nous  sommes 

en  butte  à  des  attaques  violentes,  de  la  part  du  monde,  du  démon 

et  de  la  chair!  Les  saints  ont  passé  comme  nous  par  l'épreuve 
des  tentations.  Saint  Paul  en  demanda  la  délivrance,  mais  il  lui 

fut  répondu  :  «  Ma  grâce  te  suffit.1  »  Oui,  la  grâce  nous  suffit  pour 

vaincre  dans  toutes  nos  luttes,  mais  cette  grâce  ne  s'obtient  que 
par  une  prière  confiante.  Quiconque  veut  vaincre  par  ses  seules 
forces,  deviendra  le  jouet  de  ses  ennemis.  «  Quel  désespoir  pour 

les  damnés  de  s'être  perdus,  s'écrie  saint  Alphonse,  alors  qu'il 
leur  eût  été  si  facile  de  se  sauver  en  invoquant  fréquemment 

Jésus  et  Marie  !  »  —  Ne  manquez-vous  pas  de  le  faire,  surtout  dans 
vos  luttes  contre  vous-même  et  vos  inclinations? 

N'oubliez-vous  pas  aussi  cette  pratique,  dans  les  souffrances 
de  cette  triste  vie?  «  Nous  sommes  pressés,  s'écrie  l'Apôtre,  par 
toute  espèce  d'affliction,  mais  sans  en  être  accablés  ;  nous  nous 
trouvons  dans  des  difficultés  insurmontables,  mais  sans  y  suc- 

comber ;  nous  sommes  persécutés,  mais  non  abandonnés  ;  abattus, 

mais  non  entièrement  perdus.2  »  Qui  soutenait  donc  l'Apôtre  au 
milieu  de  tant  d'adversités  ?  sa  confiance  en  Jésus-Christ  :  «  Je 

(1)11  Cor.  12,9,  (2)  Ibid.  4.  8-9, 



DIMANCHE  DE  LA  PREMIÈRE  SEMAINE.  —  PAIX  INTÉRIEURE.      259 

puis  tout,  assurait-il,  en  Celui  qui  me  fortifie.1  »  —  Ainsi  dans  les 
accablements  qui  naissent  de  la  tribulation,  nous  devons  nous 
reposer  en  Jésus  et  en  Marie,  trouver  en  eux,  par  la  prière, 

lumière,  force  et  courage.  L'avons-nous  fait  jusqu'ici? 
Hélas  !  ô  mon  Dieu  !  quand  je  suis  éprouvé,  je  ne  pense  qu'à  ma 

peine  et  aux  moyens  de  m'en  délivrer,  au  lieu  de  me  souvenir  de 
mon  Rédempteur  et  de  sa  divine  Mère,  qui  est  aussi  la  mienne. 
Quels  consolateurs  plus  tendres,  plus  puissants,  plus  fidèles 

qu'eux  puis-je  trouver  ou  souhaiter  jamais?  Qui  pourra  comme 
eux  me  procurer  le  calme  qui  adoucit  la  peine,  —  la  patience  qui  la 
rend  méritoire  —  et  la  force  victorieuse  qui  la  fait  tourner  à  mon 

progrès  ?  Je  prends  donc  la  résolution  :  1°  D'invoquer  Jésus  et 
Marie  chaque  fois  que  la  tentation  et  la  tribulation  frappent  à  la 

porte  de  mon  cœur  pour  le  troubler  et  l'agiter.  2°  De  me  rappeler 
alors  le  Calvaire,  où  l'Homme-Dieu  crucifié  et  la  Mère  de  douleurs 
ont  souffert  ensemble  pour  mon  salut.  Ranimez,  Seigneur,  ma 

confiance  en  leur  bonté  et  en  leurs  mérites.  Faites  qu'ils  soient 
l'objet  spécial  de  mes  pensées,  mon  secours  pendant  la  vie,  — 
mon  espérance  à  la  mort  —  et  ma  béatitude  durant  l'éternité. 

dimanche  de  la  première  semaine.  —  paix  intérieure. 

Préparation.  —  ce  Les  disciples  étant  réunis,  Jésus  vint  au 
milieu  d'eux  et  leur  dit  :  La  paix  soit  avec  vous  !  »  Ainsi  parle 
l'Evangile.  La  paix,  souhaitée  si  souvent  aux  siens  par  le  Sauveur, 
est  un  bien  inestimable.  1°  Nous  en  méditerons  la  nature  et  les 
avantages.  2°  Nous  verrons  comment  on  peut  l'acquérir.  —  Ensuite nous  formerons  la  résolution  de  nous  mettre  en  garde  contre  le 

trouble,  l'empressement,  l'impatience.  Car  l'Esprit-Saint  a  dit  : 
«  Cherchez  la  paix,  poursuivez-la  sans  trêve.  »  Inquire  pacem  et 
pertequere  eam? 

lo  Nature  et  avantages  de  la  paix. 

Il  est  deux  sortes  de  paix,  celle  des  pécheurs  et  celle  des  justes. 
La  première  consiste  à  contenter  ses  inclinations  vicieuses,  à  ne 

rien  refuser  à  son  cœur,  ni  à  ses  sens.  C'est  là  une  sorte  de  paix, 

(1)  Phil.  i.  13.  (2)  Ps.  53,  15, 



260      DIMANCHE  DE  LA  PREMIÈRE  SEMAINE.  —  PAIX  INTÉRIEURE. 

puisque  dans  une  âme  qui  vit  ainsi,  il  n'est  ni  lutte,  ni  combat, 
ni  effort. —Mais  une  telle  paix  n'est-elle  pas  celle  d'un  roi  enchaîné 
par  ses  sujets,  se  pliant  à  tous  leurs  caprices  et  sanctionnant 

toutes  leurs  volontés  ?  N'est-ce  point  celle  d'une  eau  dormante  ou 
d'un  cadavre  dans  un  tombeau  ?  Aussi  la  voyons-nous  aboutir  à 
la  corruption,  à  la  perte  de  l'âme  et  du  corps.  —  Cette  paix  au 
reste  n'est  que  superficielle  :  l'âme,  faite  pour  régner  sur  ses 
sens,  ne  saurait,  sans  regret  et  sans  honte,  se  voir  asservie  à  leur 
joug.  Aussi  les  plus  dépravés  cherchent  les  ténèbres  pour  faire 
le  mal. 

Bien  différente  est  la  paix  des  justes  :  elle  consiste  dans  l'ordre 
et  dans  la  tranquillité  qui  en  résulte.  Chez  eux  l'âme  est  à  sa  place 
entre  les  sens  et  Dieu;  elle  subjugue  sa  chair,  la  force  de  rester 

soumise  à  la  raison,  et  elle-même  soumet  sa  raison  à  la  loi  divine. 

—  Sans  doute,  pour  tenir  les  passions  et  les  sens  assujettis,  l'âme 
ne  peut  jamais  déposer  les  armes.  Mais  les  expéditions  qu'un  roi 
fait  sur  les  frontières  de  son  royaume  pour  en  écarter  les  enne- 

mis, l'empôchent-clles  jamais  de  jouir  d'une  profonde  paix  dans 
sa  capitale  et  dans  son  palais?  Ainsi  le  juste  reste  en  paix  dans 
son  intelligence  et  sa  volonté,  en  dépit  des  révoltes  des  mauvais 

penchants  et  des  attaques  de  l'enfer. 
Que  de  biens  d'ailleurs,  ô  Jésus  ressuscité!  ne  nous  procure  pas 

cette  paix  ineffable  dont  vous  êtes  la  source!  Elle  nous  fait  jouir 

de  cette  suave  douceur  dont  parle  l'Apôtre,  «  et  qui  surpasse, 
dit-il,  tous  les  plaisirs  des  sens.'1  »  L'Esprit-Saint  la  compare  à  un 
festin  perpétuel,2  dans  lequel  l'intelligence  et  la  volonté,  nour- 

ries des  vérités  de  la  foi,  fortifiées  d'une  grâce  abondante,  goûtent 
les  plus  pures  délices,  en  se  contentant  du  souverain  Bien. 
Témoin  le  saint  homme  Job  au  milieu  de  ses  épreuves,  et  saint 
Paul  parmi  toutes  les  tribulations. 

0  mon  Dieu  !  faites-moi  chercher,  à  leur  exemple,  cette  paix 
profonde,  qui  est  un  avant-goût  du  ciel.  Donnez-moi  la  grâce  de 
la  trouver  :  1°  Dans  un  vrai  repentir  et  une  entière  obéissance  au 

confesseur,  contre  les  inquiétudes  du  passé.  —  2°  Dans  l'abné- 
gation de  moi-même  et  la  pureté  de  conscience,  contre  les  agita- 

tions du  présent.  —  3°  Dans  l'abandon  à  la  volonté  divine  et  dans 
la  confiance  en  Jésus  et  en  Marie,  contre  les  appréhensions  de 

I'a venir.  Inquire  pacem  et  persequere  eam. 

(I)  Phil.  4,  7.  (2)  Prov.  15,  lo. 



DIMANCHE  DE  LA  PREMIÈRE  SEMAINE.  —  PAIX  INTÉRIEURE.      261 

2°  Moyens  d'acquérir  la  paix. 

Le  premier  moyen  d'avoir  la  paix,  c'est  de  conserver  à  tout 
prix  la  grâce  sanctifiante  ou  l'amitié  divine.  Quand  on  a  pour 
ennemi  un  homme  puissant,  on  ne  peut  être  tranquille  ;  comment 

le  serait-on,  en  ayant  Dieu  pour  adversaire  par  le  péché  mortel? 

L'Esprit-Saint  déclare  qu'une  conscience  coupable  ne  saurait  trou- 
ver de  repos.1  Caïn,  ayant  tué  son  frère,  croit  que  tout  le  monde 

le  poursuit,  et  il  ne  cesse  de  fuir  d'un  lieu  à  un  autre.  David, 
après  son  péché,  trouve  amères  toutes  les  délices  de  sa  cour. 

C'est  que  la  crainte,  l'agitation,  le  remords  tourmentent  le  cœur 
séparé  de  son  Dieu  et  créé  pour  le  posséder.  Le  péché  mortel  est 

donc  le  plus  grand  obstacle  à  la  paix  intérieure,  et  la  grâce  habi- 
tuelle en  est  la  condition  la  plus  nécessaire. 

Pour  en  goûter  mieux  les  douceurs,  il  faut  encore  mener  une 
vie  fervente  et  éviter  avec  soin  les  fautes  vénielles  délibérées. 

L'habitude  de  ces  fautes  nous  prive  des  lumières,  des  attraits  de 
la  grâce,  de  cette  providence  spéciale  dont  Dieu  entoure  ses  vrais 

amis  et  qui  leur  donne  tant  de  sécurité  dans  l'esprit,  de  dévotion 
dans  le  cœur,  de  souplesse  dans  la  volonté  pour  se  plier  à  tous 

leurs  devoirs.  — L'âme  tiède,  au  contraire,  ne  saurait  se  rappeler 
sans  amertume  le  bonheur  dont  elle  jouissait  quand  elle  servait 

Dieu  généreusement.  Les  reproches  de  sa  conscience,  qui  l'aver- 
tissent de  changer  de  vie,  lui  apportent  le  chagrin  et  la  rendent 

malheureuse.  Tant  il  est  vrai  que  la  tranquillité  et  le  repos  inté- 

rieurs naissent  des  sacrifices  que  l'on  s'impose  pour  être  fidèle  à 
Dieu  et  constant  dans  son  service  ! 

Ces  sacrifices  doivent  surtout  produire  en  nous  une  entière 
conformité  à  la  volonté  divine.  Car,  sans  cette  conformité,  la  seule 
multiplicité  des  occupations  suffira  souvent  pour  nous  troubler, 

nous  agiter  ;  que  sera-ce  si  nous  sommes  en  butte  à  la  contra- 

diction, à  l'adversité,  à  l'injustice,  à  l'humiliation?  Il  est  donc 
nécessaire,  pour  conserver  la  paix  du  cœur,  de  s'armer  de  cou- 

rage et  de  patience,  en  envisageant  les  événements  comme  les 

Saints  les  ont  toujours  considérés,  c'est-à-dire  avec  foi,  soumis- 
sion, confiance  et  abandon  à  Dieu. 

0  Jésus,  qui  avez  souffert  avec  tant  de  calme  les  tourments  de 

votre  passion!  accordez-moi,  par  l'intercession  de  votre  divine 

(1)  Is.  48,  22. 



262     LUNDI  DE  LA  PREM.  SEM.  —  OBSTACLES  A  LA  PAIX  INTÉRIEURE. 

Mère,  cette  paix  profonde  et  durable,  qui  est  le  fruit  de  votre 

mort  et  de  votre  résurrection.  Communiquez-moi  donc  :  4°  Une 
vivo  horreur  du  péché,  même  véniel.  2°  Le  courage  de  combattre 
mes  penchants  et  mes  goûts  pour  vous  rester  fidèle.  3°  Un  entier 
renoncement  à  ma  volonté  propre,  afin  de  me  conformer  en  tout 

à  la  vôtre,  qui  mérite  infiniment  d'être  aimée. 

lundi  de  la  première  semaine.  -  Obstacles  à  la  paix  intérieure. 

Préparation.  —  Après  avoir  considéré  les  avantages  de  la  paix 
et  les  moyens  de  l'acquérir,  nous  en  verrons  les  empêchements 
les  plus  ordinaires  :  1°  L'empressement  naturel.  2°  Le  trouble 
intérieur  de  l'âme.  —  Ensuite  nous  nous  proposerons  de  faire toujours  nos  actions  avec  calme  et  de  supporter  nos  peines  sans 
rien  perdre  de  la  patience  et  de  la  sérénité  des  saints.  Pax  mulla 
diligentibus  legem  tuam.1 

1"  Empressement  naturel,  obstacle  a  la  paix. 

L'empressement  est  cette  activité  excessive  qui  ne  sait  rien 
faire  posément  et  avec  calme.  Ce  mal  naît  d'ordinaire  en  nous 
d'une  trop  grande  préoccupation  des  affaires  à  traiter,  des  travaux 
à  exécuter,  des  devoirs  multipliés  à  remplir,  des  entreprises  à 

mener  à  bonne  fin.  La  vue  de  tant  d'occupations  diverses,  qu'on 
voudrait  déjà  voir  terminées,  échauffe  l'imagination,  soulève  les 
craintes  et  les  désirs  du  cœur,  d'où  la  paix  est  bientôt  bannie  et 
remplacée  par  l'agitation. 

Souhaitant  donc  la  fin  d'une  œuvre  avant  de  la  commencer,  on 
s'y  emploie  sans  tenir  compte  du  peu  de  lumière  et  d'habileté 
que  l'on  devrait  s'attribuer  ;  sans  même  se  rappeler  ces  paroles 
de  l'Esprit-Saint  :  «  Si  le  Seigneur  ne  bâtit  la  maison,  en  vain  tra- 

vaillent ceux  qui  veulent  la  construire  ;2  »  et  cette  sentence  du 
divin  Sauveur  :  «  Sans  moi,  vous  ne  pouvez  rien  faire.3  »  On  oublie, 

en  un  mot,  qu'une  action,  pour  être  entièrement  vertueuse  et 
méritoire,  doit  être  inspirée  par  la  foi,  commencée,  continuée  et 

achevée  sous  l'empire  de  la  grâce,  conséquemment  être  soustraite 
autant  que  possible  à  l'influence  de  la  passion. 

(1)  Pg.  118,  165.  (2)  Ps.  126,  1.  (3)  Joan.  15,  5. 



LUNDI  DE  LA  PREM.  SEM.  —  OBSTACLES  A  LA  PAIX  INTÉRIEURE.      263 

Il  suit  de  là  que  l'empressement,  qui  empêche  en  nous  les 
réflexions  pieuses  et  nous  rend  esclaves  de  l'activité  naturelle, 
est  contraire  à  I'esprit  des  saints  dont  le  propre  est  d'être  calme, 
paisible,  animé  de  droites  intentions,  disposé  à  ne  chercher  que 

Dieu,  à  ne  faire  rien  sans  lui,  sans  l'avoir  invoqué,  et  sans  être 
résolu  de  le  prier  encore  dans  le  cours  même  des  obligations  à 

remplir.  Cet  empressement,  si  funeste  à  l'âme  qui  en  est  infectée, 
est  appelé  par  les  ascètes  «  le  plus  grand  mal  après  le  péché 
véniel.  » 

Pour  y  remédier,  il  faut  :  1°  Avoir  soin  de  modérer  la  vivacité, 
ne  pas  trop  entreprendre  à  la  fois,  et  prétendre  moins  encore 

achever  en  une  heure  le  travail  d'une  journée.  —  Il  faut  :  2°  Calmer 
d'avance  nos  frayeurs,  nos  appréhensions,  réprimer  l'ardeur  trop 
vive  de  nos  désirs,  et  nous  proposer  comme  fin  unique  de  nos 
actions  le  seul  accomplissement  de  la  volonté  divine.  —  3°  A  ces 
dispositions,  joignons  la  prière,  le  souvenir  de  la  divine  présence, 

la  résolution  d'imiter  la  sainte  Famille  travaillant  à  Nazareth  dans 
le  silence,  le  recueillement  et  la  paix.  Par  ces  moyens,  nous 

dompterons  l'impétuosité  de  notre  caractère,  la  fougue  de  notre 
tempérament,  l'activité  fébrile  qui  nous  jette  au  dehors,  nous 
dissipe  et  nous  enlève  toute  vie  intérieure. 

0  Jésus  !  donnez-moi  la  grâce  de  ne  vouloir  jamais  faire  autre 
chose,  ni  le  faire  autrement  que  vous  le  voulez.  Je  me  propose 
donc  de  ne  rien  penser,  ni  désirer,  ni  entreprendre  que  selon 
votre  bon  plaisir  et  avec  les  sentiments  qui  animaient  votre  divin 

Cœur  lorsque  vous  étiez  sur  la  terre.  Communiquez-moi  cette  paix 
profonde  qui  vient  de  vous  et  dont  le  monde  ignore  le  secret. 

2o  Trouble  intérieur,  autre  obstacle  a  la  paix. 

Le  Seigneur  est  le  Dieu  de  la  paix,  dit  l'Ecriture,'  il  se  retire 
d'un  cœur  agité.2  Le  trouble  ne  vient  point  de  lui,  mais  du  démon 
ou  de  l'amour-propre.  «  J'écouterai,  dit  David,  ce  que  me  dit  le 
Seigneur,  parce  que  son  langage  porte  en  soi  la  paix.  Quoniam 
loquetur  pacem*  Combien  de  fautes  on  évite,  quand  on  garde  son 
intérieur  calme  et  tranquille  !  En  faisant  le  contraire,  dit  le  Pro- 

phète-Roi, «  mon  cœur  s'est  troublé,  et  par  suite  la  force  m'a 
abandonné  et  la  lumière  de  mes  yeux  s'est  éclipsée.1  »  Alors  on 

(1)11  Cor.  3,  2.      (2)IIlReg.l9,  il.     (3)  Ps.  84,  9.    (4)  Ps.37.il. 



264     LUNDI  DE  LA  PREM.  SEM.  —  OBSTACLES  A  LA  PAIX  INTÉRIEURE. 

ne  voit  plus  comme  auparavant  la  laideur  du  vice  et  la  beauté  de 

la  vertu  ;  on  n'a  plus  le  courage  de  résister  aux  tentations  et  l'on 
tombe  misérablement  dans  l'abîme  du  péché. 

Pour  éviter  cet  affreux  malheur,  persuadons-nous  que  le  trou- 
ble, non  seulement  ne  sert  à  rien,  mais  qu'il  nous  fait  beaucoup 

de  mal,  en  nous  ôtant  la  présence  d'esprit,  si  nécessaire  dans  les 
difficultés,  les  peines  et  les  combats.  Car  il  nous  faut  alors  le  plein 
usage  de  notre  jugement  éclairé  de  la  foi,  pour  nous  rappeler 

efficacement  les  motifs  que  nous  avons  d'êtres  fidèles  à  Dieu,  de 
le  prier,  de  nous  appuyer  sur  lui.  Comment  les  martyrs  auraient- 
ils  pu  répondre  si  sagement  à  leurs  juges  et  subir  si  patiemment 

tant  de  supplices,  s'ils  n'avaient  point  gardé  leur  âme  en  paix  et 
mis  en  Dieu  toute  leur  confiance?  Les  Saints  ont  remporté  de 

signalées  victoires  sur  eux-mêmes  et  leurs  ennemis,  parce  que,  ne 

se  troublant  jamais,  ils  avaient  toujours  à  l'esprit  les  vérités  les 
plus  capables  de  les  attacher  inviolablement  à  Dieu. 

Nous,  au  contraire,  perdant  fréquemment  la  paix  et  l'espérance 
en  Jésus,  combien  de  fois  ne  sommes-nous  pas  agités,  énervés, 

portés  au  chagrin,  à  l'humeur  et  au  découragement,  ne  sachant 
rien  souffrir,  rien  mener  selon  Dieu,  mais  vivant  dans  la  négli- 

gence et  une  sorte  d'abattement  qui  nous  ôte  toute  énergie  !  Ah  ! 
remédions  à  ce  mal  par  le  calme,  la  résignation,  la  confiance  dans 

le  Seigneur,  et  bientôt  tout  notre  intérieur  reprendra  vie.  — 
Formons  en  conséquence  la  résolution  :  1°  De  ne  nous  troubler 

de  rien,  puisque  même  la  ruine  de  l'univers,  écrit  saint  François 
de  Sales,  n'en  serait  pas  un  motif  suffisant  ;  beaucoup  moins  donc 
une  inquiétude,  une  appréhension  vaine,  une  crainte  d'avoir  failli. 
—  2°  De  nous  rappeler  souvent  cet  avis  de  saint  Vincent  Ferrier  : 
«  Que  toute  votre  occupation,  dit-il,  soit  de  vous  posséder  vous- 
même  dans  la  paix  et  la  tranquillité  du  cœur  !  » 

0  mon  Dieu,  Créateur  et  Conservateur  de  toutes  choses,  infini- 
ment sage  et  infiniment  bon  !  inspirez-moi  le  plus  entier  abandon 

à  votre  conduite,  afin  qu'appuyé  sur  les  mérites  de  Jésus  et  de 
Marie,  je  ne  cesse  de  me  reposer  en  vous,  comme  l'enfant  dans  les 
bras  d'un  père  aimant  et  dévoué.  Bannissez  de  mon  cœur  tout 
sentiment  de  défiance  et  de  pusillanimité,  et  donnez-moi  cette 
paix  durable  que  vous  seul  pouvez  communiquer  aux  hommes, 
surtout  aux  hommes  de  bonne  volonté. 



MARDI  DE  LA  PREMIÈME  SEMAINE.  —  JOIE  SPIRITUELLE.  265 

mardi  de  la  première  semaine.  —  Joie  spirituelle. 

Préparation.  —  La  paix  conduit  à  la  joie  spirituelle,  qui  en 
est  comme  l'expansion.  Nous  méditerons  :  1°  Les  avantages  de 
cette  joie.  2°  Par  quels  moyens  nous  pouvons  l'acquérir.  —  Un 
de  ces  moyens,  c'est  de  remercier  souvent  le  Seigneur  des  biens 
sans  nombre  qu'il  nous  accorde.  Car  la  pensée  qu'un  Dieu  si  grand 
daigne  s'occuper  de  nous  avec  tant  d'amour,  est  bien  propre  à 
dilater  nos  cœurs,  comme  nous  le  fait  entendre  saint  Paul.  Semper 
gaudete;  in  omnibus  gratias  agite.1 

lo  Avantages  de  la  joie  spirituelle. 

Le  service  de  Dieu  parait  triste  et  ennuyeux  à  beaucoup 

d'urnes  :  les  mondains  le  réputent  même  insupportable.  Pour- 
quoi ?  «  Parce  que,  dit  saint  Bernard,  ils  ne  voient  que  les  dehors 

de  la  vertu,  et  non  l'allégresse  intérieure  qui  inonde  le  cœur  des 
amis  de  Dieu.  »  A  l'aide  de  cette  joie  délicieuse,  fruit  de  la  grâce, 
les  Saints  ont  porté  le  joug  du  Seigneur  avec  facilité.  Les  sacri- 

fices continuels  qu'ils  s'imposaient,  les  persécutions  mêmes  des 
méchants,  rien  n'était  capable  de  les  abattre,  de  diminuer  leur 
contentement,  parce  qu'ils  le  plaçaient  en  Dieu  seul. 

Aussi  la  joie  sainte  qui  rayonnait  sur  leur  visage  édifiait  le 
prochain  et  ramenait  les  âmes  à  Jésus.  Combien  de  cœurs  épris 

du  monde,  ô  mon  Dieu  !  se  donneraient  à  vous,  s'ils  connaissaient 
le  bonheur  caché  dans  votre  service  !  Or  la  joie  des  bonnes  âmes 

en  est  la  preuve.  C'est  une  prédication  muette  qui  convainc 
mieux  que  tous  les  raisonnements.  Que  de  païens  se  sont  con- 

vertis, en  voyant  la  joie  des  martyrs  au  milieu  de  leurs  tour- 
ments !  Ce  nous  serait  aussi  un  puissant  secours  dans  la  piété  et 

la  pratique  de  nos  devoirs,  de  posséder  toujours  cette  joie  céleste 

qui  naît  d'une  bonne  conscience  et  qui  prête  tant  de  charmes  à  la 
religion  et  à  la  vertu. 

Notre  persévérance  dans  le  bien  serait  par  là  comme  assurée. 

Car  d'où  vient  ce  dégoût  si  fréquent  de  l'oraison,  du  renonce- 
ment et  des  autres  moyens  de  sanctifier  son  âme?  C'est  qu'on 

(1)  I  Thcss.  5, 1G-10. 



266  ARDI  DE  LA  PREMIERE  SEMAINE. —-JOIE  SPIRITUELLE. 

s'y  adonne  avec  peu  d'ardeur  et  de  générosité.  La  joie  spiri- 
tuelle apporte  remède  à  ce  mal  :  elle  dilate  notre  cœur,  nous 

inspire  du  courage  et  double  en  quelque  sorte  nos  forces.  Elle 
nous  rend  ainsi  capables  de  rester  fidèles  à  Dieu,  malgré  les 
difficultés  et  les  tentations. 

0  Jésus  ressuscité!  donnez-moi  part  à  la  divine  allégresse  dont 
vous  étiez  pénétré  en  sortant  glorieux  du  sépulcre.  Faites-moi 

trouver  dans  la  lecture,  l'oraison  et  le  souvenir  de  votre  bonté, 
les  vrais  remèdes  à  mes  tristesses  et  à  mes  amertumes.  Que  I'espé- 
rance  de  ressusciter  un  jour  avec  vous  et  de  partager  votre  gloire, 
me  console  dans  toutes  mes  afflictions  !  Vous  avez  dit  à  vos  Apô- 

tres :  «  Réjouissez-vous  de  ce  que  vos  noms  sont  inscrits  dans 
les  cieux.  »  Rappelez  à  mon  âme  ce  motif  de  joie  sainte,  dans 
toutes  les  tribulations  de  cette  vie.  Faites-moi  montrer  un  visage 

heureux  et  serein,  quand  môme  mon  cœur  est  dans  l'angoisse 
et  l'anxiété. 

2°  Moyens  d'acquérir  i  a  joie  spirituelle. 

ce  Quelqu'un  d'entre  vous  est-il  triste?  dit  saint  Jacques,  qu'il 
prie  !  *  »  La  prière  dilate  le  cœur,  le  relève  flans  les  décourage- 

ments, le  console  dans  les  afflictions,  lui  donne  force  et  courage 
dans  les  combats  exigés  par  la  vertu.  Quoi  de  plus  propre  à  nous 
faire  goûter  les  délices  de  la  dévotion,  que  de  nous  entretenir 
sans  relâche  avec  Celui  qui  est  la  béatitude  des  Anges  et  des 
Elus?  Les  Saints  trouvaient  un  paradis  sur  la  terre,  à  converser 
intérieurement  avec  Dieu,  à  se  réjouir  de  ses  grandeurs,  de  ses 
perfections,  de  sa  béatitude  infinie  et  inaltérable. 

Et  quel  paradis  ne  trouverions-nous  pas  nous-mêmes,  Seigneur! 
si  nous  avions  soin  de  vous  remercier  sans  cesse  de  vos  innom- 

brables bienfaits  !  De  vous,  nous  recevons  l'être,  les  facultés,  les 
sens,  la  nourriture,  la  santé,  les  vêtements;  à  chaque  instant, 

vous  nous  donnez  l'existence  et  nous  conservez  la  vie.  Quel  motif 
de  joie  pour  nous  de  nous  voir  ainsi  l'objet  d'une  sollicitude  si 
tendre  et  si  continuelle,  de  la  part  d'un  Dieu  !  —  Et  que  dire  des 
grâces  qu'il  nous  accorde  si  souvent  dans  l'ordre  surnaturel, 
grâces  plus  précieuses  que  tout  l'univers?  Que  dire  surtout  des 
prérogatives  qui  accompagnent  en  nous  la  grâce  sanctifiante,  pré- 

rogatives de  l'adoption  divine,  de  la  ressemblance  et  de  l'union 

(i)  Jac.  S,  13. 



MERCREDI  DE  LA  PREMIÈME  SEM.  —  LA  MAUVAISE  TRISTESSE.      267 

avec  Jésus,  de  la  présence  substantielle  et  permanente  de  la  sainte 

Trinité  en  nous;  du  pouvoir  de  mériter  sans  relâche  et  d'obtenir, 
par  nos  prières,  les  plus  insignes  faveurs?  Tous  ces  bienfaits 

inestimables  ne  sont-ils  pas  dignes  de  nos  réflexions  ;  et  leur  fré- 

quent souvenir  n'est-il  pas  capable  de  dilater  sans  cesse  nos  cœurs? 
Et  puis,  comme  les  dons  de  Dieu,  selon  l'Apôtre,  sont  sans 

repentance,1  il  s'ensuit  qu'auprès  de  lui  les  bienfaits  du  passé 
sont  des  gages  des  bienfaits  à  venir.  De  là  cet  abandon  des  bonnes 

âmes,  qui  rejettent  loin  d'elles  les  vaines  craintes,  les  noirs  sou- 
cis, les  inquiétudes  peu  raisonnables,  se  rappelant  cette  parole  de 

saint  Pierre  :  «  Déposez  en  Dieu  toutes  vos  sollicitudes  ;  car  lui- 
même  a  soin  de  vous.  »  Quoniam  ipsi  cura  est  de  vobis.2  —  Oh  ! 

combien  ces  dispositions  de  gratitude  et  d'abandon  sont  agréables 
au  Seigneur  et  nous  sont  des  sources  abondantes  de  paix  et  de 
sainte  allégresse  ! 

0  Jésus  !  vous  le  voyez,  un  rien  m'abat,  me  rend  sombre  et 
chagrin,  parce  que  j'oublie  trop  souvent  vos  tendresses  envers 
mon  âme.  Par  vos  mérites  et  ceux  de  votre  divine  Mère,  accordez- 
moi  la  grâce  de  prier  dans  mes  peines,  —  de  penser  à  vos  bien- 

faits dans  mes  anxiétés,  —  de  me  jeter  dans  vos  bras  quand 
tout  me  semble  désespéré. 

mercredi  de  la  première  semaine.  -  La  mauvaise  tristesse. 

Préparation.  —  Après  avoir  médité  sur  la  joie  spirituelle,  pré- 
munissons-nous contre  son  plus  grand  obstacle,  qui  est  la  mau- 

vaise tristesse.  Considérons-en  :  1°  Les  ravages.  2°  Les  remèdes. 
—  Puis  nous  conclurons  par  le  propos  sincère  d'avoir  toujours 
dans  l'esprit  quelque  sainte  pensée  qui  nous  anime  à  la  confiance 
en  Dieu  et  dilate  notre  cœur  par  la  reconnaissance  et  l'amour.  Et exuttavit  spiritus  meus  in  Deo,  salutari  meo? 

1°  Ravages  de  la  mauvaise  tristesse. 

L'Esprit-Saint  assure  que  la  tristesse  énerve  l'homme,  ruine  sa 
santé,  le  fait  vieillir  avant  le  temps  et  abrège  ses  jours.4  Mais  les 

(1)  Rom.  Il,  29.  (2)1  Pet.  S,  7. 

(3)  Luc.  1,  47.  (i)  Eccli.  30,  24-26.  Prov.  17,  22. 



268     MERCREDI  DE  LA  PREMIÈME  SEM.  —  LA  MAUVAISE  TRISTESSE. 

ravages  qu'elle  fait  dans  I'ame  sont  bien  plus  sérieux.  Elle  engendre, 
dit  Cassien,  la  colère  et  l'aigreur  contre  le  prochain  ;  elle  nous  rend 
soupçonneux,  impatients,  intraitables,  et  nous  cause  beaucoup  de 
tentations  et  de  chutes;  car  le  démon  se  plaît  à  nous  attaquer, 
quand  il  nous  voit  tristes  et  abattus. 

D'un  autre  côté,  nous  perdons  souvent  ainsi  le  goût  de  I'oraison 
et  de  la  lecture,  moyens  si  précieux  de  nous  soutenir  dans  les 
luttes.  Et  combien  de  fautes  ne  commettons-nous  pas  alors,  fautes 

d'impatience,  de  mécontentement,  de  soupçon,  de  paroles  désa- 
gréables ou  contraires  à  la  charité  !  De  là  des  inquiétudes  et  des 

remords,  qui  augmentent  notre  mal  et  nous  jettent  dans  un  état 

voisin  du  désespoir.  Oh!  combien  il  est  vrai  de  dire  avec  l'Esprit- 
Saint,  que  la  tristesse  apporte  dans  un  cœur  tous  les  maux  à  la 
fois!  Omnis  plaga  tristitia  cordis  est.1 

Quand  vous  ressentez  les  atteintes  de  cette  maladie,  demandez- 
vous,  comme  le  Prêtre  au  bas  de  l'autel  :  «  Pourquoi  es-tu  triste, 
ô  mon  âme  !  et  pourquoi  me  troubles-tu  ?  »  Que  manque-t-il  à  ton 
bonheur?  Le  Dieu  qui  fait  la  joie  des  Anges,  ne  te  suffit-il  pas?  Tu 
le  possèdes,  en  vivant  dans  sa  grâce  et  en  accomplissant  sa  volonté. 
Sois  donc  contente  de  lui,  dit  saint  Augustin,  et  il  sera  content  de 
toi.  Ille  piacet  Dco,  mi  plaçât  Dens. 

Vos  tristesses  ne  viennent-elles  pas  souvent  d'un  manque  de 
courage  et  de  résignation?  Tantôt  c'est  l'amour-propre  froissé 
d'une  parole,  d'un  geste,  d'un  procédé  ;  tantôt  c'est  la  vanité  humi- 

liée d'un  oubli,  d'un  défaut  d'attention  ;  ou  bien  c'est  la  sensualité, 
l'immortification,  qui  vous  porte  au  mécontentement,  assombrit 
votre  humeur,  vous  réduit  à  un  morne  silence,  pendant  que  la 
mélancolie  vous  ronge  péniblement.  0  déplorables  résultats  ! 

Pour  les  prévenir,  soyez  tout  de  bon  résolu  :  1°  De  souffrir  en 
paix  ce  qui  vous  contrarie.  2°  De  ne  pas  trop  vous  occuper  de 
votre  tristesse  involontaire;  mais  faisant  diversion,  offrez-vous  à 

Dieu  pour  endurer  des  peines  plus  grandes,  s'il  le  désire.  Ces  actes 
généreux,  fréquemment  répétés,  dissiperont  peu  à  peu  tous  vos 

chagrins.  —  0  Jésus,  Roi  immortel  couronné  d'épines  !  accordez- 
moi  plus  de  force  d'âme  pour  me  résigner  à  vous  servir  sans  con- 

solation. Faites-moi  regarder  comme  une  royauté  I'honneur  de 
vous  appartenir,  et  comme  la  meilleure  béatitude  de  cette  vie,  la 
volonté  de  vous  aimer  et  de  vous  plaire. 

(l)Eccli.  2o,  17. 



MERCREDI  DE  LA  PREMIÈRE  SEM.  —  LA  MAUVAISE  TRISTESSE.      269 

2o  Remèdes  a  i,a  tristesse. 

Rien  ne  triomphe  mieux  de  cette  maladie,  que  les  réflexions  et 
affections  saintes,  puisées  dans  une  oraison  fervente.  Tel  est  le 

sentiment  de  Cassien.  Comme  David,  dit-il,  en  jouant  de  la  harpe, 

chassait  le  démon  qui  tourmentait  Saûl,  ainsi  l'oraison  met  en 
fuite  le  démon  de  la  tristesse.  Car  elle  élève  les  pensées,  dissipe 

les  nuages  de  l'esprit,  dilate  et  réjouit  le  cœur.  —  Le  bienheureux 
Henri  Suzo,  sous  le  poids  d'une  affreuse  mélancolie,  entendit  une 
voix  qui  lui  disait  :  «  Levez-vous,  et  méditez  la  passion  du  Sau- 

veur. »  Il  le  fit,  et  bientôt  il  se  trouva  soulagé.  —  Si  un  entretien 
avec  un  ami,  apaise  parfois  nos  chagrins,  combien  plus  la  conver- 

sation avec  Dieu,  source  de  toutes  les  délices?  «  Je  les  réjouirai, 

dit  le  Seigneur,  dans  l'exercice  de  la  prière.1  »  En  pensant  seule- 
ment à  Dieu  et  à  sa  divine  présence,  le  Prophète-Roi  se  sentait 

rempli  de  consolations  ineffables.  Memor  fui  Dei,  et  delec- 
tatus  sum.% 

Ce  n'est  donc  pas  auprès  des  créatures,  mais  au  pied  du  Crucifix 
ou  devant  les  autels  et  les  tabernacles  que  vous  trouverez  le 

remède  à  vos  afflictions.  Là  vous  apprendrez  à  considérer  les  évé- 
nements comme  étant  dirigés  par  la  sagesse  et  la  bonté  de  Dieu. 

Le  Seigneur,  en  effet,  et  vous  en  êtes  convaincu,  veut  uniquement 
votre  bien.  Pourquoi  donc  vous  attrister  et  vous  plaindre,  quand 

il  vous  le  procure  au  moyen  de  l'épreuve?  Le  malade  se  plaint-il 
du  médecin  et  du  remède  qui  lui  apportent  la  santé?  Et  vous,  âme 

de  peu  de  foi  !  vous  tombez  dans  l'abattement,  lorsque  le  Seigneur, 
pour  vous  sanctifier,  permet  que  votre  orgueil  soit  humilié,  votre 
jugement  contredit,  votre  volonté  contrariée,  votre  patience  exer- 

cée? Mais  qu'allez-vous  chercher  dans  l'oraison?  n'est-ce  pas  la 
force  de  mourir  à  vous-même,  à  vos  vices,  à  vos  inclinations, 
pour  pratiquer  les  vertus  ? 

Concluons  donc  :  1°  Ce  doit  être  pour  nous  un  motif  de  joie 
plutôt  que  de  tristesse,  de  rencontrer  des  occasions  de  peines, 
afin  de  croître  par  là  en  sainteté  et  en  mérites.  —  2°  Nous 
devons  prendre  pour  maxime  celle  de  saint  François  de  Sales  qui 

disait  :  «  Jamais  de  vaines  tristesses  ni  d'inquiétudes;  faire  le 
bien  et  le  faire  joyeusement,  c'est  un  double  bien;  s'attrister  de 
ses  défauts,  c'est  joindre  défaut  à  défaut.  » 

(1)  Is.  56,  7.  (2)  Ps.  76,  4. 
MEDIT.    I.  23 



270     JEUDI  DE  LÀ  PREMIÈRE  SEMAINE.  —  TRISTESSE  SELON  DIEU. 

0  Jésus!  ô  Marie  !  rappelez-moi  souvent  la  paix  inaltérable  dont 
fous  jouissiez  au  milieu  de  vos  souffrances;  et,  par  vos  mérites, 

apprenez-moi  vous-mêmes  à  me  résigner  dans  mes  peines  et  à  me 
réjouir  saintement  de  vivre  dans  votre  amitié,  de  pouvoir  vous 

glorifier  et  mériter  le  ciel,. tandis  queTANT  d'autres  sont  à  jamais 
plongés  dans  les  supplices  de  l'enfer. 

jeudi  de  la  première  semaine.  —  Tristesse  selon  Dieu. 

Préparation.  —  Après  avoir  médité  les  suites  funestes  de  la 
mauvaise  tristesse,  voyons  les  avantages  de  celle  qui  vient  de 
Dieu.  Considérons-en  :  1°  Les  sources.  2°  Les  effets  salutaires.  — 
Puis  nous  examinerons  si,  avant  de  nous  confesser,  nous  réflé- 

chissons aux  motifs  de  nous  repentir  de  nos  fautes  et  d'en  faire 
pénitence.  Car  le  Sauveur  a  dit  :  «  Bienheureux  ceux  qui  pleu- 

rent! ils  seront  consolés.  »  Beati  qui  tugent,  quoniam  ipsi 
consolabuntar .{ 

lo  Sources  de  la  bonne  tristesse. 

Il  est  une  tristesse  qui  donne  la  mort,  dit  l'Apôtre,  c'est  celle 
du  siècle;  mais  il  en  est  une  qui  nous  fait  opérer  notre  salut: 

c'est  Dieu  qui  l'inspire.2  Elle  peut  naître  en  nous  de  divers  motifs. 
Le  souvenir  des  péchés  que  nous  avons  commis  cause  en  nous  le 
regret,  la  contrition,  les  larmes  de  la  pénitence.  Cette  tristesse, 

dit  l'Apôtre,  est  selon  Dieu.  —  Il  en  est  de  même  de  celle  qui 
provient  du  désir  de  nous  sanctifier,  et  qui  nous  fait  gémir 
amèrement  des  fautes  les  plus  légères,  des  imperfections,  des 
inclinations  mauvaises  que  nous  remarquons  en  nous,  de  notre 
peu  de  progrès  dans  la  vie  intérieure  et  dans  la  vraie  sainteté,  en 
un  mot,  de  toutes  nos  misères  spirituelles. 

Une  autre  source  de  tristesse  méritoire,  est  la  pensée  des  péchés 
qui  se  commettent  dans  le  monde.  Celui  qui  aime  le  Seigneur  et 

a  du  zèle  pour  sa  gloire,  peut-il  se  défendre  de  ressentir  de  la 
peine,  en  voyant  son  Créateur  offensé,  outragé  dans  ses  infinies 

perfections  ?  —  La  foi  et  l'amour  fournissaient  aux  saints  une  foule 
d'autres  motifs  de  répandre  des  larmes  devant  Dieu.  Tantôt 

(l)Matth.  5,5.  (2)  II  Cor.  7,  10. 



JEUDI  DE  LA  PREMIÈRE  SEMAINE.  —  TRISTESSE  SELON  DIEU.      27 i 

c'étaient  des  larmes  de  componction,  à  la  pensée  de  leurs  légers 
manquements;  tantôt  des  larmes  de  dévotion  et  de  reconnais- 

sance, en  se  voyant  comblés  de  bienfaits  par  la  divine  bonté; 

d'autres  fois  ils  pleuraient  la  Passion  du  Sauveur,  comme  le  fai- 
sait si  souvent  saint  François  d'Assise  ;  ou  bien,  réfléchissant  à  la 

longueur  de  leur  exil,  ils  gémissaient  de  se  voir  éloignés  du  sou- 
verain Bien  et  toujours  en  danger  de  se  perdre. 

Combien  ces  larmes  devaient  vous  être  agréables,  ô  Jésus  !  vous 
qui  avez  pleuré  sur  Jérusalem  et  sur  nous  tous,  en  prévoyant 
nos  ingratitudes,  notre  tiédeur,  notre  lâcheté  dans  votre  service! 

J'ai  plus  que  tout  autre  des  motifs  de  gémir  et  de  pleurer  ;  et 
cependant  je  ne  suis  que  dissipation  ;  je  me  répands  au  dehors  ; 
je  me  complais  dans  les  ris  bruyants,  les  fêtes  et  les  conversations 

profanes,  lorsque  j'ai  au  dedans  de  moi  tant  de  sujets  de  tristesse, 
tant  de  motifs  de  gémir  et  de  m'humilier. 

0  mon  bon  Maître!  rendez  efficaces  en  moi  les  résolutions 

suivantes  :  1°  De  ne  jamais  perdre  de  vue  les  châtiments  éternels 
que  je  me  suis  attirés  par  mes  péchés.  2°  De  me  représenter  sou- 

vent les  tourments  et  les  opprobres  que  vous  avez  endurés  pour 
moi  et  pour  tous  les  pécheurs.  3°  De  former  avec  soin  des  actes 

de  contrition  dans  l'oraison,  la  sainte  messe,  l'examen  du  soir  et 
surtout  en  me  préparant  à  la  confession  sacramentelle.  Deati  qui 
Ingent,  quoniam  ipsi  consolabunlur. 

2°  Avantages  de  la  bonne  tristesse. 

La  tristesse  qui  est  selon  Dieu  entretient  en  nous  I'humilité, 
en  nous  rappelant  les  fautes  que  nous  avons  commises  et  le  fonds 
de  corruption  qui  est  en  nous.  Elle  purifie  notre  conscience  de 
toutes  ses  souillures,  et  détache  notre  cœur  des  vanités  de  la 

terre.  «  Quand  on  est  pénétré  d'une  componction  véritable,  dit 
l'Imitation,  le  monde  entier  est  à  charge  et  devient  amer.1  »  Loin 
de  se  plaire  alors  dans  les  entretiens  inutiles,  on  cherche  la  soli- 

tude pour  y  converser  avec  Dieu.  La  curiosité  de  tout  voir,  de 
tout  lire,  de  tout  entendre;  le  désir  de  paraître,  de  se  produire, 

de  jouir  de  sa  liberté,  toutes  ces  tendances  dangereuses  s'amor- 
tissent dans  les  larmes  du  repentir. 

La  dévotion,  au  contraire,  et  I'amour  de  Dieu  s'y  raniment,  et  il 

(1)L.  1,  c.  21. 



272     JEUDI  DE  LA  PREMIÈRE  SEMAINE.  —  TRISTESSE  SELON  DIEU. 

n'est  point  de  sacrifice  qu'on  ne  fasse  alors  en  esprit  de  pénitence 
et  pour  imiter  Jésus  crucifié.  —  Tandis  que  la  mauvaise  tristesse, 

dit  Cassien,  nous  rend  rudes,  impatients,  chagrins  ;  tandis  qu'elle 
nous  décourage,  nous  éloigne  du  bien  et  nous  porte  au  désespoir, 

la  bonne  tristesse  nous  apprend  toutes  les  vertus  et  nous  commu- 

nique les  fruits  du  Saint-Esprit.  —  Et  quelle  récompense  n'en 

aurons-nous  pas  dans  le  ciel  !  «  Dieu  lui-même,  dit  l'Ecriture, 
essuiera  les  larmes  de  ses  Elus.1  »  Après  avoir  semé  dans  les 

pleurs,  nous  récolterons  dans  la  joie  et  l'allégresse,  comme  parle 
le  Psalmiste.2  In  exuUatione  matent. 

N'êtes-vous  pas  insensible  à  ce  qui  faisait  pleurer  les  saints, 
c'est-à-dire  aux  maux  de  l'Eglise,  aux  scandales  qui  se  commet- 

tent, aux  outrages  que  reçoit  la  majesté  divine,  et  à  la  pensée  du 

grand  nombre  d'âmes  qui  périssent  chaque  jour?  Vous  êtes 

cependant  si  délicat,  si  susceptible,  quand  il  s'agit  de  vos  inté- 

rêts, de  votre  honneur  et  de  votre  santé.  D'où  vous  viennent  de 

telles  dispositions?  sans  doute  de  ce  que  l'amour-propre  domine 
en  vous  l'amour  divin. 

0  Jésus  !  préservez-moi  de  cette  joie  vaine  qui  dissipe,  qui  est 

l'ennemie  de  la  retenue  et  nous  fait  perdre  en  une  heure  le  fruit 

des  exercices  pieux  de  tout  un  jour.  Donnez-moi,  au  contraire, 

les  dispositions  saintes  que  vous  aviez  dans  le  Jardin  des  Olives, 

où  la  crainte,  —  l'ennui  —  et  la  tristesse  s'emparèrent  de  votre  âme. 
Daignez  donc  m'inspirer  :  1°  La  crainte  salutaire  des  coups  de  la 
divine  justice.  2°  Le  dégoût  des  maximes  el  des  satisfactions  du 

siècle.  3°  L'esprit  de  componction,  qui  me  fasse  pleurer  mes  fautes 

parce  qu'elles  ont  blessé  l'excellence  infinie  de  votre  Père  céleste. 
Rendez-moi  recueilli  au  milieu  des  affaires,  —  détaché  du  monde 
dans  les  sociétés,  —  ami  de  la  solitude,  du  silence  et  de  la  prière, 

parmi  les  occupations  les  plus  distrayantes.  Je  vous  demande  ces 

grâces  par  l'intercession  de  la  Mère  des  douleurs. 

(l)Apoc.  21,-i.  (2)  Ps.  123,5-6. 



VENDREDI  DE  LA  PREMIÈRE  SEM.  —  JÉSUS  NOTRE  CONSOLATEUR.      "2Tâ 

VENDREDI  DE  LA  PREMIÈRE  SEMAINE.  —  JéSUS  notre  Consolateur. 

Préparation.  —  Le  moyen  par  excellence  de  fuir  la  mauvaise 
tristesse  et  de  conserver  la  paix  de  l'âme,  c'est  d'avoir  recours  à 
Jésus,  le  consolateur  des  affligés.  Méditons  donc  :  1°  Avec  quelle 
bonté  il  nous  presse  d'aller  à  lui.  2°  A  quelle  condition  il  nous 
fera  part  des  biens  et  des  consolations  célestes.  —  «  Venez  tous  à 
moi,  nous  crie-t-il,  vous  qui  travaillez  et  qui  êtes  chargés,  et  je 
vous  soulagerai.  »  Approfondissons  le  sens  de  cette  divine  parole. 
Venite  ad  me  omnes  qui  taboratis  et  onerali  eslis,  et  ego  rc/i- 
ciam  vos.1 

lo  Jésus  nous  presse  de  venir  a  lui. 

Le  Sauveur,  pendant  sa  vie  mortelle,  disait  à  la  Chananéenne  : 
«  Je  ne  suis  envoyé  que  pour  les  brebis  perdues  de  la  maison 

d'Israël.2  »  Aujourd'hui  qu'il  est  mort  et  ressuscité,  il  dit  aux 
hommes  de  toutes  les  contrées  de  la  terre  sans  exception  : 

«  Venez  tous  à  moi,  »  venite  ad  me  omnes.  —  «  Venez,  »  que  crai- 
gnez-vous? pourquoi  redouter  ma  majesté,  ma  puissance,  ma 

sainteté,  ma  justice?  Ne  suis-je  pas  votre  Créateur,  votre  Père, 
votre  Frère,  votre  Rédempteur?  Venez  par  la  foi,  la  prière,  le 

désir,  la  dévotion,  la  confiance  et  l'amour.  —  «  Venez  a  moi,  »  à 
moi  qui  vous  conserve  la  vie,  la  vie  du  corps  et  celle  de  l'Ame;  à 
moi  qui  vous  donne  la  lumière  de  la  raison  et  les  splendeurs  de 

la  foi  et  du  don  d'intelligence;  à  moi  qui  vous  nourris  de  ma 
chair,  après  vous  avoir  rachetés  de  mon  sang.  Venez  à  moi  dans 
les  églises,  à  toute  heure,  ou  pendant  la  sainte  Messe  ou  dans  la 
Communion. 

«  Venez  tous  »  sans  distinction,  sans  excepter  ceux  qui  sont 
couverts  de  la  lèpre  hideuse  du  péché.  Je  suis  le  môme  qui  ai 

rendu  la  vue  aux  aveugles,  l'ouïe  aux  sourds,  l'usage  de  leurs 
membres  aux  paralytiques;  j'ai  guéri  les  malades,  chassé  les 
démons  et  ressuscité  les  morts  ;  il  n'est  point  de  miracles  que  je 
ne  puisse  faire  en  votre  faveur.  Venez  donc  tous  avec  confiance. 

Mais  venez  surtout  «  vous  qui  travaillez  »  péniblement  à  l'édi- 
fice de  votre  perfection,  «  vous  qui  êtes  chargés  »  de  tant  de 

(1)  Malth.  11,  23.  (2)  Matth.  15,  24. 



274     VENDREDI  DE  LA  PREMIÈRE  SEM.  —  JÉSUS  NOTRE  CONSOLATEUR. 

défauts  à  redresser,  de  misères  à  soulager,  de  devoirs  à  remplir; 
vous  tous,  en  un  mot,  qui  sentez  le  poids  de  la  nature,  la  révolte 
des  passions,  les  épreuves  do  la  vie,  et  qui  appréhendez  de  loin 
les  terreurs  de  la  mort,  venez  tous,  et  «  je  vous  soulagerai,  je 
vous  réconforterai,  »  je  vous  conduirai  comme  des  brebis  dans 
de  gras  pâturages,  moi  qui  suis  votre  Pasteur;  je  vous  fortifierai 
par  ma  doctrine,  ma  grâce,  mes  sacrements;  je  vous  consolerai, 
réjouirai  dans  vos  afflictions,  comme  un  père  ses  enfants.  Et  ego 
reficiam  vos. 

0  bonté  de  Jésus!  combien  de  fois  je  suis  resté  sourd  à  vos 

invitations  si  douces  et  si  pressantes,  tandis  que  j'écoutais  la 
voix  du  monde  et  des  passions,  celle  de  l'orgueil,  de  l'ambition, 
de  la  vaine  gloire,  de  la  paresse  et  de  la  sensualité.  0  déplorable 

aveuglement  !  Je  m'en  repens  de  tout  mon  cœur,  et  je  suis  résolu  : 
1°  De  ne  plus  chercher  de  consolation  en  dehors  de  vous  et  do 
votre  grâce.  2°  De  recourir  à  la  prière  dans  les  remords,  les  com- 

bats, les  difficultés  et  les  amertumes.  De  vous  seul,  ô  Jésus!  je 
veux  attendre  le  pardon,  la  victoire,  la  patience  et  la  paix,  selon 
votre  promesse.  Et  ego  reficiam  vos. 

2»  Conditions  à  remplir  pour  être  favorisé  de  jésus. 

Le  Sauveur  nous  a  dit  le  bien  qu'il  veut  nous  faire,  si  nous 
allons  à  lui;  il  ajoute  aussitôt  les  conditions  à  remplir  pour  parti- 

ciper à  ses  faveurs.  «  Prenez,  dit-il,  mon  joug  sur  vous,  et  appre- 
nez de  moi  que  je  suis  doux  et  humble  de  cœur,  et  vous  trouverez 

le  repos  do  vos  ûmes.1  » 
Tollite;  prenez,  non  de  force,  mais  de  bon  cœur,  mon  joug  sur 

vous;  joug  suave,  qui  ne  ressemble  en  rien  à  celui  du  monde,  de 

J'enfcr  et  des  passions.  Les  devoirs  que  je  vous  impose  sont  entiè- 
rement conformes  à  la  saine  raison,  à  l'équité,  à  la  justice.  Ce 

sont  des  devoirs  qui  élèvent  l'intelligence,  ennoblissent  la  volonté 
et  sont  rendus  faciles  par  ma  grâce,  par  la  douce  paix  dont  ils 

remplissent  le  cœur  fidèle  et  par  l'assurance  qu'ils  donnent  d'un 
bonheur  éternel. 

Ces  devoirs,  il  est  vrai,  paraissent  pénibles  aux  esprits  superbes 

et  insubordonnés,  mais  pourquoi  ?  parce  qu'ils  ne  veulent  d'aucun 
joug  et  tombent  ainsi  sous  l'esclavage  de  leurs  penchants  vicieux. 

(ljMalth.  11,29-50. 



SAMEDI  DE  LA  PREMIÈRE  SEMAINE.  —  L'AVE  MARIA.  275 

—  Quant  à  vous,  continue  le  divin  Maître,  entrez  dans  mon  cœur; 

puisez-y  par  la  méditation  et  la  prière  des  sentiments  d'humilité 
et  de  mansuétude,  et  jamais  vous  ne  regretterez  de  vous  être  mis 

à  mon  service.  L'humilité  vous  apprendra  à  aimer  la  dernière 
place,  à  vivre  cachés  et  inconnus,  sans  aucune  prétention;  elle 

vous  inspirera  la  soumission  à  l'autorité,  la  fidélité  à  tous  mes 
préceptes;  et  par  là  vous  trouverez  le  repos  de  vos  âmes  ou  la 

paix  promise  à  ceux  qui  observent  ma  loi  sainte.  Vax  mulla  dili- 
gcnlibus  legem  tuam.1  —  En  outre,  la  douceur  vous  fera  goûter 

ce  repos  jusque  dans  les  épreuves  et  les  humiliations;  car  c'est  le 
propre  de  cette  vertu  d'inspirer  le  calme  et  la  patience  dans  toutes 
les  afflictions  de  cette  vie.  —  Ainsi  nous  parle  Jésus. 

Sommes-nous  dociles  à  ce  divin  langage?  D'où  viennent  nos 
troubles,  nos  agitations,  nos  mécontentements  ?  N'est-ce  pas  tou- 

jours du  manque  d'humilité,  de  mansuétude,  de  résignation?  Oh  ! 
que  le  service  de  Jésus  nous  serait  facile  et  suave,  si  nous  étions 
toujours  soumis,  dociles,  patients,  contents  de  Dieu  et  de  sa 

volonté  sainte!  Supprimez  toutes  les  angoisses  de  l'orgueil,  les 
tortures  de  l'envie,  les  tourments  de  l'ambition,  les  inquiétudes  de 
la  vanité,  les  amertumes  de  l'amour-propre,  et  vous  ferez  l'expé- 

rience du  bonheur  des  humbles  ou  des  petits  selon  Dieu. 

0  Jésus  !  ô  Marie  !  faites-moi  comprendre  de  plus  en  plus  com- 
bien est  dur  le  joug  des  mauvaises  inclinations,  et  donnez-moi  la 

grâce  :  1°  De  vivre  anéanti  en  votre  présence  et  dans  le  sentiment 
continuel  de  mon  impuissance  au  bien.  2°  De  me  confier  pleine- 

ment en  vous  et  d'embrasser,  avec  votre  secours,  toutes  les  peines 
et  les  confusions  qu'il  vous  plaira  de  m'cnvoyer. 

SAMEDI  DE  LA  PREMIERE  SEMAINE.  -  L'Ave  Maria. 

Préparation.  —  Le  samedi  étant  consacré  à  la  divine  Mère,  nous 
réveillerons  demain  notre  confiance  en  elle,  en  méditant  1°  L'excel- 

lence de  la  Salutation  angélique.  2°  Ce  que  cette  prière  renferme 
de  doctrine  et  d'enseignements  pour  nous.  —  Nous  prendrons 
ensuite  la  résolution  de  la  réciter  souvent  afin  de  mériter  la  pro- 

tection de  Marie,  sans  laquelle,  dit  saint  Germain,  personne  ne 
peut  triompher  de  soi-même,  ni  avancer  dans  la  vie  spirituelle. 
Nisi  tu  iter  aperires,  o  Maria!  nemo  syiritualis  evaderet. 

(l)Ps.  113. 



276  SAMEDI  DE  LA  PREMIÈRE  SEMAINE.  —  L'AVE  MARIA. 

1°  Excellence  de  la  salutation  Angélique. 

Comme  Jésus  nous  a  révélé  la  formule  de  prière  que  nous 
devons  adresser  chaque  jour  à  notre  Père  qui  est  aux  cieux; 

ainsi  le  Saint-Esprit  par  l'organe  de  l'Archange  Gabriel,  de  sainte 
Elisabeth  et  de  l'Eglise  catholique,  nous  a  composé  la  requête  dont 
nous  devons  user  à  l'égard  de  notre  céleste  Mère. 

L'Ave  Maria  ou  la  Salutation  angéliqueest  la  rnis  belle  prière 

après  l'Oraison  dominicale.  Par  elle,  en  effet,  nous  vénérons, 
nous  saluons  et  exaltons  la  Mère  de  nos  ames  dans  les  termes  dont 

Dieu  lui-même  s'est  servi,  par  son  Ambassadeur  fidèle,  pour  le 

grand  mystère  de  l'Annonciation;  nous  la  félicitons,  avec  l'Ange 
et  sainte  Elisabeth,  de  la  sublime  prérogative  qui  la  distingue  de 

toutes  les  créatures,  en  la  rendant  Mère  du  Créateur.  Puis  avec 

l'Eglise,  inspirée  de  l'Esprit-Saint,  nous  la  supplions,  par  sa  divine 
Maternité,  de  nous  venir  en  aide,  pendant  la  vie  et  à  la  mort. 

Ce  n'est  donc  pas  sans  raison  que  les  Saints  ont  attaché  tant  de 
prix  à  la  récitation  de  cette  touchante  supplique.  Le  bienheureux 

Alphonse  Rodriguez  la  récitait  avec  une  tendre  piété  chaque  fois 

qu'il  entendait  sonner  l'heure.  La  nuit,  les  Anges  venaient  l'éveil- 

ler, afin  qu'il  s'acquittât  de  ce  tribut  de  louanges  à  l'égard  de  sa 
Reine  bien-aimée.  De  quelle  estime  n'était  pas  pénétré  saint 
Alphonse  pour  la  Salutation  angélique!  11  la  récitait  à  chaque 

quart  d'heure,  et  il  assurait  qu'elle  est  plus  précieuse  devant 
Dieu  que  toute  la  création.  Cette  prière,  en  effet,  a  été  comme 

l'annonce  et  le  commencement  du  monde  régénéré,  monde  de  la 

grâce,  infiniment  supérieur  à  toute  la  nature.  En  outre,  elle  nous 

procure  des  biens  si  désirables,  qu'une  religieuse  bénédictine, 

apparaissant  après  sa  mort,  déclara  qu'elle  serait  prête  à  subir 
jusqu'au  jugement  général  les  douleurs  de  sa  dernière  maladie, 

pour  obtenir  un  degré  de  gloire  correspondant  au  mérite  d'un 
seul  Ave  Maria.* 

Avec  quelle  ferveur  ne  devrions-nous  donc  pas  réciter  cette 

prière,  surtout  quand  l'heure  sonne,  ou  que  nous  commençons 

une  action,  que  nous  devons  sortir,  recevoir  quelqu'un,  donner 
un  conseil  !  Faisons-le  du  moins  :  1°  Avant  nos  repas,  notre  repos, 
nos  récréations.  2°  Dans  les  combats  que  nous  livrent  le  monde,  la 

(l)  S.  Alph. 



SAMEDI  DE  LA  PREMIÈRE  SEMAINE.  —  L'AVE  MARIA.  277 

chair  et  le  démon.  3°  Dans  les  peines  et  les  épreuves  de  la  vie, 
dans  toutes  les  occasions  difficiles  d'exercer  la  vertu. 

0  ma  Souveraine  et  ma  Mère,  Marie  !  je  voudrais  vous  saluer  et 
vous  prier  à  tous  les  moments  du  jour  et  de  la  nuit.  Car  heureux 

sont  les  cœurs  tout  parfumés  d'Ave  Maria!  ils  répandent  autour 
d'eux  la  bonne  odeur  de  Jésus,  dont  vous  êtes  la  plus  parfaite 
image.  Obtenez-moi  la  grâce  de  parsemer  ma  vie  des  roses  pré- 

cieuses de  la  Salutation  angélique,  afin  qu'après  ma  mort  j'arrive 
à  vous  tout  embaumé  de  leur  parfum. 

2°  Doctrine  et  enseignement  de  l'ave  maria. 

Dans  cette  prière,  nous  commençons  par  féliciter  de  ses  gran- 
deurs la  Bière  bénie  du  Verbe  incarné.  «  Je  vous  salue,  Marie, 

pleine  de  grâce.  »  Cette  salutation,  dit  saint  Thomas,  étonne  par 

sa  nouveauté  ;  jamais  on  n'en  avait  entendu  de  pareille  de  la  bou- 
che d'un  Ange.  —  Mais  pourquoi  l'Ange  appelle-t-il  Marie  «  Pleine 

de  grâce?  »  parce  que,  dit  l'angélique  Docteur,  elle  en  a  reçu 
une  plénitude  assez  grande  pour  sanctifier  tous  les  hommes  ;  ce 
qui  doit  singulièrement  fortifier  notre  confiance,  lorsque  nous  la 

prions.  Cette  confiance  s'accroît  quand  nous  prononçons  dévote- 
ment le  nom  de  Marie,  qui  est  un  nom  de  douceur,  d'espérance  et 

d'amour,  nom  qui  éclaire,  fortifie  et  console  tous  ceux  qui 
l'invoquent. 

«  Le  Seigneur  est  avec  vous,  »  c'est-à-dire  d'une  manière  plus 
spéciale  qu'avec  les  autres  créatures.  Et  en  effet,  le  Père  n'est-il 
pas  avec  Marie,  comme  avec  sa  Fille  par  excellence,  le  Fils  comme 

avec  sa  digne  Mère,  le  Saint-Esprit  comme  avec  son  Epouse  bien- 
aimée?  —  «  Vous  êtes  bénie  entre  toutes  les  femmes,  ô  Marie! 

à  la  différence  d'Eve  qui  est  tombée  sous  la  malédiction  du  péché 
et  nous  a  entraînés  dans  sa  ruine.  Aujourd'hui  nous  sommes  bénis 
avec  vous,  ô  Mère  de  Dieu,  devenue  la  Mère  de  nos  âmes.  Et  d'où 
nous  vient  cette  bénédiction  ?  De  Jésus,  le  Béni  avant  tous  les 

siècles,  et  de  vous,  ô  Marie  !  qui  êtes  toute-puissante  auprès  de 
lui.  Et  benedictus  fractus  tui  ventris  Jésus. 

Après  avoir  ainsi  salué  et  loué  la  bienheureuse  Vierge,  nous 

jetons  un  regard  sur  nous-mêmes,  et  pénétrés  du  sentiment  de 
nos  misères,  nous  lui  disons  :  «  Sainte  Marie,  Mère  de  Dieu  !  »  Les 
enfants  aiment  à  redire  le  nom  de  leur  Mère,  et  à  proclamer  ses 
titres  de  noblesse  ;  ils  raniment  ainsi  leur  amour  et  leur  confiance. 

médit,  i.  24 



278      SAMEDI  DE  LA  PREM.  SEM.  (BIS.)  —  LA  SALUTATION  ANGÉLIQUE. 

—  Mais  notre  misère  nous  paraît  d'autant  plus  grande,  que  Marie 
est  plus  pure  et  plus  élevée.  Voilà  pourquoi  nous  ajoutons  :  «  Priez 

pour  nous,  pauvres  pécheurs  :  »  priez  «  maintenant,  »  maintenant 

que  nous  luttons  contre  nous-mêmes,  contre  nos  vices  et  nos  pas- 

sions, contre  les  tentations  du  monde  et  de  l'enfer. 
Priez  surtout  pour  nous  «  à  l'heure  de  notre  mort,  »  alors  que 

la  faiblesse  où  nous  aura  réduits  la  maladie,  exigera  de  votre  part, 

ô  notre  Mère  !  un  secours  plus  prompt,  plus  puissant,  plus  mater- 

nel. Priez  pour  nous,  quand  nous  recevrons  les  derniers  sacre- 

ments, et  que  notre  ame,  luttant  dans  l'agonie,  sera  sur  le  point 

de  comparaître  devant  Dieu.  Recevez-la  vous-même,  ô  Mère  de 
notre  salut  !  Nous  vous  devrons  ainsi  la  vie  de  la  gloire,  comme 

nous  vous  sommes  redevables  de  la  vie  de  la  grâce.  Ora  pro  nobis, 
nunc  et  in  liora  mortis  nostrœ. 

samedi  DE  la.  première  semaine,  (bis.)—  La  Salutation  angélique. 

Préparation.  —  Comme  Y  Ave  Maria  est  une  prière  si  agréable 

à  la  Reine  du  ciel,  méditons-en  1°  L'excellence.  2°  La  pratique.  — En  saluant  la  Mère  de  nos  fîmes,  nous  nous  unirons  désormais  aux 

dispositions  de  respect,  de  confiance  et  d'amour  filial,  qui  ani- 
ment les  Anges  et  les  Saints  les  plus  dévoués  à  leur  Reine  bien- 

aimée,  spécialement  saint  Gabriel  qui  la  salua  le  premier  par  ces 
paroles  :  Ave,  gratia  plena,  Dominus  tecum. 

lo  Excellence  de  l'ave  maria. 

«  La  Salutation  angélique,  dit  le  bienheureux  Albert-le-Grand, 
a  été  dictée  par  Dieu  le  Père,  écrite  par  Dieu  le  Fils,  confirmée 

par  Dieu  le  Saint-Esprit,  et  annoncée  par  l'archange  Gabriel.  »  Les 

paroles  qu'y  ont  ajoutées  sainte  Elisabeth  et  l'Eglise,  épouse  de 

Jésus-Christ,  sont  également  inspirées  par  l'Esprit  de  Dieu.  Ce 
n'est  donc  pas  de  la  terre  que  nous  vient  cette  prière,  mais  du 

ciel.  —  Aussi  la  Reine  du  paradis  en  a-t-elle  conservé  la  plus 

grande  estime.  «  Si  je  pouvais  vous  saluer,  lui  dit  un  jour  sainte 

Mechtilde,  de  la  plus  douce  salutation  qu'imagina  jamais  cœur 
humain,  comme  je  le  ferais  avec  joie!  » 

Aussitôt  la  Reine  des  Anges  lui  apparut,  portant  sur  sa  poitrine 



SAMEDI  DE  LA  PIIEM.  SEM.  (BIS.)  —  LA  SALUTATION  ANGÉLIQUE.      279 

la  Salutation  angélique  écrite  en  lettres  d'or.  «  Jamais,  lui  répon- 
dit Marie,  l'homme  ne  surpassera  cette  Salutation.  Par  elle,  Dieu 

le  Père  m'a  saluée  le  premier  et  m'a  exemptée  de  la  faute  d'Eve,  en 
vertu  de  sa  toute-puissance.  Par  elle,  le  Fils  de  Dieu  m'a  éclairée 
de  son  infinie  sagesse,  pour  me  rendre  l'astre  brillant  qui  éclaire 
le  ciel  et  la  terre,  selon  la  signification  de  mon  nom  de  Marie.  Par 

elle,  l'Esprit-Saint,  me  pénétrant  de  la  plénitude  de  sa  divine  dou- 
ceur, m'a  tellement  comblée  de  sa  grâce,  qu'en  la  cherchant  par 

moi  on  la  trouve  sûrement.  »  Ainsi  parla  la  divine  Mère.  —  Rien 

donc,  parmi  les  prières  qu'on  lui  adresse,  ne  lui  paraît  préférable 
à  la  Salutation  angélique. 

Avons-nous  soin  de  la  réciter  toujours  avec  le  plus  profond 
respect,  imitant  en  cela  saint  Gabriel,  qui  aborda  Marie,  plein 

d'une  humilité  sincère  et  lui  parla  avec  une  extrême  vénération  ? 
N'oublions  jamais  qu'elle  est  notre  Souveraine  et  que  ses  grandeurs 
sont  au-dessus  de  tout  éloge.  —  Mais  comme  elle  est  aussi  notre 
Mère,  joignons  au  respect  la  dévotion  et  la  confiance. 

Disons-lui  donc  avec  la  piété  et  I'amour  de  sainte  Elisabeth  : 
«  Vous  êtes  bénie  entre  toutes  les  femmes,  et  le  fruit  de  vos  entrail- 

les est  béni.  »  Ajoutons,  avec  toute  l'Eglise  catholique  :  «  Sainte 
Marie,  Mère  de  Dieu,  priez  pour  nous,  pauvres  pécheurs,  mainte- 

nant et  à  l'heure  de  notre  mort.  Priez  pour  nous  maintenant  que 
nous  sommes  en  ce  monde,  comme  sur  une  mer  agitée  et  féconde 

en  naufrages  :  obtenez-nous  la  victoire  sur  les  tentations,  la  vigi- 

lance pour  éviter  les  écueils  et  l'esprit  de  prière  pour  vous  appeler 
sans  cesse  à  notre  aide.  —  Priez  pour  nous  à  notre  dernière 
heure,  alors  que  les  combats  seront  plus  rudes,  les  souffrances 
plus  accablantes  et  les  dangers  plus  redoutables.  Nnnc  et  in  liora 
mortis  nostrœ. 

2»  Pratique  de  l'ave  maria. 

Pour  rappeler  aux  fidèles  l'ineffable  mystère  de  l'Incarnation  du 
Verbe  et  de  la  Maternité  divine  de  Marie,  l'Eglise  a  enrichi  d'indul- 

gences la  récitation  de  Y  Angélus,  au  son  de  la  cloche,  trois  fois  par 

jour,  le  matin,  à  midi  et  le  soir.  C'est  donc  là  un  moyen  d'honorer 
la  Mère  de  nos  âmes,  en  lui  rappelant  ses  grandeurs,  ses  privilè- 

ges, et  en  implorant,  à  diverses  reprises,  sa  protection  puissante. 

Saint  Charles  Borromée,  saint  Alphonse  et  tant  d'autres  Saints,  non 
contents  de  n'y  manquer  jamais,  se  prosternaient  même  en  pleine 
rue  pour  s'acquitter  de  cette  dévotion. 



280     DIMANCHE  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  SÉPULCRE  DE  JÉSUS. 

A  cette  pratique,  ajoutons  celle  des  trois  ave  maria,  le  matin 

dès  le  lever,  et  le  soir  avant  le  coucher,  en  l'honneur  de  l'Imma- 
culée Conception  de  Marie  et  dans  l'intention  d'obtenir  ou  de  con- 

server intacte  la  vertu  de  chasteté.  —  Saluons  encore  la  divine 

Mère  chaque  fois  que  l'heure  sonne.  Agissons  de  même,  selon 
l'avis  de  saint  Alphonse,  avant  chacune  de  nos  actions,  avant 
l'oraison,  la  lecture,  l'étude,  le  travail,  le  repos,  les  repas,  les  pro" 
menades,  les  voyages,  les  récréations.  Faisons-le  surtout  dans  les 

dangers,  les  attaques  du  démon,  les  impressions  de  colère,  d'impa- 
tience, de  répugnance,  de  dégoût,  dans  toutes  les  révoltes  de  nos 

passions.  «  La  puissance  de  Marie,  dit  saint  Anselme,  protège 

spécialement  les  âmes  qui  l'invoquent  fréquemment.  » 
Avez-vous  soin  de  la  saluer,  de  la  prier  souvent,  dès  le  matin 

à  votre  réveil,  et  le  soir  avant  de  vous  endormir;  quand  vous 

rencontrez  ses  images,  ou  que  vous  éprouvez  quelque  joie,  quel- 
que peine,  quelque  lutte  et  difficulté?  Marie  promit  à  sainte 

Gertrude  autant  de  secours  à  l'heure  de  la  mort,  qu'elle  aurait 
récité  d'Ave  Maria  pendant  sa  vie.  Le  seul  motif  de  plaire  à  la 
divine  Mère  ne  devrait-il  pas  nous  persuader  d'embrasser  cette 
dévotion  si  agréable  à  son  Cœur  aimant  ? 

a  0  Marie!  vous  dirai-je  avec  Thomas  A-Kempis,  je  m'approche- 
rai de  vous  avec  respect,  dévotion,  et  avec  une  humble  confiance, 

quand  il  s'agira  de  vous  offrir  la  Salutation  angélique.  Je  vous 
l'offre  donc,  la  tète  courbée  par  révérence  pour  votre  Personne 
sacrée,  et  je  désire  que  tous  les  esprits  célestes  puissent  la  répé- 

ter pour  moi  cent  mille  fois  et  plus  souvent  encore.  Car  je  ne 
connais  rien  de  plus  glorieux  pour  vous,  ni  de  plus  consolant 
pour  nous.  »  Je  me  propose  donc  de  vous  offrir  chaque  jour  avec 

ferveur  la  couronne  mystique  d'Ave  Maria,  qu'on  appelle  le  Cha- 
pelet et  qui  vous  est  si  agréable. 

DIMANCHE  DE  LA.  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  Sépulcre  de  Jésus. 

Préparation.  —  L'Eglise  fait  aujourd'hui  mémoire  du  sépulcre 
de  l'Homme-Dieu.  Nous  trouvons  dans  ce  mystère  l'image  :  1°  De 
la  mort  mystique  de  l'âme.  2°  De  sa  vie  cachée  en  Dieu  avec  Jésus- 
Christ.  —  Après  avoir  approfondi  ces  vérités,  nous  renoncerons 
à  toute  intention  naturelle  et  terrestre,  afin  d'agir  toujours  uni- quement pour  Dieu  et  en  union  avec  Jésus,  notre  médiateur  et 



DIMANCHE  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  SÉPULCRE  DE  JÉSUS.      281 

notre  modèle.  Mortui  enim  estis,  et  vila  vestra  est  abscondita  cum 
Chris to  in  Deo.x 

lo  Jésus  au  sépulcre,  image  de  notre  mort  mystique. 

Quel  étonnant  spectacle  que  celui  du  Dieu  Créateur  mis  au  tom- 
beau! Les  biens  de  la  terre  dont  Jésus  est  le  Seigneur,  lui  sont 

devenus  comme  étrangers  ;  le  sépulcre  où  il  repose,  le  linceul  qui 

l'enveloppe  ne  sont  pas- à  lui.  Il  n'a  pas  même,  lui,  le  Maître  de 
l'univers,  une  parcelle  des  biens  que  ses  ennemis  possèdent  si 
largement.  0  mort,  mort  cruelle  !  qu'as-tu  fait  ?  tu  as  dépouillé 
totalement  Celui  par  qui  tout  existe,  le  Riche  par  excellence  à 
qui  tout  appartient.  Son  corps,  sans  vie  et  sans  mouvement,  ne 

voit  plus,  n'entend  plus,  ne  goûte  plus  les  choses  d'ici-bas.  Vaine- 
ment on  les  lui  présenterait,  elles  ne  feraient  aucune  impression 

sur  ses  sens.  Qu'on  le  remue,  qu'on  le  déplace,  qu'on  le  trans- 
porte, il  n'opposera  nulle  résistance. 

0  Jésus!  qui  vous  a  réduit  à  un  tel  état?  Ah!  c'est  l'amour  que 
vous  portez  à  nos  âmes.  Tout  ce  qui  paraît  en  vous  aux  regards 
des  hommes  est  inanimé  et  insensible  ;  vous  nous  pressez  ainsi 

de  mourir  au  monde  et  à  nous-mêmes,  afin  de  vivre  unique- 
ment pour  vous.  —  Esclaves  de  leurs  passions,  les  partisans  du 

siècle  n'ont  d'autre  fin,  d'autre  désir  que  la  vaine  gloire,  le  plaisir 
et  l'intérêt.  Vous,  au  contraire,  ô  divin  Maître,  vous  regardez 
comme  vos  imitateurs  et  vos  disciples  ceux-là  seuls  qui  crucifient 
leur  chair  avec  ses  vices  et  ses  convoitises.2 

0  Jésus  !  combien  je  suis  éloigné  de  vous  ressembler,  moi  qui 

nourris  encore  tant  de  pensées  terrestres,  d'affections  mondaines, 
de  projets  ambitieux  ;  tant  d'attachements  à  l'estime,  aux  fausses 
joies  de  la  terre,  à  tout  ce  qui  flatte  les  sens  et  les  mauvais  pen- 

chants! Ah  !  daignez  m'inspirer  le  courage  de  mourir  à  tout  ce  qui 
n'est  pas  vous. 

A  cette  fin,  je  me  propose  de  prendre  les  dispositions  d'un  mort 
dans  le  tombeau  :  1°  Comme  il  ne  tient  plus  à  la  réputation,  aux 
richesses,  aux  jouissances,  ainsi  je  veux  me  détacher  du  monde, 

de  ses  vanités,  de  ses  fausses  satisfactions.  —  2°  De  même  qu'il  n'a 
ni  mouvement,  ni  volonté  propres,  je  veux  aussi  dépendre  en  tout 
de  votre  grâce  et  de  ceux  qui  me  dirigent  en  votre  nom.  — 

(1)  Col.  3,3.  (2)  Gai.  S,  24. 
MÉDIT.  I  21* 



232     DIMANCHE  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  SÉPULCRE  DE  JESUS. 

3°  Aucune  injure  ne  l'irrite,  nulle  louange  ne  le  flatte  ;  il  n'a  ni 
haine,  ni  rancune  contre  personne,  il  est  indifférent  à  tout  ;  ainsi 

je  suis  résolu  de  devenir  insensible  à  tout  intérêt  personnel,  à 

toute  susceptibilité  d'amour-propre,  au  mépris  comme  à  l'estime 
des  créatures,  pour  n'être  touché  désormais  que  de  votre  grâce  et 
de  votre  amour.  Mortui  enim,  et  consepuUi  cum  Christo.{ 

2°  Jésus  au  sépulcre,  image  de  notre  vie  cachée  en  dieu. 

Après  avoir  dit  «  Vous  êtes  mort,  »  l'Apôtre  ajoute  :  «  Et  votre 
vie  est  cachée  en  dieu  avec  Jésus-Christ.  »  Le  Sauveur  dans  son 

tombeau  est  mort  quant  à  la  vie  naturelle;  mais  la  Divinité  du 

Verbe  n'a  pas  quitté  son  corps  :  elle  lui  reste  substantiellement 

unie  ;  en  sorte  que,  naturellement  mort  aux  yeux  des  hommes, 

Jésus  vit  de  sa  vie  divine.  Mais  cette  vie  est  cachée  aux  regards 

du  monde;  Dieu  seul  la  connaît.  —  Ainsi  doit-il  en  être  de  nous. 
En  nous  voyant  éloignés  de  leurs  grandeurs,  de  leur  liberté,  de 

leurs  plaisirs,  les  mondains  nous  plaignent  et  nous  croient  malheu- 

reux. Mais  ils  ignorent  qu'il  est  une  autre  vie  qui  ne  tombe  pas 
sous  les  sens,  une  vie  spirituelle,  surnaturelle,  toute  céleste, 

tout  angélique  et  divine  ;  une  vie  qui  a  ses  gloires,  ses  richesses, 

ses  délices,  dans  un  ordre  bien  supérieur  à  celui  de  la  nature.  Le 

monde  voit  le  dehors  ;  il  a  horreur  de  la  solitude  des  amis  de  Dieu, 

de  leur  recueillement,  de  leur  esprit  de  mortification  ;  mais  qu'il 
est  loin  de  soupçonner  les  joies  secrètes  de  leur  cœur,  de  leur 

conscience,  cette  paix  onctueuse  et  continuelle  qui  surpasse  tout 

sentiment  !  Habitué  à  une  liberté  plus  ou  moins  licencieuse,  le 

monde  regarde  l'obéissance  comme  un  esclavage,  et  le  dévoue- 
ment comme  une  servitude;  mais  combien  les  âmes  qui  aiment 

Dieu  s'y  trouvent  à  l'aise  !  jamais  elles  n'échangeraient  leur  vie 
d'immolation,  contre  la  vie  sans  contrainte  des  prétendus  heureux 
du  siècle. 

Que  ceux  donc  qui  vivent  en  Dieu  et  pour  Dieu  avec  Jésus- 
Christ,  se  réjouissent!  car  ils  ont  choisi  la  meilleure  part. 

Qu'ils  continuent  à  se  cacher  parmi  les  hommes,  à  pratiquer  la 

piété,  le  détachement,  le  support,  .toutes  les  vertus,  sans  s'inquié- 

ter du  monde  qui  les  méprise  ;  un  jour  viendra,  dit  l'Apôtre,  où 

leur  vie  sainte  et  oubliée  sera  manifestée  à  la  face  de  l'univers, 

(1)  Col.  3,  5.  Rom.  6,  4. 



LUNDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  LE  BON  PASTEUR.    283 

lorsque  Jésus  apparaîtra  dans  sa  gloire.  Alors  tous  ceux  qui 

auront  vécu  comme  lui  et  avec  lui,  dans  l'abjection,  la  persécution, 
en  vue  de  plaire  à  Dieu,  seront  exaltés  devant  les  Anges  et  cou- 

ronnés parmi  les  Elus.  Cum  Chris  tus  appartient,  vita  vestra,  tune 
et  vos  apparebitis  cum  ipso  in  gloria. 

0  mon  Dieu!  faites  que  cette  espérance  m'encourage  à  mener 
ici-bas  une  vie  toujours  plus  humble,  plus  intérieure,  plus 
recueillie.  Que  la  pensée  du  sépulcre  de  mon  Sauveur  me  porte 

constamment  à  m'ensevelir  avec  lui,  à  me  cacher  avec  lui  en 
vous,  à  vivre,  en  un  mot,  sur  la  terre  comme  si  j'y  étais  seul  avec 
vous  et  avec  Jésus-Christ.  Et  vita  vestra  est  abscondita  cum  Christo 
in  Deo. 

lundi  de  la  deuxième  semaine.  —Le  bon  Pasteur. 

Préparation.  —  Dans  l'Evangile  de  Dimanche,  Jésus  dit  qu'il 
est  le  bon  Pasteur.  Voyons  1°  Comment  il  a  justifié  ce  titre. 
2°  Comment  il  le  justifie  tous  les  jours.  —  Après  ces  considéra- 

tions, nous  promettrons  à  Jésus  de  nous  rendre  de  plus  en  plus 
attentifs  à  sa  voix,  à  ses  lumières,  à  ses  inspirations,  afin  d'être 
comptés  parmi  ses  brebis  dociles  et  fidèles,  qui  accomplissent 
toutes  ses  volontés.  Vocem  meam  audient,  et  fiet  unum  ovile  et 
unus  Pastor.x 

1°  Jésus  a  justifié  son  titre  de  bon  pasteur. 

Infiniment  heureux  en  lui-même  et  n'ayant  nullement  besoin 
de  nous,  le  Verbe  éternel  a  daigné  jeter  un  regard  sur  notre 
humanité  déchue,  mais  un  regard  qui  engendra  tout  un  monde 
de  merveilles,  par  un  effet  de  sa  puissance  mise  au  service  de 

son  amour  infini.  Désireux  de  nous  préserver  de  l'enfer,  il 
abaissa  les  cieux  pour  nous  les  ouvrir;  il  vint  lui-même  tra- 

vailler à  nous  en  rendre  dignes.  A  cette  fin,  que  de  sacrifices  il 

dut  s'imposer  !  Du  sein  des  grandeurs  et  des  gloires  de  l'éternelle 
patrie,  il  est  descendu  dans  l'obscurité  de  notre  exil;  son  palais 
fut  une  étable,  son  berceau  royal  une  crèche,  et  il  reposa  sur  la 
paille,  lit  des  plus  vils  animaux.  0  dévouement  incompréhensible  ! 

(l)Joan.  10,  16 



284    LUNDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  LE  BON  PASTEUR. 

Non  content  de  nous  préférer  à  ses  anges,  qu'il  a  laissés  périr 
en  si  grand  nombre,  il  a  parcouru,  pour  nous  chercher,  les 
monts,  les  collines  et  les  vallées,  travaillant,  se  fatiguant,  bravant 

la  faim,  la  soif  et  l'intempérie  des  saisons.  On  l'a  vu  subir  toutes 
les  injures,  se  laisser  bafouer,  flageller,  couvrir  de  crachats  et  de 

meurtrissures,  et  supporter  toutes  sortes  d'avanies  pour  nous 
sauver.  Et  le  voilà  qui  tombe  épuisé  sous  le  fardeau  d'une  croix! 

Oh  !  que  son  corps  ensanglanté,  ses  chairs  en  lambeaux,  sa  tète 
déchirée  par  les  épines  et  son  beau  visage  couvert  de  sang  nous 

crient  éloquemment  à  tous  qu'il  est  le  bon  Pasteur,  celui  qui 
donne  sa  vie  pour  ses  brebis  !  Et  de  fait,  tandis  que  le  mercenaire 

s'enfuit  et  abandonne  le  troupeau  à  la  dent  des  loups,  Jésus  monte 
au  Calvaire,  prend  sur  lui  nos  infirmités  et  subit  volontiers  la 
mort  pour  nous  sauver.  0  admirable  effusion  de  la  bonté  divine! 

inestimable  tendresse  de  l'infinie  charité!  afin  de  ramener  des 
esclaves,  des  brebis  errantes  et  vagabondes,  le  Fils  de  Dieu  lui- 
même  s'est  livré  pour  nous. 

Mais  nous  n'étions  pas  seulement  des  brebis  errantes;  nous 
étions  encore  rebelles  ;  et  c'est  à  force  de  caresses  que  Jésus 
a  triomphé  de  nos  révoltes  insensées.  Dans  le  temps  même  où 

les  hommes  l'outrageaient,  le  faisaient  mourir,  il  nous  a  com- 
blés de  biens.  Du  haut  de  la  croix  où  il  expirait,  il  nous  donnait 

l'Eglise,  nous  laissait  sa  Mère  et  se  léguait  lui-même  à  nous  dans 
l'Eucharistie.  Oh  !  ne  cessons  jamais  de  remercier  ce  tendre  Pas- 

teur d'avoir  envoyé  ses  bienfaits  au  lieu  de  ses  châtiments,  à  la 
conquête  de  nos  cœurs  obstinés. 

0  Jésus!  que  vous  rendrai-je  en  retour  de  tant  de  bontés  gra- 
tuites? Je  ne  puis  rien  vous  donner  de  meilleur  que  de  vous  con- 

sacrer mon  amour.  Mais  faites  que  cet  amour  :  1°  Soit  docile,  ou 
toujours  prêt  à  vous  obéir,  au  moindre  signe  de  votre  volonté.  — 

2°  Qu'il  soit  dévoué  ou  disposé  à  vous  suivre  en  tout  et  partout 
comme  il  vous  plaira.  —  3°  Qu'il  soit  fort  et  généreux,  c'est-à- 
dire  capable  d'endurer  des  privations  et  de  s'imposer  des  sacrifices 
pour  vous  rester  fidèle,  ô  mon  aimable  Pasteur! 

2°  Jésus  justifie  chaque  jour  son  titre  de  bon  pasteur. 

Jésus  assure  dans  saint  Luc,  qu'il  est  ce  Pasteur  plein  d'amour, 
qui,  ayant  perdu  une  de  ses  cent  brebis,  abandonne  les  quatre- 

vingt-dix-neuf  autres,  et  se  met  à  la  recherche  de  la  pauvre  éga- 



LUNDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  LE  BON  FASTEUR.  285 

rée.  Quelle  bonté  généreuse  !  Un  Dieu,  la  grandeur  même,  l'infini, 
qui  cherche  une  créature  de  néant,  malgré  l'ingratitude  et  l'infi- 

délité, dont  elle  fait  encore  preuve,  tous  les  jours,  en  fuyant  le 
Pasteur  et  le  bercail  ! 

Dès  qu'il  a  retrouvé  sa  brebis  après  beaucoup  de  fatigues,  la 
voyant  faible  et  impuissante,  au  lieu  de  la  punir,  il  en  a  pitié  ;  au 

lieu  de  la  faire  marcher  péniblement  en  la  frappant  de  sa  hou- 
lette, il  la  place  charitablement  suit  ses  épaules  et  la  rapporte  au 

bercail.  Touchante  image  de  sa  miséricorde  et  de  la  douceur  de 

sa  grâce  à  l'égard  du  pécheur  repentant  !  Avec  quel  amour  il  le 
relève,  l'encourage,  le  fortifie  et  lui  facilite  la  voie  du  retour  !  «  A 
peine,  ditlsaïe,  a-t-il  entendu  la  prière  d'un  cœur  contrit,  qu'il 
se  hâte  de  lui  répondre  et  de  lui  pardonner.1  »  Combien  de  fois 

n'avons-nous  pas  été  l'objet  de  cette  bonté  si  prévenante  de  notre 
aimable  Sauveur!  Rappelons-nous  notre  passé,  et  ne  cessons 
jamais  de  remercier  Jésus  de  sa  tendresse  envers  nous. 

Rentré  chez  lui,  le  bon  Pasteur,  selon  l'Evangile,  convoque  ses 
amis  et  ses  voisins  :  «  Félicitez-moi,  leur  dit-il,  j'ai  retrouvé  ma 
brebis  qui  était  perdue.  Il  y  aura  plus  de  joie  dans  le  ciel,  ajoute 

le  Sauveur,  à  la  pensée  d'un  pécheur  qui  se  convertit,  qu'à  la  vue 
de  quatre-vingt-dix-neuf  justes  qui  n'ont  pas  besoin  de  péni- 

tence.2 »  0  charité  ineffable  de  notre  Dieu  !  C'est  la  brebis  qui 
devrait  se  réjouir  d'avoir  retrouvé  son  Pasteur  et  son  bercail, 
mais  non,  le  Sauveur  ne  parle  ici  que  de  sa  propre  joie  et  de  celle 

des  Anges;  tant  son  Cœur  est  rempli  d'amour  envers  l'âme  qui revient  à  lui! 

Ah  !  si  nous  avions  le  désintéressement  de  Jésus,  ne  lui  ferions- 
nous  pas,  en  retour  de  sa  tendresse  si  généreuse,  un  entier  sacri- 

fice de  cette  vie  tiède,  distraite  et  dissipée  dans  laquelle  nous 

passons  nos  meilleures  années,  sous  prétexte  d'affaires  et  d'occu- 
pations, qui  ne  nous  dispensent  pas  de  nos  devoirs  envers  lui  ? 

Mes  brebis  fidèles,  dit-il  :  1°  Me  connaissent;  et  combien  légère- 
ment nous  étudions  cet  adorable  Pasteur,  dans  les  mystères  de 

ses  grandeurs,  de  ses  abaissements,  de  sa  vie  et  de  sa  mort!  — 
2°  Elles  entendent  ma  voix,  dit-il  aussi  ;  et  comment  y  être  atten- 

tif, sinon  par  une  vie  recueillie,  une  vie  qui  nous  fasse  opérer 

pour  des  fins  surnaturelles  et  en  esprit  de  prière?  —  3°  Mes  bre- 

bis, conclut  le  divin  Maître,  me  suivent  constamment,  c'est-à-dire 
qu'elles  agissent  les  yeux  arrêtés  sur  leur  aimable  Pasteur,  pour 

(1)  Is.  50,  19.  (2)  Luc.  15,  7, 



286  MARDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  BONTÉ  DE  JÉSUS. 

entrer  dans  ses  vues,  se  conformer  à  ses  sentiments  et  pratiquer 

les  vertus  dont  il  leur  donne  l'exemple.1  Examinons  si  nous  por- 
tons ces  marques  des  brebis  chéries  de  Jésus. 

0  mon  Sauveur!  je  les  attends  de  vous  seul,  ces  marques  pré- 

cieuses ;  je  veux  vous  les  demander  toujours  par  l'intermédiaire 
de  la  Mère  de  mon  salut  ;  car  je  ne  puis  rien  sans  l'assistance  de 
votre  grâce  dont  elle  est  le  canal. 

mardi  DE  LA  DEUXIEME  SEMAINE.  —  Bonté  de  Jésus. 

Préparation.  —  Jésus,  avons-nous  médité,  est  le  bon  Pasteur; 
nous  verrons  demain  combien  sa  bonté-est  inépuisable,  et  nous 
considérerons  :  1°  Qu'il  a  passé  sur  la  terre,  faisant  le  bien,  et 
qu'il  le  continue  après  sa  résurrection.  2°  Qu'il  montre  surtout  sa 
bonté  à  l'égard  des  pécheurs  repentants.  —  Nous  examinerons ensuite  si  la  douceur  et  la  charité  envers  tous  sont  nos  vertus  de 
chaque  jour,  dans  nos  sentiments  et  notre  conduite.  Ut  sitis  sine 
querela  et  simptices  jiLii  Dei.^ 

1°  Jésus  opère  sans  cesse  le  bien. 

Puisque,  selon  la  parole  évangélique,  tout  bon  arbre  porte  de 

bons  fruits,3  quels  fruits  abondants  et  précieux  ne  doit  point 

porter  sans  relâche  l'Arbre  de  vie,  notre  divin  Sauveur,  lui  qui 
est  la  Bonté  même,  la  Bonté  inépuisable  !  Aussi  voyons-le  dans  sa 

course  si  rapide  parmi  les  hommes.  «  H  parcourait,  dit  l'Evangile, 
la  Galilée,  guérissant  toutes  les  langueurs,  toutes  les  infirmités. 
Sa  renommée  vola  dans  toute  la  Syrie  ;  on  lui  amenait  des  mala- 

des, des  possédés,  des  lunatiques,  des  paralytiques  ;  et  il  les  gué- 

rissait tous/*  —  «  Partout  où  il  entrait,  continue  l'Evangile,  dans 
les  villes,  les  villages,  les  bourgades,  on  plaçait  les  infirmes  dans 

les  rues  et  sur  les  places  publiques,5  »  et  sa  charité  ne  savait 
résister  à  leurs  désirs.  Avec  quel  empressement  on  se  jetait  sur 

lui  pour  toucher  ses  vêtements,  parce  qu'une  vertu  secrète  sortait 
de  sa  personne  et  guérissait  tout  le  monde!6  Et  quelle  était 

(1)  Joan.  10,  3-13.  (2)  Phil.  2,  15.  (3)  Matth.  7,  17. 
(4)  Malin,  i,  23.  (S)  Marc.  G,  36.  (6)  Luc.  6,  19. 



MARDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  BONTÉ  DE  JÉSUS.  287 

cette  vertu  ?  Celle  de  sa  tendresse  envers  nous,  tendresse  toute- 
puissante  et  infinie,  qui  ne  se  lasse  jamais  de  répandre  ses 
bienfaits. 

Mais  ces  miracles  de  sa  bonté  envers  les  corps  sont  une  faiblo 

image  de  ce  qu'elle  opère  encore  chaque  jour  dans  les  âmes. 
Combien  de  malades  spirituels  à  qui  Jésus  rend  la  santé  dans  le 

sacrement  de  pénitence!  Combien  d'âmes  tourmentées  par  le 
démon  il  soulage,  du  fond  des  tabernacles  où  il  réside  pour  notre 
bien  !  Les  aveugles  ou  ceux  qui  chancellent  dans  la  foi  ;  les  muets 

ou  ceux  qui  n'osent  déclarer  leurs  péchés  en  confession  ;  les 
sourds  ou  ceux  qui  résistent  à  la  grâce;  les  paralytiques  ou  les 
cœurs  découragés  qui  ne  font  plus  un  pas  dans  la  vertu  ;  tous  ne 

sont-ils  pas  l'objet  de  ses  attentions  et  de  sa  sollicitude?  Ah!  si 
nous  savions  recourir  à  lui  avec  la  foi  du  Centurion,  avec  la  con- 

fiance des  dix  lépreux,  avec  la  persistance  de  la  Chananéenne, 

jamais  il  ne  refuserait  rien  à  nos  requêtes.  S'il  opère,  en  effet,  tant 
de  prodiges  en  faveur  des  corps  qui  périssent,  que  ne  fera-t-il  pas 
pour  nos  âmes  immortelles  ? 

0  Jésus  !  je  l'avoue,  si  mon  progrès  dans  la  vie  spirituelle  est 
presque  nul,  c'est  à  mon  peu  de  confiance  en  vous  qu'il  faut 
l'attribuer.  Pour  remédier  à  un  si  grand  mal,  je  me  propose  : 
1°  De  me  rappeler  souvent  les  promesses  faites  par  vous  à  la 
prière  humble,  confiante  et  persévérante.  2°  De  me  mettre  devant 
les  yeux  ce  que  vous  avez  souffert  pour  mon  salut,  sans  aucun 

mérite  de  ma  part.  3°  De  vous  demander  chaque  jour  le  don  d'une 
ferme  confiance  en  votre  bonté  toute-puissante  et  en  votre  parole 

infaillible.  Accordez-moi  la  grâce  de  m'appuyer  sur  vous,  spécia- 
lement à  l'heure  du  combat,  —  pendant  I'oraison  —  et  au  temps 

de  l'ÉPREUVE. 

2«  Bonté  de  je.  us  a  l'égard  des  pécheurs  repentants. 

Pendant  sa  vie  mortelle,  le  Sauveur  avait  pour  eux  une  prédi- 
lection particulière.  Non  content  de  les  encourager,  de  les  pré- 

coniser même  par  sa  doctrine,  en  racontant  la  joie  qu'éprouvent 
les  Anges  à  la  conversion  de  l'un  d'entre  eux,  il  se  plaisait  à  les 
visiter,  à  manger,  à  converser  avec  eux,  à  vivre  dans  leur  compa- 

gnie. N'est-ce  pas  même  le  reproche  le  plus  amer  que  lui  firent 
les  pharisiens?  Et  que  leur  répondit  Jésus?  «  Ce  ne  sont  pas  les 

bien  portants,  leur  dit-il,  mais  les  malades,  qui  ont  besoin  ds 



288  MARDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  BONTÉ  DE  JÉSUS. 

médecin.*  Je  veux  la  miséricorde  plutôt  que  le  sacrifice;  car  je 
ne  suis  pas  venu  appeler  les  justes,  mais  les  pécheurs.2  » 

Et  de  fait,  le  publicain  Matthieu  fut  un  de  ses  Apôtres;  saint 

Pierre,  quoiqu'il  eût  renié  son  Maître,  fut  constitué  par  lui  Chef 
de  l'Eglise  universelle;  et  saint  Paul,  le  persécuteur,  devint  un 
Vase  d'élection  et  l'Apôtre  des  gentils  par  le  choix  de  Jésus.  — 
Admirez  encore  ce  qui  est  arrivé  au  publicain  Zachée.  Il  souhaitait 
seulement  de  voir  de  loin  le  Sauveur  et  se  jugeait  indigne  de  le 
recevoir  dans  sa  demeure.  Mais  que  fit  le  divin  Maître?  il  alla 

au-devant  de  ce  pécheur,  l'appela  par  son  nom  avec  bonté,  et 
séjourna  dans  sa  maison  pour  le  convertir.  0  miséricorde  infinie! 

C'est  aussi  à  la  pécheresse  et  pénitente  Madeleine  que  Jésus,  selon 
l'Evangile,  apparut  d'abord  après  sa  résurrection.  —  Tous  ces 
faits  ne  prouvent-ils  pas  à  l'évidence  combien  le  Sauveur  est  loin 
de  rejeter  un  pécheur,  quelque  coupable  qu'il  soit,  pourvu  qu'il 
apporte  une  bonne  volonté?  Eum  qui  venit  ad  me  non  ejiciam 

foras* 
Concluons  de  là  :  1°  Que  nous  devons  éviter  avec  soin  le  décou- 

ragement inspiré  par  la  multitude  et  la  malice  de  nos  péchés. 

Notre  repentir  n'est-il  pas  un  don  de  la  grâce?  Pourquoi  Dieu  nous 
l'accorderait-il,  s'il  n'avait  pas  le  dessein  de  nous  pardonner? 
Aussi  ne  méprise-t-il  jamais,  dit  le  Psalmiste,  un  cœur  contrit  et 
humilié.  —  2°  Gardons-nous  de  cette  contrition  chagrine,  sans 
confiance  et  sans  amour,  qui  dirige  notre  attention  sur  nous- 
mêmes  plutôt  que  sur  Dieu.  Imitons  les  Saints  qui,  en  se  croyant 

de  grands  coupables,  surabondaient  d'espérance  en  la  Bonté  divine 
et  protestaient  de  vouloir  l'aimer  autant  et  plus  qu'ils  l'avaient 
offensée.  De  tels  regrets  ne  produiraient-ils  pas  en  nous  les  plus 
heureux  fruits? 

0  Jésus,  vous  qui  avez  reçu  une  mission  de  miséricorde  et  de 

pardon,  ne  permettez  pas  que  je  me  défie  vous.  Par  l'intercession 
de  Marie,  le  Refuge  des  pécheurs,  accordez-moi  la  grâce  de  vous 

prier  toujours  avec  les  dispositions  d'un  vrai  pénitent.  Donnez- 
moi  les  sentiments  d'une  humilité  profonde,  —  d'une  confiance 
généreuse  —  et  d'un  courage  persévérant  jusqu'à  la  mort. 

(!)  Marc.  2,  15.'  (2)  Matth.  9,  13.  (3)  Joan.  G,  57. 



MERCREDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  MISÉRICORDE  DIVINE.      289 

mercredi  de  la  deuxième  semaine.  -  Le  grand  mystère 
de  la  divine  miséricorde. 

Préparation.  —  Parmi  les  mystères  les  plus  incompréhensibles* 
on  peut  placer  sans  contredit  celui  de  l'infinie  miséricorde  de  Dieu 
envers  nous.  Considérons  ce  mystère  :  1°  En  lui-même.  2°  Dans 
ses  effets.  —  Puis,  nous  tâcherons  de  ne  jamais  perdre  de  vue  : 
d'un  côté,  notre  incapacité  au  bien  et  notre  indignité  devant 
Dieu  ;  et,  de  l'autre,  la  charité  inépuisable  de  Celui  qui  nous  a 
créés,  rachetés,  sanctifiés,  sans  aucun  mérite  de  notre  part.  Non 
quod  sufjicientes  simus  cogitare  aliquid  a  nobis,  sed  sulficienlia 
nostra  ex  Deo  est.  ' 

1°  Incompréhensible  miséricorde  de  dieu. 

Admirons  ce  profond  mystère.  L'homme  est  un  pur  néant,  et  la 
majesté  du  Créateur  est  infinie.  Le  péché  est  donc  un  mal  infini 
dans  son  objet,  un  mal  qui  demande  une  vengeance  prompte  et 
éternelle,  comme  celle  que  subissent  les  anges  prévaricateurs. 

Cependant  l'homme  pèche,  et  Dieu  le  supporte,  il  l'attend  à  la 
pénitence.  Bien  plus,  il  la  lui  inspire  afin  de  lui  pardonner.  Il 

épargne  ainsi  un  indigne  qui,  comparé  aux  millions  d'anges  déchus 
et  rejetés,  est  moins  qu'un  atome. 

Le  Seigneur  lui  pardonne,  et  dans  quelles  circonstances?  lors- 
que tous  les  êtres  et  tous  les  éléments  sont  impatients  de  venger 

leur  Créateur.  Les  princes  du  ciel  lui  disent  :  «  Laissez-nous  faire, 

et  nous  exterminerons  cet  ingrat.  »  —  ce  Parlez,  s'écrie  la  foudre, 
et  j'écraserai  cet  infâme.  »  —  «  Commandez,  crient  les  fléaux,  et 
nous  le  ferons  disparaître  pour  le  précipiter  dans  les  abîmes.  » 

—  La  majesté  du  Très-Haut  s'indigne,  à  son  tour,  d'être  outragée 
par  un  ver  de  terre  ;  son  autorité  souveraine,  de  se  voir  bravée  ; 

sa  justice  incorruptible,  de  se  trouver  enchaînée.  —  L'enfer  lui- 
même  réclame  :  il  murmure  de  punir  dans  son  sein  des  réprouvés 
moins  coupables  que  le  pécheur  épargné.  Mais  la  miséricorde  du 
Seigneur  résiste  à  tout. 

Oui,  elle  résiste  à  toutes  les  réclamations  du  ciel,  de  la  terre 

(1)  II  Cor.  5,  5. 
médit.  i.  25 



290     MERCREDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  MISÉRICORDE  DIVINE. 

et  des  enfers,  et  cela  en  faveur  d'un  néant  misérable,  d'un  vil  cri- 
minel, d'un  ingrat  perfide,  d'un  contempteur  de  la  majesté  de  son 

Dieu.  Elle  prétend  lui  pardonner,  quoiqu'il  ait  transgressé  toutes 
les  lois,  blessé  tous  les  divins  attributs,  détruit  dans  son  âme  le 

royaume  de  la  grâce,  et  foulé  aux  pieds  Celui  qui  l'a  racheté.  Qui 
ne  s'étonnerait  d'une  telle  conduite  ?  Et  comment  la  concilier  avec 
l'idée  d'un  Dieu  infiniment  sage,  infiniment  puissant,  infiniment 

juste  ?  N'est-elle  pas  l'un  des  mystères  les  plus  insondables  de  notre 
auguste  religion  ? 

0  mon  Dieu  !  pour  ne  pas  me  punir  après  mes  péchés  et  me 

préserver  de  l'enfer,  vous  avez  déployé  en  ma  faveur  toutes  les 

ressources  de  votre  bonté.  Non  content  de  ne  pas  prêter  l'oreille 
aux  réclamations  des  démons  vous  accusant  de  partialité  à  mon 

égard,  vous  avez  lutté  contre  toute  la  création  qui  demandait  ven- 
geance, et  contre  votre  justice  elle-même,  votre  sainteté,  votre 

majesté,  qui  réclamaient  leurs  droits.  Ah  !  que  vous  rendrai-je  en 
retour  d'une  charité  si  généreuse  ?  Je  voudrais  vous  aimer  comme 

les  Anges  et  les  Saints  vous  aiment  dans  le  ciel.  Accordez-moi  du 
moins  la  grâce  :  1°  De  me  repentir  de  mes  péchés,  surtout  parce 

qu'ils  ont  blessé  vos  adorables  perfections.  2°  De  réparer,  par  la 

pénitence  et  par  l'amour,  mes  torts  envers  vous.  3°  De  vous 
remercier  et  de  me  dévouer  pour  vous  sans  relâche,  en  recon- 

naissance de  vos  infinies  miséricordes  envers  mon  âme.  Miseri- 
cordias  Domini  in  œternum  cantabo. 

2<>  MISÉRICORDE  DIVINE  INCOMPRÉHENSIBLE  DANS  SES  EFFETS. 

Pour  apprécier  mieux  les  bontés  ineffables  du  Seigneur  envers 

nous,  voyons  ce  que  produit  le  pardon  qu'il  nous  accorde.  Le 
péché  mortel  nous  rend  insolvables  ;  aucune  satisfaction  humaine 

ne  saurait  l'expier.  Que  fait  le  Père  éternel?  Il  nous  envoie  son 
Fils.  Pour  nous  épargner,  il  le  charge  de  nos  crimes  ;  puis  il  le 

frappe  à  notre  place,  l'accable  des  coups  de  sa  justice,  le  brise  et 
le  broie  dans  les  tourments,  nous  fait  de  son  sang  un  bain  de  salut 

et  transforme  pour  nous  sa  chair  en  remède,  en  aliment  de  vie  et 

d'immortalité.  0  inventions  admirables  de  la  divine  charité! 

Mais  comment  et  jusqu'où  le  Dieu  de  miséricorde  nous  applique- 
t-il  les  mérites  de  Jésus?  Il  le  fait  au  delà  de  toute  attente  et  par 

des  moyens  mis  à  notre  portée.  La  prière,  les  sacrements,  le  saint 

sacrifice,  l'union  à  l'Eglise  catholique,  la  pratique  de  nos  devoirs, 



MERCREDI  DE  LA  DEUXIÈMF  SEMAINE.  —  MISÉRICORDE  DIVINE.      291 

tels  sont  les  sentiers  qu'il  a  tracés  pour  nous  ramener  de  nos 
égarements  et  rendre  durable  notre  réconciliation  avec  lui.  —  Et 
cette  réconciliation,  en  quoi  consiste-t-elle?  Est-elle  de  sa  part  le 
seul  oubli  de  nos  fautes  et  la  préservation  des  châtiments  éter 

nels?  C'est  là  sans  doute  un  don  inappréciable  et  qui  suffirait  lui 
seul  pour  provoquer  à  jamais  notre  reconnaissance. 

Néanmoins  la  bonté  du  Seigneur  ne  s'en  contente  pas  :  non  seu- 
lement elle  nous  pardonne  nos  péchés,  les  efface  et  les  anéantit, 

mais  elle  nous  rend  encore  notre  vie  première  et  notre  première 

beauté  reçues  dans  le  baptême.  D'ennemis  de  Dieu,  nous  deve- 
nons ses  amis;  d'esclaves  de  Satan,  nous  sommes  faits  serviteurs 

du  Roi  des  rois  ;  que  dis-je  ?  nous  participons  à  la  filiation  de  son 
Fils  unique,  engendré  avant  tous  les  siècles  et  incarné  parmi 
nous.  Nous  qui,  par  le  péché,  étions  les  repaires  des  démons, 

nous  voici  maintenant  les  sanctuaires  de  l'Esprit  d'amour,  qui  nous 
fait  crier  vers  Dieu  :  Père,  Père  !  Enfants  de  la  famille  de  ce  Roi 
immortel,  nous  appelons  Jésus  notre  Frère,  Marie  notre  Mère,  les 

Anges  et  les  Saints  nos  défenseurs,  nos  concitoyens.  0  fruits  pré-  ' cieux  de  la  charité  et  de  la  munificence  divines  ! 

Cependant  ce  n'est  point  encore  assez  pour  la  bonté  du  Seigneur. 
Au  lieu  des  supplices  sans  fin  que  nous  avons  mérités,  il  nous 

garantit  la  promesse  d'un  héritage  éternel.  Et  dans  cet  héritage 
même  où  sont  diverses  demeures,  il  nous  réserve  celle  que  nous 

aurons  acquise  par  nos  œuvres,  fût-elle  élevée  au-dessus  des  plus 
hauts  Séraphins. 

0  miséricorde  infinie  de  mon  Dieu  !  je  vous  en  conjure,  ne  me 
laissez  jamais  abuser  de  vos  faveurs.  Car  alors  votre  amour,  se 
voyant  méprisé,  se  changerait  contre  moi  en  un  océan  de  justice, 

et  proportionnerait  mon  châtiment  aux  grâces  dont  je  n'aurais 
point  profité.  Afin  de  prévenir  un  tel  malheur,  le  plus  grand  de 

tous,  voici  mes  résolutions  :  1°  Je  ne  présumerai  jamais  de  moi- 
même,  mais  je  vous  servirai  fidèlement  avec  la  crainte  continuelle 

de  me  perdre.  2°  Je  m'efforcerai  de  mener  une  vie  de  prière,  — 
de  vigilance  —  et  de  conformité  parfaite  à  toutes  vos  volontés. 



292     MERCREDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEM.  (BIS.)  —  L'ENFANT  PRODIGUE. 

MERCREDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE  (bis.)  -  L'Enfant  prodigue. 

Préparation.  —  Après  avoir  considéré  la  bonté  divine,  nous  en 

verrons  une  preuve  frappante  dans  la  parabole  de  l'Enfant  prodi- 
gue, en  méditant  :  1°  Ses  égarements.  2°  Sa  conversion  ou  son 

retour.  —  A  l'aide  de  ces  considérations,  inclinons  notre  volonté 
à  toujours  espérer  en  Dieu,  même  après  nos  fautes,  persuades 

qu'il  nous  recevra  avec  une  miséricorde  pleine  de  bienveillance  et 
de  tendresse.  Convertimini  ad  me,  et  convertar  ad  vos,  dwit 
Dominas.* 

\o  Egarements  de  l'enfant  prodigue. 

«  Un  homme  avait  deux  fils,  dit  Jésus-Christ;  le  plus  jeune 

demande  un  jour  à  son  père  la  part  d'héritage  qui  lui  revient. 
L'ayant  obtenue,  il  quitte  la  maison  paternelle,  emportant  avec 

lui  tout  son  patrimoine.  »  —  Telle  est  l'image  du  pécheur  :  en 

offensant  Dieu  qui  est  son  Père,  il  l'abandonne  et  rompt  avec  lui, 

oubliant  les  dons  qu'il  en  a  reçus,  c'est-à-dire  l'être,  la  vie,  les 
biens  de  la  nature  et  les  richesses  de  la  grâce.  Plutôt  que  de  rester 

l'enfant  du  plus  grand  des  rois,  du  meilleur  des  pères,  il  préfère 
vivre  selon  ses  caprices.  Quel  étrange  aveuglement  ! 

Loin  de  toute  surveillance,  le  prodigue  s'adonna  bientôt  au  vice. 
—  Ainsi  fait  le  pécheur  :  après  avoir  quitté  son  Dieu,  il  oublie  les 

châtiments  dont  il  est  menacé,  et  se  laisse  dominer  par  ses  pas- 

sions. Mais  au  lieu  d'y  trouver  la  liberté  qu'il  cherche,  il  n'y  ren- 
contre que  la  plus  honteuse  des  servitudes.  Chacun  de  ses  vices  lui 

devient  une  chaîne,  qui  l'attache  au  démon  ;  bien  plus,  il  se  fait 

l'esclave  de  ce  qui  est  mille  fois  plus  horrible  que  le  démon,  c'est- 

à-dire  le  péché.  Omnis  qui  facit  peccatum  servus  est  peccati* 
Réduit  à  ce  triste  état,  le  prodigue  se  trouva  bientôt  malheureux. 

Mourant  de  faim,  il  enviait  aux  plus  vils  animaux  leur  grossière 

nourriture  sans  pouvoir  l'obtenir.  —  N'en  est-il  pas  de  même  du 
pécheur  ?  après  avoir  assouvi  ses  penchants  criminels,  il  tombe 

dans  la  plus  amère  déception.  Loin  de  trouver  ce  qu'il  cherchait, 

le  souvenir  des  biens  qu'il  a  perdus,  le  poids  des  chaînes  qu'il  s'est 
forgées,  la  crainte  fondée  du  tribunal  suprême,  tout  contribue  à 

(i)Zaclu  1,3.  (2)  Joan.  8.  54. 



MERCREDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEM.  (BIS.)  —  L'ENFANT  PRODIGUE.      293 

le  remplir  de  tristesse  et  de  remords,  au  point  d'empoisonner  tous 
ses  plaisirs.  —  Combien  de  fois  peut-être  n'avons-nous  pas  éprouvé 
de  telles  angoisses  ! 

0  Jésus  !  c'est  en  vain  que  nous  cherchons  le  bonheur  dans  le 
péché,  dans  une  vie  lâche  et  molle,  dans  les  satisfactions  des  sens 

et  des  inclinations  naturelles  ;  jamais  nous  ne  l'y  trouverons.  Il  ne 
réside  qu'au  fond  d'un  cœur  pur,  —  fervent  —  et  mortifié.  1°  Dans 
un  coeur  pur,  c'est-à-dire  dans  un  cœur  exempt  ou  purifié  de  tout 
péché  mortel  et  même  véniel  délibéré.  —  2°  Ce  cœur  doit  être 
fervent  ou  désireux  d'une  plus  grande  sainteté,  conséquemment 
fidèle  à  méditer,  à  prier,  à  remplir  tous  ses  devoirs  avec  exacti- 

tude, constance  et  attention.  —  3°  Faites,  ô  Jésus,  que  ce  cœur, 
qui  est  le  mien,  soit  toujours  prêt  à  vous  offrir  quelque  sacrifice  : 

tantôt  celui  d'une  répugnance,  d'un  vain  désir,  d'un  empressement  ; 
tantôt  celui  d'une  parole  d'aigreur,  d'impatience,  d'amour-propre, 
et  surtout  le  sacrifice  des  défauts  qui  reviennent  le  plus  souvent 
et  sont  les  sources  principales  de  mes  offenses  envers  vous. 

2°  Conversion  de  l'enfant  prodigue 

Se  voyant  réduit  à  la  dernière  misère,  le  prodigue  se  dit  en  lui- 

même  :  «  J'irai  trouver  mon  père.'  »  Aussitôt  il  se  lève,  et  il  prend 
le  chemin  de  la  maison  paternelle.  —  Ainsi  doit  faire  le  pécheur, 
quand  il  est  touché  de  la  grâce  :  sans  aucun  retard,  qu'il  se  tourne 
vers  Dieu.  Malheur  à  ceux  qui  remettent  toujours  leur  conversion 

ou  leur  amendement  au  lendemain  !  ils  s'exposent  à  perdre  les 
lumières  divines;  souvent  même  ils  sont  surpris  par  la  mort  au 
milieu  de  leurs  désordres  ou  de  leur  tiédeur  volontaire.  — -  «  Si 

vous  entendez  aujourd'hui  la  voix  de  Dieu,  dit  l'Esprit-Saint, 
n'endurcissez  point  vos  cœurs.  »  Nolite  obdurare  corda  vestra? 

Arrivé  près  de  l'auteur  de  ses  jours  :  «  Mon  père,  lui  dit  le  Pro- 
digue, j'ai  péché  contre  le  ciel  et  contre  vous;  je  ne  suis  plus 

digne  d'être  appelé  votre  fils.5  »  —  Ainsi  le  pécheur,  quand  il 
revient  à  Dieu,  doit  avouer  ses  chutes  avec  une  humilité  profonde 

et  un  vrai  repentir.  De  même  l'âme,  qui  retombe  souvent  dans  des 
fautes  vénielles,  doit  se  relever  aussitôt,  avec  une  contrition  sin- 

cère et  le  propos  de  s'amender.  —  Est-ce  là  votre  pratique?  après 
avoir  offensé  Dieu,  ne  fuyez-vous  pas  sa  présence  par  une  crainte 

(1)  Luc.  15,  18.  (2)  Ps.  94,  8.  (3)  Luc.  15,  19. 



294      JEUDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  JÉSUS  PERDU  ET  RETROUVÉ. 

excessive  ou  une  défiance  peu  raisonnable  ?  Que  vos  regrets  soient 
toujours  pénétrés  et  comme  embaumés  de  confiance,  à  la  pensée 

que  le  Seigneur  ne  méprise  jamais  un  cœur  contrit  et  humilié.' 

«  D'aussi  loin  que  le  père  aperçoit  son  fils,  continue  Jésus- 
Christ,  il  court  à  sa  rencontre,  l'embrasse  tendrement,  le  fait 
revêtir  d'une  robe  précieuse,  lui  met  un  anneau  au  doigt,  ordonne 
de  tuer  le  veau  gras  et  de  célébrer  son  retour  par  un  festin  splen- 

dide.  »  —  Peinture  frappante  de  l'empressement  du  Seigneur  à 
accueillir  les  âmes  qui  reviennent  à  lui  !  Non  content  de  les 
revêtir  de  la  grâce  sanctifiante,  il  les  reçoit  comme  ses  épouses, 
leur  fait  part  de  ses  biens  et  les  admet  au  banquet  eucharistique. 

—  Combien  de  fois  n'avez-vous  pas  reçu  ces  marques  de  bienveil- 
lance, de  la  part  de  ce  grand  Dieu,  qui  aurait  pu  vous  châtier  si 

sévèrement  à  cause  de  vos  péchés  ! 

0  Seigneur  !  que  vous  rendrai-je  en  retour  de  vos  bienfaits, 
seuls  moyens  employés  par  vous  pour  me  ramener  dans  la  bonne 

voie  ?  Je  me  propose,  par  reconnaissance  :  1°  De  me  rappeler  sou- 
vent l'infinie  miséricorde  dont  vous  avez  usé  à  mon  égard.  2°  D'en 

tirer  un  puissant  motif  de  veiller  sur  moi-même  et  de  redoubler 

de  ferveur  dans  votre  service.  3°  De  m'animer  à  une  grande  con- 
fiance en  vous,  tout  en  m'humiliant  et  me  confondant  sous  vos 

divins  regards.  —  0  Marie  !  obtenez-moi  la  grûce  de  ne  fuir  le  Père 

céleste  après  mes  fautes,  qu'en  me  jetant  dans  ses  bras.  Pater, 
peccavi....  fac  me  sicut  unum  de  mercenariis  luis. 

jeudi  dr  la  deuxième  semaine.  -  Jésus  perdu  et  retrouvé. 

Préparation.  —  Comme  l'Enfant  prodigue  a  perdu  et  retrouvé 
la  grâce  divine,  ainsi  nous  pouvons  perdre  et  retrouver  Jésus. 
Nous  méditerons  donc  1°  Comment  on  perd  l'Homme-Dieu.  2°  Com- 

ment on  le  retrouve.  —  Nous  nous  déciderons  ensuite  à  chercher 
désormais  Jésus,  dans  nos  pensées,  nos  intentions,  nos  désirs,  nos 
affections,  notre  conduite,  de  manière  à  ne  vouloir  contenter  quo 
lui,  afin  de  vivre  de  sa  vie.  Quœrite  Deum,  et  vivet  anima  vestra.* 

(1)  Ks.  50,  19.  (2)  Ps.  68,  53. 



JEUDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  JÉSUS  PERDU  ET  RETROUVÉ.      295 

lo  Comment  on  perd  jésus. 

Le  péché  mortel  nous  fait  perdre  Jésus,  parce  qu'il  nous  sépare 
totalement  de  lui.1  En  le  commettant,  on  rompt  formellement 
avec  le  Créateur  et  le  Rédempteur  :  avec  le  Créateur,  en  le  ban- 

nissant de  son  domaine,  qui  est  le  cœur  de  sa  créature  ;  avec  le 

Rédempteur,  en  le  foulant  aux  pieds,  comme  parle  l'Apôtre,  et  en 
profanant  son  sang  précieux  qui  a  détruit  l'iniquité.2  Horrible 
attentat,  s'il  en  fut  jamais,  et  qui  mérite  à  bon  droit  les  supplices 
éternels  ! 

Mais  ce  malheur  ne  concerne  guère  les  âmes  qui  tendent  à  la 

perfection.  Celles-ci  perdent  plutôt  de  temps  en  temps  la  présence 
sensible  du  Sauveur,  au  lieu  de  le  perdre  lui-même  :  elles  sont 

privées  de  l'onction  de  sa  grâce,  des  tendresses  de  son  amour. 
Cette  seule  privation,  quelque  peu  importante  qu'elle  nousparaisse, 
devrait  cependant,  comme  aux  saints,  nous  faire  verser  des  lar- 

mes, quand  elle  nous  semble  comme  à  eux  une  punition  de  nos 
infidélités,  de  nos  péchés  véniels  volontaires,  de  la  dissipation  où 

nous  vivons,  d'un  défaut  de  vigilance  et  de  constance  dans  nos 
pratiques  pieuses,  dans  nos  oraisons  et  nos  communions. 

Mais  il  arrive  parfois  que  les  consolations  divines  manquent 
aux  âmes  les  plus  ferventes,  par  une  permission  spéciale  de  Dieu, 

qui  veut  les  éprouver.  Que  ne  souffrent-elles  pas  alors?  ce  sont 
des  obscurités  d'esprit,  des  délaissements,  des  aridités,  des  ennuis, 
des  dégoûts  mortels,  des  distractions  involontaires,  et  souvent  de 
violentes  tentations,  qui  leur  font  penser  que  Dieu  est  irrité  contre 

elles  en  punition  de  leurs  péchés.  Oh  !  que  cet  état  leur  est  péni- 
ble !  mais  aussi  quels  avantages  ne  leur  procure-t-il  pas  ?  Il  les 

pousse  dans  les  voies  de  l'humilité,  de  la  résignation  et  de  l'aban- 
don à  la  conduite  de  Dieu  ;  il  les  purifie  de  leurs  imperfections, 

les  dispose  à  entrer  un  jour  au  ciel  sans  passer  par  le  purgatoire, 

et  leur  fait  acquérir  d'immenses  mérites  pour  l'éternité  bien- 
heureuse. 

Sont-ce  là  les  fruits  que  vous  retirez  des  peines  intérieures  ? 

N'ètes-vous  pas  vous-même  la  cause  de  votre  froideur,  de  votre 
sécheresse  dans  l'oraison,  en  ne  fuyant  pas  toute  faute,  toute 
négligence  ou  paresse,  toute  résistance  à  la  grâce?  Vous  êtes 

encore  trop  souvent  sous  l'empire  de  l'amour-propre  qui  vous 

(1)  ls.  59,  2.  (2)  Hebr.  10,  28. 



296  JEUDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  JÉSUS  PERDU  ET  RETROUVÉ. 

dérègle,  des  désirs  qui  vous  préoccupent,  de  l'imagination  qui 
vous  emporte  loin  de  Dieu  et  de  vos  intérêts  spirituels.  Etrange 

contradiction!  vous  voudriez  être  recueilli  dans  l'oraison,  la 
messe,  la  communion,  et  vous  ne  cherchez  qu'à  vous  distraire 
partout  ailleurs. 

0  mon  Dieu  !  daignez  bénir  et  rendre  efficaces  en  moi  les  réso- 
lutions suivantes  :  1°  De  vivre  toujours  sous  le  regard  de  votre 

majesté  infinie.  2°  De  produire  fréquemment  des  actes  de  contri- 
tion, de  reconnaissance,  de  soumission,  d'amour  et  de  demande, 

afin  de  disposer  mon  cœur  à  se  donner  à  vous  et  à  vivre  sans 
cesse  de  votre  vie  divine.  Quœrite  Dcum,  et  vivet  anima  vestra. 

2°  Comment  on  retrouve  jesus. 

Quand  on  s'est  séparé  de  Jésus  par  le  péché,  comment  le  retrou- 
ver, si  ce  n'est  au  moyen  du  sacrement  de  Pénitence,  ou  tout  au 

moins  de  la  contrition  parfaite  ?  Nous  ne  saurions  trop  remercier 
Dieu,  qui  nous  rend  si  facilement  son  amitié,  la  vie  spirituelle,  nos 

droits  à  l'éternité  bienheureuse  et  la  paix  de  notre  âme.  Combien 
d'autres  fruits  encore  ne  pouvons-nous  pas  retirer  de  nos  confes- 

sions, si  nous  les  faisons  avec  foi,  humilité,  confiance  et  repentir! 
Quant  à  la  tiédeur  volontaire,  qui  nous  prive  des  heureux  effets 

de  la  présence  sensible  de  Jésus,  les  Saints  enseignent  qu'elle  est 
en  un  sens  plus  dangereuse  et  plus  funeste  que  le  péché  mortel. 

Toutefois  est-il  un  état  si  désespéré  que  le  divin  Médecin  ne  puisse 
guérir  ?  et  que  demande-t-il  à  cette  fin  ?  le  concours  de  notre  bonne 
volonté.  Commençons  donc  :  1°  A  reprendre  les  pratiques  de  piété 
que  nous  avons  omises  par  lâcheté.  2°  A  réciter  nos  prières  avec 
plus  d'attention.  3°  A  éviter  les  fautes  si  fréquentes  dans  lesquel- 

les nous  tombons.  A  ce  prix  la  ferveur,  comme  le  soleil  au 
printemps,  rajeunira  notre  âme  et  lui  fera  produire  les  fleurs  des 
bons  désirs  qui  attirent  les  regards  de  Jésus. 

Mais  ces  désirs,  pour  qu'ils  donnent  des  fruits  abondants  et 
durables,  doivent  être  fermes  ou  en  état  de  résister  aux  eaux  de 

de  l'adversité,  aux  attaques  du  monde,  du  démon  et  de  la  chair; 
ils  doivent  persévérer  à  poursuivre  le  bien  vers  lequel  ils  aspi- 

rent, c'est-à-dire  le  progrès  de  notre  âme  dans  l'amour  de  Jésus. 
—  N'est-ce  pas  le  contraire  que  nous  faisons  ?  Notre  vie  n'est-elle 
pas  une  alternative  continuelle  de  vertu  et  de  vice,  de  retours 
et  de  rechutes  ?  Il  semble  que  nous  ne  prenions  des  résolutions 



VENDREDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  CONNAISSANCE  DE  JÉSUS.      297 

que  pour  les  enfreindre,  et  pour  nous  rendre  ainsi  plus  coupables 
envers  la  divine  bonté  qui  nous  les  a  inspirées.  Tantôt  pleins 

d'ardeur,  tantôt  lâches  et  abattus,  nous  passons  avec  une  facilité 
étonnante  du  recueillement  à  la  dissipation  d'esprit,  de  la  mansué- 

tude à  la  colère,  de  la  joie  sainte  à  la  tristesse  et  à  l'impatience, 
au  point  de  ne  savoir  rien  supporter,  rien  oublier,  rien  pardon- 

ner. 0  déplorable  inconstance,  qui  nous  fait  plus  de  tort  que  tous 
les  démons  ! 

0  Jésus  !  ô  Marie  !  apportez  remède  à  cet  empressement  qui  me 
fait  chercher  les  vaines  satisfactions  au  lieu  des  biens  véritables. 
Ne  me  laissez  pas  tomber  dans  la  tiédeur  et  moins  encore  dans  le 

péché.  A  cette  fin,  communiquez-moi  la  grâce  :  1°  De  n'agir  jamais 
par  passion  ou  caprice,  mais  par  la  raison  et  la  foi,  afin  d'être 
fidèle  en  tout  temps  à  mes  devoirs  d'état  et  à  mes  pratiques  de 
piété.  2°  De  ne  point  perdre  l'égalité  d'âme  dans  l'inégalité  des 
événements.  Que  ma  disposition  invariable  soit  toujours  de  me 
conformer  en  tout  à  votre  bon  plaisir,  qui  doit  être  la  règle  de 
mes  pensées,  de  mes  désirs  et  de  ma  conduite. 

vendredi  de  I  A  DEUXIEME  semaine.  -  Connaissance  de  Jésus. 

Préparation.  —  La  vraie  science  de  Jésus  est  un  puissant 
moyen  de  ne  jamais  perdre  sa  grâce  ou  son  amitié.  A  cette  fin, 
nous  verrons  :  1°  Combien  peu  d'âmes  le  connaissent,  comme  il 
veut  être  connu.  2°  Les  motifs  d'acquérir  cette  connaissance  pra- 

tique. —  Nous  formerons  en  outre  la  résolution  de  méditer  à 
l'avenir  plus  sérieusement  les  perfections  de  l'Homme-Dieu,  les 
mystères  de  sa  vie  et  de  sa  mort,  afin  d'y  apprendre  mieux  à 
l'aimer  et  à  l'imiter.  Crescite  in  gratia  et  in  cognitione  Domini noslrijesu  Christi. l 

1°  Peu  d'âmes  connaissent  jésus. 

«  Iî  y  a  déjà  si  longtemps  que  je  suis  avec  vous,  disait  le  Sau- 
veur à  ses  Apôtres,  et  vous  ne  me  connaissez  pas  encore.2  »  Ce 

reproche  pourrait  s'adresser  à  bien  des  fidèles,  même  parmi  ceux 
qui  tendent  à  la  perfection.  «  Depuis  tant  d'années,  pourrait  dire 

(1)  II  Pctr.  3,  18.  (2)  Joan.  U,  9. 



2 98     VENDREDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  CONNAISSANCE  DE  JÉSUS. 

Jésus  à  chacun  d'eux,  je  vis  avec  vous  dans  les  relations  les  plus 
intimes  et  les  plus  multipliées  :  ma  doctrine  vous  est  connue; 

vous  conversez  avec  moi  dans  la  lecture  et  l'oraison  ;  vous  assistez 
chaque  jour  à  mon  immolation  dans  les  églises,  et  le  Crucifix  est 
sans  cesse  sous  vos  yeux;  vous  recevez  mes  bienfaits,  mes 
lumières  et  mes  grâces;  ma  chair  est  votre  nourriture  et  mon 

sang  votre  breuvage.  Cependant  je  dois  le  dire,  vous  ne  me  con- 
naissez pas  encore  comme  je  désire  être  connu  ;  souvent  même  je 

suis  pour  vous  comme  un  étranger. 

»  Et  en  effet,  d'où  vient  que,  me  voyant,  par  la  foi,  dans  l'adorable 
Eucharistie,  où  je  me  trouve  entouré  d'Anges  qui  se  prosternent 
pour  m'adorer,  me  louer,  me  bénir  ;  c'est  à  peine  cependant  si 
vous  me  visitez  et  si  votre  âme  alors  se  recueille,  s'humilie  devant 
ma  grandeur  abaissée  pour  votre  amour;  à  peine  si  ma  crainte 
effleure  vos  sentiments,  règle  votre  maintien,  vous  inspire  la 
modestie  en  ma  présence,  et  chasse  les  préoccupations  inutiles 

de  votre  esprit  dissipé?  Est-ce  là  me  connaître  véritablement?' Je 
ne  veux  pas  d'une  science  qui  n'éclaire  que  l'entendement,  sans 
perfectionner  le  cœur  et  sanctifier  la  vie. 

»  Vous  méditez  les  mystères  de  mon  Enfance,  et  vous  n'en  êtes  ni 
plus  obéissant,  ni  plus  docile,  ni  plus  rempli  de  candeur  et  de 
droiture.  Vous  considérez  mes  humiliations,  sans  en  devenir  plus 
calme  dans  les  affronts  et  les  mépris  ;  vous  compatissez  à  mes 
souffrances,  sans  mieux  supporter  les  peines,  les  privations,  les 
contrariétés.  Souvent  même,  après  avoir  médité  ma  Passion,  et 

m'avoir  promis  d'embrasser  toutes  les  croix,  vous  rétractez  votre 
parole  à  la  première  occasion.  » 

0  Jésus  !  que  vos  reproches  sont  justes  !  Au  lieu  de  pratiquer 

vos  enseignements,  je  me  suis  contenté  de  les  étudier.  J'ai  pensé 
souvent  à  vous,  à  vos  perfections,  à  votre  amour,  à  vos  bienfaits, 
et  je  suis  resté  froid  et  comme  frappé  de  stérilité.  Ah  !  daignez 

faire  jaillir  du  rocher  de  mon  cœur  des  sources  d'eau  vive,  qui 
me  purifient  des  affections  mondaines,  —  éteignent  en  moi  le  feu 

des  passions  —  et  me  détachent  de  tout  ce  qui  n'est  pas  vous. 
Alors  facilement  enflammé  au  foyer  de  I'oraison,  je  vous  aimerai 
sans  réserve  et  d'un  amour  fécond  en  fruits  de  vertus. 



VENDREDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  CONNAISSANCE  DE  JÉSUS.     299 

2»  Motifs  d'étudier  pratiquement  jésus. 

La  connaissance  de  Jésus-Christ  ainsi  comprise,  c'est-à-dire  per- 
fectionnant notre  entendement,  notre  volonté,  toute  notre  vie, 

est  la  plus  noble  de  toutes  les  sciences,  puisqu'elle  a  pour  objet 
la  Grandeur  infinie,  Celui  qui  était  hier,  dit  l'Apôtre,  qui  est 
aujourd'hui,  et  qui  sera  dans  tous  les  siècles;  Celui  qui  est  le 
centre  de  tous  les  âges,  de  toutes  les  générations;  à  qui  se  rap- 

portent toutes  les  connaissances  et  qui  mérite  toutes  les  gloires. 
En  étudiant  ce  divin  Réparateur  de  nos  ruines,  nous  entrons  dans 

les  profondeurs  des  desseins  de  Dieu  sur  l'humanité  déchue;  nous 
apprenons  à  admirer  sa  sagesse,  sa  sainteté,  sa  justice,  sa  bonté 

dans  le  grand  ouvrage  de  notre  restauration  spirituelle.  Les  mys- 
tères les  plus  sublimes  nous  sont  ainsi  révélés,  en  sorte  que  le 

simple  fidèle,  éclairé  de  la  foi,  possède  plus  de  lumière  sur  Dieu, 
la  Création,  la  Rédemption,  que  les  plus  fameux  philosophes  de 

l'antiquité  païenne. 
0  Jésus  !  où  trouver  hors  de  vous  une  science  qui  enrichisse 

mieux  mon  intelligence,  élève  plus  haut  mes  sentiments  et  réponde 
plus  entièrement  aux  intimes  aspirations  demoname?  Créé  pour 

vous,  je  suis  de  plus  racheté  au  prix  de  votre  sang,  qui  est  d'une 
valeur  infinie;  vous-même  m'avez  doté  de  foi,  d'espérance  et 
d'amour,  et  vous  m'appelez  encore  à  la  gloire  de  vos  élus.  Pour- 
rais-je  donc,  sans  injustice  et  sans  ingratitude,  me  soustraire  à 

votre  empire  et  consacrer  à  d'autres  qu'à  vous  mon  esprit,  mon 
cœur  et  ma  vie  ?  Non,  Seigneur,  je  dois  et  je  veux  avant  tout  diri- 

ger vers  vous  mes  pensées,  mes  affections,  toute  mon  activité,  afin 
de  me  lier  étroitement  à  votre  bonté  infinie  et  de  vous  devenir 

semblable  par  l'exercice  des  vertus. 
Cette  connaissance  pratique  de  Jésus  nous  fera  goûter  dès  cette 

vie  la  paix  et  le  contentement  véritables.  Témoin  les  Saints  qui, 
au  milieu  des  privations  et  des  épreuves,  ont  été  les  plus  heureux 

des  mortels.  Et  d'où  leur  venait  leur  béatitude  ?  de  leur  science 
profonde  de  Jésus,  dont  ils  faisaient  passer  les  maximes  jusque 
dans  les  détails  de  leur  vie  héroïque.  Aussi  le  divin  Maître  leur 
communiquait  des  consolations  ineffables;  Sainte  Chantai,  malgré 
ses  peines  intérieures,  trouvait  le  paradis  sur  la  terre  dans  le  seul 

exercice  de  l'oraison.  «  Ma  bouche,  s'écriait  saint  Rernard,  ne 
suffit  point  à  mon  cœur  pour  raconter  les  délices  qui  m'inondent 
dans  mes  entretiens  avec  Jésus.  » 



300      SAMEDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  L'UNION  AVEC  JÉSUS. 

0  Sauveur  tout  aimable  !  enseignez-moi  vous-même  à  vous  étu- 
dier dans  les  mystères  de  votre  Enfance,  comme  Marie  et  Joseph 

le  faisaient  à  Nazareth  ;  dans  les  scènes  touchantes  de  votre  Pas- 

sion, comme  l'ont  pratiqué  un  saint  François  d'Assise,  un  saint 
Alphonse  et  tant  d'autres  saints  illustres  ;  dans  votre  vie  eucha- 

ristique, comme  le  font  encore  chaque  jour  bien  des  âmes  fer- 
ventes, adoratrices  assidues  de  votre  Personne  sacrée  dans  les 

sanctuaires  où  vous  habitez.  Faites-moi  croître  chaque  jour,  en 
un  mot,  dans  la  connaissance  pratique  de  vos  perfections  divines 
mises  à  notre  portée  par  votre  humanité  sainte.  Crescite  in  gratia 
et  in  cognitione  Domini  noslri  et  Salvatoris  Jesu  Cfiristi. 

samedi  de  la  deuxième  semaine.  —  L'union  avec  Jésus. 

Préparation.  —  Celui  qui  connaît  Jésus,  comme  nous  l'avons 
médite,  se  sent  pressé  du  désir  de  s'unir  à  lui.  Nous  verrons  demain 
en  conséquence  :  1°  La  nécessité  pour  nous  de  cette  union  avec 
notre  Sauveur.  2°  Comment  nous  pouvons  la  réduire  en  pratique. 
—  Nous  comprendrons  ainsi  que  nous  devons  cesser  de  compter 
sur  nous-mêmes,  mais  qu'il  nous  faut  uniquement  nous  appuyer sur  Jésus  au  moyen  de  la  prière.  Car  en  lui  seul  se  trouve  le  salut. 
Non  est  in  alio  aliquo  salus.{ 

1°  Nécessité  pour  nous  de  vivre  unis  a  jksus. 

Jésus-Christ,  selon  l'Apôtre,  est  l'unique  Médiateur  nécessaire 
entre  Dieu  et  nous.2  «  Personne  ne  peut  aller  à  mon  Père,  dit 

Jésus  lui-même,  si  ce  n'est  par  moi.3  Je  suis  la  porte  :  Si  quel- 
qu'un entre  par  moi,  il  sera  sauvé.4  »  Saint  Pierre  ajoute,  qu'il 

n'en  est  point  d'autre  que  Jésus-Christ,  en  qui  nous  puissions 
trouver  le  salut.5  0  précieuse  vérité,  qui  s'applique  aux  détails  de 
notre  vie  et  nous  force  à  ne  jamais  nous  éloigner  tant  soit  peu  de 
notre  aimable  Sauveur  ! 

«  Sans  moi,  nous  dit-il,  vous  ne  pouvez  rien  faire.  Comme  une 

branche  ne  peut  porter  de  raisin,  à  moins  d'être  attachée  au  cep 
de  la  vigne,  ainsi,  sans  demeurer  en  moi,  vous  ne  pouvez  porter 

(1)  Act.  4,  12.  (2)  I  Tim.  2,  5.  (3)  Joan.  1!,  G. 
(4)  Joan.  10,  9.  (5)  Act.  4,  12. 



SAMEDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  L'UNION  AVEC  JÉSUS.      301 

de  fruit  ; '  c'est-à-dire  que  l'âme  séparée  de  Jésus  par  le  péché, 
devient  incapable  de  produire  des  actes  dignes  de  la  vie  éternelle, 

et  ressemble  à  une  branche  morte  que  l'on  destine  au  feu.  Quel 
motif  pour  nous  de  rester  unis  au  Piédempteur  par  la  grâce  sanc- 

tifiante et  par  la  pratique  de  nos  devoirs  ! 
Pour  nous  y  engager,  ô  Jésus  !  vous  nous  avez  laissé  les  plus 

magnifiques  promesses,  nous  assurant  que  vous  viendrez  demeu- 
rer en  nous  avec  le  Père  et  le  Saint-Esprit  ;2  que  nous  serons  les 

membres  de  votre  corps  mystique  ; 3  que  nous  trouverons  en  vous 

de  gras  pâturages  pour  notre  entretien  spirituel  ; 4  qu'enfin  vous 
exaucerez  toutes  nos  prières,5  et  nous  ferez  produire  beaucoup 

d'actes  de  vertus,  actes  qui  demeureront  pour  la  vie  éternelle.6 
Car  le  Père  céleste,  avez-vous  dit,  nous  aime  en  vous  et  pour 
vous,  comme  ses  enfants  adoptifs  et  les  héritiers  de  son  royaume.7 

Après  de  telles  assurances,  que  nous  reste-t-il  à  conclure? 
1°  Qu'il  nous  faut  aimer  constamment  notre  Rédempteur  et  ne 
jamais  cesser  de  lui  être  unis  par  l'oraison  et  la  fidélité  à  la  grâce. 
—  2°  Que  nous  devons  tout  attendre,  tout  espérer  de  ses  mérites, 
sans  présumer  de  nous-mêmes.  —  3°  Puisque  le  Père  éternel 
n'aime  en  nous  que  son  Fils,  travaillons  sans  relâche  à  ressembler 
au  Sauveur;  nous  attirerons  ainsi  sur  nous  les  regards  bienveil- 

lants du  Père  céleste,  qui  nous  aimera  selon  notre  conformité 
avec  Jésus,  le  digne  objet  de  toutes  ses  complaisances. 

0  mon  divin  Maître!  ne  permettez  pas  que  je  reste  froid,  indiffè- 
rent à  votre  égard,  sans  souci  de  vos  intérêts.  Donnez-moi  la  grâce 

de  m'unir  à  vous  par  une  prière  habituelle,  —  une  confiance  de 
chaque  instant  —  et  une  fidélité  constante  à  vous  imiter  en  tout 
dans  l'accomplissement  de  mes  devoirs. 

2°  Pratique  de  i/cnion  a.vec  jésds. 

Nous  devons  perfectionner  notre  union  avec  le  Rédempteur, 

jusqu'à  ne  plus  rien  faire,  sinon  par  lui,  avec  lui,  et  en  lui,  selon 
le  langage  de  l'Eglise.  Per  ipsum,  et  cum  ipso,  el  in  ipso.9  Agir 
par  Jésus,  c'est  se  confier  en  lui,  en  ses  mérites;  c'est  prier,  tra- 

vailler en  son  nom,  et  ne  prétendre  opérer  le  bien  que  par  sa 

(1)  Joan.  15,  6.  (2)  Joan.  14,  23.  (3)  Joan.  6,  58. 
(A)  Joan.  10,  0.  \  (5}  Joan.  15,  7.  (6)  Joan.  15,  1G. 
(7)  Joan.  3,  35,  (8)  In  Missa. 



302      SAMEDI  DE  LA  DEUXIÈME  SEMAINE.  —  L'UNION  AVEC  JÉSUS. 

vertu.  L'Eglise  elle-même  nous  donne  l'exemple  de  cette  confiance 
exclusive  en  son  divin  Epoux  :  toutes  ses  oraisons  se  terminent 

en  ces  termes  ou  à  peu  près  :  «  Par  Jésus-Christ,  Notre-Seigneur.  » 

Per  Christum  Dominum  noslrum.  N'est-ce  pas  au  nom  de  ce  même 
Sauveur,  ou  par  son  autorité,  qu'elle  prêche  la  doctrine  du  salut, 
administre  les  sacrements,  console  les  affligés,  assiste  les  mori- 

bonds, et  introduit  leurs  Ames  dans  la  céleste  béatitude?  Elle 

nous  apprend  ainsi  à  ne  point  compter  sur  nous-mêmes,  sur  le 
mérite  de  nos  prières  et  de  nos  œuvres,  mais  uniquement  sur  Jésus. 

Agir  avec  le  Rédempteur,  cum  ipso,  c'est  se  mettre  d'accord 
avec  lui,  dans  les  pensées,  les  intentions,  les  sentiments,  la  con- 

duite. Nos  actions  n'auront  de  valeur  qu'autant  qu'elles  ressem- 
bleront à  celles  de  Jésus  ;  qu'elles  auront  les  mêmes  fins,  le  môme 

esprit  de  grâce  qui  les  commence,  les  dirige,  les  achève  à  la  plus 

grande  gloire  de  Dieu.  —  Voulez-vous  donc  plaire  au  Père  céleste? 

formez  votre  cœur  sur  celui  de  son  Fils,  et  pratiquez,  d'après  cet 
adorable  Modèle,  l'humilité,  qui  vous  tienne  petit  à  vos  propres 
yeux  ;  l'obéissance,  qui  vous  rende  docile  aux  ordres  de  Dieu  et 
de  vos  supérieurs  ;  la  mansuétude,  qui  répande  sur  vos  paroles 
et  votre  conduite  un  baume  délicieux  capable  de  soulager  toutes 

les  misères  d'autrui. 
Vous  arriverez  ainsi  par  degrés  à  vivre  totalement  en  Jésus.  Et 

in  ipso.  Alors  on  cesse  d'avoir  un  esprit  propre,  des  désirs  parti- 
culiers, des  sentiments  personnels  ;  on  renonce  à  tout,  et  l'on  se 

remet  sans  réserve  à  la  direction  du  Sauveur,  jugeant  par  ses 
lumières,  voulant  par  sa  volonté,  au  point  de  pouvoir  dire  :  «  Ce 

n'est  plus  moi  qui  vis,  mais  c'est  Jésus  qui  vit  en  moi.  »  Ses  idées, 
ses  intentions,  ses  projets  me  sont  propres  ;  ma  conduite  est  une 
continuation  de  la  sienne.  Quand  je  prie,  travaille  et  souffre,  je 

continue  ses  oraisons,  ses  travaux,  ses  douleurs,  ou  plutôt  lui- 

même  prie,  se  fatigue  et  souffre  en  moi.  Il  est  le  chef  :  c'est  à  lui 
de  gouverner  le  corps  mystique  dont  je  suis  membre. 

0  Jésus,  que  n'en  est-il  ainsi  !  mais,  hélas  !  au  lieu  de  me  laisser 
conduire  par  vous,  c'est  la  nature,  son  humeur  et  ses  caprices, 
qui  souvent  me  pressent  et  me  dirigent.  Par  l'intercession  de 
Marie,  votre  aimable  Mère,  faites-moi  mourir  à  moi-même,  afin 

que  je  vive  par  vous,  —  avec  vous  —  et  en  vous  jusqu'à  mon  der- 
nier soupir,  et  que  toujours  vous  viviez  en  moi.  Vivit  vero  in  me 

Chris  tus. 



MÉDITATIONS  SUPPLÉMENTAIRES 

DESTINÉES  A  COMBLER  LES  LACUNES 

AVANT  LE  DIMANCHE  DE  LA  QUINQUAGÉSIME  ET  APRÈS  LA  FÊTE 

DU  SACRÉ-CŒUR.* 

i"  février.  -  Saint  Ignace,  martyr. 

Préparation.  —  »  Qui  me  séparera  de  l'amour  de  J  ésus-Ch  rist  ? l» 
Cette  parole  de  l'Apôtre  est  applicable  à  notre  Saint.  Il  fut  uni  au 
Rédempteur  :  1°  Par  la  foi  la  plus  vive.  2°  Par  l'amour  le  plus 
ardent.  —  Après  avoir  médité  ces  deux  pensées,  nous  prendrons 
la  résolution  de  nous  revêtir,  comme  saint  Ignace,  de  foi  et  de 

charité,  afin  d'être  affermis  contre  les  attaques  de  l'enfer,  les 
appâts  du  monde,  les  révoltes  de  nos  passions.  Induti  loricwm  fidei 
et  charitalis? 

1°  Foi  de  saint  ignace,  maktyr. 

Saint  Ignace,  disciple  de  saint  Jean  l'Evangéliste,  confessa  sa  foi 
avec  une  admirable  fermeté.  Dès  qu'il  entendit  la  sentence  qui  le 
condamnait  à  être  conduit  à  Rome,  pour  y  être  dévoré  par  les 

bêtes,  il  s'écria  :  «  Je  vous  rends  grâces,  Seigneur  !  de  ce  que  vous 
me  laissez  lier  de  chaînes,  comme  votre  Apôtre,  saint  Paul.  » 

—  Pendant  tout  le  voyage,  que  d'exhortations  ne  fit-il  pas  aux* 
fidèles  pour  les  affermir  dans  la  vérité  !  Visitant  saint  Polycarpe, 

évêque  de  Smyrne,  il  ne  put  s'empêcher  de  lui  témoigner  sa  joie 
de  souffrir  pour  l'Evangile. 
Dans  ses  lettres  à  plusieurs  Eglises,  quelle  vivacité  de 

croyance,  quelle  pureté  de  doctrine,  quel  désir  de  combattre 

partout  l'hérésie  et  d'en  préserver  les  chrétiens  !  Il  y  recommande 
avec  instance  la  soumission  aux  évêques  et  aux  prêtres,  et  l'union 

0  Voyez  l'Avis,  page  100.  Voyez  aussi  la  Table  des  Matières  :  Médi- 
tations pour  les  fêtes.  (Février,  Mars,  Avril.) 

(1)  Roui.  8,  55.  (2)  I  Thess.  5,  8. 



304  MÉDIT.  SUPPLÉM.  I.  —  SAINT  IGNACE,  MARTYR. 

des  fidèles  entre  eux.  L'Eucharistie  y  est  à  ses  yeux  un  antidote 
contre  le  péché  et  un  gage  de  l'immortalité  bienheureuse.  Il  y 
parle  de  la  virginité  de  Marie,  de  la  suprématie  universelle  de 

l'Eglise  romaine,  de  la  nécessité  des  bonnes  œuvres  pour  le  salut. 
Enfin,  ce  disciple  immédiat  des  Apôtres  nous  a  laissé,  dans  ses 
écrits,  tous  les  dogmes  que  nous  croyons  et  que  la  religion  nous 

enseigne.  Quel  consolant  et  rassurant  témoignage  !  Combien  n'est-il 
pas  capable  d'affermir  et  de  vivifier  notre  foi  ! 

Remercions  Dieu  de  nous  avoir  reçus  dans  la  véritable  Eglise,  la 
seule  où  nous  puissions  nous  sauver.  Et  combien  de  moyens  de  salut 

et  de  perfection  n'y  trouvons-nous  pas  !  la  prière,  le  sacrifice,  les 
sacrements,  surtout  la  Pénitence  et  l'Eucharistie,  la  présence 
réelle  de  Jésus  dans  nos  tabernacles,  l'unité  de  doctrine  et  de 
direction  qui  nous  est  donnée  dans  les  pasteurs  de  nos  âmes,  sous 
un  seul  Chef,  le  Vicaire  de  Jésus-Christ;  tous  ces  avantages  sont 

les  fruits  de  notre  baptême  et  de  notre  qualité  d'enfants  de  l'Eglise 
catholique. 

0  mon  Dieu  !  combien  peu  je  profite  de  tant  de  moyens  de  sanc- 
tification! Mes  oraisons  sont  froides,  mes  prières  distraites;  la 

confession  et  la  communion  produisent  en  moi  si  peu  de  fruit,  et 

la  messe  me  laisse  si  indifférent,  qu'on  me  croirait  étranger  à  ces 
sublimes  mystères.  Seigneur,  augmentez  ma  foi.  Inspirez-moi  la 
pratique  :  1°  De  lire,  de  méditer  sur  les  vérités  qui  excitent  të 
mieux  ma  ferveur.  2°  De  vous  demander  souvent  les  lumières  de 

l'intelligence  pour  comprendre  le  prix  de  la  grâce,  l'importance 
de  la  vie  intérieure,  la  valeur  incomparable  des  vertus  et  des 
mérites  que  je  puis  acquérir  en  travaillant  à  vous  plaire  en  esprit 
de  foi. 

2°  Amour  d'ignace  envers  jésus. 

Cet  amour  se  manifeste  surtout  par  son  désir  ardent  du  mar- 
tyre. Elevé  au-dessus  de  toutes  les  choses  terrestres,  il  ne  lui  en 

coûte  pas  plus  de  quitter  la  vie,  dit  saint  Jean  Chrysostome,  qu'il 
n'en  coûterait  à  un  autre  d'ôter  ses  vêtements.  Il  ne  souhaite  que 
le  moment  où  il  sera  livré  à  la  fureur  des  bêtes  ;  et  cet  horrible 

supplice  ne  lui  cause  aucune  frayeur,  tant  il  est  mort  à  lui-même, 
tant  il  est  uni  à  Jésus  crucifié  ! 

«  Je  crains,  écrit-il  aux  fidèles  de  Rome,  que  votre  charité  ne 
me  nuise,  en  obtenant  ma  délivrance.  La  plus  grande  preuve  de 

tendresse  que  j'attends  de  vous,  c'est  que  vous  me  laissiez  immo- 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  II.  —  MARIE  OFFRE  JÉSUS.  305 

ler  à  Dieu,  tandis  que  l'autel  est  préparé.  Je  suis  le  froment  du 

Seigneur,  et  je  dois  être  moulu  par  la  dent  des  bêtes.  J'apprends 
dans  les  chaînes,  à  ne  plus  rien  désirer  de  vain,  ni  de  temporel. 
Pourvu  que  je  jouisse  de  Jésus-Christ,  je  ne  crains  ni  le  feu,  ni  la 
croix,  ni  le  brisement  de  mes  os,  ni  la  destruction  de  mon  corps. 

Je  soupire  après  Celui  qui  est  mort  et  ressuscité  pour  nous.  »  — 

Quel  langage  de  feu!  qu'il  nous  montre  bien  l'amour  ardent  qui 
consumait  ce  grand  cœur  ! 

Arrivé  à  Rome,  le  Saint  supplie  de  nouveau  les  fidèles  de  ne 

point  retarder  son  bonheur.  Dès  qu'il  entend  les  rugissements  des 
lions  dans  l'amphithéâtre,  il  répète  ces  paroles  :  «  Je  suis  le  fro- 

ment de  Dieu  !  et  il  est  dévoré  selon  son  désir.  Plusieurs  fidèles 
virent  son  ame  dans  une  gloire  ineffable. 

Afin  d'y  participer,  imitons  son  esprit  d'abnégation  et  son  amour 
des  souffrances.  Par  là  surtout  il  a  prouvé  combien  il  aimait 
Jésus  crucifié. 

0  mon  aimable  Rédempteur  !  pour  m'attirer  à  votre  amour,  fai- 
tes-moi comprendre  comme  à  saint  Ignace,  que  le  sacrifice  mène 

à  la  vie,  et  que  le  plaisir  conduit  à  la  mort  ;  que  vous  ne  blessez 
jamais  un  cœur  patient,  avec  les  épines  de  votre  couronne,  sans  y 

faire  germer  les  fleurs  de  l'immortalité,  c'est-à-dire  les  vertus  et 
les  mérites.  Je  suis  donc  résolu  :  1°  De  méditer  souvent  le  prix  du 

renoncement  et  de  la  patience.  2°  De  m'y  exercer,  en  ne  me  plai- 
gnant jamais  des  contre-temps  et  des  contrariétés,  ni  de  tout  ce 

qui  froisse  mon  amour-propre.  Par  l'intercession  de  la  Mère  de 
douleur  et  de  votre  saint  martyr,  accordez-moi  la  force  de  me 
taire  et  de  me  résigner  pour  votre  amour,  dans  toutes  les  épreuves 

de  cette  vie.  Que  j'apprenne  même  à  me  glorifier  pour  vous, 
comme  votre  Apôtre,  dans  les  souffrances  et  les  ignominies. * 

Février,  purification.  —  Marie  offre  Jésus. 

Préparation.  —  «  Quand  furent  accomplis,  dit  saint  Luc,  les 
jours  de  la  purification  de  Marie,  ils  portèrent  Jésus  à  Jérusalem 
pour  le  présenter  au  Seigneur.2  »  Nous  méditerons  dans  ce  mys- 

tère :  1°  Les  dispositions  de  Marie.  2°  Ce  que  nous  devons  surtout 
copier  en  elle,  c'est-à-dire  la  docilité  aux  inspirations  de  la  grâce. 

(i)  Gai.  6,  14.  (2)  Luc.  2,  21.     . 
MEDIT.    1.  20 



306  MÉDIT.  SUPPLÉM.  II.  —  MARIE  OFFRE  JÉSUS. 

—  «  Gardez-vous,  dit  l'Apôtre,  de  contrister  jamais  l'Esprit-Saint,  n 
par  vos  résistances  à  ses  volontés  et  par  votre  tiédeur  dans  son 

service.  Noiite  contristare  Spiritum  Sanctum.11 

1°  Dispositions  de  marie  en  offrant  jésus. 

Afin  de  nous  apprendre  quelle  part  importante  Marie  aurait  dans 

l'affaire  de  notre  salut,  le  Seigneur  avait  fait  dépendre  l'incarnation 
du  consentement  de  cette  Vierge  fidèle,  et  le  lui  avait  fait  deman- 

der par  un  Ange.  Aujourd'hui  qu'exige-t-il  d'elle  ?  Qu'elle  le  lui 
présente  de  ses  propres  mains,  et  elle  le  fait,  non  pas  seulement 

comme  les  autres  mères,  dans  l'intention  de  reconnaître  son  sou- 
verain domaine  sur  tout  le  genre  humain,  mais  encore  avec  la 

résolution  bien  arrêtée  de  l'offrir  d'avance  comme  la  Victime  seule 
capable  d'expier  tous  nos  péchés.  Ne  fallait-il  pas,  en  effet,  dans 
une  circonstance  aussi  solennelle,  que  la  volonté  de  la  Mère  fût 
unie  à  celle  de  son  Fils  ;  que  le  sacrifice  offert  dans  le  Temple  par 

la  bienheureuse  Vierge,  se  trouvât  en  tout  semblable  à  celui  qu'elle 
offrirait  un  jour  sur  le  Calvaire,  où  l'on  verrait  deux  victimes, 
s'immolant  d'un  même  Cœur,  à  la  gloire  du  Père  céleste  et  dans 
l'intérêt  de  nos  âmes  ? 

Poussée  donc  par  l'Esprit-Saint,  la  divine  Mère  se  rend  à  Jéru- 
salem, portant  l'Enfant  Jésus  dans  ses  bras.  Elle  entre  dans  le 

Temple,  s'approche  de  l'autel,  et  là,  toute  remplie  d'humilité  et 
de  dévotion,  elle  consacre  ce  cher  Fils  au  Seigneur,  et  consent  à 
le  voir  un  jour  expirer  dans  les  tourments.  Et  à  partir  de  cette 

heure,  faisant  l'office  de  prêtre,  dit  saint  Epiphane,  Marie  ne  cesse 
de  renouveler  son  sacrifice,  le  sacrifice  de  l'unique  objet  de  son 
amour,  amour  qui  surpassait  celui  des  Séraphins  et  de  toute  la 
cour  céleste. 

0  sublime  abnégation  de  la  plus  sainte  des  créatures,  que  vous 
condamnez  bien  notre  égoïsme  !  Nous  tenons  à  nos  idées  et  à  nos 

volontés  si  capricieuses,  tandis  que  la  Vierge-Mère  immole  ses  plus 
légitimes  affections.  Dieu  veut  que  Jésus  meure  un  jour  sur  la 
croix  ;  et  Marie  qui  ne  saurait  penser,  ni  vouloir  autrement  que 

Dieu,  le  veut  aussi.  0  renoncement  sans  exemple!  —  Depuis  com- 
bien de  temps  le  Seigneur  vous  demande-t-il  le  sacrifice  de  tel 

défaut,  de  telle  attache  ou  passion,  de  tel  désir  ou  empressement,  de 

telle  habitude  ou  inclination,  et  il  n'a  pas  encore  pu  l'obtenir!  On 

(1)  Eph.  4,  30. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  II.  —  MARIE  OFFRE  JÉSUS.  307 

remarque  toujours  en  vous  les  mêmes  répugnances  à  obéir,  le 
même  esprit  de  critique  et  de  médisance,  les  mêmes  penchants 
à  vous  répandre  au  dehors  et  à  mener  une  vie  peu  intérieure, 
sans  esprit  de  foi,  de  recueillement  et  de  prière. 

0  mon  Dieu  !  mettez  un  terme  à  mes  hésitations  et  à  mes  délais. 

Faites-moi  suivre  l'exemple  de  Jésus  et  de  Marie,  qui  se  sont  livrés 
à  votre  bon  plaisir  sans  résistance,  —  sans  retard  —  et  sans  retour. 

2o  Cr  qu'il  faut  imiter  en  marie. 

Sans  être  obligée  à  la  loi  de  la  purification,  Marie  s'y  soumet 
volontiers,  parce  que  l'Esprit-Saint  le  lui  inspire.  Elle  nous  ensei- 

gne ainsi  la  docilité  à  la  grâce.  La  moindre  grâce  a  coûté  les  tra- 
vaux, les  douleurs,  les  opprobres,  le  sang  même  de  Jésus-Christ. 

Quand  donc  Dieu  parle  à  notre  cœur,  il  le  fait  en  vertu  des  mérites 
de  son  Fils  et  par  un  don  gratuit  de  son  infinie  miséricorde.  Avec 

quelle  humilité  et  quelle  reconnaissance  ne  devrions-nous  donc 
pas  recevoir  ses  lumières  et  obéir  à  ses  attraits  !  Mais,  hélas  ! 

n'arrive-t-il  pas  souvent  que  nous  résistons,  ou  inventons  des 
prétextes  pour  nous  dispenser  de  suivre  les  mouvements  de 

l'Esprit-Saint?  Loin  d'estimer  à  sa  juste  valeur  le  don  que  Dieu 
nous  fait,  nous  n'y  attachons  nulle  importance,  nous  lui  préférons 
même  un  caprice.  Oh  !  combien  nous  blessons  sensiblement  par  là 

le  Cœur  de  Jésus  !  Et  quel  tort  ne  nous  faisons-nous  pas  à  nous- 
mêmes,  en  refusant  ainsi  ce  qui  vaut  plus  que  tout  l'univers  ! 

Lors  donc  que  nous  remarquons  en  nous  l'action  divine,  c'est- 
à-dire  les  lumières,  les  inspirations,  les  reproches,  les  remords 
de  notre  conscience,  nous  devons  nous  y  prêter  aussitôt.  Si  c'est 
un  défaut  à  corriger,  une  faute  à  expier,  une  parole  à  retrancher, 
un  sacrifice  à  faire,  un  acte  de  douceur,  de  patience,  de  charité  à 

produire,  n'hésitons  pas.  Le  Seigneur  aime  la  promptitude  à 
obéir  ;  et  d'ailleurs  l'occasion  passe  et  ne  revient  plus  ;  elle  emporte 
avec  elle  le  mérite  qu'aurait  obtenu  notre  fidélité. 

Bien  loin  de  rétracter  l'offrande  qu'elle  avait  faite  de  son  Fils, 
Marie,  avons-nous  dit,  la  renouvelle  à  chaque  instant,  avec  une 

perfection  toujours  croissante,  jusqu'au  moment  où  elle  l'offre  en 
réalité  sur  le  Calvaire.  —  Ainsi  nous  devrions  non  seulement 

rester  toujours  fidèles  à  la  grâce,  mais  nous  efforcer  d'augmenter 
de  jour  en  jour  cette  fidélité.  Combien  n'en  est-il  pas  cependant 
qui  craignent  les  opérations  divines,  et  pourquoi?  de  peur  d'être 



308  MÉDIT.  SUPPÉM.  ni.  —  DE  LA  CONFIANCE  EN  DIEU. 

obligés  de  se  renoncer  en  tout.  Ils  tremblent  que  Dieu  ne  leur 
demande  le  sacrifice  de  tel  objet,  de  telle  affection,  de  telle 
amitié,  de  telle  étude  ou  lecture  frivole,  de  telle  occupation  sans 

but  et  sans  fruit.  N'est-ce  pas  là  s'aveugler  sur  ses  vrais  intérêts 
et  préférer  le  sensible  au  spirituel,  le  néant  à  la  réalité? 

0  mon  Dieu  !  combien  de  fois,  par  mes  actions,  je  choisis  de 

rester  esclave  de  mes  vils  penchants,  plutôt  que  d'embrasser  votre 
joug  si  noble,  qui  nous  affranchit  de  la  servitude  de  la  nature  et 

du  péché!  Ah!  par  les  mérites  de  Jésus  et  de  Marie,  communi- 
quez-moi la  force  de  me  laisser  contrarier,  contredire,  humilier, 

afin  de  me  rendre  souple  et  docile  à  votre  conduite.  Je  suis 

résolu  :  1°  De  me  tenir  attentif  à  votre  voix,  par  un  recueillement 
continuel.  2°  De  me  plier  à  vos  moindres  désirs,  malgré  les  luttes 

intérieures  de  l'amour-propre  qui  refuse  de  se  soumettre  et  de 
s'assujettir  à  votre  joug  si  doux. 

m.  —  De  la  confiance  en  Dieu.* 

Préparation.  —  Puisque  Dieu  a  coutume  de  mesurer  ses  misé- 
ricordes sur  notre  confiance,  nous  méditerons  :  1°  Comment  nous 

pouvons  acquérir  cette  vertu.  2°  Quand  nous  devons  surtout 
l'exercer.  —  Nous  nous  rappellerons  en  particulier  cette  vérité  : 
qu'en  nous  défiant  de  Dieu,  nous  l'offensons,  et  qu'en  nous  con- 

fiant en  lui  nous  l'honorons,  et  c'est  au  point  que  par  là  nous  ne serons  jamais  ni  rebutés  de  lui,  ni  confondus.  NuUns  speravit  in 
Domino,  et  confusus  est.1 

h-  Moyens  d'acquérir  la  confiance. 

Pour  acquérir  une  grande  confiance  en  la  bonté  de  Dieu,  il  faut 

se  former  une  juste  idée  de  sa  miséricorde,  qui  n'est  que  l'exer- 
cice de  sa  bonté  infinie.  «  C'est  une  vertu,  dit  saint  Grégoire,  qui 

nous  fait  compatir  à  la  misère  des  autres  et  nous  porte  à  la  sou- 
lager quand  nous  le  pouvons,  au  spirituel  et  au  temporel.  » 

L'objet  de  la  miséricorde  est  donc  la  misère  du  prochain  ;  un 

(*)  La  confiance  est  la  vertu  spéciale  à  exercer  pendant  le  mois  de 
Février.  (Voyez  le  tableau,  p.  vi.) 

(l)Eccli.  2,  11. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  III.  —  DE  LA  CONFIANCE  EN  DIEU.  309 

cœur  miséricordieux  est  un  cœur  tout  dévoué  aux  misérables  : 
Cor  datum  miseris. 

Or,  dit  le  Docteur  angélique,  la  miséricorde  appartient  tout 
particulièrement  a  Dieu.  Elle  prend  sa  source  dans  sa  bonté 

incréée.  Dès  l'origine  du  monde,  après  notre  chute,  elle  nous 
promit  un  Réparateur,  et,  pendant  que  la  Justice  punissait  les 

mauvais  anges,  elle  nous  épargnait  et  nous  appelait  à  les  rem- 
placer dans  la  gloire.  Depuis  lors,  elle  n'a  point  cessé  de  protéger 

le  genre  humain,  de  le  défendre  contre  les  puissances  infernales, 
de  le  combler  de  toutes  sortes  de  biens.  Océan  sans  rivage,  elle 

embrasse  toutes  les  générations.'1  Comptons,  si  nous  le  pouvons, 
les  pécheurs  qu'elle  a  convertis,  les  justes  qu'elle  a  sanctifiés,  les 
élus  qu'elle  a  sauvés.  Plus  on  est  misérable,  plus  on  a  droit  à  sa 
compassion;  nos  misères  multipliées  ne  font  que  multiplier  nos 
titres  à  sa  bienveillance  et  à  ses  soins  empresses. 

Pour  nous  en  convaincre,  voyons. ce  qui  se  fait  dans  le  sacre- 

ment de  Pénitence,  c'est-à-dire  au  tribunal  de  la  miséricorde. 
Là  nous  voyons,  tous  les  jours,  de  grands  pécheurs,  même  les 
plus  insignes  scélérats,  passer,  en  un  moment,  des  ténèbres  à 
la  lumière  ;  de  la  laideur  des  démons  à  la  beauté  des  anges  ;  de 

l'état  de  damnation  à  l'espérance  du  ciel  ;  en  un  mot,  de  la  mort 
du  péché  à  la  vie  de  la  grâce.  Et  ces  prodiges  de  clémence 

s'opèrent  dans  un  tribunal,  c'est-à-dire  un  endroit  où  l'on  juge  des 
coupables,  où  l'on  prononce  des  sentences,  toutes  choses  qui 
naturellement  inspirent  la  frayeur!... 

0  mon  Dieu,  miséricorde  infinie  !  si  votre  tribunal  est  si  peu 

redoutable,  qu'il  sert  même  d'asile  aux  plus  grands  criminels,  que 
seront  vos  bras  paternels  toujours  ouverts  aux  pécheurs  repen- 

tants ?  Que  sera  surtout  votre  cœur  si  rempli  de  tendresse  pour 
vos  enfants  égarés?  Ah  !  par  les  plaies  sacrées  de  votre  divin  Fils, 

notre  Rédempteur,  par  l'amour  maternel  de  Marie  que  vous  nous 
avez  donnée  pour  Mère,  bannissez  de  mon  âme  tout  sentiment  de 
défiance,  toute  crainte  excessive  et  tout  découragement.  Accor- 

dez-moi le  don  d'une  confiance  ferme  et  intime  en  votre  charité 
sans  bornes,  confiance  qui  me  fasse  revivre,  comme  revit  la 

flamme  d'une  lampe  quand  on  y  verse  de  l'huile  ;  confiance  qui 
m'apporte  la  paix,  —  le  courage,  —  la  patience  —  et  la  ferveur 
constante.  NvUus  speravit  in  Domino,  et  confusus  est. 

(1)  Ps.  32,  5  et  Luc  1,  50. 



310  MÉDIT.  SUPPLÉM.  III.  —  DE  LA  CONFIANCE  EN  DIEU. 

2°  Quand  il  faut  surtout  pratiquer  la  confiance. 

Nous  devons  exercer  la  confiance  en  la  divine  miséricorde, 
quand  le  sentiment  de  nos  misères  nous  accable  et  tend  à  nous 

décourager.  C'est  alors  qu'il  nous  faut  dire  :  «  Quel  honneur 
rendrais-je  à  la  miséricorde  de  Dieu,  si  je  me  confiais  seulement 

en  elle,  quand  je  n'ai  rien  à  me  reprocher?  Les  hôpitaux  sont  faits 
pour  les  malades  ;  et  n'a-t-on  pas  plus  droit  d'y  être  reçu,  quand 
on  est  couvert  de  plaies  plus  profondes  et  plus  multipliées?  La 

miséricorde  du  Seigneur  est  l'hôpital  des  misérables;  nul  donc 
n'y  sera  mieux  accueilli  que  celui  qui  sent  toute  l'étendue  de  ses 
misères.  A  quoi  serviraient  la  Rédemption  et  les  blessures  de 

Jésus,  si  nous  n'avions  des  fautes  à  expier  et  des  maux  à  guérir? 
Bien  loin  donc  de  me  défier  de  mon  Dieu,  parce  que  je  suis  pauvre 

et  rempli  de  vices,  je  me  confierai  en  lui  selon  l'étendue  de  mon 
indigence  et  de  mes  infirmités.  »  —  Ainsi  devrait  parler  toute  aine 
tentée  contre  l'espérance. 

«  Mais,  dira  quelqu'un,  ce  raisonnement  convient  à  ceux  qui 
ont  toujours  bien  vécu.  Pour  moi,  la  multitude  et  la  malice  de 

mes  péchés  sont  si  dignes  de  châtiments,  que  je  n'ose  espérer.  » 
—  Considérons  l'enfant  prodigue,  que  Jésus  propose  à  notre  imi- 

tation. Quoiqu'il  eût  commis  tous  les  crimes,  et  se  fût  rendu,  par 
ses  débauches,  le  pardon  comme  impossible,  le  Sauveur  nous  le 

représente  plein  de  courage  et  d'espérance  :  «  Je  me  lèverai, 
s'écrie-t-il,  j'irai  à  mon  Père,  et  je  lui  dirai  :  Mon  Père!  j'ai  péché 
contre  le  ciel  et  contre  vous  ;  je  ne  suis  plus  digne  d'être  appelé 
votre  fils.1  » 

11  fit  comme  il  avait  dit,  et  le  père  ne  put  tenir  devant  un  tel 

langage  et  un  tel  retour  ;  et  il  embrassa  son  fils.  —  Ainsi  Dieu 
accueille  tous  les  pécheurs  confiants  et  repentants  ;  Judas  lui- 

même  eût  été  reçu  à  bras  ouverts,  s'il  n'eût  point  désespéré.  — 
Quel  reproche  ne  méritons-nous  pas,  nous  qui  nous  défions  de 
Dieu  et  tombons  dans  l'abattement,  après  des  fautes  peu  impor- 

tantes et  de  légères  infidélités  ? 
0  mon  Dieu  !  en  voyant  mes  craintes,  mes  défiances,  mes  tris- 

tesses si  peu  raisonnables,  ne  dirait-on  pas  que  vous  avez  promis 
la  miséricorde  et  le  pardon,  seulement  à  ceux  qui  n'ont  point 
péché,  et  que  la  mort  du  Rédempteur  ne  doive  servir  qu'aux 

(1)  Luc.  15,  18. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  IV.  —  CONDITIONS  DE  LA  CONFIANCE  PARFAITE.      311 

innocents?  0  charité  sans  bornes  1  je  veux  vous  glorifier  désor- 
mais, en  espérant  d'autant  plus  en  vous,  en  Jésus  et  en  Marie, 

que  mon  état  me  paraîtra  plus  désespéré.  Je  suis  donc  résolu  de 

suivre  exactement  les  deux  grandes  lois  de  la  confiance,  préconi- 

sées par  saint  Alphonse  :  1°'  De  travailler  à  ma  perfection, 
comme  si  tout  dépendait  de  moi.  2°  De  m'appuyer  sur  vous  seul, 
comme  sur  mon  unique  ressource. 

iv.  —  Conditions  de  la  confiance  parfaite. 

Préparation.  —  Puisque  la  confiance  est  la  mesure  des  grâces 
que  nous  recevons  de  Dieu,  il  nous  importe  beaucoup  de  chercher 
la  perfection  de  cette  vertu.  A  cette  fin,  nous  devons  nous  effor- 

cer :  1°  De  fuir  la  présomption.  2°  D'espérer  en  Dieu,  quand  même 
tout  en  nous  semble  désespéré.  —  Proposons-nous  de  former  dans 
cette  méditation,  des  actes  d'anéantissement  de  nous-mêmes,  nous abandonnant  à  la  miséricorde  du  Seigneur,  de  qui  seul  nous 
viendra  le  salut.  Fiat  misericordia  tua,  Domine,  super  nos,  quem- 
admodum  speravimus  in  te  !  ' 

lo  La  confiance  parfaite  exige  i.a  fuite  de  toute  présomption 

Selon  l'enseignement  de  l'Ecriture,  livre  inspiré  de  Dieu,  nous 
ne  sommes  pas  capables  d'avoir  par  nous-mêmes  une  pensée 
sainte  et  salutaire,2  nous  ne  saurions  invoquer  le  nom  de  Jésus,  si 

ce  n'est  par  l'assistance  de  l'Esprit-Saint.5  «  C'est  Dieu,  ajoute-elle, 
qui  opère  en  nous  et  le  vouloir  et  le  faire,  ou  la  volonté  efficace  de 

le  servir.4  »  —  Leçon  précieuse,  qui  devrait  nous  rappeler  cons- 
tamment que,  sans  la  grâce,  nous  ne  pouvons  rien  dans  l'ordre 

du  salut,  pas  même  concevoir  l'idée  du  bien,  ni  le  désir  de  nous 
sauver,  moins  encore  la  résolution  ferme  de  fuir  le  péché  et  de 

pratiquer  la  vertu.  Jésus-Christ  n'a-t-il  pas  dû  payer  de  tout  son 
sang  la  plus  petite  inspiration  qui  nous  est  donnée  du  ciel,  le 
plus  faible  élan  de  notre  cœur  vers  le  souverain  Bien  ?  «  Sans 
moi,  nous  crie-t-il,  vous  ne  pouvez  rien  faire.3  » 
Instruments  libres  dans  les  mains  du  Créateur,  de  quel  droit 

(1)  Te  Deum.  (2)  Il  Cor.  3,  .5.  (3)  1  Cor.  12,  3. 
(4)  Phil.  2,  13.  (5)Joan.  15,5. 



312     MÉDIT.  SUPPLÉM.  IV.  —  CONDITIONS  DE  LA  CONFIANCE  PARFAITE* 

osons-nous  nous  élever,  nous  enorgueillir  ?  «  La  hache,  demande 

le  Seigneur,  se  glorifie-t-elle  aux  dépens  de  l'ouvrier  qui  l'em- 
ploie ?  *  »  La  branche  s'attribue-t-elle  la  sève  qui  lui  vient  du  cep 

et  des  racines?  «  Comme  elle  ne  saurait  porter  du  fruit  par  elle- 
même,  dit  le  Sauveur,  ainsi  vous,  si  vous  ne  demeurez  en  moi.2  » 
—  De  même,  le  vêtement  de  Jésus,  dont  le  simple  attouchement 

guérit  l'hémorrhoïse,  aurait-il  pu  revendiquer  cette  guérison? 
Non,  répond  saint  Bernard,  puisque  la  vertu  du  miracle  ne  sortit 

point  du  vêtement,  mais  de  la  personne  de  l'Homme-Dieu. 
Et  vous  oserez,  après  cela,  vous,  néant  misérable,  vous  confier 

en  vous-même,  compter  sur  vos  lumières,  vos  talents,  vos  qualités, 
comme  si  tout  le  bien  que  vous  faites  dépendait  de  vous  seul? 

«  Qu'avez-vous,  dit  l'Apôtre,  que  vous  n'ayez  reçu  ?  Et  si  vous 
l'avez  reçu,  pourquoi  vous  en  glorifier,  vous  l'attribuer  comme  si 
vous  le  teniez  de  vous?3  »  Lucifer  a  péché  dans  le  ciel  où  est  le 

trône  de  la  Divinité;  Adam,  dans  l'état  d'innocence  au  paradis 
terrestre;  Judas,  à  l'école  même  du  Sauveur  des, hommes.  Com- 

ment prétendez-vous  échapper  à  votre  ruine,  si  vous  vous  confiez 

en  votre  force?  Présumer  de  soi,  c'est  compter  sur  l'ignorance  et 
la  faiblesse,  c'est  s'exposer  aux  plus  lourdes  chutes. 

0  Jésus!  voilà  ce  que  j'ai  fait,  en  affrontant  si  souvent  les  dan- 
gers par  une  orgueilleuse  imprudence,  et  en  cessant  de  veiller 

sur  mes  regards,  sur  mon  imagination  et  sur  les  affections  de 

mon  cœur.  Accordez-moi  le  courage  de  ne  jamais  omettre  mes 

exercices  pieux,  qui  sont  l'aliment  nécessaire  à  mon  âme,  et  sans 
lesquels  je  suis,  dans  la  vie  de  la  grâce,  comme  un  enfant  sans 
nourrice,  comme  un  oiseau  sans  ailes.  Non  qitod  sufficientes  simus 
cogitare  aiiquid  ex  nobis,  quasi  ex  nobis,  sed  suffïcienlia  nostra  ex 
Deo  est. 

2°  La  confiance  parfaite  ne  se  démkntVas  quand  tout  semble  désespéré. 

Si  nous  étudions  comme  les  Saints  le  fond  de  corruption  qui 
est  en  nous,  nous  conclurons  avec  eux  que  nous  ne  sommes  que 

ténèbres,  malice  et  méchanceté.  «  Personne  n'a  de  soi-même, 
enseigne  le  concile  d'Orange,  que  le  péché  et  le  mensonge.  » 
Nemo  habet  de  se  nisi  peccatuvi  et  mendacium.  —  «  Mais,  dira- 
t-on,  cette  connaissance  peut  nous  pousser  au  désespoir.  »  Au 
contraire,  elle  augmentera  plutôt  notre  confiance  en  Dieu. 

(1)  Is.  10,  15.  (2)  Joan.  15,  i.  (5)  1  Cor.  4,  7, 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  IV.  —  CONDITIONS  DE  LA  CONFIANCE  PARFAITE.      313 

En  effet,  si  vous  disiez  à  un  enfant  d'une  famille  opulente  : 
«  Mon  enfant,  vous  êtes  jeune,  faible,  incapable  de  travailler  pour 
vous  nourrir  et  vous  vêtir;  vous  êtes  en  outre  peu  instruit,  par 
conséquent  vous  ne  sauriez  pourvoir  à  votre  subsistance.  »  Que 
répondrait  cet  enfant?  Se  livrerait-il  au  découragement,  en  voyant 
son  impuissance  personnelle?  Non,  mais  il  répondrait  :  «  Mes 
parents  étant  riches  pour  moi,  je  suis  assuré  de  trouver  dans 
leurs  trésors  et  plus  encore  dans  leur  tendresse  le  nécessaire  et 
le  surabondant.  » 

Ainsi  doit  parler  toute  âme  qui  se  sent  la  plus  misérable  des 
créatures  :  «  Je  suis  enveloppée  de  ténèbres,  tentée  contre  la  foi, 

contre  l'espérance,  contre  toutes  les  vertus;  une  sécheresse 
désolante  s'est  emparée  de  mon  cœur  ;  je  n'ai  de  goût  ni  pour  la 
méditation,  ni  pour  la  prière.  Je  fais  tout  avec  peine,  et  bien 
souvent  je  me  trouve  en  danger  de  pécher  mortellement,  ma 

volonté  ne  tenant  plus  qu'à  un  fil.  Mais  le  Seigneur  n'est-il  pas  ma 
lumière,  ma  force,  mon  espoir?  sa  volonté,  à  laquelle  je  veux 

rester  unie,  n'est-elle  pas  toute-puissante,  toute  sage,  toute  pleine 
de  tendresse  et  de  ressources  pour  moi  ?  A  quoi  bon  donc  me 
décourager  ?  Je  suis  plus  en  assurance  avec  Dieu  dans  la  privation 
de  tout  appui  sensible,  que  seule  au  milieu  des  consolations.  »  — 
Est-ce  ainsi  que  nous  raisonnons  dans  nos  détresses,  nos  angois- 

ses, nos  désolations  et  nos  combats?  Ne  disons-nous  pas  alors  : 
«  Dieu  m'a  délaissé?...  » 

0  Seigneur  !  vous  qui  n'abandonnez  personne  !  ne  permettez  pas 
que  je  vous  fasse  cette  injure  de  douter  de  votre  fidélité.  Est-il 
au  ciel  ou  sur  la  terre  un  ami  plus  dévoué  que  vous?  Mais  vous 

êtes  plus  qu'un  Ami  ;  vous  êtes  un  Père  infiniment  charitable  ;  et, 
quand  vous  faites  passer  vos  enfants  par  les  eaux  de  la  tribula- 
tion,  votre  unique  dessein  est  de  les  purifier,  de  les  sanctifier 
comme  dans  un  nouveau  baptême,  afin  de  les  rendre  dignes  de  la 
gloire  des  élus.  Par  les  mérites  de  Jésus  et  de  Marie,  inspirez-moi 
la  résolution  sincère  :  1°  De  repousser  toujours  dès  le  principe 
toute  pensée,  tout  sentiment  de  défiance  et  de  découragement. 

—  2°  De  ne  compter  que  sur  la  prière  et  sur  votre  secours  dans 
toutes  les  tentations  violentes  et  dans  toutes  les  épreuves  de  cette 
misérable  vie. 

27 



314     MÉDIT.  SUPPLÉM.  V.  —  TERME  DE  NOTRE  ESPÉRANCE. 

v.  —  Le  Ciel,  terme  final  de  notre  espérance. 

Préparation.  —  Pour  nous  encourager  et  pour  fortifier  notre 
espérance,  pensons  souvent  au  bonheur  du  ciel,  et  à  cette  fin, 
nous  méditerons  :  1°  Ce  bonheur  en  lui-même.  2°  Quand  il  est  utile 
d'y  penser  et  de  l'espérer.  —  Puis  considérant  les  misères  de  notre 
exil,  nous  formerons  de  vifs  désirs  de  la  patrie  céleste,  où  Jésus 
nous  prépare,  si  nous  lui  sommes  fidèles,  une  couronne  de  vie  et 
d'immortalité.  Esto  fidciis  usque  ad  mortcm,  et  dabo  tibi  coro- 
nam  vitœ.K 

lo  Bonheur  du  ciel. 

Qui  nous  fera  comprendre  la  béatitude  des  Saints?  Tout  ce  que 

Dieu  a  créé  dans  l'univers,  les  merveilles  de  la  terre,  de  la  mer, 
du  firmament,  ne  peuvent  nous  donner  une  idée  de  la  beauté  et 

de  la  richesse  du  séjour  qu'ils  habitent.  Comparer  cette  demeure 

aux  palais  des  rois,  au  temple  de  Salomon,  c'est  mettre  eh  paral- 

lèle l'œuvre  des  hommes  et  celle  de  Dieu.  Assurer  que  c'est  une 

cité  de  princes,  une  Jérusalem  aux  portes  de  diamant,  aux  mu- 

railles de  pierres  précieuses,  c'est  en  quelque  sorte  contredire 

l'Apôtre,  qui  déclare  que  l'œil  de  l'homme  n'a  point  vu,  ni  son 
oreille  entendu,  ni  son  cœur  conçu  ce  que  Dieu  réserve  à  ceux 

dont  il  est  aimé.2 

Là,  dit  saint  Jean,  point  de  deuil,  ni  de  pleurs,  ni  de  souffran- 
ces.3 Point  de  vicissitudes  de  jour  et  de  nuit,  de  froid  et  de  chaud, 

de  santé  et  de  maladie,  de  contentement  et  d'affliction.  Tout  y  est 
constamment  selon  les  désirs  de  ceux  qui  possèdent  ce  délicieux 

royaume.  —  Plongés  dans  l'océan  des  joies  divines,  ils  participent 

au  bonheur  de  Dieu  même,  sans  aucune  crainte  d'en  déchoir 

jamais.  Que  dire  de  plus?  Puisque  la  Divinité  est  la  félicité  essen- 

tielle, immuable  et  éternelle,  ce  n'est  pas  sans  motif  qu'on  appelle 
incompréhensible  cette  ineffable  béatitude. 

Pour  en  avoir  quelque  idée,  il  faudrait  réunir  tout  ce  que  Dieu 

a  jamais  fait  dans  le  dessein  de  nous  la  procurer,  c'est-à-dire  la 
Création,  l'Incarnation,  la  Rédemption,  l'Eglise,  l'Eucharistie,  tous 
ces  prodiges  de  la  puissance  et  de  la  charité  incréées.  Il  faudrait 

(1)  Apoc.  2,  10.  (2)  I  C  r.  2,  9.  (3)  Apoc.  21,4. 



MEDIT.  SUPPLEM.  V.  —  TERME  DE  NOTRE  ESPERANCE.     610 

évaluer  le  mérite  des  privations,  des  fatigues,  des  souffrances, 

des  ignominies  de  l'Homme-Dieu  ;  compter  les  pénitences  et  les 
actes  héroïques  des  Saints,  les  sacrifices  et  les  tourments  des 

martyrs;  connaître  en  détails  l'action  incessante  de  la  Providence 
sur  les  âmes,  le  travail  continuel  de  la  grâce  en  elles,  les  efforts 

de  l'Eglise  pour  les  sauver,  et  les  luttes  qu'elle  soutient  dans  ses 
élus  contre  le  monde  et  les  démons  acharnés  à  leur  perte.  En  un 
mot,  cette  béatitude  est  si  excellente  que  dix  siècles  de  ferveur 
au  service  de  Dieu  ne  sauraient,  selon  saint  Anselme,  nous  en 

mériter  la  jouissance,  ne  fût-ce  qu'un  demi-jour. 
0  mon  Dieu  !  en  présence  d'une  telle  félicité,  que  je  suis  insensé 

de  ne  pas  me  décider  à  embrasser  la  mortification  des  sens,  à 
vaincre  ma  paresse  et  mes  répugnances,  et  à  supporter  les  ennuis, 

les  dégoûts  et  les  contrariétés  !  Mais,  hélas!  mon  cœur  si  terres- 

tre sait  à  peine  s'élever  aux  joies  pures  de  la  vertu  et  au  désir 
des  récompenses  qui  en  seront  le  fruit.  Inspirez-moi  donc  le  cou- 

rage :  1°  De  me  rappeler  souvent  le  but  de  la  vie  présente,  si 

courte  et  si  misérable,  qui  est' de  me  conduire  à  la  bienheureuse 
éternité.  2°  De  diriger  a  cette  fin  toutes  mes  pensées,  mes  aspi- 

rations, toute  mon  activité,  toutes  mes  luttes  et  mes  souffrances, 
sans  excepter  un  affront,  une  parole  blessante,  un  petit  manque 

d'égard  et  les  mille  peines  légères  de  ce  triste  exil. 

2o  Quand  il  e^t  utile  de  nous  exercer  a  l'espérance  du  ciel. 

L'espérance  élève  notre  esprit  à  la  pensée  des  biens  qui  nous 
sont  promis,  et  au  désir  de  les  posséder  un  jour.  «  Quand  je  con- 

sidère, disait  saint  Grégoire  de  Nazianze,  le  grand  bonheur  que 

l'on  gagne  en  mourant,  et  le  peu  que  l'on  perd  en  perdant  la  vie, 
je  ne  puis  m'empêcher  de  dire  à  Dieu  :  Quand  sera-ce,  ô  Seigneur  ! 
que  vous  me  retirerez  d'ici-bas  pour  m'introduire  dans  ma 
patrie?  »  —  Tels  devraient  être  aussi  nos  sentiments  !  Pourrions- 
nous,  en  effet,  dit  saint  Augustin,  être  admis  dans  le  ciel  comme 

citoyens,  si  nous  n'avions  pas  gémi  sur  la  terre  comme  exilés, 
animés  du  désir  de  l'éternité  bienheureuse  ?  Et  quoi  de  plus  capa- 

ble de  nous  détacher  de  cette  vie  passagère  que  d'en  espérer  une 
qui  n'aura  pas  de  fin? 

Ici-bas  nous  souffrons,  mais  là-haut  nous  jouirons.  C'est  pour- 
quoi, dans  les  infirmités  et  les  maladies,  disons  avec  le  saint 

homme  Job  ;  «  Oui,  je  le  sais,  mon  Rédempteur  est  vivant- 



316  MÉDIT.  SUPPLÉM.  VI.  —  DE  LA  CONFIANCE  EN  JÉSUS. 

un  jour  je  le  verrai  dans  ma  chair  et  le  contemplerai  de  mes 

yeux;  c'est  cette  confiance  qui  fait  la  joie  de  mon  coeur,  »  au 
milieu  de  mes  douleurs  corporelles.1  —Lorsque  notre  âme  est 
dans  la  tristesse,  l'anxiété,  le  dégoût,  qu'elle  subit  l'épreuve  de  la 
tentation  ou  de  l'adversité,  quel  plus  solide  encouragement  que 
l'espoir  de  voir  un  jour  Dieu  dans  sa  gloire,  de  l'aimer,  de  le  louer 
et  de  jouir  à  jamais  de  sa  félicité,  qui  est  infinie  ! 

Y  a-t-il  ici-bas  quelque  caractère  difficile,  quelque  personne 

remplie  de  défauts,  de  préjugés,  d'antipathie,  dont  Dieu  se  sert 
pour  vous  exercer  à  la  patience,  à  l'abnégation,  à  l'esprit  de  sacri- 

fice? ou  bien  la  société  des  méchants  ici-bas  vous  est-elle  à 
charge?  fortifiez-vous  contre  toutes  les  luttes  intérieures  et 

extérieures  qui  en  résultent,  par  la  pensée  qu'après  cette  vie  vous 
entrerez  dans  la  grande  famille  du  Père  céleste,  la  plus  noble,  la 
plus  sainte,  la  plus  aimante  et  la  plus  aimable  qui  fut  jamais. 

Composée  de  la  Charité  incréée,  qui  est  Dieu,  de  l'Amour  incarné, 
qui  est  Jésus,  de  la  Reine  et  Mère  de  miséricorde  et  de  l'élite  de 
la  création,  les  Anges  et  les  Elus,  elle  vous  recevra  dans  son  sein 

avec  une  tendresse  ineffable  que  rien  ne  pourra  jamais  altérer.  — 
Quelle  sainte  ivresse  de  jouir  du  Bien  suprême,  en  union  avec  une 
assemblée  si  auguste  dont  on  est  membre  et  dont  on  partage  les 

gloires,  les  joies,  les  richesses  et  l'immortalité  bienheureuse! 
0  mon  Dieu  !  que  cette  perspective  est  consolante,  surtout  dans 

les  peines,  les  tentations,  les  difficultés,  les  ennuis  de  ce  misé- 
rable exil  !  Daignez  donc  fortifier  en  moi  :  1°  L'espérance  et  le 

désir  de  vous  posséder  un  jour,  dans  la  Jérusalem  céleste.  2°  La 

confiance  de  recevoir  de  vous  ce  qui  doit  m'y  conduire,  spéciale- 
ment l'esprit  de  grâce  et  de  prière,  clef  de  toutes  les  vertus. 

Effundam  super  habitatores  Jérusalem  spiritum  gratice  et  precum.2 

VI.  —  De  la  confiance  en  Jésus. 

Préparation.  —  Nous  méditerons  attentivement  deux  motifs 
d'espérance  en  Jésus  :  1°  Il  s'est  livré  pour  chacun  de  nous,  selon 
le  langage  de  saint  Paul.  2°  11  nous  a  laissé  des  promesses  infailli- 

bles. —  Considérons  ces  vérités  sur  le  Calvaire,  aux  pieds  de  Jésus 
crucifié,  qui  scelle  de  son  sang  sa  divine  parole,  et  disons  avec 

(1)  Job.  19,  25.  (2)  Zach.  12,  10. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  VI.  —  DE  LA  CONFIANCE  EN  JÉSUS.  317 

l'Apôtre  :  «  Je  vis  dans  la  foi  du  Fils  unique  de  Dieu,  qui  m'a  aimé 
au  point  de  se  livrer  pour  moi.  »  In  fide  vivo  Filii  Dei,  qui  dilexit 
me  et  tradidit  semetipswn  pro  me.[ 

1°  Motik  d'espérance  en  jésus-christ. 

Jésus  s'est  livré  pour  moi  ;  il  ne  m'a  pas  envoyé  un  Séraphin, 
chargé  de  me  racheter  ;  s'il  m'en  avait  envoyé  un  pour  me  couvrir 
de  sa  protection,  je  serais  déjà  rassuré.  Mais  combien  plus  ne 

dois-je  pas  l'être,  lorsque  le  Fils  de  Dieu  lui-même  entreprend  de 
me  sauver  ?  Et  il  emploie  à  ce  grand  ouvrage,  non  seulement  ses 

biens,  ses  trésors,  ses  serviteurs,  mais  lui-même  en  personne. 

«  Il  s'est  livré,  »  dit  l'Apôtre,  lui,  la  grandeur,  la  majesté,  la 
puissance  infinies,  sans  avoir  égard  à  sa  dignité  plus  élevée  que 

les  cieux.  —  Il  s'est  livré,  mais  quand  ?  lorsque  dans  le  Jardin  des 
Olives  il  est  allé  au-devant  de  ses  ennemis,  lorsqu'il  s'est  laissé 
lier,  maltraiter,  conduire  de  tribunal  en  tribunal  ;  lorsqu'il  a  tendu 
ses  mains  aux  chaînes,  qu'il  a  présenté  ses  joues  aux  soufflets  et 
aux  crachats,  sa  tète  aux  épines  qui  devaient  la  percer.  Il  s'est  livré, 
lorsqu'il  s'est  chargé  volontairement  de  la  croix,  qu'il  l'a  portée 
sur  ses  épaules  au  sommet  du  Calvaire,  et  qu'il  s'y  est  laissé 
clouer  pour  y  mourir  suspendu  entre  le  ciel  et  la  terre. 

Et  pour  qui  s'est-il  ainsi  livré?  pour  moi,  vil  néant;  pour  moi, 
à  qui  il  ne  doit  rien  et  dont  il  a  reçu  tant  d'offenses;  pour  moi, 
favorisé  par  lui  de  tant  de  grâces  que  j'ai  rendues  inutiles.  Il  le 
sait,  et  malgré  cela  il  se  livre  dans  l'intérêt  de  mon  salut,  comme 
si  j'étais  seul  sur  la  terre.  Tradidit  semetipsum  pro  me.  0  charité 
toute  pure,  charité  incompréhensible!  comment  désespérer  de 

vous?  «  Il  m'a  aimé  et  il  s'est  livré  pour  moi  !  »  0  parole  qui  devrait 
ramener  l'espérance  dans  les  cœurs  les  plus  désespérés  !  parole 
capable  de  faire  tressaillir  l'enfer  même,  si  elle  lui  était  applicable  ! 

0  Jésus  !  en  vous  voyant  renouveler  sur  nos  autels  le  sacrifice 

de  vous-même  en  faveur  de  mon  âme,  comment  me  défier  de  vous  ? 

Dans  des  milliers  d'églises,  vous  vous  immolez  pour  moi,  et  il  n'est 
point  de  contrée  sur  la  terre,  où  je  ne  puisse  à  tout  instant 
trouver  en  vous  un  refuge  contre  ma  propre  misère  et  contre  la 

justice  divine.  0  douce  confiance  !  le  Fils  de  Dieu  s'est  livré  et  se 
livre  encore  incessamment  pour  moi  !  —  0  Père  éternel  !  jetez  les 

{\)  Gai.  %  20. 
MÉDIT.    I.  27* 



318  MÉDIT.  SUPPLÉM.  VI.  —  DE  LA  CONFIANCE  EN  JÉSUS. 

yeux  sur  votre  Fils  bien-aimé,  et  ne  permettez  pas  que  tant  de 
marques  de  son  amour  me  laissent  toujours  timide,  pusillanime 
dans  votre  service.  Je  me  propose  de  remédier  à  mon  défaut  de 

confiance  :  1°  En  combattant  à  l'avenir  les  sentiments  de  doute, 
d'inquiétude,  de  défiance,  qui  troublent  en  moi  la  paix  et  me  ren- 

dent moins  généreux  dans  l'accomplissement  de  mes  devoirs. 
2°  En  m'abandonnant  comme  l'Apôtre,  à  Celui  qui  m'a  aimé 
jusqu'à  se  livrer  pour  moi,  c'est-à-dire  jusqu'à  donner  sa  vie  pour 
me  faire  passer  des  ténèbres  à  la  lumière,  de  la  corruption  du 
péché  à  la  pureté  de  la  grâce,  des  supplices  éternels  à  la  béatitude 
sans  fin.  In  fide  vivo  Fitii  Dei,  qui  dilexit  me  et  tradidit  semelipsum 
pro  me. 

?°  AlJTKE  MOTIF   DR  CONFIANCE  EN   JÉSUS. 

L'amour  que  Jésus  nous  témoigne  en  se  livrant  pour  nous,  est 
un  motif  bien  pressant  de  confiance  en  sa  bonté;  cependant  les 

promesses  qu'il  nous  a  faites  y  ajoutent  encore,  en  déterminant 
plus  nettement  ses  intentions  envers  nous.  Si  un  homme  riche, 
puissant,  bon,  vertueux,  nous  donnait  sa  parole,  la  confirmait  par 

écrit,  la  scellait  de  son  sang,  et  la  rendait  inviolable  par  les  ser- 
ments les  plus  sacrés,  pourrions-nous  douter  un  instant  de  la 

sincérité  de  son  engagement  ? 

Le  Sauveur  est  la  Vérité  même,  la  Sagesse  infaillible,  la  Puis- 

sance à  qui  rien  ne  résiste,  et  il  nous  assure  avec  serment  qu'il 
veut  nous  sauver  et  qu'il  nous  sauvera  réellement  si  nous  le  vou- 

lons. Cette  promesse,  qui  résume  toutes  celles  qu'il  nous  a  faites, 
nous  a  été  transmise  par  l'Ecriture  et  par  la  tradition,  et  Jésus  l'a 
scellée  de  son  sang  ;  que  voulons-nous  de  plus  ?  «  Comme  on  ne 
peut  pas  trop  croire  les  vérités  de  la  foi,  dit  saint  Vincent  de  Paul, 

on  ne  peut  pas  trop  espérer  en  Dieu.  »  L'espérance  véritable  ne 
saurait  jamais  être  trop  grande,  étant  fondée  sur  la  fidélité  de 

Celui  qui  est  tout-puissant  et  qui  ne  trompe  pas. 
Mais  nos  misères  ne  sont-elles  point  un  obstacle  à  la  véritable  con- 

fiance ?  Nullement,  puisque  le  Seigneur  nous  donne  ses  grâces, 
non  pas  à  cause  de  nos  mérites,  mais  en  vertu  des  promesses  et 

des  mérites  de  Jésus.  Si  donc  nous  péchons  par  défiance,  c'est  un 
signe  que  notre  appui  est  encore  en  nous-mêmes,  et  non  pas  en 
Dieu  seul.  —  De  là  dans  notre  intérieur  ce  tressaillement  d'espé- 

rance, quand  la  grûce  sensible  nous  visite,  et  ce  funeste  abatte- 
ment quand  elle  nous  abandonne  ;  comme  si  la  parole  divine  ne 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  VII.  —  DE  L'ABANDON  A  DIEU.  319 

s'adressait  qu'à  nos  sentiments  et  non  à  notre  foi,  qui  ne  doit  point 
varier,  même  quand  tout  change  en  nous  et  autour  de  nous,  et 
que  Dieu  semble  nous  avoir  délaissés. 

0  Jésus  !  les  réprouvés  en  enfer  n'ont  plus  d'espoir  en  vous, 
parce  que  pour  eux  il  n'y  a  plus  de  remède  ni  de  rédemption. 
In  inferno  nvUa  est  rédemption  Quant  à  moi,  tout  misérable  que 
je  suis,  je  trouve  toujours  en  vous  la  promesse  qui  vous  oblige 
de  me  pardonner  et  de  me  sauver,  si  je  le  veux.  Ne  permettez 

donc  pas  que  mon  cœur  vous  estime  d'après  sa  petitesse  et  sa 
misère;  mais  dilatez-le  par  la  confiance  en  votre  parole,  en  vos 
mérites  et  en  votre  bonté  infinie.  Je  veux  à  l'avenir  :  1°  Méditer 
souvent  votre  Passion  et  me  rappeler  votre  inviolable  fidélité. 

2°  Me  réfugier  dans  vos  plaies  et  dans  le  cœur  de  votre  Mère  qui 
est  aussi  la  mienne,  toutes  les  fois  que  l'ennemi  voudra  me  nuire 
ou  me  faire  avaler  le  poison  du  péché. 

vu-  —  De  l'abandon  à  Dieu. 

Préparation.  —  L'abandon  est  l'acte  le  plus  parfait  de  la  con- 
fiance. 1°  Il  nous  fait  pratiquer  cette  vertu  de  la  manière  la  plus 

glorieuse  pour  Dieu.  2°  Nous  devons  l'exercer  surtout  dans  les 
épreuves  intérieures  et  dans  notre  dernière  maladie.  —  Retenons, 
comme  bouquet  spirituel,  cette  parole  de  saint  Pierre  :  «  Remet- 

tez en  Dieu  toutes  vos  sollicitudes,  nous  dit-il,  parce  que  lui-même 
a  soin  de  vous.  »  Omnem  solliciludinem  vestram  projicientes  in  eum, 
quoniam  ipsi  cura  est  de  vobis* 

1°  L'abandon  a  dieu  lui  procure  une  grande  gloire. 

L'abandon  est  un  acte  de  confiance,  par  lequel  on  se  remet entièrement  à  la  conduite  et  au  bon  plaisir  de  Dieu  :  à  la  conduite 
pour  les  œuvres,  au  bon  plaisir  pour  les  souffrances.  Par  là  on 
semble  dire  au  Très-Haut  :  «  Seigneur  !  je  ne  veux  plus  compter  sur moi,  pas  plus  que  sur  un  néant;  mais  je  me  repose  totalement  en 
vous.  Votre  sagesse  est  ma  lumière,  et  je  ne  souffrirai  jamais  que 
mon  esprit  ténébreux  raisonne  sur  les  arrangements  de  votre  Pro- 

vidence. Votre  puissance  est  ma  force;  jamais  je  n'hésiterai  à 

(1)  Brev.  Officie,  defunct.  (2)  I  Petr.  5,  7. 



320  MÉDIT.  SUPPLÉM.  VII.  —  DE  L'ABANDON  A  DIEU. 

embrasser  ce  que  vous  m'ordonnez,  à  porter  les  croix  que  vous 

m'envoyez;  car,  je  le  sais,  vous  n'avez  en  vue  que  mon  bien,  et 
toujours  vous  proportionnez  votre  secours  aux  besoins  de  mon 

âme.  »  —  Ainsi  parle  et  doit  parler  tout  cœur  qui  s'abandonne à  Dieu  sans  réserve. 

Oh  !  combien  de  tels  sentiments,  réduits  en  pratique,  contri- 

buent puissamment  à  la  gloire  du  Seigneur!  Qu'y  a-t-il,  en  effet, 

dans  la  religion,  qui  puisse  lui  rendre  hommage  comme  le  sacri- 
fice? Par  là,  nous  reconnaissons  dignement  son  souverain  domaine 

sur  la  création.  Or  l'abandon  parfait  est  l'immolation  la  plus  com- 

plète que  nous  puissions  faire  de  nous-mêmes  à  Dieu.  Elle  vaut 

plus' que  la  pénitence,  où  nous  immolons  seulement  notre  corps; 

plus  que  la  foi  qui  assujettit  notre  raison  ;  plus  que  l'obéissance 
et  l'abnégation,  qui  supposent  des  actes  successifs  plus  ou  moins 
restreints. 

Dans  l'abandon,  par  un  seul  acte,  on  se  remet  totalement  et  sans 

retour  à  la  volonté  de  Dieu  :  le  corps,  l'âme,  les  biens,  la  vie,  le 

passé,  le  présent,  l'avenir,  le  temps  et  l'éternité,  tout  est  laissé 

à  la  sagesse  et  à  la  bonté  divines,  sans  aucune  défiance  ni  inquié- 

tude, et  sans  aucun  partage.  Se  peut-il  un  acte  qui  dise  mieux  à 

Dieu  :  «  Seigneur,  je  me  fie  à  vous  ?  »  Et  quand  ce  n'est  pas  seule- 
ment un  acte,  mais  une  vie  d'abandon,  quelle  gloire  le  Père  céleste 

n'en  retire-t-il  pas  ?  —  Nous  qui  sommes  ses  enfants,  donnons-lui 

ce  plaisir  et  cette  gloire,  en  produisant  souvent  cet  acte,  que  sainte 

Thérèse  répétait  cinquante  fois  par  jour,  et  dont  saint  Alphonse 
recommande  instamment  la  pratique. 

0  mon  Dieu  !  je  ne  me  soucie  plus  de  moi-même,  mais  je  veux 

vivre  désormais  dans  vos  bras  paternels  avec  le  calme  et  la  sim- 

plicité d'un  enfant.  Donnez-moi  la  grâce  :  1°  De  vous  regarder 
comme  le  pilote  qui  dirige  ici-bas  la  barque  de  mon  âme  vers 

l'éternité  bienheureuse,  2°  De  me  tenir  uni  à  vous  par  la  prière  et 

la  confiance,  en  m'appuyant  sur  les  mérites  de  Jésus  et  de  Marie, 
mérites  qui  doivent  me  rassurer  en  dépit  du  sentiment  de  mon 
indignité. 

2o  Quand  n.  faut  surtout  exkrcer  l'abandon. 

Le  saint  abandon  au  bon  plaisir  de  Dieu  doit  s'exercer  tout  par- 
ticulièrement dans  les  épreuves  intérieures  qui  sont  les  plus 

difficiles  à  subir.  On  est  alors  tourmenté  par  des  doutes,  des 

perplexités,  des  scrupules,  par  d'étranges  ténèbres  qui  obscurcis- 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  VII.  —  DE  L'ABANDON  A  DIEU.  321 

sent  notre  intelligence  et  nous  empêchent  de  voir  la  route  à  suivre 
pour  arriver  au  Seigneur.  Bien  plus,  des  aridités,  des  ennuis,  des 

dégoûts,  des  distractions,  des  tentations  d'impureté,  de  blas- 
phème, de  désespoir,  jettent  le  cœur  dans  des  angoisses  qui  lui 

font  souffrir  une  espèce  d'enfer. 
Pourquoi  Dieu  laisse-t-il  les  âmes  en  proie  à  des  peines  si 

affreuses,  sinon  pour  les  forcer  à  s'abandonner  à  lui  ?  Ne  trouvant 
plus  de  ressource  en  elles-mêmes,  elles  sont  par  là  contraintes  de 

se  jeter  aveuglément  dans  les  bras  du  Père  céleste.  Et  c'est  vrai- 
ment le  seul  remède  à  ces  désolations  et  le  seul  moyen  de  les 

rendre  salutaires,  sous  la  conduite  de  l'obéissance.  Telle  fut  la 
pratique  des  Saints  qui  ont  passé  par  ce  creuset. 

La  dernière  maladie  est  un  autre  creuset  où  nous  jette  le 

Seigneur,  avant  de  nous  admettre  dans  l'éternelle  béatitude.  Selon 
saint  Alphonse,  les  moribonds  sont  souvent  tentés  d'inquiétude, 
de  défiance,  au  sujet  de  leur  salut.  L'accablement  où  les  réduisent 
les  maux  du  corps,  joint  au  saisissement  instinctif  que  donne 

l'approche  de  la  mort  et  de  l'éternité,  tout  contribue  en  ces 
moments  suprêmes  à  les  troubler,  à  les  effrayer,  à  les  décourager. 
Comment  nous  prémunir  contre  de  telles  anxiétés?  en  nous 

habituant  pendant  la  vie,  à  nous  confier  en  Dieu,  à  nous  abandon- 
ner à  sa  bonté  infinie;  en  nous  appuyant  sur  les  mérites  de  Jésus 

et  sur  la  protection  de  sa  divine  Mère.  Ces  actes  de  confiance,  fré- 
quemment répétés,  enracineront  cette  vertu  dans  notre  âme  ;  ils 

nous  rendront  forts  contre  les  frayeurs  qu'inspire  aux  mourants 
la  pensée  des  jugements  de  Dieu. 

0  mon  Sauveur  !  je  m'unis  à  votre  parfaite  résignation  sur  le 
Calvaire  et  aux  dispositions  d'abandon  de  votre  Mère  désolée.  Par 
vos  mérites  et  par  son  intercession,  accordez-moi  l'esprit  d'une 
soumission  courageuse  dans  les  peines  intérieures  et  dans  les 

angoisses  de  la  mort.  Donnez-moi  la  conviction  pratique  des 

vérités  suivantes  :  1°  Que  rien  n'est  plus  sage,  ni  plus  avantageux 
pour  moi  que  les  arrangements  de  votre  Providence.  2°  Que  plus 
je  suis  faible  et  en  danger  de  me  perdre,  plus  je  dois  prier  et 
redoubler  de  confiance  en  votre  secours,  puisque  vous  pouvez 
comme  Dieu  et  voulez  comme  Rédempteur  me  soutenir,  me  pro- 

téger, me  défendre  et  appliquer  à  mon  âme  le  remède  de  tous  ses 
maux.  Quoniam  ipsi  cura  est  de  vobis. 



322  MÉDIT.  SUPPLÉM.  VIII.  —  JÉSUS,  MODÈLE  D'ABANDON. 

vin  -  Jésus,  modèle  d'abandon. 

Préparation.  —  «  Mon  Père,  je  remets  mon  âme  entre  vos 
mains.1  »  Cette  parole,  qui  fut  la  dernière  du  Sauveur,  résume 
toute  sa  vie  :  il  a  vécu  d'abandon  au  Père  éternel.  Nous  médi- 

terons donc  :  1°  Les  exemples  qu'il  nous  en  a  donnés.  2°  En  quelles 
circonstances  nous  devons  les  suivre.  —  Nous  demanderons  ensuite 
à  Dieu  la  grâce  de  ne  jamais  nous  laisser  aller  à  la  défiance,  quelles 
que  soient  notre  détresse  et  notre  inquiétude  ;  mais  de  nous  repo- 

ser toujours  sur  lui,  à  l'exemple  du  divin  Rédempteur.  In  manus tuas,  Domine,  commendo  spiritum  meum. 

lo  Exemples  d'abandon  donnés  par  jésus  christ. 

L'abandon  à  la  conduite  et  à  la  volonté  de  Dieu  est  le  plus  haut 

degré  de  la  confiance  et  de  la  résignation.  Jésus  l'a  exercé  divine- 
ment et  nous  en  a  donné  l'exemple.  Dès  son  incarnation  et  à  sa 

naissance,  il  s'offre  à  Dieu,  son  Père,  comme  le  rapporte  saint 
Paul,  et  le  prie  de  disposer  de  lui  selon  son  bon  plaisir.  La  Pro- 

vidence le  fait  naître  dans  une  grotte  ouverte  et  délaissée,  exposé 

aux  intempéries  de  l'air.  Bientôt  on  le  porte  dans  un  pays  ennemi  ; 
on  le  ramène  ensuite  à  Nazareth  pour  y  attendre,  dans  une  appa- 

rente inutilité,  le  temps  marqué  pour  ses  travaux  ;  et  Jésus  se 

soumet  à  tout,  ne  fait  aucune  objection,  n'oppose  aucune  résis- 
tance, tant  il  se  confie  parfaitement  en  la  sagesse,  en  la  puissance 

et  en  la  bonté  de  son  divin  Père  ! 

Combien  de  sujets  de  plainte  et  de  découragement  n'eut-il  pas  à 
l'époque  de  ses  prédications  !  Il  venait  racheter  les  hommes,  les 
instruire,  les  ramener  tous  au  bercail  d'où  ils  s'étaient  éloignés 
par  le  péché,  et  cependant,  quoiqu'il  fût  dévoré  de  zèle,  il  dut  se 
borner  à  rechercher  les  seules  brebis  d'Israël.2  Et  encore  ses 
travaux,  qui  eussent  été  couronnés  de  succès  relatifs  chez  les 

Gentils,  n'aboutirent  chez  la  plupart  des  Juifs  qu'à  un  endurcisse- 
ment plus  complet,  à  une  ruine  plus  entière.  Quelle  peine  pour  le 

Cœur  si  aimant  de  Jésus  !  Mais  il  renonçait  à  toute  volonté  propre; 

(1)  Luc.  23,  46,  (2)Malth.  15,  2  i. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  VIII.  —  JÉSUS,  MODÈLE  D'ABANDON.  323 

il  jugeait  toujours,  disait-il,  selon  la  sagesse  du  Père,1  toujours  il 

s'abandonnait  à  son  bon  et  divin  plaisir.2 
Et  quand  vint  le  temps  de  sa  Passion,  avec  quel  courage  il  se 

remit  sans  réserve  à  la  disposition  de  ses  juges  et  de  ses  bour- 
reaux !  Son  corps,  son  âme,  sa  réputation,  sa  vie,  tout  fut  à  la 

merci  d'une  vile  soldatesque,  qui  lui  fit  boire  jusqu'à  la  lie  la  coupe 
des  douleurs  et  des  opprobres.  Et  que  faisait  Jésus  dans  cet  océan 
de  tribulations?  Il  répétait  sans  cesse,  comme  au  Jardin  des 
olives  :  «  Mon  Père,  non  pas  ma  volonté,  mais  la  vôtre.  »  Non  mea 
voluntas,  sed  tua  fiât!  —  Est-ce  ainsi  que  vous  laissez  à  Dieu 
le  soin  de  votre  honneur,  de  votre  bien-être  et  de  votre  avenir? 

N'ètes-vous  pas  inquiet,  triste,  abattu,  quand  le  succès  ne  répond 
pas  à  votre  attente  ;  que  le  souffle  de  l'estime  et  de  la  bonne  répu- 

tation ne  flatte  point  votre  amour-propre  ? 
0  mon  Dieu  !  combien  de  fois  la  seule  sollicitude  des  affaires 

temporelles,  des  occupations  journalières,  m'agite  et  me  fait  per- 
dre la  paix,  qui  est  le  fruit  de  l'abandon  à  votre  sagesse  et  à  votre 

bonté  !  Accordez-moi  la  grâce  de  me  résigner  et  de  me  confier  en 
vous  :  1°  Dans  toutes  les  positions  et  fonctions,  dans  tous  les  tra- 

vaux et  emplois  qu'il  vous  plaît  de  m'imposer.  2°  Dans  les  contra- 
riétés, les  contre-temps  et  les  afflictions,  comme  dans  la  prospérité, 

puisque  en  tout  et  toujours  vous  cherchez  mon  véritable  bien. 

2°  Quand  il  faut  exercer  l'abandon  a  dieu. 

Nous  devons  le  pratiquer,  à  l'exemple  du  Sauveur,  dans  tous 
les  événements  de  la  vie.  Nous  ignorons,  en  effet,  les  liens  qui 

unissent  le  passé,  le  présent  et  l'avenir,  nous  ne  sommes  jamais 
sûrs  d'une  heure  d'existence.  Comment  donc  prétendons-nous 
prévoir  les  choses  futures,  les  arranger  d'avance,  les  combiner 
selon  les  calculs  de  notre  faible  raison,  selon  les  désirs  intéressés 

de  notre  amour-propre?  Nous  oublions  trop  souvent,  hélas!  que 
ce  soin  appartient  à  Dieu,  et  que  si  l'homme  propose,  c'est  Dieu 
qui  dispose.  Faute  de  nous  rappeler  cette  maxime,  nous  nous 
inquiétons,  comme  si  nous  avions  seuls  la  charge  de  nous  con- 

duire, sans  dépendance  de  Dieu. 

Cette  vérité  ressort  mieux  encore  quand  il  s'agit  de  notre  per- 
fection et  deHos  devoirs  ordinaires.  «  Si  le  Seigneur  ne  bâtit 

(1)  Is.  50,  5.  Joan.  5,  30.  (2)  Joan.  4,  34,  el  8,  29. 



324  MÉDIT.  SUPPLÉM.  IX.  —  CONFIANCE  EN  DIEU. 

la  maison,  dit  l'Ecriture,  en  vain  travaillent  ceux  qui  essaient  de 
la  construire.1  »  Si  donc  nous  voulons  nous  sanctifier  et  trouver 

la  paix  ici-bas,  confions-nous  sans  réserve  au  bon  plaisir  divin.  — 
Moïse  disait  aux  Israélites  :  «  Dieu  vous  a  portés  comme  un  homme 

porte  son  petit  enfant  ;  il  vous  a  instruits  comme  un  père  son 

fils.2  »  Si  le  Très-Haut  agissait  ainsi  envers  les  Juifs,  dans  la  loi  de 

crainte,  combien  plus  le  fera-t-il  dans  la  loi  d'amour,  envers  nous 

surtout  qu'il  aime  avec  tendresse,  puisqu'il  nous  appelle  à  la 
sainteté!  Nous  sommes  donc  inexcusables,  quand  nous  manquons 
de  confiance  en  lui. 

«  Voulez-vous  savoir,  dit  saint  Vincent  de  Paul,  pourquoi  nous 

ne  réussissons  pas  dans  tel  emploi?  C'est  parce  que,  répond-il, 

nous  nous  appuyons  sur  nous-mêmes.  »  Puis  il  ajoute  :  «  Ce  pré- 
dicateur, ce  supérieur,  ce  confesseur  se  fie  trop  à  sa  prudence,  à 

sa  science,  à  son  esprit.  Que  fait  Dieu?  il  se  retire  de  lui,  afin 

qu'il  connaisse  son  inutilité  et  son  impuissance  sans  la  grâce.  »  — 
Si  donc  nous  désirons  nous  acquitter  parfaitement  de  nos  devoirs, 

ne  craignons  pas  tant  les  obstacles  du  dehors  que  ceux  du  dedans, 

c'est-à-dire  ceux  qui  viennent  de  notre  amour-propre,  de  nos 

penchants  pervers  et  de  notre  volonté.  Faisons-en  le  sacrifice  au 

Seigneur,  en  union  avec  Jésus  et  Marie,  et  nous  verrons  bientôt 
s'évanouir  toutes  nos  difficultés. 

0  mon  Dieu  !  inspirez-moi  la  résolution  :  1°  D'envisager  toujours 

les  événements,  non  selon  les  vues  humaines,  mais  dans  les  des- 

seins de  votre  divine  sagesse.  2°  De  me  confier  en  votre  amour, 

cet  amour  qui  a  daigné  m'appeler  à  une  perfection  spéciale,  de 

préférence  à  tant  de  chrétiens.  3°  De  recourir  sans  cesse  à  vous 

dans  mes  actions,  persuadé  que  sans  votre  assistance,  je  suis  inca- 

pable d'aucun  bien  surnaturel.  Nisi  Dominus  œdificaverit  domum, 
in  vanum  laboraverunt  qui  œdificant  eam. 

ix.  —  Marie,  modèle  de  Confiance  en  Dieu. 

Préparation.  —  Après  avoir  nudité  le  saint  abandon  dans  la 

conduite  de  Jésus,  nous  le  considérerons  dans  celle  de  Marie,  et 

nous  verrons  :  1°  La  confiance  qu'elle  pratiqua  si  parfaitement  sur 
la  terre.  2°  Les  motifs  qui  nous  persuadent  de  marcher  sur  ses 

(1)  PS.  126,  1.  (2)Deut.  1,31  et  8.  5. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  IX.  —  CONFIANCE  EN  DIEU.  325 

traces.  —  Nous  lui  demanderons  ensuite  la  grâce  de  vivre,  à  son 
exemple,  toujours  contents  de  Dieu  et  nous  confiant  en  la  fidélité 
qui  lui  fait  toujours  accomplir  ses  promesses.  NuUus  speravit  m 
Domino,  et  confusus  est.* 

1«  Confiance  he  marie  en  la  protection  divine. 

Quelle  foi  suréminente  et  incompréhensible  ne  reçut  pas  la 
Vierge  immaculée,  au  premier  instant  de  sa  conception!  Or  sa 

confiance  en  Dieu  y  fut  proportionnée,  puisque  l'espérance  naît 
de  la  foi,  comme  de  son  principe.  Le  Seigneur,  môme  avant  la 

Rédemption,  a  promis  d'exaucer  nos  prières,  de  nous  fortifier 
dans  nos  peines,  rie  nous  défendre  contre  nos  ennemis  et  de  nous 

conduire  à  la  gloire  éternelle.2  Forte  de  cette  parole  infaillible, 
la  bienheureuse  Vierge  ne  chercha  jamais  auprès  des  créatures 

ce  qu'elle  trouvait  si  parfaitement  en  Dieu,  c'est-à-dire  la  lumière, 
le  courage,  les  dons  de  la  grâce,  les  consolations  et  le  salut.  «  Mon 

bonheur,  s'écriait-elle  souvent  avec  David,  est  de  m'attacher  à 
Dieu  seul,  et  de  placer  en  ce  Bien  suprême  toute  mon  espérance.3  » 
Telles  furent  les  dispositions  de  toute  sa  vie  ! 

Elles  s'accrurent  encore  avec  les  épreuves  que  dut  subir  sa 
confiance.  Admirable,  en  effet,  fut  son  abandon  à  la  Providence 

divine  :  1°  Quand  elle  épousa  le  juste  Joseph,  après  avoir  fait  vœu 

de  virginité.  2°  Lorsqu'elle  tint  cachée  à  ce  digne  Epoux  la  dignité 
de  Mère  de  Dieu  dont  elle  était  revêtue.  3°  Lorsqu'elle  offrit  au 
Seigneur  dans  le  Temple,  sans  aucune  réserve,  la  vie  de  son  Fils 

et  la  sienne,  s'en  remettant  entièrement  au  bon  plaisir  du  Père 
céleste!  Bientôt  on  la  vit  s'exiler  en  Egypte,  sans  autre  provision 
ni  ressource  que  sa  confiance  en  Dieu.  Elle  y  vécut  sept  années 

dans  une  paix  inaltérable,  comptant  toujours  sur  Celui  qui  a  pro- 
mis son  assistance  aux  âmes  fidèles  à  espérer.  Quoniam  in  me 

speravit,  liberabo  eum.* 

Quelle  ne  fut  pas  surtout  l'attitude  de  Marie,  au  temps  de  la 
Passion  de  Jésus!  Jamais  rocher  ne  fut  plus  inébranlable  au 
milieu  des  vagues  de  la  mer,  que  cette  Vierge  fidèle  dans  cet 

océan  de  tribulations.  Et  d'où  lui  venait  cette  héroïque  fermeté? 
De  son  espérance  en  Celui  qui  mortifie  et  vivifie,  qui  conduit  aux 

portes  du  tombeau  et  en  ramène  quand  il  lui  plaît.5  —  Tout  expi- 

(1)  Eccli.  2,  11.  (2)  Ps.  49  et  90.  (5)  Ps.  72,  28. 
(4)  Ps.  90.  (5)  I  Reg.  2,  G. 

MhblT.    I.  23 



326  MÉDIT.  SUPPLÉM.  IX.  —  CONFIANCE  EN  DIEU. 

rant  qu'était  Jésus,  Marie  le  regardait  toujours  comme  le  Dieu  qui 
triomphe,  et  sa  confiance  en  ses  promesses  ne  se  démentit  jamais. 

Aussi  attendit-elle  avec  assurance  l'heure  de  sa  résurrection. 

0  mon  Dieu  !  en  union  avec  la  divine  Mère,  je  renonce  à  tout  ' 
appui  en  la  créature.  Fragile  par  elle-même,  elle  promet  beau- 

coup, donne  peu  et  fait  souvent  payer  cher  le  peu  qu'elle  donne. 
Accordez-moi  la  volonté  :  1°  De  me  confier,  comme  la  Vierge- 
Mère,  en  vos  divines  promesses,  surtout  quand  je  prie.  2°  De 
compter  spécialement  sur  votre  secours  dans  les  afflictions  et  les 
épreuves.  Car  vous  avez  dit  :  «  Je  suis  avec  Celui  qui  souffre  et 
qui  espère  en  moi  ;  je  le  délivrerai  et  le  glorifierai.  »  Cum  ipso 
surn  in  tribtUatione  ;  eripiam  cum  et  glorifwabo  cum.1 

2°  Motifs  d'imiter  la  confiance  de  la  divine  mère. 

Si  nous  nous  appliquons  à  imiter  la  bienheureuse  Vierge  dans 
sa  ferme  espérance  en  Dieu,  nous  participerons  aux  biens  immenses 
qui  en  ont  été  le  fruit.  «  Ceux  qui  espèrent  dans  le  Seigneur,  dit 
Isaïe,  changeront  de  force.  »  Au  lieu  de  leur  énergie  naturelle, 

qui  n'est  que  faiblesse  contre  leurs  ennemis  si  nombreux,  ils  se 
verront  revêtus  de  la  toute-puissance  divine,  qui  les  fera  triompher 
dans  tous  les  combats.  «  Ils  ne  sentiront  aucune  fatigue  dans  le 
chemin  du  salut,  continue  le  Prophète,  ils  y  courront  sans  relâche 

et  sans  peine,  tous  les  jours  de  leur  vie.2  » 
N'est-ce  pas  là  l'histoire  des  Saints  que  l'Eglise  honore  sur  les 

autels?  Ils  ont  trouvé  plus  facile  de  s'exercer  aux  vertus  héroïques, 
que  nous  de  marcher  dans  la  voie  ordinaire.  Et  d'où  leur  venait 
cette  énergie  de  volonté,  cette  dilatation  de  cœur,  qui  les  trans- 

portait d'allégresse  au  milieu  des  tribulations  ?  C'était  de  leur  con- 
fiance en  Dieu.  «  Mon  abandon  à  la  conduite  du  Seigneur  me 

donne  une  telle  force,  disait  sainte  Thérèse,  que  je  me  crois  capa- 
ble de  lutter  contre  le  monde  entier,  tant  que  le  Tout-Puissant 

est  avec  moi.  »  —  Comment  la  divine  Mère  aurait-elle  pu  porter 
le  poids  de  ses -douleurs,  aux  pieds  de  son  Fils  expirant,  si  ce 

n'est  en  s'appuyant  sur  Dieu  ?  Sans  la  grâce ,  notre  nature  est 
impuissante  au  bien,  surtout  dans  la  souffrance. 

Mais  la  grâce,  comment  l'obtient-on?  par  une  prière  pleine 
d'espérance.  «  La  charité,  dit  saint  Thomas,  rend  nos  supplica- 

(l)Ps.  90,  15.  (2)Is.  40,31. 



MÉDIT.  SUPrLÉM.  X.  —  PUISSANCE  DE  LA  PRIÈRE.  '6Ti 

(ions  méritoires,  mais  la  confiance  leur  donne  l'efficacité.  »  «  C'est 
moi  qui  vous  le  dis,  s'écriait  le  divin  Maître;  tout  ce  que  vous 
demanderez  par  l'oraison,  croyez  que  vous  le  recevrez,  et  vous 
l'obtiendrez  certainement.1  »  Quelle  assurance  une  promesse  si 
formelle  ne  doit-elle  pas  nous  inspirer! 

0  mon  Dieu  !  combien  de  fois  la  défiance  et  la  pusillanimité  ont 
empêché  les  effets  de  ma  prière  !  De  là  cette  faiblesse  de  volonté 

qui  si  souvent  m'a  été  funeste  dans  la  tentation.  Inspirez-moi  plus 
de  courage  et  de  fermeté  dans  la  lutte  contre  moi-même  et  contre 
mes  ennemis  invisibles.  Je  dois  combattre  des  adversaires  redou- 

tables; mais  Jésus  me  crie  :  «  Ayez  confiance,  j'ai  vaincu  le 
monde  ;  *  »  j'ai  vaincu  les  trois  concupiscences  dont  Satan  enchaîne 
les  âmes.  —  Fortifié  par  ces  paroles,  je  veux  à  l'avenir  :  1°  Invo- 

quer sans  retard  les  saints  noms  de  Jésus  et  de  Marie,  au  premier 
souffle  des  tentations.  2°  Persévérer  avec  calme  et  ténacité  à 
prier  et  à  lutter  aussi  longtemps  que  dure  la  tempête.  Par  ces 

moyens,  j'espère  rester  fidèle  à  votre  amitié  sainte  et  participer 
aux  fruits  précieux  de  la  prière  et  de  la  confiance  en  vous. 

x.  —  Puissance  de  la  prière. 

Préparation.  —  «  Quiconque  demande  obtient.3  »  Ainsi  parle 
le  Sauveur,  en  faveur  de  tous  ceux  qui  prient,  soit  justes,  soit 
pécheurs.  Considérons  :  4°  Comment  la  prière  est  toute  puissante 
auprès  de  Dieu,  indépendamment  de  nos  mérites.  2°  En  quelles 
circonstances  surtout  elle  manifeste  sa  force  ou  son  efficacité.  — 
Prenons  la  sainte  habitude  de  demander  souvent  au  Seigneur 

l'esprit  de  recueillement  et  de  prière,  qui  est  la  source  de  la  vie 
intérieure  et  de  tous  les  dons  de  la  grâce.  Domine,  doce  nos  orare.* 

1°  Puissance  de  la  prière  auprès  de  died. 

La  prière  porte  en  elle-même  une  force  qui  calme  et  adoucit  les 
esprits  les  plus  farouches  :  combien  plus  quand  elle  s'adresse  à 
un  cœur  tendre  et  compatissant!  Or  le  coeur  de  Dieu,  par  sa 
nature  qui  est  la  bonté,  est  enclin  à  pardonner,  à  faire  du  bien, 

(l)  Marc.  11,  24.  (2)  Joan.  10,  33. 
(3)  Luc.  11,  10.  (4)  Luc.  11,  1. 



328  MÉDIT.  SUPI  LÉM.  X.  —  PUISSANCE  DE  LA  PRIÈRE. 

à  se  répandre,  à  donner  de  sa  plénitude  à  toutes  ses  créatures. 

Deus  cujus  natura  bonitas.*  Dieu  est  charité,  dit  saint  Jean  ;2  or,  le 

propre  de  la  charité  c'est  d'aimer  et  de  témoigner  cet  amour  par 
des  bienfaits. 

Un  des  plus  grands  que  Dieu  nous  ait  accordés,  est  celui  de 
nous  avoir  confié  la  clef  de  ses  trésors,  en  nous  disant  à  tous  : 
«  Je  vous  le  certifie,  Dico  vobis,  tout  ce  que  vous  demandez  dans 
la  prière,  toute  faveur  quelconque,  omnia  quœcumqiie,  croyez 

que  vous  la  recevrez,  et  elle  vous  sera  donnée.3  »  «  En  vérité,  en 
vérité,  je  vous  le  dis,  si  vous  demandez  quelque  chose  à  mon 

Père  en  mon  nom,  il  vous  l'accordera.'1  »  Quel  prince  a  jamais  ainsi 
parlé  à  ses  sujets  ?  Quel  père  à  ses  enfants  ? 

En  vertu  de  ces  promesses,  de  la  part  de  Celui  qui  ne  trompe 

pas,  la  prière  participe  à  la  toute-puissance  de  Dieu.  Comme  le 
Seigneur  ne  peut  être  infidèle  à  sa  parole,  ainsi  est-il  impossible 
que  la  prière  manque  de  force  dans  la  bouche  du  pécheur  même, 

quand  il  prie  avec  confiance.  —  De  là  saint  Alphonse  a  pu  dire  : 
«  Il  est  certain  que  celui  qui  prie  se  sauve  ;  il  est  certain  que  celui 
qui  ne  prie  pas  se  damne.  Tous  ceux  qui  se  sont  sauvés,  se  sont 

sauvés  par  la  prière.  Tous  ceux  qui  se  sont  damnés,  se  sont  dam- 
nés pour  avoir  néglige  de  prier;  et  ce  sera  là  leur  plus  grand  sujet 

de  désespoir  en  enfer.5  » 
Votre  conduite  accuse-t-elle  une  foi  pratique  à  ces  vérités? 

Avez-vous  confiance  dans  la  prière?  y  recourez-vous  fréquem- 
ment, le  matin,  le  soir,  avant  et  après  le  travail,  pendant  les  occu- 

pations, dans  les  rues,  à  la  promenade  et  partout?  —  0  mon 

Dieu!  si  j'avais  soin  de  vous  invoquer  souvent  pour  me  corriger 
de  mes  défauts,  me  verrait-on  toujours  si  imparfait,  si  attaché  à 

mes  idées  et  à  mes  volontés,  si  enclin  à  l'impatience  et  à  la  déso- 
béissance? Accordez-moi  I'esprit  d'oraison,  et  faites-moi  com- 

prendre cette  parole  si  vraie  de  sainte  Catherine  de  Sienne  :  «  La 
prière  est  un  pâturage,  un  champ,  où  toutes  les  vertus,  surtout 

la  foi,  l'espérance  et  l'amour,  trouvent  leur  nourriture,  —  leur 
développement  —  et  leur  vigueur.  » 

(1)  S.  Léon.  (>)  1  Joan.  i.  (3)  Marc.  11.  21. 
(4)  Joan.  16,  23.  (3)  Toiii.  1,  Prépar.  à  la  moi  t. 



MÉDIT.  SUFPLÉM.  X.  —  PUISSANCE  DE  LA  PRIÈRE.  329 

2"  Quand  se  montre  surtout  la  force  de  i.a  prière 

Jésus  étant  un  jour  monté  sur  une  barque  avec  ses  disciples,  il 

s'éleva  tout  à  coup  une  grande  tempête,  et  les  flots  menaçaient 
de  faire  couler  l'embarcation.  Cependant  le  Sauveur  dormait.  Les 
disciples  effrayés  l'éveillent  en  lui  disant  :  «  Seigneur  !  sauvez- 
nous,  nous  périssons.  »  Et  Jésus  de  leur  répondre  tranquillement  : 
«  Hommes  de  peu  de  foi!  pourquoi  etes-vous  si  timides?  »  Puis 
se  levant,  il  commande  aux  vagues  de  la  mer,  et  il  se  fait  un  grand 
calme.1 

Combien  de  fois,  comme  une  tempête  impétueuse,  la  tentation 

ne  fond-elle  pas  sur  notre  âme  ?  Que  faire  alors  ?  éviter  de  nous 
troubler  et  de  nous  décourager;  puis,  comme  les  Apôtres,  crier  à 

Jésus  :  «  Seigneur  !  sauvez-nous  ;  »  et  répéter  ce  cri  intérieur  aussi 

longtemps  que  dure  l'attaque.  A  ce  prix,  Jésus  réprimera  nos  pas- 
sions et  rétablira  la  paix  dans  notre  âme.  Combien  de  signalées 

victoires  ne  remporterons-nous  pas  à  l'aide  de  ce  moyen  si  simple  ! 
Combien  de  difficultés  et  d'ÉPREUvEs  ne  surmonterons-nous  pas 

ainsi  !  L'adversité  est  comme  un  poids  qui  pèse  sur  notre  cœur 
et  semble  devoir  l'écraser,  s'il  n'est  soutenu  par  une  force  divine. 
Or  cette  force,  la  prière  nous  l'obtient.  «  J'ai  crié  vers  le  Seigneur, 
dit  David,  lorsque  j'étais  dans  l'affliction,  et  il  m'a  exaucé,2  » 
c'est-à-dire  :  il  m'a  fortifié,  consolé,  et  parfois  même  délivré  de 
ma  peine.  Les  martyrs  priaient  dans  leurs  tourments,  et  le  Sei- 

gneur leur  communiquait  le  courage  et  la  constance. 

^'est-ce  pas  aussi  dans  la  souffrance,  la  tristesse  et  l'angoisse, 
que  vous  avez  surtout  besoin  de  secours?  Et  c'est  peut-être  alors 
que  vous  priez  le  moins.  Tout  entier  à  votre  douleur,  vous  oubliez 

de  deL.ander  au  ciel  la  force  de  la  porter.  Vous  ne  songez  qu'au 
soulagement  présent,  et  nullement  à  la  récompense  que  mériterait 
votre  résignation.  Soyez  désormais  plus  chrétien,  ou  plus  attentif 
à  demander  #u  Seigneur  la  grâce  de  souffrir  avec  calme,  patience 
et  amour,  comme  un  vrai  disciple  de  Jésus  crucifié. 

0  Vierge  toujours  résignée,  toujours  unie  à  la  volonté  divine  ! 

obtenez-moi  la  soif  de  la  prière  et  une  entière  confiance  dans  son 
efficacité.  Faites-moi  recourir  à  Jésus  et  à  vous  :  1°  Dans  mes 
luttes  contre  mes  penchants,  mes  défauts  et  contre  les  attaques 

de  l'enfer,  qui  m'exposent  à  offenser  Dieu.  2°  Dans  les  contradic- 

(l)  Matin.  8,  23-28.  (2)  Ps.  119,  1. 



330  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XI.  —  COMMENT  ON  DOIT  PRIER. 

tions,  confusions,  contrariétés,  qui  réclament  de  moi  :  paix, 
silence  et  résignation. 

xi.  —  Gomment  on  doit  prier. 

Préparation.  —  «  Vous  demandez,  et  vous  n'obtenez  pas,  dit 
saint  Jacques,  parce  que  vous  priez  mal.1  »  Pour  obtenir,  nous 
devons  prier  :  1°  Avec  une  humilité  pleine  de  foi.  2°  Avec  une 
confiance  persévérante.  —  Profitons  de  cette  méditation  pour  nous 
renouveler  dans  l'esprit  de  prière  et  dans  la  pratique  de  l'anéan- 

tissement de  nous-mêmes  et  de  l'abandon  à  Dieu,  quand  nous 
implorons  son  assistance.  Omnia  quœcumque  orantes  petitis,  cré- 

dite quia  accipietis,  et  evenient  vobis.- 

lo  II  faut  prier  avec  une  humilité  pleine  de  foi. 

Un  Centurion,  dit  l'Evangile,  avait  un  serviteur  mortellement 
malade,  dont  il  désirait  beaucoup  la  guérison.  Il  eut  l'heureuse 
pensée  d'envoyer  vers  Jésus,  ne  se  croyant  pas  digne  d'aller  lui- 
même.  A  peine  informé  de  quoi  il  s'agit,  le  Sauveur  se  dirige  vers 
la  demeure  du  malade.  Mais  le  Centurion,  confus  d'une  telle  bonté, 
lui  envoie  dire  par  ses  amis  :  «  Seigneur!  je  ne  suis  pas  digne  de 
vous  recevoir  dans  ma  maison,  ni  même  de  me  présenter  devant 

vous.  »  —  Quelle  étonnante  humilité! 
Mais  aussi  quelle  foi  vive!  «  Dites  seulement  une  parole, 

ajoute-t-il,  et  mon  serviteur  sera  guéri.  Car  tout  homme  que  je 

suis  et  dépendant  d'un  autre,  je  me  vois  cependant  obéi  par  mes 
subalternes  ;  combien  plus  le  serez-vous,  si  vous  commandez  à  la 
maladie  de  quitter  mon  serviteur  !  »  —  Ayant  entendu  ces  paroles, 
Jésus  en  fut  dans  l'admiration,  et  il  dit  à  ceux  qui  le  suivaient  : 
«  Je  n'ai  pas  trouvé  une  si  grande  foi  dans  Israël.  Allez,  ajouta-t-il, 

et  qu'il  vous  soit  fait  selon  votre  foi,  »  et  à  l'heure  même  le 
serviteur  fut  guéri.3 

Combien  cet  exemple  ne  mérite-t-il  pas  nos  réflexions  !  Le  Cen- 

turion se  juge  indigne  de  s'approcher  du  Sauveur,  et  ce  bon 
Maître  l'exauce  sans  même  entrer  dans  sa  maison.  Oh  !  que  l'humi- 

lité confiante  lui  est  agréable  !  «  La  prière  du  cœur  humble,  dit 

(l)  Jac.  4,  3.  (2)  Marc.  H,  24.  (3)  Luc,  7,  Matth.  3. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XI.  —  COMMENT  ON  DOIT  PRIER.  331 

l'Esprit-Saint,  pénétrera  les  nues;  elle  ne  s'éloignera  pas  du  trône 
de  Dieu,  avant  d'être  exaucée.1  » 

Notre  prière  est-elle  toujours  ce  cri  d'un  cœur  pénétré  de  sa 
misère,  et  qui  a  foi  dans  la  puissance  et  la  bonté  de  Dieu?  N'est- 
elle  pas  plutôt  faite  sans  respect  de  la  majesté  divine  et  sans 
conviction  de  notre  néant?  Oh!  si  nous  avions  les  sentiments 

d'humilité  et  de  confiance  du  Centurion,  nous  verrions  comme  lui 
les  heureux  fruits  de  nos  requêtes.  —  Disons  donc  avec  lui,  en  toute 

sincérité  :  «  Seigneur!  je  suis  indigne  d'un  seul  d-e  vos  regards; 
je  n'ai  de  moi-même  que  l'ignorance  et  le  péché.  Mais  votre  misé- 

ricorde est  toute-puissante  et  infinie  :  elle  peut  me  changer  de 

pécheur  en  saint.  J'attends  donc  de  vous  toutes  les  grâces  qui 
sanctifient,  spécialement  I'humilité  et  la  foi  vive,  surtout  dans 
mes  rapports  et  mes  entretiens  avec  vous. 

2o  II  faut  prier  avec  confiance  et  persévérance. 

Si  la  foi  humble  est  exaucée,  la  confiance  persévérante  ne  l'est 
pas  moins.  Nous  en  avons  un  exemple  frappant  dans  la  Chana- 

néenne  dont  parle  l'Evangile.  Quoique  étrangère  à  la  Judée,  elle 
demande  au  Sauveur  la  guérison  de  sa  fille.  «  Seigneur,  fils  de 

David,  criait-elle,  ayez  pitié  de  moi,  car  ma  fille  est  tourmentée 

par  le  démon.2  »  Oh  !  que  cette  prière  est  belle!  s'écrie  Origène; 
humble  et  confiante  en  elle-même,  qu'elle  est  touchante  par  le 
ton  et  l'explication  du  mal  dont  elle  demande  la  délivrance! 

Cependant  le  Sauveur  paraît  ne  pas  l'entendre.  «  Mais  la  mère 
infortunée,  dit  saint  Augustin,  criait  et  insistait.  »  Jésus  néan- 

moins continue  sa  marche  et  lui  tourne  le  dos  ;  mais  elle  continue 
de  le  suivre,  répétant  toujours  la  même  supplication  :  «  Seigneur, 

Fils  de  David,  ayez  pitié  de  moi.  »  —  Les  Apôtres,  ennuyés,  disent 
au  Sauveur  :  «  Renvoyez-la v car  elle  ne  cesse  de  crier  derrière 
nous.  »  Jésus  alors  refuse  positivement  de  l'exaucer.  «  Je  ne  suis 
envoyé,  dit-il,  que  pour  sauver  les  brebis  d'Israël.  » 

Que  fait  alors  la  Chananéenne ?  se  retire-t-elle  en  murmurant? 
se  montre-t-elle  découragée?  Non,  elle  suit  le  Sauveur  où  il  entre 

pour  se  dérober  à  ses  instances  ;  elle  se  jette  à  ses  pieds,  l'adore 

et  le  prie  de  l'aider.  «  Mais,  lui  répond  Jésus,  il  ne  convient  pas 
de  donner  aux  chiens  le  pain  des  enfants,  »  c'est-à-dire  de  donner 

(l)Eccli.  55,21.  (2)  Matin.  15,23. 



332    MÉDIT.  SUPPLÉM.  XII.  —  DE  LA  PRIÈRE  CONTINUELLE. 

aux  païens  les  bienfaits  destinés  aux  Juifs.  Réponse  foudroyante, 
capable  de  déconcerter  une  constance  moins  invincible  !  «  H  est 
vrai,  Seigneur,  reprend  aussitôt  la  suppliante;  mais  les  chiens 
peuvent  bien  ramasser  ce  qui  tombe  de  la  table  de  leurs  maîtres.  » 

A  ces  paroles,  l'Homme-Dieu  est  vaincu  :  «  0  femme,  s'écrie-t-il, 
votre  foi  est  grande;  qu'il  soit  fait  comme  vous  voulez.  »  Et  à 
''heure  môme  sa  fille  fut  guérie. 

0  sainte  ténacité  de  la  prière  !  que  tu  es  puissante  sur  le  Cœur 
de  Jésus,  même  dans  une  païenne!  Le  Sauveur  a  les  plus  justes 
motifs  de  lui  refuser  sa  demande,  mais  il  ne  peut  résister  à  sa 
persévérante  confiance.  —  0  Jésus!  vous  nous  montrez  par  là 

combien  vous  plaît  l'importunité  de  nos  prières.  Je  n'hésiterai 
donc  pas  à  répéter  les  mêmes  demandes,  les  mômes  oraisons  jacu- 

latoires, pendant  toute  une  méditation,  si  mon  cœur  me  l'inspire, 
persuadé  que  ma  persistance  à  prier  ne  vous  fatiguera  jamais. 

Par  l'intercession  de  votre  sainte  Mère,  accordez-moi  la  persévé- 
rance dans  l'oraison,  en  dépit  des  tentations,  des  dégoûts  et  des 

difficultés.  Faites-moi  toujours  recourir  à  vous  désormais  :  1°  Avec 
foi,  respect,  humilité  et  attention.  2°  Avec  confiance,  ferveur  et 

un  constant  désir,  un  ferme  espoir  d'être  exaucé. 

xii.  —  De  la  prière  continuelle. 

Préparation.  —  «  Priez  sans  interruption,'  »  nous  dit  l'Apôtre. 
Ce  qu'il  nous  recommande  ici,  le  Sauveur  nous  l'a  inculqué  plus 
fortement  encore  :  1°  Par  sa  doctrine.  2°  Par  son  exemple.  — 
Examinons  si,  conformément  à  ce  divin  Modèle,  nous  ne  perdons 
jamais  notre  temps,  et  si  nous  employons  tous  nos  moments 
libres,  à  converser  cœur  à  cœur  avec  Dieu,  selon  le  précepte 
divin  :  Oportel  semper  orare  et  non  deficere.{ 

1°  Jésus  nous  enseigne  a  prier  sans  cesse. 

Déjà  dans  l'ancienne  Loi,  l'Esprit-Saint  nous  avertit  de  ne  pas 
mettre  obstacle  en  nous  à  la  prière  continuelle.  Non  impediaris 

orare  semper.-  Mais  combien  le  Sauveur  est  plus  formel  encore 

(1)  1  Thess.  5,  17.  (2)  Eccli.  18,  22. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XII.  —  DE  LA  PRIÈRE  CONTINUELLE.  333 

en  ce  point!  «  Il  enseignait,  dit  saint  Luc,  qu'il  faut  prier  tou- 
jours et  ne  se  lasser  jamais,  »  quand  môme  Dieu  semblerait  rebuter 

nos  demandes. 

«  Vous  avez  un  ami,  dit-il  un  jour  à  ses  Apôtres,  et  au  milieu  de 
la  nuit,  vous  allez  vers  lui,  et  lui  criez  :  Mon  ami,  prêtez-moi  trois 
pains  ;  mais  il  refuse  de  se  lever,  pour  vous  rendre  ce  service. 

Croyez-vous  que,  si  vous  persévérez  à  frapper  à  la  porte,  vous  ne 
le  forcerez  pas  à  vous  donner  ce  que  vous  demandez,  sinon  parce 
que  vous  êtes  son  ami,  du  moins  pour  se  débarrasser  de  votre 
importunité?  Et  moi,  je  vous  le  dis,  demandez  et  il  vous  sera 

donné,  cherchez  et  vous  trouverez,  frappez  et  l'on  vous  ouvrira.1  » 
Ces  paroles  signifient  :  1°  Que  nous  devons  insister  pour  obte- 

nir les  grâces  ;  et,  comme  celles-ci  nous  sont  constamment  néces- 
saires, il  nous  faut  les  réclamer  sans  interruption.  Sine  intermis- 

sione.  2°  Qu'à  toute  heure  de  jour  et  de  nuit,  Dieu  est  attentif 
à  nos  supplications,  et  son  désir  est  de  nous  entendre  prier 

comme  font  les  mendiants  importuns,  c'est-à-dire,  en  lui  retraçant 
le  tableau  de  nos  misères  pour  exciter  sa  compassion,  en  l'implo- 

rant avec  larmes,  frappant'  même  à  la  porte  de  son  cœur  comme 
pour  réveiller  son  attention  et  nous  procurer  plus  promptement 
son  secours.  A  ce  prix,  nous  serons  toujours  exaucés.  Petite  et 
dabitur  vobis. 

Oh  !  que  vous  perdez  de  temps  en  discours  superflus,  en  courses 
inutiles,  en  occupations  sans  but,  en  recherches  de  nouvelles  et 

de  bruits  du  siècle,  au  lieu  d'employer  tous  vos  moments  libres 
à  la  méditation,  à  la  prière,  au  commerce  avec  Dieu,  commerce 

toujours  si  fécond  en  fruits  de  salut  !  Pour  le  mérite  d'un  Ave 
Maria,  les  saints  auraient  embrassé  tous  les  sacrifices;  et  vous, 

craignant  la  peine,  vous  omettez  l'exercice,  pourtant  si  facile  et  si 
avantageux,  d'élever  souvent  votre  cœur  à  Dieu  ! 

0  majesté  souveraine,  toujours  présente  dans  mon  âme  !  vous 
me  comblez  de  biens  sans  nombre,  et  malgré  cela,  ingrat  que  je 

suis,  je  pense  si  rarement  à  vous  !  Vous  me  promettez  d'exaucer 
mes  prières  ;  et  moi,  oublieux  de  vos  promesses  et  des  trésors 

qu'elles  renferment,  je  néglige  de  les  exploiter  au  moyen  de 
l'oraison  !  Ah  !  faites  que  désormais  la  prière  soit  comme  la  respi- 

ration de  mon  âme,  afin  que  j'accomplisse  votre  précepte,  qui 
m'ordonne  de  prier  toujours,  sans  me  lasser  jamais. 

(1)  Luc.  11,  1-9. 



334  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XII.  —  DE  LA  PRIÈRE  CONTINUELLE. 

2"  Jésus,  modèle  de  l'esprit  de  prière. 

Les  exemples  du  Sauveur  confirment  admirablement  sa  doc- 

trine :  toute  sa  vie  n'a  été  qu'une  prière  continuelle.  La  vision 
béatifique  et  la  prévision  de  sa  passion  douloureuse,  qui  l'accom- 

pagnaient partout,  mirent  son  Ame  dans  une  incessante  application 

à  Dieu,  depuis  son  incarnation  jusqu'à  sa  mort.  A  son  entrée  en  ce 
monde,  il  s'offre  à  son  Père,1  dit  l'Apôtre  ;  et  saint  Alphonse  nous 
le  représente  formant  sans  relâche  dans  la  crèche  à  Bethléem 

des  actes  d'adoration,  d'amour  et  de  demande.  —  Plus  tard,  en 
Egypte,  à  Nazareth,  jusqu'à  l'âge  de  trente  ans,  il  s'adonne  au 
travail  des  mains,  mais  toujours  uni  à  la  prière  et  à  la  contemplation. 

Sur  le  point  de  commencer  à  prêcher  son  évangile,  lui,  l'auteur 
de  toute  grâce,  semble  avoir  besoin  de  préparation,  et  il  se  retire 

au  désert  pendant  quarante  jours  et  quarante  nuits.  N'est-ce  pas 
là  nous  enseigner  à  ne  jamais  rien  entreprendre,  avant  de  nous 

être  recommandés  à  Dieu  ?  —  Saint  Luc  raconte  que  pendant  le 
jour  le  Sauveur  instruisait  le  peuple,  et  que  la  nuit  il  se  retirait 
sur  le  mont  des  Oliviers  pour  prier  ;  ce  qui  arrivait  fréquemment, 

c'est-à-dire  lorsqu'il  était  aux  environs  de  Jérusalem.2  Parfois,  dit 
saint  Marc,  il  se  levait  de  grand  matin,  et  s'en  allait  prier  au 
désert.3  D'autres  fois  encore  il  s'écartait  de  la  foule  ou  la  renvoyait 
pour  s'adonner  à  l'oraison.4  Saint  Matthieu  remarque  dans  une 
circonstance  qu'il  prolongea  sa  prière  pendant  douze  heures 
consécutives.5 

0  tendresse  ineffable  du  Cœur  de  Jésus!  sans  avoir  besoin  de 

prière,  il  prie  des  nuits  entières,  pour  nous  donner  l'exemple  de 
l'oraison  continuelle.  Il  nous  presse  ainsi  de  faire  de  notre  vie  sur 
la  terre,  un  apprentissage  de  la  vie  du  ciel,  où  l'on  s'entretient 
constamment  avec  Dieu.  Et  qu'y  a-t-il  de  plus  noble,  de  plus 
doux,  de  plus  avantageux  pour  la  créature,  que  de  communiquer 
sans  cesse  avec  son  Créateur,  qui  est  la  plénitude  de  tous  les  biens? 

Et  cependant,  Seigneur,  combien  de  fois  ne  suis-je  pas  avide  de 

lectures  et  de  conversations  profanes,  tandis  que  j'éprouve  tant 
de  dégoût  de  la  prière  et  des  entretiens  intimes  avec  vous  !  Ah  ! 

quels  regrets  je  me  prépare  pour  l'heure  de  la  mort,  à  la  pensée 

(1)  Hebr.  10,  5.  (2)  Luc.  21,  57.  Joan.  18.  2. 
(3)  Marc.  1,  55.  (4)  Luc.  5,  G.  Matth.  14,  23. 

(5)Matth.  1-1,  23. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XIII.  —  DE  LA  PRIÈRE.  'S'àS 

d'avoir  perdu,  pendant  ma  vie,  tant  de  moments  précieux  que 
j'aurais  pu  employer  à  implorer  l'assistance  de  Jésus  et  de  Marie, 
et  à  m'unir  plus  étroitement  à  vous!  Faites-moi  connaître  dès 
aujourd'hui  :  1°  Quels  instants  de  loisir  je  pourrais  mieux  utiliser 
en  me  recueillant  et  en  priant.  2°  Quels  défauts  je  dois  surtout 

combattre  en  moi,  au  moyen  de  la  vigilance  et  de  l'esprit  d'oraison. 

xiii  —  Empêchements  à  la  prière  continuelle. 

Préparation.  —  Nous  avons  tous,  à  chaque  instant,  d'après 
saint  Alphonse,  la  grâce  actuelle  de  prier.  D'où  vient  donc  que 
nous  ne  prions  pas  sans  relâche?  De  deux  causes  :  1°  De  l'ignorance 
pratique  de  nous-mêmes.  2°  Du  peu  d'estime  que  nous  faisons  des 
biens  célestes.  —  Prenons  la  résolution  d'étudier  notre  misère  et 
de  méditer  le  prix  des  richesses  de  la  grâce.  Par  là  nous  serons 

portés,  selon  l'avis  de  l'Esprit-Saint,  à  écarter  ce  qui  fait  obstacle 
en  nous  à  la  prière  assidue.  Non  impediaris  orare  semper.1 

1°  L'ignorance  pe  soi  empêche  de  prier  toujours. 

Pouvons-nous  réfléchir  à  ce  que  la  foi  nous  enseigne  de  notre 
impuissance  à  penser,  à  vouloir,  à  agir  par  nous-mêmes  dans 

l'ordre  du  salut,  sans  trembler  constamment  de  faire  quelque 
chute  qui  entraîne  notre  perte  éternelle?  Les  Saints  redoutaient 
sans  cesse  leur  fragilité.  Saint  Alphonse  se  recommandait  aux 

prières  de  tous,  «  de  peur,  disait-il,  que  je  ne  me  damne.  »  Saint 

Arsène  assurait  que  la  crainte  de  se  perdre  l'avait  accompagné toute  sa  vie. 

Quand  on  considère  le  Prince  des  Apôtres,  cette  pierre  fonda- 

mentale de  l'Eglise,  reniant  trois  fois  son  divin  Maître,  après  lui 
avoir  promis  une  inviolable  fidélité,  n'est-on  pas  tenté  de  se 
demander  :  «  Pourquoi  suis-je  si  paisible,  si  rassuré?  est-ce  con- 

fiance ou  présomption  ?  »  Hélas  !  il  arrive  trop  souvent  qu'on  peut 
nous  dire,  comme  à  l'évêque  de  Laodicée  :  «  Tu  te  crois  riche,  ou 
dans  l'abondance  des  biens  de  la  grâce,  et  tu  ignores  que  tu  es  un 
misérable,  un  aveugle,  un  pauvre  manquant  de  tout.2»  Et  c'est  là 

(l)Ecci.  18,22.  (2)Apoc.  3,  17. 



336  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XIII.  —  DE  LA  PRIÈRE. 

peut-être  la  grande  cause  de  notre  lâcheté  dans  la  prière,  de  notre 
peu  de  ferveur  dans  la  méditation,  la  sainte  messe,  l'action  de 
grâces  après  la  communion,  et  du  peu  de  soin  que  nous  mettons 
à  élever  notre  cœur  à  Dieu  pendant  nos  occupations  ou  pendant 
nos  loisirs  de  chaque  jour. 

Ah!  si  nous  étions  pratiquement  pénétrés  du  sentiment  do 
notre  faiblesse,  des  dangers  qui  nous  entourent,  du  peu  de  progrès 

que  nous  avons  fait  dans  la  vertu,  pourrions-nous  cesser  de  crie, 
jour  et  nuit  vers  le  Seigneur  et  de  le  supplier  de  nous  venir  en 

aide  ?  —  Voyez  ce  mendiant  qui  meurt  de  faim  et  de  froid,  comme 

il  sait  implorer  la  compassion  d'autrui,  sans  se  lasser  jamais!  Et 
cet  aveugle  qui  ne  voit  plus  la  route  à  suivre,  comme  il  tend  les 
mains  vers  les  passants  pour  se  faire  conduire  !  Et  nous,  si  nous 

étions  bien  convaincus  de  notre  ignorance  et  de  nos  besoins  tou- 

jours renaissants,  cesserions-nous  jamais  d'importuner  le  Ciel  par 
nos  supplications? 

0  mon  Dieu  !  je  suis  si  rassuré  sur  mon  état,  et  cependant  je 

n'ai  pas  encore  travaillé  sérieusement  à  réprimer  mon  amour- 
propre,  les  défauts  inhérents  à  mon  caractère,  à  mon  tempéra- 

ment, défauts  que  j'aperçois  à  peine,  tant  je  suis  aveuglé  sur  mon 
intérieur.  Faites-moi  commencer  tout  de  bon  à  acquérir,  comme 

les  Saints,  une  humilité  sincère  qui  m'inspire  un  profond  senti"" 
ment  de  ma  misère.  Donnez-moi  le  plus  vif  désir  de  remédier  à 

mon  indigence  au  moyen  d'une  prière  fervente  et  continuelle.  Non 
impediaris  orare  semper. 

2°  Le  peu  d'estimh  des  dons  célestes  empêche  de  prier  toujours. 

«  Bienheureux  ceux  qui  ont  faim  et  soif  de  la  justice,  dit  le 

Sauveur,  parce  qu'ils  seront  rassasiés.1  »  Pourquoi  rassasiés? 
parce  que  la  soif  de  la  justice  ou  de  la  sainteté  inspire  la  soif  de  la 

prière,  et  qu'en  priant  nous  obtenons  tout  de  la  bonté  divine. 
Omnia  qnœcunique*  La  prière  est  comme  un  vase  sacré  donné  aux 
hommes  par  Jésus-Christ,  pour  puiser  sans  relâche  aux  sources 
de  la  Rédemption.  Si  donc  nous  désirons  vivement  les  biens  spiri- 

tuels et  célestes,  nous  ne  cesserons  de  les  demander  à  Dieu. 

Mais  pourquoi  les  souhaitons-nous  si  peu,  tandis  que  les  Saints 

en  étaient  si  épris?  c'est  parce  que  nous  manquons  le  foi.  Ce  qui 

(l)Matlh.  5.  (2)  Marc.  11,24. 



MÉDIT.  SUPPÉM.  XIV.—  CE  QUE  NOUS  DEVONS  DEMANDER  A  DIEU.       337 

frappe  les  sens  nous  fait  plus  d'impression  que  ce  qui  parle  à  notre 
raison.  Nous  estimons  les  palais,  les  dignités,  les  grandeurs  et 

l'opulence  des  princes,  parce  que  ces  biens  exaltent  notre  imagi- 
nation. Mais  que  sont-ils  en  comparaison  des  richesses  éternelles? 

ils  ne  sont  que  vanité  et  affliction  d'esprit.  Ainsi  l'assure  le  plus 
sage  et  le  plus  grand  des  rois. 

Oh!  qu'il  vaut  mieux  posséder  l'amitié  divine,  pratiquer  les 
vertus,  acquérir  des  mérites,  s'unir  étroitement  à  Dieu,  plutôt  que 
de  régner  sur  tout  l'univers  !  «  J'ai  préféré,  dit  Salomon,  la  sagesse 
qui  vient  du  Seigneur,  à  tous  les  trônes  et  à  tous  les  royaumes. 

Je  n'ai  rien  trouvé  qui  lui  soit  comparable.  Aussi  l'ai-je  désirée 
ardemment  et  instamment  demandée.'  »  —  Mon  Dieu!  s'écriait  le 
Prophète-Roi,  je  suis  si  amoureux  de  votre  loi  sainte,  que  je  me 

lève  avant  l'aurore  pour  la  méditer  !  Sept  fois  le  jour,  et  souvent 
môme  au  milieu  de  ]a  nuit,  je  loue  vos  grandeurs  et  j'implore  avec 
ferveur  votre  infinie  miséricorde.2  » 

En  voyant  dans  les  Saints  tant  d'ardeur  à  demander  les  biens 
célestes,  oserions-nous  encore  en  faire  peu  d'estime,  et  négliger 
les  moyens  de  les  obtenir?  Or  la  moindre  invocation,  dit  saint 
Bonaventure,  vaut  à  elle  seule  plus  que  le  monde  entier  ;  elle  nous 
attire  des  grâces  plus  précieuses  que  toute  la  création. 

0  Jésus  !  augmentez  ma  foi  sur  l'excellence  des  dons  et  des 
vertus  que  je  puis  acquérir  par  une  prière  habituelle.  Enflammez- 

moi  du  désir  de  participer  à  vos  grandeurs  et  de  m'enrichir  de  vos 
biens  ineffables.  Faites-moi  regarder  comme  perdus  les  moments 

que  je  n'emploie  pas  à  prier,  ou  bien  à  agir  dans  l'intention  de 
vous  plaire.  —  Marie,  Mère  de  miséricorde!  obtenez-moi  :  1°  La 

foi  vive  sur  l'excellence  des  richesses  de  la  grâce.  2°  L'esprit  de 
prière,  qui  est  la  clef  deo  trésors  célestes.  Non  impediaris  orare 
semper. 

Xiv.  —  Ce  que  nous  devons  demander  à  Dieu. 

Préparation.  —  «  Voici  comment  vous  prierez,  »  disait  le  Sau- 
veur à  ses  disciples.  Et  il  leur  enseignait  l'Oraison  dominicale.3 

Nous  y  trouvons  ce  que  nous  devons  demander  :  1°  Par  rapport  à 
Dieu.  2°  Par  rapport  à  nous-mêmes.  —  Quand  nous  récitons  cette 

(1)  Sap.  7.  (2)  Ps.  118.  (3)  Matth.  6,  9. 



338     MÉDIT.  SUPPLÊM.  XIV.  —  CE  QUE  NOUS  DEVONS  DEMANDER  A  DIEU. 

belle  prière,  faisons-le  en  union  avec  les  sentiments  de  respect  et 
d'amour,  qui  animaient  le  divin  Rédempteur,  lorsqu'il  daigna 
nous  l'enseigner.  Sic  ergo  vos  orabitis  :  Pater  nos  ter  qui  es  in  cœlis! 

10  CB  QU'ON  DEMANDE  D'ABORD  DANS  LK  PATER. 

Dieu  est  notre  Créateur,  notre  Père  tout-puissant,  notre  souve- 
rain Bienfaiteur;  il  a  tous  les  titres  à  notre  respect,  à  notre 

reconnaissance  et  à  notre  amour.  Il  est  donc  juste  de  demander 

avant  tout  dans  le  Pater  qu'il  soit  glorifié,  qu'il  règne  dans  tous 
les  cœurs,  et  que  sa  volonté  s'accomplisse  aussi  parfaitement  en 
nous  que  dans  les  Anges  et  les  Élus. 

Qui  nous  dira  ce  que  vaut  ce  désir  de  glorifier  et  de  voir  glo- 

rifié l'Etre  éternel  et  infini?  —  Et  son  règne;  combien  de  perfec- 
tion et  de  bonheur  ne  nous  procure-t-il  pas  !  Or  ce  règne,  qui 

porte  en  soi  la  sainteté  et  la  béatitude,  nous  l'établissons  en  nous, 
en  glorifiant  le  Seigneur  et  en  accomplissant  sa  volonté;  c'est-à- 
dire  que  la  seconde  demande  du  Pater  se  réalise  en  nous,  au  moyen 
de  la  première  et  de  la  troisième.  Plus  nous  chercherons  avec 
droiture  la  gloire  du  Seigneur  et  observerons  ses  préceptes  ou 
ses  volontés,  plus  il  régnera  sur  notre  esprit  et  sur  notre  cœur, 
pour  nous  rendre  saints  et  heureux.  Disons  donc  souvent  avec 
amour  et  confiance  : 

0  Dieu,  notre  Père  tout-puissant,  infiniment  bon  et  infiniment 
aimable!  que  puis-je  souhaiter  au  ciel  et  sur  la  terre,  sinon  votre 
gloire,  —  votre  grâce  —  et  votre  bon  plaisir  ?  1°  Votre  gloire  ;  car 
c'est  un  bien  que  vous  vous  êtes  réservé,  et  qui  est  la  première 

fin  de  notre  création.'  2°  Votre  grâce,  puisque  par  elle  vous 
régnez  en  nous  et  nous  arriverons  au  royaume  des  élus.  3°  Votre 
bon  plaisir  ;  car  il  renferme  tous  mes  devoirs  envers  vous,  envers 

le  prochain  et  envers  moi-môme. 
Soyez  donc,  ô  gloire  de  dieu!  l'intention  dominante  de  mon 

esprit,  le  souvenir  habituel  de  ma  mémoire,  l'occupation  favorite 
de  mon  imagination,  l'objet  spécial  de  ma  contemplation.  Que  mou 
intelligence  trouve  en  vous  sa  fin,  sa  grandeur,  son  mérite  et  son 

repos.  —  Et  vous,  ô  grâce  sanctifiante!  purifiez  entièrement 
mon  cœur;  faites-en  le  sanctuaire  de  l'Esprit-Saint;  ornez-le  de 
dons  et  de  vertus;  rendez-le  digne  de  partager  un  jour  l'héritage 
éternel.  —  0  bon  plaisir  de  mon  Dieu  !  détachez-moi  de  la  volonté 

propre,  ennoblissez  mes  sentiments  et  soyez  à  jamais  l'objet  de 



MÉD.  SUPP.  XIV.  —  CE  QUE  NOUS  DEVONS  DEMANDER  A  DIEU.      339 

toutes  mes  affections.  Rendez-moi  désormais  docile  à  vos  attraits, 
et  réglez  si  bien  ma  vie  que  rien  en  moi  ne  blesse  jamais  votre 
pureté  et  votre  sainteté  infinies. 

2°  Ce  que  nous  demandons  pour  nous  dans  le  pater. 

Nous  avons  besoin,  dans  le  présent,  du  pain  qui  sustente  le 

corps  et  de  l'aliment  spirituel  qui  soutient  l'âme,  en  particulier 
de  la  sainte  Eucharistie.  Or,  nous  réclamons  ces  biens  en  disant  : 

«  Donnez-nous  aujourd'hui  notre  pain  de  chaque  jour.  «  —  Comme 
le  corps  a  sa  nourriture,  l'âme  a  la  sienne  :  pour  l'esprit,  la  vérité; 
nous  la  trouvons  en  croyant,  en  lisant,  en  méditant,  en  écoutant  la 

parole  de  Dieu,  en  nous  rappelant  la  présence  divine  et  les  mys- 
tères qui  nous  font  connaître  le  Rédempteur.  Pour  le  coeur,  ce 

sont  les  sacrements,  la  prière,  les  pieuses  affections  et  les  réso- 
lutions pratiques.  —  Nous  demandons  ces  aliments,  en  implorant 

la  grâce  d'user  de  ces  moyens  de  manière  à  nous  fortifier 
spirituellement. 

Mais  n'avons-nous  pas,  dans  le  passé,  commis  des  fautes?  Nos 
péchés  ne  sont-ils  pas  des  dettes  contractées  par  nous  envers 
Dieu  ?  Comment  en  obtenir  la  rémission  ?  en  remettant  nous-mêmes 

à  notre  prochain  les  offenses  qu'il  nous  a  faites.  Telle  est  la  bonté 
désintéressée  du  Seigneur,  notre  Dieu  !  il  oubliera  nos  fautes,  mais 

à  la  condition  que  nous  oubliions  nous-mêmes  les  torts  de  nos 
frères  envers  nous. 

Dans  l'avenir,  nous  avons  à  craindre  les  maux  contraires  à  notre 
salut.  Et  en  effet,  combien  de  dangers  nous  entourent!  que  d'occa- 

sions de  péché  peuvent  se  présenter  à  nous  !  Comment  nous  en 

garantir?  c'est  en  priant  le  Père  céleste  de  ne  point  nous  laisser 
exposés  à  la  tentation  ou  au  péril  de  tomber.  Et  ne  nos  inducas 

in  tentationem.  —  Rien  plus,  nous  le  supplions  de  nous  délivrer 

de  tout  mal,  c'est-à-dire  des  maux  du  corps  et  de  l'âme,  en  cette 
vie  et  en  l'autre.  Inutile  de  vouloir  les  énumérer  ;  ils  sont  sans 
nombre.  Mais  parmi  eux,  les  principaux  sont  le  péché  et  la 
damnation. 

0  mon  Dieu  et  mon  Père  !  daignez  avant  tout  me  préserver  du 
plus  grand  de  tous  les  maux,  le  péché  mortel,  qui  engendre  en 
nous  le  remords  et  nous  conduit  à  des  supplices  sans  fin.  Faites- 
moi  fuir  les  fautes  vénielles,  si  sévèrement  punies  dans  le  purga- 

toire; et,  comme  je  désire  de  vous  le  pardon,  donnez-moi  la  force 



340  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XV.  —  DE  LA  VERTU  DE  RELIGION. 

de  pardonner  à  mes  ennemis,  afin  de  vous  faire  oublier  mes  torts 
envers  vous.  0  tout  aimable  Seigneur  !  ne  me  refusez  pas  le  pain 

qui  doit  me  soutenir  selon  le  corps  et  selon  l'àmc,  surtout  le  Pain 
eucharistique  et  le  don  d'oraison. 

Enfin,  inspirez-moi  le  courage  :  l°De  combattre  en  moi  la  vaine 
complaisance  si  contraire  à  l'intention  de  vous  glorifier  vous 
seul.  2°  D'éviter  ce  qui  peut  nuire  en  mon  âme  au  règne  parfait 
de  votre  grâce.  3°  De  renoncer  à  mes  inclinations  pour  préférer 
en  tout  votre  volonté  sainte,  qui  devrait  être  accomplie  sur  la 

terre  avec  autant  d'amour  que  dans  le  ciel. 

xv  —De  la  vertu  de  religion. 

Préparation.  —  La  vertu  de  religion,  selon  saint  Alphonse,  est 
une  vertu  morale,  par  laquelle  nous  rendons  à  Dieu  le  culte  qui 
lui  est  dû.1  Nous  en  méditerons  :  1°  L'excellence.  2°  Les  précieux 
effets.  —  Puis  nous  prendrons  la  résolution  de  fuir  la  dissipation, 
le  manque  de  retenue,  de  modestie,  surtout  en  la  présence  du  très 
saint  Sacrement.  Adorabo  ad  templum  sanctum  tunm  in  timoré  tuo,2 

\o  Excellence  de  la  vertu  de  religion. 

Si  l'honneur  est  dû  à  la  majesté  des  rois,  à  la  science  des  maî- 
tres qui  nous  instruisent,  à  l'autorité  des  supérieurs  qui  nous 

commandent,  et  aux  vertus  des  saints  que  l'Eglise  a  placés  sur  les 
autels  ;  combien  plus  ne  le  devons-nous  pas  à  la  grandeur  par 

essence,  à  la  sagesse  souveraine  qui  gouverne  l'univers,  à  l'excel- 
lence infinie  de  Dieu  qui  possède  toutes  les  perfections  !  Autant  le 

Créateur  est  au-dessus  de  ses  créatures,  autant  nous  sommes 

tenus  de  lui  rendre  un  culte.  Et  n'est-ce  pas  pour  nous  une  gloire, 
aussi  bien  qu'un  devoir,  puisque  nous  exerçons  par  là  l'une  des 
plus  norles  vertus  ? 

En  effet,  comme  à  la  cour  des  rois,  le  plus  proche  du  trône 
est  réputé  le  plus  élevé,  ainsi  la  vertu  de  religion,  qui  traite 

avec  Dieu  de  plus  près,  doit  être  préférée  à  celles  qui  ne  condui- 

sent qu'indirectement  à  lui.  Elle  est  donc  la  première  en  dignité 
et  en  mérite,  parmi  toutes  les  vertus  morales. 

(1)  Homo  apostol.  tr.  4.  (2)  Ps.  5,  8. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XV.  —  DE  LA  VERTU  DE  RELIGION.  341 

Les  Esprits  célestes  eux-mêmes  la  trouvent  si  excellente  qu'ils 
se  font  un  plaisir  de  venir  la  pratiquer  ici-bas.  Combien  de  fois  les 
Saints  les  ont  vus  autour  de  nos  autels!  Saint  Jean  Chrysostome 

témoigne  qu'au  moment  où  un  prêtre  commençait  la  messe,  appa- 
rurent à  ses  yeux  une  multitude  d'Anges,  au  visage  lumineux, 

les  pieds  nus,  et  revêtus  de  splendides  tuniques.  Us  se  plaçaient 

autour  de  l'autel,  la  tête  inclinée  et  dans  un  profond  silence  ;  et  ils 
servaient  avec  respect  le  célébrant.  —  Quelles  leçons  pour  ceux 
qui  montrent  si  peu  de  foi,  de  piété,  de  vénération  dans  les  égli- 

ses où  réside  le  Roi  de  gloire  ! 

0  mon  Dieu  !  montrez-moi  I'excellence  de  la  vertu  de  religion  et 
Phonneur  qui  est  dû  à  votre  majesté  sainte,  afin  que  désormais 

j'évite  toute  légèreté,  toute  dissipation,  tout  manque  de  respect  et 
d'humilité  en  votre  divine  présence,  spécialement  dans  les  églises. 
Rendez-moi  modeste  devant  les  tabernacles  où  repose  le  divin 

Sacrement.  Donnez-moi  le  courage  de  garder  le  silence  et  l'atten- 
tion au  temps  de  la  prière,  de  la  prédication  et  des  cérémonies  du 

culte.  Je  m'unis  aux  Esprits  célestes  et  à  tous  les  Bienheureux, 
pour  vous  adorer,  —  aimer,  —  remercier  —  et  prier  dans  les 
sanctuaires  où  vous  habitez.  Adorabo  ad  tempium  sancium  tuum 
in  timoré  tuo. 

2°  Ekfkts  salutaires  de  la  vertu  de  religion. 

Noire  grandeur,  notre  perfection,  notre  béatitude  même,  selon 
le  Docteur  angélique,  dépendent  de  notre  assujettissement  à  Dieu. 

Quand  le  corps  est  uni  et  soumis  à  l'âme,  il  vit,  grandit,  se  meut, 
se  réjouit,  sous  l'influence  de  notre  esprit  qui  le  gouverne. 
L'atmosphère,  sous  l'action  de  l'astre  du  jour,  s'illumine,  s'échauffe 
et  s'enflamme. 

Ainsi  en  est-il  de  notre  âme  dans  ses  rapports  avec  Dieu.  Assu- 

jettie à  lui  par  l'exercice  du  culte,  elle  en  reçoit  les  lumières,  les 
pensées,  les  convictions  qui  passent  dans  ses  sentiments  et  dans 

toute  sa  conduite.  Dieu  l'élève  à  sa  hauteur  par  la  grâce  qui  est 
une  participation  de  sa  nature  divine  ;  il  lui  communique  sa  sain- 

teté par  les  vertus  et  les  dons  surnaturels  qu'il  répand  en  elle,  et 
lui  fait  part  de  son  bonheur  par  la  paix  et  les  délices  dont  il  la 
remplit.  De  là  saint  Augustin  a  pu  dire  :  «  Le  culte  que  nous  ren- 

dons à  la  majesté  divine  sert  plus  à  la  créature  qu'au  Créateur.  » 
Non  seulement  il  nous  rend  grands,  saints  et  heureux  ici-bas, 

MÉDIT.    I.  29 



342  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XVI.  —  PRÉSENCE  DE  DIEU. 

mais  il  nous  mérite  encore  des  récompenses  que  l'œil  de  l'homme 
n'a  point  vues,  ni  son  cœur  comprises  en  cette  vie.  Quel  ami  des 
princes,  quel  courtisan  des  rois  pourrait  espérer  de  tels  biens  en 
retour  de  ses  services?—  Aussi  les  Saints  étaient  toute  ardeur 
dans  leurs  rapports  avec  Dieu.  Saint  Alphonse  enviait  le  sort  des 
cierges  et  de  la  lampe  qui  brûlent  auprès  du  saint  Sacrement, 
ainsi  que  celui  des  fleurs  qui  ornent  les  autels  et  y  laissent  la 
vie  pour  la  gloire  de  Jésus. 

Si  nous  avions  des  sentiments  semblables,  on  ne  nous  verrait 
pas  si  froids,  si  distraits,  quand  nous  assistons  à  la  messe,  ou  que 
nous  faisons  notre  action  de  grâces  après  la  communion  ;  nous  ne 

serions  pas  dans  l'oraison  comme  une  terre  aride,  sans  pensée  de 
foi,  sans  affection  pieuse,  sans  résolution  sincère  et  énergique; 

nous  ne  réciterions  pas  nos  prières  vocales  avec  tant  d'égarements 
de  l'imagination,  avec  si  peu  de  dévotion  et  de  piété. 

0  ma  tendre  Mère,  Marie  !  remédiez  vous-même  à  tant  de  négli- 

gence, en  m'obtenant  une  foi  vive,  qui  me  montre  les  grandeurs 
infinies  de  Dieu,  dans  lesquelles  je  suis  plongé  comme  la  goutte 

d'eau  dans  l'océan,  comme  l'atome  dans  l'espace  sans  bornes.  Ren- 
dez-moi plus  recueilli,  plus  ami  de  la  prière,  afin  d'honorer 

partout,  selon  mon  pouvoir,  la  majesté  du  Créateur. 

xvi.  —  Présence  de  Dieu  au  dedans  de  nous. 

Préparation.  —  Pour  exercer  la  vertu  de  religion  et  l'esprit  de 
prière,  il  est  bon  de  considérer  souvent  le  Seigneur  au  centre  de 
notre  âme.  Nous  verrons  donc  :  4°  Ce  que  la  foi  nous  enseigne  sur 
cette  vérité.  2°  Les  biens  qui  en  découlent  pour  nous.  —  Le  fruit  de 
cette  méditation  sera  de  nous  rappeler  fréquemment  cette  pensée 
que  Dieu  vit  en  nous  et  que  nous  sommes  ses  sanctuaires  de  pré- 

dilection, où  il  se  plaît  à  résider.  Templum  Dei  estis  et  spiritus  Dei 
habitat  in  vobis.* 

lo  Ce  que  la  foi  nous  enseigne  sur  cette  vérité. 

«  Si  quelqu'un  m'aime,  dit  le  Sauveur,  il  gardera  ma  parole,  et 
mon  Père  l'aimera,  et  nous  viendrons  en  lui,  et  nous  établirons  en 

(1)1  Cor.  3,  16. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XVI.  —  PRÉSENCE  DE  DIEU.  343 

lui  notre  demeure. *  »  Un  Dieu  en  trois  personnes  habite  donc  en 
nous;  il  est  en  nous  comme  dans  le  ciel,  avec  ses  adorables  per- 

fections. —  Il  est  tlus  en  nous  que  l'air  qui  nous  fait  vivre,  plus 
intime  à  notre  âme  que  celle-ci  ne  l'est  à  elle-même.  0  vérité  digne 
de  toutes  nos  réflexions!  La  divinité  me  remplit,  me  pénètre  plus 

complètement  que  ne  fait  l'eau  imbibant  l'éponge  au  sein  de 
l'océan.  —  Je  suis  en  Dieu  comme  le  poisson  dans  la  mer,  comme 
l'oiseau  dans  l'atmosphère  ;  je  puis  jouir  de  lui,  me  reposer  en  lui, 
me  nourrir  de  lui,  l'adorer,  l'aimer,  le  louer,  comme  les  Anges  le 
font  dans  le  ciel. 

«  Mon  Père,  disait  Jésus,  agit  a  toute  heure,  et  moi  j'opère  avec 
lui.2  »  —  «  Le  Dieu  qui  vit  en  moi,  pouvons-nous  dire,  me  conti- 

nue à  chaque  instant  l'existence;  mais  il  s'occupe  plus  encore  de 
ma  sanctification.  Avec  quelle  sollicitude  il  me  protège,  me  défend, 

me  fortifie,  m'encourage  dans  l'ordre  du  salut  !  Combien  de  fois  il 
m'avertit  par  des  remords  et  de  tendres  reproches!  Souvent  il 
m'éclaire  d'un  rayon  de  sa  grâce  ;  il  m'inspire  de  m'humilier,  de 
me  renoncer,  de  me  mortifier  et  résigner.  Tantôt  il  m'attire  à  lui 
par  le  recueillement,  la  dévotion,  la  prière  ;  tantôt  il  me  presse  de 
travailler,  de  rendre  service  aux  autres,  de  remplir  exactement 
tous  mes  devoirs. 

Ah  !  si  nous  étions  fidèles  à  exercer  notre  foi  sur  ces  vérités  et 
à  suivre  en  tout  la  conduite  intérieure  de  Dieu,  quel  progrès  ne 

ferions-nous  pas?  avec  quel  soin  nous  éviterions  les  moindres 
fautes  et  consacrerions  à  la  gloire  divine  toutes  nos  pensées,  nos 
paroles  et  nos  actions  ! 

0  mon  Dieu  !  donnez-moi  la  grâce  de  vous  considérer  en  moi  et 
de  me  reposer  en  vous  :  mon  intelligence  si  aveugle  dans  votre 

sagesse  adorable;  —  ma  volonté  faible  et  sans  vertu,  dans  votre 
volonté  toute-puissante  et  toute  sainte  ;  —  mon  âme,  en  un  mot, 
tout  entière  dans  votre  Etre  infini,  plénitude  et  source  unique  de 
tout  ce  qui  est  grand,  noble  et  généreux,  de  tout  ce  qui  est  pur  et 

méritoire  en  cette  vie  et  en  l'autre.  —  0  Marie!  inspirez-moi  la 
résolution  de  me  complaire  à  l'avenir  dans  la  délicieuse  pensée 
que  le  Bien  suprême  est  en  moi  et  que  je  suis  en  lui  ;  —  qu'il  est 
le  soleil  qui  dissipe  mes  ténèbres  et  le  foyer  qui  réchauffe  mon 

cœur  ;  —  qu'en  lui  je  puis  trouver  à  tout  moment,  par  la  prière  et 
la  confiance,  lumière,  force,  courage,  résignation,  amour  ardent 
et  dévoué.  Pater  nsque  modo  operatur  et  ego  operor. 

(1)  Joan.  14,  23.  (2)  Joan.  S,  17. 



344  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XVI.  —  PRÉSENCE  DE  DLEU. 

2o  Biens  qui  découlent  de  la  pratique  de  voir  dieu  présent  en  nous. 

Rien  de  plus  favorable  à  I'esprit  d'oraison.  «  Je  n'ai  jamais  su, 
disait  sainte  Thérèse,  ce  que  c'était  de  prier  avec  satisfaction, 
avant  que  Dieu  m'eût  appris  la  méthode  de  lui  parler  en  me 
recueillant  au-dedans  de  moi-même.  J'y  ai  toujours  trouvé  grand 
profit.1  »  —  Empêchée  par  ses  parents  de  se  retirer  dans  sa  cham- 

bre et  d'y  vaquer  à  la  prière,  sainte  Catherine  de  Sienne  se  fit  au 
dedans  d'elle-même  une  cellule  intérieure,  où  elle  se  tenait  conti- 

nuellement devant  Dieu.  Bel  exemple  pour  nous  !  Quel  respect  ne 

témoignons-nous  pas  à  un  haut  personnage,  et  quel  serait  notre 
vénération,  notre  confusion  même,  si  un  Ange  du  ciel  ou  la  Reine 

de  l'univers  se  montrait  à  nous  !  Or,  la  foi  nous  dit  que,  dans  notre 
sanctuaire  intérieur,  demeure  jour  et  nuit  l'infinie  Majesté  que  le 
ciel  adore,  et  que  nous  devrions  nous-mêmes  sans  cesse  adorer, 

surtout  dans  l'oraison,  avec  le  plus  profond  anéantissement. 
Sans  avoir  besoin  de  nous,  ce  grand  Dieu  se  communique  à  nos 

âmes;  mais  quelle  tendresse  ne  témoigne-t-il  pas  à  ceux  dont  il 
est  aimé  et  qui  pensent  fréquemment  à  lui  !  «  Comme  une  mère, 

dit-il,  caresse  son  enfant,  ainsi  je  vous  consolerai;2  »  je  serai 
attentif  à  vos  prières,  je  mettrai  à  votre  service  ma  sagesse  et  ma 

puissance,  dès  que  vous  m'invoquerez  dans  vos  doutes,  vos  pei- 
nes et  vos  combats.  —  En  vertu  de  ces  promesses,  toutes  les 

richesses  de  Dieu  sont  à  nous,  si  nous  savons  le  prier  et  nous 

confier  en  lui.3 
A  chaque  instant,  il  nous  donne  gratuitement  la  vie,  la  raison, 

la  foi,  et  nous  préserve  d'une  foule  de  maux  dont  tant  d'autres 
sont  frappés.  Ne  devrions-nous  pas  en  retour  le  remercier,  lui  faire 
des  actes  d'amour,  d'abandon,  de  demande,  aussi  souvent,  pour 
ainsi  dire,  que  nous  respirons  ?  Chacune  de  nos  respirations  est 
un  bienfait  de  sa  part.  Comment  donc  oublier  un  Dieu  qui  ne 
nous  oublie  jamais  ? 

0  Seigneur  !  combien  ̂ avantages  précieux  me  reviennent  de  la 
fidélité  à  me  tenir  uni  à  vous  dans  mon  intérieur  !  Accordez-moi 

la  grâce  d'en  profiter.  Inspirez-moi  partout  le  respect  de  votre 
majesté  sainte,  —  une  reconnaissance  habituelle  de  vos  bienfaits, 
—  une  confiance  et  un  amour  envers  vous,  qui  ne  se  démentent 

jamais.  Je  suis  résolu  :  1°  De  réveiller  souvent  ma  foi  sur  votre 

(1)  Chem.  de  la  P.  ch.  30.         (2)  Is.  6G,  13.         (3)  Marc.  11,  24. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XVII.  —  DE  L' AMOUR  DIVIN.  345 

présence  en  mon  âme.  2°  De  dépendre  de  vous  et  de  votre  grâce 

dans  l'accomplissement  de  mes  devoirs,  en  y  évitant  toute  vue 
humaine,  toute  agitation,  tout  empressement  naturel. 

xvir.  -  De  l'amour  divin 

Préparation.  —  L'exercice  de  la  présence  de  Dieu,  quand  il  est 
continuel,  nous  conduit  à  l'amour  sacré.  Nous  méditerons  : 
1°  L'excellence  de  cet  amour.  2°  Ce  qu'il  exige  de  nous.  —  Puis, 
nous  nous  proposerons  de  répéter  souvent  des  actes  d'amour 
envers  le  souverain  Bien,  nous  écriant  avec  David  :  «  Que  puis-je 
souhaiter  au  ciel  et  sur  la  terre,  si  ce  n'est  vous,  ô  le  Dieu  de  mon 
cœur?  »  Quid  mihi  est  in  cœlo,  et  a  te  quid  volai  super  terram, 
Deus  cor  dis  meï!x 

lo  ExCELI,ENCE    DE    I.'aMOUR   DIVIN. 

L'excellence  de  l'amour  se  mesure  sur  le  principe  qui  le  pro- 
duit, sur  la  fin  qu'il  se  propose,  et  sur  les  effets  dont  il  est  la 

source.  Le  principe  de  l'amour  divin  est  le  Saint-Esprit  lui-même, 
qui  le  répand  par  sa  grâce  dans  nos  cœurs,  comme  parle  l'Apôtre.2 
L'inclination  naturelle  n'est  donc  pas  son  foyer,  mais  il  nous  vient 
du  ciel;  c'est  un  présent  de  la  Divinité  elle-même,  qui  ne  le  refuse 
point  à  nos  prières. 

La  fin  que  l'amour  se  propose  n'est  pas  l'intérêt  ;  ce  ne  sont  pas 
les  bienfaits  si  précieux,  si  abondants  que  Dieu  prodigue  aux 
âmes  dont  il  est  aimé;  non,  ses  vues  sont  plus  nobles  :  il  veut 

aimer  le  souverain  Bien  lui-même,  l'excellence  infinie  de  son  Etre, 
ses  perfections  sans  bornes,  sa  bonté  essentielle,  qui  est  l'unique 
source  et  la  plénitude  de  tout  ce  qui  est  grand,  beau  et  saint.  — 

Oh  !  qu'un  tel  amour  est  capable  d'élever  nos  pensées,  d'ennoblir 
nos  sentiments,  de  nous  mettre  au-dessus  du  monde  et  de  nous- 

mêmes,  pour  n'envisager  que  le  Bien  suprême,  éternel  et  infini  ! 
Aussi  combien  d'EFFETS  merveilleux  ne  produit-il  pas  en  nous! 

11  nous  communique  ses  propres  qualités.  Or,  selon  l'Imitation, 
rien  n'est  grand  comme  l'amour  divin.  «  Humble  sans  faiblesse,  il 
n'a  ni  légèreté,  ni  attache  aux  choses  frivoles.  Il  est  sobre,  chaste, 

(1)  Ps.  92,  23.  (2)  Ilom.  5,  5. 



346  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XVII.  —  DE  L'AMOUR  DIVIN. 

ferme,  tranquille,  et  toujours  attentif  à  veiller  sur  les  sens.  — 
Obéissant  aux  supérieurs,  il  est  dévoué  à  Dieu  sans  réserve  ; 
reconnaissant  de  ses  bienfaits,  il  ne  cesse  point  d'espérer  en  lui, 
lors  même  qu'il  ne  trouve  aucun  goût  à  son  service.  —  Celui  qui 
n'est  pas  prêt  à  souffrir  et  à  suivre  constamment  la  volonté  de  son 
Bien-Aimé,  ne  mérite  pas  le  nom  d'ami.  Car  rien  ne  pèse  à  l'amour, 
aucun  travail  ne  lui  coûte  ;  jamais  il  ne  s'excuse  sur  l'impossibilité. 
Il  rend  léger  ce  qui  est  pesant,  et  fait  supporter  avec  une  âme 
égale  toutes  les  inégalités  de  la  vie.1  » 

0  mon  Dieu,  Amabilité  infinie!  je  voudrais  vous  aimer,  comme 
les  Anges  et  les  Saints  vous  aiment  dans  le  ciel,  parce  que  vous  en 
êtes  infiniment  digne.  A  cette  fin,  je  me  propose  :  -1°  De  vous 

demander  souvent  le  don  de  votre  amour.  2°  D'en  former  fré- 
quemment des  actes.  3°  De  me  conformer  en  tout  à  votre  bon 

plaisir,  dans  les  peines  comme  dans  les  joies. 

2o  Cu  qu'exige  de  nous  l'amour  divin. 

L'amour  étant  un  don  si  excellent  et  comme  une  participation 
de  la  charité  incréée,  le  Saint-Esprit  ne  le  communique  parfaite- 

ment qu'aux  âmes  entièrement  purifiées.  Il  exige  donc  de  nous 
un  cœur  ennemi  des  moindres  fautes,  attentif  à  fuir  la  tiédeur, 

les  attaches  trop  sensibles,  les  plaisirs  du  monde  et  jusqu'aux 
imperfections,  afin  d'implanter  en  nous  toutes  les  vertus  qui  doi- 

vent former  le  cortège  de  la  charité,  leur  maîtresse  et  leur  reine. 

Mais  ces  vertus  ne  peuvent  s'acquérir  qu'en  détruisant  en  nous 
les  vices  contraires.  Car  vainement  nous  efiforcerons-nous  de 
devenir  humbles,  patients,  charitables,  recueillis,  sans  combattre 

en  nous  l'orgueil,  la  susceptibilité,  l'égoïsme,  la  dissipation  et  la 
recherche  de  tout  ce  qui  n'est  pas  Dieu.  La  grande  condition  de 
l'amour  divin  est  donc  le  renoncement  à  nous-mêmes  et  à  tout  ce 
qui  est  créé. 

Il  nous  serait  toutefois  peu  utile  de  réprimer  en  nous  certains 
défauts,  si  nous  épargnons  celui  qui  nous  domine,  qui  fait  comme 

le  fond  de  notre  caractère,  et  s'est  tellement  identifié  avec  nous, 
que  nous  l'apercevons  à  peine.  Que  servirait,  en  effet,  à  un  avare, 
de  se  mortifier  dans  la  nourriture,  en  conservant  son  avarice?  à 

un  homme  colère,  de  pratiquer  la  tempérance,  en  s'enivrant  de 

(1)  L.  3,  c.  5. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XVIII.  —  MOTIFS  D' AIMER  DIEU.  347 

haine  contre  le  prochain  ?  11  faut  que  chacun  lutte  contre  le  pen- 
chant pernicieux  qui  est  la  source  de  ses  fautes  ordinaires  :  chez 

l'un,  c'est  la  vanité  et  le  désir  de  plaire  à  la  créature;  —  chez 
l'autre,  c'est  la  légèreté  d'esprit,  la  difficulté  de  se  recueillir,  la 
paresse  à  remplir  ses  devoirs;  —chez  un  troisième,  c'est  la  médi- 

sance, la  démangeaison  de  parler  contre  ses  semblables,  l'habitude 
de  se  piquer  de  tout  ce  qui  l'offense;  —  chez  un  quatrième,  ce 
sera  l'impatience,  le  manque  de  douceur,  l'immortification  du 
jugement  et  de  la  volonté  propres  dans  l'exercice  de  l'obéissance. 

Toutes  ces  inclinations  vicieuses  doivent  être  combattues  vigou- 
reusement et  constamment,  si  nous  voulons  acquérir  le  véritable 

amour,  celui  qui  animait  les  Saints. 

0  mon  Dieu  !  faites-moi  connaître  le  défaut  le  plus  contraire  à 
votre  règne  en  moi.  Pour  avoir  la  force  de  le  combattre,  je  veux 

surtout  méditer  la  Passion  de  votre  divin  Fils.  Car,  si  votre  puis- 
sance est  inscrite  au  firmament  en  caractères  de  feu,  votre  amour 

est  gravé  sur  la  croix  en  lettres  de  sang  ;  et  rien  n'est  plus  capable 
de  m'en  traîner  au  bien. 

xv m  -  Motifs  d'aimer  Dieu 

Préparation.  —  Méditons  dans  les  sentiments  des  saints  :  1°  Les 
moti  fs  si  touchants  qui  nous  persuadent  d'aimer  Dieu .  2°  Les  moyens 
de  l'aimer  de  plus  en  plus.  —  Figurons-nous  être  sur  le  mont 
Sinaï  et  entendre  la  voix  du  Très-Haut  qui  nous  crie  à  tous  :  «  Vous 
aimerez  le  Seigneur,  votre  Dieu,  de  tout  votre  cœur,  de  toute  votre 
Ame  et  de  toutes  vos  forces.  »  Ex  toto  corde  tito,  ex  tota  anima  tua 
et  ex  tota  fortitudine  tua.1 

1°  Motifs  qui  nous  persuadent  d'aimer  dieu. 

Quel  est  le  Dieu  que  nous  devons  aimer?  C'est  l'Être  rAR 
excellence,  l'être  infiniment  parfait,  la  sagesse,  la  puissance,  la 
bonté,  la  sainteté  par  essence.  Qu'est-il  par  rapport  à  nous  ?  il 
est  notre  Roi,  notre  Père,  notre  Bien  suprême,  notre  premier 
Principe  et  notre  dernière  Fin.  Rien,  au  ciel  et  sur  la  terre, 

n'est  grand,  noble,  beau  et  aimable  comme  lui.  Les  Anges  et 

(1)  Deut.  6,  5. 



348  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XVIII.  —  MOTIFS  D'AIMER  DIEU. 

les  Bienheureux  qui  le  voient  face  à  face,  sont  ravis  d'une  éter- 
nelle extase,  et  de  leurs  cœurs  embrasés  s'échappent  de  conti- 

nuelles louanges. 

Ici-bas  même,  dans  ce  triste  exil,  que  n'ont  pas  éprouvé  les 
Saints,  en  contemplant  l'amabilité  divine  à  travers  les  voiles  de  la 
foi  ?  que  de  soupirs,  de  larmes  et  de  ravissements  !  «  Je  vous  ai 

aimée  trop  tard,  s'écriait  le  docteur  d'Hippone,  je  vous  ai  aimée 
trop  tard,  ô  Beauté  toujours  ancienne  et  toujours  nouvelle  !  >  — 
Il  suffisait  de  prononcer  le  nom  du  Seigneur  devant  les  Gertrude, 
les  Thérèse,  les  Marie-Madeleine  de  Pazzi,  pour  les  mettre  hors 
d'elles-mêmes.  Et  combien  les  heures  de  cette  vie  passagère  sem- 

blaient longues  à  ces  âmes  séraphiques,  éprises  du  désir  de  voir 

le  souverain  Bien  et  de  l'aimer  à  jamais  !  —  Avons-nous  un  peu  de 
cette  ardeur  si  sainte,  si  digne  de  Dieu  et  de  nous? 

Pour  l'obtenir,  considérons  souvent  ce  que  le  Seigneur  a  fait 
pour  nous,  et  ce  qu'il  fait  encore  tous  les  jours.  Il  nous  a  aimés 
de  toute  éternité;  il  nous  a  donné  son  Fils  pour  nous  racheter,  et 
il  ne  cesse  de  nous  combler  de  biens  au  spirituel  et  au  temporel. 

C'est  donc  avec  raison  que,  des  hauteurs  du  Sinaï,  il  nous  a  près 
crit  à  tous  de  l'aimer  sans  réserve,  et  que  Jésus,  la  Sagesse  incar- 

née, a  renouvelé  ce  commandement  par  sa  parole,  l'a  confirma 
par  son  exemple,  et  l'a  scellé  de  son  sang  infiniment  précieux. 

0  mon  Dieu,  mon  Créateur!  donnez-moi  la  grâce  de  vous  aimer 
de  tout  mon  esprit,  en  pensant  toujours  à  vous,  à  vos  perfections 
et  à  vos  bienfaits  ;  —  de  tout  mon  coeur,  en  vous  consacrant  sans 
réserve  mes  désirs  et  mes  affections  ;  —  de  toute  mon  ame,  en 
renonçant  à  ma  volonté  pour  accomplir  la  vôtre  ;  —  de  toutes  mes 
forces,  en  me  dévouant  totalement  à  votre  service  et  au  salut  de 

mes  frères.  Faites-moi  connaître,  ô  mon  Dieu  !  en  quoi  je  manque 
dans  la  pratique  de  ce  précepte  si  doux,  si  noble,  si  raisonnable, 
le  premier  et  le  plus  grand  de  tous.  Hoc  est  maximum  et  primum 
mandatum .' 

2°  Moyens  d'aimer  dieu  de  plus  en  plus. 

Interrogé  comment  on  peut  apprendre  à  aimer  le  Seigneur 

saint  François  de  Sales  répondit  :  «  C'est  en  l'aimant.  »  En  effet, 
en  multipliant  les  actes  d'amour,  on  enflamme  sa  volonté  et 
on  la  décide  à  se  donner  à  Dieu  et  à  son  service.  Tout  acte 

(1)  Matlh.  22,  58. 



MÉDIT.  SUPrLÉM.  XVIII.  —  MOTIFS  D'AIMER  DIEU.  349 

d'amour  est  comme  le  bois  mis  dans  le  feu,  pour  l'augmenter  et 
en  former  ce  vaste  incendie,  qui  détruise  dans  nos  cœurs  le  péché, 
les  fautes,  les  imperfections,  et  toutes  les  affections  étrangères  au 
souverain  Bien. 

Nous  devons  aimer  Dieu  d'un  amour  de  complaisance,  en  nous 
réjouissant  comme  la  bienheureuse  Vierge,  qui  chantait  :  «  Mon 
Ame  célèbre  les  gloires  de  mon  Seigneur,  et  mon  cœur  tressaille 
dans  le  Dieu,  mon  Sauveur  et  mon  salut.  »  «  Que  je  vive  ou  que 

je  meure,  s'écriait  le  saint  évêque  de  Genève,  il  me  suffît  de  savoir 
que  mon  Dieu  est  riche  en  tous  biens  et  que  sa  bonté  est  infinie.  » 
—  Réjouissons-nous  de  même  de  voir  le  Créateur  adoré  et  aimé 

des  Anges,  servi  sur  la  terre  par  tant  d'âmes  fidèles,  parfaitement 
heureux  en  lui-même,  et  recevant  jour  et  nuit  les  dignes  hom- 

mages que  lui  rend  Jésus  sur  nos  autels  et  dans  nos  tabernacles. 

Nous  devons  encore  aimer  Dieu  d'un  amour  de  bienveillance, 
en  souhaitant  qu'il  soit  connu,  glorifié,  chéri  par  toute  la  terre, 
comme  dans  le  ciel  ;  —  en  désirant  de  convertir  tous  les  pécheurs, 
de  délivrer  toutes  les  âmes  du  purgatoire,  afin  que  le  Seigneur 
soit  mieux  loué  et  servi  ;  —  en  lui  sacrifiant  volontiers  tout  ce 
que  nous  avons,  tout  ce  que  nous  sommes,  dans  le  dessein  de 

l'aimer  davantage,  d'imiter  les  Saints  et  de  nous  immoler  à  sa 
gloire  comme  Jésus  et  les  martyrs.  —  Ajoutons  à  cela  un  désir 
toujours  nouveau  de  nous  conformer  au  bon  plaisir  de  Dieu,  et 
nous  formerons  les  actes  les  plus  capables  de  nous  unir  à  lui. 

«  0  Seigneur,  la  douceur  et  la  beauté  même,  vous  dirai-je  avec 

saint  Augustin,  donnez-moi  la  grâce  de  m'attacher  à  vous  seul. 
Que  toujours  et  partout  je  vous  aie  dans  mon  cœur,  sur  mes 

lèvres,  et  devant  l'œil  intérieur  de  mon  âme,  afin  que  nulle  affec- 
tion étrangère  ne  puisse  jamais  m'éloigner  de  vous.  »  —  Pour 

arriver  à  vous  aimer  ainsi,  je  suis  fermement  résolu  :  1°  D'éviter 

jusqu'aux  fautes  les  plus  légères.  2°  De  vous  obéir  en  tout,  malgré 
les  répugnances  de  mon  jugement,  de  mes  sentiments  et  de  ma 

volonté.  3°  De  souffrir  paisiblement,  sans  aucune  aigreur,  les 
contrariétés  de  chaque  jour,  en  m'unissant  aux  intentions  et  à 
l'amour  de  Jésus  crucifié,  de  la  Mère  de  douleurs  et  de  tous  les 
Saints  les  plus  éprouvés  et  les  plus  résignés. 

MÉDIT.  I.  3Q 



350  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XIX.  —  SPECTACLE  DE  LA  NATURE. 

xix.  —  Du  spectacle  de  la  nature 

Préparation.  —  A  l'exemple  des  Saints,  et  pour  nous  former  à 

l'amour  sacré,  nous  considérerons  :  1°  Combien  la  vue  de  la  créa- 
tion peut  nous  aider  à  connaître  Dieu.  2°  Combien  elle  nous  porte 

à  l'aimer  et  à  le  servir  fidèlement.  —  Gardez-vous  d  être  msensib  e 
aux  merveilles  et  aux  bienfaits  de  la  création  ;  prenez  1  habitude 
de  remercier  souvent  le  Seigneur  des  dons  quotidiens  de  sa  bonté, 

selon  ce  précepte  de  l'Apôtre  :  «  Rendez  grâces  a  Dieu  de  tout.  » In  omnibus  gralias  agile/ 

lo  La  vue  de  la  création  nous  fait  connaître  dieu. 

Qui  pourrait  contempler  sans  émotion  le  spectacle  de  l'univers 

et  tout  l'ensemble  de  merveilles  dont  Dieu  l'a  parsemé?  Lorsque 

par  une  nuit  sereine,  nous  admirons  les  magnificences  du  fir- 
mament, ces  espaces  sans  bornes  où  des  milliers  de  globes 

immenses  comme  le  soleil  sont  jetés  et  soutenus  par  une  force 

incompréhensible,  ne  sommes-nous  pas  contraints  de  nous  incli- 

ner avec  une  religion  profonde  et  d'adorer  l'Auteur  de  tant  de 

prodiges?  Si  nous  descendons  ensuite  jusqu'aux  êtres  les  plus 
infimes,  ou  les  infiniment  petits,  notre  étonnement  redouble  en 

apprenant  qu'imperceptibles  à  nos  sens,  ces  êtres  sont  néanmoins 

parfaitement  organisés  :  une  Providence  toute-puissante  et  toute 

sage  soutient  et  dirige  leur  existence  au  point  de  les  rendre  même 

plus  merveilleux  dans  leur  genre  que  les  animaux  les  mieux 
constitués. 

Et  puis  quelle  admirable  et  ravissante  ronté  Dieu  manifeste  a 

notre  égard  dans  toute  la  création!  Quelle  prodigalité  de  biens  il 

met  à  notre  usage  !  Non  content  de  nous  donner  le  nécessaire,  il 

y  joint  l'utile,  l'agréable,  souvent  même  le  superflu.  «  Il  ouvre 
sa  main  généreuse,  dit  le  Psalmiste,  et  il  remplit  toute  la  terre 

des  effets  de  son  amour.2  »  Ses  ennemis  eux-mêmes  sont  comblés 

de  ses  dons.3  Bon  envers  tous,  il  fait  participer  tous  les  hommes  à 

sa  munificence  vraiment  divine.  0  générosité  qui  surpasse  tout  ce 

que  nous  pouvons  concevoir  ! 

(1)  I  Thess.  5,  18.  (2)  Ps   103,  28.  (3)  Matth.  5,  45, 



MÉDIT.  SUrPLÉM.  XIX.  —  SPECTACLE  DE  LA  NATURE.     351 

Ah  !  si  nous  savions  nous  élever  de  la  vue  des  créatures  à  la 
contemplation  des  perfections  du  Créateur,  toute  la  nature  serait 
pour  nous  un  livre  sublime  où  nous  apprendrions  à  connaître 

Dieu  :  l'océan  nous  parlerait  de  son  immensité,  le  firmament  de 
ses  grandeurs,  tout  l'univers,  de  sa  puissance,  de  sa  sagesse,  de 
sa  bonté,  de  tous  ses  divins  attributs. 

Et  quel  respect,  ô  mon  Dieu  !  n'aurais-je  pas  alors  de  votre  ado- 
rable majesté,  quelle  crainte  de  vous  déplaire,  quel  désir  de  vous 

glorifier  et  de  vous  servir  fidèlement!  Ne  permettez  pas  qu'en 
contemplant  vos  ouvrages  j'y  reste  insensible,  et  qu'en  recevant 
de  vous  chaque  jour  tant  de  dons,  au  spirituel  et  au  temporel,  je 

n'en  retire  qu'une  responsabilité  plus  grande  et  une  obligation 
plus  redoutable  de  vous  en  rendre  compte.  0  mon  Dieu  !  donnez- 

moi  l'esprit  d'HUMiLiTÉ  et  de  reconnaissance  dans  l'usage  quotidien 
de  vos  ineffables  bienfaits. 

2°  La  vue  de  la  création  nous  presse  d'aimer  et  de  servir  dieu. 

Saint  Paul  reprochait  aux  philosophes  païens  de  fermer  les  yeux 

au  spectacle  de  la  nature,  qui  nous  montre  les  grandeurs  et  l'ama- 
bilité de  notre  Dieu.  Toutes  les  créatures  ne  sont-elles  pas  des 

présents  de  sa  bonté?  chacune  d'elles  est  comme  un  trait  enflammé 
qu'il  lance  à  nos  coeurs  pour  les  embraser  de  son  amour.  —  Saint 
Paul  de  la  Croix  avait  coutume  de  se  figurer  les  plantes,  les  fleurs, 
les  herbes  des  champs,  comme  autant  de  bouches  lui  criant  tour 
à  tour  :  «  Aime  Celui  qui  nous  a  créés  pour  toi.  »  Souvent  il  leur 

disait  en  les  frappant  doucement  de  son  bâton  :  «  Taisez-vous  ; 

vous  me  recommandez  d'aimer  mon  Dieu  ;  je  vous  ai  comprises, 
taisez-vous.  » 

Tels  étaient  les  sentiments  des  Saints!  Regardant  la  création 
comme  une  prédication  muette  mais  éloquente,  ils  se  sentaient 

pressés,  à  son  aspect,  d'aimer  l'Auteur  des  merveilles  dont  nous 
sommes  chaque  jour  les  témoins.  —N'est-ce  peut-être  pas  le  con- 

traire que  vous  éprouvez,  vous  qui  donnez  si  souvent  votre  cœur 
à  la  créature,  de  préférence  au  Créateur  ? 

Le  monde  sensible  ne  nous  porte  pas  seulement  à  aimer  Dieu  ; 

il  nous  donne  encore  l'exemple  de  le  servir,  en  ne  résistant  jamais 
à  ses  volontés.  «  Les  étoiles,  dit  le  Prophète,  sur  les  ordres  du 

Tout-Puissant,  ont  répandu  leur  lumière  et  se  réjouissent  de  lui 
obéir.  Le  Seigneur  les  a  appelées,  et  elles  ont  répondu  :  Nous 



352  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XX.  —  SIGNES  DE  L* AMOUR  DIVIN. 

voici.1  »  Toutes  les  créatures  irraisonnables  lui  sont  également 
soumises.2  —  Quelle  leçon  continuelle  pour  nous,  qui  avons  la 
raison  et  la  foi,  et  qui  refusons  si  souvent  de  nous  assujettir  à 

Dieu,  soit  qu'il  nous  commande  par  nos  supérieurs,  soit  qu'il  nous 
éprouve  par  des  peines  providentielles  ? 

0  Dieu,  majesté  infinie  !  quelle  n'est  pas  votre  bonté  de  daigner 
vous  occuper  de  moi  sans  relâche,  vous  plier  à  ma  faiblesse  et 

soulager  mon  indigence  !  Ah  !  faites-moi  comprendre  combien  je 
dois  vous  aimer.  Que  chacun  de  vos  bienfaits  me  soit  une  étincelle 

qui  m'embrase  de  votre  divine  charité  !  Je  forme  la  résolution 
de  vous  prouver  mon  attachement  :  1°  Par  un  soin  jaloux  de  vous 
contenter  en  toutes  choses.  2°  Par  une  résignation  constante  dans 
les  privations,  les  difficultés  et  les  contre-temps.  En  vertu  des 
mérites  de  Jésus  et  de  Marie,  inspirez-moi  le  courage  de  vous 
rendre  grâces  en  tout  événement  heureux  ou  malheureux.  In 
omnibus  gratins  agite. 

xx.  —  Signes  de  l'amour  divin. 

Préparation.  —  «  N'aimons  pas  seulement  de  parole  et  de 
bouche,  dit  saint  Jean,  mais  par  les  oeuvres  et  en  toute  vérité.3  » 
Les  vrais  signes  de  l'amour  sont  :  1°  Les  œuvres  saintes.  2°  La 
patience  dans  les  peines  d'ici-bas.  —  En  examinant  quelle  est  la perfection  de  notre  vie  et  comment  nous  supportons  nos  épreuves, 
nous  aurons  la  vraie  mesure  de  notre  amour  envers  Dieu,  notre 
souverain  Bien.  Non  diligamus  verbo,  neque  lingua,  sed  opère  et 
veritate. 

lo  Les  œuvres,  signes  de  l'amour  véritable. 

«  L'amour  divin,  dit  saint  Grégoire,  n'est  jamais  oisif.  »  L'Ecri- 
ture le  compare  au  feu,  qui  est  actif  de  sa  nature  et  ne  dit  jamais  : 

«  C'est  assez.  »  Quand  on  aime  Dieu  véritablement,  on  ne  vit 
point  dans  la  tiédeur,  la  lâcheté,  la  négligence;  mais  on  remplit 

sa  carrière  d'œuvres  saintes  et  utiles.  Jamais  on  ne  laisse  passer 
l'occasion  de  faire  plaisir  à  son  Créateur,  soit  en  accomplissant 
les  devoirs  ordinaires,  soit  en  Rappliquant  à  l'oraison  et  en 
employant  toujours  le  temps  à  quelque  chose  d'utile. 

(I)  baruch.  3,  33-33.  (2)  Ps.  113,  91.  (3)  1  Joan.  3,  18. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XX.  —  SIGNES  DE  L'AMOUR  DIVIN.  353 

Non  content  alors  d'être  fidèle  à  la  grâce  dans  les  entreprises 
importantes,  on  pousse  cette  fidélité  jusque  dans  les  détails  de  la 
vie,  mais  sans  contrainte,  sans  scrupule,  sans  affectation,  avec  la 

générosité  qu'inspire  un  filial  amour.  Jamais  on  ne  se  permet 
la  faute  la  plus  légère  :  ni  un  manque  de  respect  dans  l'église,  ni 
un  maintien  peu  religieux  dans  la  prière,  ni  une  parole  peu  cha- 

ritable dans  la  conversation.  Toujours  attentif  à  plaire  au  Bien- 

Aimé,  on  pratique  à  tout  instant  l'obéissance  à  ses  volontés,  à  ses 
désirs,  la  condescendance  envers  le  prochain  ;  on  cherche  à  ren- 

dre service  ;  on  prie  pour  les  pécheurs  et  les  âmes  du  purgatoire  ; 
on  exerce  le  zèle  envers  tous  ceux  qui  veulent  en  profiter. 

Considérez  souvent  comment  Jésus  aimait  son  divin  Père  :  «  Je 

fais  toujours,  disait-il,  ce  qui  lui  plaît.1  »  —  Pourriez-vous  parler 
de  la  sorte  avec  vérité  ?  Combien  de  fois  ne  préférez-vous  pas  votre 
idée,  votre  honneur,  votre  satisfaction,  au  contentement  de  Dieu? 
La  grâce  vous  presse  de  renoncer  à  telle  faute,  à  tel  défaut,  à  tel 
attachement;  elle  vous  poursuit  par  des  reproches,  des  remords  ; 
néanmoins  vous  ne  voulez  ni  vous  corriger,  vous  renoncer,  ni 
devenir  plus  fervent,  plus  recueilli,  plus  adonné  à  la  prière,  plus 

vigilant  sur  vous-même,  plus  attentif  à  exercer  les  vertus  pour 
contenter  votre  Créateur. 

0  mon  Dieu  !  comment  résister  au  désir  de  vous  aimer,  vous 

qui  vous  employez  jour  et  nuit  à  me  faire  du  bien?  Donnez-moi 
la  grâce  de  vous  payer  de  retour  :  1°  En  pensant  toujours  à  vous. 
2°  En  formant  de  fréquents  actes  d'amour  envers  votre  bonté 
infinie.  3°  En  accomplissant  tous  mes  devoirs  avec  exactitude, 

dans  l'intention  de  vous  plaire.  Non  diligamus  verbo,  neque  lingua, 
sed  operc  et  v  cri  ta  te. 

2°  La  patience,  signe  de  l'amouu  sacré. 

Une  âme  aimante  ne  considère  point  si  le  Seigneur  la  console, 

s'il  lui  rend  son  joug  facile  et  suave.  Son  attention  n'est  pas  sur 
elle-même,  mais  sur  son  Bien-Aimé.  Tout  ce  qu'il  fait,  elle  l'ap- 

prouve et  l'adore.  Les  volontés  du  Créateur  lui  sont  des  lois 
sacrées,  qu'elle  est  résolue  de  respecter  à  tout  prix.  Il  lui  suffit 
que  Dieu  soit  satisfait.  «  Seigneur,  lui  dit-elle  avec  sainte  Thérèse, 

je  ne  me  soucie  plus  de  moi-même  ;  c'est  vous  seul  que  je  veux.  » 

(l)Joan.  8,  20. 
MÉDIT.   I.  30* 



354  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XX.  —  SIGNES  DE  L'AMOUR  DIVIN. 

De  là  cette  force  de  l'amour,  que  l'Esprit-Saint  compare  à  celle 
de  la  mort.  La  mort  nous  ravit  à  nos  parents,  à  nos  amis;  elle 
nous  enlève  les  biens,  les  dignités,  les  plaisirs  ;  elle  nous  arrache 

à  nous-mêmes,  en  séparant  notre  âme  de  son  corps.  —  L'amour 
opère  les  mêmes  effets,  en  nous  détachant  de  tout  ce  qui  n'est 
point  Dieu.  Il  nous  fait  renoncer  aux  amitiés  mondaines,  aux 
désirs  de  la  chair;  il  nous  donne  la  force  de  mortifier  nos  sens, 
de  sacrifier  nos  goûts,  nos  inclinations,  nos  répugnances,  au  bon 

plaisir  de  Dieu.  Il  va  même  jusqu'à  nous  inspirer  de  nous  com- 
plaire, à  l'exemple  des  saints,  dans  les  maladies,  les  douleurs,  les 

privations,  l'abjection,  la  vie  cachée  et  méprisée. 
Que  n'ont  pas  souffert  les  martyrs  pour  rester  fidèles  à  leur 

Créateur?  Combien  de  mauvais  traitements,  de  persécutions,  de 

calomnies  n'ont  pas  endurés  les  justes  de  tous  les  siècles,  pour 
témoigner  leur  amour  au  Dieu  trois  fois  saint  qui  nous  aime? 

N'est-ce  pas  ainsi  que  Jésus  lui-même  a  prouvé  son  invincible 
charité  envers  son  Père  et  envers  nous?  Ainsi  nous  prouverons 

nous-mêmes  à  Dieu  notre  attachement  à  son  service,  en  suppor- 
tant nos  peines  avec  résignation. 

Examinez  en  quelles  circonstances  vous  manquez  de  soumission 

et  de  patience,  et  corrigez-vous  par  un  motif  d'amour.  Dieu  ne 
mérite-t-il  pas  que  vous  enduriez,  môme  la  mort,  pour  lui  plaire, 

puisqu'il  a  livré  pour  vous  son  Fils  unique  aux  supplices  du  Gol- 
gotha?  Pourquoi  donc  vous  plaindre  d'un  mal  léger,  d'un  manque 
d'attention,  d'une  contrariété?  pourquoi  murmurer  d'une  épreuve, 
qui  est  loin  d'approcher  de  ce  que  Jésus  a  souffert  de  vous  et 
pour  vous  ? 

0  mon  Dieu!  je  ne  devrais  m'affliger  que  du  péché  et  du  mal- 
heur des  âmes  qui  vivent  sans  vous  aimer.  Par  les  mérites  de 

Jésus  et  de  Marie,  accordez-moi  la  grâce  :  1°  D'oublier  mes  inté- 
rêts, mes  satisfactions  pour  ne  penser  qu'à  votre  bon  plaisir.  2°  De 

vous  demander  la  résignation  et  la  patience,  chaque  fois  qu'une 
peine  m'afflige  ou  qu'une  humiliation,  une  contrariété  menace  de 
m'ôter  la  paix. 



MÉDIT.  SUPPLÉAI.  XXI.  —  LA  TIÉDEUR.  355 

xxi.  —  La  tiédeur,  obstacle  à  l'amour  sacré. 

Préparation.  —  Il  ne  faut  pas  confondre  la  tiédeur  apparente 
ou  à  demi  volontaire  avec  la  tiédeur  réelle  et  entièrement  déli- 

bérée dont  nous  allons  parler.  Nous  considérerons  :  1°  Combien 
cette  dernière  sorte  de  tiédeur  est  pernicieuse.  2°  Quelques  motifs 
pour  réveiller  notre  ferveur.  — Nous  examinerons  ensuite  quelles 
sont  nos  fautes  d'habitude,  afin  de  les  extirper  de  nos  cœurs  et de  notre  conduite ,  comme  de  très  grands  obstacles  au  saint 
amour.  Qui  diligitis  Dominum,  odite  maliim.* 

lo  La  tiédeur  réelle  est  un  grand  mal. 

La  tiédeur  délibérée,  selon  saint  Vincent  de  Paul,  est  une  lan- 

gueur de  la  volonté  et  une  paresse  de  l'esprit  pour  les  choses  que 
Dieu  demande  de  nous.  Ce  qui  la  distingue,  c'est  l'habitude  de 
commettre  des  fautes  vénielles  volontaires,  sans  presque  aucun 
regret.  —  Oh  !  combien  cette  tiédeur  est  contraire  au  bien  de 

notre  âme!  En  multipliant  sciemment  nos  fautes,  qu'arrive-t-il  ? 
1°  Nous  nous  privons  des  grâces  de  choix,  de  l'onction  intérieure, 
des  attentions  particulières  de  l'Esprit-Saint.  —  2°  L'amour  de 
l'oraison  et  des  exercices  spirituels,  aliment  si  nécessaire  à  notre 
âme,  va  toujours  s'affaiblissant  en  nous.  —  3°  Les  remords  de 
notre  conscience  se  font  moins  vivement  sentir.  De  là  noire  illu- 

sion qui  nous  fait  dire  comme  ce  personnage  de  l'Apocalypse  : 
«  Je  suis  riche  en  vertus,  »  tandis  qu'on  nous  répond  :  «  Malheu- 

reux !  tu  ignores  que  tu  es  un  misérable,  un  pauvre,  un  aveugle, 
un  indigent  manquant  de  tout.2  » 

Dieu  ne  peut  supporter  cet  état  de  tiédeur  :  «  Que  n'es-tu  chaud 
ou  froid  !  s'écrie-t-il  en  parlant  au  tiède.  Mais  parce  que  tu  es 
tiède,  je  m'apprête  à  te  rejeter  de  ma  bouche.3  »  Eh  quoi  !  vaut-il 
donc  mieux  être  froid  ou  privé  de  la  grâce  de  Dieu  que  de  vivre 

volontairement  dans  la  tiédeur?  L'Esprit-Saint  l'assure,  et  pour- 
quoi ?  parce  que  nous  nous  relèverons  plus  facilement  d'une  chute 

passagère  qui  nous  effraie,  que  de  la  lâcheté  habituelle  où  nous 

vivons  endormis.  —  La  tiédeur  nous  fait  passer  de  la  négligence 

(1)  Ps.  9G,  10.  (2)  Apoc.  5,  15.  (5)  Apoc.  3,  16. 



356  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XXI.  —  LA  TIÉDEUR. 

à  l'indifférence  et  à  un  certain  endurcissement  de  cœur,  qui  nous ôte  la  crainte  du  péché  mortel.  Bientôt  même  on  glisse  dans  cet 
abîme,  et,  comme  on  y  est  venu  sans  secousse,  on  s'y  endort, 
parfois  même  on  y  meurt.  Combien  d'ames  appelées  à  la  sainteté 
ont  abouti  à  l'enfer  par  cette  voie! 

Ne  commettez-vous  pas  souvent  des  fautes  délibérées?  Combien 
de  vanités  peut-être,  de  médisances,  d'indiscrétions,  de  désobéis- 

sances, de  sensualités,  d'impatiences,  de  plaintes,  de  murmures, 
dont  vous  êtes  coupable  devant  Dieu  !  Prenez  garde,  s'écrie  saint 
Alphonse,  que  les  miséricordes  et  les  invitations  dont  vous  êtes 

l'objet  de  la  part  du  Seigneur,  ne  servent,  par  votre  négligence,  à 
diminuer  votre  confiance  dans  vos  derniers  moments,  moments 
qui  décideront  de  votre  éternité. 

0  Jésus  !  préservez-moi  du  malheur  de  vous  servir  avec  lâcheté. 
Donnez-moi  la  volonté  sincère  de  prier  attentivement,  —  d'obéir 
en  esprit  de  foi,  —  de  souffrir  sans  me  plaindre,  —  de  supporter 

les  défauts  d'autrui,  —  de  vous  prouver  en  un  mot,  par  ma  con- 
duite, la  solidité  de  mon  amour. 

2°  Motifs  de  ferveur. 

Les  anges  n'ont  péché  qu'une  fois  dans  le  ciel,  et  ils  n'ont  pas 
eu  le  temps  de  se  repentir  ;  Dieu  les  a  précipités  en  un  clin  d'œil 
au  fond  des  abîmes.  Nous  avons  péché  bien  des  fois  peut-être,  et 
le  Seigneur  nous  épargne,  nous  donne  le  temps  de  la  pénitence; 
il  nous  y  engage  par  des  promesses,  auxquelles  il  joint  des  mena- 

ces, tant  il  désire  nous  préserver  du  triste  sort  des  démons  !  Avec 

quelle  fidélité  ne  devrions-nous  pas  répondre  à  une  bonté  si 
prévenante  et  si  désintéressée  ! 

Le  Rédempteur  a  passé  sur  la  terre,  faisant  du  bien  à  tous  les 
hommes;  mais  il  ne  témoigna  que  du  mépris  aux  anges  déchus. 
Pour  eux,  il  ne  fit  jamais  un  pas,  tandis  que  pour  nous  il  entre- 

prit tant  de  voyages  et  s'imposa  tant  de  fatigues.  Que  de  larmes 
et  de  sang  n'a-t-il  pas  versés  en  notre  faveur  !  et  pour  les  démons, 
pas  un  soupir  !  Oh  !  que  Jésus  nous  a  aimés  de  préférence  aux 

anges  eux-mêmes  !  et  quel  motif  pour  nous  de  répondre  à  son 
amour  ! 

Sur  des  milliers  d'autels  il  s'immole  chaque  jour  encore  dans 
notre  intérêt;  il  devient  notre  nourriture  et  le  compagnon  de  notre 

exil.  Oh  !  que  Lucifer  et  les  siens  doivent  brûler  d'envie  en  nous 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XXII.  —  UNION  DE  NOTRE  VOLONTÉ.  357 

voyant  si  favorisés,  et  eux  si  punis!  Et  combien  ce  motif  n'est-il 
pas  capable  de  nous  faire  éviter  jusqu'aux  moindres  fautes,  de 
peur  de  payer  d'ingratitude  un  Dieu  qui  nous  comble  de  tant  de 
biens!  Malheur  à  nous,  si,  par  notre  tiédeur  volontaire,  nous 

allions  abuser  de  tant  de  grâces  et  finir  par  nous  perdre  éternel- 
lement! Les  démons  nous  accableraient  à  jamais  de  reproches; 

et,  si  nous  sommes  prêtres  ou  religieux,  ils  nous  infligeraient  de 

plus  cruels  supplices  qu'aux  païens  eux-mêmes  et  aux  mauvais 
chrétiens. 

Rappelez-vous  donc  souvent  ces  paroles  de  saint  Bernard  :  «  Ce 

n'est  point  d'un  seul  bond,  dit-il,  qu'on  se  précipite  en  enfer,  mais 
on  y  descend  peu  à  peu  par  le  chemin  de  la  tiédeur.  »  Arrêtez- 
vous  sur  cette  pente,  tandis  qu'il  en  est  temps.  Bien  plus,  remon- 

tez-la, en  secouant  votre  torpeur  et  en  vous  consacrant  sans 

réserve  au  service  de  Dieu.  Ne  vous  contentez  pas  d'échapper  à 
l'enfer,  travaillez  à  vous  préserver  même  du  purgatoire,  où  l'on 
paie  si  chèrement  et  si  longtemps  les  négligences  passagères  de 
cette  vie  si  courte. 

0  mon  Dieu,  vous  méritez  sans  doute  que  je  vous  serve  avec 
exactitude,  amour  et  générosité,  vous,  mon  souverain  Bien, 

mon  trésor,  ma  gloire  et  mon  bonheur  à  jamais  !  Faites-moi  com- 
prendre le  prix  de  la  grâce  et  la  nécessité  de  cultiver  le  champ 

de  mon  ame  pour  en  arracher  l'ivraie  et  lui  faire  produire  une 
moisson  abondante  de  vertus  et  de  mérites.  À  cette  fin,  je  me 

propose  de  pratiquer  dès  ce  moment  :  1°  Une  vigilance  habituelle 
sur  moi-même,  pour  penser  à  vous  et  éviter  ce  qui  vous  offense. 
2°  Une  fidélité  constante  à  mes  exercices  de  piété,  malgré  les  ari- 

dités, les  dégoûts  et  les  ennuis.  Par  l'intercession  de  la  divine 
Mère,  fortifiez  en  moi  ces  résolutions  et  rendez-les  efficaces  jusqu'à 
mon  dernier  soupir. 

xxii.  —  Union  de  notre  volonté  à  celle  de  Dieu. 

Préparation.  —  Pour  aimer  Dieu  véritablement,  nous  devons 
tenir  notre  volonté  toujours  unie  à  la  sienne.  A  cette  fin,  nous 

méditerons  :  1°  L'excellence  de  la-volonté  divine.  2°  Les  motifs  qui 
nous  portent  à  nous  y  assujettir.  —  Nous  formerons  ensuite  la 
résolution  de  nous  mettre  en  garde  contre  nos  idées,  nos  caprices, 



358  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XXII.  —  UNION  DE  NOTRE  VOLONTÉ. 

noire  humeur,  afin  de  chercher  uniquement  le  bon  plaisir  de 
Dieu.  Juxta  voLuntatem  Dei  vestri  facile.1 

1°  EXCELLENCE  DE  LA  VOLONTÉ  DIVINE. 

La  volonté  divine  en  elle-même  est  infiniment  parfaite,  infini- 
ment aimable;  elle  participe  à  la  sagesse,  à  la  puissance,  à  la 

sainteté  de  Dieu,  ou  plutôt,  comme  dit  saint  Alphonse,  elle  est 

Dieu  lui-même.  C'est  cette  volonté  qui  a  créé  l'univers  et  qui  le 
gouverne  avec  une  prudence  et  une  science  infinies.  —  De  tout 

temps,  elle  fut  l'objet  de  l'amour  des  Saints  sur  la  terre,  comme 
elle  fait  la  joie  et  les  délices  des  Bienheureux  dans  le  ciel.  Les 

âmes  du  purgatoire  elles-mêmes,  au  sein  des  flammes  qui  les 

dévorent,  ne  peuvent  cesser  d'aimer  la  volonté  qui  les  afflige  et 
les  purifie.  Le  ciel,  sans  le  bon  plaisir  de  Dieu,  leur  serait  plus 

intolérable  que  leurs  supplices.  —  L'enfer,  dit  saint  Augustin, 
deviendrait  un  paradis,  si  l'on  pouvait  s'y  conformer  à  la  volonté 
toute  parfaite  du  Créateur. 

Que  nous  sommes  donc  aveugles  de  ne  point  découvrir  ce  trésor 
dans  les  peines  qui  nous  arrivent  !  Comme  un  diamant  précieux  se 
dérobe  à  nos  yeux  sous  une  enveloppe  vile,  ainsi  se  cache  la  vo- 

lonté divine  sous  le  voile  des  événements  contraires  à  nos  goûts. 

Elle  se  présente  à  nous,  tantôt  sous  la  forme  d'une  réprimande, 
d'un  mépris,  d'une  confusion,  tantôt  sous  les  dehors  de  l'infir- 

mité, de  la  maladie,  de  l'adversité.  Pourquoi  nous  laisser  tromper 
par  les  apparences?  Jésus-Christ  n'est-il  pas  aussi  adorable  sous 
les  haillons  d'un  pauvre,  que  sous  la  pourpre  d'un  roi?  Ne  le 
vénérons-nous. pas  dans  l'Eucharistie,  aussi  bien  quand  un  taber- 

nacle grossier  le  renferme,  que  lorsqu'un  chef-d'œuvre  d'art  l'offre 
à  nos  hommages  ?  De  même,  au  fond  de  nos  épreuves  si  amères, 
si  désagréables  à  la  nature,  sachons  trouver  et  goûter  le  miel 

délicieux  du  bon  plaisir  de  Dieu.  Lui  seul  doit  être  à  jamais  l'objet 
de  notre  estime  et  de  notre  amour.  Car  la  volonté  divine  n'a  pas 
moins  d'excellence  dans  les  revers  que  dans  les  succès;  elle  n'est 
pas  moins  digne  de  nos  respects  et  de  nos  affections,  quand  elle 

nous  afflige  que  lorsqu'elle  nous  console. 
Tels  sont  les  principes,  ô  Jésus!  qui  vous  ont  toujours  dirigé! 

Toujours  la  volonté  du  Père  céleste  fut  votre  nourriture,  votre 

(1)  Esdr.  7,  13. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XXII.  —  UNION  DE  NOTRE  VOLONTÉ.  350 

j'oie,  votre  vie.  Accordez-moi  ia  grâce  de  lui  rester  uni  comme 
vous  et  avec  vous  :  1°  En  exécutant  tous  ses  ordres,  qu'ils  soient 
pénibles  ou  agréables.  2°  En  me  soumettant  à  toutes  les  disposi- 

tions de  la  divine  Providence. 

2o  Motifs  de  soumission  a  i,a  volonté  divine. 

Une  des  grandes  causes  de  nos  murmures  contre  la  volonté  de 
Dieu,  ou  de  notre  manque  de  résignation  dans  les  contrariétés, 

c'est  le  contrôle  que  se  permet  notre  jugement  sur  les  arrange- 
ments de  la  Providence  divine.  Or,  rien  n'arrive  ici-bas  sans  être 

prévu  et  conduit  par  une  sagesse  qui  connaît  et  règle  tout,  jusqu'à 
la  chute  de  l'un  de  nos  cheveux.  Nous  ne  devons  donc  jamais  nous 
permettre  des  observations  chagrines  ou  peu  résignées  sur  les 

événements.  Ceux-ci  paraissent-ils  contraires  à  notre  bien?  disons 
comme  saint  Alphonse  disgracié  par  le  Pape  :  «  La  volonté  de  Dieu 
rectifie  tout;  »  elle  tire  le  bien  du  mal  et  change  même  le  mal  en 
bien,  quand  nous  lui  sommes  soumis.  Une  peine  quelconque  nous 
vaut  toujours  un  poids  immense  de  grâce  et  de  gloire,  quand  nous 

l'acceptons  avec  patience. 
S'il  en  est  ainsi  des  épreuves  de  cette  vie,  combien  plus  quand 

il  s'agit  des  prescriptions  de  I'obéissance,  où  le  bon  plaisir  divin 
nous  est  encore  plus  manifeste  !  N'hésitons  jamais  à  nous  y  sou- 

mettre, comme  à  la  volonté  de  celui  qui  a  dit  à  tous  les  supérieurs 

légitimes  :  «  Qui  vous  écoute  m'écoute,  et  qui  vous  méprise  me 
méprise.'1  »  Rien  de  plus  consolant,  de  plus  rassurant  que  cette 
doctrine,  qui  s'applique  même  aux  scribes  et  aux  pharisiens 
revêtus  de  l'autorité,  comme  le  déclare  l'Évangile,  et  qui  n'exclut 
pas  les  païens  eux-mêmes,  ainsi  que  saint  Paul  l'assure.  «  Enfants, 
dit-il  aux  premiers  fidèles,  obéissez  dans  le  Seigneur  à  vos  pa- 

rents ;  serviteurs,  obéissez  à  vos  maîtres  (même  idolâtres),  avec 
crainte  et  tremblement,  dans  la, simplicité  de  votre  cœur,  comme 
à  Jésus-Christ.2  » 

Obéir  à  ceux  qui  nous  commandent,  c'est  donc  accomplir  le 
bon  plaisir  de  Dieu.  Ce  motif  est  à  la  fois  suffisant  :  1°  Pour  nous 

faire  voler,  comme  les  Anges,  où  l'obéissance  nous  appelle  ou 
nous  envoie.  2°  Pour  nous  faire  accepter  avec  amour  toutes  les 
peines  de  cette  vie. 

(i)  Luc.  10,  10.  (2)  Eph.  6,  1-G. 



300     MÉDIT.  SUPPLÈM.  XXIII.  —  SOIN  DES  ACTIONS  ORDINAIRES. 

^  0  mon  Dieu!  vous  dirai-je  avec  saint  Alphonse,  j'estime  plus 
l'accomplissement  de  votre  volonté,  que  tous  les  biens  que  je pourrais  acquérir.  Disposez  de  moi  et  de  tout  ce  qui  me  regarde, 
comme  il  vous  plaît,  sans  tenir  compte  de  mes  désirs.  0  Vierge 
parfaitement  soumise!  préservez-moi  de  toute  plainte  et  de  toute 
'mpatience.  Faites-moi  regarder  le  murmure  contre  Dieu,  comme 
injuste  en  lui-même,  —  honteux  dans  ses  principes,  —  et  funeste dans  ses  conséquences. 

xxiii.  —  Soin  des  actions  ordinaires. 

Préparation.  —  Un  autre  fruit  de  l'amour  divin,  et  un  moyen de  nous  rendre  conformes  à  la  volonté  du  Seigneur,  c'est  de  faire avec  soin  nos  actions  quotidiennes.  Nous  méditerons  en  consé- 
quence :  1°  Les  motifs  de  les  faire  bien.  2°  Les  moyens  d'y  réussir 

—  Nous  demanderons  en  même  temps  au  Seigneur  la  grâce  d'y 
éviter  l'empressement,  la  routine,  la  négligence,  afin  qu'on  puisse dire  de  nous,  comme  on  a  dit  de  Jésus  :  «Il  a  bien  fait  toutes 
choses.  »  Benc  omnia  fecit.{ 

lo  Motifs  dk  faire  bien  nos  actions  ordinaires. 

Beaucoup  d'àmes  pieuses,  à  certains  jours,  comme  dans  les 
neuvaines,  se  livrent  à  divers  exercices  de  piété  fort  louables. 
Cependant,  la  meilleure  de  toutes  les  dévotions  serait  de  faire 

alors  leurs  actions  ordinaires  avec  plus  d'attention  et  de  ferveur. 
Dans  ces  œuvres  journalières,  en  effet,  se  rencontrent  nos  devoirs 

les  plus  essentiels,  — ceux  qui  reviennent  le  plus  souvent,  —ceux 
qui  composent  toute  notre  vie.  En  les  accomplissant  avec  soin,  on 

est  sûr  d'un  avantage  infiniment  précieux,  c'est  d'être  trouvé conforme  au  bon  plaisir  de  Dieu. 

D'un  autre  côté,  les  œuvres  difficiles  et  extraordinaires  ne  sont 
pas  à  la  portée  de  tout  le  monde,  et  ne  se  pratiquent  pas  en  tout 

temps.  Les  actions  communes,  au  contraire,  telles  que  l'oraison, 
l'assistance  à  la  messe,  la  communion,  la  lecture,  l'examen,  sont 
de  tous  les  jours  et  à  la  portée  de  tous  ;  il  en  est  de  même  des 

devoirs  d'état  et  de  tout  ce  qui  nous  est  commandé.  Quel  tort  ne 

(1)  Marc.  7,  37. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XXltl.  —  SOIN  DES  ACTIONS  ORDINAIRES.      36  i 

se  cause  donc  pas  une  âme,  en  les  faisant  avec  négligence  et  par 

manière  d'acquit!  Le  Sauveur  assure  que  l'infidélité  dans  les 
petites  choses,  amène  l'infidélité  dans  les  grandes.  Au  contraire, 
si  l'on  est  fidèle,  dit-il,  dans  les  occasions  quotidiennes,  on  le  sera 
de  même  dans  les  cas  rares  et  extraordinaires.1 

Et  puis  quel  trésor  de  mérites  n'acquiert-on  pas,  en  soignant 
bien  ses  actions!  Saint  Bernard,  assistant  une  nuit  à  Matines,  vit 
plusieurs  anges  qui  prenaient  note  de  ce  que  les  moines  faisaient 

au  chœur  :  pour  quelques-uns,  ils  écrivaient  avec  de  l'or;  pour 
d'autres,  avec  de  l'argent,  ou  bien  avec  de  l'encre  ;  ils  se  servaient 
môme  d'eau  à  l'égard  de  plusieurs.  N'était-ce  pas  indiquer  claire- 

ment la  perfection  ou  l'imperfection  des  prières  de  chacun,  et  le 
plus  ou  moins  de  mérite  qu'il  lui  en  reviendrait? 

A  quoi  vous  serviront  les  œuvres  saintes,  si  vous  les  accom- 
plissez négligemment?  A  quoi  bon  tant  de  lectures,  de  messes,  de 

communions,  si  par  votre  faute  elles  vous  deviennent  un  sujet  de 

condamnation?  —  0  mon  Dieu!  faites-moi  connaître  si  c'est  vous 
ou  moi  que  je  cherche  dans  mes  actions.  Accordez-moi  la  grâce  : 

1°  De  souhaiter  uniquement  dans  mes  œuvres,  à  l'exemple  des 
Saints,  votre  gloire  et  votre  contentement.  2°  De  m'unir  en  tout 
aux  dispositions  infiniment  parfaites  de  Jésus,  pendant  sa  vie 
mortelle  et  maintenant  encore  dans  sa  vie  eucharistique. 

2»    MOYKNS  DE  FAIRE  BIEN  TOUTES  CHOSES. 

Il  est  des  âmes  qui  perdent  courage,  à  la  pensée  d'une  vie  tou- 
jours pleine  de  ferveur  et  d'exactitude.  Elles  se  figurent  un  long 

avenir  d'efforts,  de  contrainte,  de  renoncement;  et  cette  effrayante 
perspective  leur  ôte  la  force  d'aspirer  à  la  perfection.  Quel  remède 

^t  ce  mal,  sinon  de  circonscrire  nos  réflexions  à  la  journée  présente, 

sans  nous  inquiéter  du  lendemain?  Si  nous  avons  aujourd'hui  la 
force  de  remplir  nos  obligations,  pourquoi  ne  l'aurions-nous  pas 
demain?  Bien  plus,  notre  fidélité  ne  fera  qu'augmenter  en  nous 
les  grâces  de  chaque  jour. 

A  cette  fin,  nous  devrions  même  concentrer  notre  attention  sur 
la  seule  action  du  moment,  pour  mieux  nous  en  acquitter.  Car  les 

pensées  étrangères  à  l'occupation  actuelle  ne  servent  souvent 
qu'à  nous  jeter  dans  le  trouble,  l'inquiétude,  l'empressement. 

(1)  Luc.  16,  10. 
MÉDIT.   I.  31 



362  MÉDIT.  SUPPLÉM.  XXIV.  —  BON  EMPLOI  DU  TEMPS. 

Elles  nous  empêchent  au  moins  de  remplir  avec  perfection  le 

devoir  que  Dieu  nous  impose.  —  Soyons  donc  tout  entiers, 

d'esprit  et  de  cœur,  à  la  méditation,  à  l'examen,  au  travail,  sans 
nous  distraire  inutilement  par  le  souvenir  du  passé  ou  par  les 

prévisions  de  l'avenir.  Disons-nous,  avec  saint  François  de  Sales  : 
«  Pendant  que  je  fais  cette  action,  je  ne  suis  pas  obligé  d'en  faire 
une  autre.  » 

Allons  même  plus  loin,  en  suivant  le  conseil  de  saint  Bernard  : 

ce  Dans  tout  ce  que  vous  entreprenez,  dit-il,  demandez-vous  à 
vous-même  :  Si  je  devais  mourir  maintenant,  ferais-je  cela,  ou  le 
ferais-je  de  cette  manière?  »  Dites-vous  parfois  :  ce  Si  cette  messe 
était  la  dernière  que  je  dusse  offrir  à  Dieu,  ou  cette  communion, 

le  Viatique  de  mon  suprême  voyage,  quelle  dévotion  y  apporte- 
rais-je?  Si  cette  oraison,  ce  chapelet,  ce  travail,  ce  repas,  cette 
conversation  étaient  les  dernières  actions  de  ma  vie,  quel  soin 

n'aurais-je  pas  de  les  sanctifier?  »  —  Agissez  ensuite  en  consé- 
quence ;  mettez  dans  l'accomplissement  de  chacun  de  vos  devoirs 

la  ferveur  qui  animerait  un  moribond  plein  de  foi,  sur  le  point  de 
comparaître  devant  Dieu. 

0  Jésus!  combien  de  fantômes,  de  rêveries  d'imagination,  vien- 
nent souvent  me  distraire  dans  mes  exercices  de  piété!  Que  d'agi- 

tation dans  mes  actions  !  Mon  esprit  ne  sait  se  recueillir,  parce  que 

mon  cœur  manque  de  calme  et  d'uNiON  avec  vous.  0  Mère  de  la 
divine  grâce!  obtenez-moi  la  force  de  renvoyer  toujours  à  plus 

tard  les  pensées  étrangères  à  l'action  du  moment. 

xxiv.  —  Bon  emploi  du  temps. 

Préparation.  —  Un  excellent  moyen  de  bien  remplir  nos4 
devoirs  ordinaires,  c'est  le  bon  emploi  du  temps.  Nous  verrons 
donc  :  1°  Quel  tort  nous  fait  la  perte  du  temps.  2°  Quels  fruits 
nous  rapporte  le  temps  bien  employé.  —  De  la  nous  conclurons 
par  le  propos  sincère  d'utiliser  tous  nos  instants,  à  l'aide  de  la bonne  intention,  de  la  lecture,  du  travail,  de  la  prière  et  des 
élans  de  cœur  vers  le  souverain  Bien.  Quasi  sapientes,  redimentes 

tempus.* 

(1)  Eph.  5,  15. 



MÉDIT.  SUPPLÉM.  XXIV.  —  BON  EMPLOI  DU  TEMPS.  363 

1°  Tort  que  nous  fait  la  terte  du  trmps. 

Pourquoi  Diou  nous  a-t-il  donné  le  temps?  Saint  Laurent  Justi- 
nien  répond  :  «  Pour  pleurer  nos  péchés,  faire  pénitence,  obtenir 
miséricorde,  acquérir  les  vertus,  multiplier  nos  mérites,  aug- 

menter la  grâce,  éviter  les  supplices  de  l'enfer  et  conquérir  la 
gloire  éternelle.  »  En  employant  mal  notre  temps,  nous  perdons 
tous  ces  avantages. 

Le  Seigneur  nous  a  placés  sur  la  terre  et  il  nous  y  conserve, 

dans  l'intérêt  de  sa  gloire  et  de  notre  salut.  Or,  est-ce  glorifier 
Dieu,  que  de  passer  à  ne  rien  faire  des  jours  qu'il  nous  donne 
pour  apprendre  à  le  connaître,  à  l'aimer,  à  le  servir  ?  Est-ce  opérer 
notre  salut  que  d'employer  à  des  bagatelles,  à  des  inutilités,  un 
temps  si  précieux  qui  nous  est  accordé  pour  purifier  notre  cœur, 
sanctifier  notre  âme  et  mériter  une  sainte  mort?  —  Mais,  dira- 
t-on,  je  ne  fais  aucun  mal.  Quel  mal  faisaient  les  ouvriers  de 

l'Evangile  ?  Cependant  le  maître  leur  adresse  ce  reproche  :  «  Pour- 
quoi restez-vous  oisifs  ici  pendant  tout  le  jour? i  »  Saint  François 

de  Sales  craignait  d'être  exclu  du  ciel  pour  la  seule  perte  de  son 
temps,  qu'il  avait  cependant  si  bien  employé. 

Le  ruisseau  reste  pur  tant  qu'il  coule  rapidement  sur  le  pen- 
chant de  la  colline  ;  mais  quand  ses  eaux  sont  en  repos  dans  la 

plaine,  elles  se  troublent  et  deviennent  le  repaire  de  hideux  rep- 

tiles. Ainsi  notre  cœur  :  quand  il  cesse  de  s'occuper  du  spirituel, 
il  se  corrompt  peu  à  peu,  se  remplit  de  vices,  s'expose  à  s'éloi- 

gner de  Dieu  et  à  périr  éternellement.  —  Mais  le  dommage  ne  fût-il 
point  si  extrême,  ne  se  prive-t-on  pas  ainsi  de  beaucoup  de  grâces 
dans  la  vie  présente,  et  de  gloire  pour  la  vie  future  ?  ne  se  pré- 

pare-t-on  pas  un  long  purgatoire,  vu  les  fautes  nombreuses  qu'une 
vie  oisive  ou  inutile  engendre  nécessairement  ? 

Formez  donc  la  résolution  :  1°  D'employer  bien  tous  vos 
moments,  soit  à  la  prière,  soit  à  vos  devoirs  d'état,  soit  à  quelque 
action  sanctifiée  par  la  bonne  intention.  2°  «  De  laisser,  selon 

l'avis  de  l'Imitation,  les  lectures  purement  curieuses,  et  de  pré- 
férer aux  livres  qui  ne  font  qu'amuser  l'esprit,  ceux  qui  portent 

le  cœur  à  la  componction.  » 
0  mon  Dieu  !  donnez-moi  le  courage  de  renoncer  aux  conversa- 

tions oiseuses,  aux  visites  superflues,  à  la  recherche  des  nouvelles 

(1)  Matth.  20,  6. 



364      MÉDIT.  SUPPLÉM.  XXIV.  —  BON  EMPLOI  DU  TEMPS. 

et  des  bruits  du  monde,  pour  vaquer  plus  assidûment  à  la  médi- 
tation, à  la  prière,  à  tous  les  exercices  de  la  vie  intérieure.  Par  là 

je  pourrai  facilement  racheter  le  temps  perdu  et  remplir  plus 
parfaitement  tous  mes  autres  devoirs. 

2°  Fruits  que  nous  rapporte  le  temps  bien  employé. 

«  Quoi  de  plus  précieux  que  le  temps,  s'écrie  saint  Laurent 
Justinien  ;  quoi  de  plus  avantageux,  de  plus  excellent,  de  plus 
désirable?  Ce  que  nous  possédons  au  monde  ne  nous  appartient 

que  passagèrement;  il  faudra  le  laisser  à  d'autres.  Mais  le  temps 
est  un  bien  qui  nous  est  propre,  et  dont  nous  emporterons  les 

fruits  au  delà  du  tombeau.  »—  Ces  fruits  sont  des  fruits  de  pardon, 
de  vertus,  de  mérites,  qui  nous  vaudront  une  béatitude  sans  fin. 

Un  seul  moment  bien  employé  nous  rapporte  des  biens  infini- 

ment plus  estimables  que  toutes  les  richesses  de  l'univers.  «  Ce 
moment,  dit  saint  Bernard,  peut  nous  mériter  la  miséricorde,  la 

grâce  et  la  gloire.  »  —  «  Il  vaut  autant  que  Dieu,  ajoute  saint  Ber- 
nardin de  Sienne,  puisqu'il  peut  nous  assurer  la  possession  de 

Dieu  lui-même,  »  au  moyen  d'un  acte  d'amour,  qui,  selon  saint 
Thomas,  est  méritoire  de  la  vie  éternelle.  —  Donnez  aux  damnés 

un  seul  instant  pour  mériter  le  ciel  ;  quel  bon  emploi  n'en  feront- 
ils  pas?  Et  parce  que  vous  avez  à  votre  disposition  des  jours,  des 
mois,  des  années,  vous  osez  les  employer  inutilement?  Les  démons 

deviendraient  des  séraphins,  s'ils  avaient  les  heures  que  vous 
perdez  en  futilités. 

Quels  regrets  ne  ressentirez- vous  pas  a  la  mort,  d'avoir  été  si 
peu  soucieux  de  votre  perfection?  Au  contraire,  quelle  joie  de 
pouvoir  dire  alors  :  «  Seigneur  !  je  me  suis  efforcé,  toute  ma  vie, 

de  m'unir  à  vous  par  une  intention  droite  et  une  prière  habi- 
tuelle! Loin  de  perdre  mon  temps  dans  des  entretiens,  des  occu- 

pations sans  but,  je  cherchais  à  profiter.de  tout  pour  m'élever  à 
vous  et  inspirer  aux  autres  le  désir  de  vous  aimer.  Maintenant 

que  j'ai  achevé  mon  pèlerinage  en  ce  monde,  je  reviens  à  vous, 
mon  Créateur  !  je  vous  remets  le  dépôt  que  vous  m'avez  confié, 
c'est-à-dire  la  vie.  C'était  un  champ  qu'il  fallait  ensemencer  :  je 
vous  en  apporte  les  fruits.  Daignez  les  recevoir  dans  votre  misé- 

ricorde, et  m'admettre  moi-même  à  jouir  de  vous  durant  toute 
l'éternité.  »  —  Un  tel  langage  pourra-t-il  être  le  vôtre,  à  votre 
dernier  soupir  ? 



MEDIT.  SUPFLÉM.  XXIV.  —  BON  EMPLOI  DU  TEMPS.      365 

0  mon  Dieu  !  je  forme  la  résolution  d'utiliser  ma  vie,  et  à  cette 
fin  je  vous  demande  la  grâce  :  1°  De  pratiquer  le  recueillement  et 

la  prière  continuelle,  selon  le  précepte  de  l'Evangile.  2°  D'être 
exact  et  ponctuel  dans  l'accomplissement  de  tous  mes  devoirs. 
Par  les  mérites  de  Jésus  et  de  Marie,  affermissez  en  moi  la  volonté 
de  vous  contenter  en  tout,  sans  aucune  recherche  de  moi-même. 

N.  B.  —  Les  méditations  qui  précèdent  seront  toujours  en  nombre 
plus  que  suffisant  jusqu'au  Dimanche  de  la  Qiiinquagésiine,  si  l'on  a 
soin  de  se  servir  des  Méditations  pour  les  fêtes.  (Voyez  la  Table  des 
Matières).  En  cas  contraire,  on  peut  recourir  aux  Méditations  supplé- 

mentaires du  Touie  second,  en  choisissant  parmi  les  dernières. 

3>®<C<^ 



MÉDITATIONS  POUR  LES  FÊTES. 

MOIS  DE  FÉVRIER.* 

SEPTuagesimr.  dimanche.  -  Le  service  de  Dieu. 

Préparation.  —  Dans  l'Evangile  du  jour,  le  Seigneur  nous envoie  comme  des  ouvriers  travailler  à  sa  vigne  ou  à  son  service. 
Nous  méditerons  donc  :  1°  L'excellence  du  service  de  Dieu.  2°  Ses 
riches  récompenses.  —  Nous  formerons  ensuite  la  résolution 
d'accompagner  toutes  nos  actions  d'une  intention  surnaturelle  et 
d'oraisons  jaculatoires  fréquemment  répétées,  afin  de  sanctifier 
notre  vie,  comme  Dieu  l'exige  de  nous.  Ilœc  est  voluntas  Dci, 
sanctificatio  vestra.1 

]°   ExCEI.LBNCE  DU   SERVICE  DR  DIEU. 

L'Evangile  d'aujourd'hui  nous  représente  le  Seigneur,  comme 
un  père  de  famille  qui  loue  des  ouvriers,  et  les  envoie  travailler 

à  sa  vigne  ou  à  son  service.2  Quel  honneur  pour  ces  ouvriers 

d'être  appelés  par  le  Roi  des  rois,  à  un  emploi  si  noble  que  de  le 
servir!  On  se  fait  gloire  dans  le  monde  d'être  au  service  des 
princes  de  la  terre;  mais  quel  monarque  peut  être  comparé  au 

Créateur  de  l'univers  ?  et  quoi  de  plus  honorable  que  de  lui  obéir? 
n'est-ce  pas  l'office  des  Anges  dans  le  ciel?  et  c'est  pour  nous  ici-bas 
la  source  de  toute  grandeur  et  de  toute  vraie  liberté. 

Saint  Ambroise  regardait  le  service  du  Seigneur,  comme  la  plus 

haute  des  dignités  ;  et  saint  Augustin  l'appelle  une  royauté.  Quoi 
de  plus  royal,  en  effet,  que  de  s'affranchir  du  joug  honteux  du 
péché,  de  l'esclavage  du  monde,  de  l'enfer  et  des  passions?  et 
pourquoi?  pour  devenir  les  enfants  du  Roi  immortel  et  participer 

(')Les  Méditations  sur  la  confiance,  vertu  spéciale  à  pratiquer  pen- 
dant ce  mois,  sont  placées  parmi  les  premières  méditations  supplémen- 

taires, lesquelles  commencent  toujours  en  février.  (Voyez  page  308,  etc.) 
(1)  1  Thess.  4,  3,  (2)  Matth.  20, 



SEPTUAGÉSIME.  DIMANCHE.  —  LE  SERVICE  DE  DIEU.  367 

à  sa  divinité,  même  dès  cette  vie,  avant  de  partager  en  l'autre  son 
éternel  royaume.  Se  peut-il  de  royauté  plus  sublime?  —  Les 
dehors  sans  doute  en  sont  vils  aux  yeux  des  partisans  du  siècle. 

Aussi  l'Evangile  compare  le  service  de  Dieu  à  une  vigne,  arbre 
faible  et  abject  en  apparence,  mais  dont  les  produits  se  servent 
sur  la  table  des  riches,  des  princes,  des  monarques.  Nos  âmes, 

en  servant  Dieu,  s'attirent  le  mépris  du  monde,  mais  combien  ne 
sont-elles  pas  fécondes  en  vertus  et  en  mérites  !  et  quelle  assurance 
intime  elles  ont  de  s'asseoir  un  jour  à  la  table  du  Roi  de  gloire 
dans  la  Jérusalem  céleste  ! 

En  nous  donnant  la  raison  et  la  foi,  le  Seigneur  nous  appelle  à 

son  service.  Or,  le  servir,  c'est  obéir,  obéir  :  1°  A  ses  préceptes,  qui 
nous  ordonnent  de  fuir  le  péché  et  d'assujettir  la  chair  à  l'esprit. 
2°  A  son  Eglise,  qui  nous  recommande  la  prière,  les  sacrements 
et  tout  ce  qui  regarde  le  culte  divin.  3°  A  nos  supérieurs  légi- 

times, à  leurs  intentions,  à  leurs  désirs,  en  esprit  d'humilité  et  de 
sacrifice.  4°  A  la  grâce,  à  ses  reproches,  à  ses  attraits,  à  ses  ins- 

pirations, en  toute  docilité.  —  Est-ce  ainsi  que  vous  vous  efforcez 
de  servir  Dieu  ? 

0  Jésus  !  éloignez  de  moi  l'esprit  du  siècle,  esprit  léger,  égoïste, 
tout  entier  à  la  terre,  et  communiquez-moi  votre  esprit,  esprit 
sérieux,  dévoué,  tout  occupé  des  choses  du  salut.  Faites-moi  tou- 

jours considérer  votre  divin  Père  comme  un  Maître  plein  de  cha- 
rité, qui  demande  peu,  donne  beaucoup  et  facilite,  par  sa  grâce, 

l'observation  de  ses  commandements.  Je  suis  résolu  de  plutôt 
mourir  que  de  l'offenser  ou  de  résister  à  ses  volontés,  même  en 
choses  légères. 

2o  Comment  dieu  récompense  ses  serviteurs. 

L'honneur  de  servir  un  maître  tel  que  Dieu  devrait  nous  paraî- 
tre un  salaire  au-dessus  de  nos  services  ;  mais  le  Seigneur,  infini- 

ment généreux,  ne  s'en  contente  pas  :  «  Allez-vous-en  travailler  à 
ma  vigne,  dit-il  aux  ouvriers,  et  je  vous  donnerai  une  récompense 
convenable.  »  Mais  combien  cette  récompense  l'emporte  sur 
toutes  nos  prévisions  !  Sans  parler  des  joies  pures,  des  ineffables 
consolations  et  des  dons  inappréciables  dont  Dieu  nous  comble 

ici-bas,  quel  ne  sera  pas  le  royaume  signifié  par  le  denier  payé 
aux  ouvriers,  à  la  fin  de  leur  journée  ou  à  la  fin  de  notre  vie  ! 

Ce  qu'en  disent  les  Saints  surpasse  ce  que  nous  pouvons  en 



368  SEPTUAGÉSIME.  DIMANCHE.  —  LE  SERVICE  DE  DIEU. 

concevoir.  «  Si  nous  étions  nés  au  commencement  du  monde,  dit 
saint  Bernard,  et  que  nous  eussions  vécu  même  cent  mille  ans, 

nous  n'aurions  pas  encore  travaillé  en  proportion  de  la  béatitude 
qui  nous  attend  au  ciel.  »  Et  cette  béatitude  si  étonnante,  si  incom- 

préhensible, ô  mon  Dieu  !  vous  nous  la  promettez  en  retour  du 
travail  de  quelques  années  à  votre  service!  ô  générosité  sans 
bornes  !  —  «  La  félicité  des  élus  est  si  grande,  dit  saint  Augustin, 

que  c'est  peu,  pour  l'obtenir  seulement  un  jour,  de  renoncer  à 
d'innombrables  années  de  plaisirs.  »  Et  vous,  Seigneur,  vous  nous 
l'assurez  pour  toute  l'éternité,  et  à  quel  prix?  au  prix  de  quelques 
actes  de  renoncement  à  nous-mêmes,  au  monde  et  au  péché.  O 
charité  toute  divine!  ô  bonté  inépuisable!  comment  assez  vous 
louer,  assez  vous  remercier  ? 

«  S'il  nous  fallait  mourir  mille  fois  par  jour,  dit  saint  Jean 
Chrysostome,  souffrir  même  les  tourments  de  l'enfer,  ce  ne  serait 
pas  acheter  trop  cher  le  bonheur  d'être  compté  parmi  les  élus.  » 
Pouvons-nous  concilier,  avec  ces  sentiments  des  Saints,  notre 
horreur  des  souffrances,  notre  lâcheté  dans  la  prière,  notre  fai- 

blesse à  nous  vaincre,  notre  inconstance  dans  la  ferveur  et  nos 

négligences  si  fréquentes  dans  le  service  d'un  Maître  si  généreux? 
Parmi  les  ouvriers  du  père  de  famille,  tous  ont  reçu  la  même 

récompense  ou  le  ciel,  quoiqu'ils  fussent  arrivés  à  des  heures 
différentes  ;  car  tous  avaient  bien  employé  le  temps  qui  leur  était 

donné.  —  Ce  n'est  pas  le  nombre  des  années  passées  à  servir 
Dieu,  qui  pèse  dans  sa  balance  divine,  mais  le  bon  emploi  qu'on 
en  fait  et  la  fidélité  qu'on  apporte  à  accomplir  ses  desseins.  Voyez 
donc  où  vous  en  êtes  dans  la  réalisation  de  ces  deux  conditions. 

0  mon  Dieu  !  inspirez-moi  le  courage  de  les  remplir  :  1°  En  ne 

perdant  pas  un  instant  du  temps  qui  m'est  accordé  pour  me  sanc- 
tifier. 2°  En  suivant  sans  relâche  la  conduite  de  l'obéissance  et  la 

direction  de  l'Esprit-Saint  dans  la  recherche  de  votre  amour  et 
l'exécution  de  vos  volontés. 



SEPTUAGÉSIME.  LUNDI.  —  MOYENS  DE  SERVIR  DIEU.  369 

septuagésime.  lundi.  —  Moyens  de  servir  Dieu  parfaitement. 

Préparation.  —  Les  Ames  qui  souhaitent  ardemment  d'arriver à  la  perfection  du  service  de  Dieu,  peuvent  en  abréger  la  route  : 

1°  Par  l'esprit  d'oraison.  2°  Par  le  support  paisible  des  peines  de 
chaque  jour.  —  Le  fruit  de  cette  méditation  sera  de  nous  porter 
à  remplir  tous  nos  devoirs  avec  l'onction  de  la  piété  et  le  baume 
de  la  mansuétude,  -selon  la  pensée  de  l'Esprit-Saint.  In  mansuetu- 
dine  opéra  tua  perfice.[ 

lo  L'esprit  d'oraison,  moyen  de  servir  dieu  parfaitement. 

La  perfection  évangélique  se  résume  dans  I'union  de  notre  âme 
avec  Dieu.  Or,  aspirer  à  cette  union  par  l'oraison  est  une  voie 
directe  et  facile  qui  conduit  au  but  désiré.  Nous  sommes,  en 

effet,  par  là  plus  éclairés  sur  les  moyens  d'assurer  cette  union 
et  en  même  temps  plus  affermis  dans  la  résolution  de  les  réduire 
en  pratique.  En  nous  mettant  en  communication  avec  Dieu, 

l'oraison  nous  attire  les  rayons  célestes,  qui  dissipent  nos- 
ténèbres,  guérissent  notre  ignorance,  réforment  nos  préjugés. 
Nous  y  apprenons  que  tout  est  vanité,  excepté  aimer  et  servir  le 
Seigneur  ;  que  notre  âme  immortelle  ne  peut  se  rassasier  de  biens 

et  de  plaisirs  passagers;  qu'il  lui  faut  la  connaissance  d'elle-même 
et  de  Dieu  ;  la  noblesse  de  la  grâce,  le  bonheur  éternel  promis  à 

la  vertu.  —  A  l'école  de  l'oraison,  le  mystère  de  la  croix,  scandale 
aux  juifs,  folie  aux  gentils,  devient  pour  nous  comme  un  flambeau. 
Il  nous  montre  la  grandeur,  la  sagesse,  la  justice,  la  sainteté  et  la 
charité  sans  bornes  du  Père  éternel,  qui  sacrifie  son  Fils  unique 

pour  effacer  nos  péchés,  nous  préserver  de  l'enfer  et  nous  ouvrir 
le  ciel.  0  science  précieuse  de  l'oraison  !  que  tu  nous  apprends 
bien  les  vérités  qui  nous  font  aimer  et  servir  Dieu  sans  réserve! 

Elle  nous  aide  beaucoup  aussi  à  les  mettre  en  pratique.  Par 
elle  nous  obtenons  cette  onction  intérieure,  qui  nous  fait  prendre 
en  dégoût  le  monde,  ses  jouissances,  son  luxe  et  ses  maximes, 

pour  nous  appliquer  plus  sérieusement  à  l'accomplissement  de 
nos  devoirs.  Elle  nous  prémunit  contre  les  séductions  des  sens, 

(1)  Eccli.  3, 19. 



370  SEPTUAGÉSIME.  LUNDI.  —  MOYENS  DE  SERVIR  DIEU. 

les  tentations  de  la  chair  et  du  démon,  et  nous  arme  contre 

nous-mêmes,  de  peur  que,  devenant  les  esclaves  de  nos  per- 

chants, nous  ne  cessions  d'être  les  serviteurs  de  Dieu.  Et  quelle 
vigueur  ne  communique-t-elle  pas  à  notre  volonté,  en  la  pressant 

de  prier  sans  relâche,  d'obéir  sans  résistance,  de  pardonner  au 
prochain,  de  le  traiter  avec  bienveillance,  de  le  supporter  avec 
douceur!  Quelle  sainteté  elle  nous  fait  acquérir,  en  nous  rendant 
fidèles  à  la  grâce,  en  nous  remplissant  de  saints  désirs  et  de 

bonnes  résolutions,  qui  entretiennent  en  nous  la  ferveur!  L'esprit 
d'oraison  est  donc  un  très  grand  moyen  de  servir  parfaitement 
notre  aimable  Créateur. 

0  mon  Dieu  !  je  veux  me  dévouer  à  votre  service,  à  l'aide  des 
ressources  de  l'oraison.  Je  suis  résolu  d'y  recourir  le  matin,  le 
soir,  dans  la  journée,  en  toutes  mes  occupations,  comme  dans 
mes  loisirs.  Nourrissez  mon  esprit  par  la  pensée  de  votre  présence 

et  par  le  souvenir  des  vérités  qui  sanctifient.  —  Fortifiez  mon 

coeur  au  moyen  de  pieuses  affections,  d'actes  de  contrition,  de 
confiance,  d'amour  et  de  demande,  qui  me  tiennent  sans  cesse 
uni  à  vous  de  la  manière  la  plus  intime,  la  plus  forte  et  la 
plus  suave. 

*o  Support  des  peines,  grand  moyen  de  servir  dieu  parfaitement.  . 

C'est  l'oraison,  dit  sainte  Thérèse,  qui  nous  aide  à  souffrir 
patiemment,  mais  ce  sont  les  souffrances  bien  supportées  qui 

complètent  l'œuvre  de  notre  sanctification  ;  et  pourquoi  ?  parce 
qu'elles  font  mourir  en  nous  l'égoïsme,  l'amour-propre  et  tous 
les  penchants  pervers  qui  en  sont  la  suite.  Saint  Jacques  assure 

de  même  que  la  patience  achève  de  nous  rendre  de  vrais  servi- 
teurs de  Dieu.  Patienlia  opus  perfectum  habet.x 

'Et  en  effet,  la  croix  est  comme  un  douclier  qui  pare  les  traits 
de  nos  ennemis  :  l'humiliation  repousse  les  flèches  empoisonnées 
de  l'orgueil  ;  la  privation  écarte  celles  de  la  sensualité  ;  la  perte  des 
biens  émousse  les  traits  acérés  de  l'avarice  et  de  la  cupidité  ;  la 
maladie  éteint  les  dards  enflammés  de  la  concupiscence  ou  de  la 

convoitise,  source  de  tant  de  péchés.  —  En  outre,  que  d'occAsiONs 
de  vertus  ne  nous  fournissent  pas  les  tribulations  et  les  épreuves 

de  cette  vie  !  occasions  do  soumission  à  Dieu ,  d'abnégation  de  nous- 

(1)  Jac.  t,  4. 



SEPTUAGÉSIME.  LUNDI.  —  MOYENS  DE  SERVIR  DIEU.  371 

mêmes,  de  détachement  du  monde  et  des  biens  passagers;  occa- 
sions d'expier  nos  péchés,  de  nous  mortifier,  de  faire  pénitence; 

occasions  enfin  d'acquérir  une  sainteté  consommée,  d'amasser  des 
mérites  et  de  nous  assurer  ce  poids  immense  de  gloire  éternelle 

que  l'Apôtre  promet  à  ceux  qui  souffrent  patiemment  ici-bas.  — 
Il  nous  importe  donc  beaucoup  de  pratiquer  la  résignation  en 
tout  temps  et  en  toute  circonstance. 

Pour  y  parvenir,  considérons  que  rien  n'arrive  ici-bas  sinon 
par  la  volonté  ou  par  la  permission  d'un  Dieu  infiniment  sage  et 
infiniment  bon,  qui  règle  tout  selon  notre  vrai  bien  ou  notre 
salut.  —  Persuadons-nous  de  plus  que  la  croix  est  un  signe  de 

l'amour  que  Dieu  nous  porte,  comme  nous  le  voyons  en  Jésus, 
en  Marie,  dans  les  saints  et  les  martyrs.  Au  lieu  donc  de  nous 
attrister  de  nos  revers  et  des  contrariétés  de  chaque  jour,  ne 

devrions-nous  pas  nous  en  réjouir,  comme  de  précieux  moyens 
de  nous  rendre  agréables  à  Dieu  ? 

D'ailleurs,  en  les  acceptant  avec  chagrin,  nous  les  endurerons 
moins  facilement  ;  car  alors  nous  y  ajoutons  l'amertume  de  notre 
impatience  qui  les  augmente.  Au  contraire,  en  les  recevant  avec 

soumission,  nous  les  rendons  légères  :  «  Dès  qu'on  s'est  décidé  à 
souffrir,  s'écrie  sainte  Thérèse,  la  peine  est  finie.  »  Bien  plus,  le 
Sauveur  promet  une  manne  cachée,  une  suavité  intérieure  à  qui 

triomphe  de  soi  pour  se  résigner.1  Souvent  par  là  les  afflictions 

sont  plus  douces  aux  élus  que  les  plaisirs  aux  pécheurs,  et  l'ame 
pieusement  soumise  trouve  des  fleurs  sous  les  épines,  tandis  que 

l'àme  impatiente  et  mondaine  rencontre  des  épines,  même  sous 
les  fleurs. 

0  mon  Dieu  !  vous  savez  quelles  croix  me  seront  utiles,  envoyez- 
les-moi  ;  je  les  accepte  sans  raisonner,  me  remettant  totalement 

entre  vos  mains.  Je  m'unis  à  Jésus  et  à  Marie  sur  le  Calvaire, 
et  je  me  propose  :  1°  De  m'exercer  dans  l'oraison,  à  embrasser 
d'avance  toutes  les  peines  qu'il  vous  plaira  de  m'envoyer.  2°  De 
placer  dans  votre  volonté  toute  ma  joie,  ma  force,  mon  espérance 

et  ma  vie,  afin  de  n'être  troublé  de  rien,  ni  impatienté  par  aucune 
épreuve,  par  aucune  affliction. 

(1)  Apoe.  2,  17. 



372        SEPTUAGÊSIME.  MARDI.  —  JÉSUS  AU  JARDIN  DES  OLIVES. 

septuagesime.  mardi.  -  Jésus  prie  au  Jardin  des  Olives. 

Préparation.  —  La  prière  de  Jésus  au  Jardin  des  Olives  nous 
enseigne  les  qualités  que  doivent  avoir  les  nôtres  :  1°  Le  Sauveur, 
en  priant,  se  recueille  et  s'humilie.  2°  Il  prie  avec  confiance  et 
persévérance.  —  Examinons  si  ces  dispositions  du  divin  Maître 
sont  aussi  celles  de  notre  ame,  lorsque  nous  méditons  et  offrons 

à  Dieu  nos  requêtes  pour  obtenir  ses  faveurs.  «  Quand  vous  n'êtes 
pas  exaucés,  dit  saint  Jacques,  c'est  que  vous  priez  mal.  »  Petitis 
et  non  accipiiis,  eo  qnod  maie  petatis.1 

1°  JlîSUS  PRIE  AVEC  ATTENTION  ET  HUMILITÉ. 

En  arrivant  au  Jardin  des  Olives,  Jésus  dit  à  ses  Apôtres  : 

«  Demeurez  ici,  pendant  que  j'irai  plus  loin  pour  prier.2  »  Et  il  se 
retira  à  l'écart  pour  converser  avec  Dieu.  —  Que  nous  apprend-il 
par  là,  sinon  à  nous  recueillir,  quand  nous  voulons  parler  à  la 
Majesté  divine?  Il  ne  convient  pas  que  des  pensées  profanes  se 
mêlent  en  nous  au  souvenir  de  Dieu  et  des  choses  du  salut.  Sans  le 

recueillement,  notre  esprit  manque  au  respect  que  doit  la  créa- 
ture à  son  Créateur  ;  notre  cœur  est  privé  de  ces  désirs  ardents  si 

nécessaires  à  la  bonne  oraison,  à  la  prière  efficace.  —  Avant  donc 
de  nous  adresser  au  Seigneur,  bannissons  de  notre  imagination, 

de  notre  mémoire,  de  notre  entendement  toutes  les  images  étran- 
gères aux  choses  saintes,  tous  les  souvenirs  du  monde,  toutes  les 

pensées  terrestres.  Tenons  notre  Ame  dans  un  calme  parfait, 

comme  le  requiert  l'importance  des  affaires  à  traiter  avec  le  sou- 
verain monarque  du  ciel  et  de  la  terre. 

Retiré  à  l'écart,  Jésus  se  prosterne  la  face  contre  terre,3  nous 
donnant  ainsi  l'exemple  de  I'humilité  profonde  qui  doit  accompa- 

gner nos  prières.  —  En  comparaison  du  Créateur  que  sommes- 
nous?  nous  ressemblons  à  des  grains  de  sable,  à  des  atomes 
imperceptibles  sortis  du  néant;  plus  vils  encore,  nous  sommes 
des  coupables  dignes  de  châtiments  éternels.  Comment  osons- 
nous  donc  implorer  la  faveur  du  Dieu  tout-puissant?  —  Jésus 

•     (1)  Jac.  4,  3.  (2)  Matth.  26,  36.  (3)  Ibid.  38. 



SEPTUAGÉSIME.  MARDI.  —  JÉSUS  AU  JARDIN  DES  OLIVES.         373 

s'abaisse  sous  le  poids  de  nos  crimes,  lui,  la  Grandeur  même. 
Quelle  confusion  devrait  s'emparer  de  nous,  créatures  abjectes, 
quand,  chargés  de  nos  propres  iniquités,  nous  demandons  misé- 

ricorde à  la  divine  Majesté  outragée  par  notre  malice  ! 
Faites  dans  ces  dispositions,  nos  prières  seront  ce  cri  du  cœur 

que  Dieu  ne  saurait  mépriser.  «  De  l'abîme  de  ma  misère,  disait 
David,  j'ai  crié  vers  vous,  Seigneur.  »  Et  le  saint  roi  tire  de  ce  cri 
intérieur  un  puissant  motif  d'être  écouté  :  «  Seigneur,  ajoute-t-i! 
aussitôt,  exaucez  ma  prière,  »  prière  si  capable  de  vous  tou 

cher,  puisqu'elle  vient  d'un  cœur  rempli  de  l'impression  de  son 
indignité.1 

0  mon  Dieu  !  inspirez-moi  vous-même  ces  sentiments  d'uuMi- 
lité,  qui  me  tiennent  recueilli  en  votre  présence,  en  bannissant 

de  mon  cœur  l'estime  propre,  la  vaine  complaisance  dans  mes 
œuvres  et  dans  l'affection  d'autrui,  sources  si  fécondes  d'orgueil 
et  de  distractions.  Donnez-moi  la  grâce  de  commencer  toutes  mes 

oraisons  par  des  actes  d'anéantissement  devant  vous,  afin  de 
m'attirer  ainsi  vos  lumières  et  vos  faveurs,  spécialement  le  don 
d'un  profond  recueillement  et  d'une  humble  dévotion. 

2°  Jésus  prie  avbc  confiance  et  persévérance 

Ainsi  prosterné  contre  terre,  Jésus  s'adresse  à  Dieu,  en  lui 
disant  :  «  Mon  Père  !  »  Pater  r??i.2  Cette  expression  pleine  de  ten- 

dresse montre  la  confiance  toute  filiale  qui  déborde  du  cœur  de 

l'Homme-Dieu.  —  L'humilité  n'empêche  donc  pas  la  confiance, 
mais  elle  la  purifie  de  toute  présomption  et  la  perfectionne,  en 

nous  apprenant  à  n'espérer  qu'en  Dieu.  C'est,  en  effet,  pour  nous 
confier  en  lui  seul,  que  nous  cessons  de  compter  sur  nous- 
mêmes.  Nous  lui  confessons  notre  ignorance,  notre  faiblesse, 
notre  misère  et  notre  pauvreté,  afin  de  le  forcer,  en  vertu  de 
ses  promesses,  à  nous  ouvrir  les  trésors  de  sa  sagesse,  de  sa 
puissance  et  de  sa  bonté.  Plus  nous  nous  humilions,  plus  nous 

avons  droit  d'espérer  en  sa  miséricorde,  qui  est  l'asile  de  ceux 
qui  se  reconnaissent  misérables.  —  Combien  de  fois  cependant 
n'hésitons-nous  pas  à  mettre  en  Dieu  notre  confiance,  surtout 
quand  nous  lui  demandons  des  grâces  ! 

Malgré  l'ennui,  le  dégoût  et  la  tristesse  qui  l'accablent,  Jésus 

(1)  Ps.  129,  1.  (2)  Matth.  26,  39. 



374  SEXAGÉS1ME.  DIMANCHE.  —  LA  PAROLE  DE  DIEU. 

continue  sa  prière.  Il  la  prolonge  même  pendant  toute  son 

agonie,  ne  cessant  de  répéter  les  mêmes  paroles.'  Eumdem  ser- 
monem  dicens.  —  0  Jésus!  que  votre  exemple  condamne  bien 
notre  lâcheté!  Nous  prions  quand  nous  en  avons  le  goût  ou  que 

les  consolations  abondent,  mais  dès  qu'il  faut  prier  péniblement, 
le  courage  nous  manque  et  nous  abandonnons  nos  exercices  de 

piété.  Notre  dévotion  n'est  donc  pas  ce  dévouement  de  la  volonté 
qui  cherche  uniquement  le  bon  plaisir  divin,  mais  un  calcul  inté- 

ressé qui  préfère  la  satisfaction  personnelle  à  la  réalité  de  la  vertu. 

0  mon  aimable  Rédempteur!  je  veux  prendre  d'autres  senti- 
ments et  prier  désormais  :  1°  Par  devoir,  dons  l'intention  de 

rendre  à  Dieu  mes  hommages,  de  le  remercier  de  ses  bienfaits, 

d'attirer  ses  miséricordes  et  ses  grâces  sur  mon  âme  et  sur  tous 
ceux  pour  qui  je  dois  intercéder.  Je  veux  2°  Prier  en  tout 
temps,  en  tout  lieu,  en  toute  circonstance,  et  toujours  avec  les 

dispositions  requises.  —  Marie,  ma  tendre  Mère!  faites-moi  com- 
prendre que  la  prière  est  nécessaire  à  ma  vie  spirituelle,  comme 

la  respiration  de  l'air  est  indispensable  à  ma  vie  corporelle. 
Obtenez-moi  la  grâce  de  prier  sans  relâche  et  dans  les  sentiments 

de  Jésus,  c'est-à-dire  avec  attention,  —  humilité,  —  confiance  — 
et  persévérance.  Factus  in  agoma  proiixius  orabat. 

SEXAGÉSIME.  dimanche  -  La  parole  de  Dieu 

Préparation.  —  L'Evangile  du  jour  compare  la  divine  parole  à une  semence  précieuse  que  nous  devons  faire  fructifier.  Nous 
méditerons  :  1°  Quels  sont  les  obstacles  à  son  efficacité.  2°  Dans 
quelles  dispositions  nous  devons  la  recevoir.  —Nous  prendrons 
ensuite  la  résolution  de  nous  rappeler  souvent  certaines  maximes 
ou  vérités,  qui  nous  ont  touchés  dans  nos  lectures,  ou  dans  les 
sermons  et  instructions,  afin  d'en  nourrir  notre  âme,  comme  le 
faisait  la  divine  Mère.  Maria  conservabat  omnia  verba  hœc,  confe- 
rens  in  corde  suo? 

\o  Quels  sont  les  Ocistaclks  a  la  parole  de  dieu. 

Jésus  nous  les  signale  dans  l'Evangile  de  ce  jour.  Il  en  est, 
dit-il,  qui  écoutent  la  divine  parole  ;  mais  celle-ci  tombe  en  eux 

(i)  Luc.  22,  43.  Matth.  2G,  44.  (2)  Luc,  2,  19. 



SEXAGÉSIME.  DIMANCHE.  —  LA  PAROLE  DE  DIEU. 
375 

comme  la  semence  le  long  du  chemin,  où  elle  est  foulée  aux 
pieds  et  mangée  par  les  oiseaux  du  ciel.'  —Ici  sont  désignés 
les  esprits  dissipés  ,  ouverts  à  toutes  les  nouvelles  du  monde. 

Secus  viam.  11  est  facile  au  démon  de  leur  enlever  le  peu  d'im- 
pression que  leur  ont  fait  les  sermons  et  les  pieuses  lectures. 

Il  lui  suffît  de  leur  suggérer  des  préoccupations  étrangères  aux 
choses  du  salut.  —  Le  remède  à  ce  mal  est  le  recueillement  habi- 

tuel, qui  nous  met  en  garde  contre  la  dissipation  du  siècle  et  à 

l'abri  des  distractions  funestes  dont  Satan  se  sert  pour  nous  ôtcr 
toute  vie  intérieure.  Et  volucres  cœli  comederunl  illud. 

Il  en  est  d'autres,  continue  le  Sauveur,  qui  reçoivent  la  divine 
semence  avec  joie,  mais  comme  leur  cœur  est  lâche  et  infidèle, 

elle  n'y  prend  point  racine,  et  se  dessèche  bientôt  après,  au  vent 
brûlant  de  l'épreuve  ou  de  la  tentation.  Ils  n'ont  pas  le  courage  de 
faire  un  sacrifice,  et  perdent  ainsi  le  fruit  de  la  parole  sacrée.  — 
Préservons-nous  de  ce  malheur  par  une  résolution  ferme  et  sin- 

cère de  mettre  en  pratique  ce  qu'on  nous  a  recommandé;  et,  i\ 
cette  fin,  prions  avec  instance  Jésus  et  Marie  de  nous  venir  en 
aide.  Natum  aruit,  quia  non  liabebat  humorem. 

Le  Sauveur  parle  enfin  de  ceux  qui  reçoivent,  parmi  les  épines 

ou  les  attaches,  la  semence  de  la  divine  parole.  Elle  est,  dit-il, 
bientôt  étouffée  par  les  sollicitudes  de  la  vie  présente,  le  soin 

d'amasser  des  richesses  et  la  passion  de  se  procurer  des  plaisirs. 
—  Mais  il  en  est  tout  autrement  du  cœur  libre  et  dégagé  des 
affections  terrestres.  Avec  quelle  sainte  avidité  il  se  nourrit  de  la 

doctrine  du  salut!  et  quelle  facilité  n'a-t-il  pas  de  la  retenir  et  de 
lui  faire  produire  des  fruits  !  L'âme  qui  se  soucie  peu  des  intérêts 
matériels,  des  satisfactions  des  sens,  de  l'estime  et  de  la  réputa- 

tion, et  désire  uniquement  de  se  sanctifier,  profite  de  tout  ce 

qu'elle  voit,  lit  et  entend,  pour  s'unir  à  son  Seigneur  bien-aimé. 
0  Jésus!  vous  dirai-je  avec  l'auteur  de  l'Imitation,  j'ai  besoin 

ici-bas  d'aliment  et  de  lumière,  c'est-à-dire  de  votre  corps  sacré 
pour  me  nourrir,  et  de  votre  divine  parole  pour  m'éclairer. 
Faites-moi  profiter  de  l'un  et  de  l'autre,  afin  que  mon  cœur  se 
forme  sur  le  vôtre.  A  cette  fin,  rendez-moi  toujours  profondé- 

ment recueilli,  —  constamment  fidèle  à  la  grâce  —  et  entière- 

ment détaché  de  tout  ce  qui  n'est  pas  vous. 

(1)  Luc.  8,  5-12. 



376  SEXAGÉSIME.  DIMANCHE.  —  LA  PAROLE  DE  DIEU. 

?°  Dans  quelles  dispositions  il  faut  recevoir  la  parole  de  dieu. 

Dieu  nous  parle  de  différentes  manières  :  par  la  prédication, 

par  les  livres  saints,  les  ouvrages  pieux,  les  avis  qu'on  nous 
donne.  Quel  que  soit  le  moyen  employé  par  le  Seigneur  pour 

nous  éclairer  et  nous  instruire,  nous  devons  recevoir  son  ensei- 
gnement avec  le  plus  profond  respect  et  y  prêter  toute  notre 

attention.  Car  sa  parole  est  d'origine  céleste  et  surnaturelle. 
Revêtue  de  la  suprême  autorité  du  Créateur,  elle  est  marquée  d'un 
cachet  de  vérité  divine,  qui  la  rend  adorable  aux  esprits  les  plus 

élevés.  —  Son  but  est  de  nous  purifier,  de  nous  arracher  à  nous- 
mêmes  et  de  nous  conduire  au  souverain  Bien.  —  Ses  effets  sont 

si  précieux,  si  efficaces,  qu'ils  ont  régénéré  le  monde.  Elle  mérite 
donc  à  tous  égards  notre  attention,  notre  vénération  la  plus  sin- 

cère et  la  plus  constante. 
De  là  nous  viendra  la  docilité  pour  lui  obéir.  Au  lieu  donc 

d'exiger  que,  pour  être  recevablc  à  nos  yeux,  elle  soit  toujours 
enrichie  des  ornements  du  style  et  du  langage,  nous  nous  souvien- 

drons que  le  Verbe  incarné  n'est  pas  moins  digne  d'être  écouté  et 
obéi  sous  les  langes  de  son  enfance  que  dans  les  splendeurs  de 

sa  gloire  ;  qu'en  conséquence  nous  devons  être  moins  touchés  de 
la  forme  de  sa  doctrine  enseignée  par  les  hommes,  que  du  fond, 
miel  céleste  qui  vient  de  lui  et  qui  nourrit  les  âmes  soumises. 

Formons  donc  la  résolution  de  lire  et  d'entendre  la  parole  de 
Dieu  :  1°  Avec  cette  crainte  respectueuse  qui  animait  les  Israé- 

lites au  pied  du  mont  Sinaï,  crainte  que  doit  produire  en  nous  la 
foi  vive  sur  les  grandeurs  de  Celui  qui  nous  parle,  soit  par  les 
livres  saints,  soit  par  les  prédicateurs,  soit  par  nos  directeurs 

spirituels.  —  2°  Avec  cet  amour,  cette  avidité  des  enfants  dociles. 

qui  ne  demandent  qu'à  s'instruire  pour  accomplir  ce  qu'on  leur 
enseigne. 

0  mon  Dieu  !  faites  qu'en  écoutant  votre  parole  sainte  je  ne 
ressemble  ni  au  grand  chemin,  ni  à  la  terre  pierreuse,  ni  au 

terrain  couvert  de  ronces  et  d'ÉPiNES.  Préservez-moi  donc  du 
malheur  de  prêter  l'oreille  à  la  vérité  avec  un  esprit  critique  et 
indocile;  mais  disposez  toujours  mon  âme  comme  un  champ 

fertile,  pour  recevoir  cette  divine  semence.  Faites-moi  vénérer 
et  écouter  votre  parole,  comme  un  écho  sacré  de  cette  sagesse 

incréée  qui  habite  éternellement  en  vous  et  qui  s'est  incarnée 
pour  nous  conduire  au  salut.  Accordez-moi  la  grâce  d'une  foi 



SEXAGÉSIME.  LUNDI.  —EFFICACITÉ  DE  LA  PAROLE  DE  DIEU.      377 

vive  et  d'une  docilité  sans  réserve  aux  lectures  pieuses  et  aux 
exhortations  saintes,  qui  me  pressent  de  me  quitter  moi-même  et 
les  biens  passagers,  afin  de  chercher  uniquement  votre  bon 
plaisir  et  les  trésors  éternels. 

SEXagésime.  lundi.  -  Efficacité  de  la  parole  de  Dieu. 

Préparation.  —  «  Voici  que  je  vous  mets  ma  parole  comme 
du  feu  dans  la  bouche,  et  vos  auditeurs  comme  du  bois  à  dévo- 

rer. »  Ce  langage  du  Seigneur  à  Jérémie  nous  montre  l'efficacité 
de  sa  divine  parole.  Voyons  :  1°  Combien  elle  est  puissante  dans  ses 
effets.  2°  Quels  sont  les  moyens  d'en  profiter.  —  Proposons-nous ensuite  de  ne  laisser  jamais  passer  sans  fruit  aucune  maxime  qui 
nous  frappe,  mais  de  l'appliquer  toujours  à  notre  conduite.  Eece 
ego  do  verba  mea  in  ore  tuo  in  ignem,  et  popuhim  istum  in  ligna, 
et  vorabit  eos.* 

lo  Puissance  de  la  parole  de  dieu. 

Le  Seigneur,  par  sa  parole,  a  fait  sortir  du  néant  tout  ce  qui 
existe.  Ipse  clixit,  et  facta  sunt?  Sa  parole  soutient  le  bel  ordre 
établi  dans  toute  la  création.  Prœceptum  postât  et  nonprœleribitJ> 

—  S'il  en  est  ainsi  du  monde  naturel,  qu'en  sera-t-il  de  celui  de 
la  grâce,  infiniment  plus  élevé?  Le  Verbe  se  fait  chair  au  moment 

où  Marie  donne  à  l'ange  son  admirable  réponse.  Fiat  mini  seenn- 
dum  verbum  tuam.  Le  succès  de  l'Evangile,  les  miracles  qui  le 
confirment  en  Jésus  et  en  ses  apôtres,  sont  des  effets  de  la  divine 

parole.  L'Eglise  s'en  sert,  depuis  dix-neuf  siècles,  pour  enseigner 
toutes  les  nations,  et  répandre  ainsi  la  lumière  de  la  foi  jusqu'aux 
extrémités  de  l'univers.  La  voix  des  Pontifes  et  des  Conciles 
affermit  la  croyance  des  fidèles  ;  les  chaires  de  vérité  ne  cessent 

d'instruire  et  d'exhorter  les  âmes,  et  les  ministres  sacrés  les 
dirigent  selon  la  doctrine  reçue  du  Sauveur  et  conservée  intacte 

dans  l'Eglise  catholique  par  l'Esprit-Saint  lui-même. 
Mais  ce  n'est  pas  seulement  l'enseignement  de  l'Eglise  qui  nous 

montre  l'efficacité  de  la  divine  parole  :  ce  sont  aussi  ses  sacre- 
ments :  dans  le  Baptême,  cette  parole  sacrée  nous  fait  passer 

de  la  condition  d'esclaves  de  Satan  à  la  dignité  sublime  d'enfants 

(l)Jér.  5,  14. (2)  Ps.  148,  5. (5)  Ps.  148,  6. 
MÉDIT.  1. 32 



378     SEXAGÉS1ME.  LUNDI.  —  EFFICACITÉ  DE  LA  PAROLE  DE  DIEU. 

de  Dieu  ;  dans  la  Pénitence  elle  nous  rend  la  grâce,  quand  nous 

l'avons  perdue,  nous  arrache  ainsi  aux  supplices  éternels  et  nous 
restitue  nos  titres  à  l'héritage  des  saints.  —Dans  la  Confirmation, 
elle  nous  fait  soldats  du  Christ,  toujours  armés  pour  la  lutte  et 
consacrés  pour  le  martyre.  Et  cette  Transubstantiation  du  pain 

et  du  vin  au  corps  et  au  sang  de  l'Homme-Dieu,  n'est-elle  pas 
aussi  l'effet  de  la  même  parole?  Oui,  c'est  elle  qui  produit  en  un 
instant  la  plus  grande  des  merveilles,  celle  d'un  Dieu  habitant, 
s'immolant  parmi  nous  et  devenant  notre  aliment  jusqu'à  la  con- 

sommation des  siècles.  0  parole  plus  féconde  que  celle  qui  a 

créé  l'univers  !  elle  nous  procure  plus  que  mille  mondes,  c'est- 
à-dire  Dieu,  Dieu  prisonnier,  Dieu  victime,  Dieu  nourriture  de 

nos  âmes  !...  Et  c'est  encore  cette  parole  qui  engendre  le  Prêtre, 
instrument  de  tant  de  prodiges.  Elle  bénit  en  outre  les  Mariages 

chrétiens,  qui  enfantent,  pour  la  gloire  de  Dieu,  des  êtres  à  sanc- 
tifier ou  à  conduire  par  le  chemin  de  la  béatitude  céleste.  Jus- 

qu'aux portes  du  tribunal  suprême,  la  parole  sacrée,  dans  les 
encouragements  du  prêtre  et  dans  l'Extrême-Onction,  nous  aide 
à  franchir  le  passage  du  temps  à  l'éternité. 

0  Jésus!  lorsque  j'entends  ou  je  lis  votre  doctrine,  ne  me  lais- 
sez jamais  chercher  à  y  satisfaire  une  vaine  curiosité.  Inspirez-moi 

plutôt  alors  le  désir  sincère  de  devenir  meilleur.  Que  vos  maximes, 

comme  un  feu  consumant,  détruisent  en  moi  tout  ce  qui  n'est  pas 
de  vous,  —  selon  vous  —  et  pour  vous. 

2p  Comment  on  profitk  de  la  parole  de  dieu. 

«  La  semence  qui  tombe  dans  une  bonne  terre,  dit  le  Sauveur, 
nous  représente  ceux  qui,  après  avoir  écouté  la  divine  parole 

avec  un  cœur  parfaitement  bien  préparé  ont  soin  de  l'y  conserver 
et  portent  ainsi  du  fruit  par  la  patience.1  » 

Cette  semence,  qui  est  la  parole  sacrée,  doit  d'abord  trouver  en 
nous  un  cœur  fervent  et  docile  :  fervent,  c'est-à-dire  désireux 
de  connaître  la  vérité,  de  la  goûter  et  de  la  faire  passer  dans  notre 
conduite  ;  docile,  ou  disposé  à  la  recevoir  sans  objection,  sans 

répugnance  ;  —  à  se  soumettre  aux  sacrifices  qu'elle  exige;  —  à  la 
réduire  fidèlement  en  pratique  selon  les  occasions  plus  ou  moins 
difficiles  qui  se  présentent  à  nous. 

(l)Lucs8,  15. 



SEXAGÉSIME.  LUNDI.  —  EFFICACITÉ  DE  LA  PAROLE  DE  DIEU.     379. 

Le  Sauveur  ajoute  «  qu'il  faut  la  conserver  dans  son  cœur.  » 
Il  ne  suffît  pas  à  la  semence  de  tomber  en  terre,  pour  germer  et  se 
développer  aussitôt  ;  mais  il  lui  faut  encore  du  temps,  de  la  rosée, 
de  la  pluie,  de  la  culture.  —  La  parole  de  Dieu  ne  sanctifiera  pas 
notre  âme  en  un  instant.  Nous  devons  la  méditer,  la  faire  péné- 

trer en  nous  pour  bannir  de  notre  esprit  les  préjugés  et  réformer 
nos  sentiments,  notre  conduite,  selon  la  doctrine  et  les  exemples 
de  Jésus.  Peu  à  peu,  soutenue  par  la  prière  et  la  grâce,  cette  divine 

parole  réprimera  dans  notre  intérieur  ce  qui  reste  de  l'homme 
naturel,  terrestre  et  mondain  ;  elle  s'emparera  totalement  de  notre 
intelligence  et  de  notre  volonté,  pour  nous  transformer  en  Jésus. 

Mais  ce  résultat,  ajoute  le  divin  Maître,  ne  peut  être  obtenu 

qu'au  moyen  de  la  patience.  Comme  le  laboureur  attend  pendant 
l'hiver  et  plus  longtemps  encore  le  fruit  de  son  travail,  ainsi  nous 
devons  nous  résigner  à  ne  pas  toujours  constater  nos  progrès 
selon  nos  désirs  empressés.  Il  y  a  dans  la  vie  spirituelle  des  jours 
de  sécheresse,  de  lâcheté  involontaire,  où  tout  semble  languir 
et  périr.  Il  est  des  jours  de  tempêtes,  de  combats,  où  tout  paraît 

en  nous  se  renverser  et  nous  ôter  tout  espoir  de  récolte.  Gardons- 
nous  alors  de  nous  laisser  abattre  ;  car  de  là  nous  viendra  le  salut. 
Si  nous  savons  embrasser  avec  courage  ce  que  Dieu  nous  envoie, 

ces  sortes  d'épreuves,  sanctifiées  par  notre  patience,  achèveront 
d'affermir  en  notre  âme  les  effets  précieux  de  la  divine  semence. 
Nous  produirons  alors  cent  pour  un,  par  la  pureté  de  nos  inten- 

tions, la  conviction  de  notre  foi,  la  fermeté  de  notre  confiance  et 
la  solidité  de  notre  amour  envers  Dieu  et  envers  le  prochain. 

0  Jésus,  sagesse  incarnée  !  inspirez-moi  le  plus  profond  dégoût 
des  lectures  profanes,  des  conversations  frivoles,  des  vaines  occu- 

pations du  siècle,  afin  que,  l'onction  de  votre  grâce  s'emparant  de 
mon  cœur,  je  place  désormais  ma  joie  à  lire,  à  écouter,  à  méditer 

votre  parole  et  à  lui  faire  produire  des  fruits.  Rendez-moi  désor- 
mais attentif  à  vos  lumières,  —  docile  à  votre  voix,  —  fidèle  à 

exécuter  tous  vos  désirs,  en  dépit  des  craintes,  des  luttes,  des 

répugnances  de  ma  nature  viciée,  si  ennemie  des  peines,  des  tra- 
vaux et  des  sacrifices.  Et  fructum  afferunt  in  patientin. 



380  SEXAGÉSIME.  MARDI.  —  PASSION  DE  JÉSUS. 

SEXAGésime.  mardi.  —  Passion  de  Jésus. 

Préparation.  —  «  Armez-vous  de  la  pensée  de  Jésus  souffrant, 
pour  y  puiser  la  force  dont  vous  avez  besoin.1  »  Ainsi  parle  le 
Prince  des  Apôtres.  1°  La  Passion  de  Notre-Seigneur  nous  encou- 

rage et  nous  fortifie.  2°  Elle  nous  aide  à  nous  sanctifier.  —  Pre- 
nons la  résolution  de  jeter  souvent  les  yeux  sur  le  Crucifix,  afin 

que  cette  vue  nous  inspire  l'horreur  du  péché,  l'amour  envers Jésus  et  la  patience  dans  les  maux  de  cette  vie.  Oiristo  passo  in 
carne,  et  vos  eadem  cogitatione  armamini. 

lo  La  PASSION  DE  JÉSUS  nous  encourage  et  nous  fortifie. 

Quoi  de  plus  consolant  pour  un  exilé,  que  de  considérer  souvent 
les  portraits  de  ceux  dont  il  est  aimé  et  de  se  souvenir  de  leurs 
bienfaits?  Ainsi  dans  le  désert  de  cette  triste  vie,  ce  nous  est  un 

grand  soulagement  de  contempler  l'image  de  notre  Sauveur  cru- 
cifié et  de  nous  rappeler  les  biens  immenses  dont  il  nous  a  com- 
blés. —  Dès  le  commencement  de  sa  conversion,  sainte  Marguerite 

de  Cortone  puisait  dans  ces  pensées  les  encouragements  à  la  vie 

pénitente  qu'elle  avait  embrassée.  Les  vendredis,  elle  redoublait 
de  rigueur  contre  elle-même,  et  elle  aurait  voulu  souffrir  autant 
que  le  Rédempteur,  tant  la  méditation  de  ses  tourments  la  rendait 

généreuse  et  dévouée.  —  Ainsi  la  vue  du  Crucifix  devrait  nous 
enflammer  du  désir  de  la  mortification.  Car  il  convient  qu'après 
avoir  contribué,  par  nos  fautes,  à  la  mort  d'un  Dieu,  nous 
mourions  nous-mêmes  à  toutes  les  satisfactions  des  sens  et  de 

l'amour-propre. 
Selon  saint  Thomas,  le  souvenir  de  la  Passion  nous  prémunit 

contre  la  rechute  et  contre  toutes  sortes  de  tentations.  Quoi  de 

plus  rassurant,  en  effet,  que  l'aspect  du  divin  Crucifié,  contre  les 
attaques  du  monde,  de  l'enfer  et  des  penchants  vicieux?  Image  de 
celui  qui  a  vaincu  les  trois  concupiscences,  le  Crucifix,  en  frappant 

nos  regards,  nous  aide  à  étouffer  en  nous  les  sentiments  d'orgueil, 
la  passion  des  richesses  et  les  funestes  ardeurs  des  convoitises 
sensuelles. 

(i)  1  Petr.  4,  1. 



SEXAGÉSIME.  MARDI.  —  PASSION  DE  JÉSUS.  381 

Et  quelle  force  ne  nous  communique-t-il  pas  dans  I'advershé? 
Les  martyrs  n'avaient  point  de  plus  puissant  secours  au  milieu  de 
leurs  tortures,  que  la  pensée  de  la  Passion.  «  Quoi  !  se  disaient-ils, 
un  Dieu  a  souffert  les  plus  horribles  supplices  pour  nous  ouvrir 
le  ciel,  et  nous  voudrions  y  entrer  sans  avoir  eu  part  à  ses  dou- 

leurs? 11  était  innocent,  et  nous  sommes  coupables  ;  il  était  notre 

Créateur,  et  nous  sommes  de  viles  et  méprisables  créatures.  »  — 
De  telles  réflexions,  jointes  à  la  prière,  sont  bien  capables  de  nous 
faire  embrasser  avec  amour  toutes  les  afflictions.  Des  plaies  de 

Jésus  s'échappe,  en  effet,  comme  un  baume  qui  adoucit  nos 
peines,  calme  nos  angoisses  et  nous  fait  recevoir  sans  nous 
plaindre  toutes  les  tribulations. 

0  Jésus!  la  méditation  de  vos  souffrances  me  fait  comprendre 
le  prix  des  mortifications,  des  combats  et  des  épreuves  de  cette 
misérable  vie.  Toutes  mes  peines  bien  supportées  me  donnent 
une  large  part  aux  biens  de  la  Rédemption.  La  croix  me  devient 
ainsi  comme  un  canal  de  grâces,  comme  un  pain  spirituel  qui 
fortifie  mon  âme  et  me  rend  invincible  aux  ennemis  du  salut.  0 
Croix  sainte  !  soyez  désormais  avec  Jésus,  ma  consolation  et  ma 

force.  Que  je  trouve  en  vous  le  courage  des  pénitents,  —  l'énergie 
victorieuse  des  vierges  —  et  la  constance  inébranlable  des  mar- 

tyrs! Christo  passo  in  carne,  et  vos  eadem  cogitatione  armamini. 

2°  La  passion  de  jésus  nous  aide  a  nous  sanctifier. 

Le  souvenir  des  souffrances  du  Rédempteur,  dit  Origène,  doit 
nous  inspirer  une  vive  horreur  du  péché.  Comment,  en  effet, 
penser  à  un  Dieu  qui  meurt  à  cause  de  nos  offenses,  et  ne  pas 

détester  l'ingratitude  qui  nous  a  fait  rompre  avec  lui  ?  Il  pleure 
nos  fautes  au  Jardin  des  Olives,  et  nous  rappelle  ainsi  l'esprit 
de  componction  si  nécessaire  à  la  vraie  sainteté. 

Il  supporte  chez  Caïphe  toutes  sortes  d'avanies,  pour  nous 
apprendre  à  mépriser  l'estime  des  hommes  et  à  pratiquer  une 
sincère  et  profonde  humilité.  Flagellé  et  couronné  d'épines  au 
Prétoire,  il  nous  mérite  par  là  l'amour  de  la  chasteté  et  la  force  de 
nous  entourer  des  épines  de  la  mortification  pour  nous  conserver 
purs  devant  Dieu.  Tous  ses  tourments  nous  enseignent  la  patience, 

la  douceur,  le  support  héroïque  des  maux  de  cette  vie,  et  il  n'est 
point  de  vertu  qui  ne  soit  offerte  en  lui  à  notre  imitation,  de- 

puis l'agonie  du  Jardin  jusqu'aux  suprêmes  angoisses  du  Golgotha. 



382  FÉVRIER.  PREMIER  VENDREDI.  —  LE  SACRÉ-COEUR. 

Aussi  saint  François  de  Sales  nous  exhorte  à  porter  toujours 
sur  nous  le  Crucifix,  à  le  regarder  avec  respect  et  tendresse,  à  le 
baiser  avec  affection,  à  lui  adresser  de  douces  paroles  pleines  de 

confiance  et  toutes  brûlantes  du  désir  d'imiter  le  divin  Maître  et 
de  lui  appartenir  sans  réserve.  —  Celui  qui  suit  cette  pratique  si 
simple  avancera  chaque  jour  dans  r amour  de  Jésus  crucifié.  Car 

à  la  vue  d'un  Dieu  souffrant,  dit  saint  Alphonse,  il  n'est  plus 
permis  de  s'en  tenir  à  l'écorcc  de  la  perfection,  mais  on  est  dou- 

cement contraint  d'entrer  dans  la  voie  des  solides  vertus,  du 
dévouement  sans  bornes  et  de  la  parfaite  charité. 

Formons  donc  la  résolution  de  méditer  souvent  la  Passion  du 
Sauveur,  en  nous  figurant  être  sur  le  Calvaire  avec  la  Mère  de 

douleurs.  Il  fut  révélé  à  sainte  Marguerite  de  Cortone,  qu'aux 
heures  où  elle  se  tenait  en  esprit  au  pied  de  la  croix,  la  grâce 
pleuvait  sur  elle  en  aussi  grande  abondance,  que  le  sang  de  Jésus 
en  avait  coulé  quand  il  y  était  attaché. 

0  tout  aimable  Rédempteur!  mes  prières  ne  seront  jamais  plus 

humbles,  plus  confiantes,  plus  ferventes  et  plus  efficaces,  qu'au 
pied  de  votre  croix.  Là  donc  je  viendrai  implorer  votre  clémence 

et  vous  demander  l'horreur  du  péché,  —  le  courage  de  pratiquer 
les  vertus  —  et  le  don  si  précieux  de  votre  amour.  Et  vous,  ô 
Mère  affligée  !  gravez  à  jamais  dans  mon  cœur  les  plaies  de  Jésus 

crucifié,  plaies  qui  m'ont  préservé  de  l'enfer,  m'ont  ouvert  le  ciel 
et  sont  pour  moi  la  source  de  tous  les  biens  de  la  grâce. 

février,  premier  VENDREDI.  -  Confiance  dans  le  Sacré-Cœur. 

Préparation.  —  «  Vous  qui  craignez  le  Seigneur,  dit  l'Esprit- 
Saint,  espérez  en  lui.'  »  Méditons  attentivement  :  1°  Les  motifs 
de  nous  confier  dans  le  Cœur  de  Jésus.  2°  Ses  promesses  géné- 

reuses en  notre  faveur.  —  N'avons-nous  pas  souvent  à  nous 
reprocher  des  défiances,  des  découragements,  qui  blessent  plus 

ou  moins  la  vertu  d'espérance?  Proposons^nous  fermement  de réprimer  en  nous  ces  défauts,  si  contraires  à  notre  progrès.  Qui 
timelis  Dominum,  speratc  in  Muni. 

(L)Ixcli.  2,0. 



FÉVRIER.  PREMIER  VENDREDI.  —  LE  SACRÉ-COEUR.  383 

1°  Motifs  de  nous  confier  dans  i.e  cœur  de  jésus. 

Quel  fils  ne  se  confierait  pas  dans  un  père  plein  de  tendresse, 
jouissant  de  biens  immenses  et  mettant  tout  son  plaisir  à  les 

prodiguer  à  ses  enfants?  Quel  frère  n'aurait  pas  confiance  en 
son  frère  bien-aimé,  dont  il  connaîtrait  la  générosité,  la  droiture 

et  l'exquise  délicatesse?  Quel  ami  pourrait  se  défier  d'un  ami 
dévoué,  dont  il  aurait  éprouvé  en  mille  rencontres  le  désintéres- 

sement et  l'inviolable  fidélité?  Or,  Jésus  est  tout  à  la  fois  notre 
Père  le  plus  tendre,  notre  Frère  le  plus  aimant,  notre  Ami  le  plus 
fidèle.  Il  est  sage,  puissant,  riche,  bienfaisant  au  delà  de  toute 
expression;  rien  ne  lui  manque  pour  nous  faire  du  bien. 

D'où  vient  donc  que  souvent  nous  hésitons  à  nous  confier  en 
lui?  nous  osons  à  peine  espérer  qu'il  nous  exaucera,  encore  moins 
essayons-nous  de  nous  abandonner  à  sa  conduite.  D'où  peuvent 
naître  en  nous  de  tels  sentiments?  Jésus  aurait-il  trop  de  sévérité, 

trop  d'exigence  à  l'égard  de  ceux  dont  il  est  aimé?  Pourquoi  sen- 
tons-nous ce  frémissement  secret  de  la  nature,  dès  qu'on  nous 

parle  de  lui  remettre  la  totale  disposition  de  notre  libre  arbitre, 
de  tout  ce  que  nous  avons  et  de  tout  ce  que  nous  sommes? 

Ah  !  c'est  que  nous  comprenons  trop  peu  son  amour  et  nos  vrais 
intérêts.  Quand  un  grand  de  la  terre  nous  ouvre  son  palais  et  nous 

prend  sous  sa  protection,  nous  tressaillons  d'espérance  ;  et  voici 
que  le  Roi  du  ciel  nous  ouvre  ses  bras,  nous  presse  sur  son  cœur, 
nous  y  fait  même  entrer  comme  dans  un  paradis,  et  nous  hésitons 
encore  à  espérer  en  lui  et  à  nous  abandonner  à  sa  bonté  ! 

0  Jésus  !  je  me  repens  d'avoir  tant  de  fois,  par  crainte,  évité  de 
m'approcher  de  vous,  soit  pour  vous  prier,  soit  pour  vous  rece- 

voir dans  la  sainte  Communion.  Dès  aujourd'hui  je  prends  la 
résolution  :  1°  De  me  remettre  sans  réserve  entre  vos  mains,  afin 
que  vous  disposiez  de  moi  selon  vos  desseins  infiniment  aimables. 

2°  De  soumettre  entièrement  mon  esprit  à  votre  divine  sagesse, 
et  mon  cœur  à  votre  Cœur  sacré,  sans  examen  ni  défiance.  — 

Comment,  en  effet,  me  défier  de  Celui  qui  m'a  cherché  pendant 
trente-trois  années,  lorsque  je  le  fuyais?  de  Celui  qui  a  donné 

pour  moi  son  sang  et  sa  vie,  et  qui  chaque  jour  encore  s'immole 
sur  les  autels,  —  se  fait  mon  prisonnier  —  et  devient  même 
mon  ineffable  nourriture? 



384  FÉVRIER.  PREMIER  VENDREDI.  —  LE  SACRÉ-COEUR. 

2°  Promesses  généreuses  du  cœur  de  jésus. 

Le  Cœur  de  l'Homme-Dieu,  nous  n'en  cloutons  pas,  est  bon  et 
puissant,  mais  sa  puissance  et  sa  bonté  ne  sauraient  nous  inspirer 

une  entière  confiance,  sans  promesses  de  sa  part.  Or,  celles  qu'il 
nous  a  faites  sont  des  plus  magnifiques,  et  il  ne  manquera  pas  de 

les  garder  à  jamais.  La  fidélité  est  inhérente  à  sa  nature,  puisqu'il 
est  la  vérité  par  essence.  «  Le  ciel  et  la  terre  passeront,  a-t-il  dit, 
mais  mes  paroles  ne  passeront  point.1  »  Fions-nous  donc  sans 

réserve  aux  assurances  qu'il  nous  a  données  :  de  ne  pas  nous 
repousser  quand  nous  viendrons  à  lui  ;  -  —  de  nous  aimer  lorsque 

nous  l'aimerons  ; 3  —  de  nous  exaucer  quand  nous  lui  deman- 
derons des  grâces.* 

Toutes  ces  promesses  si  consolantes,  Jésus  les  a  toujours  fidè- 
lement gardées.  Quel  est  le  pécheur,  en  effet,  qui  après  une 

faute,  ou  même  une  série  de  crimes,  soit  venu  repentant  vers  lui, 

et  n'en  ait  pas  été  reçu  ?  Judas  lui-même  aurait  obtenu  son  pardon, 
s'il  n'avait  point  désespéré.  Quelle  est  l'ûme  qui,  implorant  sa 
bonté  dans  les  églises  où  il  habite,  ne  se  soit  retirée  consolée, 
fortifiée,  encouragée  à  persévérer  dans  son  amour  et  dans  la 
confiance  en  sa  miséricorde?  Or,  si  Jésus  a  toujours  gardé  ses 

promesses  dans  le  passé,  pourquoi  y  manquerait-il  à  l'avenir? 
Vous  n'êtes  donc  jamais  excusarle,  quand  vous  entretenez  en 

vous  à  son  égard  des  sentiments  de  défiance,  de  crainte  exces- 
sive, de  pusillanimité;  quand,  après  une  faute,  vous  tombez  dans 

l'abattement,  le  chagrin,  l'inquiétude,  au  lieu  de  recourir  à  Celui 
qui  peut  seul  vous  guérir.  Combien  de  temps  n'avez-vous  pas 
perdu  en  réflexions  tristes  et  stériles,  lorsque  par  la  prière  et  la 

confiance,  vous  auriez  pu  pénétrer  jusqu'au  Cœur  si  compa- 
tissant de  Jésus  et  y  puiser  les  remèdes  à  vos  langueurs  et  à  vos 

infidélités  ! 

0  Cœur  de  mon  Rédempteur  !  où  trouverai-je  mieux  qu'en  vous 
les  motifs  et  les  moyens  de  fortifier  ma  confiance?  Par  l'interces- 

sion de  votre  aimable  Mère,  donnez-moi  la  grâce  :  1°  De  méditer 
souvent  votre  puissance,  votre  bonté,  vos  mérites  infinis  et  Ja 

fidélité  qui  rend  toujours  votre  parole  inviolable.  2°  De  vous 

(1)  Matth.  21,  35.  (2)  I  Joan.  6,  37. 
(3)  Prov.  8,  17.  (4)  Joan.  14,  24. 



FÉVRIER.  PREMIER  VENDREDI  (BIS).  —  MODÈLE  DE  CONFIANCE.      385 

demander  chaque  jour  le  don  d'une  confiance  parfaite,  qui  me 
soit  comme  la  clef  de  vos  divins  trésors. 

FEVRIER.   PREMIER  VENDREDI,  (bis)  —  Cœur  de  JéSUS, 
modèle  de  confiance. 

Préparation.  —  Afin  d'acquérir  une  confiance  parfaite,  nous 
verrons  :  1°  Comment  le  Sauveur  l'a  pratiquée.  2°  Comment  nous 
pourrons  en. cela  marcher  sur  ses  traces.  —  Nous  formerons  en 
outre  la  résolution  de  ne  jamais  compter,  à  son  exemple,  sur 

l'opinion  des  hommes  et  sur  les  moyens  humains,  mais  unique- ment sur  la  sagesse  et  la  puissance  divines,  selon  cette  parole  de 

David  :  «  Mon  vrai  bien  est  de  m'attacher  à  Dieu  et  de  placer  en 
lui  seul  tout  mon  espoir.  »  Miki  adliœrere  Deo  bonum  est,  ponere 
in  Domino  Deo  spem  meam.1 

1°  COMMHNT  LE  CŒUR  DE  JESUS  A  PRATIQUÉ  LA  CONFIANCE  EN  DIKU. 

La  confiance  surnaturelle  qui  est  fondée  sur  la  foi,  est  celle  que 
nous  mettons  en  Dieu  en  nous  appuyant  sur  sa  bonté,  sa  puis- 

sance et  sa  fidélité.  Pour  accomplir  ici-bas  sa  mission  de  con- 
quérir la  terre,  Jésus  ne  choisit  point,  selon  la  sagesse  du 

monde,  la  richesse,  la  renommée,  la  jouissance,  appâts  si  pleins 
de  force  pour  attirer  les  cœurs  ;  non,  mais  il  fait  tout  le  contraire. 

Il  se  revêt  des  livrées  de  la  pauvreté,  de  l'abjection  et  de  la  souf- 
france, et  semble  n'avoir  d'autre  but  que  de  se  rendre  difficile 

à  lui-même  la  tâche  de  se  faire  aimer.  En  se  livrant  à  ses  ennemis 
pour  mourir  de  la  mort  des  infâmes,  il  renonce  tout  à  la  fois  à  son 
honneur,  à  sa  réputation,  au  prestige  même  attaché  à  ses  miracles 

et  à  sa  personne  sacrée.  Tous  ses  disciples  l'abandonnent,  un 
d'entre  eux  le  trahit  et  leur  chef  le  renie.  Quoi  de  plus  capable  de 
ruiner  son  œuvre?  Mais  le  Cœur  de  Jésus  n'a  confiance  qu'en  Dieu 
seul;  voilà  pourquoi  il  fonde  son  entreprise  sur  les  ruines  des 
espérances  humaines. 

Il  n'agit  pas  autrement  en  établissant  son  Église  ou  son  royaume 
dans  les  âmes.  Douze  pêcheurs  sont  choisis,  hommes  sans  lettres 
et  sans  fortune;  à  leur  tête  est  celui  qui  a  renié  trois  fois  son 

(i)Ps.  72,  28. 
MÉDIT.    I.  33 



386     FÉVRIER.  PREMIER  VENDREDI  (Bis).  —  MODÈLE  DE  CONFIANCE. 

Maître.  Il  les  envoie  sans  argent,  sans  renom,  sans  talent,  prêcher 

son  Évangile  jusqu'aux  extrémités  de  la  terre  et  au  milieu  d'une 
infinité  d'obstacles  qui  se  dressent  devant  eux.  Qui  n'eût  crié  à  la 
folie,  comme  firent  les  gentils?  Qui  n'eût  essayé,  comme  les  Juifs, 
d'arrêter  ce  scandale?  Mais  cette  folie  était  celle  de  la  Croix,  notre 
unique  espérance.  Spes  unica;  et  ce  scandale  venait  de  Celui  qui, 

dédaignant  l'appui  de  la  Synagogue,  faisait  entrer  dans  son 
Église,  remarque  l'Apôtre,  ce  qu'il  y  avait  de  plus  faible  et  de 
plus  humble,  pour  confondre  les  puissants  du  siècle  et  les  esprits 

superbes.1  N'est-ce  pas  le  comble  de  la  vraie  confiance,  non  seu- 
lement de  ne  pas  compter  sur  les  ressources  humaines,  mais  de 

les  mépriser  expressément,  en  s'appuyant  sur  Dieu  seul? 
0  Jésus!  je  vous  remercie  de  cette  leçon,  moi  qui  estime  tant 

les  biens  passagers,  les  qualités,  les  talents  naturels,  et  qui  perds 

confiance  quand  l'opinion  et  le  succès  ne  répondent  pas  à  mon 
attente.  Par  l'intercession  de  votre  divine  Mère,  accordez-moi  la 
grAce  d'imiter  votre  Cœur  sacré,  en  ne  comptant  jamais  sur  les 
ressources  de  la  prudence  mondaine,  mais  sur  celles  que  m'indique 
la  foi.  Je  me  propose  :  1°  D'agir  toujours  comme  si  tout  dépen- 

dait de  moi  ;  mais  de  prier  et  d'espérer  comme  si  vous  deviez  seul 
conduire  tout  à  bonne  fin.  2°  De  redoubler  de  courage  dans  les 
difficultés  et  les  peines,  puisque  de  la  croix  nous  sont  venus  et 
nous  viennent  encore  tous  les  biens. 

2"  Comment  nous  imiterons  la  confiance  du  sacré-cœur 

Comme  le  Cœur  de  Jésus  n'a  jamais  ici-bas  compté  sur  la 
richesse,  mais  en  a  toujours  vécu  détaché  ;  ainsi  nous  devons 

mépriser  les  biens  passagers,  afin  d'estimer  d'autant  plus  les 
biens  éternels  et  d'en  faire  l'objet  principal  de  nos  aspirations  et 
de  notre  espérance.  Or  ces  biens  s'acquièrent  par  la  foi,  l'oraison, 
la  confiance,  l'abnégation,  les  bonnes  œuvres  et  l'exercice  des 
vertus.  Employons  ces  moyens  et  notre  espérance  sera  surnatu- 

relle comme  celle  du  Sacré-Cœur. 

Jésus  n'a  pas  non  plus  ambitionné  la  gloire  mondaine  ou  la 
renommée,  comme  il  le  dit  lui-même.  Non  quœro  gloriam  meam* 

Jamais  il  ne  s'est  appuyé  sur  l'opinion  pour  agir  et  se  rassurer, 
comme  le  font  tant  de  chrétiens.  Toujours  il  a  cherché  purement 

(1)  Joan.  8,  50.  (2)  Joan.  8,  50. 



17  FÉVRIER.  FUITE  EN  EGYPTE.  —  PÉCHEURS  ET  JUSTES.        387 

à  glorifier  son  Père  en  se  conformant  à  ses  volontés.  Il  nous  ensei- 

gnait ainsi  à  n'avoir  d'autre  intention  et  d'autre  désir  que  d'hono- 
rer et  de  contenter  Dieu  par  notre  conduite.  De  ces  dispositions, 

comme  la  fleur  de  sa  racine,  naît  la  douce  espérance,  qui  embaume 

l'âme  de  joies  secrètes,  surtout  à  la  pensée  des  récompenses  qui 
l'attendent  après  cette  vie. 

Mais  c'est  spécialement  dans  I'affliction  que  nous  en  éprou- 
vons tout  le  bienfait.  Alors  nous  comprenons  mieux  la  vanité  des 

jouissances  mondaines;  notre  cœur  s'en  détache  et  porte  ses 
aspirations  vers  une  félicité  plus  solide,  plus  profonde  et  plus 

durable.  De  là  l'apôtre  assure  que  l'épreuve  enfante  l'espérance,1 
cette  espérance  qui  ne  confond  pas,  mais  nous  donne  la  certitude 
que  chaque  moment  de  peine  légère  nous  vaut  un  poids  immense 

de  gloire  pour  l'éternité.2  —  Au  lieu  donc  de  mettre  notre  espoir 
de  bonheur  dans  les  satisfactions  de  la  terre  et  les  plaisirs  du 

siècle,  plaçons-le  dans  le  support  des  privations  et  des  contrariétés 

d'ici-bas,,  c'est-à-dire  dans  cette  patience  généreuse  qui  engendre 
la  paix,  fortifie  nos  vertus,  multiplie  nos  mérites  et  nous  donne 

l'assurance  de  vivre  étroitement  unis  au  Cœur  souffrant  de  Jésus. 
0  Cœur  adorable  !  où  trouver  ailleurs  qu'en  vous  les  joies  sain- 

tes qui  naissent  de  la  confiance?  En  vous  sont  tous  mes  titres  au 

pardon  de  mes  péchés,  à  la  faveur  du  Tout-Puissant,  à  toutes  les 
grâces  du  salut.  Ah  !  par  le  Cœur  immaculé  de  Marie,  accordez- 
moi  la  force  :  1°  De  mépriser  les  vains  appuis  du  monde,  ses 
fausses  maximes,  sa  prudence  terrestre,  pour  mettre  en  vous  seul 

toutes  mes  espérances.  2°  De  reposer  mon  cœur  dans  la  seule 
pensée  de  votre  puissance,  de  votre  bonté  et  de  votre  fidélité  à 
vos  promesses;  car  vous  seul  pouvez  me  sauver,  en  dépit  des 
démons  acharnés  à  ma  perte. 

n  février,  fuite  en  egypte.  —  Pécheurs  et  justes. 

Préparation.  —  Hérode  ordonne  le  massacre  des  Innocents. 
Joseph,  averti  par  un  Ange,  fuit  en  Egypte.  1°  Les  pécheurs  sont 
ici  représentés  par  Hérode.  2°  Les  justes  le  sont  par  saint  Joseph. 
—  Dans  cette  méditation,  nous  réveillerons  en  nous  l'horreur  du 

(l)Roui.  5,  4-5.  (2)  II  Cor.  4,  17, 



388        17  FÉVRIER.  FUITE  EN  EGYPTE.  —  PÉCHEURS  ET  JUSTES. 

péché,  et,  comme  le  saint  Patriarche  de  Nazareth,  nous  placerons 
notre  perfection  dans  une  obéissance  entière  à  Dieu  et  à  ceux  qui 
le  représentent.  Ut  stetis  perfecti  in  omni  voluntale  DeiS 

1°  Les  pécheurs  représentés  par  hérode. 

Combien  est  insensée  la  défiance  d'Hérode  à  l'égard  de  Jésus  !  Il 
craint  que  cet  Enfant  ne  soit  le  grand  Roi  attendu  par  les  Juifs, 

et  qu'il  ne  lui  ôte  un  jour  sa  couronne.  —  Ainsi  les  pécheurs 
craignent  de  devenir  malheureux  en  faisant  à  Dieu  les  sacrifices 

qu'il  leur  demande.  Déplorable  aveuglement!  ils  oublient,  les 
ingrats  !  que  le  Seigneur  leur  enlève  leurs  vaines  et  coupables 
satisfactions,  pour  leur  en  procurer  de  plus  nobles,  de  plus  pures, 
de  plus  solides.  Us  passent  ainsi  leur  vie  dans  la  défiance  et 

l'éloignement  de  leur  Créateur;  et,  au  moment  de  la  mort,  ils 
désespèrent  de  sa  miséricorde. 

Hérode  ordonne  le  massacre  de  tous  les  enfants  qui  se  trouvent 

à  Bethléem  et  dans  les  environs.  Il  force  ainsi  le  Sauveur  à  s'expa- 
trier. —  Combien  de  chrétiens,  en  se  rendant  coupables  de 

péché  mortel,  le  contraignent  à  sortir  de  leur  cœur,  et  livrent 
par  là  leur  âme  au  démon  !  «  Ils  me  traitent,  disait  Jésus  à  sainte 

Brigitte,  comme  un  roi  que  l'on  chasse  de  son  royaume,  et  que 
l'on  remplace  par  un  brigand.  »  Quel  horrible  attentat! 

Hérode  envoie  ses  satellites  à  la  recherche  de  l'Enfant-Dieu, 
pour  le  mettre  a  mort.  —  N'est-ce  pas  encore  ce  que  font  les 
pécheurs?  non  contents  d'avoir  ouvertement  rompu  avec  le  Roi 
des  rois,  ils  sèment  partout  la  contagion  de  leurs  maximes  impies 

et  de  leurs  mauvais  exemples,  s'eftbrçant  ainsi  de  faire  mourir 
Jésus  dans  les  cœurs.  Malheur  à  ceux  par  qui  le  scandale  arrive! 

s'écrie  l'Evangile. 
Voulons-nous  échapper  au  triste  sort  qui  attend  les  pécheurs, 

ennemis  de  Dieu  ?  fuyons  leur  contact,  leurs  écrits,  leurs  conver- 
sations; et  gardons-nous  de  suivre  leurs  exemples.  1°  Ils  ont 

commencé  par  la  négligence  et  la  tiédeur  ;  évitons  les  fautes  les 

plus  légères  et  les  moindres  infidélités.  —  2°  Ils  ont  refusé  à  Dieu 
des  sacrifices,  de  peur  de  devenir  malheureux;  plaçons  notre 
bonheur  dans  le  parfait  renoncement,  qui  nous  affranchit  du  joug 
de  nos  passions  et  nous  unit  à  Dieu,  source  et  plénitude  de  paix, 

(1)  Col.  4,  12. 



17  FÉVRIER.  FUITE  EN  EGYPTE.  —  PÉCHEURS  ET  JUSTE.         389 

de  grandeur  et  de  vraie  liberté.  —  3°  Ils  ont  chassé  Jésus  de  leur 

cœur;  retenons-le  dans  le  nôtre  par  l'oraison,  la  vigilance  et  le 
désir  d'une  plus  solide  perfection.  —  4°  Ils  le  poursuivent  encore 
dans  les  âmes  ;  faisons  le  contraire  :  attirons  les  autres  à  Jésus 
par  nos  prières,  nos  paroles  et  notre  conduite. 

Qu'il  en  soit  ainsi!  ô  Jésus,  Marie,  Joseph!  Par  les  mérites  do 
votre  fuite  et  de  votre  exil  en  Egypte,  rendez-moi  fidèle  à  vous 
prier,  aimer  et  servir,  et  à  vous  gagner  des  cœurs,  tous  les  jours 
de  mon  pèlerinage  terrestre. 

2°  Les  justes  représentés  par  saint  joseph. 

L'obéissance  parfaite,  assure  saint  Jérôme,  renferme  à  elle 
seule  toutes  les  vertus.  Or  dans  le  mystère  qui  nous  occupe, 
Joseph  exerça  une  obéissance  prompte,  aveugle  et  généreuse,  qui 

peut  servir  de  modèle  à  tous  les  élus.  —  Averti  en  songe  par  un 
ange  de  fuir  en  Egypte,  il  exécute  aussitôt  cet  ordre.  La  nuit 
même,  sans  attendre  les  premiers  rayons  du  jour,  il  avertit  sa 
sainte  Epouse,  et  tous  deux  se  mettent  en  route,  emportant  le 

divin  Enfant  vers  la  terre  d'exil.  Oh!  que  cette  promptitude  à 
obéir  condamne  bien  nos  délais  à  suivre  les  inspirations  de  la 
grâce  et  à  nous  acquitter  des  devoirs  que  Dieu  ou  nos  supérieurs 
nous  imposent! 

Joseph  exécute  à  la  lettre  et  sans  examen  l'ordre  qui  lui  est 
signifié.  L'ange  lui  avait  dit  :  «  Levez-vous,  prenez  l'Enfant  et  sa 
Mère,  puis  fuyez  en  Egypte.1  »  L'Evangile  ajoute  aussitôt  :  «  Joseph 
se  leva,  prit  de  nuit  l'Enfant  et  sa  Mère,  et  se  retira  en  Egypte.  » 
Le  saint  Patriarche  ne  se  permit  donc  aucun  raisonnement  ;  il  ne 

s'informa  pas  même  de  la  manière  de  faire  le  voyage;  mais  il 
partit  sans  rien  objecter  sur  les  difficultés  d'une  telle  entreprise. 
0  simplicité,  ô  saint  aveuglement  de  l'obéissance  !  quelle  leçon 
vous  me  donnez,  à  moi  qui  aime  tant  à  contrôler  ce  qu'on  me 
commande  ! 

Pour  aller  en  Egypte,  il  fallait  traverser  le  désert,  passer  la 

nuit  en  plein  air,  coucher  sur  la  terre  nue.  L'amour  de  l'obéis- 
sance aplanit  à  Joseph  toutes  ces  difficultés.  Avec  quel  courage 

il  embrassa  les  fatigues,  les  ennuis,  les  privations  de  ce  long  et 
pénible  trajet  !  Avec  quel  dévouement  il  sut  encore  pourvoir  à 

(1)  Matth.  2,  14. 

33* 



390  24  FÉVRIER.  —  SAINT  MATHIAS,  APOTRE. 

tout  ce  qui  était  nécessaire  à  Jésus  et  à  Marie  !  —  Admirons  cette 

générosité,  nous  surtout  qui  nous  plaignons  si  facilement  d'un 
ordre  pénible,  quand  il  répugne  à  nos  idées  et  à  nos  désirs; 

comme  si  les  choses  qu'on  nous  ordonne  devaient  toujours  être 
appropriées  à  nos  inclinations,  à  notre  manière  de  voir.  Ne 

serait-ce  pas  là  gouverner  les  supérieurs  plutôt  que  d'en  être 
gouverné  ? 

0  Jésus  !  ne  permettez  pas  que  je  sois  esclave  de  ma  volonté; 

mais  donnez-moi  la  force  de  devenir  docile,  c'est-à-dire  dépendant 
de  tous  ceux  qui  ont  autorité  sur  mon  âme.  Que  je  leur  obéisse, 

à  l'exemple  de  saint  Joseph,  avec  promptitude  ou  sans  retard,  — 
avec  simplicité  ou  sans  raisonner,  —  avec  dévouement  ou  sans 

m'épargner.  Montrez-moi  les  fautes  que  je  commets  contre  ces 
qualités  nécessaires  à  l'obéissance  parfaite. 

?»  février.  —  Saint  Mathias,  apôtre. 

Préparation.  —  «  Dieu  nous  a  choisis  dans  le  Christ,  de  toute 
éternité,  dit  l'Apôtre,  afin  que  nous  soyons  saints.1  »  1°  Saint 
Mathias  fut  appelé  de  Dieu  à  l'apostolat.  2°  Nous  sommes  appelés 
de  même  à  la  sainteté.  —  Le  fruit  de  cette  méditation  sera  de 
réveiller  en  nous  les  désirs  d'une  plus  grande  perfection  et  de 
nous  décider  à  mieux  nous  renoncer  et  à  nous  unir  plus  étroite- 

ment au  Seigneur  par  l'esprit  d'oraison.  Ut  essemus  sancti  et immaculali  in  conspectu  ejus. 

lo  Vocation  de  saint  mathias  a  l'apostolat. 

Jésus  était  monté  au  ciel  ;  les  Apôtres  attendaient  l'Esprit-Saint 
dans  le  Cénacle,  avec  les  disciples  et  les  saintes  femmes.  Saint 

Pierre  se  lève  au  milieu  de  l'assemblée,  composée  d'environ  cent 
vingt  personnes.  Il  leur  propose  d'accomplir  l'oracle  de  l'Ecriture 
sur  le  remplacement  du  traître  Judas.  Deux  candidats  sont  pré- 

sentés :  Joseph  Barsabas,  surnommé  le  Juste,  et  Mathias.  Puis  on 
se  met  en  prière  pour  connaître  la  volonté  de  Dieu.  Elle  se  mani- 

feste par  le  sort,  qui  tombe  sur  Mathias  ;  et  celui-ci  complète  le 
nombre  des  douze  Apôtres. 

(l)Eph.  1,4. 



24  FÉVRIER.  —  SAINT  MATHIAS,  APOTRE.  391 

0  conduite  adorable  de  la  Providence!  Elle  ne  choisit  pas  celui 
qui  réunissait  en  apparence  le  plus  de  titres  :  Joseph,  en  effet, 

était  proche  parent  de  Notre-Seigneur  ;  on  l'avait  surnommé  le 
Juste,  à  cause  de  sa  grande  vertu  et  de  sa  piété  extraordinaire. 

Cependant  Dieu  lui  préfère  Mathias,  que  l'Ecriture  se  contente  de 
nommer,  sans  ajouter  aucun  éloge.  —  Ce  mystère  nous  apprend 

que  ce  n'est  pas  notre  mérite  qui  a  décidé  le  Seigneur  à  nous  tirer 
du  néant,  à  nous  placer  dans  son  Eglise,  à  nous  inspirer  le  désir 

d'une  plus  haute  perfection.  «  Ne  dites  pas  dans  votre  cœur, 
s'écrie  l'Esprit-Saint  :  Dieu  m'a  appelé  à  cause  de  ma  justice; 
puisque  vous  n'avez  fait  que  l'irriter  par  vos  offenses,1  et  c'est 
uniquement  son  amour  qui  a  daigné  vous  choisir.2  » 

Oui,  le  Créateur  appelle  gratuitement  ses  créatures,  les  unes 

à  une  fonction,  à  une  dignité,  les  autres  à  un  emploi  quelcon- 

que. Il  n'envisage  point  les  titres,  ni  la  réputation,  mais  uni- 
quement les  desseins  qu'il  a  sur  une  Ame.  Sagesse  admirable, 

qui  tient  ainsi  tous  les  hommes  dans  l'humilité  et  sous  sa  dépen- 
dance :  ceux  qui  commandent,  parce  qu'ils  doivent  à  Dieu  seul 

leur  autorité;  ceux  qui  obéissent,  parce  qu'ils  sont  forcés  de 
reconnaître  dans  leurs  supérieurs  les  élus  du  ciel. 

Voyez  si  ce  sont  là  vos  idées  dans  l'exercice  de  l'obéissance. 
Considérez-vous  l'autorité  divine  en  ceux  qui  vous  commandent? 
et  si  vous  commandez  aux  autres,  le  faites-vous  avec  douceur, 
patience,  charité,  comme  tenant  de  Dieu  votre  pouvoir  ? 

0  Jésus!  réveillez  ma  foi  sur  ces  vérités,  et  inspirez-moi  :  1°  La 

droiture  d'intention  dans  l'accomplissement  de  mes  devoirs.  2°  Le 
désir  sincère  de  me  conformer  en  tout  à  votre  bon  plaisir,  afin 

que  votre  règne  s'établisse  et  se  perfectionne  chaque  jour  en  mon 
âme.  Ut  essemus  sancti  et  immaculati  in  conspectu  ejus. 

2o  Notre  vocatiox  a  la  sainteté. 

Comprenant  les  devoirs  de  son  apostolat,  saint  Mathias,  après 

son  élection,  s'appliqua  à  les  remplir  fidèlement.  Dès  qu'il  eut 
reçu  l'Esprit-Saint,  il  manifesta  le  zèle  qui  le  dévorait,  en  gagnant 
beaucoup  de  Juifs  à  l'Evangile.  Etant  parti  pour  l'Ethiopie,  il  y 
entra,  dit  Clément  d'Alexandrie,  portant  dans  son  corps  la  morti- 

fication de  Jésus,  et  l'inspirant  à  tous  par  son  exemple  et  sa 

(1)  Deut.  9,  4-7.  (2)  Deut.  7,  8. 



392        25  FÉVRIER.  —  CONFIANCE  EN  JÉSUS  ENFANT. 

parole.  Car  il  joignait  à  une  charité  ardente  le  plus  grand  soin  de 

sa  perfection.  Convaincu  qu'on  ne  peut  faire  du  bien  aux  autres, 
qu'autant  qu'on  est  soi-même  animé  de  l'Esprit  de  Dieu,  il  vivait 
dans  une  union  continuelle  avec  son  Créateur. 

Ainsi  devraient  faire  tous  les  chrétiens.  Car  tous  sont  appelés  à 
la  sainteté,  chacun  selon  son  état.  Il  est  toutefois  des  âmes  dont 

la  vocation  est  plus  prononcée,  plus  manifeste,  et  nous  en  som- 
mes. Oui,  Dieu  nous  a  prévenus  de  tant  de  grâces,  que  nous  ne 

pouvons  douter  de  son  appel  :  il  veut  de  nous  une  perfection 

consommée.  Combien  de  preuves  ne  nous  en  donne-t-il  pas! 
Chaque  jour  il  nous  éclaire,  nous  pousse  au  bien,  nous  fournit 

les  occasions  et  les  moyens  de  croître  en  vertu.  Que  de  médita- 
tions, de  messes,  de  communions,  de  prières,  de  bonnes  lectures 

nous  viennent  en  aide  à  cette  fin  ! 

Et  cette  voix  intérieure  qui  nous  presse  de  devenir  plus  hum- 
bles, plus  recueillis,  moins  empressés  dans  les  affaires,  plus  rési- 
gnés dans  les  contre-temps  et  les  contrariétés  ;  cette  voix  de  la 

conscience  qui  nous  reproche  nos  moindres  manquements,  n'est- 
elle  pas  la  voix  de  Dieu,  nous  invitant  à  renoncer  à  nos  défauts, 
à  nos  attaches,  pour  nous  donner  pleinement  à  lui  ?  «  Le  Seigneur 

nous  a  choisis  de  toute  éternité,  dit  l'Apôtre,  afin  que  nous  soyons 
saints  et  irrépréhensibles  à  ses  yeux.  » 

0  mon  Dieu  !  quel  compte  je  devrai  vous  rendre  d'avoir  reçu  de 
vous  tant  de  grâces  et  d'en  avoir  si  peu  profité  !  Accordez-moi  les 
plus  vifs  désirs  d'une  sainteté  véritable  et  le  courage  d'y  aspirer 
tous  les  jours  :  1°  Par  l'esprit  de  recueillement  et  d'ORAisON,  qui 
me  tienne  loin  des  préoccupations  inutiles,  et  m'unisse  étroite- 

ment à  vous.  2°  Par  la  vigilance  et  I'abnégation,  qui  réforment 
en  moi  le  caractère,  mortifient  l'humeur  et  les  inclinations  per- 

verses, et  me  facilitent  l'exercice  des  vertus  les  plus  conformes  à 
la  perfection  des  saints.  Ut  essemus  sancti  in  conspectu  ejiis. 

25  février  —  Confiance  en  Jésus  Enfant. 

Préparation.  —  Nous  méditerons  demain  deux  grands  motifs 
de  pratiquer  la  confiance  :  1°  L'incarnation  du  Verbe  éternel. 
2°  La  bonté  du  Verbe  incarné.  —  Nous  formerons  aussi  la  résolu- 

tion d'honorer  l'immense  charité  de  notre  aimable  Sauveur,  en bannissant  de  nos  cœurs  tout  sentiment  de  défiance  à  son  égard, 



25  FÉVRIER.  —  CONFIANCE  EN  JÉSUS  ENFANT.        393 

et  en  nous  exerçant  à  une  espérance  ferme  en  sa  générosité  sans 
bornes,  qui  nous  crie  à  tous  :  «  Venez  à  moi...  et  je  vous  soula- 

gerai. »  Venite  ad  me  omnes...  et  ego  reficiam  vos.1 

1°  L'incarnation  pu  verbe,  motif  de  confiance 

Avant  la  venue  du  Rédempteur,  la  crainte  dominait  parmi  les 

hommes  dans  leurs  rapports  avec  Dieu.  «  Je  mourrai,  disait-on, 

parce  que  j'ai  vu  le  Seigneur.  »  Le  seul  aspect  d'un  Ange  faisait 
appréhender  une  mort  prochaine.  —  Quand  Dieu  donna  sa  loi  sur 

le  Sinaï,  le  peuple  d'Israël  fut  tellement  épouvanté  qu'il  pria  Moïse 
de  parler  lui  seul  avec  Jéhova  pour  ne  plus  entendre  sa  voix 

formidable.  —  En  un  mot,  tout  l'ancien  Testament  porte  le  cachet 
de  la  crainte  plutôt  que  do  la  confiance. 

Mais  il  n'en  est  plus  de  même  depuis  que  le  monde  a  vu  le  Dieu 
du  ciel  s'incarner  sur  la  terre  et  se  faire  l'un  de  nous.  Si  les 
patriarches  et  les  prophètes  tressaillaient  d'espérance,  à  la  seule 
pensée  du  Messie  promis,  combien  plus  nous  qui  l'avons  vu,  par 
la  foi,  naître  à  Bethléem,  sous  la  forme  gracieuse  d'un  Enfant; 
d'un  Enfant  pauvre  et  sans  éclat,  qui  se  fait  tout  à  tous,  même 
aux  déshérités  de  la  fortune;  d'un  Enfant  sans  parole  et  sans 
force,  qui  s'accommode  aux  ignorants  et  aux  faibles,  afin  de 
n'effrayer  personne  et  de  rendre  à  tout  le  monde  son  accès  facile, 
agréable  et  aimable!  —  0  Bonté  infinie!  qui  donc  pourrait  se 
défendre  d'espérer  en  vous?... 

Contemplons  souvent  Jésus  dans  sa  crèche  ;  de  là  il  nous  ouvre 

ses  petits  bras  pour  nous  attirer  à  lui.  Ecoutons  ce  qu'il  dit  à  nos 
coeurs  avec  une  tendresse  ineffable  :  «  Venez  à  moi,  vous  qui 
tremblez  à  la  vue  de  vos  péchés,  vous  qui  êtes  chargés  de  fautes, 
remplis  de  passions  indomptées,  accablés  par  les  peines  et  les  luttes 
de  cette  vie  ;  venez  tous  à  moi  et  je  vous  soulagerai.  »  —  Obéis- 

sons à  cette  invitation  si  douce  du  Dieu-Sauveur,  qui  nous  a  laissé 
dans  son  Eglise  tant  de  moyens  de  communiquer  avec  lui,  c'est-à- 
dire,  la  prière,  les  sacrements  et  le  sacrifice  de  l'autel.  Profitons 
de  ces  moyens,  et  bientôt  les  troubles,  les  remords,  les  frayeurs, 
les  tristesses  feront  place  en  nous  au  calme,  à  la  paix,  à  la  con- 

fiance et  à  la  joie  des  enfants  de  Dieu. 

0  mon  aimable  Sauveur  !  puisque  vous  pardonnez  aux  pécheurs 

(1)  Matth.  11,  28. 



394        25  FÉVRIER.  —  CONFIANCE  EN  JÉSUS  ENFANT. 

repentants,  me  voici  prosterné  à  vos  pieds  dans  l'étable  de  Beth- 
léem, pour  vous  demander,  non  seulement  le  pardon,  mais  encore 

le  courage  de  me  consacrer  sans  réserve  à  votre  service.  Donnez- 
moi  la  volonté  sincère  :  1°  De  bannir  de  mon  cœur  tout  sentiment 

de  crainte  excessive,  de  chagrin  et  d'abattement,  au  souvenir  de 
ma  vie  passée.  2°  De  me  rappeler  souvent  comment,  par  l'Incar- 

nation, vous  êtes  venu  me  chercher,  non  pour  me  perdre,  mais 
pour  me  restaurer,  me  purifier,  me  sanctifier  et  me  conduire  avec 
vous  dans  la  Jérusalem  céleste. 

2o  La  bontk  du  verbb  incarné,  motik  dk  confiance 

Comme  il  est  naturel  au  vide  de  se  remplir,  ainsi  l'est-il  à  notre 
indigence  de  recevoir.  Or  le  Verbe  éternel,  infiniment  riche  et 
incapable  de  rien  perdre  de  sa  plénitude  infinie,  a  une  extrême 
propension  a  donner  ou  à  remplir  le  vide  immense  de  notre  pau- 

vreté spirituelle.  Il  est  même  plus  heureux  de  nous  faire  part  de 

ses  biens,  que  nous  de  les  accepter.  Et  en  effet,  tout  infini  qu'il 
est,  dit  saint  Grégoire  de  Nazianze,  il  a  soif  au  milieu  de  son 

abondance,  et  cette  soif  n'est  autre  que  celle  de  nous  enrichir. 
Nous  lui  rendons  service,  ajoute  le  saint,  en  lui  demandant  des 

grâces;  nous  l'obligeons,  en  le  priant  de  nous  obliger.  Il  reçoit  de 
nous,  comme  un  bienfait,  l'occasion  que  nous  lui  donnons  de 
nous  combler  de  ses  faveurs. 

Pour  avoir  sans  relâche  cette  occasion,  il  quitte  les  splendeurs 

de  sa  gloire,  vient  s'incarner,  se  faire  enfant  parmi  nous,  se  mani- 
fester à  nos  regards  sous  les  dehors  les  plus  simples,  comme  les 

plus  attrayants.  Bon  par  essence  et  charité  substantielle,1  il  cher- 
che ici-bas  des  misères  à  soulager  et  des  maux  à  guérir.  Plus 

désireux  que  nous  de  notre  Rédemption,  il  nous  apporte  tous  les 

remèdes,  se-  fait  lui-même  notre  médecin  et  prend  sur  lui  nos 
infirmités,  avant  même  que  nous  ayons  songé  à  réclamer  son 

secours.  Que  ne  fera-t-il  pas  lorsque  nous  le  prierons,  et  que  nous 
placerons  en  lui  toute  notre  espérance?  Et  cette  espérance,  où 

pourra-t-elle  mieux  s'épanouir  en  nous,  qu'auprès  de  la  crèche  de 
l'Enfant-Dieu?  Là  nous  voyons  le  ciel  descendu  sur  la  terre,  avec 
tous  ses  charmes  et  ses  trésors  de  grâces,  avec  tous  les  signes  les 

plus  capables  d'encourager  les  cœurs  faibles,  les  âmes  timides  et 

(1)1  Juan,  i,  8. 



25  FÉVRIER.  (BIS.)  CONFIANCE  EN  JÉSUS  ENFANT.       395 

pusillanimes.  La  nature  humaine  en  Jésus  s'unit  à  la  nature  divins, 
pour  dissiper  nos  craintes  et  nos  impressions  de  défiance.  Con- 

fions-nous donc  en  sa  bonté  et  en  sa  puissance  infinies.  C'est  un 
Enfant  pour  nous  accueillir,  nous  pardonner  et  nous  aimer  ;  c'est 
un  Dieu  pour  nous  assister,  nous  enrichir  et  nous  sauver. 

0  Verbe  incarné  !  si,  du  haut  des  cieux,  au  sein  de  votre  gloire, 

vous  accordez  à  tous  et  donnez  abondamment  ce  qu'on  vous 
demande,  sans  nous  reprocher  notre  importunité,'  que  ne  ferez- 

vouspas  maintenant  que  vous  descendez  jusqu'à  nous  et  vous 
abaissez  jusque  dans  une  étable?  N'y  a-t-il  pas  là  de  quoi  bannir 
de  notre  cœur  tout  sentiment  de  défiance?  Inspirez-moi  donc  la 
résolution  :  1°  De  vous  prier  souvent  en  toute  confiance,  pros- 

terné devant  les  tabernacles,  ou  en  esprit  devant  votre  crèche. 

2°  De  me  laisser  conduire  par  votre  sagesse  et  votre  providence, 
sans  raisonner  sur  les  événements  et  sans  jamais  désespérer  de 
l'avenir. 

25  février  (ms  )  -  Confiance  en  Jésus  Enfant. 

Préparation.  —  «  Un  Enfant  nous  est  né,  dit  Isaïe,  un  Fils 
nous  a  été  donné.2  »  Notre  confiance  en  Jésus  doit  avoir  :  4°  Pour 
motif,  son  Enfance  même.  2°  Pour  modèle,  l'abandon  des  enfants 
à  l'égard  de  leurs  parents.  —  Proposons-nous,  comme  fruit  de 
cette  méditation,  de  former  souvent  des  actes  de  foi  sur  les  pro- 

messes du  Sauveur  et  sur  son  inviolable  fidélité  à  les  garder. 

«  Bienheureux  l'homme  qui  espère  en  lui,  »  en  sa  puissance,  en 
sa  bonté,  en  ses  mérites,  en  sa  véracité  !  Beatus  vit  qui  sperat 
in  eo  ! z 

1°  L'enfance  de  jésus,  motif  de  confiance. 

Qui  jamais  pourrait  approcher  avec  crainte  d'un  enfant  royal, 
en  qui  l'on  remarquerait  un  visage  ouvert,  une  miséricorde  tou- 

jours prête  à  pardonner,  une  profonde  inclination  à  compatir  aux 

maux  d'autrui  et  à  prodiguer  des  secours  à  tous  les  malheureux  ? 
La  seule  pensée  que  c'est  un  enfant,  nous  ôterait  toute  appréhen- 

sion, tout  sentiment  de  défiance.  —  Ce  qui  est  vrai  par  rapport 
au  fils  d'un  roi,  ne  l'est-il  pas  davantage  quand  il  s'agit  du  Fils 

(1)  Jac.  1-,  5.  (2)  Is.  9,  6.  (3)  Ps.  33,  9. 



396       25  FÉVRIER.  (BIS.)  CONFIANCE  EN  JÉSUS  ENFANT. 

unique  de  Dieu,  source  infinie  de  richesses,  trésor  inépuisable 
de  bonté  ? 

Il  se  présente  à  nous,  non  comme  un  prince  ou  le  fils  d'un 
'grand  monarque,  mais  comme  un  tout  petit  enfant,  le  plus 
humble  et  le  plus  pauvre  de  tous.  Il  se  montre  à  nous,  non  dans 

un  palais  superbe,  au  sein  d'une  cour  splendide,  mais  dans  une 
étable  abandonnée,  ouverte  à  tous  les  passants.  Son  berceau  est 

une  crèche  dont  s'approchent  même  les  animaux  ;  son  entourage 
n'a  rien  qui  puisse  nous  intimider  :  c'est  une  jeune  Vierge,  péné- 

trée de  tendresse  envers  nos  âmes  ;  c'est  un  saint  Patriarche  dont 
la  charité  surpasse  tout  ce  que  nous  pouvons  imaginer.  Où  serait 
encore  le  motif  ou  le  prétexte  de  notre  défiance? 

Jésus  nous  cache  sa  majesté,  et  ne  nous  montre  que  sa  bonté, 
sa  mansuétude,  son  désir  de  nous  faire  du  bien.  En  venant  à  nous, 
il  se  fait  en  quelque  sorte  la  propriété  de  tous,  même  des  plus 
misérables  et  des  plus  indigents.  Filins  datus  est  nobis.  Chacun 

peut  le  prendre  dans  ses  bras.  Que  dis-je?  Jésus  fera  plus  :  il 
viendra  de  lui-même  dans  nos  cœurs.  0  prévenance  ineffable  !  On 

ne  redoute  pas  un  enfant  ordinaire.  Qui  donc  n'oserait  approcher 
de  l'Enfant  qui  est  la  bonté,  la  douceur  divine  incarnée  parmi 
nous?  Au  Sinaï,  Dieu  commandait  le  respect;  à  Bethléem,  il  nous 
oblige  à  la  confiance,  et  pour  nous  la  faciliter,  il  a  pris  la  forme  la 
plus  aimable,  la  plus  gracieuse,  la  plus  attrayante. 

0  Sauveur  infiniment  tendre  et  généreux  !  comment  appréhen- 

der vos  châtiments,  en  vous  voyant  m'ouvrir  vos  petits  bras  pour 
me  donner  le  baiser  de  paix?  Comment  craindre  un  refus  en 
vous  demandant  des  grâces,  lorsque  vous  venez  exprès  du  ciel 

pour  me  les  apporter?  Je  veux  donc  :  1°  Me  confier  en  vous  sans 
retour,  puisque  jamais  vous  ne  méprisez  un  cœur  repentant. 

2°  M'abandonner  à  vous  sans  réserve,  persuadé  que  votre  désir 
de  me  sauver  surpasse  infiniment  celui  qui  me  presse  d'être  sauvé. 

2°  L'abandon  des  enfants  a  leurs  parents,  modèle  de  notre  confiance 
EN  JÉSUS. 

L'enfant  voit  ses  parents  travailler,  se  donner  mille  peines  pour 
le  nourrir  et  le  vêtir,  et,  quoique  convaincu  de  son  impuissance 
à  se  pourvoir  du  nécessaire,  il  vit  néanmoins  sans  inquiétude. 

Plus  même  il  est  incapable  de  marcher,  de  s'alimenter  sans  le 
secours  d'autrui,  plus  il  dort  paisiblement,  insouciant  du  lende- 



25  FÉVRIER.  (BIS.)  —  CONFIANCE  EN  JÉSUS  ENFANT.     397 

main.  —  Son  abandon  aux  auteurs  de  ses  jours  est  aveugle  et 

sans  réserve.  Jamais  il  ne  raisonne  sur  la  possibilité  d'en  être 
délaissé  ;  mais  se  reposant  entièrement  sur  eux,  il  ne  songe  pas 

même  aux  frais,  aux  embarras  qu'il  occasionne,  tant  il  compte 
sur  leur  tendresse  ! 

Bel  exemple  pour  nous  !  En  voyant  le  Dieu  qui  nous  a  créés, 

devenir  Enfant  dans  l'intérêt  de  notre  salut,  pouvons-nous  douter 
qu'il  ne  nous  aime  d'un  amour  plus  invincible  que  celui  des  parents 
à  l'égard  de  leurs  enfants?  Et  s'il  en  est  ainsi,  avec  quelle  assu- 

rance ne  devons-nous  pas  nous  confier  en  Jésus  et  remettre  notre 
sort  entre  ses  mains  ?  Plus  nous  nous  sentons  faibles  et  misérables 

dans  la  vie  spirituelle,  plus  notre  abandon  à  son  égard  doit  être 
constant  et  absolu. 

«  Le  médecin  est  nécessaire,  dit-il,  non  à  ceux  qui  se  portent 
bien,  mais  aux  malades;  je  ne  suis  pas  venu  appeler  les  justes, 
mais  les  pécheurs,  surtout  ceux  qui  se  reconnaissent  tels.1  »  «  Le 

Père  céleste,  ajoute-t-il  ailleurs,  m'a  envoyé  guérir  ceux  qui  sont 
contrits  et  humiliés.2  Quiconque  espère  en  moi  recevra  la  santé 

de  l'âme.3  »  —  Plus  donc  nous  avons  de  plaies  à  fermer,  plus  nous 
devons  compter  sur  Jésus.  Seul  il  peut  guérir  notre  orgueil  par 
son  humilité,  notre  sensualité  par  ses  privations,  notre  amour- 
propre  et  notre  égoïsme,  par  sa  charité  sans  bornes  envers  nous. 

D'un  autre  côté,  n'avons-nous  pas  le  droit  et  le  devoir  de  recou- 
rir à  lui  ?  le  droit,  puisque  le  Père  éternel  nous  l'envoie  comme 

un  Sauveur;  le  devoir,  puisqu'il  ne  nous  est  pas  permis  de  crou- 
pir dans  nos  misères,  après  qu'un  Dieu  est  descendu  du  ciel  pour 

nous  en  relever.  —  0  Jésus,  Enfant  divin  !  de  la  crèche  où  vous 
reposez,  vous  nous  criez  à  tous  :  «  Venez  à  moi,  vous  qui  tra- 

vaillez péniblement  à  vous  sanctifier,  venez  à  moi  par  la  prière  et 

la  confiance,  et  je  vous  soulagerai.  »  0  mon  Sauveur  !  que  vos 
taroles  me  sont  douces  et  que  vos  bienfaits  me  rassurent!  Par 

l'intercession  de  votre  tendre  Mère,  accordez-moi  la  grâce  :  1°  De 
m'abandonner  d'autant  plus  à  vous,  que  je  me  sens  plus  impuis- 

sant au  bien.  2°  De  tenir  surtout  cette  conduite  dans  les  afflictions, 
les.  peines  intérieures  et  les  violentes  attaques  du  monde,  de 

l'enfer  et  des  passions. 

(1)  Matth.  9,  12-13.  (2)  Luc.  4,  18.  (5)  Prov.  28,  25. 

MàniT.  i. 3  1 



398  FÉVRIER.  FIN  DU  MOIS.  — -  DE  LA  BONNE  MORT. 

février,  fin  du  mois.  —  De  la  bonne  mort. 

Préparation. —  C'est  une  excellente  pratique,  dit  saint  Alphonse, de  se  disposer  chaque  mois  à  mourir  saintement.  A  cette  fin,  nous 
méditerons  :  1°  Les  avantages  de  la  bonne  mort.  2°  Comment  on 
peut  les  obtenir.  —De  là  nous  conclurons  qu'il  nous  est  très  utile de  souhaiter  de  mourir  comme  les  saints,  afin  de  posséder  le  Bien 
suprême  qui  est  Dieu.  Ce  désir  nous  détachera  de  la  terre  et  de 
nous-mêmes.  Moriatur  anima  mea  morte  justorum.*. 

1°  Avantages  de  la  bonne  mort. 

La  mort  du  juste,  aux  yeux  de  la  foi,  est  le  commencement  d'un 
doux  et  éternel  repos.  Après  le  travail  de  cette  vie,  notre  corps 
sera  couche  dans  la  tombe,  et  notre  âme,  si  elle  est  assez  pure,  ira 

se  reposer  au  ciel  dans  la  possession  de  Dieu.  C'est  à  ce  dernier 
repos  que  l'Esprit-Saint  convie  tous  les  défunts  qui  meurent  dans 
1(3  Seigneur,2  c'est-à-dire  tous  ceux  qui  expirent  pieusement,  après 
avoir  observé  les  divins  préceptes.  —  Oh  !  qu'il  est  agréable  de 
travailler  en  ce  monde,  quand  on  espère  le  repos  sans  fin  qui 
suivra  cette  triste  vie  ! 

Nous  avons  encore  sur  la  terre  des  luttes  à  soutenir  contre 

nous-mêmes  et  contre  le  démon.  Tout  ce  qui  nous  entoure  nous 
est  devenu  comme  un  piège  par  la  corruption  de  notre  cœur. 

C'est  ce  qui  a  fait  dire  à  saint  Ambroise,  que  dans  ce  monde 
nous  marchons  continuellement  parmi  des  filets;  et  au  saint 
homme  Job,  que  notre  vie  sur  la  terre  est  un  combat  sans  trêve 

et  sans  fin.5  Mais  combien  de  temps  dureront  ces  attaques  et 
ces  luttes?  peut-être  finiront-elles  demain.  Car  la  mort  peut  cha- 

que jour  y  mettre  un  terme,  qui  sera  le  sicnal  du  triomphe 
éternel. 

ce  Quiconque,  dit  le  Sauveur,  aura  persévéré  jusqu'à  la  fin,  sera 
sauvé.4  »  Combien  cette  sentence  retentira  doucement  à  nos 
oreilles,  quand  nous  verrons  finir  les  afflictions  de  notre  exil  et 

commencer  bientôt  I'éternelle  béatitude  !  Oh  !  que  nous  bénirons 

(i)Num.  23,  10.  (2)  Apoc.  14,  15. 
(3)  Job.  7,  1.  (4)Matth.  10,22. 



FÉVRIER.  FIN  DU  MOIS.  —  DE  LA  BONNE  MORT.  399 

avec  transport  les  jours  où  nous  aurons  renoncé  à  nous-mêmes, 

pour  souffrir  avec  résignation  !  —  Il  vous  en  coûte  aujourd'hui  de 
vous  tenir  éloigné  du  monde  et  de  ses  plaisirs  ;  d'enchaîner  votre 
liberté  à  l'obéissance;  de  combattre  en  vous  la  vivacité  et  la  dissi- 

pation; il  vous  est  dur  parfois  de  vivre  solitaire,  recueilli,  mor- 

tifié; de  veiller  sur  vous-même,  de  supporter  l'aridité,  le  dégoût, 
la  tristesse  au  service  de  Dieu.  Mais  que  la  pensée  de  ces  peines 

vous  sera  douce  à  votre  dernière  heure,  lorsque  le  juste  appré- 
ciateur du  mérite  frappera  à  votre  porte  pour  vous  récompenser  ! 

0  mon  Dieu!  inspirez-moi  la  résolution  de  me  placer  souvent 
en  esprit  sur  ma  couche  funèbre,  et  de  me  demander  sérieusement 

ce  qu'alors  je  voudrai  :  1°  Avoir  fait  de  progrès  dans  la  vertu. 
2°  Avoir  acquis  d'empire  sur  mes  ennemis  invisibles.  3°  Avoir 
souffert  avec  patience  en  union  avec  Jésus  crucifié,  et  cela  pour 
vous,  pour  mon  ame  et  pour  mon  éternité. 

2o  Moyens  d'obtenir  une  bonne  mort. 

Voulez-vous  mourir  saintement?  travaillez  chaque  jour  à  vous 
sanctifier.  Ce  travail  consiste  à  défricher  le  champ  de  votre  cœur, 
de  toutes  les  plantes  vénéneuses  ou  inclinations  mauvaises,  qui 
souvent  vous  exposent  au  péché;  et  à  les  remplacer  par  les  vertus 

contraires.  A  ce  prix,  vous  mériterez  le  salaire  promis  aux  servi- 
teurs fidèles  que  le  divin  Maître  trouvera  veillant. 

Le  triomphe  qu'apporte  une  bonne  mort  nous  sera  de  même 
assuré,  mais  quand?  lorsque  nous  aurons  combattu  jusqu'à  la  fin. 
Il  nous  faut  donc  opposer  aux  maximes  du  monde  les  enseigne- 

ments du  Sauveur  ;  résister  au  démon  par  la  prière  et  la  confiance  • 
en  Dieu  ;  réprimer  les  convoitises  de  la  chair  par  la  mortification 

des  sens.  Combien  de  mérites  n'acquerrons-nous  pas  ainsi  !  Chacun 
de  nos  actes  de  résistance  aux  tentations  nous  vaudra  un  poids 

immense  de  grâce  en  cette  vie  et  de  gloire  éternelle  en  l'autre. 
Quelle  joie,  au  moment  suprême,  de  nous  rappeler  tant  do  succès 
obtenus  contre  les  ennemis  de  notre  ame  !  «  Je  donnerai  une  manne 
cachée,  dit  le  Sauveur,  à  celui  qui  sera  victorieux.  »  Cette  manne 

est  le  contentement  qu'éprouve  une  Ame,  après  ses  victoires,  et 
surtout  à  l'approche  de  la  victoire  finale  qui  va  la  mettre  en 
possession  de  la  couronne  éternelle. 

Mais  que  dire  de  l'allégresse  que  nous  causera  le  souvenir  de 
notre  patience  dans  les  maux  de  cette  vie?  Combien  d'occasions 



400  MOIS  DE  MARS.  PREMIER  VENDREDI. 

de  mérites  ne  nous  fournissent  pas  les  ronces  et  les  épines  qui 

sèment  ici-bas  notre  roule!  Que  d'actes  de  résignation,  de  man- 
suétude, de  support,  de  pardon  des  injures,  ne  pouvons-nous  pas 

former  alors  pour  accroître  notre  béatitude!  Plus  nous  aurons 
souffert  avec  Jésus  et  les  Martyrs,  plus  nous  aurons  part  à  leur 

bonheur  et  à  leur  gloire.  N'y  a-t-il  pas  là  de  quoi  faire  tressaillir 
un  moribond  qui  va  bientôt  se  présenter  devant  son  Juge,  autrefois 
crucifié  pour  lui? 

0  mon  Dieu!  je  forme  le  propos  sincère  :  1°  De  travailler  à 

mon  progrès  spirituel  au  moyen  du  renoncement  et  de  l'oraison 
continuelle.  2°  De  triompher  des  tentations  par  la  prière  et  la 
confiance  en  vous  seul.  3°  De  souffrir  patiemment,  au  moyen  de 

la  dévotion  à  la  Passion  et  des  grâces  qu'elle  nous  obtient. 
Accordez-moi  la  pureté  du  cœur  et  l'union  avec  vous,  afin  qu'à  la 
mort  je  soupire  après  le  bonheur  de  vous  voir  et  de  vous  posséder 
à  jamais. 

MOIS  DE  MARS. 

tremier  vendredi.  —  Cœur  aimable  de  Jésus. 

Préparation.  —  «  Qui  ne  s'attacherait,  dit  saint  Bernard,  à  un 
cœur  si  pur?  Qui  n'aimerait  un  cœur  si  aimant?  »  Nous  devons 
aimer  le  Cœur  du  Rédempteur  :  1°  En  lui-même,  à  cause  de  ses 
perfections.  2°  Dans  sa  charité  sans  bornes  envers  nous.  —  Après 
avoir  médité  ces  vérités,  nous  formerons  le  propos  sincère  d'imi- 

ter les  vertus  de  l'Homme-Dicu.  C'est  la  preuve  la  plus  solide  que 
nous  puissions  lui  donner  de  notre  amour.  Prubalio  dUeclionis, 
cxliibitio  est  operis.{ 

,  \o  Cœur  de  Jésus,  aimabf.e  en  lui  même. 

La  beauté  d'une  orne  est  si  ravissante,  qu'elle  se  fait  comme 
nécessairement  admirer  et  aimer.  Qui  pourrait,  en  effet,  se  défen- 

dre d'estimer  et  do  chérir  l'innocence,  la  candeur,  la  droiture,  la 

(i)S.  Grég. 



PREMIER  VENDREDI.  —  COEUR  AIMABLE  DE  JÉSUS.  401 

simplicité  qu'on  remarque  dans  l'âme  des  enfants?  Combien  plus 
celles  d'un  saint!  La  seule  pensée  de  la  beauté  intérieure 

d'un  saint  Louis  de  Gonzague,  d'un  saint  Stanislas  Kostka,  d'une 
sainte  Rose  de  Viterbe  et  de  tant  de  Vierges  pures  comme  des 
Anges,  ne  fait-elle  pas  sur  nos  cœurs  une  impression  si  douce,  si 

salutaire,  qu'elle  semble  y  éteindre  le  feu  de  la  convoitise?  Qui 
n'a  pas  été  transporté  de  bonheur,  en  méditant  les  nobles  senti- 

ments de  ces  âmes  séraphiques,  qu'on  appelle  François  d'Assise 
et  Thérèse  de  Jésus  ?  En  lisant  l'histoire  des  Saints,  le  père  Cafaro, 

disciple  de  saint  Alphonse,  fondait  en  larmes  d'admiration  et  de tendresse. 

Cependant  que  sont  toutes  les  beautés  créées,  en  comparaison 

de  la  Beauté  incréée,  qui  s'est  incarnée  parmi  nous?  Dans  le  Cœur 
de  l'Homme-Dieu  tous  les  Saints  sans  exception  ont  puisé  les 
vertus  qui  les  rendent  si  aimables  à  nos  yeux.  Là,  saint  Jean 

l'Evangéliste  est  allé  chercher  ses  lumières  sublimes  et  surtout  sa 
charité  si  tendre  et  si  persévérante.  Là  saint  Augustin,  saint 

•Bernard  et  tant  d'autres  ont  trouvé  ces  accents  enflammés  dont 
l'écho,  à  travers  tant  de  siècles,  vient  encore  toucher  nos  cœurs 
si  durs  et  réchauffer  nos  âmes  glacées.  Si  les  rejetons  produisent 

de  tels  fruits,  que  ne  fera  pas  l'arbre  divin  lui-même,  c'est-à-dire 
le  Cœur  sacré  de  Jésus? 

Ce  Cœur,  en  effet,  est  le  cœur  d'un  Dieu,  conséquemment  l'océan 
sans  rivage  de  toutes  les  perfections  incréées.  —  Cœur  du  Dieu 
fait  Homme,  il  réunit  suréminemment  en  lui  toutes  les  beautés  de 

la  création.  —  Cœur  du  Dieu  Sauveur,  il  est  la  source  des  fleuves 

de  grâces  qui  purifient  l'Eglise  souffrante,  sanctifient  l'Eglise 
militante  et  inondent  de  joies  l'Eglise  triomphante.  Qui  donc 
n'aimerait  un  Cœur  où  toutes  les  amabilités  du  ciel  et  de  la  terre 
sont  réunies  ? 

0  mon  Dieu!  comment  puis-je  résister  aux  attraits  de  Jésus, 

sinon  parce  que  j'ignore  les  trésors  de  nature,  de  grâce  et  de 
gloire,  cachés  en  lui?  Eclairez-moi  donc,  afin  que  je  prenne  en 
dégoût  les  satisfactions  des  sens  et  les  vanités  du  siècle,  pour 

m'attacher  à  lui  seul  et  à  son  Cœur  sacré.  Je  me  propose  de  lui 
témoigner  mon  amour  :  1°  En  veillant  sur  mes  affections,  pour  les 
conserver  pures.  2°  En  méditant  souvent  ses  amabilités  infinies,  me 
les  rappelant  pendant  le  jour,  au  milieu  même  de  mes  occupations. 



402  PREMIER  VENDREDI.  —  COEUR  AIMABLE  DE  JÉSUS. 

2o  Cœur  de  jésus,  aimable  dans  sa  charité  envers  nous. 

Le  Cœur  de  Jésus  n'est  pas  seulement  parfait  ou  doué  de  la  plus 
pure  beauté  morale  qui  soit  dans  l'univers  ;  mais  il  est  encore 
bon,  de  cette  bonté  qui  aime  à  faire  le  bien  et  qui  gagne  ainsi 

tous  les  cœurs.  Quel  est  l'homme,  si  misérable  soit-il,  qui  n'ait  pas 
été  l'objet  de  la  compassion,  de  la  miséricorde  ou  de  la  tendresse 
de  Jésus?  Quel  est  le  pécheur,  fût-ce  le  plus  ingrat,  que  ce  Bon 

Pasteur  n'ait  pas  recherché,  comme  on  recherche  la  brebis  égarée 
pour  la  ramener  au  bercail?  Qui  ne  connaît  la  parabole  de  l'Enfant 
prodigue?  elle  est  l'image  de  cette  bonté  touchante,  qui  non  seu- 

lement ne  repousse  point  le  coupable,  quand  il  se  repent,  mais 

encore  l'accueille  avec  amour,  l'embrasse  tendrement  et  célèbre 
son  retour  par  des  fêtes  et  des  festins  de  joie. 

On  a  vu  un  saint  Paulin  se  vendre  lui-même  pour  racheter  le 

fils  d'une  pauvre  veuve.  Et  d'où  lui  venait  cette  héroïque  charité? 
Du  Cœur  de  Celui  qui  nous  a  rachetés  tous  au  prix  de  son  sang. 

Où  saint  François  de  Sales  puisa-t-il  sa  douceur  inaltérable,  et 
saint  Vincent  de  Paul,  son  prodigieux  amour  du  prochain?  Pas 

ailleurs  que  dans  le  Coeur  de  l'Homme-Dieu.  Oui,  c'est  là,  dans 
ce  Cœur  qui  a  donné  naissance  à  toutes  les  œuvres  de  la  charité 

divine,  et  d'où  est  sortie  l'Eglise,  notre  Mère,  c'est  là  que  tous  les 
Saints  se  sont  dépouillés  de  l'égoïsme  si  naturel  à  l'homme,  pour 
se  revêtir  d'entrailles  de  miséricorde  et  devenir  des  copies  vivan- 

tes de  Celui  qui  s'est  dévoué  pour  nous  jusqu'à  l'immolation  du 
Calvaire  et  au  sacrifice  de  nos  autels.    • 

A  l'exemple  des  Saints,  allons,  nous  aussi,  nous  abreuver  à  cette 
source  de  bonté  et  d'amour.  Jésus  s'est  donné  tout  entier  à  nous 
avec  tous  ses  trésors;  nous  siérait-il,  après  cela,  d'être  avares 
envers  lui  et  de  partager  nos  affections,  en  aimant  la  créature 

d'un  amour  "bas,  sensuel,  intéressé,  et  non  par  des  motifs  de  foi? 
—  Formons  souvent  des  actes  d'amour  envers  le  divin  Maître,  et 
traduisons-les  dans  notre  conduite  par  une  grande  charité  envers 
tous,  spécialement  envers  ceux  qui  nous  sont  antipathiques. 

0  Jésus  !  par  l'intercession  de  votre  Mère  très  aimante,  faites- 
moi  vivre  dans  votre  sacré  Cœur,  comme  dans  un  sanctuaire  où 
je  contemple  vos  infinies  perfections;  ou  bien,  comme  dans  une 

fournaise  où  je  m'embrase  d'amour  envers  vous  et  envers  mes 
semblables.  Bendez  mon  cœur  conforme  au  vôtre,  c'est-à-dire  : 
1°  Tendre  et  compatissant  pour  les  misères  et  les  souffrances 



MOIS  DE  MARS.  VERTU  SPÉCIALE.  —  L' AMOUR  DIVIN.  403 

d'autrui.  2°  Condescendant  et  généreux  pour  aider,  encourager, 
consoler,  entourer  desoins  ceux  qui  en  ont  besoin  et  qui  implorent 
mon  secours. 

VERTU  SPÉCIALE  A  PRATIQUER  PENDANT  LE  MOIS.  —  L'amour  divin. 

Préparation.  —  «  Vous  aimerez,  dit  l'Écriture,  le  Seigneur 
votre  Dieu,  de  tout  votre  cœur.1  »  Pour  nous  encourager  à  prati- 

quer ce  précepte,  nous  méditerons  :  1°  L'excellence  de  l'amour 
divin.  2°  Son  influence  sur  les  autres  vertus.  —  Nous  conclurons 
ensuite  par  la  résolution  de  former  souvent  des  actes  d'amour envers  Dieu,  le  matin,  le  soir,  dans  la  journée,  au  milieu  même 

de  nos  occupations,  afin  d'unir  notre  cœur  plus  intimement  à 
Dieu.  DUiges  Dominum,  Dexim  tùum,  ex  tolo  corde  luo. 

1°  Excellence  de  l'amour  sacré. 

«  C'est  quelque  chose  de  grand,  de  précieux,  que  l'amour 
divin,  »  s'écrie  saint  Bernard.  Rien  sur  la  terre,  ni  même  au  ciel 
ne  lui  est  comparable.  L'Esprit-Saint  l'appelle  «  un  trésor  infini,  » 
parce  que  celui  qui  le  possède  jouit  de  l'amitié  du  Seigneur,  qui 
est  d'un  prix  inestimable.2  Une  âme  qui  aime  Dieu  devient,  par 
un  mystère  indicible,  le  sanctuaire  de  l'adorable  Trinité  et  con- 

tracte l'union  la  plus  parfaite  avec  les  trois  Personnes  divines. 
Toutes  les  vertus  se  réunissent  en  elle  autour  de  la  charité  qui 
est  leur  reine,  comme  pour  lui  faire  la  cour. 

Aussi  combien  de  qualités  apporte  à  l'unie  aimante  son  atta- 
chement à  Dieu  !  Selon  les  maîtres  de  la  vie  spirituelle,  l'amour 

divin  est  «  craintif  et  généreux,  »  tout  à  la  fois  :  il  craint  d'offen- 
ser Dieu,  mais  il  est  en  même  temps  plein  de  confiance  en  lui;  il 

ose  même  tout  entreprendre  pour  sa  gloire.  —  De  plus,  il  est 
«  fort  et  obéissant  :  »  il  résiste  aux  mauvais  penchants,  aux  tenta- 

tions les  plus  violentes,  mais  jamais  il  ne  résiste  à  la  voix  de  Dieu. 

—  Il  est  encore  «  pur  et  ardent  :  »  il  aime  Dieu  seul,  parce  que 
lui  seul  mérite  d'être  aimé;  il  voudrait  voir  tous  les  cœurs  con- 

sumés des  mêmes  flammes...  Quelle  estime  ne  devrions-nous  pas 

avoir  d'un  bien  si  précieux!  A  l'exemple  des  saints,  efforçons-nous 

(1)  Matth.  2^2,  57.  (2)  Sap.  7,  14, 



404  MOIS  DE  MARS.  VERTU  SPÉCIALE.  —  L'AMOUR  DIVIN. 

de  le  préférer  aux  royaumes,  aux  trônes  et  à  toutes  les  richesses 
périssables;  plaçons-le  même  dans  notre  cœur,  au-dessus  de  tout 
ce  que  nous  avons  de  plus  cher  au  monde. 

Car,  selon  saint  Paul,  l'amour  produit  en  nous  les  plus  heureux 
fruits.  «  L'ame  qui  le  possède,  dit-il,  n'est  point  envieuse  ni  témé- 

raire, ni  précipitée;  elle  ne  s'enfle  point  d'orgueil;  elle  n'est  pas 
ambitieuse,  ni  avide  de  ses  propres  intérêts;  elle  ne  s'aigrit  de 
rien;  elle  n'a  point  de  mauvais  soupçons;  elle  ne  se  réjouit  pas 
de  l'injustice,  mais  de  la  vérité.'  »  En  un  mot,  l'amour  divin combat  en  elle  tous  les  vices  et  y  engendre  toutes  les  vertus. 
0  mon  Dieu!  faites-moi  comprendre  I'excellence  de  votre 

amour,  —  ses  qualités  précieuses  —  et  les  fruits  sanctifiants 

qu'il  produit.  Que  ces  motifs  me  donnent  le  courage  de  rompre 
avec  moi-même  et  ma  volonté  propre.  Que  j'y  puise  la  force  de 
triompher  de  mes  répugnances,  de  mes  aversions  et  de  ma 

lâcheté,  afin  d'accomplir  en  tout  vos  préceptes  et  vos  moindres 
désirs.  Si  ditigitis  me,  mandata  mea  scrvatcS1 

2°  Influence  de  l'amour  sur  les  autres  vertus. 

La  foi,  sans  doute,  est  le  fondement  de  l'amour  sacré,  mais 
c'est  l'amour  qui  perfectionne  la  foi,  en  la  faisant  passer  de 
l'intelligence  dans  la  volonté.  Quand  nous  voyons  des  chrétiens 
croire  tout  ce  que  la  religion  enseigne,  et  vivre  comme  s'ils  n'y 
croyaient  pas,  que  devons-nous  en  conclure?  que  la  foi,  chez  eux, 
n'est  pas  nourrie,  ni  fortifiée  par  la  charité.  Car  la  charité  rend  la 
foi  pratique;  elle  la  vivifie,  au  point  de  lui  faire  produire  des 
fruits  de  salut.  Chantas  omnia  crédits 

L'espérance  lui  doit  de  même  sa  perfection.  En  nous  rendant 
les  enfants  adoptifs  de  Dieu,  la  charité,  dit  l'Apôtre,  nous  fait 
aussi  ses  héritiers;4  car  il  appartient  aux  enfants  d'habiter  dans 
la  maison  de  leur  père  et  d'hériter  de  ses  biens.  Plus  donc  nous 
aimons  Dieu,  plus  notre  espérance  de  le  posséder  un  jour  est 
fondée  et  solide.  Charitas  omnia  sperat. 

Il  n'en  est  pas  autrement  de  la  patience.  Quand  une  âme  est 
enflammée  de  l'amour  divin,  les  souffrances,  les  ignominies,  les 
mauvais  traitements  la  consolent  au  lieu  de  l'abattre  :  elle  sait 

(1)  I  Cor.  13.  (2)  Joan.  14,  15. 
(3)1  Cor.  13.  7.  (4)  Rom.  8,  17. 



7  MARS.    -  SAINT  THOMAS  d'aQUIN,  DOCTEUR.  405 

qu'en  les  supportant,  elle  donne  à  son  Bien-Aimé  une  preuve  non 
équivoque  de  sa  tendresse  envers  lui.  Elle  se  rend  ainsi  capable 

d'exercer  toutes  les  vertus;  car,  selon  saint  Jacques,  la  patience 
achève  le  travail  de  notre  perfection.  D'où  il  suit  que  l'amour 
divin  est  le  lien  de  la  sainteté  ; i  il  met  le  comble  à  l'héroïsme  des 
Saints;  il  donne  la  palme  et  l'auréole  aux  Martyrs.  Chantas  omnia 
sustinet.  —  Voulez-vous  savoir  jusqu'à  quel  point  vous  aimez  le 
Seigneur?  Voyez  surtout  jusqu'où  vous  savez  croire,  espérer  dans 
les  obscurités,  les  tentations,  et  jusqu'où  vous  savez  supporter  les 
fatigues,  les  infirmités,  les  douleurs,  les  reproches,  les  mépris  et 
les  contrariétés. 

0  mon  Dieu  !  si  je  vous  aimais,  comme  je  croirais  vivement  à 

votre  parole,  et  quelle  confiance  n'aurais-je  pas  en  vos  divines 
promesses!  Jamais  ma  patience  ne  serait  en  défaut  et  je  vous 
témoignerais  mon  affection  par  ma  conduite  à  tous  les  instants  de 

ma  vie.  Accordez-moi  la  grâce  de  penser  sans  cesse  à  vous,  —  de 
vous  remercier  de  vos  bienfaits  —  et  de  vous  offrir  les  peines  de 

chaque  jour,  en  m'unissant  aux  Cœurs  si  ardents  et  si  purs  de 
Jésus  et  de  Marie. 

7  mars  —  Saint  Thomas  d'Aquin,  docteur. 

Préparation.  —  «  Où  se  trouve  l'humilité,  dit  l'Esprit-Saint,  là 
est  aussi  la  sagesse.2  »  Considérons  :  1°  La  vaste  science  et  l'humi- 

lité profonde  de  saint  Thomas.  2°  Son  admirable  et  aimable  sain- 
teté. —Examinons  ensuite  si  nous  ne  sommes  pas  opiniâtres  dans 

nos  idées,  ou  remplis  de  présomption  à  pause  de  notre  esprit  et 
de  nos  connaissances.  Nous  remédierons  à  ce  mal,  en  nous  humi- 

liant souvent  et  sincèrement  devant  Dieu.  Ubi  est  luimilitas,  ibi  et 
sapientia. 

\o  Science  et  humilité  de  saint  thomas. 

L'année  qui  vit  mourir  saint  François  d'Assise  et  monter  sur  le 
trône  saint  Louis,  vit  naître  saint  Thomas  d'Aquin,  la  lumière  de 
son  siècle.5  Dès  l'âge  de  cinq  ans,  il  étudia  au  Mont-Cassin,  et  à 
dix  ans,  il  fut  envoyé  par  son  père  à  l'université  de  Naples.  Entré 
chez  les  Dominicains  à  l'âge  de  dix-neuf  ans,  il  s'y  distingua  par 

(1)  Col.  5,  1  i.  (2)  Prov.  11,  2.  (3)  1220. 



406  7  MARS.  —  SAINT  THOMAS  D'AQUIN,  DOCTEUR. 

l'union  si  difficile  de  vastes  connaissances  à  une  profonde  humi- 
lité. Suivant  les  cours  de  l'université  de  Paris,  il  s'y  effaça 

tellement  devant  ses  condisciples,  qu'ils  le  surnommèrent  le 
Bœuf  muet.  Mais  Dieu,  qui  exalte  les  humbles,  sut  manifester  ce 

trésor  au  bienheureux  Albert-le-Grand,  son  maître;  et  celui-ci 

prédit  dès  lors  le  retentissement  qu'auraient  un  jour  les  écrits 
de  son  élève. 

Ce  jour  ne  tarda  guère,  mais  ne  changea  pas  les  humbles  senti- 
ments du  Saint.  Qui  le  croirait?  Il  fallut  lui  faire  violence  pour 

l'élever  au  grade  de  docteur,  tant  il  s'en  croyait  incapable!  Ses 
ouvrages,  répandus  au  loin,  excitaient  partout  l'admiration  et 
opéraient. des  conversions  éclatantes  parmi  les  hérétiques.  Tous 

l'exaltaient  à  l'envi,  lui  seul  se  méprisait.  —  Avec  quelle  soumis- 
sion il  obéissait  comme  un  enfant  à  tous  ses  supérieurs!  était-il 

contredit,  il  cédait  sans  peine;  et  quand  il  devait  répondre,  c'était 
avec  calme,  modération,  et  une  telle  déférence  qu'elle  touchait 
ses  plus  envieux  contradicteurs.  Rencontrait-il  des  difficultés,  il 
recourait  à  Dieu  et  joignait  même  le  jeûne  à  la  prière,  tant  il  se 

défiait  de  lui-même  et  comptait  peu  sur  ses  propres  lumières! 
Que  cet  exemple  devrait  confondre  ces  esprits  prétentieux,  qui, 

croyant  tout  savoir,  décident  de  tout  et  ne  souffrent  aucune  con- 
tradiction! —  Dans  les  avis  qu'il  donne  pour  l'étude,  l'angélique 

Docteur  recommande  l'oraison  continuelle,  l'amour  du  silence  et 
de  la  vie  cachée.  «  Ne  vous  pressez  pas  de  dire,  ajoute-t-il,  ce  que 
vous  pensez,  ou  de  montrer  ce  que  vous  avez  appris;  parlez  peu, 
et  ne  répondez  jamais  précipitamment.  » 

0  mon  Dieu!  faites-moi  suivre  les  conseils  et  imiter  la  conduite 

de  ce  grand  Saint,  afin  que  jamais  la  science  ne  soit  en  moi  l'ali- 
ment de  l'orgueil  et  de  la  présomption.  Donnez-moi  la  grâce 

d'unir  :  1°  L'oraison  à  l'étude  et  à  la  lecture.  2°  La  défiance  de 
moi-même  à  la  confiance  en  vous,  afin  que  votre  sagesse  m'éclaire 
et  me  guide  en  toutes  mes  voies.  Ubi  avtem  est  humilitas,  ibi  et 
sapienlia. 

2o  Admirablr  et  aimable  sainteté  DE  SAINT  THOMAS  d'aquin. 

Dès  sa  plus  tendre  enfance,  le  Saint  manifesta  de  fortes  inclina- 
tions à  la  riÉTÉ  et  à  la  bienfaisance.  Il  donnait  généreusement 

aux  pauvres  tout  ce  qu'il  pouvait  trouver  de  vivres  dans  le  châ- 
teau de  son  père.  Celui-ci  l'ayant  un  jour  rencontré  emportant 



7  MARS.  —  SAINT  THOMAS  d'âQUIN,  DOCTEUR.  407 

dans  le  pli  de  son  manteau  diverses  aumônes,  lui  ordonna  de  les 

lui  montrer  ;  mais  à  sa  grande  surprise  il  n'y  vit  que  des  roses,  qui 
tombèrent  à  terre  jusque  sur  ses  pieds.  11  accorda  dès  lors  à  l'enfant 
pleine  permission  de  soulager  les  nécessiteux. 

La  chasteté  du  Saint  ne  fut  pas  moins  admirable.  Vers  l'âge  de 
dix-neuf  ans,  ayant  été  mis  sur  ce  point  à  une  rude  épreuve,  il  en 
triompha  si  parfaitement,  qu'un  Ange  lui  apparut  en  songe,  et  lui 
ceignit  les  reins  d'une  ceinture  miraculeuse  qui  l'exemptait  à 
jamais  des  attaques  de  la  convoitise.  Malgré  ce  privilège,  le  saint 
jeune  homme  garda,  toute  sa  vie,  une  vigilance  et  une  retenue 

qui  édifiaient  tout  le  monde.  Bien  différent  de  ces  esprits  témé- 
raires qui  donnent  toute  liberté  à  leurs  sens,  il  mortifiait  surtout 

ses  regards  et  réduisait  son  corps  en  servitude. 
Enfin  il  fut  cher  à  Dieu  et  aux  hommes,  par  la  modestie  de  son 

maintien,  la  sagesse  de  ses  discours  et  sa  douceur  inaltérable.  Son 
amour  de  la  solitude  ne  nuisait  jamais  en  rien  à  son  affabilité,  et, 
sans  trop  se  familiariser  avec  personne,  il  était  bon  et  charitable 

envers  tous.  —  Souvent  il  passait  une  partie  des  nuits  aux  pieds 
des  tabernacles  pour  se  disposer  à  célébrer  le  lendemain.  Notre- 

Seigneur  lui  apparut  plusieurs  fois;  et  un  jour  l'image  du  Crucifix 
»  lui  dit  :  «  Thomas!  tu  as  bien  écrit  de  moi,  quelle  récompense 
souhaites-tu  ?  »  «  Pas  d'autre  que  vous-même,  Seigneur  !  »  répondit le  Saint. 

Dans  ses  moments  suprêmes,  interrogé  par  un  religieux  sur  le 

moyen  d'être  constamment  fidèle  à  la  grâce  :  «  Celui  qui  marchera 
sans  cesse  en  la  présence  de  Dieu,  répondit-il,  sera  toujours  prêt 
à  lui  rendre  compte  de  ses  actions,  et  ne  perdra  jamais  son  amour 

en  consentant  au  péché.  »  —  Ce  furent  ses  dernières  paroles. 
Formons-en  notre  bouquet  spirituel;  elles  serviront  :  1°  A  nous 
éloigner  de  toute  faute.  2°  A  nous  tenir  recueillis  sous  le  regard 

de  Dieu.  3°  A  nous  faire  pratiquer,  dans  l'esprit  de  notre  Saint,  la 
modestie,  qui  nous  préservera  des  tentations  impures;  la  morti- 

fication, qui  nous  assurera  la  paix  intérieure,  et  la  charité,  qui 
nous  rendra  doux,  affables  et  prévenants  envers  tous. 

0  Jésus!  ô  Marie!  par  l'intercession  de  saint  Thomas  d'Aquin, 
inspirez-moi  la  foi  la  plus  vive  en  la  divine  présence  ;  faites-moi 
régler  sur  cette  vérité  mes  pensées,  mes  paroles,  mes  actions,  toute 
ma  conduite.  Providebam  Dominum  in  conspectu  meo  semper.{ 

(1)  Ps.  15,  8. 



403      15  MARS.  —  LE  BIENHEUREUX  CLÉMENT-MARIE  HOFBAUER. 

15  mars.  -  Le  bienheureux  Clément-Marie  Hofiaauer. 

Préparation.  —  Ce  digne  disciple  de  saint  Alphonse  fut  son 
fidèle  imitateur  :  1°  Dans  sa  foi  ferme  et  vive.  2°  Dans  son  amour 
envers  Jésus-Christ.  —  Sous  sa  protection,  réveillons  notre 
croyance  aux  trois  grands  mystères  de  la  Crèche,  de  la  Croix,  du 

Tabernacle,  mystères  qui  nous  révèlent  l'infinie  bonté  du  Rédemp- 
teur. «  Car,  s'écrie  l'Apôtre,  la  charité  de  Jésus  nous  presse.  » 

Chantas  enîm  Chri&ki  urget  nos.1 

1°  Foi  éminente  ou  bienheureux  clément-marte. 

La  foi,  fondement  de  la  vertu  solide,  était  si  fortement  assise 

dans  l'àmc  du  serviteur  de  Dieu,  que  rien  au  monde  n'eût  pu 
l'ébranler.  Quoiqu'il. vécût  dans  un  temps  où  le  rationalisme  et 
l'hérésie  avaient  infecté  de  Jeur  poison  tous  les  ouvrages  litté- 

raires, et  qu'on  rencontrât  difficilement,  surtout  dans  la  classe  t 
instruite,  des  cœurs  vraiment  croyants,  notre  Bienheureux  ne 

subit  jamais  l'influence  de  cette  époque  d'incrédulité.  Il  adhérait 
si  pleinement  à  tout  ce  que  l'Eglise  enseigne,  que  le  doute  lui 
était  devenu  comme  impossible.  Jamais  il  ne  fut  tenté  contre  la 
foi,  et  il  ne  savait  comprendre  comment  un  homme  pouvait  vivre 
incroyant.  Un  tel  être  paraissait  à  ses  yeux  comme  un  poisson 

hors  de  l'eau,  dont  le  malaise  est  permanent.  Aussi  eût-il  volon- 
tiers donné  son  sang  et  sa  vie  plutôt  que  de  blesser  en  rien  la 

pureté  de  sa  foi. 
Non  content  de  croire  avec  fermeté  les  vérités  révélées,  il  y 

conformait  ses  pensées,  ses  sentiments,  toute  sa  conduite.  De  là 

naissaient  en  lui  un  recueillement  continuel,  un  respect  si  pro- 

fond de  Dieu  et  de  sa  présence,  qu'à  l'exemple  de  son  saint  Fonda- 
teur il  marchait  toujours  la  tète  découverte.  De  là  encore  sa  soif 

insatiable  de  la  prière,  qu'il  n'interrompait  jamais  que  par  néces- 
sité. Dans  les  rues,  sur  les  places  publiques,  on  le  voyait  toujours 

absorbe,  et,  malgré  la  foule,  il  ne  cessait  do  réciter  le  rosaire.  Il 
avait  coutume  de  renouveler  fréquemment  la  bonne  intention  ;  et 

(1)  II  Cor.  5,  li. 



1R  MARS.  —  LE  BIENHEUREUX  CLÉMENT-MARIE  HOFBAUER.       409 

c'était  avec  une  ferveur  incroyable  qu'il  disait  et  redisait  à  chaque 
instant  :  «  Tout  pour  la  gloire  de  mon  Dieu  !  » 

Deux  pensées  l'occupaient  constamment  :  Dieu  et  l'éternité. 
Dieu,  l'auteur  de  tout  bien  et  à  qui  nous  devons  tout  rapporter; 
I'éternité,  but  de  la  vie  qui  passe  et  vers  laquelle  nous  avançons 
sans  relâche  et  le  jour  et  la  nuit.  —  Oh  !  que  ces  deux  pensées, 
familières  à  notre  Bienheureux,  sont  de  nature  à  stimuler  notre 
ardeur  dans  la  recherche  de  la  perfection  !  Dieu,  la  grandeur 
même,  présent  en  nous,  nous  conservant  la  vie,  la  raison,  la  foi, 
la  grâce  et  la  bonne  volonté,  quel  sujet  de  réflexions  !  quel  motif 

d'humilité,  de  gratitude  et  de  confiance!  Sans  Dieu,  nous  ne  pou- 
vons faire  aucun  bien  pour  le  ciel  ;  de  là  le  devoir  pour  nous  de 

vivre  unis  à  sa  sagesse,  à  sa  puissance,  à  sa  bonté  infinies  par  une 

prière  continuelle.  —  Et  puis  cette  éternité,  qui  sans  cesse  nous 
attend  et  dont  nous  sommes  peut-être  si  rapprochés!  Oh  !  comme 
elle  nous  fait  comprendre  le  prix  du  temps,  la  brièveté  de  la  vie, 

la  nécessité  de  nous  réformer  nous-mêmes,  afin  de  nous  rendre 
dignes  de  la  gloire  des  élus! 

«  0  mon  Dieu  !  vous  dirai-je  avec  votre  serviteur  Clément-Marie, 
que  les  maladies  nous  affligent,  que  les  chagrins  nous  consument, 

que  les  malheurs  nous  brisent;  maïs  conservez-nous  notre  sainte 
foi.  Car,  avec  ce  don  qui  surpasse  tous  les  trésors  de  la  terre, 
nous  acceptons  volontiers  toutes  les  douleurs,  et  rien  ne  pourra 

détruire  notre  félicité.  «  —  0  Jésus!  communiquez-moi  cette  foi 

vive  qui  me  défende  contre  les  préjugés  du  monde.  Qu'elle  me  soit 
comme  un  flambeau,  qui  m'éclaire  et  me  dirige  dans  les  sentiers 
de  l'abnégation  et  de  la  vie  intérieure  ! 

2°  Amour  du  biknhecreux  clément-marie  envers  jésus-christ. 

Comme  son  saint  Fondateur  et  Père  Alphonse-Marie  de  Liguori, 
notre  Bienheureux  puisait  son  amour  envers  le  Sauveur  dans  la 

méditation  des  mystères  de  l'Incarnation,  de  la  Passion  et  de 
l'Eucharistie.  La  vue  d'un  Dieu  fait  Enfant  ravissait  son  esprit  et 
excitait  dans  son  cœur  les  plus  ardents  transports,  surtout  à  la 
pensée  que  le  Verbe  incarné  a  préféré  notre  faible  nature  humaine 

à  la  nature  angélique,  et  qu'il  a  bien  voulu  nous  sauver,  tout  en 
laissant  périr  les  anges  déchus. 

Les  souffrances  du  Rédempteur  provoquaient  en  lui  les  senti- 

ments d'une  tendre  compassion  et  d'une  douleur  inexprimable,  au 



4-10      15  MARS.  —  LE  BIENHEUREUX  CLÉMENT-MARIE  HOFBAUER. 

point  qu'en  parlant  sur  ce  sujet,  sa  voix  était  étouffée  par  ses 
sanglots.  De  là  lui  venait  cette  profonde  horreur  du  péché,  qui  a 

causé  la  mort  d'un  Dieu.  De  là  sa  patience  dans  les  épreuves  et 
les  humiliations,  en  union  avec  Jésus  crucifié  dont  les  afflictions, 

disait-il,  ont  sanctifié  les  nôtres  et  dont  les  vertus  divines  com- 
muniquent leurs  mérites  à  toutes  nos  actions. 

Jésus  dans  I'Eucharistie  n'était  pas  moins  cher  à  son  cœur 
aimant.  Le  jour  et  la  nuit,  il  passait  de  longues  heures  en  adora- 

tion devant  le  Tabernacle.  Souvent  on  l'entendait  s'écrier  :  «  0  bon 
Jésus!  ô  mon  souverain  Bien!  ô  Bien  souverainoment  aimable!  » 

Son  visage  paraissait  transfiguré,  surtout  à  l'autel,  et  l'on  venait  à 
l'envi  assister  à  sa  messe,  afin  de  s'édifier  et  de  s'embraser  d'ardeur. 

De  cet  amour  envers  l'Homme-Dieu  sortait,  comme  la  flamme 
de  son  foyer,  le  zèle  extraordinaire  qui  le  dévorait.  Il  aurait  voulu 
communiquer  à  tous  le  feu  céleste  qui  consumait  son  cœur  et  qui 
le  rendait  si  dévoué,  en  chaire,  au  confessionnal  et  partout,  dans 

la  recherche  de  la  brebis  perdue.  Il  avait  coutume  de  recomman- 
der aux  pieux  fidèles,  de  saluer  toujours  Jésus  en  passant  devant 

les  églises  où  il  repose  ;  de  faire  souvent  la  communion  spirituelle 

et  d'adorer  intérieurement,  à  chaque  heure,  le  très  saint  et  très 
divin  Sacrement.  «  Ces  pratiques,  disait-il,  tiennent  l'âme  unie 
à  Dieu.  » 

Imitons  la  conduite  de  notre  Bienheureux  :  allons  comme  lui 

puiser  l'amour  de  notre  Rédempteur  aux  trois  sources  si  fécondes 
de  la  Crèche,  de  la  Croix  et  du  Tabernacle.  Là  nous  apprendrons 

à  aimer  un  Dieu  anéanti,  —  un  Dieu  souffrant,  —  un  Dieu  tou- 
jours IMMOLÉ. 

0  Jésus!  comme  je  ne  puis  vous  aimer  qu'en  marchant  sur  vos 
traces,  faites-moi  pratiquer  spécialement  cette  humilité  sincère, 
qui  me  rende  souple  et  docile,  toujours  porté  à  obéir  avec  la  sim- 

plicité de  I'enfance  évangélique.  —  Par  les  mérites  de  votre  Pas- 
sion, inspirez-moi  cette  patience  généreuse,  qui  me  conserve  la 

paix,  l'égalité  d'humeur,  au  milieu  de  l'embarras  des  affaires  et  de 
l'inégalité  des  événements.  —  Qu'à  la  pensée  de  votre  immolation 
sur  les  autels,  je  me  décide  à  pratiquer  l'esprit  de  sacrifice, 
l'abnégation  de  moi-même  et  de  mes  défauts,  la  répression  de 
ma  volonté  propre  et  de  mes  instincts  dépravés.  0  Marie!  aidez- 
moi  vous-même  à  honorer  et  à  imiter  votre  adorable  Fils  dans 
son  Incarnation,  —  dans  sa  Passion  —  et  dans  les  mystères 

eucharistiques,  comme  l'a  fait  votre  serviteur,  le  bienheureux 
Clément-Marie. 



18  MARS.  —  MORT  DE  SAINT  JOSEPH.  411 

13  mars.  —  Mort  de  saint  Joseph. 

Préparation.  —  Si,  d'après  le  Psaîmiste,  la  mort  du  juste  est précieuse,  combien  ne  le  fut  pas  celle  de  Joseph,  déclaré  juste  par 

l'Esprit-Saint  lui-même!  Considérons  donc  :  1°  Comment  mourut 
ce  saint  Patriarche.  2°  Comment  notre  mort  pourra  ressembler  à 
la  sienne.  — Si  nous  vivons,  à  son  exemple,  loin  du  monde  et  de 
ses  vanités,  tout  entiers  au  travail  de  notre  sanctification,  nous 
pourrons  espérer  une  mort  heureuse  et  précieuse  devant  Dieu. 
Preliosa  in  conspeclu  Domini  mors  sanctorum  ejus.1 

1<'  COMMEMT  MOURUT  LIÎ  SAINT  PATRIARCHE  DE  NAZARETH. 

Qui  nous  dira  combien  la  divine  Mère,  si  remplie  des  saintes 
ardeurs  de  la  charité,  aima  son  auguste  et  chaste  Epoux?  Elle 

voyait  en  lui  le  Représentant  du  Père  éternel,  l'Homme  juste  par 
excellence,  que  le  Saint-Esprit  avait  comblé  de  ses  dons.  Avec 
quelle  tendresse  elle  dut  le  servir  pendant  sa  dernière  maladie, 
pourvoyant  à  tous  ses  besoins,  prévenant  ses  moindres  désirs, 

et  l'encourageant  par  des  paroles  de  paix,  d'espérance  et  de 
résignation  ! 

Le  Roi  des  Anges,  le  Dieu  de  toute  consolation  se  joignait  à  la 

Vierge-Mère,  pour  aider  dans  ses  derniers  moments  le  Gardien 
fidèle,  qui  les  avait  si  constamment  servis.  Oh  !  que  la  présence 
du  Rédempteur  des  hommes,  de  Celui  qui  fait  les  délices  du  ciel, 
rendit  douce  et  précieuse  la  mort  du  plus  auguste  des  patriar- 

ches !  Quelle  joie,  quel  bonheur  ineffable  pour  lui,  d'être  invité  à 
quitter  la  terre,  par  Celui-là  même  qui  ouvre  à  tous  les  élus  les 
portes  du  ciel  ! 

Aussi  nous  ne  pouvons  comprendre  I'ardeur  dont  fut  embrasé 
Joseph  à  l'heure  suprême.  Les  actes  d'amour,  de  reconnaissance, 
de  confiance  et  d'abandon  sortaient  de  son  cœur,  comme  les  étin- 

celles d'un  brasier.  Il  s'immolait  à  tout  instant  au  bon  plaisir  de 
Dieu,  ou  plutôt  son  existence  n'était  plus  qu'un  sacrifice  continu, 
qui.  selon  saint  François  de  Sales,  se  termina  par  une  mort  de  pur 

amour.  Oui,  l'amour  divin  seul  sépara  de  son  corps  l'âme  toute 

(1)  PS.  115,  5. 



412  18  MARS.  —  MORT  DE  SAINT  JOSEPH. 

sainte  de  Joseph,  et  en  fit  l'heureuse  victime  de  la  volonté  du 
Très-Haut  qui  le  rappelait  à  lui.  0  mort  vraiment  digne  d'envie! 

Glorieux  Patriarche  de  Nazareth  !  vous  avez  témoigné  votre 
amour  à  Jésus  et  à  Marie,  en  partageant  leur  vie  humble,  pauvre 
et  souffrante.  Voilà  pourquoi  votre  mort  a  été  si  paisible.  Obtenez- 
moi  la  grâce  de  les  aimer  tendrement,  à  votre  exemple;  de  me 
plaire  comme  vous  avec  eux  dans  une  condition  ignorée  et  oubliée 

du  monde.  Inspirez-moi  le  courage  d'honorer  leur  pauvreté  et  la 
vôtre,  en  retranchant  à  mes  satisfactions.  Communiquez-moi  la 
force  de  porter  en  paix  la  croix  de  chaque  jour,  et  de  me  tenir 
toujours  prêt  comme  vous  à  quitter  ce  triste  exil.  A  cette  fin,  je  suis 

résolu  :  1°  De  m'humilier  en  toutes  choses,  selon  le  conseil  de 
l'Esprit-Saint.1  2°  De  me  rendre  de  plus  en  plus  attentif  à  mortifier 
mes  sens  et  mes  inclinations.  3°  De  m'exercer  à  la  douceur  et  à  la 
résignation  dans  les  peines  et  les  difficultés,  afin  de  mériter  une 
mort  sainte  et  heureuse  comme  la  vôtre.  Beati  mortui  qui  in 
Domino  moriuntur* 

2°  Comment  notre  mort  pourra  ressembler  a  celle  i>r  saint  joseph. 

Figurons-nous  qu'à  l'heure  où  notre  saint  Patriarche  va  rendre 
le  dernier  soupir,  nous  entrions  dans  la  maison  de  Nazareth,  et 
que  là  prosternés  aux  pieds  du  saint  mourant,  nous  demandions 
en  son  nom,  au  Rédempteur  des  hommes  et  à  sa  Mère  bien-aimée, 
le  pardon  de  nos  péchés,  la  persévérance  et  le  salut,  ne  nous 
semble-t-il  pas  impossible  que  Jésus  et  Marie  résistent  à  nos 
supplications,  à  la  vue  de  Joseph  expirant?  Combien  moins  le 
feront-ils,  si  nos  prières  sont  appuyées  par  Joseph  couronné  dans 
la  gloire  ? 

Aussi  regarde-t-on  le  saint  Patriarche  comme  le  Patron  spécial 

de  la  bonne  mort.  Ayant  goûté  le  bonheur  d'expirer  entre  les  bras 
du  divin  Médiateur  et  de  la  Dispensatrice  des  grâces,  il  veut  le 
faire  partager  à  ses  fidèles  serviteurs.  Après  avoir  sauvé  la  vie  au 

Rédempteur  lui-même  et  contribué  par  là  à  notre  Rédemption, 

n'est-il  pas  juste  qu'il  ait  encore  la  mission  de  nous  conserver, 
jusqu'au  dernier  soupir,  la  vie  de  la  grâce,  prix  du  sang  de  Jésus, 
et  de  nous  ouvrir  ainsi  les  portes  de  la  vie  éternelle?  Et  c'est  ce 
que  fait  notre  Saint  avec  une  tendresse  et  une  fidélité,  qui  rendent 

(1)  Eceli.  3,  27.  (2)  Apoc.  14,  15. 



18  MARS.  —  MORT  DE  SAINT  JOSEPH.  413 

son  patronage,  à  la  dernière  heure,  le  plus  puissant  et  le  plus 
dévoué  après  celui  de  la  divine  Mère. 

Pour  mériter  sa  protection,  ne  nous  contentons  pas  de  le  prier; 
vivons  encore  de  manière  à  réjouir  son  cœur.  Car  si  nos  années 

se  passent  dans  la  tiédeur,  dans  l'habitude  des  fautes  vénielles  et 
dans  la  négligence  de  nos  devoirs,  ne  pensons  pas  qu'à  la  mort 
nous  allions,  par  les  prières  de  saint  Joseph,  devenir  tout  à  coup 

fervents,  pieux,  vertueux.  «  Ne  vous  y  trompez  pas,  dit  l'Apôtre; 
l'homme  récoltera  ce  qu'il  aura  semé. l  » — Si  donc  vous  voulez  avoir 
une  mort  semblable  à  celle  du  saint  Patriarche,  imitez  sa  pureté 
de  conscience,  pratiquez  son  amour  envers  le  Verbe  incarné  et  la 

Vierge-Mère.  La  puiiETé  de  conscience,  vous  l'obtiendrez  par 
l'usage  fréquent  des  actes  de  contrition  et  surtout  du  sacrement- 
de  Pénitence,  qui  vous  sera  une  préparation  habituelle  à  la  con" 
fession  finale  et  à  l'Extrême-Onction.  L'amour  envers  Jésus  et 
Marie  vous  viendra  surtout  de  vos  communions  ferventes  et  de 

l'esprit  de  prière,  moyens  si  efficaces  pour  vous  disposer  au  Viati- 
que de  votre  suprême  passage  du  temps  à  l'éternité.  Quœ  semina- 

verit  homo,  hœc  et  metet. 

0  glorieux  saint  Joseph  !  communiquez-moi  cette  pureté  inté- 
rieure, qui  vous  exempta  même  des  imperfections  et  vous  tint 

ici-bas  toujours  détaché.  Par  là,  pratiquant,  à  votre  exemple,  la 

vie  d'oraison  et  les  fréquents  rapports  avec  Jésus  et  Marie,  je  les 
aimerai  sans  inconstance  et  mériterai  d'être  assisté  par  eux  et  par 
vous,  dans  mes  derniers  instants.  En  attendant,  je  suis  résolu  : 

1°  De  purifier  mon  âme  des  moindres  fautes,  à  l'aide  du  repentir 
et  de  la  confession  faite  avec  foi.  2°  De  m'attacher  exclusivement 
au  service  de  Jésus  et  de  sa  divine  Mère,  dirigeant  vers  eux  toutes 

mes  pensées  et  mes  affections,  afin  qu'ils  soient  à  moi,  comme  à 
vous,  pendant  la  vie  et  à  la  mort,  le  centre  de  mes  aspirations, 

—  l'objet  de  mon  amour,  —  et  les  plus  fermes  appuis  de  mon 
espérance  pour  l'éternelle  béatitude. 

(I)  Gai.  G,  8. 



414  19  MARS.  ~  LE  PATRIARCHE  DE  NAZARETH. 

19  mars.  —  Le  Patriarche  de  Nazareth. 

Préparation.  —  Considérons  les  motifs  qui  doivent  nous  pcr" 
suader  d'honorer  et  d'aimer  saint  Joseph  :  1°  Ses  grandeurs 
indicibles.  2°  Son  admirable  sainteté.  —  A  l'exemple  de  la  divine 
Mère  et  de  l'Enfant  Jésus,  proposons-nous  de  rendre  chaque  jour 
nos  hommages  au  Chef  auguste  de  la  sainte  Famille;  témoignons- 
lui  notre  amour  en  imitant  les  vertus  qui  l'ont  fait  surnommer 
Juste  par  l'Esprit-Saint  lui-même.  Joseph  autem,  vir  ejus,  cum cssctjastus. 

\o  Gkandeurs  indicibles  DE  SAINT  JOSEPH. 

L'Esprit-Saint  a  exprimé  en  quelques  mots  toutes  les  hautes 
dignités  du  saint  Patriarche  de  Nazareth  :  «  Il  était,  dit-il,  l'Epoux 
de  Marie  de  laquelle  est  né  Jésus.  »  Virum  Marias  de  qua  natus  est 
Jésus.  Ces  paroles  comprennent  trois  prérogatives  insignes  qui 

distinguent  notre  Saint,  de  tous  les  fils  d'Adam. 
La  première  est  celle  d'Epoux  de  Marie,  c'est-à-dire  Epoux  de 

la  Vierge  immaculée,  de  la  Reine  des  Anges,  de  la  Souveraine  de 

l'univers,  de  la  Mère  de  notre  Dieu  !  0  privilège  admirable,  qui 
suppose  en  Joseph  des  qualités  et  des  vertus  proportionnées  à 

celles  de  Marie  elle-même  !  Dire  qu'il  est  l'Epoux  de  la  Mère  du 
Rédempteur,  c'est  affirmer,  selon  saint  Bernard,  qu'il  lui  est  en 
tout  semblable,  semblable  par  l'esprit,  par  le  cœur,  par  les  senti- 

ments, par  les  dons,  le  mérite  et  la  dignité.  Marie  est  l'aurore  qui 
annonça  le  Soleil  de  justice;  Joseph  est  l'horizon  illuminé  de  ses 
splendeurs. 

La  seconde  prérogative  qui  élève  notre  Saint  au-dessus  de  tous 
les  hommes  comme  Marie  est  élevée  au-dessus  de  toutes  les 
femmes,  est  celle  de  Père  nourricier  de  Jésus.  Aucune  maternité 
terrestre  ne  peut  être  comparée  à  celle  de  la  Mère  du  Créateur; 
de  même  il  ne  se  peut  ici-bas  de  paternité  plus  sublime  que  celle 

de  Père  nourricier  d'un  fils  qui  est  Dieu.  Joseph  partage  ainsi, 
avec  le  Père  éternel  lui-même,  et  la  grandeur,  et  la  tendresse  et 
la  sollicitude  paternelles  envers  le  Verbe  incarné.  G-mystère  inef- 

fable! Les  Juifs  affectaient  de  regarder  le  Sauveur  comme  un 

enfant  ordinaire  dont  le  père  n'était  qu'un  pauvre  artisan.  Mais 
nous,  qui  avons  la  foi,  nous  savons  que  Joseph,  humble  ouvrier. 



19  MARS.  —  LE  PATRIARCHE  DE  NAZARETH.  415 

est  le  noble  Représentant  du  divin  Architecte  qui  a  créé  l'univers, 
et  que  son  Fils  adoptif,  Jésus,  est  le  Roi  des  rois,  le  Seigneur  des 
seigneurs.  Rex  regum  et  Dominus  dominantiam.  Quelle  gloire  pour 
notre  Saint!  et  quelle  obligation  pour  nous  de  la  reconnaître,  par 
notre  respect,  notre  dévotion  et  notre  amour  envers  lui  ! 

Une  troisième  prérogative,  conséquence  des  précédentes,  achève 

d'élever  Joseph  au  plus  haut  degré  de  grandeur  :  en  qualité 
d'Epoux  de  Marie  et  de  Père  putatif  de  Jésus,  il  était  le  Chef  de 
la  sainte  Famille,  de  cette  Famille  qu'on  appelle  à  juste  titre  la 
Trinité  de  la  terre,  parce  qu'elle  est  la  plus  parfaite  image  de  la 
Trinité  du  ciel,  à  qui  est  dû  l'honneur  dans  tous  les  siècles.  — 
Rendez  donc  de  fréquents  hommages,  au  Père,  au  Fils  et  au  Saint- 
Esprit,  qui  régnent  dans  les  cieux,  mais  n'oubliez  pas  Jésus, 
Marie,  Joseph  dans  l'exil  de  ce  monde.  «  Gravez  dans  votre  cœur 
en  lettres  d'or  leurs  noms  sacrés,  s'écrie  saint  Léonard  de  Port- 
Maurice;  prononcez-les  souvent;  écrivez-les  partout,  et  qu'ils 
soient  encore  sur  vos  lèvres  à  votre  dernier  soupir  !  » 

0  glorieux  Patriarche  de  Nazareth  !  je  me  réjouis  de  votre  élé- 

vation. Daignez  m'obtenir  cette  humilité  profonde  qui  vous  a 
rendu  si  soumis  et  si  fidèle,  au  milieu  de  vos  grandeurs,  tandis 

que  Lucifer  et  tant  d'autres,  moins  élevés  que  vous,  se  sont  perdus 
par  leur  orgueil.  Inspirez-moi  les  plus  humbles  sentiments  de 

moi-même,  l'amour  de  la  vie  cachée,  et  la  grâce  de  me  contenter, 
comme  vous,  des  regards  de  Jésus  et  de  Marie,  dans  toutes  mes 
actions. 

2°  Admirable  sainteté  de  saint  Joseph. 

L'Esprit-Saint  a  de  nouveau  exprimé  en  quelques  mots  toute  la 
sainteté  du  Patriarche  de  Nazareth.  «  L'Epoux  de  Marie,  dit-il, 
était  un  homme  juste.  »  Vir  ejus  cum  esset  justus.  Le  mot  juste 
signifie  déjà  par  lui-même  un  saint  consommé  dans  toutes  les 

vertus;  mais,  joint  au  titre  auguste  d'Epoux  de  Marie,  il  acquiert 
une  force  merveilleuse,  qui  ajoute  à  la  sainteté  de  Joseph  tout  ce 

que  sa  dignité  d'Epoux  de  la  Mère  de  Dieu  lui  confère  de  grandeur 
surnaturelle.  Bien  plus,  il  fut  Saint  en  proportion  de  son  élévation 

sublime  au-dessus  des  autres  Saints,  non  seulement  comme  Epoux 
de  Marie,  mais  encore,  par  une  conséquence  nécessaire,  comme 
Père  putatif  de  Jésus  et  Chef  légitime  de  la  sainte  Famille.  0 
mystère  incompréhensible  ! 

Quelle  pureté  ravissante  ne  dut  point  posséder  Joseph,  pour 



416  19  MARS.  —  LE  PATRIARCHE  DE  NAZARETH. 

être  le  Gardien  fidèle  de  la  virginité  de  la  seule  créature  qui,  par 
le  plus  insigne  des  privilèges,  est  immaculée  dans  sa  Conception 
et  Mère  sans  cesser  d'être  Vierge  !  Aussi  les  Anges,  amis  de  la 
candeur  et  de  l'innocence,  faisaient  leurs  délices  de  visiter  Joseph pendant  sa  vie  mortelle,  le  regardant  comme  leur  émule  et  leur 
supérieur.  Us  lui  apparaissent  :  1°  Pour  lui  confier  le  mystère  de 
l'Incarnation.1  2°  Pour  lui  faire  part  de  la  Rédemption  des  hom- mes que  Jésus  vient  opérer.2  3°  Pour  le  tranquilliser  au  sujet  de 
la  maternité  de  Marie.  4°  Pour  lui  révéler  le  nom  qu'il  doit  donner 
à  l'Enfant  divin.  5°  Pour  le  préserver  de  la  persécution  d'Hérode. 
G0  Pour  le  faire  revenir  d'Egypte  en  Palestine.  7°  Pour  l'avertir  de 
se  retirer  en  Galilée  et  d'éviter  ainsi  le  voisinage  d'Archelaus.3 
Ces  nombreux  messages  ne  prouvent-ils  pas  combien  les  Anges  se 
plaisaient  à  parler  à  Joseph,  dont  la  pureté  virginale  les  embau- 

mait do  son  parfum  et  les  faisait  agir  envers  lui  comme  des  servi- 
teurs envers  leur  maître? 

11  nous  serait  impossible  de  considérer  à  part  chacune  de  ses 
vertus;  mais  I'humilité  étant,  selon  saint  Augustin,  le  commen- cement, le  milieu  et  le  sommet  de  la  perfection,  nous  pouvons 
apprécier  par  elle  la  hauteur  de  l'édifice  de  sainteté,  bâti  dans 
son  cœur  toujours  fidèle  à  la  grâce.  Pour  en  avoir  une  idée,  il 
suffît  de  considérer,  d'un  côté,  sa  sublime  dignité  de  Père  putatif 
de  l'Enfant-Dieu,  dignité  reçue  du  ciel  ;  et,  de  l'autre,  la  vie  hum- 

ble et  ignorée  qu'il  mena  jusqu'à  la  fin  comme  un  simple  ouvrier. Qui  jamais  parmi  les  Saints,  sinon  la  divine  Mère,  sut  joindre 
tant  d'abaissement  volontaire,  à  tant  de  grandeur  réelle  et  impé- rissable? Preuve  évidente  de  la  solidité  exceptionnelle  de  sa 
vertu  ! 

D'ailleurs  puisque,  dans  la  nature,  quelques  rayons  de  soleil suffisent  à  faire  éclore  la  violette,  le  lis  et  toutes  les  autres  fleurs, 
pourrions-nous  comprendre  à  quel  degré,  dans  l'ordre  de  là 
grâce,  se  sont  développées  en  notre  Saint  les  fleurs  si  précieuses 
d'humilité,  de  pureté  et  des  autres  vertus,  en  le  voyant  lui-même jour  et  nuit  exposé  aux  splendeurs  vivifiantes  du  Soleil  de  Justice 

et  de  la  Lune  mystique?  Pendant  tant  d'années  il  subit  l'influence 
de  leurs  lumières  et  de  leurs  ardeurs,  et  s'y  montra  docile.  Qu'y 
a-t-il  donc  d'étonnant,  s'il  surpasse  en  sainteté  toutes  les  créatures, excepté  la  divine  Mère? 

(1)  Malin,  1,  20.    (2)  MaUli.  1,21.    (3)  Malin.  1,21  et  2, 13, 19,  22. 



20  MARS.  —  SAINT  JOSEPH  DANS  LE  CIEL.  417 

0  glorieux  Saint  !  inspirez-moi  le  courage  de  vous  imiter  dans 

votre  humilité  et  votre  tuiieté,  afin  qu'à  votre  exemple  je  puisse 
m'unira  Dieu  à  mesure  que  je  me  détacherai  de  moi-même  et  de 
tous  les  biens  créés. 

20  mars.  —  Saint  Joseph  dans  le  Ciel. 

Préparation.  —  Plusieurs  grands  Docteurs  pensent  que  saint 
Joseph  occupe  la  première  place  parmi  les  Elus,  après  la  divine 
Mère.  1°  Voyons  par  quels  degrés  il  arriva  à  cette  éminente  sain- 

teté. 2°  Excitons-nous  a  une  vive  confiance  dans  son  intercession.  — 
Un  des  fruits  de  cette  méditation  sera  la  résolution  de  nous  placer 

chaque  jour  sous  la  direction  de  ce  grand  saint,  afin  qu'il  nous fasse  avancer  dans  la  vie  spirituelle  ou  intérieure,  dont  il  est  le 
patron  tout-puissant  auprès  de  Dieu.  Dilectus  Deo  et  hominibus, 
cujus  memoria  in  benedictione  est.1 

1»  Eminente  sainteté  de  saint  josepii. 

Déjà  avant  son  mariage  avec  la  Heine  des  Anges,  Joseph  était, 

selon  le  langage  de  l'Ecriture,  un  Homme  juste,-  c'est-à-dire  un 
saint  possédant  toutes  les  vertus.  Lorsqu'il  fut  uni  par  le  Seigneur 
à  la  Vierge  sans  tache,  sa  perfection  avait  atteint  un  degré  sublime, 

puisqu'elle  devait  être  proportionnée  à  la  dignité  dont  il  était 
revêtu.  Comment,  en  effet,  aurait-il  pu  sans  cela  garder  convena- 

blement le  précieux  dépôt  qui  lui  était  confié,  c'est-à-dire  la 
virginité  de  Marie,  et  représenter  ainsi  l'Esprit-Saint  dont  la 
Vierge  immaculée  était  l'Epouse?  Cette  simple  considération  doit 
nous  donner  la  plus  haute  idée  de  la  sainteté  de  ce  glorieux 
patriarche. 

Cette  sainteté  s'accrut  encore  de  beaucoup  pendant  les  années 
qu'il  passa  avec  Marie  en  Egypte  et  à  Nazareth.  Car,  nous  imitons 
volontiers  ceux  que  nous  aimons,  et  nous  prenons  facilement  les 
idées,  les  manières,  les  mœurs  de  ceux  avec  qui  nous  vivons. 
Quel  progrès  dans  la  vertu  ne  fit  donc  pas  Joseph,  lui  qui  était 

toujours  sous  le  même  toit  que  celle  qu'il  chérissait  comme  le 
plus  parfait  modèle  de  la  perfection  créée.  Un  mot  de  la  divine 

(l)Eccli.  45,  1.  (2)Malth.  1,  19. 



418  20  MARS.  —  SALXT  JOSEPH  DANS  LE  CIEL. 

Mère  avait  pu  sanctifier  Jean-Baptiste  et  remplir  Elisabeth  de 

l'Esprit-Saint.  Que  sera  donc  devenu  Joseph,  qui  profita  si  long" 
temps  des  entretiens,  des  prières,  des  exemples  de  cette  admirable 
créature  dont  le  seul  aspect  ravissait  les  Anges  du  ciel  ? 

Mais  que  dire  des  rapports  ineffables  du  saint  Patriarche  avec 
le  Verbe  incarné?  Aucune  langue  humaine  ne  saurait  les  exprimer. 

Quelles  flammes  d'amour  s'allumaient  dans  son  cœur  si  pur,  si 
détaché,  quand  il  regardait  Jésus  Enfant  endormi  dans  son  ber- 

ceau ou  dans  les  bras  de  Marie;  quand  il  le  pressait  sur  sa  poi- 

trine, lui  donnait  de  tendres  baisers,  qu'il  l'entendait  l'appeler 
son  Père  et  recevait  ses  divines  caresses  !  Combien  d'actes  sublimes 

de  foi,  de  confiance,  d'amour,  de  résignation,  d'offrande  de  lui- 
même  ne  fit-il  pas  chaque  jour,  pendant  tant  d'années,  et  en  union 
avec  l'Enfant-Dicu  !  Aussi  ses  mérites  s'accrurent  au  delà  de  toute 
expression;  d'où  le  père  Suarcz  a  pu  dire  que  saint  Joseph  sur- 

passe dans  la  gloire  tous  les  autres  Saints,  excepté  la  divine 
Mère. 

0  Père  nourricier  du  Sauveur!  je  remercie  Dieu,  des  faveurs 

dont  il  vous  a  comblé,  et  je  m'en  réjouis  avec  vous.  Obtenez-moi 
la  grâce  d'étudier,  de  contempler  comme  vous  les  grandeurs,  les 
perfections  de  Jésus  et  de  Marie  ;  embrasez  mon  cœur  de  leur 

amour,  et  à  cette  fin,  inspirez-moi  le  goût  de  I'oraïson  continuelle, 
fournaise  céleste  où  se  purifient  nos  affections,  —  s'allume  en  nous 
la  flamme  des  saints  désirs  —  et  se  réveille  l'ardeur  de  nos  bonnes 
résolutions. 

lo  Confiance  en  saint  joseph. 

La  confiance  honore  les  Saints,  autant  qu'elle  nous  attire  leur 
protection.  Celle  que  les  pieux  fidèles  mettent  dans  le  Père  nour- 

ricier de  Jésus  est  sans  bornes,  et  c'est  avec  raison.  «  L'expé- 
rience prouve,  dit  la  séraphique  Thérèse,  que  saint  Joseph  nous 

secourt  dans  tous  nos  besoins  :  comme  Notre-Seigneur  voulut 

être  soumis  sur  la  terre  à  l'autorité  de  ce  grand  Patriarche, 
ainsi  fait-il  également  dans  le  ciel,  en  souscrivant  à  toutes  ses 
demandes.  » 

Ce  sentiment  de  la  sainte  est  partagé. par  tous  les  vrais  chré- 
tiens. Est-ce  aussi  le  nôtre?  Le  prouvons-nous,  en  ne  séparant 

jamais  dans  nos  prières  ce  que  Dieu  même  a  uni,  le  nom  de  Joseph, 

de  ceux  de  Marie  et  de  Jésus?  Ah!  ne  craignons  pas  d'excéder 
dans  notre  confiance  en  ce  puissant  Protecteur,  dont  le  crédit 



21  MARS.  —  SAINT  BENOIT,  FONDATEUR  DES  BÉNÉDICTINS. 419 

auprès  de  Jésus  et  de  Marie  est  proportionné  à  l'intimité  de  ses 
rapports  avec  eux  et  aux  services  qu'il  leur  a  rendus. 

«  Depuis  plusieurs  années,  disait  sainte  Thérèse,  je  lui  demande, 

le  jour  de  sa  fôte,  une  grâce  particulière,  et  j'ai  toujours  vu  mes 
désirs  accomplis.  Je  l'ai  choisi  pour  mon  Patron  et  je  me  recom- 

mande à  lui  en  toutes  choses.  J'ai  toujours  vu  les  personnes  qui 
ont  envers  lui  une  vraie  dévotion,  faire  des  progrès  dans  la  vertu. 

Son  crédit  auprès  de  Dieu,  ajoute-t-elle,  est  d'une  efficacité  mer- 
veilleuse pour  tous  ceux  qui  T'implorent  avec  confiance.  »  —  Et 

s'il  procure  tant  de  faveurs  temporelles  à  ceux  qui  l'invoquent, 
comme  l'assurent  des  auteurs  sérieux,  combien  plus  nous  obtien- 
dra-t-il  des  grâces  spirituelles,  à  nous  qui  souhaitons  de  marcher 
sur  ses  traces  ! 

Il  est  surtout  le  Patron  de  la  vie  intérieure,  de  cette  vie  de  foi, 

de  prière,  de  renoncement  à  nous-mêmes  et  d'union  avec  Dieu; 

de  cette  vie  qui  nous  rend  attentifs  aux  opérations  de  l'Esprit-Saint et  nous  fait  travailler  avec  lui  à  former  nos  cœurs  sur  le  Cœur  de 

Jésus.  Prions-le  donc  à  cette  fin. 
0  saint  Patriarche  !  vous  connaissez  mon  impuissance  au  bien. 

Communiquez-moi  la  confiance  en  votre  secours,  et  faites-moi 
EsrÉRER  de  vous  :  1°  La  force  de  réformer  mon  intérieur  et  de 

combattre  tous  mes  défauts,  afin  d'établir  en  moi  le  règne  parfait 
de  Jésus.  2°  La  fidélité  à  vous  invoquer  souvent  pendant  mes 

occupations,  afin  de  joindre  ainsi  l'oraison  au  travail,  la  contem- 
plation à  l'action,  comme  vous  le  faisiez  vous-même  à  Nazareth, en  union  avec  Jésus  et  Marie. 

21  mars.  —  Saint  Benoit,  fondateur  des  Bénédictins. 

Préparation.  —  «  N'aimez  point  le  monde,  dit  saint  Jean,  ni  les 
choses  qui  sont  dans  le  monde.1  »  Saint  Benoît  accomplit  cette 
parole  à  la  lettre  :  1°  Il  aima  passionnément  la  solitude.  2°  11  y 
vécut  entièrement  détaché.  —  Examinons  si  nous  ne  sommes  pas 
trop  avides  de  converser  avec  les  créatures.  Opposons  à  cette  ten- 

dance la  résolution  de  nous  entretenir  souvent  avec  Dieu,  dans 
l'humble  sanctuaire  de  notre  cœur,  loin  du  siècle  et  de  ses  vains plaisirs.  Nolite  diligere  mundum,  neque  eu  quœ  in  manda  siint. 

(i)IJoan.  2,  15, 



420      21  MARS.  —  SAINT  BENOIT,  FONDATEUR  DES  BÉNÉDICTINS. 

1°  Amour  de  saint  benoît  pour  la  solitude. 

Issu  d'une  famille  illustre,  ayant  tous  les  avantages  de  l'esprit, du  cœur  et  de  la  fortune,  Benoît,  à  peine  âgé  de  quatorze  ans, 
s'effraie  des  dangers  du  monde  et  court  abriter  son  innocence dans  une  caverne  presque  inaccessible.  Il  y  passe  trois  années, 
ne  vivant  que  d'un  morceau  de  pain.  Là,  jamais  il  ne  parle  aux hommes,  mais  ses  entretiens  avec  Dieu  sont  continuels.  Jaloux 
de  son  progrès,  le  démon  l'attaque  avec  fureur  et  cherche  à  le 
décourager.  Mais  le  saint  jeune  homme  triomphe  de  ses  efforts, 
en  redoublant  de  prières  et  de  mortifications. 
Admirons  les  desseins  de  la  Providence.  Pendant  que  Benoît 

lutte  ainsi  dans  la  solitude  contre  l'ennemi  du  salut,  Dieu  répand 
dans  son  âme  des  grâces  si  abondantes,  qu'elles  le  disposent  à 
devenir  un  jour  le  patriarche  de  l'immense  multitude  des  moines 
d'Occident.  Plus  le  Saint  aura  fui  le  monde,  ia  vie  matérielle  et 
terrestre,  plus  le  Seigneur  l'entourera  d'hommes  spirituels  et célestes  qui  chanteront  avec  lui  les  louanges  du  Très-Haut.  Tant 
il  est  vrai  que  la  solitude  est  l'arsenal  des  grands  projets,  le  sanc- 

tuaire où  Dieu  prépare  ses  élus  aux  plus  sublimes  entreprises, 
en  les  formant  aux  vertus  héroïques.  —  Les  nombreux  disciples 
reçus  par  notre  Saint  et  les  occupations  multipliées  qui  s'en  sui- 

vent pour  lui,  ne  lui  ôtent  pas  l'amour  de  la  vie  retirée.  Il  y  con- 
sacre tous  ses  moments  libres,  en  vaquant  à  I'oraison  dans  sa 

cellule,  afin  de  puiser  en  Dieu  les  lumières  et  les  grâces  dont  il  a 
besoin  pour  diriger  ses  religieux. 

Oh  !  si  nous  avions  la  foi  des  Saints  et  leur  désir  des  biens 
célestes,  quelle  horreur  n'aurions-nous  pas  du  monde  et  des 
dangers  continuels  qu'on  y  court?  N'en  revient-on  pas  d'ordi- 

naire l'esprit  distrait,  le  cœur  aride,  l'imagination  pleine  d'images futiles  et  dangereuses,  et  la  mémoire  importunée  de  souvenirs, 
qui  se  présentent  à  nous  dans  la  prière  et  nous  empêchent  d'y  être 
seuls  avec  Dieu  ?  Que  saint  Benoit  a  donc  été  sage  de  fuir  le  siècle 
et  de  se  retirer  loin  des  créatures  pour  trouver  le  Créateur! 

Agissez  de  même  :  Retirez-vous  chaque  jour  quelque  temps 
pour  prier,  et  vous  disposer,  surtout  le  matin,  à  remplir  vos 
devoirs  avec  calme,  avec  foi  et  ponctualité.  —  Retirez-vous 
chaque  semaine,  pour  vous  examiner,  vous  confesser  et  renou- 

veler vos  bons  propos.  —  Chaque  mois,  pendant  un  jour,  retrempez 
dans  l'oraison  votre  âme  si  desséchée  par  le  soin  des  affaires.  — 



21  MARS.  —  SAINT  BENOIT,  FONDATEUR  DES  BÉNÉDICTINS.       421 

Chaque  année,  pendant  environ  une  semaine,  méditez  plus  spé- 
cialement les  vérités  du  salut  et  éveillez  en  vous  une  ferveur 

nouvelle. 

0  mon  Dieu  !  rendez  désormais  plus  sérieuses  et  plus  constantes 
les  résolutions  de  mes  retraites  mensuelles  et  annuelles,  et,  à 

cette  fin,  communiquez-moi  l'esprit  de  priEre,  —  d'ATTENTiON  sur 
moi-même  —  et  de  fidélité  à  votre  grâce. 

2o  Détachrment  pratiqué  par  SAINT  BENOIT. 

II  servirait  peu  de  vivre  dans  la  solitude,  si  le  cœur  était  rempli 

d'affections  terrestres.  Pour  être  vraiment  seul  avec  Dieu,  il  est 
nécessaire  de  se  détacher  de  tout  ce  qui  n'est  pas  Dieu.  Saint 

Benoît  comprit  cette  vérité.  À  la  fleur  de  l'âge,  il  quitte  sa  maison, 
ses  parents,  ses  amis,  renonce  à  toutes  ses  espérances  d'avenir, 
fait  le  sacrifice  de  lui-même,  et  embrasse  une  vie  pénitente,  sans 

autre  consolation,  sans  autre  appui  que  Dieu.  Qui  n'admirerait  cet 
héroïque  détachement,  surtout  dans  un  jeune  homme  élevé  avec 
délicatesse? 

Le  Seigneur,  qui  promit  aux  Apôtres  le  centuple  en  retour  des 

biens  qu'ils  abandonnèrent  pour  lui,  sut  bien  récompenser  Benoît 
de  son  dénùment  volontaire.  Il  le  fit  père  de  cette  immense  famille 

bénédictine,  où  sont  venues  se  réfugier  tant  de  grandes  âmes, 

d'où  sont  sortis  tant  de  Pontifes,  de  savants  et  de  Saints,  et  dont 
les  influences  s'étendirent  jusqu'aux  extrémités  de  l'univers.  — 
Dieu  lui  donna  surtout  une  sainteté  éminente,  enrichie  de  toutes 

les  vertus,  ornée  des  dons  les  plus  exquis;  il  lui  communiqua  le 
pouvoir  de  commander  à  la  nature,  de  guérir  les  malades,  de 

ressusciter  les  morts,  d'enchaîner  les  démons,  de  lire  dans  les 
consciences  et  de  connaître  les  secrets  les  plus  cachés.  —  Grâce 
à  son  parfait  dégagement,  le  Saint  possédait  une  paix  inaltérable 

qu'aucun  événement  ne  troublait,  une  lucidité  d'esprit  qui  lui  fit 
composer  une  Règle  si  pleine  de  sagesse  et  de  discrétion,  qu'elle 
fut  adoptée  dans  tous  les  mc-iiastères  de  l'Occident. 

Si,  comme  saint  Benoît,  vous  voulez  jouir  des  faveurs  célestes, 

de  cette  tranquillité  d'âme  qui  ne  craint,  ne  désire  et  no  regrette 
rien,  vivez  entièrement  détaché  et  comme  indifférent  à  tout  ce 

qui  n'est  pas  du  bon  plaisir  divin.  Que  vous  importe,  en  effet,  ce 
qui  ne  contribue  point  à  la  gloire  du  Seigneur,  à  son  contente- 

ment, à  votre  progrès  spirituel,  à  votre  éternelle  béatitude?  A 
MÉDIT.  I.  36 



422      2b  MARS.  —  LE  VERBE  ÉTERNEL  S'EST  FAIT  L'UN  DE  NOUS. 

quoi  vous  serviront  vos  sollicitudes,  vos  agitations  à  l'égard  de 
mille  bagatelles  qui  vous  amusent  et  vous  préoccupent? 

0  mon  Dieu  !  par  les  mérites  de  Jésus  et  de  Marie,  accordez-moi 
la  grâce  :  1°  De  méditer  souvent  le  néant  des  biens  passagers  et 
de  tout  ce  qui  peut  ici-bas  attirer  mes  affections.  2°  De  vivre 

désormais  sur  la  terre,  à  l'exemple  de  saint  Benoît,  comme  si  j'y 
étais  seul  avec  vous. 

25  mars.  -  Le  Verbe  éternel,  en  s'incarnant, 
s'est  fait  l'un  de  nous. 

Préparation.  —  C'est  le  propre  de  l'amour,  dit  saint  Jérôme,  de 
nous  rendre  conformes  à  l'objet  aimé.  Voilà  pourquoi  le  Verbe 
divin,  dans  sa  charité  pour  nos  âmes,  voulut  :  1°  Devenir  sem- 

blable à  nous.  2°  Nous  rendre  semblables  à  lui.  —  Examinons  en 
quoi  nous  différons  de  Jésus,  c'est-à-dire  quels  sont  en  nous  les 
défauts  qui  nous  empêchent  de  l'aimer  parfaitement.  Car  l'amour unit  les  cœurs  et  leur  donne  les  mêmes  sentiments.  AmicUia  aut 
pares  invenit  mit  facit. 

1»  Le  fii.s  unique  de  dieu  a  voulu  devenir  semblable  a  nous. 

Qui  n'admirera  la  charité  sans  bornes  du  Verbe  éternel,  qui 
vivant  à  jamais  heureux  dans  le  sein  du  Père,  a  voulu  par  amour 

descendre  jusqu'à  notre  néant,  et  s'assujettir  à  toutes  nos  misères 
pour  mieux  se  conformer  à  notre  humble  condition?  Tout  lui  est 
commun  avec  nous,  sauf  le  péché.  Nos  ancêtres  sont  les  siens  ;  sa 

Mère  est  fille  d'Adam  comme  nous,  mais  sans  la  tache  originelle. 
Il  a  pris  notre  nature,  une  intelligence  comme  la  nôtre,  une 
mémoire,  une  imagination,  une  volonté,  une  liberté  comme  nous 
en  avons,  mais  toujours  portées  au  bien.  Son  cœur  ne  diffère  pas 

du  nôtre,  si  ce  n'est  par  la  sainteté.  —  Il  a  même  voulu  nous  res- 
sembler, selon  l'Apôtre,  dans  ce  que*  nous  avons  de  plus  infime, 

et  il  a  pris  une  chair  semblable  à  notre  chair  de  péché  :  In  simili- 

tudinem  carnis  peccati.{  Il  s'est  fait  serviteur  ou  esclave,  formam 
servi  accipiens*  parce  que  nous  étions  les  esclaves  de  Satan.  Il  a 
voulu  être  éprouvé  de  toute  façon,  tentatum  per  omnia,*  parce 

(1)  Rom.  8,  3.  (2)  Phil.  2,  7.  (3)  Hebr.  4,  15. 



25  MARS.  —  LE  VERBE  ÉTERNEL  S'EST  FAIT  L'UN  DE  NOUS.       423 

que  nous  étions  assujettis  aux  châtiments  comme  pécheurs.  Bien 

plus,  qui  le  croirait?  il  est  allé  jusqu'à  prendre  sur  lui  nos 
iniquités  et  les  terribles  malédictions  dont  nous  étions  l'objet. 
Factus  pro  nobis  malcdictum.1  Se  peut-il  une  ressemblance  plus 
complète  avec  nous? 

Comme  le  Seigneur,  après  la  chute  du  premier  homme,  s'est 
écrié  par  ironie  :  «  Voilà  qu'Adam  est  devenu  l'un  de  nous,  » 
ainsi  nous  pouvons  dire  pour  notre  consolation  et  avec  vérité  : 

«  Voici  le  Dieu  du  ciel,  descendu  jusqu'à  notre  exil  et  devenu  par 
amour  l'un  d'entre  nous.  »  Il  a  passé  comme  nous  par  tous  les 
états  :  il  a  souffert  comme  nous,  il  a  supporté  les  fatigues,  les 

privations,  l'abjection  autant  et  plus  que  nous.  Les  dégoûts,  les 
tristesses,  les  angoisses  n'ont  pas  plus  épargné  son  cœur  que  le 
nôtre.  Il  a  rencontré  des  ennemis,  comme  il  a  trouvé  des  amis; 
mais  plus  éprouvé  que  nous,  il  a  vidé  le  calice  de  toutes  les 

amertumes,  en  se  voyant  poursuivi  par  les  uns,  trahi  et  aban- 
donné des  autres,  et  il  a  terminé  sa  vie  sainte,  irréprochable, 

dans  le  supplice  réservé  aux  plus  grands  scélérats. 

0  Jésus!  c'était  le  châtiment  qui  m'était  dû  éternellement  et 
que  vous  avez  pris  sur  vous,  pour  vous  conformer  à  ma  condition 
de  pécheur.  Ah  !  ne  permettez  pas  que  je  reste  insensible  à  tant 
de  marques  de  tendresse  de  votre  part.  Si  un  roi  faisait  pour  un 
de  ses  sujets  la  millième  partie  de  ce  que  vous,  mon  Créateur, 
avez  fait  pour  mon  néant,  tout  le  monde  en  serait  dans  la  stupeur. 

Et  comment  mon  cœur  ne  se  brise-t-il  pas,  saisi  d'admiration  et 
d'amour,  à  la  vue  de  l'Éternel  devenu  mortel,  du  Dieu  trois  fois 
saint  prenant  l'apparence  d'un  coupable,  et  pourquoi?  pour  me 
témoigner  plus  d'affection  et  entrer  mieux  dans  ma  famille 
humaine,  devenir  mieux  mon  frère  et  se  rendre  plus  semblable  à 

moi  !...  0  Jésus  !  c'en  est  fait  :  je  ne  veux  plus  aimer  que  vous,  vous 
mon  Compagnon  d'exil,  mon  Bienfaiteur  perpétuel,  mon  Ami  tout 
dévoué.  Détruisez  vous-même  en  moi  ce  qui  m'empêche  de  vous 
appartenir  entièrement. 

2°  Lk  vkree  éternel  s'est  incarné  pour  nous  rendre  semblables  a  lui. 

Si  le  Seigneur  a  daigné  s'abaisser  jusqu'à  nous  pour  se  faire  des 
nôtres,  n'est-il  pas  juste  qu'à  notre  tour  nous  nous  élevions  à  sa 

(1)  Gai.  3, 13. 



424       25  MARS.  —  LE  VERBE  ÉTERNEL  S'EST  FAIT  L'UN  DE  NOUS. 

hauteur,  selon  son  désir  et  avec  sa  grâce,  pour  lui  devenir  sem- 

blables? C'est  en  effet  ce  que  Jésus  exige  de  nous.  S'il  nous  appelle 
ses  frères,  ses  cohéritiers,*  ce  n'est  pas  un  vain  mot,  mais  une 
réalité  qui  doit  se  manifester  par  la  conformité  de  nos  pensées 
avec  les  siennes,  de  nos  sentiments  et  de  nos  désirs  avec  les 
siens,  de  nos  volontés  et  de  nos  actions  avec  son  bon  plaisir  et  sa 

conduite.  Nous  sommes,  dit  l'Apôtre,  la  chair  de  sa  chair  et  l'os 
de  ses  os,2  non  pour  suivre  nos  caprices  et  nos  penchants 

vicieux,  mais  pour  retracer  en  nous  la  vie  de  l'Homme-Dieu,  qui 
est  descendu  jusqu'à  notre  misère  humaine,  afin  de  nous  élever 
à  l'imitation  de  ses  vertus  divines. 

Mais  comment  y  parviendrons-nous?  Est-ce  en  perdant  le 
temps  dans  des  rêveries,  des  conversations,  des  occupations  inu- 

tiles? Est-ce  en  hésitant  toujours,  sans  jamais  commencer  à  nous 
donner  à  Dieu?  Et  nous  donner  à  Dieu,  est-ce  autre  chose 

qu'imiter  Celui  qui  a  tout  quitté,  même  le  ciel,  pour  obéir  à  son 
Père,  et  est  venu  sur  la  terre  remplir  sa  mission;  puis  est 
retourné,  chargé  de  gloire  et  de  mérites,  occuper  le  trône  qui  lui 

était  destiné?  —  Telle  est  aussi  notre  vocation  !  sortis  des  mains  de" 
Dieu,  nous  devons  retourner  à  lui,  après  avoir  accompli  en  ce 

monde  les  devoirs  qu'il  nous  impose.  Or  ces  devoirs  sont  de  trois 
sortes  :  envers  Dieu,  envers  le  prochain  et  envers  nous-mêmes. 

Envers  Dieu  :  nous  lui  devons  la  gloire  et  l'obéissance,  à 
l'exemple  de  Jésus,  qui  ne  s'est  jamais  recherché  lui-même,  mais 
s'est  appliqué  tout  entier  à  honorer  son  divin  Père  et  à  accomplir 
exactement  et  généreusement  toutes  ses  volontés.3  —  Envers  le 

prochain,  pour  l'estimer,  l'aimer,  l'honorer,  lui  rendre  service, 
comme  le  faisait  le  Sauveur  qui  nous  a  recommandé  de  nous 
aimer  les  uns  les  autres  de  la  manière  dont  il  nous  a  aimés.  Ut 

diligatisinvicem  sicut  dilexi  vos.  —  Envers  nous-mêmes,  c'est-à-dire 
en  n'écoutant  pas  nos  mauvaises  inclinations,  mais  les  bonnes 

que  Dieu  nous  a  données  et  qu'il  perfectionne  chaque  jour  par  sa 
grâce.  Pratiquons  donc  l'humilité  en  nous  dépréciant  à  nos 
propres  yeux;  la  vigilance  sur  nos  sens  pour  les  éloigner  du 
mal,  et  la  mortification  de  nos  passions,  toujours  en  éveil,  tou- 

jours prêtes  à  nous  tenter  ou  à  nous  pousser  vers  les  abîmes 
du  péché. 

0  Jésus,  Verbe  incarné!  vous  avez  élevé  bien  haut  notre  nature 

dans  votre  Personne  sacrée  ;  ne  permettez  pas  que  j'aie  le  malheur 

(1)  Joan.  20  et  Ilom,  8.        (2)  Eph.  o,  30.        (3)  Joan.  8,  29. 



23  MARS.-(BIS.)  —  AMOUR  ENVERS  JÉSUS  ENFANT.      425 

de  déchoir  de  l'état  de  grâce  où  vous  m'avez  placé.  Je  suis  fer- 
mement résolu  :  1°  D'étudier  votre  doctrine,  vos  exemples  et 

votre  divin  Cœur,  pour  connaître  vos  voies  et  essayer  de  les 

suivre.  2°  De  vous  imiter  surtout  dans  votre  esprit  d'oraison,  de 
douceur  et  d'abnégation,  afin  de  remplir  ainsi  comme  vous  et 
avec  vous,  tous  mes  devoirs  envers  Dieu,  —  envers  le  prochain  — 
et  envers  moi-même. 

25  mars  (dis.)  —  Combien  Jésus  mérite  d'être  aimé. 

Préparation.  —  Considérons  les  motifs  d'aimer  l'Enfant  de 
Bethléem.  C'est  un  Enfant  infiniment  aimable  :  1°  En  lui-même. 
2°  Dans  ses  dons.  —  De  là  pour  nous  l'obligation  de  diriger  vers lui  toutes  nos  pensées,  nos  intentions,  nos  affections,  et  de  lui 

offrir  notre  cœur  tout  entier.  Car  jamais  nous  ne  l'aimerons  autant 
qu'il  nous  aime.  Dilexit  nos,  et  tradidit  semetipsum  pro  nobis.1 

1°  Jésus  enfant,  infiniment  aimable  en  lui-même. 

Le  Dieu  qui  commande  à  tout  l'univers,  n'étant  point  par- 
venu à  s'attacher  les  hommes,  même  en  les  terrifiant  par  les  fou- 
dres du  Sinaï,  résolut  d'employer  un  autre  moyen  pour  se  faire 

aimer  d'eux.  Se  dépouillant  donc  de  tout  l'appareil  de  sa  gran- 
deur, de  sa  majesté  et  de  sa  justice,  il  éloigna  de  sa  personne,  et 

même  de  son  nom,  tout  ce  qui  pouvait  inspirer  la  crainte  et 

rétrécir  les  cœurs,  et  vint  s'offrir  au  genre  humain  sous  la  forme 
la  plus  touchante,  la  plus  gracieuse,  celle  d'un  tendre  et  bel 
Enfant. 

Un  enfant  gagne  naturellement  tous  les  cœurs;  et  celui-ci  est  le 

plus  beau  des  enfants  des  hommes.  Ses  attraits  l'emportent  sur 
ceux  des  Anges,  des  Séraphins  et  de  toutes  les  créatures  ensemble. 

Il  est  lui-même  la  beauté  incréée  selon  sa  divinité,  et  surpasse 
immensément,  selon  son  humanité  sainte,  toutes  les  beautés 

créées.  —  0  délicieuse  contemplation!  s'écrie  saint  Bernard,  ô 
spectacle  plus  suave  que  toutes  les  suavités!  l'Enfant  de  Bethléem 
n'est  pas  seulement  un  descendant  de  David,  le  fils  d'un  prince  ou 

(1)  Eph.  5,  2. 
médit,  i.  3G* 



426  25  MARS.  (BIS.)  —  AMOUR  ENVERS  JÉSUS  ENFANT. 

d'un  monarque;  sa  noblesse  est  supérieure  à  toute  la  création. Fils  unique  du  Créateur  lui-même,  il  possède  toutes  les  richesses 
de  la  nature,  de  la  grâce  et  de  la  gloire;  mais,  pour  ne  point 
effrayer  les  déshérités  de  la  fortune,  par  tendresse  et  par  bonté, il  naît  comme  le  plus  pauvre  des  mortels.  0  divine  amabilité! combien  vous  nous  pressez  de  vous  aimer  ! 

Souhaitez-vous  de  voir  en  Jésus  les  qualités  naturelles  aux 
enfants  et  qui  les  rendent  si  dignes  d'affection  :  l'innocence,  la candeur,  la  docilité,  la  simplicité?  il  les  possède  toutes  à  un  degré 
qui  ravit  les  Bienheureux.  —  Désirez-vous  trouver  en  lui  les 
vertus  des  Saints  :  l'humilité,  la  mansuétude,  la  tendresse,  la générosité?  Quelle  vertu  pourrait  manquer  à  Celui  qui  les  donne 
aux  Anges  et  aux  Elus?  Non  seulement  il  les  possède  toutes,  mais 
il  est  lui-même  la  Sainteté  par  essence.  Trouvez-moi  donc  au  ciel 
et  sur  la  terre  un  objet  plus  digne  d'amour  que  Jésus,  la  Fleur  de Jessé,  le  Lis  des  vallées,. le  Désiré  des  collines  éternelles! 

0  ravissant  Enfant,  Trésor  de  Dieu  et  des  hommes,  Délices  de 
la  Jérusalem  céleste!  qui  pourrait  assez  vous  aimer  ?  Ah  !  daignez 
m'accorder  une  étincelle  du  feu  sacré  qui  vous  consume,  afin  que 
je  renoncé  à  la  vanité,  qui  m'attache  au  monde,  —  à  la  dissipation 
qui  me  distrait  de  vous,  —  et  aux  affections  étrangères,  qui 
m'empêchent  de  vous  appartenir  sans  réserve. 

2°  JéSUS  ENFANT,   INFINIMENT   AIMABLE  DANS  SES  DONS. 

Le  Verbe  éternel,  qui  connaît  le  faible  de  nos  cœurs,  ne  veut 
pas  seulement  se  montrer  à  nos  regards  sous  la  forme  touchante 
d'un  Enfant,  mais  encore  nous  gagner  par  des  bienfaits.  Il  vient 
donc  à  nous,  les  mains  vides,  il  est  vrai,  des  biens  de  la  terre, 
mais  possédant  tous  les  trésors  du  ciel. 

Et  ces  trésors,  à  qui  les  donne-t-il?  A  tous  ceux  qui  les  deman- 
dent, à  tous  ceux  qui  en  veulent.  Il  en  a  pour  tous  les  besoins  : 

si  vous  êtes  pauvre,  malade,  affligé  ;  si  vous  souffrez  des  peines 
d'esprit,  des  anxiétés  de  conscience  ;  si  vous  avez  des  défauts  à 
corriger,  des  plaies  à  guérir,  des  vertus  ébauchées  à  consolider, 

allez  à  lui  ;  c'est  un  Enfant  plein  de  prévenance  et  de  douceur, 
et  il  a  de  plus  les  pouvoirs  et  les  richesses  d'un  Dieu.  Tout  inno- 

cent qu'il  est,  il  sait  compatir  aux  malheureux  coupables,  jusqu'à prendre  sur  lui  leurs  péchés.  Descendu  du  ciel  pour  purifier  la 
terre,  il  vient  nous  retirer  de  la  fange  de  nos  vices  et  nous  ouvrir 



25  OU  26  MARS.  ̂ ANNONCIATION.  —  RÉPONSE  DE  MARIE  A  L'ANGE.    427 

les  voies  de  la  sainteté.  Pour  nous  y  conduire,  rien  ne  le  rebute, 
et  jamais  nous  ne  trouverons  ailleurs  autant  de  miséricordieuse 

tendresse  que  dans  le  Cœur  de  cet  Enfant-Dieu.  Quels  motifs  de 
l'aimer  et  de  nous  confier  en  lui  ! 

Non  content  de  nous  prodiguer  son  assistance  et  ses  bienfaits, 
il  nous  communique  môme  les  privilèges  de  sa  Personne  sacrée. 
Fils  unique  de  Dieu,  il  nous  fait  part  de  sa  filiation  divine,  au 
point  de  nous  appeler  ses  frères,  de  nous  faire  donner  à  Dieu  le 

doux  nom  de  Père,  et  de  nous  remplir  de  son  Esprit-Saint.  Il 

pousse  la  munificence  envers  nous  jusqu'à  nous  faire  vivre  de  sa 
propre  vie,  et  devenir,  à  cette  fin,  l'aliment  de  nos  âmes.  0  charité 
incompréhensible!...  Après  tant  de  largesses,  que  lui  reste-t-il 

enc°"C  à  nous  donner,  si  ce  n'est  le  ciel  ou  l'éternité  bienheureuse  ? 
Et  voilà  ce  qu'il  fait,  en  nous  établissant  ses  cohéritiers,  comme 
enfants  adoptifs  du  Père  céleste.  0  ineffables  prodigalités  d'un  Dieu  ! 

Ah!  qui  ne  vous  aimerait,  Seigneur  Jésus!  qui  ne  placerait  en 
vous  toutes  ses  affections,  en  vous  voyant  si  bon,  si  bienfaisant, 

si  plein  de  tendresse  envers  nous?  C'est  à  pareil  jour,  le  25  mars, 
que  vous  vous  êtes  incarné  et  que  la  Vierge  immaculée  est  devenue 

votre  Mère  et  la  nôtre;  ah  !  daignez  vous  en  souvenir  et  m'accorder 
le  don  de  votre  saint  amour,  c'est-à-dire  :  1°  D'un  amour  pur, 
chaste,  ardent,  pratique,  qui  donne  vie  à  toutes  mes  œuvres. 

2°  D'un  amour  fort  que  rien  n'abat,  que  rien  ne  rebute,  mais  qui 
souffre  tout  et  triomphe  de  tout  pour  vous  faire  plaisir.  0  aimable 

Infini!  je  vous  aime  plus  que  moi-même,  et  je  me  consacre  sans 
réserve  à  votre  Cœur  sacré,  qui  est  le  foyer  de  la  charité  divine. 

25  ou  26  mars.  L' Annonciation.  —  Réponse  de  Marie  à  l'Ange. 

Préparation.  —  Marie  dit  à  l'Ange  :  «  Voici  la  servante  du  Sei- 
gneur, qu'il  me  soit  fait  selon  votre  parole  !  '  »  Considérons  : 

1°  Deux  qualités  de  cette  réponse,  l'humilité  et  la  prudence.  2°  Les 
grands  effets  qu'elle  a  produits  dans  tout  l'univers.  —  Concluons 
en  nous  proposant  d'être  humbles  et  prudents  dans  nos  paroles, et  surtout  de  profiter,  pour  notre  avancement  spirituel,  de  tous 

les  moyens  que  nous  a  procurés  l'Incarnation.  Ycrbum  carofactum est  et  habitavit  in  nobis. 

(I)  Luc.  1,  38. 



428     2b  OU  26  MARS.  LAZÏNONC1ÀTION.  —  RÉPONSE  DE  MARIE  A  L'ANGE. 

2o  Deux  qualités  de  la  réponse  de  marie. 

«  Voici  la  servante  du  Seigneur,  s'écrie  la  bienheureuse  Vierge; 
qu'il  me  soil  fait  selon  votre  parole!  »  Le  Verbe  éternel  demande 
à  la  Vierge  immaculée  si  elle  consent  à  devenir  sa  Mère,  et  elle, 

au  lieu  de  s'élever  en  elle-même  et  d'éclater  en  transports  de  joie, 
considère  d'un  côté  son  néant,  et  de  l'autre,  l'infinie  majesté  du 
Créateur,  et  elle  se  reconnaît  indigne  du  rang  sublime  qui  lui  est 

ollcrt.  Néanmoins,  comme  elle  ne  veut  pas  s'opposer  à  la  volonté 
de  Dieu,  elle  s'abandonne  à  sa  conduite  en  se  déclarant  sa  servante. 
«  Seigneur,  semblc-t-elle  dire,  pourquoi  daignez-vous  m'adresser 
cette  demnnde?  ne  suis-je  pas  votre  sujette,  et  mon  devoir  n'est-il 
pas  de  vous  obéir,  de  me  soumettre  en  tout  et  sans  réserve  à 

vos  volontés  saintes?  Qu'il  me  soit  donc  fait  selon  votre  parole, 
et  que  la  gloire  en  revienne  à  vous  seul  !  Fiat  milti  sccimdiim 
verbum  tuunt.  » 

Réponse  admirable  d'humilité,  mais  aussi  de  prudence!  Car  en 
parlant  ainsi,  non  seulement  Marie  se  préserve  de  toute  complai- 

sance en  elle-même,  mais  elle  pratique  encore  la  foi  la  plus  vive,  le 

dévouement  le  plus  sincère  et  l'abandon  le  plus  entier  à  la  volonté 
divine.  Que  pouvait-elle  trouver  de  plus  sage  que  de  se  remettre 
de  tout  à  la  sagesse  incréée?  Comment  mieux  garder  sa  pureté 

virginale,  qu'en  la  confiant  à  celui  qui  en  était  l'auteur,  lui,  la 
Pureté  infinie?  La  réponse  de  Marie  fut  donc  d'une  prudence  con- 

sommée, prudence  capable  de  réparer  l'imprévoyance  de  la 
malheureuse  Eve,  qui  nous  perdit  en  conversant  témérairement 
avec  le  serpent  infernal. 

Pour  imiter  la  divine  Mère  dans  l'humilité  et  la  prudence  de 
ses  paroles,  nous  devons  :  1°  Marquer  toutes  nos  conversations  du 

cachet  de  la  modestie  chrétienne,  évitant  ce  qui  sent  l'affectation, 
la  jactance,  la  prétention  dans  nos  discours,  l'opiniâtreté  et  l'entê- 

tement dans  nos  discussions.  Plions-nous  aux  idées,  aux  senti- 

ments d'autrui,  en  toute  simplicité  et  déférence,  comme  l'ont 
pratiqué  les  Saints,  fidèles  imitateurs  de  Jésus  et  de  Marie.  —  2°  A 
l'humilité  joignons  la  prudence  surnaturelle,  qui  ne  blesse  jamais 
en  rien  la  charité,  l'obéissance,  la  candeur,  la  patience  et  les 
autres  vertus,  dans  nos  rapports  avec  le  prochain.  «  La  vraie 
sagesse,  dit  saint  Jacques,  est  pudique,  pacifique,  docile;  elle  se 
réjouit  de  tout  ce  qui  est  bon,  sans  contention,  ni  envie  ;  elle  est 
indulgente,  ne  critique,  ne  censure  personne;  elle  fuit  la  duplicité, 



25  OU  2G  MARS.  L'ANNONCIATION.  —  RÉPONSE  DE  MARIE  A  L'ANGE.      4°29 

le  déguisement,  étant  elle-même  toujours  franche  et  candide.'  » 
0  mon  Dieu  !  combien  de  retours  sur  moi-même,  de  pensées 

d'estime  propre  et  de  vaine  complaisance  se  mêlent  parfois  à  mes 
conversations  !  Par  les  mérites  de  la  divine  Mère,  accordez-moi  la 

grâce  d'y  renouveler  souvent  :  1°  La  foi  vive  en  votre  adorable 
présence.  2°  L'intention  de  vous  plaire  et  de  répandre  dans  les 
âmes,  par  esprit  de  charité,  la  bonne  odeur  de  Jésus-Christ. 

2o  Effets  produits  dans  l'univers  par  la  réponse  de  marie. 

Qui  n'admirera,  avec  les  saints  Pères,  l'efficacité  de  la  réponse 
de  la  bienheureuse  Vierge  :  Fiat  mihi  secundum  verbum  tunm? 

A  peine  fut-elle  prononcée,  que  le  Fils  unique  de  Dieu  devint  le 

Fils  de  Marie.  0  puissant  fuit!  s'écrie  saint  Thomas  de  Villeneuve; 
fiai  plus  puissant  que  celui  de  la  création  !  11  a  uni,  dans  une  seule 

personne,  la  nature  humaine  à  la  nature  divine,  ce  qu'il  y  a  de 
plus  abject  à  ce  qu'il  y  a  de  plus  élevé,  notre  néant  vil  et  coupable 
à  la  sainteté  infinie.  N'est-ce  pas  là  nous  montrer  le  pouvoir 
immense  qu'a  reçu  la  divine  Mère  et  dont  elle  peut  disposer  en 
notre  faveur  auprès  do  son  divin  Fils? 

Ce  qui  nous  le  montre  plus  clairement  encore,  ce  sont  les  effets 

de  l'Incarnation  pour  tout  le  genre  humain.  A  peine  prononcée,  la 
réponse  de  Marie  nous  donne  un  Sauveur,  un  Médiateur  entre  le 
ciel  et  nous,  un  digne  Réparateur  de  nos  ruines.  Dès  lors  un  monde 
nouveau  se  révèle  à  nous,  le  monde  de  la  grâce.  Immensément 

supérieur  à  celui  de  la  nature,  il  nous  laisse  entrevoir  I'Eglise  de 
Dieu  se  répandant  sur  toute  la  terre  avec  son  admirable  hiérar- 

chie, avec  son  sacrifice  plus  admirable  encore,  avec  son  culte  si 
salutaire,  ses  sacrements  si  efficaces,  son  immense  pouvoir  de  lier 
et  de  délier  ;  avec  ses  savants  docteurs,  ses  phalanges  de  religieux, 
ses  millions  de  martyrs,  ses  innombrables  Saints  ;  avec  Jésus  lui- 

même,  leur  Chef,  résidant  dans  cette  Eglise  par  l'Eucharistie  et 
l'animant  de  son  Esprit  jusqu'à  la  consommation  des  siècles. 
0  parole  de  Marie  !  quelles  merveilles  tu  opères  !  Plus  efficace  que 

la  parole  qui  a  créé  l'univers,  tu  enfantes  le  monde  des  élus! 
Et  que  dire  des  conséquences  éternelles  de  tant  de  prodiges? 

Combien  de  milliards  d'âmes  qui,  depuis  dix-neuf  siècles  profitent 
des  fruits  de  l'Incarnation  et  les  savoureront  éternellement  avec  les 

(l)Jac.  3,  17. 



430  MARS.  FIN  DU  MOIS.  —  DU  DERNIER  SOUPIR. 

Anges  et  avec  Dieu  !  Oh  !  qu'elles  béniront  à  jamais  la  Vierge  bien- 
heureuse qui,  par  son  humilité  et  sa  prudence,  sut  si  bien  allier 

nos  intérêts  avec  ses  grandeurs,  c'est-à-dire  unir  indissolublement 
notre  salut  à  sa  dignité  de  Mère  de  Dieu!  Elle  nous  a  tous  engen- 

drés pour  le  ciel,  au  moment  même  où  elle  concevait  Jésus  pour 
la  terre. 

0  mon  souverain  Créateur!  puisque  la  parole  de  Marie,  sortie 

d'un  cœur  si  parfaitement  humble,  a  été  si  bienfaisante  et  si 
efficace,  donnez-moi  la  force  de  dompter  mon  orgueil,  de  fuir  la 

présomption  et  de  pratiquer  I'humilité  dans  toute  ma  conduite. 
Et  comme  cette  dernière  vertu,  selon  l'Esprit-Saint,  est  insépa- 

rable de  la  sagesse,4  inspirez-moi  une  grande  prudence  et  discré- 

tion dans  l'importante  affaire  de  mon  salut.  Donnez-moi  la  grâce 
de  la  conduire  à  bonne  fin  :  1°  Par  un  soin  particulier  de  me 
défier  de  moi-même  et  de  me  confier  en  Jésus  et  en  Marie.  2°  Par 
une  attention  continuelle  à  profiter  des  grâces  dont  mon  Sauveur 
est  la  source  et  sa  divine  Mère  le  canal. 

fin  lu  mois.  —  Du  dernier  soupir. 

Préparation.  —  Pour  nous  disposer  à  la  mort,  à  la  fin  de  ce 
mois,  nous  méditerons  :  4°  Comment  on  peut  envisager  le  dernier 
soupir.  2°  A  quelles  conditions  il  nous  ouvrira  les  portes  du  ciel. 
—  Ne  manquons  jamais  de  former  chaque  soir  un  acte  fervent  de 
repentir,  comme  si  nous  devions  mourir  la  nuit  suivante.  Unis- 

sons-nous ensuite  à  Jésus  expirant,  et  remettons  avec  lui  notre 
Ame  à  la  garde  de  son  Père.  In  m  amis  tuas,  Domine,  commendo 
spiritum  meum. 

lo  Comment  envisager  le  dernier  soupir. 

«  Le  monde,  dit  un  auteur,2  ressemble  à  un  théâtre.  La  vie  de 
l'homme  est  comme  une  représentation  dramatique.  »  Chacun  y 
joue  son  rôle,  puis  disparait,  quand  tombe  pour  lui  le  rideau  de 
la  mort,  qui  clôt  la  scène  du  temps  et  ouvre  pour  lui  la  grande 

ère  de  l'éternité.  Alors  celui  qui  était  roi  ne  l'est  plus.  Dépouillé 
des  insignes  de  sa  royauté,  il  devient  comme  les  autres  hommes  : 

(1)  Prov.  il,'  S.  (2)  Cornélius  A-Lapide. 



MAftS.  FIN  DU  MOIS.  —  DU  DERNIER  SOUPIR.  431 

son  corps  est  enfoui  dans  la  terre,  et  son  àmo  paraît  devant  Dieu. 

Heureux  qui  aura  joué  sur  la  terre  le  rôle  d'un  vrai  disciple  de 
Jésus!  Il  sera  loué  et  exalté  par  le  juste  appréciateur  du  mérite, 

qui  récompense  les  bonnes  œuvres  et  les  vertus  avec  une  généro- 
sité sans  bornes.  Ego  merces  tua  magna  nimis.* 

Notre  vie  est  un  voyage  dont  le  terme  est  le  dernier  soupir.  La 

terre,  en  effet,  est-elle  autre  chose  qu'un  lieu  de  passage,  par 
lequel  nous  nous  rendons  à  notre  demeure  éternelle?  In  domum 

œternitatis*  A  chaque  heure,  à  chaque  instant,  nous  avançons,  le 
temps  nous  emporte  avec  lui.  Nos  années  écoulées  ont  fui  comme 

une  ombre.  Ainsi  disparaîtront  de  notre  vie  celles  qu'il  nous  reste 
à  passer  ici-bas.  Alors  nous  aboutirons  au  terme  de  notre  carrière, 
et  il  nous  faudra  rendre  le  dernier  soupir.  —  Que  voudrons-nous 
avoir  fait  dans  ce  moment  suprême?  Quelle  route  souhaiterons- 
nous  d'avoir  suivie?  est-ce  celle  du  vice  ou  celle  de  la  vertu? 
Pensons-y  tandis  qu'il  en  est  temps. 

Car  notre  existence  ressemble  à  une  journée  de  travail,  qui 
se  termine  par  le  dernier  soupir.  En  nous  plaçant  sur  la  terre, 
Dieu  nous  a  prescrit  la  tache  importante  de  notre  sanctification. 
Notre  fidélité  à  la  remplir  aura  sa  récompense,  mais  quand?  au 

soir  de  notre  vie  ou  de  notre  journée  ici-bas.  Alors  Dieu  se  dis- 
pose à  nous  donner  notre  salaire,  lorsque  déjà  nous  entourent 

les  ombres  de  la  mort.  Quel  bonheur  en  ce  moment  pour  nous, 

si  nous  avons  bien  travaillé,  c'est-à-dire  travaillé  non  selon  notre 
amour-propre,  mais  selon  la  volonté  du  Maître  qui  doit  nous 
récompenser! 

0  mon  Dieu  !  faites-moi  répondre  fidèlement  à  ma  noble  des- 
tinée. En  vivant  ici-bas,  je  ne  veux  point  attendre,  pour  vous 

plaire,  le  moment  de  la  mort.  —  Étranger  sur  la  terre,  je  veux 

m'en  détacher,  et,  pendant  que  je  cours  entraîné  par  le  temps 
vers  un  terme  qui  fixera  mon  sort,  je  désire  uniquement  de 

m'unir  à  vous.  —  Ouvrier  d'un  jour,  je  ne  réclame  d'autre  salaire 
en  ce  monde,  que  le  bonheur  de  vous  servir.  Accordez-moi  la 
grâce  :  1°  De  remplir  exactement  tous  mes  emplois,  tous  mes 
devoirs.  2°  De  vivre  comme  le  voyageur  qui  passe,  sans  lier 
mes  affections  aux  choses  que  je  rencontre  sur  ma  route.  3°  De 

travailler  avec  ardeur  à  l'affaire  si  importante  que  vous  m'avez 
confiée,  celle  de  ma  sanctification  et  de  mon  salut. 

(l)Gen.  15,  1.  (2)  Eccli.  12,5. 



<43u2  MARS.  FIN  DU  MOIS.  —  DU  DERNIER  SOUPIR. 

2°  A  QUELLES  CONDITIONS  LE  DERNIER  SOUPIR  NOUS  OUVRE 

LES   PORTES  DU   CIEL. 

Heureux  celui  qui  fait  servir  sa  vie  entière  de  préparation  à  la 

mort!  La  scène  du  monde  passe  avec  la  rapidité  de  l'éclair,  mais 
les  œuvres  bonnes  ou  mauvaises  demeurent  et  ont  des  consé- 

quences éternelles.  Au  souvenir  de  leurs  iniquités,  dit  le  Sage, 
les  pécheurs  se  présenteront  en  tremblant  devant  le  tribunal  de 
Dieu,  pour  y  entendre  une  sentence  qui  les  condamnera  à  des 
supplices  sans  fin;  tandis  que  les  justes,  après  les  labeurs  et  les 

luttes  de  l'exil,  entreront  dans  les  joies  de  la  Jérusalem  céleste. 
Oh!  que  le  bonheur  de  mourir  saintement  vaut  bien  la  peine  de 
mener  une  vie  fervente! 

Et  cette  ferveur,  sauvegarde  de  l'innocence,  qu'cst-elle,  si  ce 
n'est  le  soin  de  chercher  Dieu  sans  inconstance?  Gardons-nous 
donc  de  la  tiédeur  et  de  la  lâcheté.  Car  jamais  il  ne  nous  est  permis 
de  ralentir  notre  marche  ou  de  laisser  diminuer  notre  ardeur. 
Plus  les  années  nous  rapprochent  du  tombeau,  plus  nous  devons 
être  attentifs  à  nous  préparer  au  passage  qui  doit  fixer  notre  sort. 
—  A  cette  fin,  devenons  chaque  jour  de  plus  en  plus  humbles, 

anéantis  à  nos  propres  yeux;  —  détachons-nous  des  biens  qui 
vont  bientôt  nous  échapper;  —  soyons  attentifs  à  nous  enrichir 
des  trésors  spirituels  que  nous  emporterons  avec  nous. 

S'il  nous  en  coûte  parfois  de  veiller  sur  nous-mêmes,  de  nous 
mortifier,  de  vaincre  les  tentations,  de  réprimer  nos  mauvais 

penchants,  de  supporter  nos  peines  et  de  prier  sans  relâche, 

pensons  à  la  récompense  qui  nous  est  promise,  récompense  tou- 
jours plus  riche  et  plus  belle  à  mesure  que  nous  avançons  dans  la 

vertu.  Le  Dieu  que  nous  servons  est  un  Roi  généreux  et  magni- 

fique :  pour  un  verre  d'eau,  il  donne  une  éternité  de  délices. 
0  mon  Dieu!  que  ne  font  pas  les  mondains  qui  ambitionnent 

une  fortune  dont  ils  jouiront  à  peine  quelques  années?  Ne  me 
laissez  pas  devenir,  pendant  cette  vie  si  courte,  un  serviteur 
lâche,  négligent,  paresseux,  peu  soucieux  de  vos  intérêts  qui 
sont  aussi  les  miens.  Établissez  en  moi  votre  règne  sur  les  ruines 

de  mes  défauts  et  de  mes  mauvaises  inclinations.  Faites-moi  prier 
sans  cesse  et  me  demander  souvent  :  «  Comment  ferais-je  cette 
action,  si  je  devais  mourir  dans  une  heure,  dans  un  instant?  » 



PREMIER  VENDREDI.  —  CHARITÉ  DU  COEUR  DE  JÉSUS.  433 

MOIS  D'AVRIL. 

i»  vendredi.  -  Charité  du  Cœur  de  Jésus. 

Préparation.  —  Pour  nous  encourager  à  pratiquer  l'amour  du 
prochain,  nous  méditerons  la  charité  du  Cœur  de  Jésus  :  1°  Pen- 

dant sa  vie  mortelle.  2°  Dans  sa  vie  eucharistique.  —  Notre  réso- 
lution sera  de  veiller  avec  soin  sur  nos  pensées,  nos  paroles,  notre 

conduite,  pour  prévenir  tout  soupçon,  toute  médisance,  tout  pro- 
cédé peu  conforme  au  précepte  de  nous  aimer  les  uns  les  autres 

comme  le  Sauveur  nous  a  aimés.  Ut  diligatis  invicem  sicut 
dilcxi  vos. 

1°  Charité  du  cœur  de  jésus  pendant  sa  vie  mortelle. 

Le  Cœur  de  l'Homme-Dieu  est  le  Cœur  de  ce  Pasteur  charitable 
qui,  possédant  cent  brebis  et  en  voyant  une  perdue,  abandonne 

les  quatre-vingt-dix-neuf  autres  pour  chercher  la  pauvre  égarée. 
Verbe  éternel,  il  quitte  la  société  des  Anges  où  il  était  parfaite- 

ment heureux,  il  vient  sur  la  terre  mener  une  vie  dure  et  sauver 

des  ingrats.  Se  peut-il  une  charité  plus  généreuse,  plus  désinté- 
ressée ?  Quel  roi  est  jamais  descendu  du  trône  pour  le  bien  de  ses 

sujets?  Jésus  l'a  fait,  lui,  le  Roi  de  gloire,  dont  le  trône  est  plus 
haut  que  les  cieux.  Si  le  moins  élevé  des  Séraphins  s'était  abaissé 
jusqu'à  nous,  nous  en  serions  touchés.  Combien  plus  l'exemple 
d'un  Dieu  doit-il  nous  attendrir,  et  nous  persuader  de  marcher  à 
sa  suite  par  la  voie  de  la  vraie  charité  ! 

Il  a' passé  sur  la  terre,  éclairant  les  aveugles,  instruisant  les 
ignorants,  guérissant  les  malades,  ressuscitant  les  morts.  On  l'a 
vu  parcourir  les  villes  et  les  bourgades,  prêchant,  se  fatiguant, 

opérant  toutes  sortes  de  bien.  Combien  de  fois  n'a-t-il  pas  dis- 
pensé aux  multitudes  le  pain  matériel,  et  surtout  le  pain  de 

la  doctrine!  —  Son  Cœur  compatissant  ne  pouvait  considérer 

sans  peine  les  souffrances  d'autrui,  et  l'on  vit  ce  grand  Dieu,  la 
joie  des  Anges,  pleurer  sur  Lazare  et  sur  Jérusalem,  par  un 

effet  de  sa  tendresse  envers  nous.  Que  dis-je  ?  il  n'hésita  pas  même 
MÉDIT.    I.  37 



434  PREMIER  VENDREDI.  —  CHARITÉ  DU  COEUR  DE  JÉSUS. 

à  prendre  sur  lui  nos  péchés,  ainsi  que  les  châtiments  qui  nous 

étaient  dus  ;  et  le  ciel  put  contempler  stupéfait  le  spectacle  d'un 
Dieu  flagellé,  bafoué,  portant  une  pesante  croix  et  y  mourant 
pour  ses  créatures. 

0  charité  du  Cœur  de  Jésus!  que  vous  condamnez  bien  mes 
réserves,  mon  égoïsme,  et  cette  appréhension  que  je  ressens  tant 
de  fois  de  me  déranger,  de  me  gêner,  de  me  renoncer  et  dévouer, 

quand  il  s'agit  d'aider  mes  semblables,  ou  de  vous  rendre  service 
à  vous-même,  ô  mon  Rédempteur,  dans  la  personne  de  mes  frères, 
surtout  des  petits,  des  ignorants  et  des  pauvres  !  0  Cœur  adora- 

ble, touchez  mon  misérable  cœur.  Communiquez-lui  ces  senti- 
ments de  bonté,  de  miséricorde,  de  condescendance,  qui  vous  ont 

toujours  animé.  Faites-moi  fuir  ce  qui  blesse  tant  soit  peu  la  cha- 
rité dans  mes  pensées,  mes  jugements,  mes  paroles  et  ma 

conduite. 

2°  CflARITK  PU  CCF.UR  DE  JÉSUS  DANS  i/eUCIIARISTTE. 

Trente-trois  années  de  sacrifices  ne  suffirent  pas  au  Cœur  de 
notre  aimable  Maître,  pour  nous  témoigner  son  amour.  Il  voulut 

s'attacher  inséparablement  à  nous  par  l'adorable  Eucharistie.  Lui 
qui  remplit  l'univers  de  son  immensité,  il  daigne  se  renfermer 
dans  nos  églises,  dans  nos  pauvres  tabernacles  et  sous  les  plus 

humbles  espèces  ;  et  là  que  fait-il  ?  il  s'occupe  sans  relâche  de  nos 
vrais  intérêts.  Ne  voulant  pas  confier  à  d'autres  le  soin  de  nous 

sauver,  il  s'en  est  chargé  lui-même.  Combien  de  fois  il  nous  éclaire, 
nous  pardonne,  nous  fortifie,  nous  console,  et  exauce  nos  prières, 
quand  nous  allons  le  visiter! 

Non  content  de  s'être  immolé  sur  le  Calvaire,  il  perpétue  son 
sacrifice  sur  des  milliers  d'autels,  se  multipliant  ainsi  lui-même 
pour  mieux  remédier  à  nos  maux.  Bien  plus,  poussant  le  dévoue- 

ment jusqu'aux  dernières  limites,  il  en  vient  jusqu'à  descendre 
en  personne  dans  le  cœur  de  chacun  de  nous,  pansant  nos  tflaies, 
guérissant  nos  blessures,  nous  appliquant  le  mérite  de  son  sang 
et  nous  rendant  la  santé  en  nous  communiquant  sa  vie  divine.  0 
ineffable  bonté  de  Jésus  ! 

Comme  on  connaît  l'intensité  d'un  brasier  à  la  chaleur  qui  s'en 
échappe,  ainsi  pouvons-nous  mesurer  la  charité  du  Sacré-Cœur, 

sur  les  grandes  oeuvres  qu'il  a  produites  pour  nous.  Quel  homme, 
quel  saint  a  jamais  fait  en  faveur  de  son  semblable  quelque  chose 
qui  approche  des  mystères  eucharistiques,  où  Jésus  prodigue  les 



MOIS  D'AVRIL.  VERTU  SPÉCIALE.  —  CHARITÉ,  ETC.  435 

miracles  de  sa  puissance,  résolu  qu'il  est  de  nous  sauver  à  tout 
prix?  De  tels  excès  d'amour  ne  peuvent  sortir  que  du  Cœur  d'un 
Dieu.  Oui,  un  Dieu  seul  est  capable  d'un  tel  dévouement,  dévoue- 

ment sans  bornes,  et  qui  ne  se  ralentira  jamais  jusqu'à  la  consom- 
mation des  siècles.  Usque  ad  consummationcm  sœcuii. 

0  Jésus!  dans  le  désir  qui  vous  presse  de  nous  combler  de 

biens,  vous  nous  invitez  à  nous  approcher  de  vous  et  à  vous  rece- 
voir dans  la  sainte  communion.  «  Venez,  mes  amis,  nous  criez-vous, 

venez  manger  le  Pain  et  boire  le  Vin  que  je  vous  ai  préparés.1  »  Que 
pouvez-vous,  Seigneur,  dans  votre  infinie  miséricorde,  que  pou- 
vez-vous  nous  donner  de  meilleur  et  de  plus  précieux  que  le  Fro- 

ment des  élus  et  le  Vin  qui  fait  germer  les  lis  de  la  virginité  ?2  0 

Jésus!  c'est  à  cette  source  de  vie  que  j'irai  désormais  puiser  : 
1°  Cette  charité  chaste  et  pure,  qui  nous  fait  aimer  dans  le  pro- 

chain votre  Personne  sacrée,  sans  aucun  alliage  d'amour  profane. 
2°  Ce  zèle  ardent  et  désintéressé,  fondé  sur  l'abnégation  et  le 
désir  de  vous  plaire,  et  qui  nous  rend  si  dévoués  au  bonheur  de 

nos  semblables.  —  0  Marie,  Mère  de  miséricorde!  daignez  m'obte- 
nir  une  charité  compatissante,  généreuse  et  constante,  qui  ne  se 
rebute  jamais  des  difficultés. 

vertu  spéciale  a  PRATIQUER  pendant  le  mois  :  Charité  envers 
le  prochain. 

Préparation.  —  Pour  nous  aider  à  exceller  dans  cette  vertu, 
nous  considérerons-.:  1°  Les  puissants  motifs  de  l'exercer.  2°  En 
quoi  consiste  cet  exercice.  —  Puis  nous  examinerons  quels  sont 
les  défauts  dont  nous  devons  nous  corriger  pour  nous  revêtir, 

selon  la  pensée  de  l'Apôtre,  d'entrailles  de  miséricorde  et  de  man- 
suétude envers  tous.  Induite  vos  viscera  misericordiœ,  suppor- 

tantes invicem? 

1°  Puissants  motifs  de  charité. 

«  Comme  des  élus  de  Dieu,  saints  et  bien-aimés,  revêtez-vous, 

dit  l'Apôtre,  d'entrailles  de  miséricorde  ;  pratiquez  la  bénignité, 
l'humilité,  la  modestie,  la  patience,  vous  supportant  les  uns  les 
autres,  vous  pardonnant  mutuellement  vos  torts,  comme  le  Sei- 

(1)  Prov.  9,  5.  (2)  Zach.  9,  17.  (3)  Col.  3,  12-13. 



436  MOIS  D'AVRIL.  VERTU  SPECIALE. 

gneur  vous  a  pardonné.'  »  —  Saint  Paul  appelle  ici  les  fidèles  des 

«  élus  de  Dieu,  »  c'est-à-dire  «  ceux  que  Dieu  a  choisis  de  toute 
éternité,  et  qu'il  a  prédestinés  pour  être  ses  enfants  ; 2  »  ceux  que 
saint  Pierre  nomme  «  une  race  choisie,  un  sacerdoce  royal.3  »  0 
dignité  du  prochain!  combien  ne  nous  oblige-t-elle  pas  de  nous 

revêtir,  non  pas  de  l'apparence  ou  des  dehors  de  la  charité  ;  ce 
qui  n'est  qu'une  politesse  mondaine;  mais  d'entrailles  de  miséri- 

corde, comme  il  convient  à  des  saints,  à  des  chéris  de  Dieu! 
Sancti  et  dilecti. 

Et  quelles  qualités  doit  posséder  cette  charité?  elle  doit  être, 

continue  l'Apôtre,  douée  de  cette  humilité  qui  nous  rende  doux, 
affables,  prévenants,  toujours  prêts  à  compatir,  à  pardonner,  à 

supporter  les  défauts  d'autrui  sans  autre  intention  que  de  plaire 
à  Dieu  et  de  le  glorifier.  —  Appelés  comme  nous  sommes  à  la  vraie 
sainteté,  nous  avons  une  destinée  bien  plus  noble  que  toutes  les 
noblesse.  De  là  le  respect  que  nous  nous  devons  les  uns  aux 
autres,  sans  acception  de  personnes,  puisque  tous  nous  formons 
ensemble,  comme  parle  le  prince  des  Apôtres,  «  une  nation  sainte, 

un  peuple  d'acquisition,  le  peuple  élu  de  Dieu.1  » 
Enfants  d'un  même  Père  qui  est  le  Père  céleste,  d'une  même 

Mère  qui  est  l'Eglise,  nous  n'avons  qu'un  seul  Seigneur,  une  seule 
foi,  un  seul  baptême  ;  c'est  le  même  Esprit-Saint  qui  nous  dirige, 
la  même  grâce  qui  nous  sanctifie,  le  même  aliment  eucharistique 

qui  nous  soutient  sur  la  route  du  ciel  ; 5  nous  aspirons  tous  à  un 
même  royaume,  à  une  même  récompense  ;  quoi  de  plus  capable 
de  nous  unir  entre  nous;  de  nous  inspirer  une  tendre  affection, 
môme  envers  nos  ennemis  ;  de  nous  faire  penser,  juger,  parler, 

agir  avec  tous,  comme  auraient  fait  les  saints,  c'est-à-dire  selon 
toutes  les  règles  de  la  parfaite  charité  ? 

0  mon  Dieu  !  rendez-nous  semblables  aux  premiers  fidèles, 
ayant  les  mêmes  idées,  les  mêmes  désirs  et  les  mêmes  sentiments. 

Donnez-nous  la  grâce  d'éviter  tout  ce  qui  peut  altérer  tant  soit  peu 
la  concorde  et  l'union,  qui  doivent  toujours,  selon  l'Apôtre,  régner 
entre  nous,  comme  ihconvient  d'ailleurs  à  vos  enfants  adoptifs, 
rachetés  du  sang  de  votre  Fils  unique,  et  destinés  à  vivre  éter- 

nellement avec  vous  dans  l'assemblée  des  Anges  et  des  Elus.  Ut 
idem  sapiatis,  eamdem  charitatem  habentes.G 

(1)  Col.  3,  12-13.  (2)  Eph.  1,  4-6.  (3)  I  Petr.  2,  0. 
(4)  1  Petr.  %  9.  (3)  Eph.  i,  4-G.  (G)  Phil.  2,  2. 



CHARITÉ  ENVERS  LE  PROCHAIN.  437 

?o  Pratique  de  la  charité 

Pour  exercer  parfaitement  la  charité,  il  est  nécessaire  de  veiller 

beaucoup  sur  nos  pensées,  de  peur  que  des  soupçons,  des  juge- 
ments téméraires  ne  se  glissent  dans  notre  esprit  et  ne  nous  fas- 

sent perdre  l'estime  que  nous  devons  au  prochain.  «  La  charité, 
dit  l'Apôtre,  ne  pense  mal  de  personne,1  »  sans  raison  suffisante. 
«  De  quel  droit,  demande-t-il,  osez-vous  juger  et  mépriser  votre 
frère?  ne  savez-vous  pas  que  nous  serons  tous  jugés  au  tribunal 
de  Jésus-Christ?2  »  «  Gardez-vous  donc  de  penser  mal  des  autres 
avant  que  le  Seigneur  vienne.5  »  «  Ne  jugez  pas,  dit  le  Sauveur,  et 
vous  ne  serez  pas  jugés.4  » 
Nous  devons  veiller  sur  nos  pensées,  et  plus  encore  sur  nos 

paroles,  à  cause  du  scandale  que  nous  pouvons  donner  et  du 

dommage  qu'un  seul  mot  peut  quelquefois  causer  au  prochain. 
Il  en  est  qui  ont  la  coutume  de  tout  contrôler,  de  tout  censurer 
sans  en  avoir  la  charge,  et  qui  critiquent  tout  le  monde,  comme 

si  eux-mêmes  n'avaient  aucun  défaut.  Oh  !  que  cet  esprit  est  con- 
traire à  l'humilité  et  à  la  charité  !  Les  Saints  étaient  attentifs  à 

dire  du  bien  de  tous,  même  de  leurs  ennemis.  Ils  ne  blâmaient 

personne  dans  leurs  discours,  se  rappelant  cette  parole  du  Sau- 
veur :  «  Ne  condamnez  pas,  et  vous  ne  serez  point  condamnés.5  » 

Notre  conduite  à  l'égard  du  prochain  doit  répondre  à  nos 
paroles.  Nous  devons  lui  témoigner  l'affection  sincère  que  nous 
inspire  notre  foi,  éviter  de  le  contrister,  nous  empresser  à  l'aider, 
à  l'encourager,  à  le  consoler,  agir,  en  un  mot,  à  son  égard,  comme 
le  ferait  Jésus  lui-même.  —  «  Quiconque,  dit  le  Sauveur,  aura 
donné  ne  fût-ce  qu'un  verre  d'eau  froide  au  moindre  des  miens 
parce  qu'il  est  mon  disciple,  ne  perdra  pas  sa  récompense.6  » 
Quelle  récompense  n'aurons-nous  pas,  si  nous  passons  toute  notre 
vie  à  rendre  aux  autres  de  bons  offices  en  esprit  de  charité  ? 

0  mon  aimable  Sauveur  et  ma  douce  Mère  Marie  !  pour  honorer 
votre  charité  toujours  si  bienfaisante,  je  forme  la  résolution  : 

1°  De  ne  jamais  rien  dire  contre  la  réputation  d'autrui  et  de  pren- 
dre toujours  la  défense  des  absents.  2°  De  m'exercer  à  l'humilité 

et  à  l'abnégation,  afin  de  pouvoir  traiter  avec  le  prochain  en  toute 
mansuétude  et  cordialité. 

(1)  I  Cor.  13.  (2)  Rom.  14,  10.  (3)  I  Cor.  4,  5. 
(4)  Luc.  G,  57.  (3)  Ibid.  (6)  Matth.  10, 42. 



23  AVRIL.  —  CHARITE  DE  JESUS  ENFANT. 

25  avril.  -  Charité  de  Jésus  Enfant. 

Préparation.  —  «  Il  est  descendu  du  ciel,  chante  la  sainte 
Eglise,  à  cause  de  nous  et  pour  notre  salut.'  »  Considérons  : 
1°  Combien  l'Enfant  Jésus  nous  a  aimés.  2°  Combien,  à  son  exem- 

ple, nous  devons  aimer  le  prochain.  —  Suivons  le  conseil  do  saint 
François  de  Sales  :  Habituons-nous,  dit-il,  à  voir  nos  semblables 
dans  la  poitrine  ou  dans  le  cœur  du  Verbe  incarné,  afin  de  les 
respecter,  de  les  chérir  et  de  les  aider,  suivant  sa  parole,  comme 
d'autres  lui-même.  Quamdiu  fecistis  uni  ex  his  frutribus  meis 
minimis,  vu'hi  fccisiis.'2 

1°  Charité  de  jésus  envers  nods. 

«  Par  la  création,  dit  saint  Augustin,  l'homme  fut  formé  à 
l'image  de  Dieu,  mais  par  l'Incarnation,  Dieu  se  fit  lui-même  à 
l'image  de  l'homme;  »  et  pourquoi?  pour  mieux  compatir  à  nos 
misères  et  les  soulager  plus  efficacement.  Il  aurait  pu  prendre  la 

nature  angélique  et  nous  envoyer  par  d'autres  ses  bienfaits;  il 
préfère  s'unir  à  la  nature  humaine  et  nous  apporter  lui-même  les 
remèdes  à  nos  maux. 

Il  relève  ainsi  notre  race,  l'ennoblit,  la  divinise,  la  rend  même 
digne  de  s'asseoir  un  jour  en  sa  personne  sur  le  plus  haut  trône 
du  royaume  de  la  gloire.  Qui  n'admirerait  une  telle  bonté?  Jésus 
ne  nous  doit  rien,  et  il  nous  donne  tout;  nous  ne  méritons  que 

des  châtiments,  et  il  nous  comble  de  biens.  Que  dis-je?  il  se  livre 

lui-même  à  nous  et  se  fait  l'un  des  nôtres,  afin  de  mieux  entrer 
dans  notre  famille  et  de  nous  rendre  plus  de  services. 

Aussi  n'hésitc-t-il  pas  à  nous  appeler  ses  frères,3  à  nous  per- 
mettre de  converser  avec  lui,  de  lui  demander  ses  grâces,  de 

l'importuner  même  pour  les  obtenir.  Il  nous  assure  avec  serment 
qu'il  nous  les  accordera,  quand  nous  les  réclamerons  avec  con- 

fiance et  persévérance  ;  qu'il  ne  nous  refusera  pas  ses  dons  les 
plus  précieux,  fût-ce  même  son  corps,  son  sang,  son  amc,  sa  divi- 

nité, et  l'éternelle  possession  de  son  royaume.  Se  peut-il  plus  de 
tendresse  et  de  générosité?  Et  voilà  comment  nous  aime  un 

(1)  Symb.  Nicœn.  (2)  Matth.  25,  40.  (3)  Hebr.  2,  11, 



25  AY1UL.  —  CHARITÉ  DE  JÉSUS  ENFANT.  439 

Dieu,  dès  son  entrée  en  ce  monde!  car,  dès  lors  il  est  ce  qu'il 
se  montrera  plus  tard,  la  charité  venue  du  ciel  et  incarnée 
parmi  nous. 

Prosternés  donc  près  de  sa  crèche,  contemplons  par  la  foi  ce 

divin  Soleil,  qui  doit  répandre  ici-bas  tant  de  saintes  ardeurs. 

Réchauffons-y  nos  affections,  afin  d'aimer  comme  lui  ceux  qu'il  a 
tant  aimés.  —  0  Jésus  Enfant,  foyer  de  la  charité  parfaite!  ne 

permettez  pas  que  je  sois  insensible  aux  souffrances  du  prochain. 

Communiquez-moi  les  sentiments  d'amour  qui  vous  ont  fait  des 

cendre  du  ciel  jusqu'à  nous,  afin  que  je  cesse  d'être  froid,  dur, 
dédaigneux,  toujours  prêt  à  contredire,  à  contrarier  les  autres. 

Rendez-moi  bon,  doux,  condescendant  envers  tous,  comme  vous 

l'avez  été  pendant  votre  vie  mortelle,  et  comme  vous  l'êtes  encore 

chaque  jour  envers  moi.  Ut  diligatis  invicem,  sicut  dilexi  vos.[ 

2o  L'exemple  de  jésus  doit  nous  faire  aimer  le  prochain. 

Quoi  de  plus  efficace,  en  effet,  que  l'exemple  du  Verbe  incarné, 
pour  nous  engager  à  aimer  nos  frères?  On  admire  la  charité  de 

saint  Paulin,  qui  se  vend  comme  esclave,  pour  racheter  le  fils 

d'une  pauvre  veuve.  Mais  combien  plus  admirable  est  l'amour  de 
Jésus-Christ  qui,  étant  Dieu,  devient  homme,  se  charge  de  tous 

nos  crimes,  de  tous  les  châtiments  qu'ils  méritent,  afin  de  nous 

arracher  à  l'esclavage  de  l'enfer  !  Dans  la  crèche,  Jésus  garde  le 

silence;  mais  le  spectacle  de  son  abaissement  n'est-il  pas  une  pré- 
dication muette,  qui  nous  enseigne  mieux  la  charité  que  les  plus 

éloquents  discours  ?  Sa  pauvreté,  ses  humiliations,  ses  souffrances 

nous  crient  plus  haut  que  toutes  les  voix,  combien  son  Cœur 

nous  aime,  et  combien,  à  son  exemple,  nous  devons  aimer  nos 

frères.  . 

Le  vénérable  François  de  l'Enfant  Jésus,  religieux  espagnol, 

préparait  chaque  année,  pour  la  fête  de  Noël,  un  festin  extraordi- 

naire, auquel  il  invitait  tous  les  nécessiteux.  L'Enfant  divin  mon- 

tra par  des  miracles  combien  cette  dévotion  lui  était  agréable.  — 

Il  n'en  demande  pas  autant  de  nous  ;  mais  ne  pourrions-nous  pas 

entrer  dans  les  dispositions  de  charité,  qui  l'animent  à  Bethléem? 
Couché  dans  son  humble  crèche,  il  considère  tous  les  hommes 

comme  les  images  vivantes  du  Dieu  Créateur,  comme  les  fils 

(1)  Joan.  13,  54, 



440  25  AVRIL.  (BIS.)  —  SAINT  MARC,  ÉVANGÉLISTE. 

adoptifs  du  Père  céleste,  comme  ses  frères,  en  un  mot,  dans 
l'ordre  de  la  grâce.  Envoyé  sur  la  terre  pour  racheter  tous  les hommes,  déjà  il  pardonne  aux  coupables  repentants  ;  il  compatit 
à  nos  maux,  s'offre  en  victime  pour  nous  en  guérir,  et  se  dévoue sans  réserve  à  notre  bonheur. 

Nous  pourrions  imiter  cette  charité  de  l'Enfant-Dieu  :  1°  En 
nous  montrant  compatissants  à  l'égard  des  pécheurs  et  de  tous 
ceux  qui  souffrent.  2°  En  rendant  de  bons  offices  à  ceux  qui  nous 
les  demandent,  et  en  vivant  unis  au  prochain  par  les  idées  et  par 
les  sentiments.  3°  En  honorant  les  enfants  pauvres,  qui  nous 
rappellent  l'Enfant  de  Bethléem,  dénué  de  tout,  et  en  les  soula- 

geant, ne  fût-ce  que  par  une  parole,  une  prière,  une  marque  de 
bonté,  de  bienveillance  et  d'encouragement. 

Aimable  Jésus!  je  voudrais,  pour  vous  plaire,  soulager  toutes 
les  infortunes,  ramener  à  Dieu  toutes  les  âmes  égarées,  procurer 
une  bonne  mort  à  tous  les  agonisants,  délivrer  du  purgatoire  tous 
les  fidèles  défunts,  afin  d'exercer  ainsi  la  plus  généreuse  charité. 
Daignez  agréer  ces  désirs,  comme  s'ils  étaient  effectués  à  la  gloire 
de  l'amour  infini  qui  vous  a  contraint  de  vous  anéantir  dans 
l'intérêt  de  notre  salut.  Propler  nostram  salulem  descendit  de  cœlis et  incarnatus  est. 

25  avril  (cis.)  -  Saint  Marc,  évangéliste. 

Préparation.  —  Réveillons  notre  ferveur  dans  la  pratique  de 
deux  vertus  qui  distinguent  saint  Marc  :  1°  La  docilité.  2°  La  bonté 
de  cœur.  —  Examinons  ensuite  si  nous  sommes  assez  pliables 
dans  nos  rapports  avec  nos  supérieurs,  et  si  nous  ne  manquons 
pas  de  charité  et  de  condescendance  envers  nos  égaux  et  nos 
inférieurs.  Cum  omni  ImmUitate  et  mansuetudine,  servare  anila- 
tem  spirilus,  in  vincido  pacis.1 

1°  Docilité  de  saint  marc. 

Depuis  que  ce  glorieux  disciple  de  saint  Pierre  connut  la  vérité 

évangélique,  après  la  Pentecôte,  il  semble  n'avoir  jamais  perdu 

(t)  Eph.  4,  2-3.  , 



25  AVRIL.  (BIS.)  —  SAINT  MARC,  ÉVANGÉLISTE.  AU 

de  vue  la  parole  du  divin  Maître  :  «  Si  vous  ne  devenez  comme 

des  enfants,  vous  n'entrerez  point  dans  le  royaume  des  cieux.  » 
Il  suivit,  en  effet,  partout  le  Prince  des  Apôtres,  comme  un  fils 

son  père;  il  lui  obéissait  en  tout,  allait  au-devant  de  ses  désirs 
et  expliquait  sa  doctrine  à  tous  ceux  que  saint  Pierre  évangélisait. 

Jamais  il  ne  s'écarta  de  l'enseignement  de  son  maître. 
Celui-ci  avait  coutume,  par  humilité,  de  taire  ce  qui  était  à  sa 

louange  et  de  raconter  ce  qui  pouvait  tourner  à  sa  confusion  ;  le 
disciple  use  du  même  procédé,  par  cet  esprit  de  docilité  qui  obéit 
sans  raisonner  et  imite  instinctivement  ce  qui  le  frappe  dans  son 

modèle.  Il  omet,  en  effet,  dans  son  Evangile  plusieurs  traits  hono- 

rables pour  saint  Pierre,  tandis  qu'il  expose  en  détails  ses  trois 
reniements;  et  l'on  ne  sait  ce  qu'il  faut  le  plus  admirer  en  cela, 
ou  l'humilité  du  maître  qui  l'approuve,  ou  la  docilité  du  disciple 
qui  l'écrit.  Quoi  qu'il  en  soit,  le  Prince  des  pasteurs  donnait  le 
nom  de  fils  à  son  cher  sujet  toujours  soumis.  Marais,  filins  meus.* 

Y  a-t-il  dans  votre  cœur  quelque  répugnance  à  obéir  ?  c'est  un 
signe  que  I'humilité  n'a  point  encore  entièrement  assujetti  votre 
jugement  et  votre  volonté  à  l'autorité  légitime.  En  vain  prétendez- 
vous  nourrir  en  vous  l'orgueil,  la  prétention,  la  suffisance,  et 
rester  malgré  cela  docile  et  assujetti  ;  tôt  ou  tard  votre  amour- 
propre  reprendra  ses  droits,  et  vous  saurez  par  expérience  com- 

bien l'humilité  est  nécessaire  à  la  vertu  d'obéissance* 
Formez  donc  la  résolution  :  1°  De  vous  tenir  toujours  dans  la 

pensée  de  votre  néant,  de  votre  ignorance,  de  votre  impuissance 
au  bien,  et  vous  ferez  bientôt  vos  délices  de  vous  laisser  conduire 

par  vos  supérieurs,  comme  par  Dieu  lui-môme.  Quasi  fitii  obe- 

dienliœ.'*  2°  Réveillez  souvent  votre  foi  sur  le  motif  qui  vous 
montre  l'autorité  divine  dans  ceux  qui  sont  chargés  de  vous  diriger et  de  vous  commander. 

0  doux  Jésus  !  daignez  m'inspirer  vous-même  cet  esprit  de  sou- 
mission et  d'obéissance  que  vous  avez  donné  à  saint  Marc,  afin 

que  j'accomplisse  en  tout  votre  adorable  volonté,  sans  examen, 
sans  raisonnement,  sans  répugnance,  dans  l'unique  intention  de 
vous  glorifier  et  de  vous  plaire.  Quasi  filii  obedientiœ. 

(1)  I  Petr,  5,  13  (2),I  Petr.  1, 14. 



442  25  AVRIL.  (BIS.)  —  SAINT  MARC,  ÉVANGÉLISTE. 

2o  Bonté  qui  distingua  saint  marc. 

Pendant  que  saint  Marc  travaillait  à  Rome  et  à  Aquilce,  on 
remarquait  en  lui  une  propension  spéciale  à  aider  les  fidèles,  à 
leur  apprendre  les  premiers  éléments  de  la  foi,  à  se  faire  tout  à 
tous  pour  les  gagner  à  Dieu  et  sauver  leurs  Ames.  Saint  Paul,  qui 
le  connaissait,  en  témoigne  une  grande  estime  dans  une  Epître, 

et  n'hésite  pas  à  l'appeler  auprès  de  lui  pour  profiter  de  ses  ser- 
vices;1 tant  il  est  vrai  que  le  dévouement  et  la  bonté  du  cœur 

sont  les  meilleures  recommandations  dans  le  saint  ministère,  et 

dans  l'exercice  de  la  charité  chrétienne  ! 

Envoyé  par  saint  Pierre  pour  évangéliser  l'Egypte  et  les  pro- 
vinces voisines,  notre  Saint  convertit  une  foule  d'idolâtres  qui, 

gagnés  par  sa  douceur  et  ses  miracles,  détruisirent  eux-mêmes 
leurs  temples  et  leurs  idoles,  et  devinrent  de  fervents  chrétiens. 

Qui  ne  connaît  l'histoire  de  l'Eglise  d'Alexandrie,  fondée  par  saint 
Marc?  Cette  Eglise,  au  rapport  d'Eusèbe,  était  si  prospère  qu'on 
en  eût  pris  les  nombreux  fidèles  pour  des  religieux,  tant  leur 

piété  était  solide.  Ces  heureux  résultats,  dus  au  zèle  et  à  la  cha- 
rité de  notre  Saint,  lui  valurent  la  couronne  du  martyre. 

Et  quelle  plus  belle  récompense  pouvait-il  ambitionner,  après 
avoir,  comme  son  divin  Maître,  passé  sa  vie  à  répandre  des  bien- 

faits? Car  le  bien  que  fait  un  bon  cœur  peut-il  jamais  trouver  ici- 
bas  un  salaire  digne  de  lui?  Ne  doit-il  pas  prétendre  aux  palmes 

qui  ne  se  flétrissent  point  durant  l'éternité  ? 
Rentrons  ici  en  nous-mêmes  et  voyons  :  1°  Si  nous  ne  sommes 

pas  trop  sensibles,  quand  on  n'apprécie  pas  nos  travaux,  nos 
fatigues,  notre  dévouement,  ou  qu'on  néglige  de  nous  remercier 
d'un  service  rendu  ?  —  2°  N'opôrons-nous  pas  quelquefois  le  bien 
pour  une  autre  fin  que  Dieu,  sa  grâce,  son  honneur  et  son  conten- 

tement? Regardons  désormais  tout  autre  salaire,  comme  indigne 

de  nous  et  n'aspirons  plus  qu'aux  récompenses  éternelles. 
0  belles  flammes  d'amour  qui  avez  consumé  le  vie  de  mon  Jésus 

et  de  sa  divine  Mère  !  venez  et  consumez  en  moi  toute  les  aflèc- 
tions  terrestres,  afin  que  mes  pensées,  mes  paroles,  mes  désirs  et 

mes  actions  ne  respirent  que  la  gloire  de  Dieu  et  le  salut  du  pro- 

chain, à  l'exemple  des  Apôtres  et  de  leurs  vrais  disciples. 

(l)IITim.  4,  11. 



26  AVRIL.  —  NOTRE-DAME  DE  BON-CONSEIL.  M'a 

26  avril.  —  Notre-Dame  de  Bon  Conseil. 

Préparation.  —  «  Le  conseil  vous  gardera,  dit  l'Esprit-Saint, 
et  la  prudence  vous  préservera  de  la  voie  des  pécheurs.1  » 
1°  Marie  fut  de  tout  temps  la  Conseillère  de  l'Eglise.  2°  Elle  le  fut 
surtout  des  Saints  qui  mirent  en  elle  leur  confiance.  —  Un  des 
fruits  de  cette  méditation  sera  de  nous  faire  contracter  l'habitude 
d'invoquer  cette  tendre  Mère  chaque  fois  qu'il  nous  faut  prendre 
ou  donner  conseil,  résoudre  un  doute,  lever  une  difficulté,  trou- 

ver les  moyens  de  conduire  à  bonne  fin  ce  qui  nous  est  commandé. 
Consîtium  custodiet  te,  et  prudentia  servabit  te. 

1°  Marie,  conseillère  de  l'église  catholique. 

L'Eglise  applique  à  Marie  ce  qui  est  dit  de  la  Sagesse  incarnée  : 
a  J'habite  dans  le  Conseil  de  Dieu  ;  j'étais  dans  sa  pensée,  lorsqu'il 
organisait  le  monde.2  C'est  moi  qui  ai  fait  naître  dans  les  cieux 
une  Lumière  qui  ne  s'éteindra  jamais.3  »  —  Quelle  est  cette 
Lumière,  sinon  le  Verbe  incarné?  Il  communiqua  à  sa  divine  Mère 

les  splendeurs  de  la  sagesse  dont  il  est  le  foyer,  en  sorte  qu'après 
son  Ascension  glorieuse,  il  pût  la  laisser  à  sa  place  sur  la  terre, 
pour  confirmer  les  Apôtres  et  leurs  disciples  dans  la  doctrine 
évangélique.  Et  en  effet,  elle  résolvait  leurs  doutes  et  les  aidait 
de  ses  conseils  dans  les  difficultés. 

Du  haut  du  ciel,  avec  quelle  sollicitude  ne  continue-t-elle  pas 

ce  charitable  office!  Saint  Cyrille  l'appelle  «  la  Lampe  inextin- 
guible et  l'Appui  de  la  foi  orthodoxe.  »  L'Eglise  déclare  que 

Marie  seule  a  écrasé  dans  l'univers  entier  toutes  les  hérésies/  — 
N'est-elle  pas  aussi  pour  nous  cette  Colonne  lumineuse  qui,  pen- 

dant la  nuit,  guidait  à  travers  la  solitude  le  peuple  élu  d'Israël  ? 
Ici-bas  nous  marchons  comme  au  désert,  sans  pouvoir  clairement 

discerner  notre  route.  Or,  selon  saint  Germain,  c'est  à  Marie  que 
nous  devons,  après  Jésus,  la  connaissance  de  la  religion.  Qui  sait 
ce  que  nous  serions  devenus  sans  sa  protection  maternelle  ?  Com- 

bien d'âmes  élevées  chrétiennement  comme  nous  ont  fait  naufrage 

(1)  Prov.  2,  11.  (2)  Prov.  8,  12. 
(ô)  Eccli.  24,  6.  (4)  Off.  B.  M.  V.  Drev, 



444  26  AVRIL.  —  NOTRE-DAME  DE  BON-CONSEIL. 

dans  la  foi!  Combien  d'autres  ont  été  victimes  de  funestes  illu- 
sions !  Si  nous  en  avons  été  exempts,  remercions-en  Marie.  Car 

de  nous-mêmes  nous  ne  sommes  qu'ignorance,  orgueil,  corrup- tion et  péché. 

Vous  ne  voyez  en  vous  rien  à  reprendre,  pensez-vous.  Mais 
êtes-vous  sûr  de  marcher  dans  la  voie  des  solides  vertus?  Votre 
humilité  est-elle  vraie,  sincère,  sans  réserve,  sans  inconstance? 
—  Votre  amour  envers  Dieu  est-il  à  l'épreuve  des  sécheresses,  des 
dégoûts,  des  tentations?  —  Rendez- vous  service  au  prochain, 
lors  même  qu'il  vous  déplaît,  vous  offense  et  vous  persécute? Vous  croire  vertueux  et  vous  reposer  dans  cette  idée,  sans  avoir 
acquis  la  perfection  des  Saints,  est  donc  une  illusion  dont  il  faut 
demander  la  délivrance  à  Notre-Dame  de  Bon-Conseil. 

0  Vierge  sainte,  Mère  de  la  Sagesse  incarnée  !  obtenez-moi  la 
connaissance  de  moi-même,  de  mon  néant,  de  ma  misère,  de  mon 
impuissance  au  bien.  Préservez-moi  de  toute  présomption,  de 
toute  indiscrétion  dans  mes  jugements,  mes  paroles  et  ma  con- 

duite. Que  la  prudence,  le  discernement  et  le  conseil  me  guident 
en  toutes  mes  voies  et  me  conduisent  sûrement  à  Jésus.  Consilium 
custodiet  te,  et  prudentia  servabit  te. 

2°  Marie  conseillère  des  saints. 

La  Reine  du  ciel  fut  surtout  la  conseillère  des  Saints  que  Dieu 

appelait  à  jouer  un  grand  rôle  dans  l'Eglise,  et  qui  pour  cette 
raison  avaient  besoin  de  beaucoup  de  lumières.  Tous  s'adres- 

sèrent à  la  Mère  du  Verbe  incarné,  au  Trône  de  la  divine  Sagesse, 
et  ce  ne  fut  pas  en  vain.  Saint  Dominique  ne  sachant  plus  quel 
moyen  prendre  pour  convertir  les  Albigeois,  eut  recours  à  Marie  : 
elle  lui  révéla  la  dévotion  du  Rosaire,  qui  ramena  par  milliers  à 
la  vérité  les  hérétiques  les  plus  enfoncés  dans  l'erreur.  —  Ce  fut 
devant  une  image  de  Marie,  dans  la  grotte  de  Manrèse,  que  saint 
Ignace  reçut  de  si  vives  lumières,  qu'elles  lui  auraient  tenu  lieu 
d'Evangile,  disait-il,  en  cas  que  les  Livres  saints  fussent  perdus. Saint  Alphonse,  qui  cultiva  toute  sa  vie  la  dévotion  à  Notre- 

Dame  de  Bon-Conseil,  fut  favorisé  de  nombreuses  apparitions  de 
Marie,  dans  la  grotte  de  Scala  :  «  Et  que  vous  disait-elle?  »  lui 
demanda-t-on  un  jour  dans  sa  vieillesse.  Il  répondit  :  «  Je  prenais 
d'elle  conseil  en  tout,  et  elle  me  disait  de  si  belles  choses  !  »  — 
Pouvait-elle  ne  pas  dire  des  choses  merveilleuses,  cette  Mère  de 



28  AYIUL.  —  SAINT  PAUL  DE  LA  CHOIX.  UB 

la  Sagesse  incarnée?  N'est-ce  point  par  elle  que  l'Eglise  a  été 
illustrée  de  tant  d'Ordres  religieux,  dont  elle  fut  l'inspiratrice  et 
la  directrice  toute  spéciale,  comme  sont  les  Ordres  célèbres  du 
Carmel,  de  saint  François,  des  Servîtes  et  de  la  Merci  ? 

Par  elle,  nous  serons  éclairés  à  notre  tour.  Car  de  tout  temps, 

Marie  s'est  montrée  l'Aurore  du  Soleil  de  justice,  celle  qui  dirige 
vers  Jésus  les  cœurs  droits,  les  cœurs  amis  de  la  vérité  et  de  la 

perfection  évangéliques.  Aussi,  il  n'est  point  de  grâce  qu'elle 
n'obtienne  à  qui  l'implore  avec  confiance  :  vocation  à  décider, 
doutes  à  éclaircir,  obscurités  d'esprit  à  dissiper,  études  et  examens 
à  subir,  avis  à  prendre  et  à  donner,  lumières  particulières  à  obte- 

nir, tout  est  l'objet  de  sa  sollicitude,  lorsque  nous  recourons  à 
elle  avec  une  persévérante  ardeur. 

0  Mère  de  Bon-Conseil  !  combien  de  fois,  au  lieu  de  vous  prier 

dans  mes  doutes,  j'ai  choisi  sans  délibérer  ce  qui  flattait  mes 
goûts,  mes  caprices,  ma  paresse  et  mon  amour-propre!  Je  me 

propose  pour  l'avenir  :  1°  De  vous  invoquer  souvent  sous  le  beau 
titre  de  Notre-Dame  de  Bon-Conseil,  surtout  dans  les  anxiétés  de 
conscience  et  dans  les  difficultés.  2°  De  me  placer  chaque  jour 
sous  votre  direction,  pour  apprendre  de  vous  les  secrets  de  la  vie 

intérieure,  la  science  de  l'oraison,  la  connaissance  de  moi-même 
et  de  Jésus  crucifié,  l'art  si  difficile  d'agir  toujours  en  esprit  de 
foi.  Obtenez-moi  la  grâce  de  me  conformer  à  l'avis  de  l'Esprit- 
Saint  qui  me  dit  :  «  Mon  fils,  ne  faites  rien  sans  conseil,  et  vous 

ne  vous  repentirez  pas  de  vos  actions.1  »  Sine  consilio  nihil  facias, 
et  post  factum  non  pœnitebis. 

28  avril  —  Saint  Paul  de  la  Croix. 

Préparation.  —  «  Loin  de  moi,  de  me  glorifier  en  autre  chose 
que  dans  la  croix  de  Notre-Seigneur  Jésus-Christ.2  »  Cette  parole 
de  l'Apôtre  convient  parfaitement  à  notre  Saint  :  1°  Il  fut  dévot  à 
la  Passion  dès  l'âge  le  plus  tendre.  2°  Il  puisa  toutes  ses  vertus 
dans  les  plaies  de  l'Homme-Dieu.  —  A  son  exemple,  méditons  les 
souffrances  du  Sauveur  et  plaçons  notre  gloire  à  connaître  prati- 

quement Jésus  crucifié.  Mifd  absit  gloriari,  nisi  in  cnice  Domini 
nostri  Jesu  Ckristi. 

(1)  Eccli.  52,  24.  (2)  Gai.  6,  H. 



M&  28  AVRIL.  —  SAINT  PAUL  DE  LA  CROIX. 

lo  Saint  paul  de  la  croix  dévot  a  la  passion,  dès  son  enfance. 

Dès  l'âge  le  plus  tendre,  notre  Saint  apprit  de  sa  pieuse  mère à  compatir  aux  souffrances  de  notre  très  aimant  Rédempteur. 
Ignorant  les  méthodes  d'oraison,  il  faisait,  à  la  lumière  de  la 
grâce,  de  fréquentes  réflexions  sur  les  douleurs  de  l'Homme- 
Dieu,  fixant  longtemps  son  regard  sur  l'image  du  Crucifix,  qu'il ne  pouvait  jamais  considérer  sans  être  profondément  ému.  Com- 

bien de  fois  il  versa  d'abondantes  larmes,  au  souvenir  des  tour- 
ments endurés  par  son  bon  Maître!  —  Charmé  de  sa  précoce 

dévotion,  le  Sauveur  lui  apparut  à  plusieurs  reprises,  tantôt  le 
front  couronné  d'épines  et  le  visage  meurtri,  tantôt  le  corps déchiré,  ensanglanté,  et  sa  chair  mise  en  lambeaux.  Ce  navrant 
spectacle  jetait  notre  jeune  Saint  dans  une  espèce  d'agonie,  dont 
il  sortait  plein  du  désir  de  souffrir  et  de  s'immoler  pour  Jésus. 

Il  commença  dès  lors  à  mortifier  son  goût,  à  macérer  son  corps 

innocent,  prenant  son  repos  sur  une'  planche,  se  donnant  la  dis- cipline et  passant  une  partie  des  nuits  à  méditer  Jésus  crucifié. 
Le  vendredi  surtout,  il  exerçait  contre  lui-môme  les  plus  éton- 

nantes rigueurs.  —  Chose  admirable,  avant  l'âge  requis  pour  sa 
première  communion,  il  réunissait  déjà  ses  petits  frères  et  ses 
petites  sœurs,  et  leur  prêchait  avec  tant  d'onction  la  mort  du 
Rédempteur,  qu'il  leur  arrachait  des  larmes  et  des  sanglots.  — 
Ainsi  Dieu  le  préparait  à  la  divine  mission  de  fonder  un  jour  un 
Ordre  religieux,  dont  le  but  serait  de  convertir  les  hommes  par 
la  prédication  de  Jésus  crucifié. 

La  dévotion  si  tendre  et  si  précoce  de  notre  Saint  au  Rédemp- 
teur souffrant  nous  donne  une  importante  leçon.  Pour  nous  comme 

pour  lui,  notre  grand  Dieu  a  souffert;  il  a  sacrihé  sa  gloire  en 
embrassant  les  opprobres;  il  a  voilé  sa  sagesse  sous  l'apparente 
folie  de  la  croix.  Il  était  la  puissance  même,  et  on  l'a  vu  tomber 
dans  la  poussière  sous  l'instrument  de  son  supplice;  que  dis-je?  sa 
sainteté  infinie  n'a  point  eu  horreur  de  se  charger  de  nos  crimes! 
0  charité,  qui  devrait  à  jamais  toucher  nos  cœurs  !  Quoi  !  nous 
sommes  émus  des  supplices  infligés  à  un  scélérat  qui  ne  mérite 
aucune  compassion;  et  nous  resterions  insensibles  aux  douleurs 

cruelles  de  l'Innocence  incarnée  qui  meurt  pour  nos  âmes coupables  ! 

0  Jésus  crucifié!  je  me  prosterne  sur  le  Calvaire  auprès  do 
votre  croix.  Par  les  plaies  de  vos  pieds  sacrés,  inspirez-moi  les 



28  AVRIL.  —  SAINT  PAUL  DE  LA  CROIX.  Ul 

plus  vifs  sentiments  de  repentir  ;  —  par  le  mérite  de  vos  mains 
transpercées,  donnez-moi  la  force  de  travailler  efficacement  à 
ma  sanctification;  —  faites-moi  puiser  dans  votre  divin  Cœur,  au 
moyen  de  la  prière,  le  courage  de  me  vaincre,  de  supporter  le 
prochain,  de  pardonner  les  injures,  de  triompher  des  tentations, 
afin  de  vous  témoigner  mon  amour  en  plaçant  ma  gloire  dans 
votre  croix.  Hlilà  autem  absit  gloriari  nisi  in  cruce  Domini  noslri 
Jcsu  Clirisli. 

2o  Saint  pal'L  de  la  croix,  sanctifié  rn  méditant  la  passion. 

La  Passion  du  Sauveur  était  pour  notre  Saint  un  principe  de 

purification,  —  de  progrès  —  et  de  perfection  dans  la  vertu.  C'est, 
disait-il,  la  voie  la  plus  courte,  la  plus  simple,  la  plus  sûre  pour 
arriver  au  dépouillement  du  vieil  homme  et  au  revêtement  du 

nouveau.  Car  on  y  apprend  la  mort  à  soi-même  et  à  tout  ce  qui 

n'est  pas  Dieu;  et  il  n'est  pas  possible  de  s'y  faire  illusion  sur 
la  nécessité  de  se  purifier  de  tout  attachement  aux  biens  créés  et 
aux  satisfactions  de  la  nature. 
Comme  le  progrès  dans  la  vertu  dépend  spécialement  de 

l'exercice  de  l'oraison,  notre  Saint  commençait  toujours  ses  médi- 
tations par  un  mystère  de  la  passion  du  Sauveur;  il  s'efforçait 

même  de  ne  jamais  perdre  de  vue  Jésus  crucifié,  son  divin  modèle. 

Dans  l'océan  de  ses  ineffables  douleurs,  il  péchait,  selon  son 
expression,  la  perle  des  vertus,  s'appropriant  ou  faisant  siennes, 
disait-il,  les  souffrances  de  son  bon  Maître.  Comme  le  papillon 

voltige  autour  de  la  flamme  et  finit  par  s'y  jeter  ;  ainsi  notre  âme, 
ajoutait-il,  après  avoir  voltigé  longtemps  par  ses  affections,  ses 
sentiments  d'humilité,  de  foi  et  d'amour,  autour  de  Jésus  en 
croix,  lumière  divine,  finira  par  se  perdre  en  lui. 

Selon  saint  Jacques,  c'est  la  patience  qui  achève  l'ouvrage  de 
notre  perfection.1  De  là  notre  Saint  ne  se  contentait  pas  de  médi- 

ter Jésus  souffrant,  il  participait  encore  à  ses  douleurs.  Pendant 
cinquante  années,  sauf  de  rares  intervalles,  il  vécut  dans  des 
ténèbres,  des  aridités  et  des  désolations  affreuses.  Et  que  faisait-il 

alors  ?  Il  s'humiliait  sous  la  main  du  Seigneur,  s'abandonnait  à  sa 
conduite,  en  union  avec  le  divin  Maître.  Ainsi  pratiqua-t-il  toutes 

les  solides  vertus,  qui  le  firent  placer  sur  les  autels.  D'où  l'on  peut 

(l)Jac.  1,  4. 



448  30  AVRIL.  —  OUVERTURE  DU  MOIS  DE  MARIE. 

assurer  qu'il  s'est  sanctifié  en  méditant  les  douleurs  de  l'Homme- 
Dieu  et  en  portant  la  croix  de  chaque  jour. 

Voilà  comment  nous  nous  sanctifierons  nous-mêmes.  Car  rien 

n'opère  en  nous  une  sainteté  plus  complète,  que  la  méditation  de 
la  Passion  et  le  support  des  peines  que  Dieu  nous  envoie.  C'est  là 
ce  creuset  mystique  qui  purifie  les  âmes,  —  les  rend  belles  aux 
yeux  du  Seigneur,  —  donne  du  prix  à  leurs  œuvres,  —  du  mérite 
à  leurs  vertus,  —  une  valeur  éternelle  à  leurs  privations,  à  leur 
vie  cachée  et  méprisée. 

0  Jésus!  la  croix,  portée  en  union  avec  la  vôtre,  est  comme 

l'autel  où  nous  sacrifions  à  votre  amour  :  nos  vices,  nos  défauts, 
nos  convoitises,  nos  tendances  au  péché.  C'est  le  ciseau  qui  taille 
et  renouvelle  en  nous  votre  image  défigurée;  le  pinceau  qui 

retouche  et  perfectionne  en  notre  urne  votre  divin  portrait.  Don- 
nez-moi donc  :  1°  Un  souvenir  habituel  de  votre  Passion.  2°  Une 

résignation  parfaite  dans  les  contrariétés  et  les  difficultés  de 
chaque  jour. 

0  Mère  de  douleurs  !  faites-moi  placer  mon  bonheur  et  ma  gloire 
dans  la  croix  de  votre  divin  Fils.  Mihi  absit  gloriari  nisi  in  cruce  , 
Domini  nos  tri  Jcsu  Ckristi. 

30  avril.  —  Ouverture  du  mois  de  Marie. 

Préparation.  —  «  J'arroserai  les  plantes  de  mon  jardin,  et  j'eni- 
vrerai les  arbres  de  ma  prairie.'1  »  Ce  texte,  applicable  à  Marie, 

nous  indique  les  faveurs  que  promet  la  divine  Mère  :  1°  Aux 
plantes  de  son  jardin.  2°  Aux  arbres  de  sa  prairie,  c'est-à-dire  aux 
âmes  qui,  pendant  le  mois  de  Mai,  l'honoreront,  les  unes  par 
leurs  prières,  les  autres  par  les  actes  d'une  solide  vertu.  —Faisons 
l'un  et  l'autre,  afin  de  mériter  les  faveurs  de  la  Dispensatrice 
des  grâces.  Rigabo  horlum  meum  plantatiomim,  et  inebriabo  prati 
mei  fructum. 

lo  Quelles  sont  les  plantes  du  jardin  de  marie. 

Le  jardin  de  la  divine  Mère,  c'est  la  sainte  Eglise,  puisqu'elle  a 
contribué  à  sa  fondation,  et  que  Jésus  lui-même  lui  a  remis,  dans 

(1)  Eccli.  24,  42. 



30  AVRIL.  —  OUVERTURE  DU  MOIS  DE  MARIE.  449 

la  personne  de  Jean,  tous  ses  vrais  disciples,  les  enfants  de  l'Eglise 
catholique.  —  Marie  d'ailleurs  est  la  Dispensatrice  des  biens  de  la 
Rédemption.  Elle  les  donne  à  qui  elle  veut,  quand  elle  veut,  et 

comme  elle  veut.  De  là  cette  parole  qu'on  lui  applique  :  «  J'arro- 
serai les  plantes  de  mon  jardin.  »  Ces  plantes  sont  les  âmes  fidèles, 

qui  honorent  la  divine  Mère  par  des  visites,  des  pratiques  pieuses, 
le  chapelet,  Y  Angélus,  Y  Ave  Maria,  le  petit  office  et  les  autres 
dévotions  agréables  à  son  Cœur. 

Mais  comme  une  plante  est  dans  la  nécessité  de  se  nourrir  et 
de  puiser  en  terre  le  suc  qui  la  fait  vivre;  ainsi  nos  âmes  ont 
besoin  de  se  retremper  dans  de  ferventes  méditations,  de  saintes 
lectures  et  des  prédications  qui  traitent  des  gloires  de  leur  Reine 

bien-aimce.  Aussi  quel  profit  ne  retirerons-nous  pas  des  exercices 
du  mois  de  Mai,  si  nous  y  assistons  pieusement!  Nous  y  trouve- 

rons les  moyens  de  mieux  connaître  la  divine  Mère,  de  prendre 
envers  elle  des  sentiments  plus  tendres,  plus  confiants,  et  consé- 
quemment  plus  capables  de  mériter  ses  faveurs.  Nos  occupations 

nous  empèchent-elles  d'assister  aux  sermons  ou  aux  réunions  qui 
se  font  en  son  honneur  ?  récitons  au  moins  quelques  prières,  et 
lisons  chaque  jour  quelques  lignes  qui  réveillent  notre  dévotion 
envers  elle. 

0  mon  auguste  Souveraine!  combien  de  négligences  n'ai-je  pas 
à  me  reprocher  dans  votre  service  !  Je  veux  les  réparer  pendant 

ce  mois  béni;  et  dès  aujourd'hui  je  commence  :  1°  A  vous  invo- 
quer plus  souvent.  2°  A  vous  offrir  des  actes  de  foi  sur  vos  gran- 

deurs, de  reconnaissance  pour  vos  bienfaits,  de  confiance  en  votre 

miséricorde,  et  d'amour  envers  votre  bonté,  la  plus  parfaite  image 
créée  de  la  bonté  incréée.  Perfectissima  Dei  imago.1 

Daignez,  ô  ma  tendre  Mère!  augmenter  en  moi  la  dévotion  que 

je  vous  dois  à  tant  de  titres  ;  faites-moi  prier  sans  relâche  et  vivre 

sous  votre  protection,  afin  de  mériter  ainsi  d'être  arrosé  spiri- 
tuellement, selon  votre  promesse,  comme  une  plante  de  votre 

jardin.  Rigabo  hortum  meum  plantationum. 

2o  Quels  sont  les  arbres  de  la  prairie  de  la  divine  mère. 

11  ne  suffît  pas  d'être  une  plante  faible  et  délicate,  dans  le  jardin 
de  Marie,  c'est-à-dire,  une  âme  qui  porte  les  fleurs  des  bons 

(1)  S.  Antonin. 
médit,  i.

  
38 



450  ."0  AVRIL.  —  OUVERTURE  DU  MOIS  DE  MARIE. 

désirs,  les  doux  sentiments  de  la  dévotion,  une  âme  qui  se  con- 

tente de  prier,  sans  rien  faire  de  plus.  Il  faut  encore  s'efforcer  de 
devenir  un  arbre  solide  comme  ceux  des  prairies,  c'est-à-dire  une 
ame  forte  et  généreuse  qui,  puisant  en  Marie  par  l'oraison  la  sève 
de  la  grâce,  porte  d'abondants  fruits  de  vertus. 

Une  telle  âme,  toujours  unie  à  la  divine  Mère,  lui  fait  chaque 

jour  l'offrande  de  ses  actions,  se  dirige  à  sa  lumière,  n'entreprend 
rien  sans  son  consentement  et  sa  bénédiction,  et  ne  va  jamais  à 

Jésus  que  par  son  entremise.  Quel  progrès  ne  fait-elle  pas  sous 

sa  protection  puissante  !  Nourrie  des  pensées  de  la  foi  et  d'une 
prière  persévérante,  elle  croît  sans  cesse  dans  la  connaissance  et 

le  mépris  d'elle-même  ;  dans  le  désir  de  s'assujettir  à  Dieu  et  à 
ceux  qui  tiennent  sa  place  ;  dans  le  support  paisible  des  défauts 

d'autrui  et  des  peines  de  chaque  jour;  dans  l'esprit  de  sacrifice  et 
de  dévouement  à  Dieu,  qui  la  fait  renoncer  aux  intérêts  de  la 

nature,  en  faveur  de  l'esprit  de  grâce,  de  confiance  et  d'amour. 
Jamais  on  ne  la  voit  triste,  ni  sujette  à  l'humeur  et  au  chagrin. 
Toujours  calme  et  heureuse,  elle  s'applique  à  faire  bien  toutes 
choses,  en  harmonisant  ses  devoirs  d'état  avec  ses  exercices 
de  piété. 

Semblable  au  palmier  planté  le  long  des  eaux,  le  véritable 

enfant  de  Marie,  se  retrempant  sans  cesse  par  l'esprit  d'oraison, 
reçoit  d'en  haut  la  force  de  produire  des  fruits  de  donnes  oeuvres, 
non  seulement  pour  lui-môme,  mais  encore  pour  les  autres.  Son 
exemple  et  son  zèle  amènent  à  la  Reine  du  ciel  de  nouveaux  ser- 

viteurs. S'il  parle,  c'est  pour  édifier  et  mêler  l'utile  à  l'agréable. 
S'il  rend  des  visites,  c'est  pour  consoler  les  malades,  les  pauvres, 
les  affligés,  ou  accomplir  des  devoirs  de  convenance  et  de  charité. 

Jamais  il  n'agit  sans  un  but  approuvé  de  Jésus  et  de  Marie.  11 
mérite  ainsi  leur  tendresse  et  leurs  plus  précieuses  faveurs. 
Incbriabo  praiï  mei  fruchtm. 

0  Vierge  très  clémente,  Notre-Dame  du  Perpétuel-Secours!  je 
me  propose,  pendant  le  mois  qui  vous  est  consacré,  de  vous  hono- 

rer :  1°  Par  une  vigilance  habituelle  sur  moi-même  pour  penser  à 
vous  et  m'entretenir  avec  votre  Cœur  maternel,  comme  un  enfant 
avec  sa  mère.  2°  Par  un  soin  particulier  de  renoncer  à  mes  imper- 

fections, de  pratiquer  mieux  la  résignation  sans  réserve  et  l'union 
continuelle  de  mon  âme  au  bon  plaisir  divin.  Regardez-moi  désor- 

mais avec  cet  amour  miséricordieux,  qui  a  converti  tant  de 

pécheurs  et  a  produit  tant  d'élus. 



AVRIL.  FIN  DU  MOIS.  —  LE  FLAMBEAU  DE  LA  MORT.  451 

fin  du  mois.  —  Le  flambeau  de  la  mort. 

Préparation.  —  Pour  nous  disposer  à  mourir,  selon  la  pratique 
des  Saints,  considérons  :  1°  Combien  l'heure  du  trépas  nous 
apporte  de  clartés.  2°  Combien  elle  éveille  en  nous  de  souvenirs 
et  de  regrets.  —  Nous  nous  figurerons  ensuite  que  le  Seigneur 
nous  dit  aujourd'hui  :  «  Mettez  ordre  à  vos  affaires;  car  vous  allez 
mourir  dans  les  vingt-quatre  heures  qui  vont  suivre.  »  Dispone 
donna  tuœ,  quia  morieris  tu,  et  non  vives. { 

lo  Combien  l'heure  de  la  mort  nous  éclaire. 

Quand  le  néant  de  la  vie  présente  se  manifeste-t-il  le  mieux  à 
nous,  si  ce  n'est  au  moment  de  quitter  la  terre  ?  A  la  lueur  du 
flambeau  de  la  mort,  se  dissipent  les  vains  fantômes  regardés  par 

le  monde  comme  des  réalités.  Le  mondain,  saisi  d'effroi  en  cet 
instant  suprême,  se  demande  ce  que  sont  devenues  ces  années  où 

il  brillait  dans  le  siècle,  plein  d'espérance  et  d'avenir.  Hélas  !  tout 
s'est  évanoui.  Que  deviendront  bientôt  ses  dignités,  sa  fortune, 
sa  vie  môme?  tout  lui  échappera  malgré  lui.  Semblable  au  der- 

nier des  mendiants,  ce  grand  de  la  terre  n'a  plus  à  attendre  qu'un 
sépulcre,  et,  dans  cette  froide  demeure,  une  poussière  infecte, 
seul  reste  de  sa  dépouille  mortelle.  Et  solum  milii  superest 

sepulchrum  .2 
Oh  !  comme  les  vérités  de  la  foi  se  montrent. alors  à  lui  dans 

leur  vrai  jour  !  Lorsqu'il  était  en  pleine  santé,  il  semblait  en  dou- 
ter, et  il  oubliait  sa  fin  dernière.  Mais  à  l'approche  du  trépas,  aux 

premières  lueurs  de  l'éternelle  clarté,  il  rentre  en  lui-même  et  se 
réveille  comme  d'un  profond  sommeil.  Les  mystères  que  jusque-là 
il  avait  seulement  entrevus,  se  révèlent  à  son  âme  effrayée  et  lui 

font  regretter  d'y  avoir  si  peu  conformé  sa  conduite.  Combien 
donc  n'est-il  pas  dangereux  d'attendre  le  moment  de  la  mort  pour 
réfléchir  à  l'importance  du  salut  ! 

Le  dernier  flambeau  éclaire  le  moribond  sur  les  grâces  dont 

Dieu  l'a  comblé.  Né  dans  la  religion  catholique,  il  avait  à  sa  dispo- 

(i)Is,  3,  1.  (2)  Job.  17,  1. 



452  AVRIL.  FIN  DU  MOIS.  —  LE  FLAMBEAU  DE  LA  MORT. 

sition  la  prière,  les  sacrements,  les  bons  livres,  les  instructions, 

les  exemples,  les  avis  salutaires.  Il  aurait  pu  se  sanctifier,  à  l'aide 
de  ces  moyens.  Mais,  hélas  !  qu'a-t-il  fait?  Il  a  vécu  dans  la  tiédeur 
et  l'indifférence,  plus  occupé  des  affaires  du  temps  que  de  celles 
de  l'éternité.  Oh  !  combien  ces  pensées  sont  amères  au  mondain 
qui  va  paraître  devant  Dieu  ! 
Ame  appelée  à  la  perfection  soit  dans  le  siècle,  soit  dans  la  vie 

religieuse  ou  dans  le  sacerdoce  !  la  mort  aussi  vous  éclairera  sur 

la  frivolité  des  affections  déréglées  que  vous  entretenez  au  détri- 
ment de  votre  progrès  ;  sur  vos  résistances  aux  inspirations  céles- 

tes, aux  grâces  si  nombreuses  de  chaque  jour  :  tant  d'oraisons, 
de  lectures,  de  prières,  de  messes,  de  communions,  qui  portent 
à  peine  en  vous  quelque  fruit,  et  cela  par  votre  faute  et  votre 
lâcheté  ! 

0  mon  Dieu  !  pardonnez-moi  tandis  qu'il  en  est  temps;  je  veux 
changer  de  vie  et  accomplir  chacune  de  mes  actions,  comme  si  je 

devais  mourir  après  l'avoir  faite.  Yidete,  vigilate  et  onde;  nescitis 
enim  qaando  tempus  si  t.* 

2°  Regrets  que  la.  mort  éveille  en  nous. 

A  la  vue  du  temps  perdu  par  sa  faute,  le  malade  peu  fervent  se 

dira  plein  de  tristesse  :  «  Insensé  que  j'ai  été  !  Dieu  m'avait  prévenu 
de  tant  de  lumières,  et  je  n'en  ai  pas  profité.  Que  de  fois  il  m'a 
ramené  à  la  pénitence  et  appelé  à  la  perfection  !  Tant  d'autres, 
avec  les  mêmes  moyens,  se  seraient  sanctifiés;  tandis  que  moi, 

je  ne  sais  quel  sort  m'attend  durant  l'éternité.  «  —  Ah  !  que  ces 
remords  sont  amers,  quand  la  conscience  elle-même  accuse,  et 
qu'on  va  bientôt  mourir!... 

En  considérant  les  fautes  de  son  enfance,  de  son  adolescence, 
de  sa  jeunesse,  de  toute  sa  vie,  de  quelle  terreur  sera  saisi  le 
moribond  !  Il  verra  la  laideur,  la  malice,  le  nombre  incalculable 

de  ses  péchés.  «  Hélas!  se  dira-t-il,  quel  compte  terrible  je  devrai 

rendre  à  Dieu  !  Que  de  reproches  il  m'adressera  sur  ma  paresse  à 
remplir  mes  devoirs,  sur  ma  dissipation  habituelle,  sur  ma  tiédeur 

et  mes  infidélités  de  chaque  jour  !  » —Et  ces  tristes  réflexions  feront 
frémir  le  pauvre  mourant,  au  moment  de  comparaître  devant 
son  Juge. 

(1)  Marc,  13,  53. 



AVRIL.  FIN  DU  MOIS.  —  LE  FLAMBEAU  DE  LA  MORT.  453 

Encore,  si  ces  regrets  pouvaient  réparer  le  passé  !  mais  ils  sont 

en  grande  partie  stériles.  La  pesanteur  du  cerveau,  l'oppression 
de  la  poitrine  n'empêchent-elles  pas  d'ordinaire  le  malade  d'uti- 

liser le  peu  d'instants  qui  lui  restent  à  vivre?  «  Ce  n'était  pas  trop, 
se  dira-t-il,  de  travailler  plusieurs  années  à  mériter  une  éternité 
de  délices.  Mais,  hélas!  il  est  trop  tard.  Ces  années  ont  fui  sans 

profit.  Déjà  la  mort  approche,  elle  m'envahit  de  toutes  parts. 
Jamais  Dieu  ne  me  rendra  une  autre  vie,  pour  réparer  les  écarts 

de  celle-ci.  »  —  Et  dans  ces  sentiments  expire  le  moribond  qui 
a  vécu  dans  la  négligence. 

0  mon  Dieu  !  que  je  suis  loin  des  dispositions  où  je  devrais  être 
pour  mourir  !  Hélas  !  je  peux  expirer  à  tout  moment,  et  je  remets 

à  plus  tard  l'affaire  de  ma  perfection,  au  risque  de  subir  un  jour 
un  jugement  très  rigoureux;  car  on  demandera  beaucoup  à  celui 

qui  a  beaucoup  reçu.  0  Mère  de  la  Persévérance  et  du  Perpétuel- 
Secours!  laites-moi  vivre  :  1°  Sans  péché  et  sans  attachement 
terrestre,  afin  que  je  puisse  mourir  en  paix,  sans  remords  et  sans 

regret.  2°  Inspirez-moi  l'esprit  de  prière  et  le  soin  de  recourir  à 
votre  miséricorde  maintenant  et  à  ma  dernière  heure.  Je  suis 

résolu  de  veiller  sans  cesse  sur  moi-même,  et  de  passer  chaque 
jour  comme  si  je  devais  expirer  le  soir  ou  la  nuit  suivante. 



MÉDITATIONS  EN  RÉSERVE. 

I.  -  3  janvier.  -  Sainte  Geneviève. 

Préparation  —  Cette  illustre  patronne  de  Paris  a  bien  mérité 
de  1  Eglise  :  1°  Par  sa  sainteté  éminente.  2°  Par  le  bien  qu'elle  a fait  a  ses  semblables.  —  Nous  conclurons  de  là  que  nous  devons nous  unir  a  Jésus,  notre  modèle,  afin  de  nous  rendre  capables  de 
glorifier  Dieu  et  d'aider  les  autres  à  se  sauver,  à  l'exemple  des bergers  de  Bethléem  et  de  notre  Sainte,  qui  furent  si  épris  des mystères  d  amour  du  Verbe  incarné.  Et  rêver  si  sunt  pastores,  qlo- ri fleurîtes  et  laudantes  DeumA 

1°  Sainteté  de  saintk  genevièvk. 

Cette  humble  vierge  fut  la  merveille  de  son  temps  par  son 
esprit  de  pénitence  et  d'oraison,  par  sa  pureté  virginale  et  ses autres  vertus.  Jeune  encore,  elle  fut  manifestée  divinement  à 

saint  Germain  d'Auxerre  et  à  saint  Loup  de  Troyes,  qui  l'enga- 
gèrent à  prendre  Jésus  pour  Epoux;  ce  qu'elle  fit  avec  bonheur. 

—  Dès  lors,  elle  commença  une  vie  admirable  qui  se  distingua 
par  l'humilité,  la  simplicité,  la  droiture,  la  candeur,  toutes  les 
vertus  de  l'enfance  du  Sauveur,  jointes  à  une  foi  vive,  à  une  con- 

fiance inébranlable  et  à  une  charité  sans  bornes, -qui  la  rendirent 
utile  à  tous  pendant  sa  longue  carrière  de  près  d'un  siècle.2 

Son  arstinence  était  prodigieuse  :  elle  ne  mangeait  que  deux 
fois  la  semaine,  le  dimanche  et  le  jeudi,  un  morceau  de  pain 
d'orge  et  quelques  fèves  cuites  à  l'eau.  Non  seulement  elle  endu- 

rait avec  patience  ses  infirmités  corporelles,  mais  elle  y  ajoutait 
encore  beaucoup  d'austérités  qu'il  serait  trop  long  de  détailler. 
Les  persécutions,  les  calomnies  dont  elle  fut  l'objet,  la  trouvèrent 
toujours  forte  et  courageuse,  toujours  fidèle  au  service  de 
son  Dieu. 

O  Ces  méditations  peuvent  être  employées  au  gré  du  lecteur.  (Voyez 
la  Table  des  matières.) 

(l)Luc,  2,  20.  (2)  De  422  à  512. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  I.  —  3  JANVIER.  SAINTE  GENEVIÈVE.        455 

Mais  où  puisait-elle,  ô  Jésus!  son  énergie  et  sa  constance 

héroïques?  C'était  dans  ses  communications  continuelles  avec 

vous,  ô  Epoux  des  vierges,  vous,  le  Dieu  qui  a  tant  souffert  et  qui 

a  soutenu  les  martyrs  au  milieu  de  leurs  tourments.  Elle  passait 

des  journées  entières  en  oraison,  et  le  plus  souvent  une  partie 

des  nuits,  versant  des  larmes  en  si  grande  abondance,  que  le 

plancher  de  sa  chambre  en  était  tout  trempé.  —  Tel  était  le  secret 

de  sa  vigueur  et  de  sa  sainteté  !  Elle  se  tenait  unie  d'esprit  et  de 
cœur,  à  la  source  de  toute  lumière  et  de  toute  vertu. 

0  mon  Dieu!  je  désire  me  sanctifier,  mais  sans  qu'il  m'en  coûte 

la  peine  de  méditer  et  de  prier,  de  me  mortifier  et  de  me  renon- 

cer. Faites-moi  comprendre  que  l'union  étroite  avec  vous  et 

la  perfection  véritable  sont  inséparables  de  l'abnégation  et  de 
l'oraison  habituelles.  Inspirez-moi  l'esprit  de  prière;  fortifiez  mon 
entendement  par  des  réflexions  saintes  et  des  intentions  pures; 

communiquez  à  ma  volonté  la  résolution  sincère  de  vous  appar- 
tenir sans  réserve,  au  prix  môme  des  plus  grands  sacrifices. 

2°  Bien  opéré  au  dehors  par  sainte  Geneviève 

Notre  Sainte  ne  communiquait  d'ordinaire  avec  Dieu,  que  pour 
trouver  en  lui  lumière  et  grâce,  charité  et  zèle,  afin  de  se 

dévouer  sans  réserve  au  bien  de  ses  semblables.  Sa  sainteté  inté- 

rieure était  comme  un  foyer,  d'où  rayonnaient  autour  d'elle  des 
œuvres  de  tout  genre,  des  services  sans  nombre  au  profit  de  tous. 

Tantôt  elle  s'appliquait  à  soigner  les  malades,  à  visiter  les  hôpi- 

taux, à  consoler  les  affligés  ;  tantôt  on  réclamait  d'elle  des  con- 
seils, ou  bien  on  implorait  l'ascendant  qu'elle  avait  sur  les  princes 

pour  la  délivrance  des  prisonniers. 

La  ville  de  Paris  fut  préservée,  par  ses  prières,  de  l'invasion 
redoutable  d'Attila,  et  plus  tard,  délivrée  des  malheurs  d'un  nou- 

veau siège,  des  incendies  et  des  inondations  de  la  Seine.  Dans 
une  horrible  famine  qui  menaçait  de  changer  la  cité  en  un 

immense  tombeau,  on  vit  la  Sainte  s'embarquer,  chercher  des 
vivres  au  loin,  et  sauver  ainsi  la  plupart  des  habitants.  —  Ce 

n'était  pas  seulement  Paris,  mais  beaucoup  d'autres  villes  qui 
ressentaient  les  heureux  effets  de  sa  charité  et  du  don  extraor- 

dinaire qu'elle  avait  reçu  du  Ciel  d'opérer  des  miracles.  Ses 
grandes  œuvres  portèrent  son  nom  jusqu'en  Asie,  et  son  sépulcre 
ne  fut  pas  moins  glorieux  que  sa  vie  même.  Tant  il  est  vrai  que 



-456         MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  II.  —  8  JANVIER.  SAINTE  GUDULE. 

la  fécondité  spirituelle  d'une  âme  est  en  raison  de  sa  sainteté  ! 
Voulez-vous  opérer  beaucoup  de  bien  autour  de  vous  ?  1°  Em- 

brasez-vous auprès  de  Dieu,  de  la  vive  ardeur  qui  consumait  les 

Saints.  2°  Mourez  chaque  jour  à  vous-même,  afin  d'avoir  le  cou- 
rage de  vous  sacrifier  au  bonheur  des  autres.  —  0  mon  Dieu! 

donnez-moi  la  force  de  renoncer  pour  vous  à  mes  instincts  dépra- 
vés, à  mon  jugement,  à  ma  volonté  propres,  afin  de  me  dévouer 

au  bien  de  mes  semblables.  Par  l'intercession  de  la  divine  Mère  et 
de  sainte  Geneviève,  faites-moi  combattre  en  moi  l'égoïsme, 
l'amour  de  mes  aises  et  de  mes  intérêts,  défauts  si  contraires 
à  la  parfaite  charité.  Je  veux  du  moins  aider  mes  frères  par  mes 

conseils,  mes  prières  et  mes  exemples.  Donnez-moi  la  disposition 
habituelle  de  faire  et  de  souffrir  ce  qu'il  y  a  de  plus  difficile 
dans  votre  service  et  celui  du  prochain. 

H.  —  8  janvier.  —  Sainte  Gudule. 

Préparation.  —  Cette  grande  patronne  de  la  capitale  de  la 
Belgique  se  distingua  :  1°  Par  sa  sainteté  précoce.  2°  Par  ses 
mérites  auprès  de  Dieu.  —  Avons-nous  toujours  correspondu  aux 
grâces  qui  nous  ont  été  accordées  dès  notre  enfance  et  notre 
adolescence?  Pleurons  nos  infidélités  passées  et  proposons-nous 
d'être  plus  dociles  aux  lumières  et  aux  inspirations  divines. 
Nolite  contristare  Spiritum  sanction.* 

1°  Sainteté  précoce  de  sainte  gudule. 

Avant  la  naissance  même  de  notre  Sainte,  sa  mère  eut  révéla- 

tion des  grâces  que  recevrait  sa  fille.  Née  à  Ham  près  d'Alost  et 
appartenant  à  l'une  des  plus  illustres  familles  du  Brabant,  Gudule 
montra  de  bonne  heure  les  plus  heureuses  inclinations  à  la  piété. 

Mais,  sans  l'éducation,  les  meilleures  qualités  mêmes  ne  suffi- 
raient pas  à  nous  sauver.  Celle  de  notre  jeune  Sainte  fut  des 

mieux  soignées.  Sainte  Gertrude,  sa  tante,  et  fille  de  Pépin  de 

Landen,  s'en  chargea  dans  le  monastère  de  Nivelles.  Cultivée  par 
une  main  si  habile,  l'âme  de  Gudule  fut  bientôt  comme  un  par- 

terre embaumé  de  fleurs  et  agréable  à  l'Epoux  céleste.  Toute 

Eph.  4,  50. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  II.  —  8  JANVIER.  SAINTE  GUDULE.  457 

petite  encore,  dit  l'auteur  de  sa  vie,  elle  ne  se  plaisait  que  dans 
de  pieux  entretiens,  dans  la  lecture  des  livres  spirituels  et  dans 
la  méditation  des  divines  Ecritures.  «  Semblable  à  la  diligente 
abeille,  elle  renfermait  dans  la  ruche  de  son  cœur  le  suc  des 
fleurs  des  vertus,  pour  en  composer  les  rayons  de  toutes  sortes 

de  bonnes  œuvres.  Chaste  de  corps  et  d'esprit,  affable  envers  tout 
le  monde,  d'une  prudence  admirable,  elle  excellait  aussi  dans  la 
patience,  l'humilité,  la  douceur  et  la  dévotion  véritable.  » 

Rentrée  dans  sa  famille,  elle  en  fut  la  joie  et  I'édification.  On 
n'y  pouvait  assez  admirer  sa  docilité,  son  respect  à  l'égard  de  ses 
parents,  et  les  trésors  de  sagesse  dont  elle  était  enrichie.  Mais 
bientôt,  désireuse  de  se  consacrer  plus  spécialement  au  service 
de  Dieu,  Gudule  se  retira  dans  la  solitude  de  Moorscl  près  de 

Ham,  pendant  que  sa  mère  entrait  elle-même  au  monastère  de 
Maubeuge  pour  y  attendre  en  paix  son  jour  suprême  et  son  heure 
dernière.  —  Admirons  ces  siècles  de  foi,  où  les  âmes,  soupirant 

après  Dieu,  ne  pensaient  qu'à  assurer  leur  éternité. 
0  mon  Créateur  !  je  commence  bien  tard  à  vous  aimer  ;  faites- 

moi  racheter  le  temps  perdu.  Inspirez-moi  la  résolution  sincère 
d'imiter  sainte  Gudule  dans  sa  docilité  à  se  laisser  conduire.  Je 
veux,  comme  elle  :  1°  Ecouter  la  voix  de  vos  inspirations  et  me 
conformer  à  vos  désirs  et  à  vos  volontés:  2°  Cultiver,  à  cette  fin, 

dans  mon  âme,  l'esprit  de  foi  et  de  piété,  qui  me  tienne  constam- 
ment uni  à  vous  au  milieu  même  de  mes  occupations. 

2o  Mérites  de  sainte  gudule  auprès  de  dieu. 

La  pénitence  et  I'oraison  occupèrent  tous  les  moments  de  notre 
Sainte,  dans  la  solitude  qu'elle  s'était  choisie.  Cependant  elle  ne 
négligeait  pas  le  soin  des  pauvres  qui  venaient  à  elle  ;  elle  accueil- 

lait tous  les  malheureux  et  consolait  toutes  les  infortunes.  Dieu 

permit  qu'elle  subît  les  attaques  de  l'esprit  de  ténèbres,  qui 
s'efforça,  par  ses  suggestions,  de  lui  faire  abandonner  le  genre 
de  vie  qu'elle  menait  au  détriment  de  l'enfer  et  au  profit  de  tant 
d'aines.  Mais  grâce  à  la  prière,  qui  était  son  arme  favorite,  elle 
triompha  de  tous  les  assauts.  Le  Seigneur  la  récompensa  par  des 
délices  ineffables  et  par  le  don  des  miracles.  Elle  opéra  plusieurs 
guérisons  signalées,  qui  étendirent  au  loin  sa  réputation,  et  atti- 

rèrent un  grand  nombre  d'étrangers,  désireux  d'expérimenter 
son  pouvoir  auprès  de  Dieu. 

médit,  i.  39 



458        MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  III.  —  17  JANVIER.  SAINT  SULPICE. 

Mais  ses  œuvres  l'avaient  déjà  rendue  digne  de  la  récompense 
éternelle.  Elle  mourut  âgée  de  cinquante-huit  ans.1  —  Lorsqu'on 
porta  son  corps  au  village  de  Ham,  un  arbre,  qui  était  proche  de 

là,  fleurit  au  milieu  de  l'hiver,  et  plus  tard  s'arracha  de  lui-même 
du  lieu  où  il  était,  et  alla  se  transplanter,  tout  couvert  de  fleurs, 

devant  la  porte  de  l'église  do  Moorsel  où  l'on  venait  de  déposer 
les  restes  mortels  de  la  Sainte.  Le  Ciel  ne  semblait-il  pas  mani- 

fester ainsi  les  grands  mérites  de  celle  qui  avait  toujours  eu  tant 

de  soin  d'orner  son  àme  des  fleurs  des  vertus,  afin  de  plaire  à  son 
Seigneur  bien-aimé  ? 

Oh!  qu'il  fait  bon  servir  un  Dieu  si  généreux!  îl  nous  compte 
au  centuple  les  moindres  actes  intérieurs  que  nous  lui  offrons, 
les  plus  courtes  prières  que  nous  lui  adressons,  les  plus  légers 
services  que  nous  souhaitons  lui  rendre,  quand  môme  nous  ne 

pouvons  en  venir  à  l'exécution.  «  Il  exauce,  dit  l'Ecriture,  les 
désirs  des  pauvres  ;  son  oreille  entend  même  la  préparation  de 
leur  cœur.2  »  Prœparationem  cordis  eorum  audivit  auris  tua. 

0  mon  Dieu,  Bonté  infinie!  daignez  me  recevoir  au  nombre  de 

vos  serviteurs,  de  vos  amis,  de  vos  enfants,  et  faites  que  je  me  con- 
duise envers  vous,  comme  un  fils  soumis  envers  le  meilleur  et  le 

plus  tendre  des  pères.  0  Marie  !  inspirez-moi  les  sentiments  de 
tendresse  et  de  confiance  que  requièrent  de  moi  la  bonté  du  Sei- 

gneur et  ses  immenses  bienfaits.  Je  suis  résolu  :  1°  De  purifier  et 
de  renouveler  souvent  mes  intentions  pour  accroître  le  mérite 

de  mes  œuvres.  2°  De  faire  toutes  mes  actions  avec  soin,  en  esprit 
d'obéissance,  de  recueillement  et  de  prière. 

m.  -  17  janvier.  -  Saint  Sulpice  le  pieux. 

Préparation.  —  Cet  éminent  et  zélé  archevêque  de  Bourges  se 
distingua  :  1°  Par  son  union  avec  Dieu.  2°  Par  son  dévouement  à 
l'égard  du  prochain.  —  Retenons,  comme  bouquet  spirituel,  cette 
parole  du  Saint  :  «  Quand  nous  avons  le  nécessaire  pour  notre 
nourriture  et  notre  vêtement,  disait-il  souvent,  estimons  que 
c'est  bien  assez,  »  et  attachons-nous  à  Dieu  seul  en  toutes  choses. 
Habentes  autem  alimenta  et  quibus  tegamur,  his  contenti  sumus.5 

(1)  Entre  652  et  710.  (2)  Ps.  9,  41.  (3)  I  Tmi.  G,  8. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  III.  —  17  JANVIER.  SAINT  SULPICE.         459 

1»  Saint  sulpice  uni  a  dieu. 

Sulpice  naquit  de  parents  nobles,  vers  la  fin  du  vie  siècle.  Jeune 
encore,  il  fut  envoyé  à  la  cour;  mais  il  en  comprit  bientôt  les 
dangers.  Pour  y  échapper,  il  se  mit  à  lire  avec  ardeur  les  Livres 
saints,  fréquenta  les  églises  et  y  passait  même  des  nuits  en 

prière.  Dès  qu'il  le  put,  il  quitta  le  service  du  roi,  homme  mortel, 
afin  de  s'unir  plus  étroitement  à  Celui  qui  donne  à  ses  disciples 
la  bienheureuse  immortalité.  Il  avait  pour  pratiques  et  vertus 
favorites,  la  crainte  de  Dieu,  le  souvenir  de  sa  fin  dernière  et  le 
détachement  parfait  de  toutes  les  créatures. 

La  crainte  de  Dieu  lui  faisait  éviter  les  moindres  fautes  et  le 

tenait  sans  cesse  recueilli  sous  le  regard  de  la  divine  majesté.  La 
pensée  de  la  mort  et  de  ses  conséquences  entretenait  sa  ferveur, 
fortifiait  sa  constance  dans  le  bien,  et  le  rendait  capable  des  plus 
grands  sacrifices.  Il  joignait  à  cela  une  extrême  pureté  de  coeur 

et  une  pauvreté  telle  qu'étant  archevêque  de  Bourges  et  primat 
de  toute  l'Aquitaine,  il  usa  toujours  à  sa  table  de  vaisselle  de  bois 
et  de  terre,  quoiqu'il  fût  magnifique  pour  la  fondation  des  églises 
et  des  maisons  religieuses.  Que  de  grâces  ne  lui  attirèrent  pas  de 
si  précieuses  dispositions  ! 

Devenu  prêtre,  puis  archidiacre,  il  aspire  à  de  nouveaux  pro- 

grès dans  la  vertu  et  s'efforce  de  remplir  ses  sublimes  fonctions 
avec  toute  la  perfection  possible.  La  multiplicité  des  affaires  ne 

lui  ôte  point  la  paix  ni  l'union  avec  Dieu.  Il  dirige  à  la  gloire  du 
Seigneur  toutes  les  œuvres  dont  il  est  chargé  et  puise  en  lui  sans 

relâche,  par  la  foi  et  l'oraison,  les  lumières  et  les  secours  néces- 
saires à  ses  emplois.  —  Bien  différent  en  cela  de  ces  âmes  agitées 

et  empressées,  qui  comptent  plus  sur  elles-mêmes  que  sur  Dieu, 
et  font  dépendre  de  leur  seule  activité  tout  le  succès  de  leurs 
entreprises  les  plus  saintes. 

0  mon  souverain  Seigneur  !  ne  permettez  pas  que  l'esprit  natu- 
rel l'emporte  en  moi  sur  l'esprit  de  foi,  de  grâce  et  d'oraison,  et 

que  mes  œuvres,  au  lieu  de  mériter  de  vous  une  récompense, 

m'attirent  vos  châtiments.  Accordez-moi  :  1°  L'attention  à  me 
tenir  en  votre  divine  présence.  2°  La  fidélité  à  invoquer  fréquem- 

ment, même  au  milieu  de  mes  occupations,  les  noms  si  puissants 
et  si  doux  de  Jésus  et  de  Marie. 



460        MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  III.  —  17  JANVIER.  SAINT  SULPICE. 

2o  Saint  sulpice  dévoué  au  prochain. 

Personne  n'est  plus  capable  de  rendre  service  aux  autres,  que 
celui  qui  se  consacre  à  Dieu  sans  réserve.  Car  il  puise  chaque 

jour,  en  la  Bonté  infinie,  les  motifs,  l'ardeur  et  la  fécondité  néces- 
saires à  la  vraie  charité.  Aussi,  à  mesure  que  notre  Saint  s'unit 

plus  étroitement  au  Seigneur,  il  se  sent  dévoré  d'un  zèle  toujours 
plus  vif,  qui  ne  dit  jamais  :  C'est  assez.  Etant  encore  dans  le 
monde,  il  visite  les  pauvres,  les  malades,  les  affligés;  il  enseigne 
les  ignorants,  descend  môme  dans  les  prisons  et  les  cachots  pour 

y  convertir  les  malheureux  détenus.      N 

Plus  tard,  archevêque,  il  réforme  les  abus,  veille  à  I'éducation 
de  ses  diocésains,  surtout  des  clercs  ;  il  donne  de  saints  prêtres, 
de  zélés  pasteurs  à  ses  ouailles.  Qui  pourrait  compter  le  nombre 

des  Juifs  qu'il  a  su  amener  au  bercail  de  l'Eglise,  et  celui  des 
pécheurs  que  ses  prédications  ont  convertis?  Il  veillait  à  tout, 
élevait  à  ses  frais  des  monastères,  des  hôpitaux,  et  ne  se  donnait 

point  de  repos  avant  d'avoir  soulagé  toutes  les  misères,  remédié 
à  tous  les  maux  et  accompli  toutes  les  œuvres  que  lui  inspirait 

l'ardeur  de  sa  charité. 

Oh  !  qu'une  âme  unie  à  Dieu  peut  faire  de  bien  aux  hommes  ! 
Comme  un  réservoir  toujours  trop  plein,  elle  donne  de  sa  sura- 

bondance, et  imite  en  cela  la  générosité  divine,  inépuisable  dans 

ses  bienfaits.  —  Peut-on  dire  de  vous,  comme  de  saint  Sulpice, 
que  votre  piété,  par  la  douceur  de  votre  commerce,  est  pour  tous 
ceux  qui  vous  entourent  une  source  de  paix  et  do  bonheur?  Ou 

bien  n'ètes-vous  peut-être  pas  de  ces  dévots  sombres,  chagrins, 
maussades,  impatients,  intraitables,  plus  faits  pour  décréditer  la 

dévotion  que  pour  la  mettre  en  honneur?  Efforcez-vous  de  rendre 
vos  œuvres  conformes  à  votre  croyance.  Que  vos  paroles,  vos 
procédés,  vos  manières,  votre  conduite  soient  en  rapport  avec 

l'opinion  qu'on  se  fait  de  la  vertu  ! 
0  mon  Dieu!  la  vraie  vertu  est  humble,  docile,  patiente,  pru- 

dente et  mortifiée;  donnez-moi  ces  dispositions,  jointes  à  une 
charité  généreuse  et  bienveillante  envers  tous.  Je  suis  résolu  : 
1°  De  nourrir  en  moi  la  charité  par  les  motifs  si  puissants  de  la 

foi.  2°  De  l'exercer  en  toute  rencontre,  surtout  envers  ceux  qui 
me  sont  le  moins  sympathiques. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  IV.  —  L'AMOUR  ENVERS  JÉSUS-CHRIST.      461 

iv.  —  De  l'amour  envers  Jésus-Christ. 

Préparation.  —  «  Vous  aimerez,  dit  l'Ecriture,  le  Seigneur, 
votre  Dieu,  de  tout  votre  cœur.1  »  Considérons  :  1°  Les  motifs 
qui  nous  persuadent  d'aimer  Jésus.  2°  Comment  nous  pouvons  lui 
témoigner  notre  attachement.  —  L'un  des  fruits  de  cette  médita- 

tion sera  de  nous  porter  à  former  des  actes  d'amour,  après  une 
faute,  après  un  bienfait,  ou  chaque  fois  que  nous  voyons  une 
église,  ou  que  nous  regardons  le  crucifix.  Diliges  Dominum,  Detim 
tuum,  ex  toto  corde  luo. 

lo  Motifs  d'aimkr  jésus. 

Jésus  mérite  infiniment  d'être  aimé,  puisqu'il  possède  en  lui- 
même  tout  ce  qui  peut  gagner  les  cœurs.  Comme  Dieu,  il  a  la 
grandeur,  la  puissance,  la  sagesse,  la  sainteté  et  toutes  les  per- 

fections incréées.  Comme  homme,  il  renferme  éminemment  tout 

ce  qu'il  y  a  de  grand,  de  beau,  de  bon,  de  généreux  dans  tous  les 
cœurs  créés  réunis.  Que  pouvons-nous  souhaiter  de  plus?  «  Trou- 

vez-moi, dit  saint  Augustin,  au  ciel  ou  sur  la  terre,  un  objet  plus 

digne  d'amour  que  notre  Dieu-Sauveur.  »  Cherchez  un  prince 
plus  bienfaisant,  un  ami  plus  fidèle,  un  père  plus  aimable  et  plus 
aimant.  Nulle  part  vous  ne  le  trouverez.  Pourquoi  donc  attacher 

vos  affections  à  autre  chose  qu'à  Jésus  ? 
Lui-même,  d'ailleurs,  ne  nous  a-t-il  pas  fait  un  commandement 

exprès  de  son  amour?  «  Vous  aimerez,  nous  dit-il,  le  Seigneur, 
votre  Dieu,  de  tout  votre  cœur,  de  toute  votre  âme  et  de  toutes 

vos  forces.  C'est  là  le  plus  grand  et  le  premier  commandement.2  » 
Déjà  promulgué  sur  le  Sinaï,  au  milieu  des  éclairs  et  des  ton- 

nerres, il  acquiert  une  nouvelle  force  dans  la  bouche  du  Fils 
unique  du  Père,  qui  nous  le  redit  avec  une  bonté  touchante,  plus 
capable  de  nous  émouvoir  que  les  foudres  du  Sinaï. 

Ce  n'est  pas  seulement  sa  voix  qui  nous  le  redit  ;  mais  son  incar- 
nation, sa  naissance,  sa  vie  tout  entière  et  surtout  sa  mort  dou- 

loureuse nous  le  proclament  avec  des  accents  qui  devraient  briser 

(1)  Marc.  1-2,  50.  (2)  Matth.  22,  57. 
MÉDIT.  I.  39* 



462     MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  IV.  —  L'AMOUR  ENVERS  JÉSUS-CHRIST. 

les  cœurs  les  plus  durs  et  embraser  les  âmes  les  plus  glacées.  Du 
fond  des  tabernacles  où  il  demeure  jour  et  nuit,  des  autels  si 
nombreux  où  il  s'immole  pour  nous,  voilà  dix-neuf  siècles  qu'il nous  cric  :  «  Vous  aimerez  le  Seigneur,  votre  Dieu,  de  tout  votre 
esprit,  en  pensant  toujours  à  lui  et  à  ses  bienfaits;  de  tout  votre 
coeur,  en  lui  donnant  sans  réserve  vos  affections  et  vos  désirs; 
de  toute  votre  ame,  en  lui  consacrant  votre  volonté  dans  l'action 
et  dans  la  souffrance;  de  toutes  vos  forces,  en  ne  lui  refusant 
rien  de  ce  qu'il  demande  de  vous,  fût-ce  môme  le  sacrifice  de votre  vie.  » 

0  Jésus  !  votre  doux  langage  me  touche,  surtout  quand  vous 
venez  en  moi  par  la  sainte  Communion.  Comment  n'aimerais-je 
pas  un  Dieu  qui  pousse  la  bonté  jusqu'à  descendre  en  personne 
dans  l'abîme  de  mon  néant,  pour  panser  mes  blessures,  fermer mes  plaies,  me  guérir  de  mes  maladies  spirituelles  et  me 
refaire  à  son  image  et  à  sa  ressemblance?  Daignez,  Seigneur, 
redresser  et  purifier  en  moi  ce  qui  blesse  vos  divins  regards. 
Mortifiez,  vivifiez,  sanctifiez  tout  en  moi  :  voyez  vous-même  par 
mes  yeux,  parlez  par  ma  langue,  réfléchissez  par  mon  esprit, 
aimez  par  mon  cœur,  afin  qu'étant  tout  en  vous,  et  vous  tout  en 
moi,  je  puisse  vous  aimer  parfaitement,  selon  votre  précepte  et 
selon  vos  désirs.  Ex  toto  corde,  et  ex  tota  anima,  et  ex  Iota  mente, 
et  ex  tota  virtute. 

2°  Comment  on  aime  jésus. 

«  Gardez-vous,  dit  l'Esprit-Saint,  d'oublier  Celui  qui  s'est  fait 
votre  Caution  et  a  donné  sa  vie  pour  vous.'1  »  La  reconnaissance 
nous  oblige  à  nous  souvenir  de  lui  par  amour,  puisque  c'est  son 
amour  envers  nous  qui  l'a  conduit  au  Calvaire,  qui  l'a  cloué  à  la 
croix  et  qui  l'a  fait  mourir  de  pure  douleur  sur  ce  gibet  d'igno- minie. Le  même  amour  lui  fait  renouveler  tous  les  jours  son 
immolation  sur  nos  autels.  Pourrions-nous  jamais  oublier  une 
charité  si  prodigieuse  ?  Considérons  donc  souvent  le  Crucifix  et 
le  Tabernacle.  Parcourons  les  stations  du  Chemin  de  la  Croix; 
visitons  Jésus  dans  nos  églises  ;  ne  cessons  pas  de  nous  rappeler 
ce  qu'un  Dieu  a  daigné  souffrir  et  ce  qu'il  opère  encore  chaque 
jour  pour  nous  arracher  à  l'enfer  et  nous  ouvrir  le  ciel.  Dédit enim  pro  te  animam  sinon. 

(1)  Eccli.  29,  20. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  V.  —  LA  CHARITÉ  ENVERS  LE  PROCHAIN.   463 

Ce  n'est  pas  seulement  en  pensant  à  Jésus,  que  nous  lui  témoi- 
gnerons notre  amour,  mais  encore  en  orservant  sa  loi.  «  Si  vous 

m'aimez,  dit-il,  gardez  mes  commandements;  car  celui-là  m'aime 
en  toute  vérité,  qui  connaît  mes  préceptes  et  les  met  en  pra- 

tique.1 »  —  «  Au  contraire,  ajoute  saint  Jean,  celui  qui  prétend 
connaître  et  aimer  Dieu,  sans  accomplir  sa  loi,  n'est  point  dans  la 
venté.2  »  —  Ce  sont  donc  les  œuvres,  bien  plus  que  les  parole?, 

qui  prouvent  l'amour  d'un  cœur  envers  Jésus.  Quand  on  l'aime,  on 
évite  de  l'offenser  et  l'on  cherche  à  lui  faire  plaisir.  Si  quis  diligit 
me,  sermonem  meum  servabit.5 

Bien  plus,  l'amour  rend  semblable  à  l'objet  aimé.  -Le  Rédemp- 
teur est  devenu  notre  Modèle  dans  tous  les  états.  Il  s'est  fait 

enfant,  adolescent,  homme  parfait.  Il  a  été  pauvre,  humilié,  souf- 

frant. Il  a  travaillé,  prié.  Il  a  vécu  dans  l'exil  et  dans  la  patrie.  On 
l'a  exalté,  aimé,  recherché;  mais  aussi  combien  ne  l'a-t-on  pas 
contredit,  poursuivi,  persécuté  ?  Il  est  mort  victime  de  la  haine  et 
de  la  calomnie.  Dans  ces  diverses  phases  de  son  amour  envers 

nous,  il  nous  a  donné  l'exemple  de  toutes  les  vertus.  —  Voulez- 
vous  donc  savoir  si  vous  l'aimez,  examinez  s'il  y  a  quelque  res- 

semblance entre  vous  et  lui. 

0  Jésus  !  que  je  suis  loin  de  marcher  sur  vos  traces,  moi  qui  ne 
sais  ni  me  soumettre,  ni  obéir,  et  qui  supporte  si  impatiemment 

les  peines  de  cette  vie  !  Par  l'intercession  de  votre  divine  Mère, 
communiquez-moi  la  volonté  ferme  :  1°  D'observer  vos  moindres 
préceptes,  en  évitant  les  fautes  les  plus  légères.  2°  D'aspirer  à 
vous  imiter  dans  la  pratique  de  la  douceur,  du  support  des 

défauts  d'autrui  et  do  la  patience  dans  les  contrariétés.  3°  Je  veux 
exécuter  ces  résolutions  à  l'aide  de  la  prière  et  du  souvenir 
habituel  de  vos  bienfaits,  surtout  de  l'Eucharistie,  où  vous  renou- 

velez sans  relâche  tous  les  prodiges  de  votre  amour. 

v.  —  La  charité  envers  le  prochain. 

Préparation.  — Puisque,  selon  saint  Jean,  Dieu  demeure  avec 
ceux  qui  exercent  la  charité,  nous  méditerons  :  1°  Les  motifs  qui 
nous  portent  à  pratiquer  cette  vertu.  2°  Les  défauts  qui  la  bles- 

(1)  Joan.  14,  1S-21.  (2)  Joan.  2,  4.  (3)  Joan.  14,  23. 



464     MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  V.  —  LA  CHARITÉ  ENVERS  LE  PROCHAIN. 

sent  et  qu'il  nous  faut  éviter.  —  Nous  examinerons  ensuite  ce que  nous  devons  corriger  dans  nos  pensées,  nos  sentiments,  nos 
paroles,  notre  conduite,  par  rapport  au  prochain,  afin  que  le 
Seigneur  demeure  avec  nous.  Si  dUigamus  invicem,  Deus  in  nobis 
vianet.1 

lo  Motifs  de  pratiquer  la.  charité. 

«  Si  je  parlais  toutes  les  langues,  dit  l'Apôtre,  et  que  je  n'eusse 
pas  la  charité,  je  serais  comme  un  airain  sonore  et  une  cymbale 

retentissante.  Si  j'avais  le  don  de  prophétie  et  que  je  connusse 
tous  les  mystères  et  toutes  les  sciences,  si  j'avais  même  une  foi 
capable  de  transporter  les  montagnes,  et  que  je  n'eusse  pas  la 
charité,  je  ne  suis  rien.  Et  si  je  distribuais  tous  mes  biens  aux 

pauvres,  et  si  je  livrais  mon  corps  aux  flammes,  et  que  je  n'eusse 
pas  la  charité,  cela  ne  me  servirait  de  rien.2  »  —  La  charité  est 
donc  une  vertu  aussi  nécessaire  qu'elle  est  excellente. 

Combien  d'autres  motifs  n'avons-nous  pas  de  l'exercer!  Le  pro- 
chain n'est-il  pas,  aux  yeux  de  la  foi,  I'ouvrage  et  I'image  de  Dieu? 

Or,  dit  la  sainte  Ecriture,  le  Seigneur  aime  toutes  les  œuvres  de 

ses  mains,3  et  surtout  celles  qui  manifestent  le  mieux  ses  divines 

perfections.  Il  chérit  donc  l'homme,  le  chef-d'œuvre  de  la  créa- 
tion, l'image  finie  de  son  Etre  infini,  la  ressemblance  créée  de  ses 

attributs  incréés.  Et  si  Dieu  l'aime,  comment  ne  l'aimerions-nous 
pas?  Comment  pourrions-nous  le  dédaigner,  le  prendre  en  aver- 

sion, sans  blesser  au  cœur  Celui  qui  l'a  produit  et  dont  il  est  le 
portrait  vivant? 

Dieu  l'a  placé  sur  la  terre  comme  le  roi  de  la  création,  comme 
son  représentant  en  ce  monde.  Il  s'est  ainsi  rendu  sensible  à  nous 
tous  dans  la  personne  du  prochain.  Est-il  donc  possible,  dit  saint 

Jean,  d'aimer  le  Seigneur,  monarque  invisible  de  l'univers,  quand 
on  n'aime  pas  son  lieutenant,  son  remplaçant  visible  dans  la  per- 

sonne du  moindre  de  nos  frères?4  Cessons  de  penser  et  de  dire  que 
nous  aimons  notre  Créateur,  si  nous  ne  savons  aimer  la  créature 

qui  tient  sa  place  en  ce  monde,  qui  est  spirituelle,  immortelle 
comme  lui,  et  destinée  à  partager  un  jour  son  bonheur  et  ses 
biens  ineffables. 

Voyez  donc  :  1°  Si  vous  n'envisagez  pas  d'ordinaire,  dans  le  pro- 
chain, son  côté  faible  et  défectueux,  au  lieu  de  considérer  en  lui 

(1)1  Joan.  4,  12.  (2)  I  Cor.  13,  1-3. 
(5)Sap.  11,23.  (4)  I  Joan.  4,  20. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  V.  —  LA  CHARITÉ  ENVERS  LE  PROCHAIN.      405 

ce  qui  le  rend  agréable  à  Dieu.  2°  S'il  ne  suit  pas  de  là  que  vous 
êtes  dur,  sans  compassion,  sans  condescendance  à  l'égard  de  vos semblables. 

0  mon  Dieu  !  inspirez-moi  des  pensées,  des  sentiments  toujours 
favorables  à  mes  frères,  et  ne  permettez  pas  que  je  les  envisage 

autrement  que  de  l'œil  de  la  foi,  qui  me  les  montre  dans  votre 
cœur,  arrosés  du  sang  de  votre  Fils  et  nourris  de  sa  chair  sacrée. 

2^  Défauts  qui  blessent  la  charité. 

Considérons,  pour  les  détester  et  les  fuir,  certains  défauts  nota- 
bles qui  blessent  la  charité.  Un  des  plus  ordinaires  est  la  médi- 

sance ou  la  détraction,  qui  consiste  à  révéler  sans  raison  suffisante 

les  fautes  cachées  du  prochain.  On  s'en  rend  encore  coupable,  si 
l'on  exagère  le  mal  connu  ;  si  l'on  interprète  malicieusement  les 
bonnes  actions  d'autrui,  ou  qu'on  lui  suppose  sans  indice  plausible 
des  intentions  mauvaises.  Il  en  est  de  même  quand  on  nie  le  bien 

opéré  par  le  prochain,  ou  les  justes  éloges  qu'on  lui  donne.  —Evi- 
tons tous  ces  défauts  dans  l'intention  de  plaire  à  Dieu. 

Poussons  même  la  délicatesse  jusqu'à  fuir  les  moindres  criti- 
ques. Parler,  sans  motif,  des  travers  connus  du  prochain,  n'est-ce 

pas  manquer  à  la  perfection  de  la  charité?  Ne  résulte-t-il  pas 

d'ordinaire,  de  ces  conversations ,  une  diminution  d'estime  à 
l'égard  de  ceux  dont  il  s'agit?  Si  ce  sont  des  parents,  des  supé- 

rieurs, la  faute  est  plus  répréhensible  et  le  dommage  plus  grand  : 

on  s'expose  soi-même  et  on  expose  les  autres  à  manquer  de  res- 
pect aux  représentants  de  Dieu  et  à  ne  plus  leur  obéir  qu'avec 

répugnance. 
Selon  le  conseil  de  saint  François  de  Sales,  habituons-nous  à 

voir  le  prochain  dans  la  poitrine  du  Sauveur  et  à  ne  le  traiter 

qu'avec  déférence,  évitant  de  le  froisser  par  des  plaisanteries,  de 
le  blesser  par  des  paroles  piquantes,  de  lui  causer  de  la  peine  ou 

de  la  confusion,  de  lui  faire,  en  un  mot,  ce  que  nous  n'aimons 
pas  qu'on  nous  fasse  à  nous-mêmes. 

0  mon  Dieu  !  vous  haïssez  la  médisance,  comme  l'assure  l'Apô- 
tre ; 1  car  c'est  un  vol  de  la  réputation  d'autrui,  réputation  souvent 

plus  précieuse  que  tous  les  trésors.  Etouffez  en  moi  toute  ten- 

dance à  la  critique,  qui  est  un  effet  de  l'orgueil  ou  de  l'estime  de 

(l)Rom.  i,  30. 



i66  MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  VI.  —  BONHEUR  DE  SERVIR  DIEU. 

soi.  Faites-moi  toujours  traiter  le  prochain  avec  respect,  voyant 
en  lui  votre  excellence  infinie,  vos  attributs  divins  mieux  repré- 

sentés dans  les  âmes  que  dans  toutes  les  splendeurs  du  firma- 

ment. Je  suis  résolu  :  1°  De  prendre  toujours,  à  l'exemple  de 
sainte  Thérèse,  la  défense  des  absents.  2°  De  fuir  avec  soin  toute 

investigation  sur  le  compte  d'autrui  et  toute  remarque  peu  chari- 
table. 3°  De  former  souvent  des  actes  de  foi  sur  la  dignité  du  pro- 
chain, à  qui  Jésus  a  cédé  ses  droits  à  ma  bienveillance  et  à  mon 

affection.  —  0  Marie  !  rendez-moi  toujours  attentif  à  l'exercice  de  la 
charité.  Inspirez-moi  l'amour  de  tous  les  hommes  dont  vous  oies 
la  Reine  et  la  Mère  ;  je  veux  les  envisager  à  l'avenir  comme  vos 
sujets  et  vos  enfants. 

vi.  —  Bonheur  de  servir  Dieu. 

Préparation.  —  Vainement  les  mondains  cherchent  le  bonheur 
en  dehors  de  Dieu  :  d°  On  ne  le  trouve  point  dans  les  trois  con- 

cupiscences du  monde.  1°  On  le  trouvera  certainement  dans  la 
paix  avec  Dieu,  avec  le  prochain  et  avec  soi-même.  —  Proposons- 
nous  de  travailler  chaque  jour  à  nous  détacher  des  choses  sensi- 

bles et  à  placer  en  Dieu  seul  toutes  nos  joies,  et  bientôt  nous 
trouverons  le  contentement  du  cœur.  Delectarc  in  Domino,  et 
dabit  tibi  petitiones  cordis  lui.1 

lo  Point  de  bonheur  dans  les  concupiscences  du  siècle. 

Vainement  une  âme  prétend  trouver  son  repos  dans  la  con- 

cupiscence de  la  chair,  c'est-à-dire  en  se  plongeant  dans  la 
matière  ou  les  plaisirs  des  sens.  Créée  à  l'image  de  Dieu,  citoyenne 
du  ciel  qu'elle  doit  reconquérir,  il  faut  à  son  intelligence  et  à  sa 
volonté  des  joies  plus  nobles  et  surtout  plus  durables.  Comment 

ses  désirs  de  félicité  pourraient-ils  se  borner  à  la  terre  et  aux 
plaisirs  charnels,  étant  créée  elle-même  pour  une  béatitude  céleste 
et  spirituelle,  qui  est  la  possession  de  Dieu? 

Sera-t-elle  plus  heureuse  dans  la  possession  des  richesses  ? 
Nullement  :  immensément  supérieure  à  tous  les  trésors  que  le 

(1)  Ps.  36,  4. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  VI.  —  BONHEUR  DE  SERVIR  DIEU.  467 

monde  ambitionne,  comment  pourrait-elle  s'en  rassasier?  Il  lui 
faut  clos  biens  en  rapport  avec  l'excellence  de  son  être,  de  sa 
raison,  de  ses  destinées.  Elle  sent  trop  le  vide  des  richesses 
périssables  ;  elle  en  voit  trop  la  fragilité.  Aussi  le  luxe  du  monde, 

quoi  qu'elle  fasse,  lui  sera  toujours  une  suprême  vanité;  car  il 
lui  faut  le  seul  Bien  en  qui  sont  tous  les  biens  à  la  fois.  Unxim 
bonum  in  quo  sant  omnia  bonaA 

Il  semble  cependant  que  la  convoitise  des  honneurs,  ou  l'orgueil 
de  la  vie,  étant  plus  appropriée  à  la  spiritualité  do  notre  âme, 

devrait  la  contenter  davantage.  Mais  il  n'en  est  rien.  Les  dignités 
mondaines  sont  toujours  bornées,  et  notre  cœur  a  des  désirs  sans 
bornes.  La  renommée  de  cette  vie  est  une  fumée  passagère,  et 

nous  aspirons  instinctivement  à  une  gloire  immortelle.  —  Pour- 
quoi donc,  homme  raisonnable,  image  vivante  de  Dieu!  pourquoi 

chercher  le  bonheur  dans  l'estime  des  créatures?  pourquoi  dans 
les  richesses,  dans  les  plaisirs  des  sens  ? 

0  mon  Dieu  !  j'ai  honte  de  moi-même  en  considérant  mes  pen- 
chants pervers,  qui  me  portent  à  m'éloigner  de  vous,  océan  de 

tous  les  biens,  pour  m'abreuver  à  des  citernes  desséchées,  qui  ne 
peuvent  contenter  ma  soif  do  grandeur  et  de  félicité.  Ah!  daignez 

m'attirer  à  vous,  et,  à  cette  fin  :  1°  Montrez-moi  le  néant  de  ce  qui 
passe  avec  la  vie  présente,  et  la  réalité  des  mérites  qu'on  emporte 
dans  l'éternité.  2°  Inspirez-moi  le  désir  de  vous  aimer  sans  par- 

tage et  de  m'enrichir  de  vertus,  avant  le  jour  et  l'heure  où  je 
devrai  vous  rendre  compte  de  tous  mes  instants. 

?0  Ou  SE  TROUVE  LE  VRAI  BONHEUR. 

Nous  trouverons  le  contentement,  autant  qu'on  peut  le  posséder 
ici-bas,  en  gardant  la  paix  avec  Dieu,  avec  le  prochain,  avec  nous- 

mêmes.  —  Nous  l'avons  avec  Dieu,  quand  nous  vivons  en  état  de 
grâce  ou  que  nous  évitons  constamment  le  péché  mortel.  Nous 

la  goûtons  mieux  encore,  quand  nous  fuyons  jusqu'aux  moin- 
dres fautes,  étant  même  prêts  à  mourir  plutôt  que  d'en  com- 

mettre de  propos  délibéré.  Ces  dispositions  portent  en  elles 
tout  ce  qui  peut  tranquilliser  une  ame,  nourrir  sa  confiance  et 

la  remplir  de  joie.  Oh  !  qu'il  fait  bon  d'observer  les  lois  du  Sei- 
gneur! «  Une  paix  abondante,  assure  le  Prophète,  est  le  partage 

(1)  S.  August. 



468  MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  VI.  —  BONHEUR  DE  SERVIR  DIEU. 

de  ceux  qui  les  aiment  et  les  pratiquent  fidèlement.  »  Pax  mtdta 
diUgentibus  legem  tuam.1 

Pour  avoir  la  paix  avçc  le  prochain,  commençons  par  ne  jamais 
nous  occuper  des  autres,  sans  en  avoir  la  charge,  ou  sans  motif 

de  vertu.  Supportons  avec  douceur  leurs  défauts,  leurs  inatten- 

tions, leur  indélicatesse.  Excusons-les  d'ordinaire,  et  n'accusons 
que  nous-mêmes,  dans  les  contradictions  et  les  contrariétés. 
Disons-nous,  en  ces  occasions  :  «  Comment  tel  Saint  ou  Jésus  lui- 

môme,  s'il  était  à  notre  place,  supporterait-il  cette  peine,  cette 
humiliation  ?  Imitons-le,  et,  à  son  exemple,  soyons  prévenants, 

aflables  et  bienveillants,  afin  d'avoir  la  paix  avec  tous.  »  Cum 
omnibus  hominibus  paeem  habentes* 

Mais  le  vrai  bonheur  exige  encore  que  nous  ayons  la  paix  avec 

nous-mêmes,  laquelle  s'obtient  par  la  victoire  sur  nos  défauts,  par 
l'empire  acquis,  à  l'aide  de  la  grâce,  sur  nos  inclinations.  Ce  serait 
donc  une  erreur  de  fonder  notre  repos  sur  la  vertu  des  autres, 
sur  leur  douceur  à  notre  égard.  Nous  ne  trouverons  la  tranquillité 

de  l'àmc  qu'en  triomphant  de  nos  passions,  seules  causes  de  nos 
troubles.  Alors  l'Esprit-Saint  nous  rendra  ce  doux  témoignage, 
dont  parle  l'Apôtre,  que  nous  sommes  les  enfants  de  Dieu  et  les 
héritiers  du  ciel,3  témoignage  qui  nous  fera  goûter  intérieure- 

ment les  délices  d'un  festin  perpétuel.  Juge  convivium.* 
0  Jésus  !  d'où  me  viennent  les  chagrins,  les  tristesses,  les  décou- 

ragements, sinon  de  mon  peu  de  fidélité  à  vos  préceptes,  du 

manque  de  concorde  avec  le  prochain  et  de  la  trop  grande  sensi- 

bilité de  mon  amour-propre?  Par  l'intercession  de  votre  divine 
Mère,  accordez-moi  :  1°  Une  entière  pureté  de  cœur,  exempte  de 

faute  et  d'attachement  terrestre.  2°  Un  accord  parfait  avec  mes 
frères,  par  esprit  de  condescendance  et  de  charité.  3°  Une  abné- 

gation complète  de  ma  volonté,  de  mes  désirs,  de  mes  goûts 
naturels,  en  tout  temps  et  en  toute  circonstance.  A  ce  prix, 

j'espère  goûter,  dès  cette  vie  même,  une  paix  profonde  et  durable, 
paix  avec  Dieu,  —  avec  le  prochain  —  et  avec  moi-même.  Pax 
milita  diligenlibus  legem  tuam. 

(i)Ps.  118,  165.  (2)  Rom.  12,  18. 
(3)  Rom.  8,  10,  17.  (A)  Prov.  15,  13, 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  VU.  —  PRÉSENCE  DE  DIEU.  46$ 

vu.  —  De  la  présence  de  Dieu. 

Préparation.  —  «  J'avais  toujours  le  Seigneur  présent  devant 
moi.  »  Ainsi  parle  le  Roi-Prophète.1  Méditons  :  1°  Les  motifs  et  les 
moyens  de  nous  souvenir  de  Dieu.  2°  Les  fruits  à  retirer  de  ce 
salutaire  exercice.  —  Proposons-nous  de  demander  souvent  au 
Seigneur  la  grâce  insigne  de  ne  l'oublier  jamais,  mais  d'agir  cons- 

tamment sous  ses  divins  regards,  à  l'exemple  des  Saints.  Provi- debam  Dominum  in  conspectu  meo  semper. 

1°  Motifs  et  moyens  de  nous  souvenir  de  dieu. 

Il  n'est  pas  de  moment  où  le  Seigneur  ne  pense  a  nous,  et  ne 
nous  comble  de  ses  rienfaits.  Selon  son  propre  langage,  il  aime 

et  garde  notre  âme,  comme  la  prunelle  de  ses  yeux.2  Sans  cesse 
il  nous  donne  l'existence  et  la  vie,  nous  conserve  la  raison  et  la 
foi,  nous  environne  de  moyens  de  salut.  Désireux  d'être  toujours 
avec  nous,  il  établit  en  nous  sa  demeure  et  nous  entoure  d'une 
continuelle  et  paternelle  sollicitude.3  —  Pourrions-nous  oublier 
un  Dieu  qui  nous  aime  à  ce  point?  Nous  devrions  penser  à  sa 
bonté  aussi  souvent  que  nous  respirons.  Providebam  Dominum 

in  conspectu  meo  semper.* 
Ce  souvenir  nous  serait  facilement  habituel,  si  nous  tâchions  de 

le  rendre  onctueux.  L'onction  attache  à  Dieu,  non  seulement 
notre  intelligence  et  notre  volonté,  mais  aussi  notre  imagination, 
nos  sentiments,  nos  affections.  Et  alors  combien  ne  nous  est-il 
pas  aisé  de  penser  au  Seigneur,  de  lui  parler  intérieurement,  de 
vivre  toujours  unis  à  lui  !  Cherchons  donc  paisiblement  à  nous 
procurer  et  à  conserver  en  nous  cette  dévotion  tendre  que  donne 

l'Esprit-Saint.  La  prière  nous  l'obtiendra;  la  pureté  du  cœur  et 
le  recueillement  l'entretiendront  dans  notre  âme.  En  goûtant  la 
douceur  divine,  nous  serons  pressés  de  chercher  Dieu  lui-môme 
en  toutes  choses.  Gustate  et  vide  te. 5 

(1)  Ps.  15,  8.  (2)  Deut.  32,  10. 

(3)  Joan.  U,  23  et  Is.  66,  Il -12.  (4)  Ps.  15,  8. 
(3)  Ps.  33,  9. 

MÉDIT.    I.  40 



470  MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  VII.  —  PRÉSENCE  DE  DIEU. 

Nous  devons  rendre  surtout  pratique  ou  efficace  en  nous  cet 
exercice  de  la  divine  présence.  Dieu  est  dans  notre  cœur  comme 
il  est  dans  le  ciel,  avec  tous  ses  attributs  :  sa  puissance,  sa  sagesse, 
sa  bonté,  sa  justice,  sa  véracité,  sa  sainteté  infinies.  Quel  puissant 

motif  de  l'adorer  en  nous,  de  le  craindre,  de  l'aimer,  de  nous 
confier  en  sa  miséricorde  et  d'imiter  ses  divines  perfections! 
Agissons  désormais  avec  lui,  dans  notre  intérieur,  comme  les 
Anges  et  les  Saints  le  font  dans  la  gloire. 

«0  mon  Dieu!  vous  dirai-je  avec  saint  Augustin,  je  ne  veux 

plus  éloigner  mes  yeux  de  vous,  puisque  vous  n'éloignez  jamais 
de  moi  vos  divins  regards.  »  Accordez-moi  la  grâce  de  penser  à 
votre  bonté,  —  de  vous  prier  sans  relâche  —  et  de  pratiquer  sous 

votre  conduite  les  devoirs  que  votre  volonté  m'impose. 

2»  Fruits  db  l'exercice  dr  la  présence  de  dieu. 

Le  respect  doit  être  comme  le  premier  effet  de  la  pensée  de 
la  Majesté  souveraine  habitant  en  nous  et  se  rendant  présente  à 

toutes  nos  actions.  Tous  les  rois  de  la  terre,  avec  l'éclat  de  leurs 
cours;  tous  les  Pontifes  de  l'Eglise,  environnés  des  splendeurs  du 
culte;  la  multitude  même  des  légions  angéliques  ne  sauraient 

nous  donner  une  idée  des  grandeurs  de  Dieu.  Et  c'est  ce  divin 
Créateur  qui  fait  en  nous  sa  demeure  permanente  ;  '  et  nous  vivons 
sous  ses  divins  regards  ! 2  0  pensée  capable  de  nous  inspirer  la 
crainte  filiale,  et  de  nous  rendre  adorateurs  assidus  de  l'infinie 
Sainteté  résidant  dans  notre  âme  !  In  timoré  Domini  esto  tota  die.7' 
Comme  Dieu  est  en  nous,  avec  toutes  les  richesses  de  sa  bonté, 

surtout  en  faveur  de  ceux  qui  l'invoquent,1  nous  devons  joindre 
la  confiance  au  respect  dans  le  culte  qui  lui  revient  à  tant  de 
titres.  Présent  en  nous  pour  nous  communiquer  ses  biens,  il  les 
donne  de  préférence  à  ceux  qui  le  prient  et  se  confient  en  sa 

miséricorde.  Disons  donc  souvent  avec  David  :  «  il  m'est  avanta- 
geux de  m'attacher  au  Seigneur  et  de  placer  en  lui  seul  toutes 

mes  espérances.  »  Bonum  est  ponere  in  Domino  spem  meam* 

Efforçons-nous  spécialement  de  l'aimer.  Infiniment  aimable  en 
lui-même  à  cause  de  ses  perfections,  il  nous  aime  avec  une  ten- 

dresse ineffable  et  nous  le  prouve  par  ses  bienfaits.  Plongés  en 

(1)  Joan.  14,  23.  (2)  Act.  17,  26.  (3)  Prov.  23,  17. 
(4)  Rom.  10,  12.  (5)  Ps.  72,  28. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  VIII.  —  DÉ  LA  BONNE  INTENTION.  411 

lui  comme  dans  une  fournaise  d'amour,  nous  sommes  l'objet  con- 
tinuel de  ses  soins  jusque  dans  les  détails  de  notre  vie,  puisque, 

selon  l'Evangile,  pas  un  seul  cheveu  ne  nous  tombe  de  la  tête 
sans  sa  permission.  Non  content  de  nous  avoir  créés,  rachetés, 

sanctifiés,  nourris  de  la  chair  de  son  Fils,  il  nous  soigne  du  ber- 
ceau à  la  tombe  avec  un  amour  qui  veille  à  tout,  et  avec  une  cons- 
tance invincible.  Comment  pouvons-nous  rester  froids  au  milieu 

de  tant  de  flammes  ? 

0  mon  Dieu,  Majesté  souveraine!  je  vous  adore,  présent  dans 

mon  cœur.  Je  m'abandonne'à  votre  infinie  sagesse,  qui  dispose 
tout  selon  mon  plus  grand  bien.  Par  les  mérites  de  Jésus  et  de 

Marie,  donnez-moi  la  grâce  :  4°  D'une  foi  vive  à  votre  divine  pré- 
sence et  à  l'action  de  votre  Providence  en  moi.  2°  D'une  attention 

particulière  à  vous  adorer,  prier,  aimer  en  tout  temps,  et  à  diriger 
vers  vous  toutes  mes  intentions,  tous  mes  désirs. 

vin.  —  De  la  bonne  intention. 

Préparation.  —  Puisque  la  fin  qu'on  se  propose  détermine  en grande  partie  la  valeur  morale  de  nos  œuvres,  considérons  : 
1°  Le  prix  de  la  bonne  intention.  2°  Comment  on  peut  la  rendre 
plus  pure  et  plus  méritoire.  —  Le  fruit  de  cette  méditation  sera 
de  nous  rappeler  souvent  cette  parole  de  l'Apôtre  :  «  Faites  tout 
pour  la  gloire  de  Dieu,  et  au  nom  du  Seigneur  Jésus.  »  Omnia  in 
gloriam  Dei  facite,  et  in  nomine  Domini  Jesu.* 

\o  Prix  de  i.a  bonne INTKNTION. 

Le  Seigneur  étant  la  Grandeur  par  essence  et  le  seul  Apprécia- 
teur du  vrai  mérite,  parvenir  à  lui  plaire  doit  être  aussi  la  vraie 

noblesse  et  la  plus  haute  faveur  en  cette  vie.  Combien  ne  se 

croient  pas  honorés  les  mondains,  quand  ils  s'attirent  une  marque 
d'attention,  un  signe  de  bienveillance,  de  la  part  d'un  monarque? 
Une  âme  en  état  de  grâce  doit  estimer  bien  plus  grand  le  bonheur 

de  contenter  son  Dieu.  Or,  elle  l'obtient  par  la  pureté  de  ses 
intentions,  et  c'est  là,  selon  saint  Jean  Chrysostome,  ce  que  nous 

(1)  I  Cor.  10,  31  et  Col.  3,  17. 



472  MEDIT.  EN  RÉSERVE.  VIII.  —  DE  LA  BONNE  INTENTION. 

devons  le  plus  souhaiter,  et  ce  que  nous  devons  regarder  ici-bas 
comme  un  trésor  inestimable. 

Et  en  effet,  nos  actions  les  plus  communes,  étant  par  là  consa- 

crées au  service  de  l'infinie  Majesté,  deviennent  des  actes  d'amour 
divin,  et  nous  méritent  d'éternelles  récompenses.  —  Combien 
donc  n'est-il  pas  important  d'offrir  au  Seigneur,  non  seulement 
nos  oraisons,  nos  communions,  tous  nos  exercices  de  piété,  mais 
encore  notre  travail,  nos  loisirs,  nos  conversations,  notre  sommeil 
et  nos  repas  ! 

Cette  pratique  rendra  notre  vie  précieuse  devant  Dieu.  «  Aucun 

prix,  disait  la  vénérable  Béatrix  de  l'Incarnation,  ne  saurait  payer 
ce  que  l'on  fait  à  la  gloire  du  Seigneur.  »  Lui-même  se  charge  de 
nous  récompenser  d'une  manière  digne  de  lui.  Ego  mer  ces  tua 
magna  nimis.i  L'existence  des  mondains,  qui  font  tout  par  des 
vues  humaines,  est  inutile  aux  yeux  du  Très-Haut;  mais  combien 

n'est  pas  méritoire  la  vie  des  fidèles  qui,  dans  toute  leur  conduite, 
se  proposent  toujours  le  contentement  de  Dieu  !  Leurs  jours  sont 

des  jours  pleins,  selon  le  langage  de  l'Ecriture,  c'est-à-dire  des 
jours  où  rien  n'est  perdu,  et  où  tout  sert  à  préparer  la  bienheu- 

reuse éternité.  —  Examinez  :  1°  Si  vos  intentions  sont  toujours 

droites  et  n'ont  pour  objet  que  Dieu,  sa  gloire,  sa  volonté,  son 
règne  en  vous.  2°  Si  vous  n'agissez  point  par  intérêt,  en  vue  de 
votre  honneur  ou  de  votre  satisfaction. 

0  mon  Dieu  !  inspirez-moi  le  courage  de  combattre  en  moi  la 
vanité  et  le  respect  humain,  ennemis  mortels  de  la  bonne  inten- 

tion. Purifiez  vous-même  mes  vues  et  mes  désirs  en  toutes  mes 

œuvres  et  entreprises.  Faites-moi  user  de  ce  monde  comme  n'en 
usant  pas,  ou  comme  si  j'y  étais  seul  avec  vous  seul.  U taris  hoc 
mundo  tanquam  non  utens.2 

2°  Comment  on  rend  l'intention  plus  pure. 

Il  est  permis  sans  doute  de  faire  des  aumônes,  de  prier,  de 

communier,  d'entendre  la  messe,  dans  le  but  d'obtenir  une  grâce 
temporelle,  comme  serait  de  guérir  d'une  maladie,  de  récupérer 
son  honneur  ou  ses  biens.  Cette  intention  est  bonne,  pourvu 

qu'elle  soit  accompagnée  de  résignation  à  la  volonté  de  Dieu. 
Cependant,  comme  son  objet  ne  passe  pas  la  terre,  elle  est  moins 

(l)Gent.  15,  1.  (2)  S.  August. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  VIII.  —  DE  LA  BONNE  INTENTION.  473 

parfaite  que  les  deux  suivantes,  qui  envisagent  les  biens  du  ciel. 

—  Quand  donc  nous  formons  une  intention  de  ce  genre,  ajoutons-y 
quelque  motif  plus  élevé,  qui  la  rende  agréable  au  Seigneur. 

Il  est  encore  permis,  et  même  plus  louable,  de  faire  ses  actions, 

de  pratiquer  la  pénitence,  d'exercer  la  piété,  en  vue  d'obtenir  un 
bien  spirituel,  par  exemple  :  le  pardon  de  ses  péchés,  la  victoire 

sur  les  tentations,  l'acquisition  d'une  vertu  quelconque.  Cette 
intention  est  plus  parfaite  que  la  précédente.  Elle  la  surpasse, 

comme  le  spirituel  l'emporte  sur  le  matériel,  le  céleste  sur  le 
terrestre.  De  là  cette  parole  du  Sauveur  :  «  Cherchez  avant  tout 
le  royaume  de  Dieu  et  sa  justice,  et  le  reste  vous  sera  donné  par 
surcroît.  »  Et  hœc  omnia  adjicientur  vobisA 

Mais  la  plus  parfaite  des  intentions,  c'est  de  vouloir  contenter 
et  glorifier  Dieu,  uniquement  parce  qu'il  le  mérite.  Plus  nous 
entrons  dans  ces  sentiments,  plus  nos  motifs  sont  purs,  puisque 
par  là  nous  donnons  au  Seigneur  la  première  place  dans  notre 
estime  ;  nous  confessons  son  domaine  souverain  sur  toutes  nos 
œuvres  ;  nous  procurons  son  honneur,  de  préférence  au  nôtre  ; 

et  combien  cet  acte  d'abnégation  ne  glorifie-t-il  pas  l'excellence 
infinie  du  Créateur  !  Par  là  nous  vivons  sous  sa  dépendance  jusque 
dans  les  détails  de  notre  vie. 

Formons  donc  la  résolution  :  1°  D'offrir  à  Dieu,  chaque  matin, 
toutes  nos  pensées,  paroles,  actions,  affections  et  souffrances, 
souhaitant  que  tout  en  nous,  même  les  battements  de  notre  cœur 
et  tous  les  instants  de  notre  existence  lui  soient  entièrement  con- 

sacrés. 2°  De  dire  souvent  avec  l'Apôtre  :  «  Au  Roi  des  siècles, 
Roi  immortel  et  invisible,  au  seul  Dieu  tout-puissant,  soient  à 

jamais  l'honneur  et  la  gloire  !  »  Soii  Deo  honor  et  gtoria  in  sœcula 
sœculorum.'* 

0  Jésus!  ô  Marie  !  purifiez  vous-mêmes  mes  intentions  de  tout 

alliage  d'amour-propre  et  de  recherche  de  l'estime  humaine  ou 
de  la  gloire  mondaine,  afin  que  mon  esprit  et  mon  cœur  soient 

entièrement  à  Dieu  jusqu'à  mon  dernier  soupir.  Je  m'unis  à  vous 
et  à  toute  la  Cour  céleste,  pour  rendre  au  Père  éternel,  à  tous  les 

instants  de  ma  vie,  les  hommages  qui  lui  sont  dus,  c'est-à-dire  la 
louange,  —  l'action  de  grâces,  —  la  réparation  —  et  la  soumission 
sans  réserve. 

(1)  Matin,  6,  33.  (2)  I  Tim.  i,  17. 



474  MÉDIT.  EN  UÉSERVE.  IX.  —  DE  L'OFFICE  DIVIN. 

ix  -  De  l'Office  divin. 

Préparation.  —  «  Notre  Dieu  est  le  Roi  de  l'univers;  louez-le 
dignement.1  »  Ainsi  parle  le  Psalmiste.  1°  Considérons  l'Office  divin 
en  lui-même.  2°  Efforçons-nous  de  le  réciter  avec  respect,  avec 
attention  et  avec  dévotion,  comme  l'insinue  la  sainte  Eglise.  — 
Retenons  ces  trois  conditions  de  la  fervente  récitation  de  l'office 
et  appliquons-en  la  pratique  à  toutes  nos  prières  vocales.  Ce  sera 
là  notre  bouquet  spirituel.  Ut  digne,  attente  ac  dévote  recitare 
va  team  .- 

I*'    I/OFFICB    DIVIN    CONSIDÉRÉ    EN    LUIMÊMR. 

Tous  les  hommes  devraient  passer  leur  vie  à  louer  le  Seigneur, 
à  le  remercier  de  ses  bienfaits,  à  lui  demander  des  grâces.  Mais 
comme  la  plupart  des  séculiers  vivent  absorbés  par  les  distractions 

et  les  affaires  du  monde,  que  fait  l'Eglise  ?  elle  charge  ses  Prêtres 
et  ses  Religieux  de  célébrer,  au  nom  de  tous,  les  louanges  du  Créa- 

teur, par  la  récitation  de  l'Office  divin.  —  Formée  en  grande  partie 
des  psaumes  et  d'autres  passages  de  l'Ecriture,  que  de  bénédic- 

tions cette  prière  attire  sur  le  monde  et  sur  les  fidèles  !  Combien 
de  grâces  elle  obtient  à  ceux  qui  la  récitent  pieusement  ! 

Et  ce  n'est  pas  sans  motif  :  car,  après  le  Sacrifice  de  nos  autels 
et  les  Sacrements,  rien  n'en  égale  la  valeur  devant  Dieu.  «  Toute 
prière  est  peu  méritoire,  disait  sainte  Marie-Madeleine  de  Pazzi, 
en  comparaison  de  celle-là.  »  Et  en  effet,  cent  prières  privées 
n'équivalent  pas  à  une  seule  que  nous  disons  dans  le  Bréviaire,  où 
nous  prions  au  nom  de  toute  l'Eglise.5  —  Aussi  la  sainte  que  nous 
venons  de  citer,  tressaillait  d'allégresse,  quand  on  l'appelait  au 
chœur;  elle  se  figurait  y  chanter  les  louanges  de  Dieu,  comme 
font  les  Elus  dans  le  ciel.  Saint  Catherine  de  Bologne  aurait  voulu 
mourir  en  psalmodiant,  tant  elle  estimait  cet  exercice  angélique. 

Par  l'Office  divin,  non  seulement  Dieu  est  honoré,  mais  les 
fidèles  sont  assistés,  les  âmes  du  purgatoire  soulagées,  l'Eglise 
militante  semble  oublier  un  instant  les  tristesses  de  l'exil  et  célé- 

brer les  joies  de  la  patrie.  Cet  exercice  nous  obtient  des  lumières, 

des  secours  particuliers,  la  force  d'accomplir  tous  nos  devoirs  et 

(1)  Ps.  46,  8.  (2)  Brev.  Aperi,  etc.  (3)  S.  Alphonse, 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  IX.  —  DE  L'OFFICE  DIVIN.  475 

d'endurer  avec  patience  toutes  les  peines  de  cette  vie.  —  Examinez 
si  vous  n'avez  pas  coutume  de  vous  en  acquitter  sans  respect, 
sans  attention,  sans  dévotion,  —  à  des  heures  ou  à  des  moments 
peu  favorables  au  recueillement. 

0  mon  Dieu!  je  m'unis  aux  dispositions  des  Anges  et  des  Bien- 
heureux, non  seulement  dans  l'office,  mais  encore  dans  toutes  mes 

frières  vocales.  Donnez-moi  la  force  de  les  réciter  toujours  avec 

une  religion  profonde,  sous  vos  divins  regards  et  dans  l'intention 
de  vous  plaire.  Je  forme  la  résolution  :  1°  D'avoir  en  grande  estime 
cette  récitation  pieuse,  2°  De  m'en  acquitter  avec  foi  pour  les 
quatre  fins  proposées  dans  l'adorable  sacrifice  :  Glorifier  votre 
saint  Nom,  —  vous  remercier  de  vos  bienfaits,  —  implorer  le  par- 

don de  mes  péchés,  —  et  réclamer  les  grâces  dont  j'ai  besoin  pour 
moi-même  et  pour  les  autres. 

2°  Dispositions  pour  bien  réciter  l'office  divin. 

La  première  est  le  respect,  qui  doit  être  extérieur  et  intérieur. 

Lorsque  vous  prenez  en  main  votre  bréviaire,  représentez-vous 

par  la  foi,  d'un  côté,  votre  Ange  gardien,  qui  inscrira  vos  mérites 
au  Livre  de  vie,  si  vous  récitez  l'Office  avec  dévotion  ;  et  de  l'autre, 
le  démon  qui  marquera  vos  fautes  au  Livre  de  mort,  si  vous  le 

dites  sans  aucune  piété.  Figurez-vous  encore  que  vous  célébrez 
les  louanges  divines  en  union  avec  la  cour  céleste  et  toutes  les 
âmes  ferventes  qui  servent  Dieu  sur  la  terre.  Plein  de  ces  pensées, 
commencez  à  prier  avec  une  foi  vive  et  une  entière  attention. 

D'après  saint  Thomas,  il  y  a  trois  sortes  d'attention  :  aux 
paroles,  au  sens,  et  à  Dieu.  Aux  paroles,  quand  on  s'applique  à 
les  bien  prononcer  ;  —  au  sens,  quand  on  réfléchit  à  la  significa- 

tion des  mots  ou  des  phrases  et  qu'on  y  joint  les  affections  du 
cœur;  —  à  Dieu,  lorsqu'on  s'attache  à  l'adorer,  à  l'aimer,  à  lui 
demander  des  grâces.  Cette  dernière  est  la  meilleure  :  on  peut  y 
rapporter  la  louable  pratique  de  méditer  la  Passion  du  Sauveur, 

en  prononçant  les  paroles  de  l'Office. 
Que  nous  recevrions  de  précieuses  grâces,  si,  durant  la  Psalmo- 

die, notre  cœur  se  répandait  devant  Dieu  en  pieuses  affections, 

selon  le  conseil  de  saint  Augustin  :  «  Si  le  psaume  prie,  priez  ;  s'il 

gémit,  gémissez;  s'il  espère,  espérez!  »  —  Chaque  fois  que  vous 
dites  le  Gloria  Patri,  renouvelez  votre  intention,  ou  produisez 

divers  sentiments  de  foi,  d'adoration,  d'offrande  de  vous-même, 



476  MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  X.  —  ZÈLE  DU  PRÊTRE. 

de  remerciement,  de  désir  d'honorer  votre  Créateur.  Oh  !  que  de mérites  on  perd,  et  combien  on  se  rend  coupable,  en  récitant 
l'Office  et  généralement  les  prières  vocales,  avec  des  distractions volontaires,  causées  souvent  par  l'immodestie  des  regards,  une trop  grande  agitation,  des  préoccupations  étrangères  et  inutiles  ! 
Adorable  Jésus  !  vous  avez  passé  votre  vie  à  louer,  à  glorifier 

le  Père  céleste  par  vos  paroles  et  vos  actions.  Accordez-moi  le 
désir  de  vous  imiter,  sous  la  protection  de  votre  divine  Mère. 
Inspirez-moi  la  résolution  :  1°  De  me  recueillir  en  votre  sainte 
présence  dès  que  je  veux  vous  prier.  2°  De  m'unir  à  la  Cour 
céleste,  à  l'Eglise  militante  et  à  l'Eglise  souffrante,  pour  le  faire avec  les  dispositions  les  plus  parfaites.  Communiquez-moi  les  sen- 

timents de  votre  Cœur  sacré,  toutes  les  fois  que  mon  âme  s'appli- 
que à  l'oraison,  soit  mentale,  soit  vocale. 

X.  -  Zèle  du  prêtre. 

Préparation.  —  «  Le  zèle  de  votre  maison  me  dévore,  dit  le 
Psalmiste  a  Dieu,  et  les  injures  qu'on  vous  fait  retombent  sur 
moi.1  »  Nous  méditerons  :  1°  Les  sources  du  zèle.  2°  Les  moyens 
de ;  l'exercer.  —  Nous  examinerons  ensuite  si  nous  ne  sommes  pas indifférents  a  la  pensée  de  tant  d'âmes  qui  périssent  chaque  jour et  nous  prierons  le  Seigneur  de  nous  aider  à  les  arracher  aux  sup- 

pliées éternels.  Car  le  zèle  des  intérêts  de  Dieu  doit  dévorer  le cœur  du  prêtre.  Zeltts  domus  tuœ  comedit  me. 

1°  Sources  du  zèle. 

La  source  première  du  zèle  véritable  est  la  foi.  Animés  de  cette 
foi  vive,  les  Saints  estimaient  les  âmes  par-dessus  tous  les  trésors. 
«  Une  seule  âme,  assure  saint  Bernard,  est  plus  précieuse  que 
l'univers  entier.  »  —  «  J'accepterais  volontiers  autant  de  morts 
qu'il  y  a  de  pécheurs  sur  la  terre,  disait  saint  Bonaventure,  si  je 
pouvais  par  là  les  sauver  tous.  »  —  Quoi  d'étonnant  dans  ce  lan- 

gage ?  Le  Verbe  de  Dieu  ne  s'est-il  pas  incarné  pour  nous  arracher 
à  l'enfer?  n'a-t-il  pas  enduré  toutes  sortes  de  tourments  et  donné 
sa  vie,  pour  racheter  ses  bourreaux  eux-mêmes  ?  Il  disait  à  sainte 

(l)  Ps.  68,  10. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  X.  —  ZÈLE  DU  PRÊTRE.  477 

Brigitte  qu'il  serait  prêt  à  mourir  autant  de  fois  qu'il  y  a  d'âmes 
damnées,  si  elles  étaient  capables  de  rédemption.  Voilà  jusqu'où 
la  Sagesse  incarnée  estime  ces  âmes  que  peut-être  nous  oublions  ! 

Pour  ne  point  les  perdre  de  vue,  appliquons-nous  à  l'oraison. 
Saint  François  de  Sales,  prêchant  au  Chablais,  puisait  chaque 
matin,  dans  cet  exercice,  le  courage  de  traverser  une  rivière  sur 
une  poutre  couverte  de  glace,  afin  de  porter  aux  hérétiques  la 
parole  du  salut.  —  Etes-vous  froid,  insensible,  inactif  dans  votre 

saint  ministère?  entrez  chaque  matin  dans  le  brasier  de  l'oraison. 
Votre  esprit  s'y  dégagera  des  pensées  terrestres,  votre  cœur  s'y 
enflammera  d'un  zèle  ardent.  Il  s'attendrira  sur  le  malheureux 
sort  de  tant  d'âmes  qui  vivent  en  état  de  péché  et  de  damnation 
éternelle. 

De  quelle  charité,  en  effet,  n'est-on  pas  embrasé  dans  cette 
fournaise  sacrée,  où  l'on  voit  si  clairement  le  prix  des  âmes  et  les 
motifs  de  se  dévouer  à  leur  bonheur!  C'est  là  que  saint  Paul 
s'enflammait  du  désir  de  devenir  anathème  pour  les  Juifs,  ses 
persécuteurs,  et  qu'il  appelait  ses  frères.1  —  Si  nous  avions  une 
étincelle  de  l'amour  surnaturel  des  Saints,  n'embrasserions-nous 
pas  volontiers  les  travaux,  les  fatigues,  dans  l'intérêt  des  pécheurs à  convertir  ? 

0  mon  Dieu  !  que  je  suis  loin  de  posséder  ce  zèle  ardent  qui  con- 

vient si  bien  à  un  ministre  de  l'Evangile,  à  un  associé  de  Jésus 
dans  le  grand  ouvrage  de  la  Rédemption  !  Accordez-moi  plus  de 
générosité  pour  me  dévouer  et  me  sacrifier,  au  détriment  même 

de  ma  santé,  quand  mon  ministère  l'exige.  Ne  permettez  pas  que 
le  service  des  malades,  surtout  des  pauvres,  me  soit  jamais  à 
charge,  ni  que  la  patience  me  fasse  défaut  dans  mes  rapports  avec 

les  âmes.  Rendez-moi  doux,  compatissant  envers  tous,  comme 
l'ont  toujours  été  vos  serviteurs  fidèles. 

2o  Moyens  d'exercer  le  zèle 

La  fin  du  sacerdoce  chrétien  est  de  continuer  l'œuvre  de  la 
Rédemption,  à  l'aide  des  pouvoirs  et  des  moyens  confiés  au  Prêtre 
par  le  Sauveur.  Tout  Prêtre  est  donc  obligé,  en  vertu  de  sa  vocation, 
de  se  rendre  apte  au  ministère  des  âmes,  par  la  science  et  par  la 
sainteté.  Il  doit  de  plus  exercer  ce  ministère  selon  sa  position, 

(1)  Rom.  9,  3, 



478        MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  X.  —  ZÈLE  DU  PRÊTRE. 

selon  les  fonctions  qu'on  lui  confie,  selon  ses  devoirs  de  Profes- 
seur, de  Pasteur,  de  Directeur,  ou  d'Homme  apostolique.  Qu'il 

prenne  donc  garde  de  laisser  jamais  périr  une  Ame  par  sa  faute! 
Le  juste  Juge  lui  en  demanderait  un  compte  sévère.  Ego  ipse  super 
pastores  requiram  gregem  meum .  ' 

Outre  le  ministère  extérieur,  le  Prêtre,  plus  encore  que  le  sim- 
ple fidèle,  doit  employer  la  prière  pour  obtenir  aux  âmes  égarées 

des  grâces  de  conversion.  Sainte  Marie-Madeleine  de  Pazzi  ne  lais- 
sait passer  aucune  heure  dans  la  journée,  sans  recommander  les 

pécheurs  à  Dieu.  —  A  son  exemple,  offrons  souvent  à  Dieu  le  sang 
du  Rédempteur  pour  les  infidèles,  les  hérétiques,  les  catholiques 
ingrats  et  rebelles.  Recommandons  aux  Cœurs  agonisants  de 
Jésus  et  de  Marie  les  malheureux  moribonds  qui  sont  en  état  de 
péché  mortel  ;  ne  cessons  pas  de  prier  pour  les  âmes  dont  le  salut 
nous  est  confié. 

Afin  de  rendre  nos  prières  plus  ferventes,  animons-nous  d'un 
ardent  désir  de  la  gloire  divine  et  du  salut  des  coupables,  de 
manière  à  pouvoir  dire,  comme  le  prophète  Elie  :  Zelo  zelatussum 
pro  Domino  Deo?  Ce  désir  sera  reçu  du  Seigneur  comme  une  œuvre 

méritoire,  en  faveur  de  ceux  à  qui  le  Prêtre  s'intéresse.  Combien  de 
Saints  ont  souhaité  de  traverser  les  mers,  de  supporter  tous  les 

supplices,  d'endurer  le  martyre,  afin  de  gagner  des  cœurs  à  Dieu  ! 
Ces  élans  de  ferveur  et  d'amour  n'étaient  pas  inutiles  au  bien  de 
ceux  qui  en  étaient  l'objet.  Tout  ministre  du  Seigneur  doit  donc 
aussi  chercher  à  les  produire,  pour  nourrir  son  zèle  et  attirer  la 
miséricorde  divine  sur  les  âmes  à  sauver. 

0  Jésus!  je  vous  consacre  mes  travaux,  mes  actions,  mes 
souffrances,  et  je  veux  en  appliquer  le  fruit  aux  âmes  les  plus 

délaissées  et  à  celles  dont  je  dois  répondre  devant  vous.  Par  l'in- 
tercession de  la  Mère  de  miséricorde,  donnez-moi  la  volonté  sin- 

cère :  1°  De  compatir  aux  malheurs  de  ceux  qui  vivent  dans  votre 

disgrâce  et  s'exposent  ainsi  à  une  ruine  éternelle.  2°  De  les  recom- 
mander souvent  à  votre  bonté  infinie  par  les  mérites  de  votre  sang 

précieux.  3°  De  travailler,  selon  mon  pouvoir,  à  les  ramener  à  vous. 

(1)  Ezech.  34,  10.  (2)  111  Reg.  10,  10. 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  XI.  —  DES  CONGRÉGATIONS.  479 

xi.  —  Des  Congrégations. 

Préparation.  —  Je  vous  bénirai,  Seigneur,  dans  l'assemblée  des 
justes.1  »  Ainsi  parle  le  Psalmiste.  Considérons  :  1°  L'utilité  des 
Congrégations.  2°  Comment  doivent  se  conduire  ceux  qui  en  font 
partie.  —  Nous  formerons  la  résolution  de  nous  mettre  en  garde 
contre  les  dangers  du  monde,  et,  à  cette  fin,  nous  chercherons  un 
abri  sûr  dans  quelque  Congrégation  de  Marie.  Confitebor  tibi, 
Domine,  in  consilio  iustorum  et  congregatione. 

lo  Utilité  des   congrégations. 

Il  en  est,  dit  saint  Alphonse,  qui  condamnent  les  Congrégations 

et  refusent  d'en  faire  partie,  à  cause  de  certains  préjugés  qu'ils 
nourrissent  contre  ces  saintes  réunions.  L'Eglise  au  contraire,  par 
la  bouche  des  souverains  Pontifes,  les  a  approuvées,  encoura- 

gées, enrichies  de  nombreuses  indulgences.  Les  Saints  les  ont 

toujours  regardées  comme  autant  d'Arches  de  Noé,  où  se  réfugient 
ceux  que  menacent  d'entraîner  les  flots  d'iniquités  qui  inondent  la 
terre.  Saint  François  de  Sales  exhortait  instamment  les  séculiers 
à  y  entrer.  Saint  Charles  Borromée  recommande  aux  confesseurs 

d'engager  leurs  pénitents  à  en  faire  partie. 
Les  avantages  spirituels  qu'on  y  rencontre  sont  immenses. 

Que  de  fois  on  y  entend  la  parole  de  Dieu,  moyen  si  efficace  de 
nourrir  son  esprit  de  bons  principes  et  de  saintes  maximes  !  — 

On  y  prie  d'ordinaire  en  commun  ;  or,  la  prière  commune  a  plus 
de  force  auprès  de  Dieu  que  les  dévotions  particulières.  —  L'exem- 

ple d'une  nombreuse  assemblée,  réunie  au  nom  de  Jésus  et  de 
Marie,  agit  d'ailleurs  merveilleusement  sur  les  Ames  pour  les  por- 

ter à  la  ferveur.  Les  courages  sont  par  là  raffermis,  le  respect 

humain  disparaît,  et  la  vigueur  du  corps  de  l'association  se  com- 
munique à  chacun  de  ses  membres. 

Aussi  la  prédestination  est  comme  assurée  à  ceux  qui  persévè- 
rent dans  une  pieuse  Congrégation,  surtout  quand  elle  est  consa- 

crée à  la  sainte  Vierge.  Marie,  en  effet,  n'est-elle  pas  la  Mère  de  la 

(1)  Ps.  110,  l. 



48U  MEDIT.  EN  RESERVE.  XI.  —  DES  CONGRÉGATIONS. 

persévérance,  de  la  bonne  mort  et  du  salut?  A  qui  obtiendrait-elle 
ces  précieuses  faveurs,  sinon  aux  unies  qui  sont  assidues  à  la  visi- 

ter, à  l'honorer,  à  la  prier  dans  l'assemblée  de  ses  enfants  ?  De  là 
cette  parole  de  saint  Bonaventure  :  Porter  le  nom  d'enfant  de  Marie 

et  en  remplir  les  devoirs,  c'est  déjà  être  inscrit  au  livre  de  vie. 
Prenons  donc  la  résolution  :  1°  De  nous  enrôler  dans  quelqu'une 

des  associations  de  piété,  qui  ont  pour  but  de  nous  préserver  des 
dangers  du  monde  et  de  nous  conserver  dans  la  ferveur.  —  2°  Si 

nous  l'avons  déjà  fait,  félicitons-nous  de  notre  bonheur,  et  ren- 
dons-nous-en de  plus  en  plus  dignes  par  notre  fidélité  aux  grâces 

que  Dieu  nous  accorde.  —  0  Marie!  faites-moi  comprendre  l'insi- 
gne faveur  de  vous  appartenir  en  qualité  d'enfant.  Je  veux  m'appli- 

quer  à  vous  vénérer,  à  vous  prier,  à  vous  remercier  et  à  vous  servir, 
spécialement  dans  les  pieuses  réunions  établies  en  votre  honneur. 

S°  Ce  que  doit  être  i.a  vie  des  congréganistes. 

Il  ne  faut  pas  s'enrôler  dans  une  Congrégation  avec  des  inten- 
tions humaines,  pour  y  trouver  une  distraction,  ou  pour  faire 

plaisir  à  des  amis.  Le  service  de  Jésus  et  de  Marie  et  notre  sanctifi- 

cation personnelle  doivent  seuls  nous  l'inspirer.  Mus  par  ces 
motifs,  nous  serons  d'autant  plus  fidèles  à  remplir  les  devoirs  de 
Congréganistes,  que  nous  aurons  plus  d'assurance  de  ne  pas  nous 
y  chercher  nous-mêmes,  mais  seulement  la  gloire  de  Dieu  et  le 
bien  de  notre  âme. 

Ce  que  prescrit  le  Règlement  de  l'Association,  surtout  au  sujet 
de  la  modestie,  du  recueillement,  du  silence,  du  respect  dans  les 
églises,  de  la  fréquentation  des  sacrements  et  du  bon  exemple  à 
donner  à  tous,  il  faut  le  pratiquer  exactement.  On  doit  aussi 
écouter  la  parole  de  Dieu  avec  docilité  et  la  faire  passer  dans  sa 
conduite.  Il  faut  fuir  généralement  tout  ce  qui  sent  la  dissipation, 
la  prétention,  la  vanité,  le  luxe  dans  les  habits;  car  Jésus  et  Marie 

ont  toujours  aimé  l'humilité  et  la  simplicité  chrétiennes. 
Il  en  est  qui  s'absentent  des  réunions  sous  les  prétextes  les  plus 

frivoles.  Si  on  leur  promettait  un  profit  matériel,  on  les  trouverait 

plus  exacts.  Ont-ils  donc  plus  à  cœur  les  intérêts  du  temps  que 
ceux  de  l'éternité?  Le  ciel,  le  service  de  Dieu  pèsent-ils  moins 
dans  leur  balance  que  la  terre  et  les  plaisirs  de  la  vie?  Ah  !  quels 

regrets  n'auront-ils  pas  au  dernier  moment,  quand  ils  se  rappel 
leront  les  grâces  perdues  par  leur  négligence,  leur  paresse,  leur 



MÉDIT.  EN  RÉSERVE.  XI.  —  DES  CONGRÉGATIONS.  481 

insouciance  à  assister  aux  réunions  de  la  Congrégation  !  Comment 
mériter  alors  la  protection  de  la  sainte  Vierge,  après  avoir  été  si 
peu  fervent  dans  son  service  ? 

0  Mère  de  la  persévérance  !  obtenez-moi  la  constance  à  recourir 
à  vous  et  à  vous  honorer  par  tous  les  moyens  qui  sont  en  mon  pou- 

voir. Je  forme  aujourd'hui  la  résolution  :  1°  De  m'enrôler  sous 
vos  drapeaux,  en  qualité  de  sujet  de  la  plus  noble  des  reines. 

2°  D'être  inviolablement  fidèle  au  culte  que  vous  attendez  de  moi, 
comme  une  mère  de  son  enfant.  3°  De  vous  invoquer  souvent,  le 
matin,  le  soir,  dans  la  journée,  parmi  toutes  mes  occupations, 

afin  que  votre  protection,  si  nécessaire  à  mon  âme,  me  soit  perpé- 
tuellement assurée. 

COURTE  MÉTHODE  POUR  MÉDITER  LA  PASSION. 

Après  avoir  imploré  les  lumières  du  Saint-Esprit,  faisons-nous  à  nous- 
mêmes  trois  questions. 

\°  Quel  est  celui  qui  souffre?  Est-ce  un  homme,  un  prince,  un  roi? 

—  Est-ce  un  ange,  un  chérubin,  un  séraphin?  —  Non,  c'est  plus  encore, 
c'est  un  Dieu,  l'Eternel,  l'Infini,  le  Créateur  de  toutes  choses,  le  Souve- 

rain du  ciel  et  de  la  terre.  —  Il  n'est  pas  pour  nous  un  étranger,  puis- 
qu'il est  notre  Ami,  notre  Bienfaiteur,  notre  Frère,  notre  Père  par 

excellence.  Quel  motif  de  compatir  à  ses  tourments  ! 

Arrêtons-nous  à  chaque  pensée,  afin  de  mieux  nous  en  pénétrer 
2°  Que  souffre-t-il?  Dans  son  corps  :  la  flagellation,  le  couronne- 

ment d'épines,  l'épuisement  de  ses  forces  sur  la  route  du  Calvaire,  le 
crucifiement.  —  Dans  son  âme  :  craintes,  dégoûts,  tristesse  au  Jardin 

des  Olives,  angoisses  indicibles  jusqu'à  la  mort,  à  cause  de  nos  péchés 
et  de  la  perte  des  âmes. 

Figurons-nous  endurer  nous-mêmes  tous  ces  supplices,  et  nous  compa- 
tirons mieux  aux  souffrances  du  Rédempteur. 

3°  Comment  souffre-t-il?  Avec  calme,  patience,  soumission  parfaite 
à  la  volonté  du  Père  céleste....  Avec  le  désir  de  le  glorifier  et  de  sauver 
le  genre  humain  perdu....  En  pratiquant  toutes  les  vertus  dans  un  degré 
sublime  et  tout  divin. 

Considérons  en  détail  ces  vertus.  —  Unissons-nous  aux  intentions  et 

aux  dispositions  de  l'Homme-Dieu,  qui  les  pratique  dans  les  circonstances 
les  plus  difficiles. 



482   ORDRE  DU  JOUR  POUR  LA  RETRAITE  ANNUELLE  OU  MENSUELLE. 

ORDRE  DU  JOUR 

POUR    LA    RETRAITE    ANNUELLE    OU    MENSUELLE. 

I.  Lever,  à  une  heure  fixe,  suivi  d'une  Méditation  d'une  demi- 
heure,  —  puis  de  la  Messe,  selon  les  loisirs  de  chacun,  —  et  de  la 

Communion,  selon  l'avis  du  confesseur. 
L'action  de  grâce,  pendant  une  demi-heure  au  moins. 
Temps  libre.  Le  temps  libre  s'emploie,  soit  au  travail,  soit  à  la 

lecture  spirituelle,  soit  à  des  exercices  pieux,  comme  le  chemin 
de  la  croix,  selon  la  position  de  chaque  personne  et  les  heures 
dont  elle  peut  disposer. 

Vers  onze  heures.  Un  petit  examen  sur  la  demi-journée,  avec 
la  résolution  de  redoubler  de  ferveur  après  midi. 

II.  Dans  l' après-dîner,  au  premier  temps  libre,  lecture  spiri- 
tuelle dans  la  vie  d'un  Saint.  —  Office  de  la  sainte  Vierge. 

Le  chapelet,  avec  la  méditation  des  mystères. 
Méditation,  vers  trois  ou  quatre  heures,  comme  le  matin. 
Vers  le  soir,  une  autre  méditation  sur  la  Passion,  ou  bien 

l'exercice  du  chemin  de  la  croix.  —  Visite  au  saint  Sacrement  et 
à  la  sainte  Vierge,  ou  salut. 

N.  B.  Les  personnes  qui  ont  trop  de  temps  libre,  peuvent  réciter  le 
rosaire  en  entier,  en  méditant  les  quinze  mystères.  Elles  feront  bien 

aussi  d'écrire  quelques  pensées  qui  les  auraient  frappées,  ainsi  que  les 
résolutions  qu'elles  auraient  à  cœur  de  garder  fidèlement. 

Elles  doivent  surtout  s'appliquer  à  suivre  les  attraits  de  la  grâce, 
spécialement  quand  celle-ci  les  porte  à  prier,  à  s'entretenir  avec  Dieu, 
à  se  consacrer  à  lui  sans  réserve.  —  Il  faut  se  garder  de  lire  avec  empres- 

sement et  par  curiosité,  de  se  laisser  troubler  intérieurement,  de  se 
conduire  par  goût,  par  caprice,  par  humeur,  au  lieu  de  prendre  pour 

règle  le  désir  de  contenter  le  cœur  de  Dieu  et  d'avancer  dans  la  vertu. 
Cet  ordre  du  jour  de  la  retraite  peut  servir  de  Règlement  de  vie,  aux 

personnes  qui  ont  beaucoup  de  loisirs. 

FIN  DU  TOME  PREMIER. 



TABLE  DES  MATIÈRES 

DU  Ier  JANVIER  AU  111e  DIMANCHE  APRES  PAQUES  EXCLUSIVEMENT. 

Approbations.  n 

Lettres  adressées  à  l'Auteur.  v 

Tableau  des  Vertus  et  des  Patrons  des  douze  mois  de  l'année.  x 
Avertissement.  xi 

Manière  de  faire  l'oraison  mentale.  XDi 

MOIS  DE  JANVIER  (Vertu  spéciale  :  La  Foi.) 

Premier  Vendredi  du  mois.  —  Jésus  Enfant  nous  donne  son  Cœur.  1 

1  Circoncision.  —  Mystère  du  jour.  4 
2  Les  enseignements  de  la  Crèche.  G 
3  Jésus  dans  Fétable.  9 
4  Effets  salutaires  de  la  naissance  du  Sauveur.  12 

5  Vigile  de  l'Epiphanie.  —  Les  Rois  Mages.  14 
G  Epiphanie.  —  Mystère  du  jour.  17 

Dimanche  dans  l'octave  de  l'Epiphanie.  —  Jésus  dans  le  Temple.       19 
Dimanche  idem  (bis).  —  Jésus  perdu  et  retrouvé.  22 

7  Vocation  des  Mages.  24 
8  Les  dons  des  Mages.  27 
9  Même  sujet.  30 

10  Visite  à  l'Enfant  Jésus.  33 
11  Séjour  des  Mages  à  Bethléem  et  leur  retour.  35 
12  Le  baptême  de  Jésus.  38 

-13  Octave  de  l'Epiphanie.  —  Le  baptême  nous  unit  à  Jésus.  41 
Second  Dimanche  après  l'Epiphanie.  —  Le  saint  Nom  de  Jésus.  43 

14  Saint  Hilaire,  docteur.  —  Sa  foi  et  son  zèle.  4G 

15  Imitation  de  l'Enfant  Jésus.  48 
16  Jésus,  modèle  de  l'enfance  chrétienne.  51 
17  Saint  Antoine  le  Grand.  —  Sa  ferveur  et  sa  doctrine.  54 
18  Chaire  de  saint  Pierre  à  Rome.  —  La  foi  vivifiée  par  la  charité.  56 
19  Marie  offre  Jésus  dans  le  Temple.  59 
20  Douleur  de  Marie,  en  offrant  Jésus  dans  le  Temple.  61 

21  Sainte  Agnès,  vierge  et  martyre.  —  Sa  virginité.  Ci 

22  L'exil  de  Jésus.  67 



^  TABLE  DES  MATIÈRES. 

23  Epousailles  de  la  sainte  Vierge.  -  Mystère  du  jour.  69 M  Le  retour  en  Palestine,  pour  servir  de  préparation  mensuelle  à la  mort.  ^ 
23  En  mémoire  de  Noël.  -  Le  Verbe  incarné  mérite  notre  adoration  et notre  amour.  7  ,t 
25  (bis).  Dévotion  à  l'Enfant  Jésus.  77 
25  (ter).  Conversion  de  saint  Paul.  -  Miracle  de  puissance  et  de  grâce.    80 26  Jésus  à  Nazareth. 
27  Saint  Jean  Chnjsostome.  —  Son  zèle  et  son  amour  des  souffrances <&  fruits  précieux  de  l:obéissance. 
28  (bis).  Pour  les  religieux.  —  De  l'observation  des  Règles. 
2J  Saint  François  de  Sales.  ~~  Sa  douceur  et  sa  résignation. 30  Jésus  ami  du  travail. 

31  Les  progrès  de  l'Enfant  Jésus.  97 Avis  sur  les  méditations  qui  vont  suivre.                                        400 

QUINQUAGÉSIME. 

Dimanche.  ~  Pendant  ces  jours  de  désordres,  il  faut  compatir  aux peines  de  Jésus.  100 
Lundi.  Prières  de  guarante-heures.  -  Grand  bienfait  de  l'Eucharistie.   403 
Hlardi.  —  Le  divin  sacrifice,  qui  réparc  les  désordres  du  monde.  406 

CARÊME. 

Mercredi  des  cendres.  —  Cérémonie  du  jour.  408 
Jeudi.  —  La  cérémonie  des  cendres  nous  enseigne  l'humilité.  Motifs  de cette  vertu.  ^1 
Vendredi.  La  couronne  d'épines  du  Sauveur. .—  Mystère  du  jour.  413 Samedi.  —  Sanctification  du  Carême,  temps  de  prière  et  de  pénitence 

416 

première  semaine  du  carême. 

Dimanche.  Evangile  du  jour.  —  Les  trois  tentations  du  Sauveur.  419 
Lundi.  —  L'épreuve  des  tentations.  424 
Mardi.  —  L'épreuve  de  la  souffrance.  404 
Mercredi.  —  La  brièveté  de  la  vie  ou  du  temps  de  nos  épreuves.  127 
Mercredi  (bis).  —  De  la  patience.  430 
Jeudi.  —  Le  bon  emploi  du  temps,  pendant  celte  vie  si  courte.  433 
Vendredi.  La  lance  et  les  clous  de  la  Passion.  —  Le  mystère  du  jour.     135 
Samedi.  —  Immolation  de  Jésus  et  de  Marie.  433 

DEUXIÈME  SEMAINE  DU  CARÊME. 

Dimanche.  Evangile  du  jour.  —  Transfiguration  du  Sauveur.  444 
Lundi.  —  De  l'oraison,  où  notre  âme  est  comme  transfigurée.  443 



TABLE  DES  MATIÈRES.  485 

Mardi.  —  Importance  de  la  réflexion,  pour  bien  faire  oraison.  146 
Mercredi.  —  La  passion  de  Jésus,  grand  sujet  d'oraison.  149 
Jeudi.  —  Le  trésor  de  la  croix  dont  s'entretenaient  au  Thabor  Moïse 

et  Elie.  151 

Vendredi.  Le  saint  Suaire.  —  Sur  le  mystère  du  jour.  154 
Samedi.  —  Martyre  de  la  divine  Mère  toujours  unie  à  Jésus.  156 

TROISIÈME  SEMAINE  DU  CARÊME. 

Dimanche.  Evangile  du  jour.  —  Le  grand  mal  du  péché.  159 
Lundi.  —  La  pensée  de  l'enfer.  162 
Lundi  (bis).  —  Le  péché  véniel.  164 
Mardi.  —  La  grâce  sanctifiante  ou  le  don  de  Dieu.  167 
Mercredi.  —  La  crainte  de  Dieu,  moyen  de  conserver  la  grâce.  170 
Jeudi.  —  La  confession  fréquente,  moyen  de  se  purifier  du  péché  et 

d'augmenter  la  grâce.  172 
Vendredi.  Les  cinq  plaies  de  Jésus.  —  Sur  le  mystère  du  jour.  175 
Samedi.  —  Biens  que  nous  procurent  les  plaies  de  Jésus.  177 

QUATRIÈME  SEMAINE  DU  CARÊME. 

Dimanche.  Evangile  du  jour.  —  Nourriture  eucharistique.  180 
Lundi.  —  Jésus,  modèle  de  charité.  183 
Mardi.  —  La  charité,  précepte  du  Sauveur.  186 

Mercredi.  —  Dignité  de  l'âme,  motif  de  cbarité.  188 
Jeudi.  —  Charité  de  Jésus  au  très  saint  Sacrement  de  l'autel.  191 
Vendredi.  Le  précieux  sang  de  Jésus.  —  Le  sang  du  Rédempteur.  194 
Samedi.  —  Obéissance  de  Jésus  dans  sa  Passion.  196 

SEMAINE  DE  LA  PASSION. 

Dimanche.  —  Du  souvenir  de  la  Passion.  199 
Lundi.  —  La  Passion  nous  fait  haïr  le  péché.  202 
Mardi.  —  Sentiments  de  contrition.  204 
Mercredi.  —  Biens  que  nous  apporte  la  Passion,  ou  la  croix  de  Jésus.    207 
Jeudi.  —  Autres  fruits  de  la  Passion,  ou  de  la  croix  du  Sauveur.  209 
Vendredi.  Fête  de  la  Compassion  de  Marie.  —  Marie  sur  le  Calvaire.     212 
Samedi.  —  Souffrances  du  Cœur  de  Jésus.  215 

semaine  sainte. 

Dimanche  des  Rameaux.  —  Sur  le  mystère  du  jour,  217 
Lundi  saint.  —  La  sainte  Face.  220 
Lundi  saint  (bis).  —  La  sainte  Face.  223 
Mardi  saint.  —  La  croix  de  Jésus  et  la  nôtre.  225 
Mercredi  saint.  —  Du  chemin  de  la  croix.  228 
Jeudi  saint.  —  La  dernière  Cène.  231 

MÉDIT.    I,  41 



48b  TABLE  DES  MATIERES. 

Vendredi  saint.  —  Jésus  en  croix.  233 
Vendredi  saint  (bis).  —  Victoire  de  Jésus  crucifié.  236 
Samedi  saint.  —  Sépulture  de  Jésus.  238 

SEMAINE  DE  PAQUES. 

Dimanche.  —  Résurrection  de  Jésus.  244 

Lundi.  Les  disciples  d'Emmahs.  —  L'évangile  du  jour.  214 
Mardi.  Evangile  du  jour.  — Apparition  de  Jésus  aux  disciples  assemblés.  2i6 
Mercredi.  —  Jésus  est  ressuscité.  Nous  ressusciterons  tous.  249 

Jeudi.  —  Jésus  nous  visite  comme  il  a  visité  ses  disciples  après  sa 
résurrection.  251 

Vendredi.  Evangile  du  jour.  —  Pouvoirs  de  Jésus-Cbrist.  251 
Samedi.  —  Contiance  en  Jésus  et  en  Marie.  256 

PREMIÈRE  SEMAINE  APRÈS  LOCTAVE  DE  PAQUES. 

Dimanche.  Quasimodo.  —  De  la  paix  intérieure.  259 
Lundi.  —  Obstacles  à  la  paix  intérieure.  262 
Mardi.  —  Joie  spirituelle.  265 
Mercredi.  —  De  la  mauvaise  tristesse.  267 
Jeudi.  —  De  la  bonne  tristesse.  270 
Vendredi.  —  Jésus,  Consolateur.  273 
Samedi.  —  De  VA  ve  Maria.  275 

Samedi  (bis).  —  La  Salutation  angélique.  278 

DEUXIÈME  SEMAINE  APRÈS  L'OCTAVE  DE  PAO.UES. 

Dimanche.  Fête  du  saint  Sépulcre.  —  Le  Sépulcre  de  Jésus.  280 
lundi.  —  Jésus,  le  bon  Pasteur.  283 
Mardi.  —  Bonté  inépuisable  de  Jésus.  286 
Mercredi.  —  Le  grand  mystère  de  la  divine  miséricorde.  289 

Mercredi  (bis).  —  L'enfant  prodigue,  preuve  de  la  miséricorde  divine.    292 
Jeudi.  —  Comment  on  perd  et  comment  on  retrouve  Jésus.  294 
Vendredi.  —  Pour  ne  point  perdre  Jésus,  il  faut  le  connaître.  297 

Samedi.  —  Quand  on  connaît  Jésus,  il  faut  s'unir  à  lui.  300 



TABLE  DES  MATIÈRES.  487 

MÉDITATIONS  SUPPLÉMENTAIRES 

DESTINÉES  A  COMBLER  LES  LACUNES,  AVANT  LE  DIMANCHE 

DE  LA   QUINQUAGÉSIME,   ET   APRÈS  LA  FÊTE   DU   SACRÉ-COEUR.1 

I.  1er  Février.  Saint  Ignace,  martyr.  —  Sa  foi  et  son  amour.  303 
II.  2  Février.  Purification.  —  Marie  offre  Jésus  dans  le  Temple.      305 
III.  De  la  confiance  en  Dieu.  308 
IV.  Comment  on  acquiert  une  vraie  confiance.  311 
V.  Le  ciel,  terme  final  de  notre  espérance.  314 
VI.  Motifs  de  confiance  en  Jésus.  316 

VII.  De  l'abandon  à  Dieu.  319 
VIII.  Jésus,  modèle  d'abandon.  322 
IX.  Octave  de  la  Purification.  —  Marie,  modèle  de  confiance  en 
Dieu.  324 

X.  Puissance  de  la  prière,  unie  à  la  confiance.  327 
XI.  Comment  on  doit  prier.  330 
XII.  De  la  prière  continuelle.  332 
XIII.  Empêchements  à  la  prière  continuelle.  335 
XIV.  Ce  que  nous  devons  demander  à  Dieu.  337 
XV.  La  vertu  de  religion,  soutien  de  la  vie  de  prière.  340 
XVI.  Présence  de  Dieu  au  dedans  de  nous,  autre  soutien  de  la  vie 

d'oraison.  342 
XVII.  Amour  divin,  fruit  de  l'exercice  de  la  présence  de  Dieu.  345 
XVIII.  Motifs  d'aimer  Dieu.  347 
XIX.  Le  spectacle  de  la  nature  nous  aide  à  aimer  Dieu.  350 

XX.  Signes  de  l'amour  divin.  352 
XXI.  La  tiédeur,  obstacle  à  l'amour  sacré.  355 
XXII.  Union  de  notre  volonté  à  celle  de  Dieu,  fruit  du  saint  amour.  357 

XXIII.  Soin  des  actions  ordinaires,  autre  fruit  de  l'amour  divin.  360 
XXIV.  Bon  emploi  du  temps,  moyen  de  bien  remplir  nos  devoirs 
ordinaires.  362 

N.  B.  —  Les  Méditations  qui  précèdent  seront  toujours  en  nombre  suffisant 

pour  atteindre  le  dimanche  de  la  Quinquagésime,  si  l'on  n'en  passe  aucune, 
et  qu'on  recoure  aux  Méditations  pour  les  fêtes  selon  leurs  dates  respectives, 
dans  les  mois  de  Février,  de  Mars  et  d'Avril.  (Voyez  ci-après  la  Table, 
page  492.) 

(1)  Voyez  l'Avis,  page  100. 



400  TABLE  DES  MATIERES; 

MÉDITATIONS  POUR  LES  FÊTES. 

MOIS  DE  FÉVRIER.» 

Septuagésime.  Dimanche.  —  Sur  l'Evangile  du  jour.  Service  de  Dieu.     366 
»  Lundi.  —  Moyens  de  servir  Dieu  parfaitement.  369 
»  Mardi.  —  Prière  de  Jésus  au  Jardin  des  olives.  372 

Sexagésime.  Dimanche.  --  L'Evangile  du  jour.  La  parole  de  Dieu.  374 
»  Lundi.  —  Efficacité  de  la  parole  de  Dieu.  377 
»  Mardi.  —  La  Passion  de  Jésus-Christ.  380 

Premier  vendredi.  —  Confiance  dans  le  Sacré-Cœur.  382 
(bis).  —  Cœur  de  Jésus,  modèle  de  confiance.  385 
tf-r  février.  Saint  Ignace,  martyr.  —  Sa  foi  et  son  amour.  303 
2       »       Purification.  —  Marie  offre  Jésus  dans  le  Temple.  305 
0        »       Octave  de  la  Purification.  —  Marie,  modèle  de  confiance 

en  Dieu.  324 

11        »       Fuite  en  Egypte.  —  Les  pécheurs  et  les  justes,  figurés  par 
Hérode  et  saint  Joseph.  387 

24  »       Saint  Mathias,  apôtre.  —  Son  élection.  390 
25  h       Jésus    Enfant.    En    mémoire  de   Noël.   —    Confiance   en 

l'Enfant  Jésus.  392 
25  (bis).  —  Confiance  en  Jésus  Enfant.  395 

Vers  la  fin  du  mois.  Préparation  à  la  mort.  —  De  la  bonne  mort.  398 

MOIS  DE  MARS. 

Premier  vendredi.  —  Cœur  aimable  de  Jésus.  400 

Vertu  spéciale  à  pratiquer  :  L'amour  divin.  —  Excellence  de  cet  amour.  403 
7  mars.  Saint  Thomas  d'Aquin.  —  Sa  science  et  sa  sainteté.  405 

15     »     —  Le  bienheureux  Clément-Marie  Hofbauer.  Sa  foi  et  son 
amour.  408 

—  Mort  de  saint  Joseph.  441 
—  Le  Patriarche  de  Nazareth.  444 
—  Gloire  du  saint  Patriarche  dans  le  ciel.  447 

Saint   Benoit,  père  des  moines  d'Occident.  —  Solitude  et détachement.  419 

—  Le  Verbe  incarné  s'est  fait  l'un  de  nous.  422 

Jésus  Enfant.  —  Combien  il  mérite  d'être  aimé.  425 
L'Annonciation  ou  pendant  l'octave.  —  Réponse  de  Marie 

à  l'Ange.  427 
Vers  la  fin  du  mois.  Préparation  à  la  mort.  —  Le  dernier  soupir.  430 

(l)  Les  méditations  sur  la  confiance,  vertu  spéciale  à  pratiquer  pendant  ce  mois, 
sont  placées  parmi  les  premières  méditations  supplémentaires,  lesquelles  viennent 

toujours  en  février. 

18 i 

10 > 
20 » 
21 » 

25 » 
25 s 

25 i 



TABLE  DES  MATIERES. 

MOIS  D'AVRIL. 

Premier  vendredi.  —  Charité  du  Cœur  de  Jésus.  433 

Vertu  spéciale  à  pratiquer  :  La  charité  envers  le  prochain.  —  Motifs 
de  charité.  435 

25  avril.  Jésus  Enfant.  —  Sa  charité  pour  nous.  438 
25     »     Saint  Marc,  évanyéliste.  —  Sa  docilité  et  sa  bonté.  410 
20     »      Notre-Dame  de  Bon-Conseil.  —  Marie,  conseillère  universelle.  4*3 
28     »     Saint  Paul  de  la  Croix.  —  Dévotion  à  la  Passion.  445 
30      »      Ouverture  du  mois  de  Marie.  4*8 

Vers  la  fin  du  mois.  Préparation  à  la  mort.  —  Le  flambeau  de  la  mort.  4SI 

MÉDITATIONS  EN  RÉSERVE.* 

I.  3  janvier.  —  Sainte  Geneviève,  patronne  de  Paris.  454 
If.  8      »       ~  Sainte  Gudule,  patronne  de  Bruxelles.  45G 
III.  11       »        —  Saint  Sulpice  le  Pieux,  patron  des  Sulpieiens.  458 
IV.  Amour  envers  Jésus-Christ.  461 
V.  Charité  envers  le  prochain.  463 
VI.  Bonheur  de  servir  Dieu.  466 
VIL  Sur  la  présence  de  Dieu.  469 
VIII.  De  la  bonne  intention.  471 

IX.  De  l'office  divin  (pour  les  prêtres).  474 
X.  Le  zèle  du  prêtre.  476 
XL  Des  Congrégations  (pour  les  laïques).  479 

Ordre  du  jour  tour  la  retraite  annuelle  ou  mensuelle.  482 

RETRAITE  DE  HUIT  JOURS.1 

/  lo  Brièveté  de  la  vie,  127.  Bon  emploi  du  temps,  133,  362.2 

le»-  jour.  J  2°  Service  de  Dieu,  4*>fi. 
(  3°  Péché  mortel,  159.  La  grâce  sanctifiante,  167. 

(*)  Ces  méditations  surérogatoires  sont  laissées  au  choix  du  lecteur.  Il  peut  s'en 
servir  selon  la  date  indiquée,  quand  il  veut  varier  certains  sujets  déjà  lus  et  médités 
plusieurs  tois. 

(1)  On  trouvera  des  Retraites  de  cinq  et  de  trois  jours  aux  tables  des  tomes  second 

et  troisième.  Pendant  la  retraite,  outre  la  méditation,  il  est  bon  de  faire  chaque  jour 
une  lecture  spirituelle.  Nous  recommandons  spécialement  le  livre  du  R.  Père  Sa'nt- 

Omer,  intitulé  :  Pratique  de  la  perfection  mise  a  la  portée  de  tout  le  monde  d'après 
saint  Alphonse. 

(2)  Les  divers  nombres  indiquent  les  pages  de  différentes  méditations  que  chacun 
peut  choisir  à  son  gré  dans  le  tome  premier. 



490 TABLE  DES  MATIÈRES. 

i  lo  Péché  véniel,  164. 
2c  jour.  I  2°  Tiédeur,  355.  Crainte  de  Dieu,  170. 

f  3o  Mort,  72,  398,430,451. 

11°  La  pensée  de  l'enfer,  162. 2o  La  Passion  nous  fait  haïr  le  péché,  202. 
3°  Le  ciel,  314.  Sentiments  de  contrition,  20*. 

j  lo  Confiance  en  Jésus,  256,  283,  31  G,  319,  322. 
4*  jour.  J  2o  Miséricorde  divine,  286,  289,  292. 

(  3°  Actions  ordinaires,  360. 

j  lo  Humilité,  111. 
î>e  jour,  j  2o  Confession  fréquente,  172. 

(  3°  Obéissance,  82,  88, 196. 

j  lo  Oraison,  143, 146. 
Ge  jour.      2o  La  prière,  327,  330,  332,  335,  337. 

>  3°  Bonne  intention,  471.  Amour  divin,  345,  347,  350,  352. 

11°  Présence  de  Dieu,  342. 
2o  Charité  envers  le  prochain,  183, 186, 188, 191. 
3°  Conformité  à  la  volonté  divine,  357. 

j  lo  Dévotion  à  la  Passion,  199,  207,  209,  215,  228,  233. 
8e  jour,  j  2o  Dévotion  au  saint  Sacrement,  103, 106,  231. 

(  3o  Confiance  en  Marie,  59,  69,  138, 156, 212,  275, 278. 

RETRAITE  DE  DIX  JOURS. 

1er  JOUR. 

2e  JOUR. 

3e  JOUR. 

4e  JOUR. 

5e  JOUR. 

lo  Brièveté  de  la  vie,  127. 
2"  Bon  emploi  du  temps,  133,  362. 
3°  Péché  mortel,  159. 

lo  Péché  véniel,  164. 
2o  Tiédeur,  355. 
3°  Mort,  72,  398,  430,  451. 

1°  La  pensée  de  l'enfer,  162. 
2°  La  Passion  nous  fait  hair  le  péché,  202. 
3°  Sentiments  de  contrition,  204. 

lo  L'enfant  prodigue,  292.  Le  bon  Pasteur,  283. 
2o  Ciel,  314.  La  grâce  sanctifiante,  167. 
3°  Confession  fréquente,  172. 

lo  Confiance  en  Dieu,  256,  283,  316,  3-19, 322. 
2o  Paix  intérieure,  259,  262. 
3°  Actions  ordinaires,  360. 



TABLE  DES  MATIÈRES. 

Ilo  Humilité,  1
1-1. 2o  Obéissance, 
 
82, 88, 196. 

3°  Crainte  de  Dieu,  170. 

!!<>  Vertu  de  religion,  340. 
2«  Esprit  de  prière,  327,  330,  332,  335, 337. 
3o  Oraison,  143, 146. 

|  1°  Présence  de  Dieu,  342. 
8e  jour.  J  2<>  Bonne  intention,  471. 

(  3°  Conformité  à  la  volonté  divine,  357. 

(  lo  Charité  envers  le  prochain,  183, 186, 188,  191. 
9e  jour.      2°  Amour  envers  Dieu,  3i5,  3i7,  350,  352. 

(  3"  Souffrances  et  tentations,  119,  121, 124,  130. 

(  lo  Dévotion  à  la  Passion,  199,  207,  209,  215,  228,  233. 
10e  jour.     2o  Dévotion  au  saint  Sacrement,  103, 106,  231. 

(  3o  Confiance  en  Marie,  59,  69,  138. 156,  212,  275, 278. 

491 

RETRAITE  DE  QUINZE  JOURS. 

Il©  Service  de  Dieu,  466. 2o  Crainte  de  Dieu,  170. 
3°  Brièveté  de  la  vie,  127. 

Ilo  Péché  mortel,  159. 2o  Péché  véniel,  164. 
3o  Tiédeur,  355. 

(  lo  Mort,  398. 
3e  jour,  j  2°  Pensée  de  la  mort,  72. 

(  3°  Préparation  à  la  mort,  430,  451. 

I  lo  Pensée  de  l'enfer,  162. 
4e  jour.      2o  Le  ciel,  314. 

(  3o  Contrition,  204. 

i  lo  L'enfant  prodigue,  292.  Mystère  de  la  miséricorde,  239. 
5e  jour.  J  2o  Le  bon  Pasteur,  283. 

'  3o  Confiance  en  Jésus,  256,  283,  316,  319,  322. 

Ilo  Paix  intérieure,  259,  262. 
2°  Confession  fréquente,  172. 
3°  Crâce  sanctifiante,  167. 

t  lo  Prix  du  temps,  133,  362. 

7e  jour,  j  2o  Connaître  Jésus,  297,  300. 
(  3°  Actions  ordinaires,  362. 



492  TABLE  DES  MATIÈRES. 

(  1°  Humilité,  441. 
8e  jour.      2o  La  prière,  327,  330,  332, 335,  337 

(  3o  Oraison,  443,  446. 

11°  Imitation  de  Jésus,  48. 
2°  Obéissance,  82,  88,  496. 
3°  Offrande  de  soi-même  à  Dieu,  59. 

14°  Enfance  chrétienne,  SI. 2°  Amour  du  travail,  9S. 
3o  Tentations,  449,  424. 

14°  Présence  de  Dieu,  342. 2°  Bonne  intention,  474. 
3«  Charité  envers  le  prochain,  483, 486,  488, 491. 

(  4o  Amour  divin,  34S,  347,  3S0,  3S2. 
42e  jour.     20  Conformité  à  la  volonté  de  Dieu,  3S7. 

(  3°  Souffrances  et  patience,  424,  430. 

1  4°  Mauvaise  tristesse,  267. 
43e  jour.  !  2°  Bonne  tristesse,  270. 

f  3°  Joie  spirituelle,  26S. 

I4o  Jésus  perdu  et  retrouvé,  22, 29 \. 
2°  Jésus  consolateur,  273. 
3o  Bonté  de  Jésus,  286. 

|  4o  Dévotion  à  la  Passion,  499,  207, 209,  215,  228,  233 
45e  jour.     2°  Dévotion  au  saint  Sacrement,  403,  406,  231. 

(  3o  Confiance  en  Marie,  59,  69,  438,  456,  242, 275,  278. 





La  Bibliothèque, 

Université  d'Ottawa 
Echéance 

Tkd  Llbia/iy 
Uni  vers ity  of  Ottawa 

Date  Due 



; 

±31002    0ll2WSWt 
B    Q    T         2    5    3  ̂       ̂ ~in~~vT  m         .    -    .  V    1 
BRONCHPIN-,    CHARLES-LOU 
HEDITATIONS    POUR    LES    J 




