COLLECTIONS

M

10

E

AITRES

EMILE DERMENGHEM
MAHOMET

et la tradition islamique

HENRI MARROU
ST AUGUSTIN

et Nougustinisme

JEAN STEINMANN
ST JEAN BAPTISTE

¢t la spiritualité du désert

HENRY VAN ETTEN

GEORGE FO X
et les Quakers

CLAUDE TRESMONTANT

5T PAUL
et le mystere du Christ

MAURICE PERCHERON
LE BOUDDHA

et le bouddhisme

JEANNE ANCELET-HUSTACHE
MAITRE ECKHART

et la mystique rhénane

ANDRE NEHER
MOQISE

et la vocation juive

MICHELINE SAUVAGE
SOCRATE

et la conscience de lhomime
4

IVAN GOBRY
ST FRANCOIS D'ASSISE

et |'esprit franciscarn

DITIONS

Imprimé en France 2-56.4

MICROCOSME

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

D

SPIRITUELS

FRANCOIS VARILLON
FEMELOM

et le pur amour

ALBERT-MARIE SCHMIDT
JEAN CALVIN

et la tradition calvinienne

JEAN-PAUL BONNES
DAYID

et les psaumes

PIERRE DO-DINH
CONFUCIUS

et 'humanisme chinois

DENISE ET ROBERT BARRAT

CHARLES DE FOUCAULD
ct la fraternité

PIERRE KOVALEVSKY
ST SERGE

et la spiritualite russs

M. D. CHENU
ST THOMAS D'AQUIN

et la théologie

SOLANGE LEMAITRE
RAMAKRISHNA

et la vitalité de 'hindouiseme

DOM CLAUDE ). NESMY
ST BENOIT

¢t la vie monustique

JEAN MEYENDORFF
5T GREGOIRE PALAMAS

et la mystigue orthodoxe

U SEUIL




& » o

v ad A HATS

‘s b ad R~
ZNHe

-

& .« !..éw oy
éianomﬂ it
PR

Tk Sy

I ania
o

kS

1




: | Anhoche = E
o _‘---)Iconwm
: |
| : SIDIEe
V Pergé
Attalie '99

»
\ N

”~
AN Salamine
\\

~
“~
\‘

Paphos

MER MEDITERRANEE

Sidon *

Tyr
Prolémais
Césarée

Jériksalem
. @




SAINT PAUL

et le mystére du Christ







SAINT PAUL

et le mystere du Christ

PAR CLAUDE TRESMONTANT

Maitres spirituels

AUX EDITIONS DU SEUIL



TABLEAU

DATES

premiéres

années de

'ére chré-
tienne.

vers 36

vers 36-39

vers 39

vers 39-42

vers 43-44

vers 44

vers 45-49

49 ou 50

50-53

52 ou 53
57 ou 58
58-60

59 ou 60

60 ou 61 - ?

FAITS

Naissance

Lapidation d'Etienne
Conversion de Paul

Séjour & Damas, puis en
Arabie, puis de nouveau
a Damas

Premier voyage a Jérusa-
lem (15 jours), entrevue
avec Pierre

Séjour a4 Tarse

Séjour & Antioche

Famine, collecte et voya-
ge a Jérusalem

Premier voyage mission-
naire

Concile de Jérusalem
Conflit avec Pierre & An-
tioche

Deuxiéme voyage mis-
sionnaire

3¢ voyage missionnaire

Emprisonnement 4 Césa-
rée

Voyage de Paul prison-
nier pour Rome

Captivité 2 Rome

Voyages ?

Second emprisonnement

Le moulin mystique
~<a Saint Pau! recueillant la farine du blé de |' Ancienne Loi

(Vézelay )

DOCUMENTS

Act. 7, 58
Philém., 9

Act. 7, 58 ;9,1
22,4

Gal. 1,13

Act. 9,20

Gal. 1,17

Act. 9,23

Gal. 1,18
Act. 9,26

Act. 9,30
Gal. 1,21

Act. 11,25

Act. 11,27
12,25

Act. 13-14
Act. 15,1-35
Gal. 2, 1-10
Gal. 2,11

Act. 15,36

Act. 18,23
21,17
Act. 24-26

Act. 27, 28

Act, 28

CHRONOLOGIQUE DE LA VIE DE PAUL

e e — ———— = =N

LETTRES HISTOIRE

Thes.
18,22

Gal.
Cor.

Rom.

Col.
Eph.
Phil.

Tim.
Tite

CONTEMPORAINE

Auguste
31 av. J. C.
14 apr. J. C.

Caligula (37-41)

Claude (41-54)
Hérode Agrippa, roi de
Palestine (41-44)

Claude expulse les Juifs
de Rome

Gallion procurateur d’A-
chale

Néron (54-68)

Festus procurateur de la
Judée (60-62)

Incendie de Rome, juillet
64

Soulévement de la Judée
(66-70)

Mort de Néron, juin 68




~AUL,
son temps,

son milieu.

Les seules sources dont nous disposions
pour reconstituer la vie de Paul sont le livre
des Actes des Apdtres et les Lettres que Paul
écrivit aux communautés chrétiennes.

Paul est né dans les premiéres années de
I’¢re chrétienne. Il était donc un peu plus
jeune que le Seigneur. Lors de la lapidation
d’Etienne (vers 36) il était, selon les Aczes, 7,
58, un « jeune homme » (neanias), et dans
le billet adressé a Philémon (vers 63) Paul se
nomme lui-méme « le vieux Paul » (presbutes) .

Paul dont le nom hébreu était Shaou! —le nom du premier
roi d’Israél — est né & Tarse, en Cilicie. Il nous le dit lui-
méme 2 deux reprises : « Fe suis Fuif, né a Tarse en Cilicie. »
(Act. 22, 3.) « Je suis Fuif, de Tarse, en Cilicie, citoyen d’une
ville qui n’est pas sans renom. » (Act. 21, 39.)

Le pere de Paul avait acquis, sans que nous sachions com-
ment, les droits de cité tarsiote et romain. Paul saura rappeler
qu’il est citoyen romain quand l’occasion s’en présentera ;
la citoyenneté romaine comportait en effet certains privi-
leges ; il était interdit d’infliger & un civis romanus des peines
infamantes. Pour les procés capitaux, le citoyen romain
n’est justiciable que du tribunal impérial de Rome.

Selon saint Jérdme, la famille de Paul aurait été originaire
de Giscala, en Galilée.

Initiale de I'Epitre aux Romains
{Bible de Charles le Chauve)




La chaine du Taurus

La ville de Tarse était célébre dans l’antiquité. Située
a un carrefour de routes, & I’entrée des défilés du Taurus,
beaucoup plus proche de la mer que l’actuelle petite ville
turque, elle constituait un lieu de rencontre entre deux
mondes. Sa fondation remonte peut-étre a la fin de ’Empire
hittite ; son nom se lit gravé sur I’obélisque de Salmanassar III
(1x¢ siecle avant notre ére). Tarse a été assujettie successive-
ment aux Sémites assyriens, aux Perses, aux Grecs et aux
Romains. Elle est demeurée un creuset ou se sont mélangées
les civilisations et les religions. Selon Xénophon, c’était une
« cité grande et heureuse ». Grace au fleuve Cydnos, elle était
un véritable port de mer qui attirait les marchands de tout
le bassin de la Méditerranée. Ce mélange de races, de mceurs,
de langues, de classes sociales, a d fournir au jeune Shaoul
un riche terrain pour sa formation humaine. Il est important
de souligner que Paul n’est pas né dans un milieu clos,
dans une campagne de la Judée, mais dans une cité ouverte
sur la mer et ou une bonne partie de I’humanité était repré-
sentée. Le sens de l'universalité a pu se fortifier chez Paul
plus facilement dans un tel milieu.

Tarse vu du sud-ouest




Tarse n’était pas seulement un grand port et une impor-
tante ville commergante. C’était aussi un centre de culture
qui, au dire de Strabon, pouvait rivaliser avec Athénes et
Alexandrie. Au carrefour de I’Orient et de 1I’Occident, des
civilisations sémitiques et grecques, elle a produit des phi-
losophes qui ont essaimé dans le monde antique tout entier.
« Rome est plein de Tarsiens et d’Alexandrins », écrit Strabon,

et il cite entre autres les noms des philosophes stoiciens
Athénodose et Nestor.

Le Baal de Tarse
(monnaie du 4¢ siécle av. J. C.)

Les religions les plus diverses d’origine avaient constitué
un syncrétisme ou les éléments indigénes, assyriens, perses
et grecs se mélaient. A c6té du Baal Tarz (le Seigneur de
Tarse), le jeune dieu Sandan, assimilé plus tard A I’Héracles
grec. Chaque année on célébrait la féte du dieu de la végé-
tation : on brilait la statue du dieu sur un bacher, puis on
fétait le retour du dieu i la vie ; la cérémonie funébre était
suivie de réjouissances ou la débauche ne faisait pas défaut.

Quant aux religions 4 mysteére, elles y étaient représentées,
notamment par le culte de Mithra.

Tarse : Porte de I’ Ouest




Une colonie juive se trouvait a Tarse comme dans toutes
les villes importantes de I’Empire.

Paul est un enfant de la ville. Alors que Jésus utilisait une
langue et une symbolique paysanne, terrienne — le semeur
et sa semence, le figuier et ses feuilles qui annoncent les temps,
la croissance des arbres, la couleur du ciel, la vie du berger,
la vigne, etc... —, Paul se servira d’un registre de comparaisons
qui sont celles d’un citadin : le stade (I Cor. 9, 24 ; Phil.
3, 14 ; 2 Tim. 4, 7 sq) ; 'existence militaire (I Thess. 5, 8 ;
Eph. 6, 10 sq; Phil. 2; I Cor. 9, 7; 14, 8; 2 Cor. 10,3;
Phil. 2, 25 ; 2 Cor. 2, 14; Col. 2, 15); les esclaves (textes
nombreux), les tribunaux, le théatre (I Cor. 4,9 ; Rom. I, 32) ;
la construction des maisons, le travail manuel artisanal, le
commerce (Eph. 1, 14; 2 Cor. 1, 22 5, §; 2, 17); la navi-
gation (I Tim. 1, 19). Les images empruntées a la vie paysanne,
a la nature, sont inexistantes. Paul n’a pas ce que ’on a appelé
au siécle dernier « le sentiment de la nature ». Il a bien davan-
tage le sens du travail humain, de la vie humaine sociale.

Construction de maisons

Jeux du cirque

S R o~ =

TRy s S S




Travail manuel artisanal (cardeurs de laine)

Commerce (bureau des changeurs)

=
)
=
3
26
=
3
z




Au début de I’ére chrétienne, le peuple juif est répandu
sur toute l'étendue du monde gréco-romain, et méme au
deld. Les déportations assyriennes et babyloniennes qui se
succédeérent depuis 722, puis une émigration spontanée, ont
constitué cette Dispersion d’Israél (diaspora) qui est en méme
temps un ensemencement. La révélation faite 4 Abraham, a
Isaac et 4 Jacob, I'Instruction de Moise (la Torah) sort des
limites de la terre de la promesse. Cet ensemencement d’Israél
dans tout le monde antique constitue une préparation a la
diffusion de I’Evangile.

Aux temps des Macchabées, la Sibylle hébraique proclame,
s’adressant au peuple juif : « Tu es partout, dans tous les
pays et sur toutes les mers. Tous se scandaliseront de tes
coutumes. » Et Strabon, a I'époque d’Auguste, écrit que le
peuple juif « s’est déja répandu dans toutes les villes, et qu’il
n’y a pas un lieu au monde ou il ne soit venu et ne domine. »
Les fouilles, les documents, tout confirme cette expansion
d’Israél dans le monde antique. En Egypte et en Syrie, on
pense que le nombre des Juifs a di s’élever & un million ;
en Palestine un demi-million, et dans le reste de I’Empire
romain au moins un million et demi.

Jérusalem demeurait le centre politique et religieux du
peuple dispersé. Chaque année, des milliers de Juifs se ren-
daient a Jérusalem pour la Pique afin d’y apporter leur
offrande.

Un certain nombre de ces pélerins restaient a Jérusalem,
et c’est ainsi que se sont constituées des communautés juives
« etrangeres », par exemple celles que le Livre des Actes
appelle Hellénistes.

Un impo6t était collecté dans toute la diaspora en faveur
du Temple de Jérusalem. Dans chaque ville, un tronc recueil-
lait ces sommes qui étaient portées a Jérusalem. Paul repren-
dra cette coutume en faveur des pauvres de Jérusalem en
temps de disette. Des ordonnances du temps d’Auguste
attestent que les Juifs étaient autorisés a recueillir et & trans-
porter cet argent. Des priviléges juridiques étaient accordés
par Rome aux Juifs de la diaspora : liberté du culte et dis-
pense des cultes impériaux.

L’agriculture est le métier le plus fréquemment pratiqué
par les Juifs de la diaspora. En Egypte et en Asie mineure,
nombre de monuments attestent ’existence de colonies
juives comportant des propriétaires terriens. L’industrie
juive est florissante : tissage et teinture en particulier.

I0




A

Le commerce passe a l’arriere-plan, sauf a Alexandrie.

Une des caractéristiques du judaisme de la diaspora,
c’est le prosélytisme. Un texte du Nouveau Testament nous
dit que les pharisiens « parcourent les mers et les terres pour
faire un prosélyte » (Mat. 23, 15) et Horace, dans ses Satires
(1, 4, 142) fait allusion 4 ce prosélytisme juif. Le judaisme
se sent appelé a devenir religion universelle. La propagande
juive eut un succes considérable. Les Juifs parviennent 2
réunir autour de la Synagogue des « craignant Dieu » :
ceux qui adhéraient au monothéisme, acceptaient les exi-
gences de la morale juive, et se soumettaient aux prescrip-
tions relatives au Sabbat et aux interdits alimentaires. Cer-
tains allaient jusqu’a se faire circoncire : ce sont les « prosé-
lytes », qui s’engagent a pratiquer la Loi tout entiére. Ils
deviennent ainsi membres du peuple d’Israél — sans devenir
« fils d’Abraham ».

Du judaisme hellénistique, il ne nous reste que peu de
chose. Selon l’expression de Lietzmann, le judaisme tal-
mudiste a tué son frére, le judaisme de langue grecque.
(Histoire de I’Eglise ancienne, tr. fr. Paris, 1950). Il ne nous
reste, de la riche culture du judaisme hellénistique, que
quelques ruines de synagogues, de cimetiéres, quelques
inscriptions, des fragments de parchemin et de papyrus.

Papyrus Fouad 266
Manuscrit grec

de I’Ancien Testament

2¢ - 1T giécle avant J. C.

Boounent 3 el
N e E O,
FOIIORTUIN ., .0 ¥ieaNrrochyw
QiMrex . @ierveoaih

gy }p"‘ -




.

i

:
1Y
g ot 2 ALY -
R I

=

- i RS 1, i
BN RATATENARE
Texte grec du Deutéronome ’ - G P :

Version des Septante,
2¢ siécle avanr J. C.

(John Ryvlands Library) v MQ
L3

ety

En ce qui concerne les documents littéraires, n’ont survécu
que les traductions grecques de I’Ancien Testament, les
euvres de Josephe et de Philon, des apocryphes, et des
fragments d’anciens écrivains juifs hellénistiques conservés
par Eusébe de Césarée (Préparation évangélique, 1X, 17-39)
et Clément d’Alexandrie (Premiére Stromate).

A Alexandrie, la Bible avait été traduite, en grec, a I’usage
de la communauté, entre le 1ve et le 11° siécle avant notre ére.
La langue pratiquée par le judaisme de la Diaspora méditer-
ranéenne est le grec, la langue alors universelle.

Quand les exilés étaient revenus de Babylone, ils avaient
rapporté dans leur pays la langue usuelle en Orient, ’ara-
meen, qui a été parlé en Palestine pendant un millier d’années.
L’hébreu demeurait la langue sacrée, la langue scolastique.
Mais le peuple ne comprenait plus bien I’hébreu, dont l’in-
telligence demeurait réservée désormais a I’homme du Livre,
le scribe. II fallut donc, dans les offices et ’enseignement,
traduire le texte sacré. Ce sont ces traductions orales en
araméen — traductions accompagnées de commentaires —,
qui sont a l'origine des Targums.

Dans la Diaspora, I’enseignement dans les synagogues est
fait en grec. La Bible est lue dans sa traduction grecque, et
c’est en grec que sont dites les priéres et la confession de foi.
Cependant, cela n’exclut pas nécessairement une premiére
lecture liturgique en langue sacrée, suivie de la traduction
grecque. L’interprétation de I’Ecriture et la prédication se
font aussi évidemment en grec. Ainsi a pu se constituer en
Diaspora une Mishna grecque dont nous pouvons nous faire
une idée par les écrits de Paul, de Philon et de Joséphe.

12

RS L Ao e

T e e pm——




e“_’-,

o

A Tarse, Paul a appris le grec. Le grec est sa langue mater-
nelle. C’est le grec populaire, la « langue commune » (koiné)
utilisée par les marchands, les marins, les soldats. Paul a lu
la Bible dans la traduction des Septante. Le fait est d’impor-
tance en ce qui concerne certaines interprétations pauli-
niennes fondées non pas sur le texte hébraique mais sur cette
traduction parfois sensiblement différente. La Septante,
en effet, est non seulement une traduction, mais représente
qussi une évolution de la théologie biblique, et dénote une
certaine adaptation a la mentalité grecque.

Paul fréquenta-t-il des écoles grecques ? C’est peu pro- '4

bable. Ce qui est certain, c’est qu’il regut la formation juive
de rigueur dans une famille pharisienne de stricte observance.

« Saul appelé aussi Paul » (Act. 13, 9) proclame hautement
qu’il était « Pharisien fils de Pharisien » (Act. 23, 6) :

Si quelqw’un d’autre croit pouvoir se glorifier dans la chair,
moi bien plus ! Circoncis le huitiéme jour, de la race d’Israél,
de la tribu de Benjamin, Hébreu fils d’Hébreu; gquant a la
Loi, Pharisien; quant au zéle, persécuteur de PEglise ; quant
a la justice que peut procurer la Loi, devenu irréprochable.
Mais, ajoute saint Paul devenu chrétien, tout cela qui pour

moi était un avantage, je I’ai tenu pour une perte a cause du
Christ ¥ésus. (Phil. 3, 4.)

Dans le Judaisme du début de notre ére, on distingue
plusieurs partis, plusieurs sectes, plusieurs «écoles». «Dans
ce temps-la, écrit Joséphe, — et il indique par 1a le temps de
Jonathan (I Macch. 12, 13) — dans ce temps-l3a, il y avait
trois sectes parmi les Juifs, qui pesaient différemment des
choses humaines. On les nommait les Pharisiens, les Saddu-
céens, les Esséniens. » (Antiquités judaiques, XIII, V, 9).

« Les Pharisiens, nous dit encore Joséphe, ont imposé au
peuple, comme venant de la succession des péres, des points
de droit qui ne sont pas inscrits dans les lois de Moise, et que
la secte des Sadducéens rejette pour cela méme, disant qu’il
ne faut tenir comme légal que ce qui est écrit, et qu'on n’est
pas obligé d’observer ce qui vient de la tradition des péres.
Ce fut la cause de beaucoup de recherches et de dissensions,
les Sadducéens n’ayant convaincu que les riches sans réussir
a se faire suivre du populaire, tandis que les Pharisiens
avaient la foule pour alliée. » « Ils ont tant d’autorité sur
la foule qu’on les croit aussitdt, méme lorsqu’ils parlent
contre le roi et le grand-prétre, » (Ane. XIII, X, 5.)

I3

A



Dans le développement historique du Judaisme depuis
I'exil, les prétres et les scribes sont les éléments prépondé-
rants. A I’époque d’Esdras, ils sont encore pour l’essentiel
unis. Mais depuis le commencement de I’époque hellénis-
tique, ils s’opposent de plus en plus. Au temps des
Macchabées, ils en viennent a constituer deux partis. Du
milieu des prétres nait le parti des Sadducéens ; les scribes
constituent le parti des Pharisiens. L’opposition entre les
deux partis ne se situe cependant pas sur le méme plan
les Pharisiens sont un parti religieux, celui de la stricte obser-
vance. Les Sadducéens sont les aristocrates. L’essence du
pharisaisme se définit par son attitude vis-a-vis de la Loi.
Les Sadducéens se définissent par leur position sociale. En
fait, le role des Sadducéens a cessé lors de la destruction de
Jérusalem, tandis que le Judaisme postérieur tout entier
procede du pharisaisme. La théologie de I’Eglise chrétienne
doit aussi beaucoup au pharisaisme. Jésus prenait expressé-
ment le parti des Pharisiens sur les questions de dogme.

Pharisien, (hébreu paroushim, araméen parishin) signifie
« séparé ». Le terme est trés rare dans la Mishna. C’est sans
doute une appellation qui leur fut donnée et qu’ils ont fini
par accepter. Séparés, les Pharisiens le sont en ce sens qu'’ils
tentent d'appliquer la Loi d’'une maniére plus zélée, plus
intégrale que le commun, lequel est par 12 méme considéré
comme moins parfait, impur. Connaitre parfaitement la Loi,
I'appliquer strictement, adapter les exigences de la Loi 2
des cas qu’elle n’avait pas prévus. Ainsi les Pharisiens en
sont venus a constituer une casuistique. Une jurisprudence
s’avérait nécessaire dans les multiples occasions ou la Loi
devait exercer son autorité. C’est cette jurisprudence que le
parti pharisien considérait comme aussi contraignant que la
Loi écrite elle-méme, tandis que les Sadducéens refusaient
cette addition a la Lol mosaique.

Du point de vue théologique, les Pharisiens avaient accueilli
ce «developpement » dogmatique que constitue, depuis le
livre de Daniel, la foi en la résurrection des morts. Les
Sadducéens au contraire n’acceptaient pas cette doctrine
qui ne se trouve pas exprimée dans les Livres antérieurs.
De méme en est-il en ce qui concerne la doctrine des anges,
la rétribution aprés la mort : les Pharisiens professent ces
dogmes, les Sadducéens les refusent. Le Judaisme postérieur
comme la théologie chrétienne ont donc hérité sur ces points
I’enseignement pharisien.

14

R e



Sur I’éducation d’un jeune Juif dans la diaspora au début
de notre ére, nous ne savons presque rien. Ce qui est certain,
c’est que le pere de famille a ’obligation formelle d’ensei-
gner lui-méme la religion A ses enfants (Deut. VI, 7, 20).
Vers le début de notre ere, les communautés juives prenaient
sans doute a leur charge ’organisation des écoles élémentaires.
L’existence des écoles est attestée avec certitude i I’époque
de la Mishna, au plus tard vers le 11¢ siécle. Philon nous dit
des Juifs : « Etant donné qu’ils considérent leurs lois comme
révélées par Dieu, et qu’on les instruit dans la connaissance
de ces lois dés leur plus tendre enfance, ils portent dans leurs
dmes l’image des prescriptions de la loi.» Et Joséphe
« Plus que de toute autre chose nous nous occupons de I’édu-
cation des enfants, mettant surtout notre amour-propre 32
élever nos enfants, et faisant de ’observation des lois et des
pratiques pieuses, qui nous ont été transmises conformément
a ces lois, I’ceuvre la plus nécessaire de toute la vie. » Ailleurs :
« Chez nous, qu’on demande les lois au premier venu, il les
dira toutes plus facilement que son propre nom. Ainsi deés
I’éveil de I'intelligence, 1’étude approfondie des lois les grave,
pour ainsi dire, dans nos 4dmes. »

Il semble que les écoles élémentaires se soient multipliées
au cours des deux premiers si¢cles de notre ére. A 1I’époque
macchabéenne déja, l’enseignement élémentaire apparait
assez répandu. Un réglement datant de cette époque prescrit
au surveillant de la synagogue (hazzan) d’apprendre A lire
aux enfants le jour du Sabbat.

Le jeune Shaoul a donc certainement appris ’hébreu dans
sa premiére enfance. Dés que I’enfant connaissait I’alphabet,
il commengait 4 lire la Bible dans les petits rouleaux de par-
chemin (megillot) contenant des extraits du Pentateuque.
L’¢tude commengait par le Lévitique. Chaque jour, I’éléve
devait apprendre par cceur un verset ou un paragraphe.

En méme temps qu’il apprenait a lire dans le Livre de la
Parole de Dieu et qu’il §’initiait aux traditions de ses peres,
le jeune Shaoul apprenait un métier manuel, celui de son
pere. « S’occuper exclusivement de la Torah, sans exercer
de métier, dira un Rabbi, c’est agir en homme qui méconnait
Dieu. » Le travail manuel n’était pas, en Israél, méprisé
comme en Gréce par exemple. Les Grecs réservaient le
travail manuel aux esclaves. Dans le milieu démocratique
Juif, les docteurs de la Loi apprennent un métier manuel
pour assurer leur existence. Un Rabbi du 11¢ siécle dira :

15




« L’étude de la Torah s’allie bien avec I’exercice d’un métier,
car la pratique simultanée de ces deux activités nous éloigne
du péché¢ et toute étude qui ne s’accompagne pas d’un travail
conduit a la fainéantise et au désordre. »

Saint Paul, nous le verrons, écrira aux communautés qu’il
a fondées : « Que chacun travaille de ses mains pour subvenir
a ses besoins et donner a ceux qui n’ont pas assez. »

Selon les Docteurs en Israél, le premier devoir du peére
de famille, aprés avoir fait circoncire son fils, c’est de lui
faire apprendre la Torah, puis de lui donner un métier. Le
travail manuel est considéré comme un acte de piéte. Il faut
travailler manuellement a cété de I’étude, « suivant I’exemple
de R. Jossé b. Meshulam et de R. Siméon b. Ménassé qui
consacraient un tiers de la journée i la Torah, le deuxiéme
a la priere et le dernier au travail ». A ’époque mishnaique
et méme avant, presque tous les docteurs exercent un métier
manuel : Hillel et R. Akiba étaient bucherons, R. Yohanan
cordonnier, Josué b. Hanania cloutier. Ainsi faisaient les
« saints rabbins de la terre d’Israel ».

Rabbi Shaoul sera fabricant de tentes comme son pére.
Une tradition communément respectée engageait le fils
a apprendre et a exercer le métier de son pére.

Il semble que le pére de Paul ait été assez aisé, puisqu’il
put envoyer son fils poursuivre ses études a Jérusalem.

Tisseur de tentes
a Tarse aujourd hur. "o
La technique

n’'a sans doute
pas changé

depuis Saint Paul.




~

Les rouleaux de la Torah

LES ANNEES DE FORMATION

Vers 1’dge de quinze ans sans doute, Paul part pour
Jérusalem. Ecoutons Paul lui-méme : « Fe suis Fuif, né a
Tarse en Cilicie ; mais j’ai été élevé (formé) dans cette ville-ci
(2 Jérusalem) er instruit aux pieds de Gamaliel selon ’exacte
Loi de nos péres. » (Act. 22, 3.)

Le premier enseignement est celui de I’Ecriture sainte, —
la « loi écrite ». Rappelons que Torah signifie d’abord instruc-
tion, mais instruction qui doit étre vécue dans le réel, dans
’action.

17

SAINT PAUL. 2,



A cOté de la « loi écrite » qui remonte a Maoise, le Judaisme
traditionnel, pharisien, met la « rorah orale », dont ’autorité
est la méme. Cette Loi orale a été peu a peu codifiée. D’apres
le Judaisme orthodoxe, si la Loi écrite nous vient de Moise,
il en est exactement de méme de la Loi orale, qui aurait été
recue aussi par Moise au Sinai et transmise par lui oralement
a Josué, par celui-ci aux Anciens, par les Anciens aux pro-
phetes, jusqu’aux Docteurs. Son autorité est fondée sur
cette origine mosaique. Sa fonction est de compléter et
d’interpréter la Loi écrite. La Torah de Moise devait, pour
étre realisée dans les circonstances nouvelles qui se pré-
sentent au cours de [’histoire, étre interprétée, précisée,
développée. C’est 4 Esdras que la tradition fait remonter
ce travail d’interprétation de la Loi mosaique. Esdras,
«le prétre, docteur des paroles de la loi du Seigneur et de
ses préceptes concernant Israél », «appliquait son cceur a
scruter (/idrosh) la Loi du Seigneur, a la mettre en pratique g
et a enseigner en Israél les préceptes et les ordonnances »
(Esdr. VII, 11, 10). Les Lévites, (Néhémie, VIII, 7, 8)
«lisaient distinctement dans le livre de la Loi et en expliquaient
le sens, et 'on comprenait ce qui était lu ». C’est ce travail
d’exégeése, qui consiste a scruzer le texte écrit pour en tirer
le sens profond et en dégager les applications actuelles, que
Ion a appelé le midrash. La Torah de Moise est une histoire
et une /ot. Le travail d’exégeése se fera donc dans un double
sens : constitution d’une jurisprudence, réadaptation conti- ?r
nuelle des regles de vie, (midrash halakha) ; interprétation des ;
parties narratives de I’Ecriture (midrash aggadah). Les deux §
Torah ne sont donc pas sans lien entre elles. I.a Torah orale
est une explication donnée par Dieu de la Torah écrite. §

C’est donc a I’¢tude de la Bible et de son interprétation :
traditionnelle que Shaoul s’est consacré pendant plus de '
quinze ans « aux pieds de Gamaliel ». Le sens est précis :
I’étudiant était assis par terre aux pieds du Maitre.

De Gamaliel, la tradition juive a conservé des « dires »,

Le Livre des Actes, quant a lui, nous rapporte cette apprécia-

tion : « Un Pharisien nommé Gamaliel, docteur de la Loi

vénéré de tout le peuple » (Act., 5, 33). Le lecteur pourra _
relire le passage des Actes ou nous voyons Rabban Gamaliel ‘
intervenir a propos des Apdtres mis en accusation (Act. 22, ;
35). La tradition juive nous dit que « depuis qu’est mort
Rabban Gamaliel le vieux, ’honneur de la Torah a cessé,

la pureté et ’abstinence se sont éteintes ».

S

18




La Bible hébralque.

Décalogue Ex. 20, 2 et Deut. S, 6.
Papyrus Nash

ler - 2e siécle avant J. C.

o § (Cambridge University)

Les études traditionnelles réclamaient beaucoup plus de
la mémoire que dans la pédagogie moderne. L’éleve et I’étu-
diant apprenaient par cceur, en psalmodiant d’une maniére
rythmique les sentences et les dires des rabbis. Aujourd’hui
encore on trouve des rabbins qui possédent ainsi par cceur
non seulement la Bible hébraique mais encore une grande
partie des livres de commentaires traditionnels. Pour permettre
a ’étudiant de retenir par cceur la Loi écrite et la Loi orale,
les rabbis avaient mis au point des procédés mnémotech-
niques, et ils attachaient une grande importance a la récitation
psalmodiée : « C’est pour celui qui lit la Bible sans faire sentir
la mélodie, et pour celui qui étudie la Mishna sans chanter
qu’il est dit (Ez., 22, 25) : « Je leur donnai des ordonnances
qui ne sont pas bonnes, des lois qui ne les feraient pas vivre. »
(Meguilla, 32 a.)

« Toi, le subtil, lis la Bible la bouche ouverte, étudie la
Mishna la bouche ouverte, afin que le fruit de ton étude
te reste. » (Berakh., 36 a.)

I9




Non seulement !’enseignement traditionnel oral était
psalmodié, chanté, mais il était encore « balancé », « rythmé »,
« N’est-il pas enseigné que, si pendant que tu étudies, tu
fais mouvoir les 248 membres de ton corps, le résultat de
I’étude se conserve dans la mémoire, et qu’autrement il se
perd ? »

Cette mémorisation « organique », « gestuelle » explique la
meémoire pour nous prodigieuse des rabbis palestiniens en
milieu traditionnel oral (Jousse).

Notons encore dans I’enseignement talmudique — dont les
méthodes peuvent déja étre présumées actuelles des I’époque
de saint Paul — I’emploi pédagogique systématique de
Iinterrogation, qui rappelle la méthode socratique et la dia-
tribe stoicienne. Le maitre interroge I’étudiant, et celui-ci
a son tour est tenu de poser des questions qui provoquent
des éclaircissements. On trouve dans maint passage des épitres
de Paul des traces de ce procédé qui consiste 3 introdujre
un dialogue fictif, des interrogations, des doutes, lesquels
entrainent des explications plus décisives (cf. par exemple
les chapitres 3 et 4 de Epitre aux Romains).

De sa formation rabbinique, Paul a retenu un certain
nombre de procédés, une technique dans la maniére d’abor-
der, d’interpréter I'Ecriture, et un ensemble de thémes
qui sont communs au Judaisme post-biblique, ou particu-
liers au Pharisaisme. Sur cette question fondamentale : ce
que Paul — et plus généralement tout le Nouveau Testament
— doivent au Judaisme, il n’existe pas encore de travail
exhaustif et satisfaisant. C’est pourtant 1a un terrain dont
I'exploration est capitale pour Uintelligence du Nouveau
Testament, de la naissance de la pensée chrétienne. Plus
on lit Paul, et pour peu qu’on jette un regard sur ce que nous
pouvons savoir du Judaisme de ’époque, plus apparait
importante la part des spéculations rabbiniques dans la
pensée de saint Paul : Paul, il ne faut jamais P’oublier, est
un rabbin converti.

Sans pouvoir entrer ici dans I’étude de cette question qui
meérite un long exposé, rappelons seulement, en ce qui
concerne les procédés exégétiques de Paul, les midrashim
de I’Epitre aux Galates (III) sur la justification d’Abraham,
de I’Epitre aux Romains sur ce méme sujet (IV); sur Sara
et Agar, dans Gal. IV ; sur le voile de Moise dans 2 Cor. I11,
75 €t 8q. ; la typologie de I’Exode, dans I Cor. 10 (« la Pierre

20



était le Christ »), et surtout les grands midrashim des chapitres

9 et 11 de I’Epitre aux Romains sur la promesse faite a
Abraham.

L’Evangile de Matthieu, I’Epitre aux Hébreux, offriraient
des exemples constants de ce méme procédé midrashique.

Pour ce qui est de thémes rabbiniques adoptés par saint
Paul, citons seulement le théme d’Adam (cf. la typologie
d’Adam dans Rom. §, 12) — théme ignoré de la pensée
biblique ancienne, puisque dans la Bible hébraique adam
signifie tout simplement homme, et est pris, dans la plupart
des textes, comme un nom commun. C’est seulement dans
des textes tardifs (Sagesse, 2, 24 ; 10, 1; Eccli., 25, 23) et
dans la tradition juive post-biblique que Adam est pris pour
un nom propre, ce qui permet des spéculations sur le premier
Adam et le second Adam.

L’eschatologie paulinienne est aussi tributaire du juda-
isme, ainsi que nombre de thémes que nous ne pouvons
énumérer ici.

Résumons cette rapide enquéte sur le « milieu » paulinien :
Milieu humain : une grande ville cosmopolite, commerg¢ante,
pleine de langues, de mcurs, de traditions religieuses et
philosophiques les plus variées.

Milieu familial : une famille d’artisans juifs aisés, pharisiens
de stricte observance.

Milieu culturel : formation rabbinique a Jérusalem.

Paul avait-il été plus spécialement initié aux philosophies
paiennes et aux religions a4 mystéres ? C’est hautement
improbable. Un Juif pieux ne se souillait pas avec les cultes
paiens. Si Paul utilise parfois le vocabulaire des philosophies
stoiciennes — vocabulaire qui est « dans 1’air » — et celui des
religions a4 mysteres, cela ne prouve rien de plus que ceci:
Paul a su cueillir, au hasard des conversations, des termes,
des idées qui étaient colportées dans une grande cité telle
que Tarse. Quand Paul, en écrivant aux Colossiens, imbus
des doctrines ésotériques, parle une langue farcie de termes
mystiques, cela confirme une fois de plus la méthode mission-
naire de Paul : « se faire tour a rous », pour en sauver le plus
possible. Si la langue de Paul est parfois chargée de termes
philosophiques ou religieux du milieu hellénique, la pensée
de Paul est intégralement et exclusivement biblique. Le
vocabulaire n’est dans son cas qu’un vétement.

21




Saint Paul
Fresque des Catacombes de Domitille
Vers 348

Sur l’aspect physique de Paul nous ne savons rien. Des
écrits sans valeur historique comme les Actes de Paul nous
proposent un portrait dont nous ne pouvons tenir compte.
Il reste que dans l'iconographie dont les premiers éléments
sars datent du 1ve siécle, on remarque une certaine constance
dans le type de visage attribué a Paul, ce qui peut laisser sup-
poser une tradition assez bien fixée (Cf. a ce sujet G. WILPERT,
Le pitture delle catacombe romane, Rome, 1903).

22




Saint Paul
Ivoire du 6¢ siécle
(Musée de Cluny)




Une des routes des vovages de Saint Paul :
La Voie romaine d Alep a Antioche.

En ce qui concerne la santé physique de Paul, il faut d’abord
prendre en considération ’extraordinaire vie de voyage qui
fut la sienne, et de voyage le plus souvent a pied, dans des
conditions qu’il décrit lui-méme dans le texte de la seconde
épitre aux Corinthiens que nous citons plus loin (2 Cor. 11,
23-29). On a calculé approximativement le kilométrage de
ces voyages pédestres : on trouve pour le premier voyage
missionnaire plus de 1.000 km.; pour le second environ
1.400, pour le troisieme quelque 1.700 km., sans compter
les voyages antérieurs et postérieurs. Tout cela en travaillant
pour gagner sa vie, en annongant I’Heureuse nouvelle,
avec « les emprisonnements, les coups, les lapidations, les nau-
frages, les dangers sur les riviéres, les dangers des brigands,
les dangers de la part de mes congénéres, les dangers de la part
des paiens, les dangers en ville, les dangers du désert, de la mer...
Labeurs, fatigues, la faim, la soif, les jeiines fréquents, le froid,
le dénuement... » (lnc. cit.)

Néanmoins Paul fait allusion a une « infirmité de la chair »
(Gal. 4, 13) dont les Galates n’ont pas éprouvé de dégoit.
Ailleurs, Paul parle d’un « aiguillon dans la chair » (2 Cor.
12, 7), mais cela ne signifie pas nécessairement une maladie :

24




la « chair », dans la Bible, signifie, nous le verrons, la totalité
de la personne ; le tourment infligé a Paul a pu étre moral.

Les exégeétes ont biti de nombreux romans sur ces seules
données. En fait nous ne savons rien de précis.

Nous faisons connaissance de Paul jeune homme lors du
martyre d’Etienne : « Ils avaient déposé leurs vétements
aux pieds d’un jeune homme nommé Saul. Et ils lapidaient
Etienne, qui faisait cette invocation : « Seigneur Jésus, regois
mon esprit ». Il fléchit les genoux et cria d’une grande voix :
« Seigneur, ne leur impute pas ce péché ». Et en disant cela,
il mourut.

« Saul était d’accord avec eux pour qu’on le tuat.

«Il y eut en ce jour-la une grande persécution contre la
Communauté qui était a Jérusalem. Tous se dispersérent
dans les campagnes de Judée et de Samarie, sauf les Apdtres.
Des hommes pieux ensevelirent Etienne, et firent sur lui de
grandes lamentations. Quant a Saul, il ravageait la Com-
munauté ; allant de maison en maison, il en arrachait
hommes et femmes et les faisait jeter en prison.» (Act. 7,

58'83 3)

Martyre d’Etienne.
« Ils qvaient déposé leurs vétements
aux pieds d'un jeune homme nommé Saul... » (Act. 7) (Bourges).

R
2




g5 .
F v T

« Il tomba a terre et entendit une voix qui lui disait :
Saul, Saul, pourquoi me persécutes-tu ? » (Act. 9)
(Chapelle Palatine de Palerme)

LA ROUTE DE DAMAS

De la conversion de Paul du Judaisme au Christ, nous
avons trois récits qu’il est intéressant de donner tous les

trois pour que l'on puisse les comparer et dégager leur
noyau commun.

« Cependant Saul, respirant encore menace et meurtre
contre les disciples du Seigneur, alla trouver le grand prétre
et lui demanda des lettres pour Damas a ’adresse des Syna-
gogues, afin que s’il trouvait des gens de la secte, hommes et
femmes, il les amenat enchainés a Jérusalem.

26

=

e




« Pendant qu’il était en chemin, il approchait de Damas :
tout a4 coup une lumiére I’entoura, venue du ciel. Il tomba a
terre, et entendit une voix qui lui disait : Shaoul, Shaoul,
pourquoi me persécutes-tu ?

«I1 dit : Qui es-tu Seigneur ? Et lui : Je suis, moi, Jésus
que tu persécutes. Mais léve-toi et entre dans la ville, et il
te sera dit ce que tu dois faire.

« Les hommes qui faisaient route avec lui étaient demeures
muets de stupeur ; ils entendaient bien la voix, mais ne
voyaient personne.

« Saul se releva de terre. Bien que ses yeux fussent ouverts,
il ne voyait rien. On le conduisit par la main et on le fit
entrer 2 Damas. Et il fut trois jours sans voir, et il ne mangea
ni ne but.

« Il y avait 4 Damas un disciple, du nom d’Ananias. Le
Seigneur lui dit dans une vision : Ananias ! Lui, 1l dit : Me
voici, Seigneur ! Le Seigneur : — Leéve-toi, va dans la rue
Droite, et demande, dans la maison de Juda, un nommé Saul,

La Rue Droite a Damas.




de Tarse. Car voici qu’il prie, et il a vu (dans une visi.on)
un homme appelé Ananias qui entre et lui impose les mains,
pour qu’il voie de nouveau. Ananias répondit : — Seigneur,
j’ai entendu dire de cet homme par beaucoup de gens, tout
le mal qu’il a fait & tes saints & Jérusalem. Et ici, il a pouvoir
de la part des grands prétres pour enchainer tous ceux qui
invoquent ton nom. Le Seigneur lui dit : — Va, car cet homme
est pour moi un instrument que j’ai choisi pour porter mon
nom devant les nations, les rois et les enfants d’Israél.
Car moi, je lui montrerai tout ce qu’il doit souffrir pour mon
nom.

« Ananias partit, il entra dans la maison, il imposa les mains
sur lui et dit : Shaoul mon frére, c’est le Seigneur qui m’a
envoyé, Jésus qui t'est apparu sur le chemin que tu suivais,
afin que tu recouvres la vue et que tu sois rempli de I’Esprit

saint.
« Et aussitot il lui tomba des yeux comme des écailles, et

il vit. Il se leva, fut baptisé, et, ayant pris de la nourriture,
il reprit des forces.

Baptéme de Saul par Ananias
(Chapelle Palatine de Palerme)

I T AN
— [

[ Fies
m AE ¢;.|.

—~ &3
'1} P/ q]
g B\ i
T — 5 & ~ i 'n_';[ ¥
\ ¢ s y% 'ui"
i : A 4 4
| b2 AT ¥ 4 ‘
/ 2 &
" if a Bl }
* *% & i -
- \ 3 ' .
Y . . . 3 i“._
i . , : ’
s 3 g . £ d
i o] |
L . =
¥ A 4 § B
= it & .
i % ; : Ry
A " 1 & e e
, 4 Sy % ;
» 1y '
7 | o 0
*~ 4 (R 4 . — )
; 8 6 5 !
d nd (& I ,
+i 'i[".. % L # S—
.5 P!.A + 4 .." Gl
y Ao
\cj ' WL -
'L_‘.i‘- A o,
- j h
/ i
I L 2
a2 =t I 50 e

N a—

Emrigr s e 2, e T



« Aussitot dans les sy

/ 'nagogues il annongait Jésus » [ Act. 9)
(Chapelle Palatine de Palerme )

« Il passa quelques jours avec les disciples qui étaient a
Damas, et aussitot, dans les synagogues, il annongait Jésus,
que « c’est Lui le fils de Dieu ».

« Tous ceux qui l’entendaient étaient stupéfaits, et ils
disaient : N’est-ce pas lui qui s’acharnait a4 Jérusalem sur
ceux qui invoquent ce nom, et ici, n’est-il pas venu pour les
amener liés aux grands prétres ?

« Quant a Saul, il se fortifiait de plus en plus et confondait
les Juifs qui habitaient 4 Damas, démontrant que « c’est Lui
le Christ ». (Act. 9.)

29




Le second récit est placé dans la bouche de Paul lui-méme.
Paul s’adresse a la foule de Jérusalem au moment de son
arrestation (en §8 ou §9) :

Fe suis Fuif, né a Tarse en Cilicie, mais élevé dans cette ville-ci
(a Férusalem). Aux pieds de Gamaliel j’ai été formé a I’exacte
observance de la Loi de nos péres. Fétais plein de zéle pour Dieu,
comme vous I’étes tous auwjourd’hui. Fai persécuté cette voie
(= le christianisme) a mort, enchainant et jetant en prison
hommes et femmes, comme le grand prétre m’en est témoin
et tout le collége des anciens. D’eux j’avais recu des lettres pour
les fréres, et j’allais a Damas pour ramener ceux qui étaient
la-bas enchainés a Férusalem, afin qu’ils fussent chdtiés.

Or il m’arriva, comme j’étais en chemin et que j’approchais
de Damas, vers midi, tout a coup, venue du ciel, une grande
lumiére m’enveloppa comme un éclair. Fe tombai sur le sol,
et j’entendis une voix qui me disait ;. Shaoul, Shaoul, pourquoi
me persécutes-tu ? Moi je répondis : Qui es-tu, Seigneur ?
Il me dit : Fe suis Jésus de Nazareth, que tu persécutes.

Ceux qui étaient avec moi virent la lumiére, mais ils n’enten-
dirent pas la voix de celui qui me parlair.

Fe dis : Que dois-je faire, Seigneur? Le Seigneur me répondir :
Léve-toi, va a Damas, et la il te sera dit tout ce qu’il r’est pres-
crit de faire.

Comme je n’y vovais plus, a cause de I’éclat de cette lumiére,
c’est conduit a la main par mes compagnons que j’arrivai a
Damas. Un certain Ananias, homme pieux, fidéle a la Loi, considéré
par tous les Fuifs de la ville, vint a mot et, se tenant devant mot,
il me dit : Shaoul, mon frére, recouvre la vue ! Et moi, a cette
heure, je retrouvai la vue et je le vis. Lui il me dit : — Le Dieu
de nos péres t’a désigné d’avance pour connaitre sa volonté,
et pour voir le Juste, et pour entendre la voix qui sort de sa
bouche. Tu seras témoin pour lui devant tous les hommes de ce
que tu as vu et entendu. Et maintenant, que tardes-tu? Léve-
toi, sois baptisé, et lavé de tes péchés en invoquant son nom.

De retour a Férusalem, il m’arriva, comme je priais dans le
Temple, d’entrer en extuase, et je le vis' qui me disait : — Hate-
toi, sors vite de Férusalem, car ils ne recevront pas ton témoi-
gnage sur moi. Et moi je dis : Seigneur, eux-mémes savent bien
que c’est moi qui faisais jeter en prison et battre de verges,
de synagogue en synagogue, ceux qui croient en toi. Et lorsque

1. Le Seigneur.

30




fut versé le sang d’Etienne, ton témoin, c’est encore moi qui
étais la, consentant, et gardant les manteaux de ceux qui le
tuaient.

Et il me dit : Va, car vers les nations au loin je t’enverrai.
(Act. 22).

Le troisiéme récit est aussi un discours de Paul, au tribunal
du procurateur Festus, en présence du roi Agrippa (en 60).
Paul est invité 3 se défendre des accusations formulées
contre lui par les Juifs

Ce qu’a été ma vie depuis ma jeunesse, comment j’ai vécu
depuis le début au milieu de mon peuple, a Férusalem, tous les
Juifs le savent. Ils me connaissent de longue date, ils témoi-
gneront, s’ils le veulent, que j’ai vécu suivant la secte la plus
stricte de notre religion, en Pharisien. Et maintenant, c’est
cause de I’espérance de la promesse faite par Dieu a nos péres
que je suis mis en jugement, cette promesse dont nos douze tribus,
dans le culte qu’elles rendent & Dieu avec persévérance, nuit
et jour, espérent I’accomplissement. C’est au sujet de cette espé-
rance que je suis mis en accusation par les Juifs, 6 roi.

Pourquot juge-t-on indigne de foi parmi vous que Dieu ressus-
cite les morts 1 ?

Quant a moi donc, j’avais pensé qu’il me fallait faire tout
contre le nom de Fésus de Nazareth. Ce que je fis a Férusalem ;
j’ai moi-méme jeté en prison de nombreux saints — J’avais regu
ce pouvoir du grand prétre — et quand on les mettait & mort,
_{’apportaz's mon suffrage. Par toutes les synagogues souvent
J’ai sévi contre eux, je les forgais a blasphémer, et dans I’exceés
de ma fureur contre eux, je les ai persécutés jusque dans les villes
étrangéres.

Ainsi je me rendais & Damas avec pouvoir et mandatr des
grands prétres. Au milieu du jour, en chemin, je vis, 6 rot,
venant du ciel, plus éclatante que le soleil, une lumiére qui
resplendit autour de moi er de mes compagnons. Nous tombdmes
tous a terre, et j’entendis une voix qui me disait en langue hé-
braique 2 : Shaoul, Shaoul, pourquoi me persécutes-tu? Il
est dur pour toi de ruer contre I’ arguillon.

Moi je dis : Qui es-tu, Seigneur ?

1. Paul attaque ici les Sadducéens qui niaient la résurrection, pour diviser
Ses accusateurs, les uns sadducéens, les autres pharisiens.
2. C’est-a-dire en araméen.

3I




Le Seigneur répondit : Je suis Fésus que tu persécutes. Mais
léve-toi et tiens-toi sur tes pieds. Car voici pourquoi je te suis
apparu : pour t’établir serviteur et témoin de la vision dans
laquelle tu viens de me voir et de celles ot je me montrerai encore
a toi. Je te délivrerai du peuple et des nations vers lesquelles je
r’envoie pour leur ouvrir les yeux, afin qu’elles se tournent de la
ténébre vers la lumiére et de la puissance de Satan a Dieu, et
qu’elles regoivent la rémission des péchés er I’héritage avec
les saints par la foi en moi.

Dés lors, roi Agrippa, je n’ai pas été indocile a la vision
céleste... (Act. 26).

« Je suis Jésus que tu persécutes. »

Jésus est persécuté dans sa Communauté, dans son Eglise.
En persécutant les disciples du Seigneur, c’est le Seigneur
lui-méme que Saul persécute. Paul fait dans cette parole du
Seigneur la premiére expérience de l’identité du Seigneur
et de son Eglise, qui est son Corps. « La ou plusieurs sont
réunis en mon nom, je suis au milieu d’eux. »

Paul a vu le Seigneur ressuscité, comme les Apoétres l'a-
vaient vu

Fe wous rappelle, fréres, I’Heureuse Nouwvelle que je vous
ai annoncée, que vous avez regue, en laquelle wvous étes ferme-
ment fondés, par laquelle vous étes sauveés, si vous temez, sinon
vous auriez cru em vain. Fe vous ai transmis en premier lieu
ce que j'ai moi-méme recu, que le Christ est mort pour nos
péchés, conformément aux Ecritures, qu’il a été mis au tombeau,
qu’il est ressuscité le troisiéme jour, conformément aux Ecritures.
Il est apparu a Céphas, ensuite aux Douze ; ensuite il est apparu
a plus de cing cents fréres a la fois, dont la plupart sont encore
vivants aujourd’hui, et quelques-uns sont morts. Ensuite 1l est
apparu a Facques, ensuite a tous les Apétres. En tout dernier
lieu, comme a I’avorton, 1l m’est ausst apparu a mot. Car moi
je suis le plus petit des Apéires; je ne suis pas digne d’étre
appelé Apétre, parce que j’ai persécuté I’Eglise de Dieu. C’est
par une grdce de Dieu que je suis ce que je suis, el sa grdce a
mon égard n’a pas é1é vaine, mais plus qu’eux tous j’ai travaillé,
non pas moi, mais la grdce de Dieu avec moi.

Donc, que ce soil moi ou ce Soient eux, c’est ainsi que nNous
annongons et c’est ainsi que VOUS avez CTu. (I Cor. 15.)

32

e £ A R TR




Ce texte est le plus ancien témoignage écrit que nous possé-
dions de la Résurrection.

Paul rappelle souvent qu’il a été appelé par Dieu, qu’il
a vu le Seigneur, et qu’il tient sa mission d’Envoyé (= Apbtre)
non pas des hommes, mais du Seigneur lui-méme.

« Paul, serviteur du Christ Fésus, appelé a étre Envoyé,
choisi pour I’Heureuse Annonce (’Evangile) de Dieu, _qu’Il
avait promis & I’avance par ses prophétes dans des Ecritures
saintes, au sujet de son Fils... » (Rom. I, 1).

« Paul, appelé a étre Envoyé du Christ Jésus, par la volonté
de Dieu... » (I Cor., I, 1) « Paul, Envoyé du Christ Fésus par
la volonté de Dieu... » (2 Cor. I, 1) « Paul, Envoyé non de la
part d’hommes ni par Dintermédiaire d’un Ffomme, mais par
Fésus-Christ et Dieu le Pére qui I'a ressuscité des morts... »
(Gal. I, 1.) ‘

Paul tient le contenu de son Annonce directement du
Seigneur. « Ne suis-je pas Envoyé? N’ai-je pas vu Fésus notre
Seigneur? » (I Cor. 9, I1.)

C’est du Christ lui-méme que Paul a regu I’Enseignement et
la Connaissance du Mystére du Christ :

Je vous le rappelle, fréres, I’Heureuse Annonce qui a été
annoncée par moi n’est pas selon ’homme. Car moi ce n’est pas
d’un homme, que je I’ai regue ni apprise, mais par une révéla-
tion de Fésus-Christ. Vous avez entendu parler de ma conduite
autrefois dans le Judaisme :@ je persécutais d’une maniére for-
cenée I’ Assemblée (I’Eglise) de Dieu, je la ravageais. F’étais
avancé dans le Fudaisme plus que beaucoup de ceux de mon
dge dans ma nation, les surpassant en zéle pour les traditions
de mes péres.

Mais quand 1l a plu a Celui qui m’a mis a part « dés le ventre
de ma mére » (cf. Jér. 1, 15 ; Is. 49, 1) et qui m’a appelé par sa
grdce, de révéler son Fils en mot, afin que je I’annonce parmi
les nations, aussitot je ne consultai ni la chair ni le sang, je ne
montai pas a Férusalem auprés de ceux qui étaient Envoyés
avant mot, mais j'allai en Arabie, et je revins de nouveau a
Damas. Ensuite aprés trois années je montai & Férusalem pour
m’entretenir avec Céphas, et je restai quinze jours auprés de
lui ; mais je ne vis aucun autre des Apdrres, sinon Facques le
frére du Seigneur. (Gal. 1.)

33

SAINT PAUL. 3.




AussitOt aprés sa conversion, Paul est donc allé en Arabie,
c’est-a-dire, suivant la terminologie de Joséphe, le royaume
nabatéen a ’Est et au Sud de la Palestine, depuis la région
de ’Euphrate jusqu’a la Mer Rouge. Le livre des Actes ne
nous parle pas de ce séjour. Par contre il nous raconte comment
Paul dut quitter Damas

« Apres un temps assez considérable, les Juifs se concer-
terent pour le tuer, mais leur complot parvint 4 la connais-
sance de Saul. Ils gardaient aussi les portes jour et nuit, afin
de le tuer. Mais ses disciples le prirent de nuit et le firent des-
cendre par la muraille dans une corbeille.

« Or, arrivé a Jérusalem, il cherchait a se joindre aux
disciples, et tous le redoutaient, ne croyant pas qu’il fit un
disciple. Mais Barnabas, I’ayant pris, le mena aux ap0tres et
leur raconta comment sur le chemin Saul avait vu le Seigneur
et qu’il lui avait parlé, et comment, & Damas, il avait parlé
avec assurance au nom de Jésus. Et Saul était avec eux, allant
et venant dans Jérusalem, et il parlait avec assurance au nom
du Seigneur. Il s’adressait aussi aux Hellénistes, disputant
avec eux ; mais ceux-ci cherchaient a4 le mettre a mort. Les
fréres I’avant appris, ’emmenerent a Césarée et le firent partir
pour Tarse. » (Act. 9, 23.)

( Duoma de Monreale) aujourd’ hui

Paul descendu par-dessus les remparts de Damas Les remparts de Damas '




« Je me suis fait tout a tous... » (I Cor. 9).

LA VOCATION DE PAUL

L’appel adressé par le Seigneur A saint Paul est impératif ;
c’est un ordre. « Léve-toi, et va vers les nations auxquelles
je Yenvoie... » Par les termes mémes que saint Paul emploie,
nous sommes invités 4 nous souvenir de la vocation du pro-
phéte Jérémie :

« La parole de Yahweh fut sur moi, disant :

« Avant de te former dans le ventre de ta mére je t’ai connu,
«et avant que tu sortisses de son sein je t’ai consacré ; je
« t’ail établi mabi pour les nations. »

Mais Jérémie résiste : « Ah! Seigneur, Yahweh, je ne sais
« pas parler, car je suis un enfant.» Paul aussi, dans une de
ses lettres, écrira qu’il n’est pas habile dans ’art de parler.

35




« C'est une nécessité qui m'est imposée .
Malheur a moi si je n'annonce pas
I’ Heureuse Nouvelle ». (I Cor. 9).
(Chapelle Palatine de Palerme)

Yahweh répond a Jérémie : « Ne dis pas: Je suis un enfant,
« car tu iras vers ceux i qui je t'enverrai, et tu diras tout ce
« que je t'ordonnerai. Sois sans crainte devant eux, car je
« suis avec toi pour te délivrer. » (Jérémie, I, 4.)

Saint Paul a conscience que cette vocation qui lui échoit
est catégorique : « Si j’annonce I’Heureuse Nouwvelle, ce n’est
pas la pour moi une source d’orgueil; car c’est une nécessité
qui m’est imposée : malheur & moi si je n’annonce pas I’ Heureuse
Nouvelle ! » (I Cor. 9, 16.)

Quel sera le principe de la méthode missionnaire de Paul ?
Aller le plus loin qu’il est possible — sans péche — avec ceux
a qui il faut annoncer la parole ; aller les chercher la ou ils
sont, se faire comme l'un d’eux, se transformer en I’un
d’entre eux afin de les conduire au Christ :

« Quoique libre a Iégard de tous, je me suis fait le serviteur
de tous, afin d’en gagner un plus grand nombre. Pour les Fuifs,
je suis devenu comme Fuif, afin de gagner les Fuifs; pour ceux
qui sont sous la Loi, comme si j’étais sous la Loi — quoique
je ne sois pas moi-méme sous la Loi — afin de gagner ceux qui
sont sous la Loi ; pour ceux qui sont sans la Loi, comme si 7 étais
sans la Loi — quoique je ne sois pas sans la Loi de Dieu, mais
sous la Loi du Christ — afin de gagner ceux qui sont sans la
Loi; pour ceux qui sont faibles, je suis devenu faible, afin de
gagner les faibles. Fe me suis fait tout a tous, afin d’en sauver de
toute maniére quelques-uns. Fe fais tout a cause de I’ Evangile,
afin d’y avoir part. » (I Cor. 9, 19.)

o R A s




« Je vous ai d’abord transmis ce que j’ai recu moi-méme... » (I Cor. 15).
{ Duomo de Monreale)

LES LETTRES DE PAUL

Les premicéres lettres que nous ayons de Paul datent de 51,
c’est-a-dire d’une quinzaine d’années aprés sa conversion.
Ce sont les lettres aux Thessaloniciens. Paul avait déja fondé
de nombreuses églises.

Nous ne trouvons dans les lettres de Paul, que des éléments
de sa pensée et de sa foi. Paul écrit, aux communautés qu’il
a « plantées », dans des circonstances particuliéres, pour
répondre a des besoins particuliers. Mais, il est vrai, de
ces probleémes singuliers, Paul a su faire naitre des dévelop-
pements qui ont une portée universelle.

Dans ces lettres, Paul suppose le plus souvent connus les
fondements de ’enseignement qu’il a donné oralement aux
communautés lorsqu’il les a créées. Paul, par écrit, ne fait
donc que compléter, ou répéter, ou développer un enseigne-
ment oral fondamental. Nous trouvons parfois, dans certains
passages des Epitres, un écho de cet enseignement initial :
« Je vous ai d’abord transmis — ce que j’ai moi-méme regu,
a savotr que le Christ est mort pour nos péchés, conformément
aux Ecritures, qu’il a été mis au tombeau, qu’il est ressuscité
le troisiéme jour, conformément aux Ecritures... » (texte

37

T




cité, I Cor. 15.) Aux Galates, Paul rappelle qu’il a « décrit
a leurs yeux le Christ crucifié » (Gal. 3, 1). Ce ne sont que les
¢léments de la doctrine, le « lait » donné aux nouveau-nés
dans le Christ.

Il n’est donc pas possible, & partir des textes qui nous
restent, de reconstituer la totalité systématique de la théologie
de Paul, qui est celle de I’Eglise. Paul a vu le Christ ressuscite¢,
de qui il tient directement son Evangile, mais il a aussi
regu une « tradition » de la Communauté apostolique primi-
tive. A son tour, la pensée de Paul a exercé une influence
sur la rédaction des Evangiles.

Il1 n’est guére possible non plus pour ces mémes raisons,
de reconstituer ce qu’aurait pu étre « I’évolution » de la pensée
paulinienne. L’essentiel de sa science a été donné a Paul
dans sa rencontre avec le Christ. Les grands textes christo-
logiques des Epitres de la Captivité (Colossiens, Ephésiens,
Philippiens) représentent peut-étre la substance de I’enseigne-
ment oral donné aux communautés dés les premiéres missions.
Ils traduisent en tout cas pour une part la connaissance
révélée a Paul par le Christ lors de sa premiére manifestation.

Nous utiliserons donc, dans ’exposé qui suit, les textes
des différentes Epitres d’une maniére dialectique, en tichant
de grouper des thémes, mais sans tenir compte des dates de
rédaction des lettres, dates qui seront signalées par ailleurs.
Nous ne pouvons pas, dans les limites de ce petit livre d’ini-
tiation, entrer dans les discussions techniques qui permettent
d’établir des dates ainsi que les lieux ou les différentes Epitres
ont été probablement composées. Renvoyons le lecteur aux
introductions des traductions contenues dans la Bible de
Férusalem (Editions du Cerf).

Les lettres de Paul ont été dictées. Elles n’ont pas été
écrites a loisir. Elles ont été dictées quand Paul en avait
le temps, entre son travail manuel et son travail d’évangé-
liste. Peut-étre ont-elles été dictées debout ; peut-étre Paul
marchait-il de long en large en les composant.. Probablement
il arrivait aussi a4 Paul de dicter tout en continuant de tisser
a son métier. Les lettres sont en tout cas de style oral. La
" dictée était interrompue, et reprise plusieurs fois quand les
lettres étaient longues. L’acte matériel d’écrire une lettre
sur un papyrus était d’ailleurs une opération longue et pé-
nible pour le scribe. Elle exigeait de nombreuses heures.
Une grande lettre était nécessairement écrite en plusieurs
38

Epitre aux Romains, chap. I versets 1-7

Papyrus d’Oxyrhynchos (Egypte) W
Début du IVe siécle



jours, ce qui explique, dans le cas des épitres pauliniennes,
les discontinuités et le manque de liaison dans les déve-
loppements.

Il ne faut donc pas chercher dans les lettres de Paul
aucun souci littéraire. Paul parle 4 ses Eglises bien-aimées
par lettres, quand il est loin d’elles. Ces lettres sont des lettres
d’amour, brilantes, jalouses, des lettres paternelles, frater-
nelles, et méme maternelles. Aux Galates, il écrit : « Mes
enfants, pour lesquels je souffre de nouveau les douleurs de
enfantement, jusqu’a ce que le Christ soit formé en vous »
(Gal. 4, 19). Ces Eglises qu’il a enfantées, elles sont pour
Paul sa joie, sa gloire et sa couronne : « Mes fréres bien-aimés
et désirés, ma joie et ma couromne », écrit-il aux Philippiens
(4, 1), et aux Thessaloniciens : « Vous étes ma gloire et ma
joie » (I Thess. 2, 19). Et aux Corinthiens : « Mes enfants
bien-aimés, eussiez-vous dix mille maitres dans le Christ, vous
n’avez pas cependant plusieurs péres, car dans le Christ Fésus,
par I’ Annonce, c’est moi qui vous ai engendrés » (1 Cor. 4, 14).
Dans sa lettre aux Thessaloniciens (I Thess. II, 7) Paul
se compare a une nourrice : « Comme une nourrice qui prend
un tendre soin des enfants qu’elle allaite, nous aurions voulu,
dans notre tendresse pour. wvous, vous donner non seulement
I’Evangile de Dieu, mais notre vie méme, tant vous nous étiez
chers. »

La maniére dont les lettres de Paul ont été composées,
les circonstances dans lesquelles elles ont été dictées, expli-
quent en partie les aspérités de la langue de Paul : des phrases
commencées et laissées en suspens, des changements subits
de perspective, des lourdeurs, des répétitions...

On ne s’étonnera pas de retrouver dans notre traduction,
qui se veut avant tout littérale, ces traits caractéristiques
du texte original.




- |

M7 oo

;W/

N ), (J

ET PLAN DE LOEUVRE

DE DIEU

(Ljéconomie du mystére)

LE MYSTERE DU CHRIST

Paul est appelé A travailler 3 une (Buvre entreprise bien
avant lui, et qui ne s’achévera qu’apres lui, quand ’humanité
sera parvenue a 1’dge de la plénitude du Christ, et que le
Christ sera tout en tous.

Paul a été, comme il le dit lui-méme, « co-ouvrier » de Dieu
pour cette (Euvre a laquelle le Seigneur 1’a appelé « dés le
sein de sa mére ».

Quelle est donc I’économie de cette (Buvre dont les étapes
sont la création du monde, I’élection d’un Peuple de saints,
la délivrance de I’humanité et enfin ’adoption filiale de
I’homme appelé a devenir cohéritier du Fils coéternel de
Dieu ? Pour que le lecteur puisse saisir la signification de
’existence et de la pensée de Paul, il est nécessaire d’esquisser

« Dieu a dit a mon Seigneur :

Assieds-toi a ma droite,
Jusqu'a ce que je fasse de tes ennemis I'escabeau de tes pieds... » (Psaume 110),

(Psautier de Robért de Ormesby, 14¢ siécle. Bibl. Bodléienne)




ici, au moins sommairement, la nature de cette (Buvre divine
a laquelle Paul est venu travailler en son temps — qui est la
fin des temps.

Paul a rencontré sur la route de Damas le Christ ressuscité.
Il nous le dit lui-méme : c’est du Christ glorieux qu’il a tout
appris. Cette Rencontre est le moment décisif dans la vie
de Paul. Il faut donc indiquer quel est ce mystére du Christ,
clef du mystere de la création de Dieu. Il faut retracer rapi-
dement la genése de certaines notions bibliques, pour que
’on puisse comprendre quel est le sens du drame dans
lequel Paul vient, a son heure — tardive — jouer un réle émi-
nent. Il faut retrouver ’intelligence du mystére dont la réveé-
lation a été entreprise par les nabis d’Israél et dont la pléni-
tude a été dévoilée dans la Parole méme de Dieu venu
parmi nous.

La doctrine du mystére du Christ n’est pas une « produc-
tion » de ’esprit de Paul. Paul n’a pas inventé le mystére du
Christ : le mystére du Christ éternel lui a été révélé par le
Christ lui-méme. Paul n’est donc pas un « auteur » dont on
pourrait exposer ’ceuvre et la pensée aprés avoir retracé
sa biographie : c’est au contraire ’existence de Paul qu
s’insére dans 1’économie de ce mystére du Christ dont il est
le dispensateur, le serviteur ; Paul aurait repoussé avec
horreur le terme de « paulinisme » que ’on a appliqué a la
doctrine qui ressort des Epitres. La pensée de Paul, selon
Paul, c’est la pensée du Christ qui s’est révélé a lui et qui
lui a enseigné quelle est la largeur, la hauteur et la profondeur
du mystére de Dieu. Aux Corinthiens, Paul écrivait déja :
« Il m’a été rapporté a votre swet, fréres, qu'tl y a des disputes
parmi vous. Fe veux dire ceci : les uns disent « moi, je suis de
Paul ! » D’autres : « moi de Céphas ! », « moi du Christ ! » Est-ce
que le Christ est divisé ? Est-ce Paul qui a été crucifié pour vous?
Ou est-ce au nom de Paul que vous avez été baptisés? » (I Cor.
L, 11). Faire du « paulinisme » autre chose que la pensée du
Christ et de I’Eglise, c’est précisément 13 une position qui
n’est pas paulinienne. C’est sur le Christ que Paul est fondé,
c’est dans le Christ qu’il est enté, c’est du Christ qu’il regoit
toute vie et toute connaissance spirituelle. L’action de Paul,
c’est ’action méme du Christ qui opeére en lui. L’étre de Paul,
c’est le Christ : « Ce n’est plus mot qui vis, c’est le Christ qui
vit en moi. » (Gal., 2, 20.) « Pour mot, vivre, c’est le Christ /' »

Il convient donc, pour étre fidele a I’esprit de Paul, de com-
mencer par esquisser ce mystére du Christ de Dieu.

41



Pour ce faire, nous utiliserons principalement les écrits de
Paul lui-méme ; ainsi pourrons-nous présenter la personne,
Pexistence et la pensée de Paul, I’action de Paul, situées dans
I’économie de sa propre vision du monde : Paul tel qu’il
pouvait se voir lui-méme, & sa place et en son temps, dans
I’économie de la création et du salut.

Avec saint Paul, la révélation du mystére de I’GBuvre de
Dieu approche de son terme. Paul a vu, le dernier, le Christ
ressuscité. L.a synthése paulinienne est une des ultimes étapes
de la révélation.

S’il est un moment privilégié pour étudier une réalité en
développement, comme ’est la théologie biblique, c’est bien
le moment de I’achévement. On ne comprend pleinement
la structure et le sens d’un phénomeéne en gestation que si
I’on se reporte au temps de sa plénitude, & son terme visé
dés le principe. On ne discerne la signification et méme
I’anatomie d’un tissu embryonnaire que si I’on vise soi-méme
I’organisme parvenu a son age adulte.

Ainsi la lecture, 1’élucidation du sens des Livres inspirés
de I’Ancienne Alliance n’est possible d’une maniére totale
que si I’on se place au point de vue du Terme que ces livres
visent eux-mémes : la Fin 4 laquelle constamment a tendu
leur attente et leur espérance. Le sens des Livres inspirés,
I’intentionalité qui les constitue comme Livres prophétiques,
c’est la visée du Christ, qui est la Plénitude. On ne peut pas
mettre le Christ entre parenthéses dans la lecture du sens des
Ecritures. C’est ce qu’écrivait Paul 4 propos de ceux qui,
parmi les Juifs, ne parvenaient pas 2 I’intelligence du mystére
du Christ : « Fusqu’a ce jour le voile demeure sur la lecture de

I’ Ancien Testament — non dévoilé; car c’est dans le Christ
. . . y s * >
que le voile est aboli. Mazis jusqu’a présent, toutes les fois quuon
oy ;
] i ] = elli-
lit Moise, un voile demeure placé sur leur ceur ( Iint

gence) ; mais chaque fois que quelqu’un se tourne vers le S‘eigqeur,
le voile est enlevé. Car le Seigneur, c’est esprit; et la ou est
Pesprit du Seigneur, la est la lz:berté. » _(2 Cor. 3, 14.)

Aprés avoir, dans cette prem1ér;: partie, donné le_s éléments
de la synthése de théologie biblique faite du point de vue
de Paul, nous ticherons de montrer, dang une seconde partie,
le réle qu’a joué Paul dans la crise déc1§1ve qu’a vécu alo_rs
le Peuple de Dieu, et comment ’expérience concrete, his-
torique de Paul, toute son existence, sont pour lui, et pour
nous, source d’enseignement théologique.

42

i S A R i ol

T




Quelle est « la révélation du mystére maintenu secret pendant
des temps éternels, mais manifesté maintenant par les Ecritures
prophétiques, selon la décision du Dieu éternel, et porté a la
connaissance de toutes les nations pour les amener a I’obéissance
de la foi ? » (Rom. 16, 2, 6.)

« Le mystére demeuré caché depuis les siécles et les générations,
— mais maintenant manifesté aux saints, @ qui Dieu a voulu
faire connaitre quelle est la richesse de la gloire de ce mystére
parmi les nations : le Christ parmi vous, ’espérance de la gloire. »
(Col. 1, 26). Paul écrit aux Colossiens pour qu’ils atteignent
« & toute la richesse de la plénitude de ’intelligence, pour con-
naitre le mystére de Dieu, Christ, en qui sont cachés tous les
trésors de la sagesse et de la science » (ibid., 2, 2). « Veillez a ce
que personne ne vous emméne esclave par la philosophie et une
vaine tromperie selon la tradition des hommes, selon les élé-
ments du monde, et non selon Christ; car en lui habite toute
la plénitude de la divinité corporellement. » (ibid. 2, 8.)

« Jusqu'a ce jour le voile demeure sur la lecture
de I'Ancien Testament non dévoilé. Car c’'est
dans le Christ que le voile est aboli.» (2 Cor.3)
(Vitrail de Saint-Denis : Jésus-Christ entre I'Eglise et la synagogue)




« Vous avez regu un esprit d'adoption

par lequel nous crions : Abba Pére ! » (Rom. 8).
(Chartres)

L’ADOPTION

 Quel est le sens, le dessein de I'ceuvre de Diey ?
C’cst "Padoption, par laquelle ’homme créé est appelé,
invité a participer a la vie de Dieu, dans le Christ dont nous

devenons les cohéritiers :

44




Vous n’avez pas regu un esprit de servitude, pour craindre,
mais vous avez regu un esprit d’adoption par lequel nous crions :
abba, pére ! L’Esprit lui-méme témoigne en commun avec notre
esprit que nous sommes enfants de Dieu. St nous sommes enfants,
nous sommes aussi héritiers; héritiers de Dieu, cohéritiers du
Christ, si toutefois nous souffrons avec lui afin d’étre glorifiés

avec lui. (Rom. 8, 15.)
La création tout entiére trouve son acheévement dans

cette adoption de ’homme qui devient fils de Dieu. La créa-
tion tout entiére arrive a son terme, comme une femme qui
enfante
Car j’estime que les souffrances du temps présent ne sont pas
commensurables avec la gloire qui vient et va étre manifestée
en nous. Car I’attente impatiente de la création aspire a la mani-
festation des fils de Dieu. Car & la vanité la création a été sou-
mise (non pas quw’elle I’ait voulu, mais par celui qui I’y a sou-
mise ), dans I’espérance, car elle aussi, la création, elle sera libé-
rée de la servitude de la corruption, pour participer a la liberté
de la gloire des enfants de Dieu. Nous savons en effet que la
création toute entiére, en commun, gémit et souffre les douleurs
de Uenfantement jusqu’a maintenant. Non seulement elle, mais
nous-mémes, qui avons les arrhes de I’Esprit, nous aussi nous
gémissons en nous-mémes, attendant I’adoption, la délivrance
de notre corps. Car c’est en espérance que nous sommes SAUVES ;
Pespérance de ce qu’on voit n’est plus ’espérance. Ce que I’on
| voit, que I’espére-t-on encore? Mais si C’est ce que nous ne
voyons pas que nous espérons, nous l’attendons avec constance.
Pareillement I’Esprit vient en aide a notre faiblesse. Que
demanderons-nous dans la priére, et comment ? nous ne le savons
pas, mais lui-méme I’ Esprit intercéde pour nous en des gémisse-
ments indicibles. Car celui qui sonde les cceurs sait quelle est
la pensée de I’Esprit, et que c’est selon Dieu qu’il intercéde pour
les saints. Car mous savons que pour ceux qui aiment Dieu,
Dieu fait tout concourir a leur bien, eux qui sont appelés selon
sa pré-disposition. Car ceux qu’il a connus a I’avance, il les a
aussi prédestinés d étre conformes d l’tmage de son Fils, pour
qu’il soit premier-né parmi beaucoup de fréres. Ceux qu’il a
prédestinés, 1l les a aussi appelés; et ceux qu’il a appelés, il les
a ausst glorifiés. » (ibid.)

Béni soit Dieu et Pére de notre Seigneur Fésus-Christ, qui a
prononcé sur nous une heureuse parole et nous a comblés de tout
bien spirituel aux cieux, en Christ.

Et lui il nous a choisis avant la création du monde,

45



pour que nous soyons saints et irréprochables devant sa face,
dans I’amour.

Il nous a prédestinés a devenir fils adoptifs, par JFésus-Christ,
pour lui,

selon la libre décision de son vouloir, pour la louange de gloire
de sa grdce dont il nous a gratifiés en I’ Aimé,

en qui nous avons la délivrance par son sang, et la rémission
des fautes,

selon la richesse de sa grdce qu’il a faite surabonder pour
nous, en toute sagesse et intelligence.

Il nous a fait connaitre le mystére de sa wvolonté, le dessein
bienveillant qu’il avait formé a I’avance, en lui (dans le Christ),
en vue de I’économie de la plénitude des temps :

réunir comme sous une seule Téte toutes choses dans le Christ,
celles qui sont dans les cieux et celles qui sont sur la terre.

En lui, en qui nous avons été élus héritiers, prédestinés selon
la disposition de celui qui opére tout selon la décision de son
vouloir,

afin que nous soyons a la louange de sa gloire, nous qui avons
espéré a ’avance dans le Christ.

En qui vous aussi, qui avez entendu la parole de la Vérité,
I’ Heureuse Annonce de votre salut, en laquelle vous avez cru,
vous avez été scellés par IEsprit de la promesse, I’Esprit saint
qui constitue les arrhes de notre héritage... (Ephésiens, 1, 3 sq.)

Que le Dieu de notre Seigneur Fésus-Christ, le Pére de la
gloire, vous donne un esprit de sagesse et de révélation pour
accéder a sa connaissance. Qu’tl illumine les yeux de wvotre
ceeur, afin que vous connaissiez quelle est I'espérance de son
appel, quelle est la richesse de la gloire de son héritage parmi
les saints, et quelle est la surabondante grandeur de sa puissance
pour nous qui Ccroyons, selon Dénergie de sa force souveraine
qu’il a exercée dans le Christ en le ressuscitant des morts, et en
le faisant siéger a sa droite dans les cieux, au-dessus de toute
Principauté, Puissance, Force, Seigneurerie, au-dessus de tout
nom qui puisse Se mnommer nNon seulement dans ce monde-ci
mais aussi dans celui qui vient. Et il a tout mis sous ses pieds
(cf. Ps. 8, 7), et il I'a constitué, au-dessus de tout, Téte pour
’Eglise qui est son Corps, la plénitude de Celui qui accomplit
tout en tous. (Eph. 1, 17.)

Ce mystére du Christ, « dans les autres générations, n’avait
pas été porté a la connaissance des fils des hommes comme il
a été révélé maintenant aux saints Apdtres et Prophétes dans
PEsprit : les nations rendues co-héritiéres, co-incorporées, et

46




co-participantes de la promesse,
dans le Christ Fésus, par I’ Heu-
reuse Annonce dont je suis
devenu serviteur par le don
de la grdce de Dieu qui m’a
été donnée selon [Dénergie de
sa puissance. A moi le plus
petit de tous les saints a été
donnée cette grdce :@: annoncer
aux nations [insondable ri-
chesse du Christ, et mettre en
lumiére quelle est [I’économie
du mystére caché depuis les
stécles en Dieu qui a tout créé,
afin que soit maintenant connue
aux Puissances et aux Princi-
pautés dans le ciel, la multiple
sagesse de Dieu, selon cette dispo-
sition qu’il a prise depuis tou-
jours en le Christ Fésus notre
Seigneur (Eph. 3, 4).

Paul emploie le mot otkono-
mia pour signifier le plan de
I’QBuvre de Dieu, sa disposi-
tion efficace, son agencement.
Nous traduirons ce terme pau-
linien par le frangais « écono-
mie » qui est utilisé en ther-
modynamique pour exprimer
I’agencement fonctionnel et
le rendement énergétique
d’une machine thermique, et
en biologie pour la physio-
logie d’un organisme, la dis-
position qui lui permet d’as-
similer, de se mouvoir, de
dépenser de |’énergie, en un
mot de vivre.

Le sens précis du mot dans
la théologie de Paul apparai-
tra progressivement par le
contexte.

« Cette Heureuse annonce dont je suis devenu serviteur
par le don de la grdce de Dieu... » (Eph. 3).
( Moissac)




« En lui ont été créés tous les étres dans les cieux et
sur la terre, les visibles et les invisibles... » ( Col. 1).
(Chartres)

ILE PLAN DE LA CREATION

Quels sont donc le plan et I’économie de I’ceuvre de Dieu ?
Le monde a été créé par et dans la Parole de Dieu. « C’est
par la foi que nous avons l'intelligence de ce que le monde a éré
organisé par une parole de Dieu, en sorte que ce nest pas du
visible que la réalité apparente est venue a I’étre.» (Hébr,

48




rey Aa fo

11, 3.) La foi est une intelligepce surnaturelle donné_e par
I’Esprit, qui va jusqu’au principe de l’étre, et ce principe
n’est pas visible, il est caché : c’est la Par.o!e de Dieu. Cette
Parole est Quelqu’un : « A maintes reprises et de maintes
fagons Dieu autrefois a parlé dans _Ies pr:qphétes 5 en cette fin
des temps il nous a parlé dans un Fils, qu’il a établi héritier de
toutes choses, et par qui il a créé le monde. » (Hébr. I, 1.)

La Parole préexistante de Dieu, c’est le Fils, le Chr'xst,
« qui est I’image du Dieu invisible, premier-né de toute la création,
car en lui ont été créés tous les étres dans les cieux et sur la terre,
les visibles et les invisibles... Tous les étres ont été créés par lu
et pour lui. Et lui, 1l est avant tous le:s étres, et tous les étres
en lui trouvent leur consistance, et lui il est la Téte du Corps,
I’Eglise. Il est principe, premier-né d’entre les morts, a_ﬁn qu’en
tout il soit premier, car en lui Dieu a voulu faire habiter toute
la plénitude, et par lui se réconcilier tous les étres, ayant fait
la paix par le sang de sa croix... » (Col. I, 15.) Le Christ est
Principe, et Terme de toute la création. Il est I’alpha et
I’oméga, le premier et le dernier, il est le Germe et la Téte
de I’Buvre de Dieu. C’est de lui que tout procéde, par lui
que tout est créé, vers lui que tout s’oriente, en lui que tout
s’achéve et trouve sa plénitude.

« En un commencement était la Parole, et la Parole était
en la présence de Dieu, et elle était Dieu, la Parole. Celle-ci
était en un commencement en la présence de Dieu. Tout
par elle est venu a 1’étre, et sans elle rien n’est advenu de
ce qui est devenu. En elle était la vie, et la vie était la lumiére
des hommes... » (Jean, I, 1.)

Nous connaissons aujourd’hui rétrospectivement quelque
chose de ce que fut 'histoire de la création depuis les origines.
Nous sommes capables, dans une certaine mesure, d’en dis-
cerner le sens, I’orientation, ’intention. Nous savons par notre
investigation positive que la création a d’abord été genese
de matiere, constitution d’un univers physique, cosmo-
génese, puis, seconde étape, la création s’est continuée par
I'invention de la vie, la floraison des espeéces animales, dans
un sens bien déterminé : I’arbre de la vie est orienté au cours
du temps vers des formes de vie de plus en plus mobiles,
libres et conscientes.

L’homme apparait au terme de cette histoire cosmique
et biologique. Et I’histoire humaine relaie I’histoire de I’Evo-
lution biologique comme celle-ci avait relayé I’histoire de la
cosmogénése.

49

SAINT PAUL. 4.

X



A

. /
&

/

.

|

Mais avec ’homme, I’ceuvre de la création n’est pas achevée.
Elle passe du plan de la création solitaire de Dieu au régime
de la création en association avec un étre créé¢ qui devient
co-créateur. Non seulement I’homme est créé, mais il coo-

/ pére a sa propre genése, il doit consentir a4 son achévement.
Il est appelé, invité 4 devenir un dieu capable de participer
a la vie de Dieu : « Je I’ai dit, vous €tes des dieux, et des fils
du Trés-Haut, vous tous » (Ps. 82), proclamation reprise a
son compte par le Christ : « n’est-il pas écrit dans votre Loi :
je I’ai dit, vous étes des dieux ? Et I’Ecriture ne peut étre
annulée. » (Jean, I, 26.)

A partir du moment ou ’homme est appelé a coopérer a
sa propre destinée qui est surnaturelle, ’ceuvre de la création
franchit un « seuil » décisif. Elle passe de I’ordre de la « nature »
a l’ordre de la participation a la vie de Dieu, c’est-a-dire a
I’ordre « surnaturel ». Dieu épouse sa création en Israél son
peuple bien-aimé. Dieu s’unit librement I’étre qu’il a créé
et qui consent librement a cette union. C’est en définitive
cette union personnelle qui est le sens de la création.

L’homme, dans son état actuel, n’est pas achevé. Non
seulement il est inachevé biologiquement, psychologiquement,
socialement, mais il est, plus radicalement, inachevé en
ce qu’il n’a pas atteint son statut d’existence définitif,
la plénitude de sa vocation a laquelle il doit consentir : devenir
semblable a Dieu son Créateur afin de pouvoir participer
3 sa vie : « Dieu dit : créons de ’homme a notre image et
selon notre ressemblance » (Gen. I, 26). Il suffit de regarder
en nous et autour de nous pour voir que ’humanité est encore
loin d’étre a I’image et a la ressemblance de Dieu.

Avec la constitution d’une humanité qui soit a4 I'image et
3 la ressemblance de Dieu, avec la création du Peuple de
Dieu, commence une derniére étape de la création de Dieu,
une autre histoire, une histoire surnaturelle, qui est I’Histoire
sainte. Depuis la genése de la matiére cosmique et ’invention
des galaxies, jusqu’a la constitution d’un Peuple de saints,
le Geste créateur de Dieu se déploie avec une intention
unique, selon des étapes et des plans distincts certes, en
passant d’un ordre de nature 4 un ordre de surnature, mais
pour une seule fin, qui est la participation de I’étre créé a la
vie du Créateur, dans le Christ, par ’Esprit saint. La fin
de la Création, c’est ’Union, c’est-a-dire I’Amour. Pour
comprendre saint Paul, il faut se placer dans cette perspective
cosmique.

50



L’HOMME ANCIEN ET L’HOMME NOUVEAU

Le plan de ’économie de la création de I’homme, saint
Paul nous lindique dans un chapitre de la premiére lettre
aux Corinthiens consacré 3 la résurrection :

« Il est écrit (Gen. 2, 7) : le premier homme — Adam —
devint une dme vivante. Le dernier Adam sera un esprit vivi-
frant. Mais ce n’est pas le spirituel qui est premier, mais I’ animé
(le psychique), ensuite le spirituel. Le premier homme est de
terre, fait de poussiére ; le deuxiéme homme est du ciel. » (I Cor.
15, 45.)

Paul oppose dans ce texte 1’ordre de I’animé, du « psy-

S§I
« Revétez I'homme nouveau, I"homme créé selon Dieu

dans la justice et la sainteté de la vérité... » (Eph. 4).
(Autun)



chique », 4 ordre du spirituel. Le premier homme, nous dit
la Genése, a été créé « une ime vivante », Mais, selon la
Bible hébraique, les animaux aussi sont des dmes vivantes.
L’ensemble du régne animal, de ’ordre biologique, c’est
ce que la Bible appelle « la chair ». L’hébreu emploie d’une
maniére équivalente les expressions « toute idme vivante »,
ou « toute chair » pour signifier cet ordre biologique du monde
animal. « Toute chair », c’est I’ensemble des vivants, aussi
bien hommes que bétes (cf. Gen. 6, 13,17; 7, 15 ; Ps. 136, 25).
Puis, plus spécialement, I’ensemble des hommes (Gen. 6, 12 ;
Is. 40, 6 ; Jér. 12, 12 ; 25, 31 ; Zach. 2, 17). La chair, au sens
biblique, c’est cet ordre biologique, animé, vivant et conscient.
Si, comme le pensent plusieurs biologistes, la conscience
est coextensive a la vie, la Bible a une position trés moderne :
le biologique, c’est aussi le psychologique.

Paul oppose cet ordre conjointement biologique et psycho-
logique a ’ordre qu’il appelle spirituel (pneumatikon), et il
nous dit que cet ordre spirituel, qui est « du ciel », c’est-a-
dire surnaturel, ne vient cu’en dernier dans le plan de la
création de Dieu. C’est un achévement donné 4 I’homme pour
qu’il accomplisse sa destinée surnaturelle.

Le premier homme est terrestre, il vient de la terre. En
hébreu, adam signifie tout simplement I’homme, au sens
spécifique. Cette premiére humanité est animale, elle vient
du monde animal. La seconde humanité — le second Adam —
sera du ciel, par une transformation qui est ’ceuvre de Dieu
par le Christ et dans D’Esprit.

Deux étapes sont donc nécessaires pour achever I’homme,
et ’acheminer a la plénitude de sa destinée, selon le texte
prophétique de la Genése qui lui promet de le créer a I'image
et 4 la ressemblance de Dieu. La premiére étape continue
la création naturelle entreprise i travers la cosmogénése et
la biogénése. La seconde étape franchit un seuil décisif,
et passe d’un ordre naturel 4 'ordre surnaturel : c’est la créa-
tion d’une humanité sainte, spirituelle, en laquelle habite
I’Esprit saint de Dieu, pour participer avec le Christ 3 la
vie trinitaire de Dieu. C’est dans le Christ que la création
tout entiere a été entreprise ; c’est dans le Christ qu’elle se
continue par la surnaturalisation de ’humanite et la constitu-
tion d’une humanité spirituelle. C’est dans le Christ qu’elle
s’achévera, quand le Corps mystique du Christ aura atteint
son 4ge et sa taille parfaite, la plénitude, quand Dieu sera

tout en tous.

52




Cette (Buvre ne sera achevée qu’a la Résurrection, quand
le Christ remettra le royaume entre les mains du Pére.

Il faut donc que ’homme naisse une seconde fois; Cest ce
que I’Evangile de Jean enseigne expressément :

« Nul, s’il ne nait d’en haut, ne peut voir le royaume de
Dieu. Nicodéme lui répondit : comment un homme peut-il
naitre s’il est vieux ? Peut-il entrer une deuxié¢me fois dans
le ventre de sa meére et renaitre ? Jésus répondit : en vérité,
en vérité, je te le dis, nul, s’il ne renait d’eau et d’esprit, ne
peut entrer dans le royaume de Dieu. Ce qui est né de la
chair est chair, et ce qui est né de I’esprit est esprit. » (Jean
35 3.)

C’est la pensée méme de saint Paul. L’homme qui a été
d’abord créé un étre biologique, psychologique, c’est-a-dire
une chair, doit se transformer, par ’Esprit de Dieu et dans
le Christ, pour devenir un étre spirituel, c’est-a-dire capable
de Dieu. « Si quelqu’un est dans le Christ, 1l est une créature
nouvelle » (2 Cor. 5§, 17). « Les choses anciennes sont passées,
voici, elles sont devenues nouvelles » (ibid.). Ce que le Christ
est venu faire, c’est « une humanité nouvelle. » (Eph. 2, 15.)
A nous de coopérer a cette transformation, a cette mutation,
en nous dépouillant du vieil homme pour devenir un homme
nouveau : « Déposez le vieil homme qui vivair selon le premier
mode d’existence — le vieil homme qui allait se corrompant
selon les désirs de la vanité, et renouvelez-vous dans esprit
de votre pensée, revétez I’homme nouveau, I’homme créé selon
Dieu dans la justice et la sainteté de la vérité. » (Eph. 4, 22.)
« Dépouillez-vous du vietl homme avec ses actions, et revétez
le nouvel homme, I’homme renouvelé pour la connaissance,
a I’image de Celui qui I’a créé. » (Col. 3, 9.)

RO R 1T

« Il faut que ce corps mortel revéte I'immortalite... » (I Cor. 15),
(Autun)

S " y E _—



« Nous n’avons pas recu l'esprit du monde
mais I'esprit qui vient de Dieu... » (1 Cor. 2).
(Chapelle Palatine de Palerme)

CHAIR ET ESPRIT

Il faut noter ici la double tonalité que comporte dans la
Bible et spécialement chez saint Paul la notion de « chair ».

La chair, dans la terminologie biblique, c’est d’abord,
nous l’avons vu, l’ordre créé biologique, psychologique
(animé), vivant, et plus particuliéerement I’humanité, sans
aucun coefficient péjoratif. L’expression biblique « toute
chair » peut se traduire tout simplement par : tous les vivants,
ou, au sens restreint : les hommes. Exemples: « Toute chair

54

g
[}




verra que Yahweh a parlé » (Is. 40, 5); « Je suis Yahweh le
Dieu de toute chair » (Jér. 32, 27).

Il faut prendre garde soigneusement que, dans la Bible,
« la chair » ne signifie pas une partie du « composé humain »,
comme dans l’anthropologie dualiste, ou l’on distingue
« le corps » et « I’dme ». La notion biblique de chair n’équivaut
pas a la notion occidentale de « corps ». La chair, dans la
pensée biblique, c’est I’humanité, ’homme tout entier, le
régne animal ou le monde humain vivant, animés, conscients.

Mais ’humanité a son propre vouloir, I’autonomie de ses
gestes et de son comportement, la liberté de son action et
de sa pensée, la responsabilité de sa destinée. En fait, « la
terre s’est corrompue devant Dieu et s’est remplie de violence.
Dieu regarda la terre, et voici qu’elle était corrompue, car
toute chair avait corrompu sa voie sur la terre» (Gen. 6, 11).
En sorte que la notion de « chair » a pris dans la Bible une
double signification : un sens neutre — la chair c’est-a-dire
la créature vivante, animée — et un sens préjoratif : la créa-
ture révoltée, pervertie. Le mot chair en est ainsi venu i
signifier, dans 1’Ancien Testament, cette volonté perverse
de I’homme, sa faiblesse et son péché. Mais dans ce cas
encore, il ne faut pas glisser de la conception biblique a la
perspective toute différente qu’ont apportée en Occident le
manichéisme et les diverses hérésies gnostiques : la notion
biblique de chair ne signifie aucunement ce que le méme
terme de chair veut dire dans la métaphysique gnostique : la
chair mauvaise, chez Marcion et chez Mani, c’est le « corps »
dans lequel ’dme est tombée, et ou elle demeure prisonniére,
enlisée, exilée. Encore une fois, la chair, au sens biblique,
n’est pas une partie de '’homme ; ’homme est chair. Tandis
que dans ’optique manichéenne — dualiste — I’homme est
substantiellement une dme, tombée dans un corps.

Il importe de distinguer soigneusement ces deux perspec-
tives pour ne pas commettre un contre-sens fatal sur les
textes pauliniens que nous allons citer. Notre culture occiden-
tale comporte des héritages de pensée et de terminologie dont
il importe a l’occasion de savoir reconnaitre les origines
hétérogénes, malgré les analogies apparentes de vocabulaire,
sous peine de confondre ce qui est absolument différent.
En fait, ce sont les gnostiques chrétiens qui ont fait dévier
le sens des termes pauliniens, et ont interprété la notion
biblique de chair dans la perspective d’une métaphysique
de type platonicien.

55



Bien loin de signifier une chose (le corps), la notion biblique
de chair connote bien plutdt une certaine mentalité, un certain
vouloir, qui sont ceux de I’humanité suivant ses propres
voies. La chair, c’est ’humain en tant que s’opposant a Dieu,
I’humanité ancienne qui n’est pas encore renouvelée par la
vie surnaturelle — [D’esprit.

La notion de chair comporte d’ailleurs chez saint Paul et
chez saint Jean la méme ambivalence que la notion de kosmos
— le « monde ». En un sens, « le monde », chez saint Jean,
c’est la création de Dieu, qui est bonne et plus particuliére-
ment ’humanité, le monde humain : « Dieu a tant aimé le
monde qu’il a donné son Fils, son unique, afin que quiconque
croit ne meure pas, mais ait la vie éternelle » (Jean 3, 16).
Tantdt au contraire « le monde » signifie, comme ’expression
biblique « la chair », ce monde humain qui s’oppose par
sa volonté au vouloir de Dieu : ce monde humain ou le péché
de ’homme est comme cristallisé, objectivé, dans des insti-
tutions, des meceurs, des rites, des coutumes, des « modes »,
des jugements tout faits, cette « mentalité collective » que
Heidegger appelle ’opinion du Man — de tout-le-monde. Le
bavardage et la curiosité, la mauvaise foi, 1’aliénation dans
le souci, la tyrannie d’un certain nombre de valeurs qui ne
valent rien au regard de Dieu. C’est ce que saint Jean peut
appeler « le péché du monde » (Jean I, 29), qui est tout sim-
plement ce que I’Ancien Testament appelle le péché des fils
de ’Homme, le péché de ’humanité : « Le monde ne peut
recevoir ’esprit de vérité. » (Jean 14, 17.) « Si vous étiez
du monde, le monde aime ce qui lui appartient, mais parce
que vous n’étes pas du monde, mais que c’est moi qui vous
ai choisis en vous prenant du monde, c’est pour cela que le
monde vous hait. » (15, 19). Le monde, dans ce cas, ne signifie
évidemment pas le cosmos physique, mais le monde humain
qui fait solidairement pression sur chacun de nous. Il existe
ainsi une sagesse du monde : « la sagesse du monde, dit saint
Paul, est stupidité devant Dieu » (I Cor. 3, ;9.) « Le monde
n’a pas connu Dieu. » (I Cor. 1, 21.) « Nous r_z’a'vons pas regu
Pesprit du monde, mais Iesprit qui vient de Dieu. » (2, 12.)

Dans toutes ces expressions, « le monde » n’a pas une signi-
fication cosmologique, mais existentielle, de méme que
« la chair » n’a pas une portée anthropologique, mais également
existentielle. Les analyses de Heidegger, apres celles de Pascal
et de Kierkegaard, sont précieuses pour illustrer le contenu

de ces notions bibliques.

56

B PR

By e

AT S T AT

AR e e e S SR e e S i S

Eb IR SR S

:'\A:- .

-




Dans le cas de l’expression johannique et paulinienne
« le monde », comme pour « la chair », les gnostiques ont dévié
le sens génuine des termes néotestamentaires en transposant
les notions bibliques dans une métaphysique de la chute :
les Ames préexistantes sont tombées dans le monde mauvais,
dans une matiére qui les retient prisonniéres. Cette déviation
du sens des mots utilisés par saint Paul s’est en partie perpé-
tuée jusqu’a nous, et il est tres difficile aujourd’hui de rétablir
dans les esprits le sens primitif.

Résumons : Paul ne nous dit pas, dans les textes qui sui-
vent, que « le corps est mauvais » (thése manichéenne), mais
que « I’humanité est, en son fond, pécheresse » et qu’elle
s’oppose a la vocation de Dieu. Ce qui est tout différent.

Entre ’esprit du monde et I’Esprit de Dieu, il y a une
opposition qui vient de ce que ’homme s’oppose au vouloir
de Dieu. Quand I’Esprit de Dieu vient habiter en nous,
quand I’Esprit de Dieu cherche a nous transformer, pour
faire de nous des étres spirituels, des étres selon Dieu, il
trouve en nous une résistance qui provient de cette vieille
opposition de ’homme a Dieu, dans le « vieil homme ».
Nous sommes donc déchirés. Nous pouvons nous conduire
soit selon la loi de ce vieil homme en nous, qui refuse le
renouvellement demandé par Dieu, soit selon I’Esprit de
Dieu qui nous appelle a la liberté de la vie de Dieu. C’est
cette opposition que saint Paul caractérise par l’opposition
entre « la chair » et « Pesprit » :

« Marchez en esprit, et vous n’accomplirez pas le désir de
la chair. Car la chair désire contre I’esprit, et Pesprit contre
la chair : ils sont en conflit 'un avec I’autre, de telle sorte que,
ce que vous voulez, ce n’est pas ce que vous faites. Si vous vous
conduisez selon ’esprit, vous n’étes pas sous la Loi. Manifestes
sont les ceuvres de la chair : débauche, impureté, libertinage,
tdoldtrie, magie, haines, discordes, jalousies, emportements,
cabales, schismes, sectes, envies, meurtres, ivrogneries, orgies,
au sujet desquelles je vous préviens, comme je vous ai prévenus,
que ceux qui les commettent n’hériteront pas du royaume de
Dieu,

Tandis que le fruit de ’esprit, c’est charité, joie, paix, longa-
mmité, affabilité, bonté, fidélité, douceur, tempérance. Contre
de pareilles choses, il n’y a pas de loi. Ceux qui sont du Christ
Jésus ont crucifié la chair avec ses passions et ses désirs. » (Gal.

5, 16.)
57



Comme le remarquait saint Augustin (Cité de Dieu, 14, 2),
les ceuvres de la « chair », les actions de la « chair », ce ne sont
pas seulement les actions que nous rapportons au « COIps »
(la débauche, etc...), mais aussi ces actions et ces comporte-
ments psychologiques, tels que la haine, la jalousie, la colére,
la magie, les schismes, etc... qui relévent en effet de I’analyse
psychologique, en méme temps qu’elles ont un substrat
biologique et somatique.

Le spirituel, c’est ce qui n’est pas psychanalysable, ce qui
ne reléve pas de l'ordre biologique ni psychologique, de
’ordre humain, mais de l’ordre surnaturel, c’est-a-dire
déja de la vie de Dieu. Chez Paul, charnel signifie humain ;
marcher « selon la chair », c’est marcher « selon ’homme » :

« Et moi, fréres, écrit Paul aux Corinthiens, je n’ai pas pu
vous parler comme a des spirituels, mais comme a des charnels,
comme a des enfants dans le Christ; je vous ai donné du lait,
et non de la nourriture solide, car vous ne pouviez la recevoir.
Mais vous ne le pouvez pas encore. Car vous étes encore charnels.
Puisqu’il y a parmi vous de la jalousie et des rivalités, n’étes-vous
pas charnels, et ne marchez-vous pas selon ’homme ? » (I Cor.

3, I.)

L’étre selon la chair — selon le monde — est un étre pour
la mort, eis thanaton (Rom. 6, 16) (sein zum Tode). « Car
le terme de ces choses c’est la mort. » (Rom. 6, 21.) « St vous
vivez selon la chair, vous allez mourir. » (Rom. 8, 13.)

L’étre selon la chair, c’est l’existence humaine qui n’a
pas été renouvelée par la vie selon IEsprit du Christ, qui
est un Esprit de nouveauté et de vivification : « ceux qui
se conduisent par ’Esprit de Dieu, ceux-la sont fils de Dieu. »
(Rom. 8, 14.)

Les analyses de Pascal qui nous représentent la condition
de ’homme sans Dieu, et celles de Heidegger, et de ses dis-
ciples, illustrent ce négatif de I’existence chrétienne, ce manque
que la vie surnaturelle vient combler.

Il existe, dit Paul, une tristesse « selon Dieu qui opére la
conversion pour le salut; mais la tristesse du monde opére
la mort. » (2 Cor. 2, 10.) La tristesse du monde, c’est ce
désespoir de I’existence « selon la chair », « selon I’homme »,
la Geworfenheir, I’étre-jeté-dans-le-monde. L’univers heideg-
gerien est un univers chrétien d’ou ’on aurait enlevé I’espé-

rance du salut.

58




« Nous ne marchons pas selon la chair, mais selon DPesprit.
Ceux qui sont selon la chair pensent les choses qui sont de la
chair, ceux qui sont selon ’esprit, les choses de esprit. Car la
pensée de la chair est mort, la pensée de Desprit est vie et paix.
C’est pourquoi la pensée de la chair est enmemie wvis-a-vis de
Dieu ; car elle n’est pas soumise a la loi de Dieu, elle ne le peut
pas. Ceux qui sont dans ’ordre de la chair ne peuvent pas plaire
a Dieu. Vous, vous n’étes pas en I’ordre de la chair, mais de
Pesprit, si toutefois I’ Esprit de Dieu habite en vous. Si quelqu’un
n’a pas UEsprit du Christ, celui-la n’est pas du Christ. Si le
Christ est en vous, le corps est mort par le péché, esprit est vie
par la justice. Si Esprit de Celui qui a ressuscité Fésus d’entre
les morts habite en vous, Celui qui a ressuscité d’entre les morts
le Christ Fésus vivifiera aussi vos corps par son esprit qui habite
en vous. » (Rom. 8, 4 sq.)

« Si vous vivez selon la chair, vous allez mourir... » (Rom. 8).
(Autun)




L’ACHEVEMENT DE LA CREATION :
LA RESURRECTION

La création ne sera achevée qu’a la résurrection, qui
inaugurera, avec le régne messianique, un « temps » nouveau,
une « durée » nouvelle : c’est ce que la Bible appelle « la durée
ou le monde qui vient «olam ha bah »; ce mot olam est rendu

60

o B



« En un instant, en un clin d'@il,
d a la trompette derniére... » (I Cor 15).
{Autun)

dans le Nouveau Testament par le mot aién, que I’on a traduit
en latin par seculum, en frangais « siécle » (ce qui ne veut
plus rien dire). Ainsi nous vivons en ce moment sous le
régime d’une durée provisoire — « cette durée-ci » olam ha
ze, « la durée de ce monde-ci », qui représente le temps de
la création en genése, tandis que la durée — ou le monde —
qui vient est éternel.

En ce qui concerne la Résurrection, saint Paul part du fai:
de la Résurrection du Christ : « ... Il est apparu a Céphas,
ensuite aux Douze; ensuite il est apparu a plus de cing cents
fréres a la fois, dont la plupart sont encore vivants aujourd’ hui,
et quelques-uns sont morts. Ensuite il est apparu a Facques,
ensuite a tous les Apotres. En tout dernier lieu, comme a I’avor-
ton, il m’est aussi apparu a moi... » (Texte cité, I Cor. 15.)

Paul argumente 2 partir du fait : la résurrection est possible,
puisque le Christ est ressuscité. C’est 12 un fait que les témoins
iront attester — martyrein — jusqu’au supplice.

Restent 4 examiner les modalités de la résurrection :

St le Christ est annoncé, qu’il est ressuscité des morts, comment
certains parmi vous disent-ils qu'il n’y a pas de résurrection des
morts? S’il n’y a pas de résurrection des morts, le Christ non
plus n’est pas ressuscité. Si le Christ n’est pas ressuscité, vaine
est donc notre Annonce, vaine ausst votre foi. Nous nous trouvons
étre des faux témoins de Dieu, puisque nous avons témoigné
contre Dieu qu’il a ressuscité le Christ, alors qu’il ne I’a pas
ressuscité, puisque les morts ne ressuscitent pas. Car si les morts

" ne ressuscitent pas, le Christ non plus n’est pas ressuscité. St
le Christ n’est pas ressuscité, vaine est votre foi, vous étes encore
dans wvos péchés. Et ceux qui sont morts dans le Seigneur, ils
sont perdus. Si c’est seulement pour cette vie-ci que nous avons
espéré, nous sommes les plus malheureux de tous les hommes.

Mais en fait Christ est ressuscité des morts, prémices de ceux
qui se sont endormis dans la mort. Car par un homme la mort,
et par un homme la résurrection des morts. De méme qu’en Adam
tous sont morts, de méme dans le Christ tous seront vivifiés.
Chacun en son rang; prémices, le Christ, ensuite ceux du
Christ, a sa Venue, ensuite la fin, quand il remettra le royaume
au Dieu et Pére, quand il détruira toute principauté, toute
domination et toute puissance. Car il faut qu’il régne « jusqu’a
ce qu’tl ait mis tous ses ennemis sous ses pieds.» (Ps. 110.) Le
dernier ennemi qui sera détruit, c’est la mort. Car Dieu « a
tout soumis a ses pieds. » (Ps. 8.) Quand on dit que tout a été
soumis, 1l est évident que c’est a ’exception de Celur qui lui a sou-

61



mis le tout. Quant tout lui aura été soumis, alors le Fils lui-
méme sera soumts aussi a Celui qui lui a tout soumis, afin que
Dieu soit tout en tous.

Mais D’on dira : comment ressuscitent les morts? Avec
quelle sorte de corps reviennent-ils?

Insensé, toi, ce que tu sémes, cela ne reprend pas vie si cela
ne meurt, et ce que tu sémes, ce n’est pas le corps qui viendra
que tu sémes, mais une graine nue, par exemple du blé, ou
quelque autre semence. Dieu lui donmera un corps, comme il
Paura voulu, a chacune des graines un corps particulier. Toute
chair n’est pas la méme chair : autre est celle des hommes, autre
la chair des bétes, autre celle des oiseaux, autre celle des poissons.
Il v a des corps célestes, et des corps terrestres ; autre est I’éclat
des célestes, autre celui des terrestres ; autre est I’éclat du soleil,
autre I’éclat de la lune, autre I’éclat des astres; un astre différe
d’un autre astre par son éclat.

Ainsi en est-il de la résurrection des morts. On est semé
dans la corruption, on léve dans incorruptibilité. On est semé
dans DI’abjection, on léve dans la gloire,; on est semé dans la
fragilité, on léve dans la force. On est semé corps animal, on
léve corps spirituel. S’il ¥y a un corps animal, il y a aussi un corps
spirituel. Ainsi est-il écrit : le premier homme — adam —
devint une dme vivante. Le dernier adam sera un esprit vivi-
fiant. Mais ce n’est pas le spirituel qui est premier, mais I’animal,
ensuite seulement le spirituel. Le premier homme est de terre,
poussiére, le second homme est du ciel. Tel est le terrestre, tels
seront aussi les terrestres ; tel est le céleste, tels seront aussi les
célestes. De méme que nous avons porté I’image du terrestre, nous
porterons aussi ’image du céleste.

Voici ce que je dis, fréres, c’est que la chair et le sang ne peu-
vent pas hériter le royaume de Dieu, et ni la corruption n’héri-
tera incorruptibilité. Voici, je vous dis un mystére . tous nous
ne mourrons pas, mais tous nous serons transformés; en un ins-
tant, en un chin d’@il, a la trompette derniére,; la trompette
sonnera, et les morts se léveront incorruptibles, et nous, nous
serons transformés. Car il faut que ce corruptible revéte I’incor-
ruptibilité et que cette nature mortelle revéte Dimmortalité.
Quand cette nature mortelle aura revétu Dincorruptibilité,
alors sera accomplie la parole écrite (Is. 25, 8) : Elle a été
engloutie, la mort, dans la victoire. (Os. 13, 14). Ou est-elle,
é mort, ta victoire? Ou est-il, 6 mort, ton aiguillon ? (I Cor.

15, 35-55.)
62




La Résurrection du Christ nous est un modele de ce que
sera notre propre résurrection. Le Christ ressuscité, apparu
aux disciples, n’est plus un corps semblable i ceux que nous
connaissons. Le Christ ressuscité apparait et disparait sans
tenir compte des lois de notre monde habituel. Il entre dans
une maison dont la porte est fermée (Jean, 20, 19). Le Sei-
gneur nous a dit qu’a la résurrection les hommes seront comme
les anges, ne se mariant plus. Ils ne mangeront pas non plus.
Il n’y aura plus d’espéce a perpétuer, ni d’organisme i
nourrir. Les corps ressuscités seront des corps sans organes.
Il nous est évidemment impossible de nous représenter ce que
peut étre un « corps glorieux ». La résurrection n’est pas un
rétablissement de ’ordre de choses que nous connaissons,
ce n’est pas une répétition du monde ancien, mais une trans-
formation, un renouvellement, une création. Ce qui est
certain, au départ, c’est que le monde physique, biologique,
n’est pas constitué, n’est pas construit, pour durer éternelle-
ment, pas plus qu’il n’est constitué pour avoir existé de toute
éternité. Contrairement a ce que disait saint Thomas,
apres les philosophes arabes, il est possible d’apercevoir dans
le monde de notre expérience qu’il n’a pas pu étre sans
commencement : il a un ige, il date d’hier. De méme, il est
fragile comme nous, il est voué a une fin, il sera fini demain.
Aujourd’hui, dans cette minute qui est le temps, la création
de Dieu est inventée. « Je t’ai engendré aujourd’hui. »

Pas plus que les corps vivants, I’'univers physique ne peut
accéder a l’éternité. Comme toutes choses, I’Univers sera
transformé, d’une maniére que nous ne pouvons pas imaginer,
pour parvenir a la Plénitude. « Voici que je crée de nouveaux
cieux et une nouvelle terre. » (Is. 65, 17; 66, 22 ; cf. Apoc.
21, I.) « Les cieux se dissiperont comme une fumée, et la
terre tombera en lambeaux comme un vétement, et ses habi-
tants périront de méme. » (Is. 51, 6.) « Jadis tu as fondé la
terre, et les cieux sont I’ouvrage de tes mains. Ils périront,
mais toi tu subsistes, et tous ils s’useront comme un véte-
ment; comme un habit tu les changeras, et ils seront changés. »
(Ps. 102.) La résurrection sera donc une véritable création,
lultime étape de la création, son achévement.

Cet achévement, c’est ce que Paul appelle le Pléréme,
la Plénitude, quand le Christ « métamorphosera le corps de
notre humilité en une forme telle que celle du corps de sa gloire. »
(Phil. 3, 2r1.)

63



« Yahweh dit a Abraham : je ferai de toi une grande nation... » (Genése 12).
( Manuscrit grec 6¢ siécle)

LA GENESE DU PEUPLE DE DIEU

Avec la constitution d’un « peuple de saints », avec la genése
d’Israél, I’action créatrice de Dieu franchit une étape nou-
velle, une étape ultime : ’ach¢vement de I’ceuvre de Dieu
va en effet se faire par la constitution de ce peuple appelé
a participer a la vie du Créateur, ce peuple qui est ’Epouse
du Seigneur, sa Bien-aimée 4 laquelle il dit: « Je t’aime
d’un amour éternel, 6 vierge d’Israél.» (Jérémie 31.)

Israél n’est pas un peuple comme les autres. « Elle ne se
réalisera pas la pensée qui monte a votre esprit quand vous
dites : nous serons comme les nations, comme les autres
familles des pays, servant le bois et la pierre. » (Ezéchiel, 20,
32.) Israél n’est pas seulement un peuple parmi les peuples.
Israél est le commencement, le germe d’une humanité nou-
velle, de I’humanité a I’image et a la ressemblance de Dieu,
appelée a participer 4 la vie personnelle de Dieu. Israél
n’est pas seulement une nouvelle espéce de peuple, c’est,
en lui, une nouvelle espéce d’humanité qui est ébauchée.

64

ey 1 3 s S et

e~ —

£



C’est en Israél qu’est entreprise cette surnaturalisation de
’humanité, cette transformation radicale qui rendra ’homme
capable et digne de I’adoption. Israél, c’est déja I’Eglise,
I'Epouse du Seigneur, le Corps mystique du Christ.

Avec la geneése d’Israél, ’action créatrice de Dieu continue
le passage de lordre de la mature a T'ordre surnaturel :
présence de Dieu dans son ceuvre, inhabitation de Dieu dans
son peuple ; c’est cette visite de Dieu consentant 4 établir
des relations personnelles entre Lui et ’homme, sa créature,
que nous appelons le surnaturel. I1 convient donc de dis-
tinguer la création de Dieu et la présence, le don de Dieu a sa
créature. Ce passage de 'ordre de la nature créée a l'ordre
surnaturel d’une communication entre la créature et son
créateur est une étape ultime de ’ceuvre de la Charité.

« Maintenant, si vous écoutez ma voix et si vous gardez
mon alliance, vous serez mon peuple particulier parmi tous
les peuples, car toute la terre est & moi, mais vous, vous
serez pour moi un royaume de prétres et une nation sainte. »
(Exode, 19, 3.)

Pour se constituer ce peuple saint, cette humanité sancti-
fiée et renouvelée, Dieu a choisi Abraham et I’a fait sortir
d’Ur en Chaldée : « Yahweh dit & Abram : Va-t’en de ton
pays, de ta famille et de la maison de ton pére, dans le pays
que je te montrerai. Je ferai de toi une grande nation, je te
bénirai et je rendrai grand ton nom. Tu seras une bénédic-
tion. Je bénirai ceux qui te béniront, et celui qui te maudira,
je le maudirai et toutes les familles de la terre seront bénies
en toi. » (Genése, 12, 1.) Toutes les nations de la terre seront
transformées en Abraham, dans ce peuple des fils d’Abraham
qui sera comme le levain surnaturel dans la pite humaine.

Cette séparation initiale était nécessaire pour constituer
ce peuple radicalement nouveau. Certaines conditions d’iso-
lement étaient nécessaires A I’édification, 3 la gestation d’une
humanité nouvelle. L’exil d’Abraham a été le premier acte de
cette gestation. « Je suis Yahweh votre Dieu qui vous ai
séparés des peuples... afin que vous soyez & moi. » (Lév. 20,
24.)

Rappelons-nous I’état de ’humanité dans les civilisations
de I’Ancien Orient : la cruauté, la corruption, les enfants
sacrifiés aux idoles, la prostitution sacrée, 1’esclavage, I’exploi-
tation de I’homme par ’homme, ’homme torturé par
I’homme. On dira : il n’y a rien de changé, maintenant encore
les nations sacrifient leurs enfants aux idoles, qui n’ont

65

SAINT PAUL. §.



S

h-T-&°9

fait que changer de nom, elles briilent leurs enfants vivants
en holocaustes au Molochs et au Baals, les Maitres de ce
monde.

C’est pourquoi ’exigence d’exil demeure pour le peuple
de Dieu d’une maniére permanente : I’Eglise, comme Israél,
n’est pas de ce monde, elle n’obéit pas aux Maitres, aux Rois,
aux Principes ni aux Cultes de ce monde.

« Vous ne ferez pas ce qui se fait dans le pays d’Egypte
ou vous avez habité, et vous ne ferez pas ce qui se fait dans
le pays de Chanaan ou je vous conduis : vous ne suivrez pas
leurs lois. Vous pratiquerez mes ordonnances et vous obser-
verez mes lois; vous les suivrez, je suis Yahweh votre Dieu. »
(Lev. 18, 3.) « Vous ne suivrez pas les usages des nations que
je vais chasser de devant vous : elles ont fait toutes ces choses
et je les ai en dégott. » (Lév. 20, 23.) Pour exister, il a
fallu qu’Israél fat séparé : « C’est un peuple qui a sa demeure
a part, et qui ne sera pas mis au nombre des nations. » (Nom-
bres, 23, 9.)

L’exigence de sainteté est la loi constitutive de la genése
d’Israél, son principe génétique. La Lo de Moise a été la
matrice de ce peuple. L’appel fait 4 Abraham, et la promesse
ont été I’acte de naissance d’Israél, mais la Loi mosaique
en a été ’éducatrice. La loi a donné a Israél son originalité
par rapport aux autres nations : la loi est ’ensemble des
commandements de Dieu qui préservent Israél de la corrup-
tion des nations au milieu desquelles Israél doit se développer
et vivre. La Loi est 4 la fois la colonne vertébrale de ce
peuple, et sa muraille protectrice. Sans la Loi mosaique, il
n’y aurait pas eu d’Israél, parce que comme tous les autres
peuples, celui-ci se serait vautré dans la prostitution aux
idoles, dans le crime et ’injustice. Israél sans la Loi aurait
¢té comme un organisme sans structure, sans possibilité
d’existence autonome. La genése d’Israél a d’abord été la
reconstitution d’une humanité saine, une rédemption,
une régénération.

La Loi de Moise n’est pas seulement une discipline d’ac-
tion, une ascése génératrice et régénératrice, une protection,
c’est aussi une instruction; la construction d’Israél s’opére
par une connaissance. L’action et la pensée sont informées
simultanément par la Torah. Israél, c’est avant tout un peuple
que Dieu s’est préparé pour s’y faire connaitre, « Parce qu’il
n’y a pas de magie en Jacob, ni de divination en Israél, en
son temps 1l sera dit 4 Jacob et i Israél ce que Dieu veut

66




accomplir. » (Nombres, 32, 23.) « Dieu s’est fai't connaitl"e
en Juda.» (Ps. 76, 1.) Cette connaissance de Dieu donpee
3 ’homme n’aurait pas été possible sans une préparation,
une préadaptation opérée par Dieu en ’homme. La Loi,
instruction et discipline de l’action, a été cette préparation
3 la connaissance de Dieu par la régénération et la libération
de I’étre de I’homme. « De Sion sortira I’Instruction, et la
parole de Yahweh de Jérusalem. » (Is. 2, 3). Cette instruc-
tion et cette parole qui devait se répandre jusqu’aux extré-
mités de la terre. C’est pourquoi le Seigneur a pu dire :
« Le salut vient des Juifs. » (Jean 4, 22.)

Le drame d’Israél tient 3 sa constitution méme, aux exi-
gences non pas contradictoires mais complémentaires qui
définissent cette constitution, la définition d’Israél : Israél
doit d’abord étre constitué comme peuple distinct des autres
peuples par sa nature méme, par son genre de vie, son mode
de penser, son existence sociale, juridique, éthique. L’exis-
tence d’Israél est une existence a part, exceptionnelle. En
tant que peuple, Israél s’oppose 4 tous les autres peuples.
Mais Israél est aussi, et d’abord, ce germe d’humanité
nouvelle appelée & transformer I’humanité tout entie¢re. En
tant que peuple, Israél doit étre protégé de l’influence du
paganisme ambiant par toute cette haie, ce corset, si 1’on
peut dire, de la juridiction mosaique, qui le maintient dans
I’originalité de son étre. C’est seulement si Israél demeure
ce peuple exceptionnel, ce ferment surnaturel, ce sel du monde,
qu’il peut jouer son réle prédestiné, et accomplir sa voca-
tion. Mais cette vocation, cC’est précisément de transformer
I’humanité tout entiére, et donc d’étre docile i cette autre
part essentielle de sa vocation qui est ’universalité. Si
Israél se repliait sur soi dans son existence de peuple excep-
tionnel, il n’accomplirait pas son destin qui est d’étre les
prémices de I’humanité a venir.

Deux péchés, deux infidélités sont donc possibles : ou bien
Israél peut se dissiper, se dissoudre dans le paganisme am-
biant, en trahissant son étre méme, son originalité, qui est
la sainteté, et suivre les mceurs des nations : 1'idolatrie, le
crime et 'impureté. Dans ce cas Israél trahit sa vocation
et son essence en perdant cette essence méme : si le sel
s’affadit, avec quoi le salera-t-on ?

Ou bien Israél peut encore trahir ’appel de Dieu en se
refermant sur soi, en se repliant dans la satisfaction de sa

67



justice, au lieu de satisfaire a I’exigence d’universalité qui
est inscrite dans sa nature méme, au lieu de s’ouvrir jusqu’a
transformer toute ’humanité, au lieu de devenir ’humanité
transformée en Dieu.

Ces deux fautes, ces deux infidélités ont été commises en
fait dés le début de l’histoire d’Israél, et tout au long de
cette histoire.

Des son installation en Terre promise, Israél a été tenté
par les mceurs des nations avoisinantes, par les cultes idola-
triques, les rites cruels, les sacrifices sanglants, la prosti-
tution sacrée. Israél a pratiqué I’injustice comme les nations
I’avaient pratiquée. Israél a été infidéle 4 son alliance avec
le Dieu d’Abraham. C’est pourquoi Dieu a suscité a Israél
des ennemis qui ont persécuté Israél, comme Dieu I’avait
annoncé par ses prophétes « dés le matin et tout le jour ».
Mais Israél n’a pas voulu écouter la voix de son Dieu.

Israél n’est pas, par soi, un peuple plus mauvais ni meilleur
qu’un autre. C’est ’humanité, en Israél, qui a résisté a cette
exigence de transformation, a cet appel de sainteté que Dieu
adressait & ’homme. La preuve, c’est que cette méme infi-
délité se perpétue aujourd’hui encore en chrétienté.

La deuxié¢me faute, la deuxiéme infidélité, a été inverse :
repliement sur soi, attachement 4 la Loi mais aux dépens
de la vocation a l’universalité. Dans ce second cas, comme
dans le premier, Israél tente de redevenir un peuple comme
les autres, quoique d’une manieére différente. Dans la premiére
infidélité, c’était en imitant les mceurs des nations au sujet
desquelles Dieu avait dit : vous ne les imiterez pas. Dans le
second cas, c’est en se fermant en tant que peuple sur soi,
en oubliant qu’Israél n’est pas seulement un peuple, mais le
commencement d’une humanité nouvelle, qui ne peut faire
nombre avec les autres peuples.

Si la premiere infidélité a été dénoncée constamment par
les prophetes, la deuxiéme infidélité a été caractéristique de
la crise qui a marqué la naissance de I’Eglise hors d’Israél.
L’Eglise est Israél, et elle le sait. Mais elle est Israél ouvert
4 toutes les nations qui viennent chercher la connaissance
du Dieu vivant. L’Eglise a di se séparer de IIsraél-peuple
pour accomplir la vocation méme d’Israél, et la promesse
fbaéitq 2 Abraham : « en toi toutes les nations de la terre seront

nies ».

68

B
i
b |
.!l
J
i ]
i
e




,/é /e'd?a’

En méme temps qu’elle fait ’expérience de la grice qui
essaie de la transformer et de la surnaturaliser, I’humanité,
en Israél, fait ’expérience du péché, précisément parce qu’elle
résiste et s’oppose 4 cette grice. Le péché n’a ét¢ connu que
par la Loi. Il existait avant la Loi. Le péché a régné depuis
le commencement de ’humanité. Mais il n’était pas connu
pour ce qu’il est. Cette connaissance a été donnée par la Loi.

La Loi est-elle péché? Non! maisje n’ai pas connu le pe:‘c_hé,
si ce west par la Loi. Car je n’aurais pas connu la convoitise,
si la Loi n’avait dit : tu ne convoiteras pas ! Le péché a.p.ris
occasion du commandement et a opéré em moi toute convoilise.
Car sans Loi le péché est mort. Mot je vivais autrefois sans Lo.
Mais quand le commandement est venu, le péché a repris vie,
et moi je suis mort, et le commandement qui est destiné d la vie
s'est trouvé me conduire a la mort. Car le péché prenant occasion
du commandement m’a trompé et, par lui, m’a tué. En sorte
que la Loi est sainte, et le commandement saint et juste et bon s
ce qui est bon est donc devenu mort pour moi ? Non. Mais le
péché, afin qu’il apparaisse en tant que péché, par ce qui est bon
a opéré pour moi la mort, afin que le péché devienne coupable
a Pexcés par le commandement. (Rom. 7, 7 sq.)

La Loi a permis, selon une expression empruntée a la
psychanalyse, d’abréagir le péché, en faisant d’abord prendre
conscience qu’il existe, en le faisant reconnaitre comme péché.

Nous savons que la Loi est spirituelle. Mais mot, je suis
charnel, vendu au pouvoir du péché. Ce que je fais, je ne le con-
nais pas, ce n’est pas ce que je veux que je fais, mais ce que je
hais, c’est cela que je fais. Si, ce que je ne veux pas, c’est cela
que je fais, je consens a la Loi et reconnais qu’elle est bonne.
Mais ce n’est donc plus mot qui le fais, mais le péché qui habite
en mot. Car je sais que le bien n’habite pas en moi, c’est-a-dire
dans ma chair. Vouloir le bien est @ ma portée, le réaliser non.
Le bien que je veux, je ne le fais pas, mais le mal que je ne veux
pas, c’est lui que je fais. Si donc, ce que moi je ne veux pas,
je le fais, ce n’est pas moi qui I’accomplis, mais le péché qui
habite en moi. ¥e trouve donc cette loi : pour moi qui veux faire
le bien, c’est le mal qui est @ ma portée. Car je consens a la Lot
de Dieu quant a I’homme intérieur, mais je wvois une autre loi
dans mes membres qui fait la guerre & la loi de mon intelligence
et qui me fait prisonnier de la loi du péché qui est dans mes
membres. (Rom. 7, 14.)

69



Libération d'Israél et sortie d'Egypte
{ Manuscrit grec 6% siécle)

LA SERVITUDE ET LA LIBERATION
L’ATTENTE DU LIBERATEUR

Au cours de son histoire, Israél a fait I’expérience de la
servitude, (en Egypte d’abord), ’expérience de ’oppression,
de ’esclavage, de la déréliction. Mais Dieu a fait sortir Israél
de la maison de servitude, I’Egypte, par son bras puissant.
Il a délivré Israél, son enfant bien-aimé, de 'oppression de
I’Egyptien. Il a racheté Israél devenu esclave, comme on
rachetait, dans ’antiquité, I’esclave que 1’on voulait libérer.
Il a sauvé Israél de la mort a laquelle le vouait Pharaon,

70

e 2 3 L S B R A e T e



Ainsi sont nées, dans des circonstances historiques bien
précises, les notions de délivrance, de rachat, de rédemption,
de salut, par une expérience concréte et constamment renou-
velée et approfondie dans I’histoire du peuple de Dieu. Ces
notions aujourd’hui apparaissent 4 beaucoup de nos contem-
porains comme inintelligibles, parce qu’on ne les rapporte
pas aux circonstances historiques dans lesquelles elles ont
été congues. Elles ne sont plus & nos oreilles qu’un ronron
sacré, relevant d’une mentalité « prélogique », parce que
nous en avons oublié la genése historique. Nous avons toute-
fois fait récemment ’expérience d’une occupation et d’une
libération qui est propice pour nous faire comprendre ces
notions bibliques.

Paul, du reste, a connu aussi le « rachat » des esclaves,
Iapolutrdsis : c’est ce terme qu’il transposera sur le plan
théologique pour exprimer la libération qu’effectue en notre
faveur le Christ. C’est ce terme concret qui a donné en latin
redemptio, d’ou notre rédemption.

Israél fera de nombreuses fois I’expérience de la servitude,
de l'oppression, de la captivité et de la délivrance. Cette
libération chaque fois est effectuée par un homme que Dieu
suscite, un homme « selon son cceeur ». Ainsi prend naissance,
dans des circonstances également vécues, I’idée d’un Libé-
rateur, d’'un Sauveur.

Dés qu’lIsraél a été établi dans la terre promise 3 Abraham,
il « est devenu gras », et il a abandonné le Dieu qui 1’avait
formé et délivré de la main de I’Egyptien. Ils ont été infidéles
a I’alliance avec leur Dieu, et se sont tournés vers les idoles
de néant, ils ont adoré ce qui n’existe pas. Alors Yahweh
suscite un peuple qui vient tourmenter Israél infidéle et qui
l'opprime comme Pharaon l’avait fait :

« Les enfants d’Israél firent ce qui est mal aux yeux de
Yahweh, et ils servirent les Baals. Ils abandonnérent Yahweh,
le Dieu de leurs péres, qui les avait fait sortir du pays d’Egypte,
et ils allerent aprés d’autres dieux, d’entre les dieux des
peuples qui les entouraient ; ils se prosternérent devant eux
et ils irriterent Yahweh. Abandonnant Yahweh, ils servirent
Baal et les Astartés.

« La colére de Yahweh s’enflamma contre Israél ; il les
livra aux mains des pillards qui les pillérent, et il les vendit
aux mains de leurs ennemis d’alentour, et ils ne purent plus
tenir devant leurs ennemis. Partout ou ils allaient, la main de

71



Yahweh était contre eux pour leur malheur, comme Yahweh
I’avait dit, comme Yahweh le leur avait juré, et ils en vinrent
4 une grande détresse.

« Yahweh suscitait des juges qui les délivraient de la main
de ceux qui les pillaient. Mais ils n’écoutérent pas leurs
juges car ils se prostituérent a d’autres dieux et ils se pros-
ternérent devant eux. Ils se détournérent promptement
de la voie qu’avaient suivie leurs péres en obéissant aux com-
mandements de Yahweh ; ils ne firent pas de méme. Lorsque
Yahweh leur suscitait des juges, Yahweh était avec le juge
et il les délivrait de la main de leurs ennemis tant que le juge
vivait ; car Yahweh se repentait a cause de leurs gémisse-
ments devant ceux qui les opprimaient et les tourmentaient.
Mais a la mort du juge, ils se corrompaient de nouveau plus
que leurs peéres, en allant apreés d’autres dieux pour les servir
et se prosterner devant eux. » (Juges, 2.)

Ce processus se répéte monotonement au cours de toute
’histoire d’Israél, comme un apprentissage inlassable que
Dieu impose a son peuple. « Les enfants d’Israél firent ce
qui est mal aux yeux de Yahweh ; oubliant Yahweh ils ser-
virent les Baals et les Aschéroth. La colére de Yahweh s’en-
flamma contre Israél, et il les vendit entre les mains du roi
de Mésopotamie, et les enfants d’Israél furent asservis...

« Les enfants d’Israél cricrent vers Yahweh, et Yahweh
suscita un libérateur aux enfants d’Israél et il les délivra...»
(Juges, 3 ; cf. les chapitres 4, 6, 10, I3.)

L’homme suscité par Yahweh pour délivrer Israél parle
au nom de Yahweh : c’est ce que signifie nabi, prophéte ;
non pas d’abord celui qui annonce a l’avance, mais celui qui
dit la parole de Dieu, qui donne le sens de I’événement, qui
interpréte I’histoire, et qui indique la volonté de Dieu a
son peuple.

« Yahweh vous a envoyé tous ses serviteurs les prophetes,
Jes envoyant dés le matin, et vous n’avez pas écouté, et vous
n’avez pas prété loreille pour entendre... » (Jér., 25, 4.)
Le nabi, c’est ’homme sur qui repose I’Esprit de Dieu,
« ’homme de IEsprit » (Osée, 9, 5) : « Prends Josué, fils de
Nun, homme en qui réside I’Esprit, et tu poseras ta main
sur lui. » (Nombres, 27, 18.) « Les enfants d’Israél crierent
vers Yahweh, et Yahweh leur suscita un libérateur qui les
délivra, Othoniel... L’esprit de Yahweh vint sur lui ; il jugea
Israél et partit pour la guerre. » (Juges, 3, 9.) « L’Esprit
de Yahweh revétit Gédéon. » (6, 34.) « L’Esprit de Yahweh

72




fut sur Jephté. » (11, 29.) « L’Esprit de Yahweh poussa
Samson. » (13, 25.) « L’Esprit de Yahweh saisit Samson. »
(14, 6.)

Le Deutéronome place dans la bouche de Moise cette pré-
diction célébre : « Yahweh ton Dieu te suscitera du milieu
de toi, d’entre tes fréres, un prophéte tel que moi : vous
I’écouterez. C’est ce que tu as demandé & Yahweh ton Dieu,
en Horeb, le jour de I’assemblée, en disant : que je n’entende
pas la voix de Yahweh mon Dieu, et que je ne voie plus ce
grand feu, de peur de mourir. Yahweh me dit : ce qu’ils ont dit
est bien. Je leur susciterai du milieu de leurs fréres un pro-
phéte tel que toi; je mettrai mes paroles dans sa bouche,
et il leur dira tout ce que je lui commanderai. » (Deut. 18,
15.) Le prophéte parmi nous est une grice, non seulement
parce que Dieu nous parle par lui, mais aussi parce qu’il
nous épargne d’entendre nous-mémes la voix de Dieu que
nous ne pourrions supporter. Nul ne peut voir Dieu sans

mourir. Dieu nous fait la grice de ne pas se montrer a nous,
de peur de nous tuer.

Un jour Israél voulut avoir un roi, « comme les autres
nations ». « Tous les anciens d’Israél s’assemblérent et vinrent
vers Samuel & Rama. Ils lui dirent : (...) établis donc sur nous
un roi pour nous juger, comme toutes les nations. Ce langage
déplut & Samuel, parce qu’ils disaient : donne-nous un roi
pour nous juger. Et Samuel pria Yahweh. Yahweh dit a
Samuel : écoute la voix de ce peuple dans tout ce qu’il te
dira ; car ce n’est pas toi qu’ils rejettent, c’est moi qu’ils
rejettent, pour que je ne régne plus sur eux. Comme ils
ont toujours agi depuis le jour ou je les ai fait monter d’Egypte
jusqu’a présent, me délaissant pour servir d’autres dieux,
ainsi ils agissent envers toi. » (I Sam. 8, 4.)

Déja dans le livre des Juges nous avions vu apparaitre
cette requéte : « Les hommes d’Israél dirent 3 Gédéon :
régne sur nous, car tu nous a délivrés des mains de Madian.
Gédéon leur dit : je ne dominerai pas sur vous et mon fils
ne dominera pas sur vous. C’est Yahweh qui dominera sur
vous. » (Juges, 8, 22.)

Samuel expose au peuple ce que c’est qu’un roi, quels sont
ses droits : « Il prendra vos fils et il les mettra sur son char et
parmi ses cavaliers... I1 leur fera labourer ses champs, récolter
ses moissons, fabriquer ses armes de guerre. Il prendra
ses filles pour parfumeuses, pour cuisiniéres et pour boulan-

73



geéres. Vos champs; vos vignes et vos oliviers les meilleurs,
il les prendra et les donnera a ses serviteurs. Il prendra la
dime de vos moissons et de vos vignes... Il prendra vos ser-
viteurs et vos servantes... Il prendra la dime de vos troupeaux
et vous-mémes serez ses esclaves. » (Sam. 8, 11.) Mais
« le peuple refusa d’écouter la voix de Samuel. Ils dirent :
non ! mais il y aura un roi sur nous, €t nous serons nous
aussi comme toutes les nations ».

Samuel convoqua le peuple et dit aux enfants d’Israél :
« Ainsi parle Yahweh le Dieu d’Israél: J’ai fait monter Israél
d’Egypte et je vous ai délivrés de la main des Egyptiens et
de la main de tous les royaumes qui vous opprimaient. Et
vous, aujourd’hui, vous rejetez votre Dieu qui vous a déli-
vrés de tous vos maux et de toutes vos souffrances et vous
lui dites : établis un roi sur nous! » (ibid. 10, 18.) « Vous
m’avez dit : Non! mais un roi régnera sur nous! Alors que
Yahweh était votre roi. » (12, 12.) « Je vais invoquer Yahweh,...
et vous saurez alors et vous verrez combien est grand aux yeux
de Yahweh le mal que vous avez fait en demandant pour vous
un roi.» (12, 17.) « Tout le peuple dit & Samuel : prie pour
tes serviteurs Yahweh ton Dieu afin que nous ne mourions
pas, car nous avons ajouté a tous nos péchés le tort de deman-
der pour nous un roi. » (12, I19.)

Pourtant, le Seigneur accorde 4 Israél un roi, selon sa
demande. « Yahweh fit une révélation 4 Samuel en disant :
demain, a cette heure, je t’enverrai un homme du pays de
Benjamin et tu l’oindras pour chef de mon peuple Israél,
et il délivrera mon peuple de la main des Philistins ; car j’ai
regardé mon peuple, parce que son cri est venu jusqu’a moi ».
Etiam peccata. Dieu utilise et récupére méme les péchés
de son peuple pour la réalisation de son ceuvre. « Samuel
prit une fiole d’huile et la versa sur la téte de Saiil ; puis il
le baisa et dit : Yahweh ne t’a-t-il pas oint pour chef sur son
héritage ?... L’esprit de Dieu te saisira et tu prophétiseras,
et tu seras changé en un autre homme... Dés que Saiil eut
tourné le dos pour se séparer de Samuel, Dieu lui donna un
autre cceur... L’esprit de Dieu le saisit, et il prophétisa. »
(I Sam. 10.)

L’huile dans la Bible est le signe et le sacrement de I’Esprit.
La consécration sacerdotale de Aaron avait été faite par
I’onction de I’huile : « Tu prendras ’huile d’onction, tu en
répandras sur sa téte et tu l’oindras. » (Exode, 29, 7; cf.
Lévit, 8, 30.) C’est « ’huile de ’onction de Yahweh. » (Lévit.

74




TR L =y PR

O N N R P LT = T 153

10, 7.) Le grand prétre est « oint de ’huile sainte » (Nombres
35, 25.)

Ainsi en a-t-il été de la consécration royale de David :
« Yahweh dit 4 Samuel : léve-toi, oins-le, car c’est lui !
Samuel, ayant pris la corne d’huile, I’oignit au milieu de ses
fréres, et l’esprit de Yahweh fondit sur David 4 partir de
ce jour et dans la suite. » ([ Sam. 16.) « J’ai trouvé David
mon serviteur, de mon huile sainte je 1’ai oint. » (Ps. 89, 21.)

De méme pour Salomon : « Le prétre Sadoc prit dans le
tabernacle la corne d’huile et il oignit Salomon. » (I Rois
I, 39.)

L’oint de Yahweh se dit, en hébreu, maschiach, que I’on
rend habituellement par messie, du verbe maschach qui signi-
fie oindre. C’est ce mot maschiach qui a été traduit en grec
par christos, du verbe chrio qui signifie aussi oindre.

« Il leur suscita pour roi David, auquel il a rendu témoignage
en disant; j'ai trouvé David, homme selon mon ceur,

qui fera toutes mes volontés... » (Act. 13).

( Psautier byzantin, 16® siécle)



Il était nécessaire de rappeler bri¢vement ces quelques
éléments qui expliquent la genése historique, concrete, de
la notion de Messie, de Libérateur, de Sauveur, pour que
’on comprenne en quoi a consisté en Israél I’attente messia-
nique, et a quoi répond la venue du Christ.

Par cette expérience de I’élection. du péché, de la servitude,
de la libération par la main de Dieu qui suscite un homme
selon son cceur, un homme ayant regu l’onction de I’Esprit
saint pour opérer cette délivrance, s’est formée progressi-
vement en Israél I’idée d’une libération par excellence, d’une
libération définitive et totale, par un Libérateur dont Moise,
les Juges et David ne sont que les « types » — les figures
prophétiques.

Ce qu’il faut remarquer, c’est que cette attente messia-
nique, cette attente d’Israél représente l’attente de ’huma-
nité tout entiére qui, dans et par Isra€l, devient consciente
d’elle-méme. L’attente messianique du peuple juif n’est pas
une curiosité contingente relevant seulement de Il’histoire
des religions, elle intéresse ’humanité totale, elle reléve de
’analyse philosophique parce qu’elle est, implicitement,
universelle : I’attente du maschiach en Israél est la forme la
plus évoluée, la plus miire, que prend, dans cette part spécia-
lement sensibilisée de I’humanité, le desiderium naturale
qui habite et ‘travaille toute ’humanité. Le Libérateur n’est
pas seulement demandé par Israél, mais par toute I’huma-
nité, toute la création en travail. Israél qui est « la téte des
nations » (Jér., 31, 7) a exprimé, pour I’humanité tout
entiére, sous la motion de I’Esprit, la prié¢re de toute la créa-
tion. C’est bien cette attente cosmique qui, chez les prophetes
et chez saint Paul, s’est formulée. Toute la dimension de
[’attente n’a pu étre manifestée que par la Venue de Celui
qui apporte la plénitude : vers Lui tend le désir de toute la
création.

« Un rameau sortira du tronc de Jessé, (le pére de David)
et de ses racines croitra un rejeton.

Sur lui reposera I’Esprit de Yahweh,
esprit de sagesse et d’intelligence, esprit de conseil et de
force, esprit de connaissance et de crainte de Yahweh.

Il mettra ses délices dans la crainte de Yahweh...

Il jugera les petits avec justice,

il prononcera selon le droit pour les humbles de la terre...
La justice ceindra ses flancs, et la fidélité sera la ceinture

de ses reins.

76

Bible des Pauvres, 15¢ siécle.

B e




Le loup habitera avec 'agneau, la panthére reposera avec

le chevreau...

On ne fera point de mal et on ne détruira plus sur toute

ma montagne sainte.

Car le pays sera rempli de la connaissance de Yahweh,
comme le fond des mers par les eaux qui le couvrent.

Il arrivera en ce jour-13 : la racine de Jessé, élevée comme
un étendard pour les peuples, sera recherchée par les nations,
et son séjour sera glorieux.

Etil arrivera en ce jour-1a : le Seigneur étendra une seconde
fois sa main pour racheter le reste de son peuple, ce qui sub-
sistera dans les pays d’Assyrie et d’Egypte, de Patros, d’Ethio-
pie, d’Elam, de Sennaar, de Hamath et des iles de la mer.

Il élévera un étendard pour les nations, et il rassemblera
les bannis d’Israél ; 1l recueillera les dispersés de Juda,
des quatre bouts de la terre. » (Isaie, chap. 11.)

« Un rameau sortira de Jesse,
et de ses racines croitra un rejeton, »
(Isaie, 11)

V \'/ W ey

Ny

« Un astre sort de Jacob,
un sceptre s'éléve d’Israél. »
( Oracle de Balaam, Nomb. 24)

v ATy \i
;\\ﬁﬂ‘ T § E_u% '

O

-
P i g ~
- ‘\‘. ’
Nl I
i /
. Mluhu.\,,n a4
Ll LT T
D

e
¥




.......

« C'est pourquoi Dieu I'a suréleve et I'a gratifi¢
du nom qui est au-dessus de tout nom... » (Phil. 2).
(Congques)

im0 A A RT3

L’INCARNATION

« Quand vint la plénitude du temps, Dieu envoya son fils,
né d’une femme... afin que nous recevions I’adoption. » (Gal. 4, 4.)

78



Pour que Dieu puisse nous rendre Visite, il fallait que
’humanité soit préte 3 Le recevoir, L’Incarnation n’aurait
pas €té possible 4 n’importe quel moment du temps. Pour
que PIncarnation fiit possible, il fallait que Dieu se préparat
un peuple capable de Le recevoir. Israél a été e peuple
préparé pour recevoir cette Visite du Seigneur. L’Incarnation
n’était pas possible & n’importe quel moment de I’histoire
d’Israél : il fallait qu’Israél fGt mar spirituellement pour
accueillir son Seigneur. L’Incarnation n’auraijt pas été possible
sans le consentement de I’humanité au moins en un de ses
membres. Il fallait que I’humanité acceptit, en une Femme,
cette Venue du Seigneur. C’est en la vierge Marie que I’huma-
nité a été pré-adaptée A recevoir la Visite de Dieu, c’est-a-dire
sanctifiée, pour recevoir le Saint. La maternité divine de Marie
implique et pré-requiert cette sainteté essentielle de la Vierge
d’Israél qui a porté le Oui de ’humanité au Seigneur et accepté
de Le recevoir en elle.

Pour que I’Incarnation pfit se faire, il fallait encore que
certaines conditions humaines générales fussent satisfaites.
Si’Incarnation s’était effectuée au paléolithique, par exemple,
dans une quelconque tribu humaine, le monde n’aurait
pas connu la Visite de Dieu. L’Evangile n’aurait pas pu
étre annoncé, parce que non seulement il n’aurait pas trouvé
un terrain pour le recevoir, mais aussi parce que ’humanité
n’avait pas encore atteint un age, réalisé une unité, qui
permit au levain de la Parole de soulever la pite humaine.
Il fallait donc que la pite humaine soit physiquement préte
a recevoir cette semence. Avant ce moment-la, ’annonce de
PEvangile aurait été prématurée. C’est pourquoi la Bible
attache une telle importance aux « temps »,

Pour que I'Incarnation piit vraiment transformer I’humanité,
pour que I’Evangile piit étre annoncé jusqu’aux extrémités
de la terre, il fallait qu’elle ait atteint un certain seuil défini
par des conditions ethniques, psychologiques, sociologiques,
€conomiques. L’Incarnation, en fait, s’est opérée au moment
ou ’Empire Romain avait fait ’unité du monde méditer-
ranéen. « On a remarqué bien avant Bossuet que Punité de
Empire servait merveilleusement 4 la diffusion de I’Evangile.

als cette unité romaine, qui deviendra I’unité chrétienne,
est elle-méme un héritage, du moins en ce qui concerne le
bassin oriental de la Mé&diterranée. Clest I’hellénisme qui
a Ici tout préparé dans la personne d’Alexandre. » (A. ]J.
Festugiere, Le monde gréco-romain au temps de Notre-Seigneur.)

79



La communauté d’une langue — le grec — était également
un ¢élément fondamental.

Un autre aspect enfin de cette maturation matérielle du
monde qui a permis la diffusion de I’Evangile, c’est la mise
au point du systéme routier : « Ce qui fait le lien d’un corps
si vaste, formé de parties si diverses, c’est sans doute I'unité
du gouvernement central et les principes constants de la
politique impériale. Mais cette unité administrative n’eiit
pas été possible si ces pays n’avaient communiqué les uns
avec les autres et tous avec Rome par un systéme complet
de voies terrestres et maritimes. Les Apodtres ont suivi ces
routes. Sur les plateaux d’Asie Mineure que ne traversent
plus aujourd’hui que de rares et mauvaises pistes, ils ont pu
voyager aisément grice i I’ccuvre des légionnaires. » (Ib:d.
p.14-15.) « On ne saurait exagérer I’importance de ces res-
sources qui s’offraient aux Apdtres. Plus on entre dans le
détail, plus on sent combien est vrai le propos de saint Paul :
I’annonce de I’Evangile est venue 4 son heure, quand la figure
de la terre elle-méme la préparait. » (Ibid. p. 20.)

En venant dans le monde, parmi les hommes, le Seigneur
savait qu’il souffrirait et mourrait par la main de I’homme.

Les propheétes d’Israél, qui parlaient et agissaient au nom
du Seigneur, ont expérimenté cette résistance de I’humanité
a I’appel, 4 l’invitation, au vouloir de Dieu. Depuis Moise,
tous les nabis ont proclamé cette résistance que le peuple de
Dieu oppose au dessein salvifique, au travail transformant
de I’Esprit : « Tu es un peuple a la nuque roide. Le Seigneur
vous a envoyé ses serviteurs les prophétes deés le matin,
mais vous n’avez pas voulu écouter. » Cette résistance d’Israél
a ’ceuvre de Dieu qui s’opére en lui est la résistance de I’huma-
nité tout entiére. Cette résistance se manifeste aujourd’hui

. parmi les nations comme elle s’était manifestée autrefois

dans le seul peuple juif. C’est le refus que I’humanité oppose
a la volonté de Dieu qui exige une transformation, une sur-
naturalisation, une naissance nouvelle, nécessairement mor-
tifiante en sa premiere phase.

Les nabis d’Israél ont éprouvé cette résistance qui prenait
la forme de la persécution : « Jérusalem, Jérusalem, toi qui
tues les prophétes et qui lapides ceux qui te sont envoyés !
Que de fois j’ai voulu rassembler tes enfants, comme une
poule rassemble ses poussins sous ses ailes, et vous n’avez pas
voulu. » (Mat. 23, 37 ; Luc. 13, 34.) «Ils te feront la guerre »,

80




anpong:ait le Seigneur & Jéré-
mie (Jérémie 1, 19.) Tous les
prophetes d’Israél ont connu
cette guerre suscitée contre
eux parce qu’ils apportaient
la parole de Dieu, qui est
comme une ¢épée A double
tranchant.

L’annonce prophétique de
la passion inévitable promise
au Christ se trouvait donc
dans ’existence méme des pro-
phétes, avant d’étre exprimée
par leur bouche. C’est I’exis-
tence des nabis qui est pro-
phétique, ce qu’exprime leur
parole.

« Dieu avait annoncé par
la bouche de tous ses pro-
phétes que son Christ devait
souffrir. » (Act. 3, 18; cf. 17,
3; 26, 23; Luc. 24, 46.)

Moise, les Juges, David,
ont été les types prophétiques
de Celui qui devait venir.

Mais la réalisation de l'at-
tente, I’accomplissement, n’ont
pas été une répértion de ce
qui avait été prophétisé dans
’histoire d’Israél par les actes
de Moise, des Juges ou de
David. La Venue du Christ
a apporté une dimension es-
sentiellement nouwvelle. L’at-
tente ne s’est accomplie que
dans ce don inespéré de
Dieu, qui surpasse tout en-
tendement, « Le cceur de
l,h,Omrne n’a pas congu ce qué
Dieu a préparé pour ceux
qui Paiment. » Le désir de

Isaie et Saint Matthieu

’ . .
A
ncien Testament portant le Nouveau Testament

(Chartres)

I\

—

[ S—




I’humanité, c’est Dieu, qui est 1’éternelle et surnaturelle
nouveauté de vie.

Si le Christ n’avait été qu’un libérateur temporel d’Israél,
analogue 4 Moise, aux Juges ou a David, il aurait répéré,
refait, ce que ceux-ci, prophétiquement, avaient Opéré. Il
n’aurait pas accompli ’attente. C’est précisément cette répé-
tition de l’ancien qui aurait été le signe de l’'inadéquation
entre la venue et ’attente. C’est en fait la nouveauté propre-
ment surnaturelle de I’Incarnation qui a été la pierre d’achop-
pement pour ceux qui attendaient une répétition de I’ancien.
Le don a surpassé toute attente d’une maniére infinie, parce
que c’est Dieu lui-méme qui s’est donné.

La faiblesse de Jésus, I’échec de Jésus, sont tellement
dans la ligne de la pensée des prophétes d’Israél, qu’un
Messie guerrier et immédiatement triomphant aurait été
le type du faux Messie — une réussite immédiate, qui n’aurait
pas subi la médiation de I’échec aurait été le signe, la marque
du faux. Cette dialectique de 1’échec et de la réussite, de
la réussite par et dans l’échec est en effet une constante
dans toute ’histoire d’Israél, dans toute la pensée biblique.

Israél lui-méme, dans sa constitution, obéit a cette loi :
« Si Yahweh s’est attaché a vous et vous a choisis, ce n’est
pas que vous surpassiez en nombre tous les peuples, car
vous étes le plus petit de tous les peuples. » (Deut. 7, 7.)
Les nations puissantes, les civilisations glorieuses par
leur puissance, la splendeur de leur art, leur richesse,
n’auraient-elles pas pu demander 4 ce petit peuple qu’est
Israél, comme celui-ci le fait pour Jésus : qui est celui-ci
pour que nous nous inclinions devant lui ?

Dieu s’est fait connaitre en Juda. D’Israél il faut dire ce
qu'lsaie disait du Serviteur de Yahweh : « Il s’est ¢leve
devant nous comme un fréle arbrisseau, il n’avait ni forme
ni beauté pour attirer nos regards, ni apparence pour exciter
notre amour. Il était méprisé et abandonné des hommes,
homme de douleur et familier de la souffrance, en butte au
mépris et nous n’en faisions aucun cas. »

La grandeur d’Israél, comme celle de Jésus, est d’un
autre ordre. Elle ne frappe pas le regard charnel, elle déjoue
au contraire la sagesse du monde. C’est bien cette dialectique
qui est la constante de toute I’histoire sainte. A un homme,
a Abraham, un émigrant, un sans patrie, il a été promis :
« en toi toutes les nations de la terre seront bénies ». Dans les

82




VP TSR el Fu T T T LS

combats contre les nations, Israél a toujours vérifi¢ cette
dialectique de la faiblesse qui triomphe de la force grice
A ’aide de Yahweh. Les nations se confient en leur puissance,
leur richesse, I’Egypte s’appuie sur le nombre de ses chars
et sur la force de ses chevaux, Israél se confie dans le nom
de Yahweh. A Gédéon qui allait combattre les armées de
Madian, Yahweh donne la formule de sa méthode constante :
« le peuple que tu as avec toi est trop nombreux pour que je
livce Madian entre ses mains, de peur qu’lsraél n’en tire
gloire contre moi en disant : c’est ma main qui I’a sauvé »
(Juges 7, 2). Toujours le Seigneur s’applique a déjouer
notre sagesse, nos calculs qui s’appuient sur la puissance
selon le monde et non sur Sa puissance. Toute I’histoire
d’Israél est une démonstration de la puissance de Dieu qui
s’accomplit, comme le dit Paul, dans la faiblesse. L’étre méme
d’Israél en est la vérification constante, et les prophetes
d’Israél n’ont fait que répéter cette loi, dont le jeune David
fournit l’illustration :

« Tu viens 4 moi, crie-t-il au géant Goliath, avec I’épée,
la lance et le javelot, et moi je viens a toi au nom de Yahweh.»

Si Jésus était venu dans la force et la puissance selon le
monde, il ne serait certainement pas venu de la part du Dieu
d’Israél.

La Victoire de Jésus, qui est sa Résurrection, ne s’opére
qu’a travers 1’échec de la croix. Si le grain de blé ne meurt
pas, il reste seul.

« Le Christ ¥ésus
Lui qui était en forme de Dieu, il n’a pas considéré
comme une proie d tenir avec avarice
le fair d’étre égal @ Dieu,
mais 1l s'est dépossédé lui-méme, il a pris une forme d’esclave,
il est devenu semblable a I’homme.
Par son aspect il a été trouvé tel qu’un homme.
Il s’est abaissé lui-méme, 1l s’est fait obéissant jusqu’a la mort,
la mort par la croix.

C’est pourquoi Dieu I’a surélevé et ’a gratifié du nom qui
est au-dessus de tout nom
afin qu’au nom de Fésus tout genou fléchisse dans le ciel, sur la
terre et sous la terre, et que toute langue
reconnaisse que JESUS-CHRIST EST SEIGNEUR a la
gloire de Dieu le Pére. » (Phil. 2, 6-11.)

83



§ s \UT. ;
CO-OUVRIER DE DIEU

« Car de Dieu nous sommes co-ouvriers. »

(I Cor. 3, 9.)

LA PREMIERE EXPANSION
DE L’EGLISE AUX NATIONS

Le Seigneur avait dit (Mat. 15, 23) : « Je n’ai été envoyé
qu’aux brebis perdues de la maison d’Israél. » Et aux Douze,
quand il les envoya pour la premiere fois, il dit (Mat. 10,
5, 6) : « N’allez pas vers les nations, et n’entrez pas dans les
villes de Samarie. Allez plutbét vers les brebis perdues de
la maison d’Israél. »

L’économie du salut de Dieu procéde selon un ordre,
un plan. La connaissance de Dieu et de son salut commence
par Israél. Le salut vient des Juifs. C’est a partir d’Israél
que la connaissance de Dieu doit se répandre sur toutes les
nations.

84

Initiale de la 17¢ Epitre aux Corinthiens
(Bible de Souvigny)



Le premier temps, c’est I’Annonce a Israél. Le deuxiéme
temps, ’Annonce 4 toutes les nations, au monde entier.
Aprés sa résurrection, le Seigneur ordonne aux douze
« Allez, enseignez toutes les nations ; baptisez-les au nom
du Pére et du Fils et du saint Esprit ; apprenez-leur a observer
tout ce que je vous ai commandé. Et voici, moi je suis avec
vous tous les jours jusqu’a ’achévement du monde. » (Mat.
28, 19.) « Allez dans le monde tout entier, annoncez ’Heureuse
Nouvelle a toute la Création. » (Marc 16, 15.)

Le livre des Actes nous raconte comment la persécution
qui suivit la lapidation d’Etienne provoqua une dispersion
des chrétiens hellénistes qui fut féconde : «Il y eut en ce jour-
13 une grande persécution contre la communauté de
Jérusalem ; et tous, sauf les apdtres, furent dispersés dans les
campagnes de la Judée et de la Samarie... Ceux donc qui
avaient été dispersés parcouraient le pays, proclamant la
parole. Philippe, étant descendu dans la ville de la Samarie,
leur annonga le Christ. Les foules étaient attentives 4 ce que
disait Philippe, unanimes 2 écouter ces paroles et 4 considérer
les signes qu’il faisait...

Les apdtres qui étaient a Jérusalem, ayant appris que la
Samarie avait regu la parole de Dieu, y envoyérent Pierre et
Jean, qui, étant descendus (en Samarie) priérent pour eux
afin qu’ils regoivent I’Esprit saint. En effet, il n’était encore
venu sur aucun d’eux; ils avaient seulement été baptisés
au nom du Seigneur Jésus. Alors ils leur imposérent les mains,
et ils regurent I’Esprit saint. » (Act. 8, 3-17.)

« Ce fut sans doute, écrit Goguel, la premiére mission qui
dépassa les régions de la Judée immédiatement voisines de
Jérusalem. Ses débuts se placent A une date trés ancienne
puisqu’ils sont antérieurs i la conversion de Paul. On n’est
que trés fragmentairement renseigné sur ’histoire de cette
mission helléniste. On ne sait, par exemple, rien des condi-
tions dans lesquelles a été fondée I’Eglise de Damas dont
I’existence est attestée dans le récit de la conversion de Paul
(Actes 9, 2, 10 ss.) et dans laquelle il est naturel cependant
de voir une création de la mission helléniste. On ne posséde
non plus aucun détail sur l’activité de ceux qui, d’apres
Actes 11, 19, s’en allerent en Phénicie et & Chypre et non
plus sur la mission qui a fondé I’Eglise de Césarée bien que,
en rapprochant Actes 8, 40 d’Actes 21, 8 s., on puisse conjec-
turer que sa création pourrait étre attribuée a Philippe. »
(M. Goguel, La naissance du Christianisme, Paris 1944, p. 202.)

85



La conversion du centurion Corneille marque une étape
importante dans 1’expansion de I’Eglise naissante qui s’ouvre
pour accueillir aussi les nations paiennes

« Alors Pierre ouvrit la bouche et dit : en vérité je me rends
compte que Dieu ne fait pas acception de personnes, mais
gu’en toute nation celui qui le craint et pratique la justice
lui est agréable. Il a envoyé la parole aux fils d’Israél, et a
annoncé I’heureuse nouvelle de la paix par Jésus-Christ.
C’est lui qui est le Seigneur de tous. Vous savez, vous, la
chose qui s’est passée dans toute la Judée, commengant
par la Galilée aprés le baptéme que Jean a préché : Jésus de
Nazareth! Vous savez comment Dieu l'a oint d’Esprit

86



o « Allez, enseignez toutes les nations. Et voici, moi je suis avec vous
tous les jours jusqu’a I'achévement du monde. » (Mat. 28). (Vézelav)

saint et de puissance. Il alla de lieu en lieu, faisant du bien

et guérissant tous ceux qui étaient sous la puissance du diable,

car Dieu était avec lui. Et nous, nous sommes témoins de

tout ce qu’il a fait dans le pays des Juifs et 4 Jérusalem ; lui

qu’ils ont fait mourir en le pendant au bois, Dieu I’a ressuscité
' le troisiéme jour, et il lui a donné de se faire voir, non a tout
le peuple, mais 4 des témoins choisis d’avance par Dieu,
A4 nous qui avons mangé et bu avec lui aprés sa résurrection
d’entre les morts. Et il nous a commandé de proclamer au
peuple et d’attester que c’est lui que Dieu a constitué juge
des vivants et des morts. A lui tous les prophétes rendent
ce témoignage, que quiconque croit en lui regoit par son
nom rémission des péchés.

« Pierre disait encore ces mots, lorsque I’Esprit saint des-
cendit sur tous ceux qui écoutaient la parole. Et tous les
croyants de la circoncision qui avaient accompagné Pierre
furent stupéfaits de ce que le don du saint Esprit se fit
répandu aussi sur les nations paiennes; car ils les entendaient
parler en langues et magnifier Dieu. Alors Pierre prit la parole :
Quelqu’un peut-il refuser l’eau pour baptiser ceux-ci qui
ont regu I’Esprit saint aussi bien que nous ?

« Et il commanda de les baptiser au nom de Jésus-Christ. »
(Act. chap. 10, 34.)

« Or les apoltres et les fréres qui étaient dans la Judée
apprirent que les nations paiennes aussi avaient regu la parole
de Dieu. Et lorsque Pierre fut remonté a Jérusalem, ceux
de la circoncision lui adressaient des reproches, disant
tu es entré chez les incirconcis et tu as mangé avec eux!
Mais Pierre se mit a leur exposer, d’'une maniére suivie,
ce qui s’était passé... » (Act. 11, 1.) Pierre conclut son récit
de la conversion de Corneille par ces mots :

« Quand je commengai & parler, I’Esprit saint descendit
sur eux, tout comme sur nous au commencement. Et je
me souvins de la parole du Seigneur, lorsqu’il disait : Jean
a baptisé avec de 1’eau ; mais vous, vous serez baptisés dans
I’Esprit saint.

« Si donc Dieu leur a donné la méme griace qu’a nous,
pour avoir cru au Seigneur Jésus-Christ, qui étais-je, moi,
pour pouvoir m’opposer a Dieu ? » (Act. 11, I5.)

La communauté de Jérusalem est convaincue : « Ayant
entendu cela, ils se calmérent, et ils glorifierent Dieu en disant:
Dieu a donc donné aussi aux nations paiennes la repentance
pour accéder a la Vie. » (Act. 11, 18.)

87




LA FONDATION DE L’EGLISE D’ANTIOCHE

« Ceux donc qui avaient été dispersés par la persécution
survenue a l’occasion d’Etienne passérent jusqu’en Phénicie,
en Chypre et a Antioche, n’annongant la parole a4 personne,
sauf aux Juifs seuls. Il y eut cependant quelques-uns d’entre

88

]




o « Et il leur arriva d'étre ensemble une année entiére
dans la communauté et d’instruire une foule nombreuse. » (Act. 11).
(Ivoire, 6-7¢ siécle, Louvre)

eux, hommes de Chypre et de Cyréne, qui, étant venus 2
Antioche, s’adressaient aussi aux Grecs, leur annongant
I’heureuse nouvelle du Seigneur Jésus. Et la main du Seigneur
fut avec eux, et grand fut le nombre de ceux qui crurent
et se tournerent vers le Seigneur. » (Act. 11, 19.)

« Il faut souligner la portée de I’installation du christia-
nisme 2 Antioche, la troisi¢me ville d’Empire, la plus impor-
tante de tout I’Orient. Pour la premiére fois, le christianisme
prenait pied dans I'une des métropoles du monde antique
et établissait une Eglise en un lieu qui, par les liaisons qu’il
avait avec toutes les parties du monde, était comme pré-
destiné a devenir un des foyers du rayonnement de la foi
nouvelle. » ( Goguel, op. cit. p. 207.)

Comme dans le cas de la mission en Samarie, I’Eglise de
Jérusalem envoie aussitdt un frére 4 Antioche :

« Or, la nouvelle en vint aux oreilles de la communauté
qui €tait 4 Jérusalem, et ils envoyérent Barnabas jusqu’a
Antioche. Lorsqu’il fut arrivé et qu’il eut vu la grice de Dieu,
il se réjouit ; et il les exhortait tous 4 demeurer par la disposi-
tion du cceur fidéles au Seigneur. Car c’était un homme
de bien rempli de I’Esprit saint et de foi. Et une foule nom-
breuse se joignit au Seigneur.

« Et il se rendit & Tarse chercher Saul, et I’ayant trouvé,
il amena a4 Antioche. Et il leur arriva d’étre ensemble une
année entiére dans la communauté et d’instruire une foule
nombreuse. Ce fut & Antioche d’abord que les disciples re-
curent le nom de Chrétiens. » (Act. 11, 22.)

Les Actes nous disent encore que, lors de la famine qui
eut lieu sous Claude en 44, ce sont Barnabas et Saul qui furent
chargés de porter aux fréres de Judée les secours recueillis
a Antioche par une collecte.

« Barnabas et Saul, aprés s’étre acquittés de leur service,
s’en retournérent de Jérusalem, ayant pris avec eux Jean,
surnommeé Marc. » (Act. 13, 25.)

89



Antioche sur [I'Oronte

Séleucie



S

LE PREMIER VOYAGE MISSIONNAIRE

environ 45-49

« Il y avait dans I’Eglise d’Antioche des prophétes et des
docteurs : Barnabas, Siméon appelé Niger, Lucius le Cyré-
néen, Manahen, frére de lait d’Hérode le tétrarque, et Saul.
Comme ils vaquaient au service du Seigneur et qu’ils jeti-
naient, I’Esprit saint dit : Mettez-moi a part Barnabas et
Saul pour ’ceuvre 4 laquelle je les ai appelés.

« Alors, aprés avoir jeiné et prié, ils leur imposérent les
mains et les congédiérent. » (Act. 13, I.)

« Eux donc, envoyés par le saint Esprit, descendirent
a Séleucie, d’ou ils firent voile vers Chypre. Arrivés i Sala-
mine, ils annoncérent la parole de Dieu dans les synagogues
des Juifs. Ils avaient aussi Jean (Marc) comme auxiliaire.

« Ils firent voile vers Chypre... » (Act., 13).
(Rome, Musée du Capitole)



v Lo b >
p ’ ol
5] - = oF = e
2Y. i 4L
h ! P on
- .&i‘

Paphos, dans ['ile de Chypre
Pilier, dit « de Saint-Paul », et église Saint-Paul.

-~

Ayant traversé toute l’ile jusqu’a Paphos, ils trouvérent un
individu, magicien, faux prophéte juif, nommé Barjésus,
qui était auprés du proconsul Sergius Paulus. Celui-ci,
ayant fait appeler Barnabas et Saul, cherchait & entendre la
parole de Dieu. Mais Elymas, le magicien — car ainsi se
traduit son nom, — leur faisait opposition... » (Act. 13, 4.)

« De Paphos, ou ils s’embarqueérent, Paul et ses compagnons
se rendirent a2 Pergé de Pamphylie. Mais Jean se sépara
d’eux et s’en retourna a Jérusalem. Pour eux, poussant
au dela de Pergé, ils arriverent a Antioche de Pisidie, et étant
entrés dans la synagogue le jour du sabbat... » (Act. 13, 13 ss.)

« Mais les Juifs excitérent les femmes adoratrices de rang
élevé et les principaux de la ville ; ils poussérent 4 la persé-
cution contre Paul et Barnabas, et ils les chassérent de leur
territoire. Ceux-ci, ayant secoué contre eux la poussiére de
leurs pieds, allerent 4 Iconium. Quant aux disciples, ils
étaient remplis de joie et d’Esprit saint. » (Act. 13, §0.)

« A Iconium, il arriva que Paul et Barnabas entrérent
pareillement dans la synagogue des Juifs et y parlérent
de telle sorte qu’une grande multitude de Juifs et de Grecs
crurent. Mais les Juifs qui n’avaient pas cru excitérent

92




Iconium (Monts Saint-Philippe et Sainte-Thécle).

et indisposérent les esprits des Gentils contre les fréres. Ils
firent néanmoins un assez long séjour, s’appuyant avec
assurance sur le Seigneur, qui rendait témoignage a la parole
de sa grice par les signes et les prodiges qu’il leur donnait
de faire. Or la population de la ville se divisa : les uns étaient
pour les Juifs et les autres pour les apdétres. Mais comme il
y eut un soulévement des Gentils et des Juifs, avec leurs
chefs, pour les outrager, et les lapider, (Paul et Barnabas)
s’en étant apergus se réfugiérent dans les villes de la Lyaconie,
Lystres et Derbé, et le pays d’alentour, et ils y annongaient
I’heureuse nouvelle. » (Act. 14, I sS.)

Route de Lystres




C’est a Lystres que Paul guérit un homme impotent des
pieds : « A la vue de ce que Paul venait de faire, la foule
éleva la voix, disant en layconien : « Les dieux sous une forme
humaine sont descendus vers nous». Et ils appelaient
Barnabas Zeus, et Paul Hermeés, parce que c’était lui qui
portait la parole. Et le prétre de Zeus « protecteur de la ville »
amena devant les portes des taureaux avec des guirlandes,
et il voulait, ainsi que la foule, offrir un sacrifice. Mais les
apdtres Paul et Barnabas, I’ayant appris, déchirerent leurs
vétements et se précipitérent vers la foule, criant et disant :
O hommes, pourquoi faites-vous cela ? Nous aussi, nous
sommes des hommes de méme nature que vous, qui vous
annon¢ons [’heureuse nouvelle : quittez ces vanités et
tournez-vous vers un Dieu vivant, lui qui a créé le ciel et la
terre et la mer et tout ce qui est en eux... » (Act. 14, I1.)

« Or survinrent d’Antioche et d’Iconium des Juifs qui,
ayant gagné la foule, lapidérent Paul et le trainérent hors de
la ville, pensant qu’il était mort. Mais les disciples I’ayant
entouré, il se releva et rentra dans la ville.

« Le lendemain, il partit pour Derbé avec Barnabas. Quand
ils eurent annoncé I’Heureuse Nouvelle dans cette ville et
fait un assez grand nombre de disciples, ils retournérent a
Lystres, a Iconium et Antioche, affermissant I’dme des dis-
ciples, les exhortant a persévérer dans la foi : c’est par
beaucoup de tribulations qu’il nous faut entrer dans le royaume
de Dieu. Aprés leur avoir établi des anciens dans chaque
église par imposition des mains, apres avoir pri€ et jeliné, ils
les recommandeérent au Seigneur, en qui ils avaient cru.
Traversant ensuite la Pisidie, ils vinrent en Pamphylie, et
aprés avoir annoncé la parole a Pergé, ils descendirent a
Attalie ; puis de la ils firent voile pour Antioche, d’ou ils
avaient été remis a la grice de Dieu pour I’ceuvre qu’ils
venaient d’accomplir.

« Aprés leur arrivée, ils assemblérent la communauté et
racontérent tout ce que Dieu avait fait avec eux, et qu’il
avait ouvert aux nations la porte de la foi.

« Et ils demeurérent assez longtemps avec les disciples. »

(Actes 14, 19.)

94




Paul préchant dans la synagogue
(Bible moralisée, 13 siécle)

% L’ANNONCE DANS LA SYNAGOGUE

Comme nous venons de le voir, Paul, chaque fois qu’il
arrive dans une ville, commence par aller dans la synagogue
des Juifs, pour annoncer ia parole du Seigneur. A chaque
mission s’applique de nouveau la méthode qui a été vérifiée
lors de la naissance de la premieére église : le salut vient des
Juifs ; il est donc normal que ce soient eux qui entendent les
premiers I’Heureuse Annonce de la Venue de Celui qui fait
toutes choses nouvelles.

« Ils arrivérent a Antioche de Pisidie. Ils entrérent dans
la synagogue le jour du sabbat et s’assirent, Aprés la lecture
de la Loi et des propheétes, les chefs de la synagogue leur
envoyerent dire : fréres, s’il y a en vous quelque parole d’inter-
prétation pour le peuple, parlez.

« Paul se leva, fit signe de la main, et dit : Hommes d’Israél,
et vous les craignant Dieu, écoutez. Le Dieu de ce peuple
Israél a choisi nos peéres, il a fait grandir le peuple en exil

95



sur la terre d’Egypte. Puis « a bras étendu » il les fit sortir
d’Egypte, et, durant quarante ans environ, il les a nourris
dans le désert (cf. Deut. 1, 31). Aprés avolr exterminé sept

nations dans le pays de Chanaan, il les mit en possession

de leur terre (Deut. 7, 1) — quatre cent cinquante ans
juges, jusqu’au prophete

environ. Ensuite, il leur donna des )
Samuel. C’est alors qu’ils demandeérent un roi, et Dieu leur
donna Saiil, fils de Kis, de la tribu de Benjamin — quarante
ans. Puis il 1’écarta, et leur suscita David comme roi, 4 qui
il a rendu ce témoignage : « J’ai trouvé David, fils de Jessé,
un homme selon mon cceur, qui accomplira toutes mes
volontés. » (I Sam. 13, 14; Ps. 89, 2T Is. 44, 28.)

« C’est de celui-ci, de sa descendance, que Dieu, selon sa
promesse, a Suscite 4 Israél un sauveur : Jésus. Jean avait
proclamé auparavant, avant sa venue, un baptéme de
conversion pour tout le peuple d’Israél. Au moment d’ache-
ver sa course, Jean disait : Ce que vous pensez que je suis,
je ne le suis pas; mais voici qu’il vient aprés moi Celui
dont je ne suis pas digne de délier la sandale.

« Freres, enfants de la race d’Abraham et ceux qui parmi
vous craignez Dieu, c’est 4 nous que la parole de ce salut
a été envoyée. Ceux qui habitaient a Jérusalem et leurs chefs
n’ont pas reconnu Celui-ci, ils ont accompli les paroles des
prophétes qui se lisent chaque sabbat, ils I’ont condamné.
Sans trouver aucun motif de mort, ils ont demandé a Pilate
de le faire exécuter. Lorsqu’ils eurent accompli tout ce qui
était écrit 4 son sujet, ils ’ont descendu du gibet, et I’ont
mis au tombeau.

« Mais Dieu I’a ressuscité des morts. Il est apparu pendant
de nombreux jours 2 ceux qui étaient montés avec lui de Gali-
lée a Jérusalem, ceux-la mémes qui sont maintenant ses
témoins auprés du peuple.

« Et nous, nous vous l’annongons, ’heureuse Annonce
la promesse faite 4 nos péres, Dieu I’a accomplie pour nous,
leurs enfants : il a ressuscité Jésus, comme il est écrit au
psaume deuxiéme, « tu es mon fils, moi-méme aujourd’hui
je ’ai engendré ». Que Dieu l’ait ressuscité des morts et qu’il
ne doive plus retourner i la décomposition, c’est bien ce
qu’il' avait déclaré : « je vous donnerai les choses saintes de
David, celles qui sont vraies » (Is. 55, 3). Ailleurs encore il
d.1t : « tu ne livreras pas ton saint pour qu’il voie la corrup-
tion » (Ps. 16, 10, Act. 13, 14 sQ).

« Le sabbat suivant, presque toute la ville s’assembla

96

o e e R e O M T DT (e s



pour entendre la parole de Dieu. En voyant les foules,
les Juifs furent remplis de jalousie, et ils contredisaient a ce
qui €tait dit par Paul en blasphémant.

« Paul et Barnabas proclameérent alors hardiment : c’est
a vous qu’il fallait d’abord dire la parole de Dieu. Mais puisque
vous la repoussez et que vous ne vous jugez pas dignes vous-
mémes de la vie éternelle, voici, nous nous tournons vers
les nations. » Car c’est ainsi que nous 1’a ordonné le Seigneur :
« Je t’ai établi pour étre la lumiére des nations, afin que tu
portes le salut jusqu’aux extrémités de la terre. » (Is. 49,
6, Actes, 13, 44.)

A Iconium « ils entrérent de méme dans la synagogue des
Juifs et ils parlérent de telle fagon qu’une grande foule de
Juifs et de Grecs crurent. » (Act. 14, 1.) « Ils vinrent 3 Thessa-
lonique, ou était une synagogue des Juifs. Selon sa coutume,
Paul entra chez eux et, pendant trois sabbats, il discuta avec
eux en partant des Ecritures, montrant et établissant que le
Christ devait souffrir et ressusciter d’entre les morts et que
« c’est lui le Christ, Jésus que je vous annonce. » (Act. 17, 1.)
A Bérée « ils se rendirent a4 la synagogue des Juifs... Les
Juifs accueillirent la parole avec grand empressement. Chaque
jour ils examinaient les Ecritures, pour voir s’il en était bien
ainsi. » (Act. 17, 10 sq.)

A Corinthe : « Chaque sabbat il discutait 4 la synagogue,
et il s’efforgait de persuader Juifs et Grecs. Quand Silas et
Timothée furent arrivés de Macédoine, Paul se consacra
tout entier a la parole, attestant aux Juifs que Jésus est le
Christ. Mais devant leur opposition et leurs blasphémes, il
secoua ses vétements et leur dit : que votre sang soit sur votre
téte ! Quant 2 moi, je suis pur (de votre sang). A partir de
maintenant, c’est vers les nations que j’irai. » (Act. 18, 4.)
A Epheése «il se rendit 4 la synagogue et s’y entretint avec
les Juifs » (Act. 18, 19). A Rome enfin, Paul convoqua les
notables juifs ; ils vinrent en grand nombre le trouver en
son logis. Paul « rendit témoignage du royaume de Dieu, et
il cherchait a les persuader au sujet de Jésus en partant de la
Torah de Moise et des prophétes, depuis le matin jusqu’au
soir. Les uns furent convaincus par ce qu’il disait, les autres
ne crurent pas. Sans étre d’accord les uns avec les autres,
ils se séparérent. » Paul leur dit : « Sachez-le donc : c’est
aux nations qu’a été envoyé¢ ce salut de Dieu. Elles, elles écou-

teront. » (Act. 28, 24 sq.)

97

SAINT PAUL. 7.



L

~ oecow uu.a‘-ﬂh'b';..p-l-
K oiNéwep Lo licvred ios
olicop luarorre per'aprares ,

{caplpovannmpiw. €€

« Le royaume de Dieu est semblable a un grain de sénevé...
1l pousse et devient un arbre et les oiseaux du ciel

habitent dans ses branches. » (Luc, 13).

(Manuscrit grec, 11¢ siécle)

ISRAEL ET LES NATIONS

Le plan, I’économie du salut de Dieu, ce fut de se cons-
tituer d’abord un peuple, un peuple de saints, comme pré-
mices de la sanctification de Phumanité tout entiére, comme
levain destiné a transformer toute la pite humaine, un peuple
capable de porter la connaissance de Dieu. « Dieu s’est fait
connajtre en Juda.» « Quel est donc I’avantage du Fuif, et
quelle est unilité de la circoncision ? Grands de toute fagon,
d’abord parce que ’enseignement de Dieu leur a été confié. »
(Rom. 3, 1.)

C’est a partir de ce peuple concret, particulier, que la sur-
naturalisation doit s’étendre a4 ’humanité tout entiere.

La connaissance de Dieu ne pouvait pas étre imposée du
dehors & n’importe quel moment de 1’histoire humaine, en
n’importe quel peuple, sur une humanité qui ne fat pas préte
a le recevoir. La connaissance de Dieu qui est le salut a d
naitre dans I’humanité, c’est-a-dire apparaitre en un temps
et en un lieu déterminés pour se répandre ensuite 4 I’humanité
tout entiére. Mais pour naitre, il a fallu que cette connais-
sance de Dieu trouvit un terrain qui lui fat pre-adapté. 11
a fallu préparer ’humanité, en une part d’elle-méme, A cette
émergence, a cette révélation, Dieu se fajt connaitre 3 un
peuple particulier en transformant, en sanctifiant ce peuple
pour qu’il devienne capable de porter cette connaissance.
Cette part de ’humanité, en qui le salut est ne, c’est Israél.

98



Comme toute création, comme toute naissance, la genése du
peuple de Dieu s’est commencée a partir d’une cellule germi-
nale. Ce germe du salut pour ’humanité, c’est le peuple juif.
« A quoi le royaume de Dieu est-il semblable, et & quoi le com-
parerai-je ? Il est semblable 4 un grain de sénevé qu’un homme
a pris et jeté dans son jardin ; il pousse et devient un arbre,
et les oiseaux du ciel habitent dans ses branches. » (Luc
13, 18.) Le grain de sénevé est « la plus petite de toutes les
graines, mais quand il a poussé, il est plus grand que les
légumes et devient un arbre ». (Mat. 13, 3I.)

Les prophétes appellent Germe le meschiah (Zach. 3, 8) :
« mon serviteur Germe »; 6, 12 : « Voici un homme dont
le nom est Germe ; il germera en son lieu et bitira le temple
de Yahweh. » (Cf. Jér. 23, §5; 23, 15; Is. 4, 2.) |

Le peuple de Dieu, qui est la maison vivante du Christ,
participe a cette nature germinale du Christ en qui tout a été
créé, en qui tout continue d’étre créé, jusqu’a ’achévement.

LA LOI

En se constituant un peuple, en qui il commengait de se
faire connaitre, en entreprenant de transformer, de surna-
turaliser I’humanité 4 partir d’un peuple particulier choisi
pour cette fin, Dieu établissait une dialectique entre ce peuple
germe et le reste des nations. _

La loi a été la matrice nécessaire pour la constitution du
peuple de Dieu. Dans la corruption du paganisme, la genése
d’un peuple de saints n’était pas possible sans cette juri-
diction qui oblige et qui régénére l’action et la pensée. La
Loi mosaique a été régénératrice.

On peut distinguer dans la Loi mosaique deux parts.

Une part représente l’exigence permanente de sainteté
pour tout homme, en tout temps. Ne pas se prostituer aux
idoles fabriquées par ses mains ou sa pensée, ne pas sacrifier
ses enfants aux Baals, aux Moloch, ou 4 la Raison d’Etat,
ne pas tuer, ne pas tromper, etc..., ce sont 13 des exigences
élémentaires sans l’observance desquelles aucune sainteté
n’est possible.

99



« L'endurcissement a atteint en partie Israél p
ns soil entrée,

» (Rom. 11).
(Sainte Marie Majeure, 5e siecle)

Jjusqu'a ce que la plénitude des natio
et ainsi tout Israél sera sauvé...

Ces exigences formulées par la Loi mosaique se trouvent
inscrites dans toute conscience humaine

« Tribulation et angoisse sur toute dme d’homme qui fait le
mal, le Fuif d’abord et puis le Grec. Gloire, honneur et paix
a tout homme qui fait le bien, le Juif d’abord et puis le Grec.
Car Dieu ne juge pas sur I’apparence. Ceux qui ont péché sans
la Loi, ils mourront sans la Loi. Et ceux qui ont péché dans la
Loi, ils seront jugés par la Loi. Car ce ne sont pas ceux qui
écoutent la Loi qui sont justes devant Dieu, mais ceux qui accom-
plissent la Loi qui seront justifiés. Lorsque les nations qui n’ont
pas par nature la Loi font ce qui est conforme a la Loi, ceux-la,
qui n’ont pas la Loi, sont pour eux-mémes une Loi : ils manifestent
que ’ceuvre de la Loi est inscrite dans leurs ceeurs, leur conscience
leur rend témoignage et alternativement leurs pensées les accusent
ou les défendent. » (Rom. 2, 12.)

Mais il y a dans la Loi mosaique une autre part, qui n’a
plus .cette portée universelle dans le temps et dans I’espace,
c’est la part constituée par ’ensemble des préceptes, des
rites et des observances qui ont eu une fonction et un rdle de
la plus grande utilit¢é a une certaine époque, pour Israél,
quand le peuple de Dieu était placé dans certaines condi-
tions, dans un certain voisinage par rapport au paganisme
ambiant, mais qui, a I’heure actuelle, ne correspondent plus
3 des problémes éthiques ou théologiques réels.

La Loi mosaique doit donc subir certains développements,
pour rester authentique, pour rester la Loi de Dieu. Ces
développements n’altérent pas le contenu essentiel de la
Loi, mais bien au contraire en sauvent la substance divine,
en transposant et en adaptant ’exigence divine de la Loi
selon les circonstances et les temps.

Il en résulte que, corrélativement, certains préceptes de
la Loi sont devenus aujourd’hui caducs.

Cette exigence d’un développement a d’ailleurs été ressentie
par le Judaisme lui-méme puisque la Halaka n’est rien d’autre
que l’interprétation, en fonction des temps nouveaux et des
circonstances nouvelles de la Loi écrite. Mais ce développe-
ment de la Loi, dans le Judaisme, a été une augmentation
constante de la Torah, sans laisser tomber les feuilles caduques
de I’arbre.

100




LE SCHISME

L’expansion du salut aux
nations pouvait, en principe,
se faire de deux maniéres.
1) Ou bien par un déve-
loppement naturel, par une
croissance, une évolution con-
tinue et spontanée, par une
dilatation du Peuple de Dieu
telle qu’Israél opérat la trans-
substantiation de 1’humanité
tout entiére, comme le levain
transforme toute la pite;
transformation, surnaturalisa-
tion, sanctification lente et
progressive, mais continue.
L’humanité tout entiére, ’a-
dam total devenant Israél,
ainsi qu’il a été promis 2
Abraham : « En toi toutes les
nations de la terre seront bénies,
et tu deviendras une multitude
de nations. »
Cette dilatation d’Israél qui finisse par faire coincider
le Peuple de Dieu avec toute I’humanité impliquait, disions-
nous, un développement : non seulement une croissance
en sainteté et en nombre, mais aussi la reconnaissance de la
caducité d’une partie de la Loi. Non seulement un renou-
vellement, mais aussi la prise de conscience, corrélative, de
ce qui était vieilli. En effet, 1a Loi mosaique, qui a été la haie
protectrice permettant la genése d’Israél, a été aussi un mur
de séparation entre Israél et les nations. Le r6le de la Loi a
en fait été ambivalent : la Loi a eu un office de protection
pour Israél, elle a préservé Israél de la corruption du paga-
nisme ambiant, elle a permis la constitution d’un « peuple
de saints ». Mais elle a aussi été une source d’opposition, un
empéchement pour I’extension du salut de Dieu aux nations,
une carapace qui a risqué d’étouffer le Peuple de Dieu, en
I’empéchant d’accomplir sa vocation, qui est I’universalité.

Tel est le drame du peuple de Dieu au moment ou Paul
entreprend sa mission.

I0X



2) Ou bien d’une maniére violente, par un éclatement
du Peuple de Dieu, qui laissit passer aux nations la subs-
tance de la connaissance de Dieu, et qui permit aux nations
d’entrer dans la communauté de ce peuple de Dieu ; — par
un déchirement et un schisme : au lieu qu’Israél s’ouvrit a
cette universalité qui fait partie de son essence et de sa vo-
cation, en abaissant la haie des observances rituelles, Israél
refuse ce développement exigé par Dieu. Israél est désormais
divisé en deux : d’une part I’Israél « selon la chair », qui est
la descendance d’Abraham ; et d’autre part I’Israél qui s’est
ouvert a toutes les nations, qui a assumé sa vocation d’Eglise
universelle, et qui revendique aussi Abraham pour Pére,
selon la promesse.

En fait, c’est la deuxiéme solution, le déchirement, qui
s’est réalisée.

Newmann, dans son Essai sur le développement de la doc-
trine chrétienne, a analysé comment le schisme se produit
quand I’homme refuse de suivre un développement voulu
par Dieu. « Une des causes de corruption en religion consiste
dans le refus de suivre I’évolution de la doctrine et dans un
désir obstiné de s’en tenir aux notions du passé. »

Il en est de méme pour ce premier schisme qui a divisé
en deux le Peuple de Dieu :

« Pour I’Eglise... consciente de sa continuité historique et
spirituelle avec I’Israél fidele de la premiére alliance, I’'Israél
séparé d’elle ne fera 2 aucun moment figure de peuple étranger,
mais apparaitra comme une branche séparée du peuple de
Dieu, dont I'immobilité par rapport a ’ceuvre divine qui
accomplit un pas décisif en avant, équivaut a un schisme. »
(Paul Démann, Israél et 'unité de I’Eglise. Cahiers Sioniens
1953, n° I.) |

C’est par fidélité a la Loi qu’lsraél refuse de suivre ce
développement que constitue le Christianisme, qui est la
plénitude de la Loi. Ainsi le Christianisme apparait comme
une infidélité aux yeux du Judaisme parce que les chrétiens
considérent comme caducs certains commandements de la
Loi, et le Judaisme apparait comme une infidélité aux yeux
de I’Eglise parce qu’il est une fixation a un stade révolu de
I’ceuvre de Dieu.

« Je dis la vérité dans le Christ, je ne mens pas, ma conscience
me rend témoignage dans I’Esprit saint que j’ai une grande tris-
tesse et une douleur incessante au ceeur. Car je souhaiterais étre
mot-méme anathéme, séparé du Christ, pour mes fréres, mes

102




parents selon la chair, eux qui sont Israélites, & qui appartiennent
’adoption, la gloire, les alliances, la législation, le culte et les
promesses, & qui appartiennent les patriarches, et de qui est issu
selon la chair le Christ, qui est au-dessus de tout, Dieu béni pour
les siécles. Amen.

Non pas que la parole de Dieu ait failli. Car tous ceux qui
descendent d’Israél ne sont pas Israél. Ce n’est pas parce qu’ils
sont de la postérité d’Abraham qu’ils en sont les enfants. »
(Rom. 9.)

Saint Paul introduit ici une dialectique que nous retrou-
verons plus loin & propos de la circoncision : Israél se définit |
par sa fidélité 4 une vocation divine. Il y a donc un faux
Israél, qui n’est Israél que selon les apparences, et un « vrai
Israél », « ’Israél selon I’esprit », « I'Israél de Dieu ». On peut
donc, «selon la chair » faire partie d’Israél, sans étre en réalité |
participant de 1’Israél de Dieu, qui se définit par sa vérité,
sa fidélité a Dieu. -

« Fréres, le désir de mon caeur et ma priére vont @ Dieu pour
eux, pour leur salut. Car je leur rends ce témoignage qu’ils ont
le zéle pour Dieu, mais sans avoir atteint la connaissance. Ils
méconnaissent la justice de Dieu, et ils cherchent a établir leur
propre justice, ils ne sont pas soumis & la justice de Dieu. Car
la fin (et le but) de la Lot, c’est le Christ pour la justice de tout
homme qui croit. » (Rom. 10, I sQ.)

« Fe dis donc : Dieu aurait-il rejeté son peuple? (Ps. 94, 14.)
Non certes ! Car moi aussi je suis Israélite, de la semence d’ Abra-
ham, de la tribu de Benjamin. Dieu n’a pas rejeté son peuple
qu'il a connu d’avance. Ignorez-vous ce que dit I’Ecriture a
propos d’Elie, quand il se plaint @ Dieu d’Israél ? « Seigneur,
tls ont tué tes prophétes, tls ont rasé tes autels, et je suis resté moi
seul, et ils en veulent @ ma vie.» (I Rois, 19, 10.) Que lut répond
la parole divine ? « Fe me suis réservé sept mille hommes qui
n’ont pas fléchi le genou devant Baal. » (ibid, 19, 18.) C’est de la
méme fagon que maintenant aussi il s'est trouvé un reste par
élection de grdce...

« Par leur chute, le salut a été porté aux nations...

« Si leur chute a été la richesse du monde et leur déficience la
richesse des nations, combien plus leur plénitude ! Je vous le dis
d vous, nés paiens : en tant que je suis apdtre des nations paiennes,
je fais honneur & mon ministére, dans I’espoir que peut-étre je
provoquerai la jalousie de ceux de ma race, et que j’en sauverag
quelques-uns. Car si leur rejet a été la réconciliation du monde,

103

L




que sera leur réintégration sinon la vie d’entre les morts ? Si
les prémices sont saintes, la masse de la pdte I’est aussi ; et si
la racine est sainte, les branches aussi. Si quelques-unes des
branches ont é1é retranchées, et si toi, olivier sauvage, tu as été
greffé parmi elles, et si tu deviens co-participant de la racine,
de la graisse de I’olivier, ne te glorifie pas aux dépens des branches.
St tu te glorifies, (rappelle-toi que) ce n’est pas toi qui portes
la racine, mais c’est la racine qui te porte. Tu diras : des branches
ont éré retranchées afin que moi je sois greffé. Fort bien. C’est
a cause de leur incrédulité qu’elles ont été retranchées, et toi
c’est par la foi que tu tiens. Ne te laisse pas emporter par I’or-
gueil, mais crains, car si Dieu n’a pas épargné celles qui étaient
par nature les branches, il ne t’épargnera pas non plus. Consi-
dére la bonté et la sévérité de Dieu. A I’égard de ceux qui sont
tombés, la sévérité, a ton égard la bonté de Dieu, si tu demeures
dans la bonté, autrement tu seras retranché, toi aussi. Er eux,
s’tls ne demeurent pas dans 'incrédulité, ils seront greffés. Car
Dieu est puissant pour les greffer de nouveau. Car si toi tu as été
coupé de I’olivier sauvage auquel tu appartenais par nature, et
si tu as éré greffé, contrairement a la nature, sur un bon olivier,
combien plus eux, conformément a la nature, seront-ils greffés
sur leur propre olivier !

Car je ne veux pas, fréres, que vous ignoriez ce mystére :
Pendurcissement a atteint en partie Israél jusqu’a ce que la
plénitude des nations soit entrée, et ainsi tout Israél sera sauvé,
comme il est écrit. « Le libérateur viendra de Sion, et il btera
les impiétés de Facob. Er voici quelle sera mon alliance avec
eux : j’enléverai leurs péchés. » (Is., 59, 20 ; 27, 9.)

« Ennemis, par rapport a I’ Heureuse Annonce, a cause de vous,
mais par rapport au choix de Dieu, ils sont aimés, a cause de
leurs péres. Car ils sont sans mutation les dons et I’appel de
Dieu. » (Rom. chap. 11I.)

Dans cette page, saint Paul part d’une expérience qu’il a
vécue : Israél, dans son ensemble, n’a pas accueilli la parole
de Dieu qui lui était adressée, et c’est aprés ce refus que Paul
s’est tourné vers les paiens pour leur annoncer I’Evangile.
Seule une minorité de Juifs a cru a ’Annonce. Au contraire
les paiens sont entrés en grand npr_nbrc dans I’Eglise. Ce sont
les paiens qui ont été les bénéficiaires de ce refus de la syna-
gogue.

Mais, plus qu’une expérience contingente, il y a, dans ce "
refus d’Israél qui a permis ’entrée des paiens, une nécessité

104 « Toi, olivier sauvage, tu as été greffé...

Ce n’est pas toi qui portes la racine, P
mais c'est la racine qui te porte. »
(Rom. 11).




de raison. Si Israél avait accueilli le Christ sans accepter
d’abaisser la haie des observances et des préceptes rituels
de la Loi, nous aurions eu, au lieu de I’Eglise universelle,
une Eglise judéo-chrétienne, qui n’aurait pas laissé les nations
paiennes entrer dans le Peuple de Dieu. Jamais en effet les
nations paiennes n’auraient accepté le joug de la Loi.

Il y avait donc 12 une question vitale pour ’Eglise. Ce fut
une véritable crise, une révolution, et comme une naissance.

C’est Paul qui a été le maitre accoucheur de I’Eglise nais-
sante, c’est lui qui a coupé le cordon ombilical qui retenait
I’Eglise au Judaisme.

Au lieu de se faire d’une maniére continue, la croissance
du Peuple de Dieu s’est faite d’une maniére dialectique, par
le refus d’Israél et I’entrée des nations. Mais ce schisme dans
le peuple de Dieu n’est pas définitif. Quand les nations
seront toutes entrées dans le sein du peuple de la promesse,
alors « tout Israél sera sauvé ».




Jérusalem

LA CONFERENCE DE JERUSALEM

(49 ou 50)

Paul a été le théoricien de cette dialectique. La mission
avait commencé de s’effectuer avant lui. L’Eglise, sponta-
nément, par ses premiers missionnaires, avait abaissé la
haie des observances. Mais c’est Paul qui a donné la justi-
fication théorique de ce processus. Il a été amené, pour
permettre la naissance et la libération de I’Eglise, 4 lutter
a2 la fois contre le Judaisme et contre les judéo-chrétiens.

Nous avons, au sujet des difficultés avec ces derniers, des
renseignements dans plusieurs lettres de Paul, et dans le
livre des Actes.

106




« Certains, descendus de la Judée, enseignaient aux fréres :
si vous n’étes pas circoncis selon la coutume de Moise, vous
ne pouvez pas é&tre sauvés.

« Il en résulta un conflit et une discussion qui ne fut pas
petite entre eux, et Paul et Barnabas. On décida que Paul
et Barnabas, et quelques autres des leurs, monteraient a
Jérusalem vers les apdtres et les anciens pour cette question.
Eux donc, aprés avoir été accompagnés par la communauté,
allaient 3 travers la Phénicie et la Samarie, racontant la con-
version des nations paiennes, et causaient une grande joie
i tous les fréres.

« Arrivés 4 Jérusalem, ils furent regus par la communauté¢,
les apdtres et les anciens, et ils rapportérent tout ce que Dieu
avait fait avec eux. Mais se levérent quelques-uns de ceux de
la secte des Pharisiens qui avaient cru, disant qu’il fallait
circoncire (les paiens) et leur enjoindre d’observer la Loi
de Moise.

« Les apdtres et les anciens s’assemblérent pour examiner
cette affaire. A la suite d’une longue discussion, Pierre se
leva et leur dit : Fréres, vous savez que Dieu, il y a longtemps
déja, a fait son choix parmi vous, afin que, par ma bouche,
les nations paiennes entendent la parole de I’heureuse An-
nonce et qu’elles aient la foi. Et Dieu qui connait les cceurs
a témoigné en leur faveur, en leur donnant I’Esprit saint
tout comme a nous ; et il n’a fait aucune différence entre nous
et eux, ayant purifié leurs cceurs par la foi. Pourquoi donc
provoquez-vous Dieu maintenant, en imposant aux disciples
un joug que ni nos péres ni nous n’avons pu porter ? Mais
‘C’est par la grice du Seigneur Jésus-Christ que nous croyons
étre sauvés, de la méme maniére qu’eux.

« Toute I’assemblée se tut ; et I’on écoutait Barnabas et
Paul, qui racontaient tous les signes et les prodiges que Dieu
avait faits par eux chez les nations paiennes... » (Act. 15§, 1.)

« Alors il parut bon aux apdtres et aux anciens, ainsi qu’a
toute la communauté, de choisir quelques-uns d’entre eux
pour les envoyer & Antioche avec Paul et Barnabas : Judas,
celui qui est appelé Barsabbas, et Silas, hommes de premier
rang parmi les fréres, qui écrivirent par leur entremise :

« Les apdtres et les anciens fréres, aux fréres d’entre les
nations qui sont 4 Antioche, en Syrie et en Cilicie, salut !
Puisque nous avions appris que quelques-uns des ndtres
€taient venus, sans aucun mandat de notre part, vous troubler
par des discours, bouleversant vos dmes, il nous a paru bon,

107



aprés nous étre mis en accord unanime, de choisir des hommes
et de vous les envoyer avec nos bien-aimés Barnabas et Paul,
hommes qui ont exposé leur vie pour le nom de notre Seigneur
Jésus-Christ. Nous avons donc député Judas et Silas, qui
vous rapporteront de vive voix les mémes choses. Il a paru
bon au saint Esprit et 4 nous de ne vous imposer aucun autre
fardeau que ces choses nécessaires : vous abstenir des viandes
offertes aux idoles, du sang, des viandes étouffées et de la
fornication. En vous gardant de ces choses, vous ferez bien.
Portez-vous bien. »

« Eux donc, congé leur ayant été donné, descendirent a
Antioche et assemblérent la masse (des disciples), auxquels
ils remirent la lettre. On en fit lecture et on se réjouit de la
consolation (qu’elle apportait). Judas et Silas, qui étaient
aussi prophétes, encouragérent les fréres par de nombreux
discours et les affermirent. Aprés un séjour de quelque temps,
ils prirent congé des fréres avec la salutation de paix de la
part des fréres pour ceux qui les avaient envoyés.

« Quant a Paul et Barnabas, ils demeuraient 4 Antioche,
enseignant et annongant avec plusieurs autres la parole du

Seigneur. » (Act. 15.)

Sur ce voyage de Paul 4 Jérusalem, nous sommes rensei-
gnés d’autre part par un passage de la lettre de Paul aux
Galates, qui se rapporte probablement i la conférence de
Jérusalem, et qui nous apprend par ailleurs un incident
survenu entre Paul et Pierre aprés cette conférence solennelle

de ’Eglise de Jérusalem.

« Ensuite, aprés quatorze années, je montai de nouveau a
Férusalem, avec Barnabas ; j’avais pris aussi Tite avec mot.
¥y montai a la suite d’une révélation. Et je leur exposai
I’Evangile que j’annonce parmi les paiens, en premant a part
les notables, pour savoir si je ne courais pas ou si je n’avais pas
couru en vain. Mais Tite lui-méme, qui érait avec moi, ne fut pas
contraint, bien qu’il fit grec, de se faire circoncire. La question
se posait @ cause des faux fréres intrus qui s’étaient glissés pour
épier la liberté que nous avons dans le Christ Jésus, avec I'in-
tention de nous réduire en servitude. Mais nous ne leur avons
fait, fiit-ce un instant, aucune concession, afin que la vérité
de ’heureuse Annonce fir maintenue pour vous. Quant @ ceux
qu’on tenait pour les notables — ce qu’ils pouvaient bien étre
m’est indifférent, Dieu ne fait pas acception de personne —, les

108

« Quand Céphas vint a Antioche, je lui résistai en face... » (Gal. 2)
(Pierre et Paul, 4-5¢ siécle. Musée d'Aquileia) W




notables ne m’ont rien imposé. Mais, bien au contraire, voyant
que I’ Annonce aux incirconcis m’avait été confide, comme a
Pierre celle aux circoncis — Celui qui a opéré en Pierre pour
guw’il devint I’apétre des circoncis a opéré aussi en moi, pour les
nations paiennes — et reconnaissant la grdce qui m’avait été
donnée, Jacques, Céphas et Fean, qui passent pour les « colonnes »,
nous donnérent la main droite, @ moi et a Barnabas, en signe
d’union : nous serions pour les paiens et eux pour les circoncis.
Nous devions seulement nous souvenir des pauuvres, et cela, 1’ai
eu a ceeur de le faire.

Mais quand Céphas vint a Antioche, je lui résistai en face,
parce qu’il se trouvait avoir tort. En effet, avant ’arrivée de
certains qui venaient d’auprés de Facques, il prenait ses repas
avec les paiens, mais quand ces gens arrivérent, il se déroba et
se unt a Pécart, par peur des circoncs Les autres Fuifs imi-
térent dans sa dissimulation en sorte que Barnabas se laissa
entrainer avec eux a dissimuler.

Quand je vis qu'ils ne marchaient pas droit selon la vérité
de I’ Evangile, je dis & Céphas, devant tout le monde : si toi, qui

es Juif, tu vis en paien et non e, Juif, comment peux-tu contraindre
les paiens & judaiser ? » (Gal. 2.)




L’Eglise de la Circoncision et I'Eglise des Gentils
(Sainte-Sabine, 5¢ siécle)

LA CIRCONCISION

La circoncision a été historiquement le signe de ’appar-
tenance au peuple de Dieu. Ce signe sensible de I’Alliance
est désormais superflu. Mais la réalité signifiée demeure. Le
signe sensible non seulement est devenu inutile, mais il est
devenu un obstacle qui empéche les nations d’entrer dans
le peuple de Dieu, il est devenu un obstacle pour la pléni-
tude du peuple de Dieu. La circoncision qui a eu une fonc-
tion nécessaire et positive lors de la formation du peuple de
Dieu se révele maintenant un élément négatif qui s’oppose
a4 J’accomplissement du dessein de Dieu,

I10




La circoncision est maintenue, mais intériorisée. La subs-
tance de la circoncision, I’appartenance en esprit au Seigneur,
est maintenue, mais non le signe sensible, dans la chair, de
cette alliance avec Dieu. « La circoncision n’est rien, ’incir-
concision n’est rien, ce qui compte, c’est ’observation des com-
mandements de Dieu. » (I Cor., 7, 19.) « Dans le Christ Fésus,
ni la circoncision ne sert a rien, mi ’incirconcision, mais la for
qui opére par I’amour. » (Gal. §, 6.) « La circoncision n’est rien,
ni DPincirconcision, ce qui compte, c’est d’étre une créature
nouvelle. » (Gal. 6, 15.)

C’est ce qui permet a Paul de dire, qu’Israél, c’est I’Eglise,
« ’Israél de Dieu » (Gal. 6, 16). Non pas que I’Israél antérieur
ne soit pas aussi I’Israél de Dieu. Mais parce que I’Eglise,
en fait, est déja commencée depuis Abraham, et |’Israél
fidele des saints et des prophétes de 1I’Ancienne Alliance,
c’est déja I’Eglise. Le peuple de Dieu est un depuis Abraham
le Pére des croyants, mais une part est infide¢le, que ce soit
dans I’Israél hébreu, ou dans I’Eglise aujourd’hui. Il y a
dans I’Israél nation comme dans I’Eglise aujourd’hui « ceux
qui se disent eux-mémes juifs, et ne le sont pas, mais ils
mentent » (Apoc. 3, 9; 2, 9). Il existe un pseudo-Israél,
et des pseudo-juifs, comme aujourd’hui des pseudo-chrétiens,
qui observent les rites extérieurs, mais sont infidéles 4 1’es-
prit et a la vérité.

Paul distingue « I’Israél de Dieu » de « I’Israél selon la chair »
(I Cor. 10, 18), la circoncision dans la chair de la circonci-
sion en esprit. De telle sorte qu’il peut affirmer que c’est
par la foi dans le Christ que se réalise I’authentique circon-
cision

« La circoncision est utile si tu pratiques la Loi. Mais si
tu transgresses la Loi, ta circoncision est devenue incirconcision.
Si DPincirconcis garde les préceptes de la Loi, son incircon-
cision ne sera-t-elle pas comptée comme circoncision? Et ceux
qui par mature sont incirconcis mais qui accomplissent la Lot,
te jugent, toi qui es transgresseur de la Lot par la lettre et la
circoncision. Car ce n’est pas celur qui ’est extérieurement qui
est Fuif, ni la circoncision visible dans la chair, mais celui qui
Pest intérieurement, celui-la est Fuif, et la circoncision du cceur,
en esprit, non en la lettre, et dont la gloire ne vient pas des
hommes mais de Dieu.» (Rom. 2, 25). Paul reprend ici en la
continuant la pensée exprimée dans le Lévitique, 26, 41,
et le Deutéronome, 10, 16 : « circoncisez votre cceur et ne
raidissez plus votre cou » ; 30, 6 : « Yahweh ton Dieu circon-

IIX



cira ton cceur et le ceeur de ta postérité, pour que tu aimes
Yahweh ton Dieu de tout ton cceur et de toute ton ame,
afin que tu vives »; Jérémie, 4, 4 : « Circoncisez-vous pour
Yahweh, et enlevez le prépuce de votre cceur ».

La révolution paulinienne — réalisée en fait, répétons-le,
avant saint Paul par ’extension spontanée de I’Eglise, mais
justifiée théoriquement par Paul (ainsi souvent les théoriciens
de la révolution ne font qu’exprimer le mouvement profond
venu de la masse) — c’est, face au Judaisme et aux judéo-
chrétiens, d’avoir affirmé que la « lettre » de la circoncision,
la circoncision dans la chair, n’était plus nécessaire pour
appartenir au Peuple de Dieu. C’est 13, par rapport a la Loi
mosaique, un développement qui se justifie parce que les
« temps » ne sont plus les mémes : le Christ, qui est la Pléni-
tude, est venu.

Dans le Christ « vous avez été circoncis d’une circoncision
qui n’est pas faite de main d’homme » (Col. 2, 11).

« Car c’est nous qui sommes les circoncis, nous qui rendons
a Dieu un culte en esprit, qui nous glorifions dans le Christ
Fésus, sans placer notre confiance en la chair. Si quelgu’un
d’autre croit pouvoir placer sa confiance en la chair, moi encore
plus : circoncis dés le huitiéme jour, de la race d’Israél, de la
tribu de Benjamin, Hébreu fils d’Hébreux; quant a la Lot,
Pharisien ; quant au zéle, persécuteur de I’Eglise ; quant a la
justice qui peut se trouver dans la Loi, devenu irréprochable.
Mais tout cela qui m’était un gain, tout cela, je I’ai tenu, a
cause du Christ, pour perte. Bien plus, je tiens tout pour perte
4 cause de la suréminence de la connaissance du Christ mon
Seigneur, par qui j’ai tout mis au compte des pertes, et je consi-
dére tour comme de la crotte afin de gagner le Christ, et d’étre
trouvé en lui, wWayant plus ma justice, @ moi, celle qui vient
de la Loi, mais la justice par la foi au Christ, celle qui vient
de Dieu, qui s’appuie sur la foi : le connaitre, lui, et la puissance
de sa résurrection et la participation a ses souffrances, lui devenir
conforme dans sa mort, afin de parvenir d la résurrection d’entre

les morts. » (Phil. 3, 3 sq.)

112

=
i
&
A
3
2
!
%
(]
4
?
3l




b

« La justice de Dieu est manifestée,
la Loi et les Prophétes lui rendent témoignage. » (Rom. 3).
(La Charité-sur-Loire)

LA JUSTICE PAR LA FOI

La justice, dans I’Ancien Testament (tsedaka) comme
chez saint Paul (dikaidsuné) n’a pas la signification seule-
ment juridique et morale que nous attribuons aujourd’hui
a ce terme. La justice, dans la Bible, a avant tout une signi-
fication métaphysique, plus précisément théologale. La
justice, selon la Bible, c’est la transformation totale de ’homme
par laquelle celui-ci devient semblable 4 Dieu et digne de
participer 4 la vie de Dieu. La justice devant Dieu, c’est
dans la Bible ce que nous appellerions aujourd’hui la sainteté ;
la conformité au vouloir et i I’étre méme de Dieu : « soyez
saints, car je suis saint, dit le Seigneur ».

La justice n’est donc pas une légalité extérieure, imputée
par la conformité a la Loi ou par la décision de Dieu. Elle est
un caractére de 1’étre de I’homme, et implique un renou-
vellement total de ’homme.

Cette transformation intégrale de I’homme par laquelle
il peut étre appelé « juste » est I’ceuvre de Dieu, de I’Esprit
de Dieu. L’homme ne peut se suffire pour atteindre a la
sainteté, puisque celle-ci est une relation d’amiti¢ avec
le Seigneur, une relation existentielle ou le Seigneur donne
ce renouvellement du cceur qui est la justice. « C’est de Dieu
que vient le don. »

113

SAINT PAUL. 8.




La justice ne peut donc étre atteinte par aucune pratique :
elle est vie, et Dieu seul peut donner cette vie surnaturelle
qu’est la sainteté.

Si la pratique de la Loi mosaique était nécessaire pour
constituer ce peuple de saints qu’est I’Israél de Dieu, si
I’accomplissement de la Loi était une condition nécessaire
pour appartenir au Peuple de Dieu, elle n’était cependant
pas suffisante. Dieu seul peut transformer ’étre qu’il a cséé
et le rendre semblable 4 lui, c’est-a-dire le rendre saint,
« juste », tsadik.

Il ne faut pas minimiser la valeur de la Loi, ou faire une
caricature de ’attitude des Docteurs fidéles a la LLoi, comme
on le voit trop souvent. La loi a été un instrument authentique
de I’ceuvre de Dieu. La Loi n’a pas été vain formalisme. Elle
n’exigeait pas seulement des actes extérieurs en confor-
mité avec le code de la justice, elle exigeait aussi une atti-
titude intérieure, spirituelle, une transformation du cceur :
elle exigeait I’amour de Dieu et du prochain. Elle n’exigeait
pas seulement la circoncision matérielle dans la chair, mais
aussi la circoncision du cceur, en esprit (cf. textes cités,
Deut. 10, 6 ; 30, 6).

Mais ce renouvellement du cceur qu’elle exigeait, et qui
est la sainteté — la justice —, la Loi était incapable a elle
seule de Iopérer en ’homme. Dieu seul qui sonde les reins
et les ceeurs peut opérer ce renouvellement qui est une créa-
tion nouvelle : « Je mettrai au dedans de vous un cceur nou-
veau ». La Loi a été comme une grille qui enserre 1’action,
ou comme un tuteur qui oblige la plante & se tenir droite.
Mais encore faut-il qu’il y ait a4 ’intérieur la séve vivante.

« 81 une loi avait été donnée qui put vivifier, alors vraiment
c’est de la Loi que viendrait la justice. » (Gal. 3, 21.)

La Loi est nécessaire, mais elle n’est pas suffisante. L’al-
liance de la Loi doit étre complétée par une autre alliance,
une alliance nouvelle qui soit une alliance non plus de juge-
ment mais de vie. C’est ce qu’ont pensé les prophetes

« Voici que des jours viennent — oracle de Yahweh — ou
je concluerai avec la maison d’Israél et avec la maison de
Juda une alliance nouvelle,

non comme l’alliance que je conclus avec leurs peéres, le jour
ou je les pris par la main pour les faire sortir d’Egypte,
alliance gqu’eux ont rompu, quoique je fusse leur époux.

Car voici l’alliance que je ferai avec la maison d’Israél,
aprés ces jours-la — oracle de Yahweh :

114



Je mettrai ma Loi au dedans d’eux, et je I’écrirai sur leur
ceeur, et je serai leur Dieu, et ils seront mon peuple.

Un homme n’enseignera plus son prochain, ni un homme
son frére, en disant : connaissez Yahweh !

Car ils me connaitront tous, depuis les petits jusqu’aux
grands. » (Jér. 31, 31.)

« Je vous donnerai un ceeur nouveau, et je mettrai.au dedans
de vous un esprit nouveau ; j’éterai de votre phal_r le cceur
de pierre et je vous donnerai un cceur de chair; je mettrai
au dedans de vous mon Esprit. » (Ez. 36, 26.)

C’est cet échec de la Loi ancienne, cette impuissance de
la Loi & nous procurer la sainteté — la justice — que Paul
signifie en déclarant que la justice ne saurqit étre atteinte
par I’observation de la Loi, et que seule la foi dans le Christ
peut nous justifier. « Car ce qui était impossible & la Lot,
impuissante & cause de la chair », Dieu I’a réalisé « en envoyant
son Fils dans une chair semblable & celle du péché ». (Rom. 8, 3.)

La Loi a eu pour fonction de révéler le péché, et de le
nommer, afin que ’homme puisse le rejeter. En ce sens,
elle n’a eu qu’une fonction négative; elle s’exprime en
termes négatifs. Elle a pour fonction de nous faire abréagir
le péché en nous faisant prendre conscience de ce péché
ancien,présent dans I’humanité depuis le commencement.
Mais elle ne saurait opérer en nous la sainteté. Dieu seul
peut opérer en nous cette transformation, ce renouvellement
du cceur, par son Esprit, qui est la sainteté. C’est pourquoi
« par les cuvres de la Loi aucune chair ne sera justifiée devant
la face de Dieu ; car c’est par la Lot qu’est venue la connaissance
du péché» (Rom. 3, 20).

La sainteté, « la justice », est opérée par la grice de Dieu :
« Maintenant, sans la Loi, la justice de Dieu est manifestée — la
Lot et les prophétes lui rendent témoignage —,justice de Dieu
par la foi en Jésus-Christ, pour tous ceux qui croient. Car il
n'y a pas de différence : car tous ont péché et sont privés de la
gloire de Dieu, et ils sont justifiés gratuitement par sa grdce,
par le rachat qui est en Fésus-Christ...

Ou donc y a-t-il une place pour se glorifier ? Elle est exclue.
Par quelle Loi? des auvres? non, mais par la Loi de la foi.
Car nous pensons que I’homme est justifié par la foi sans les
ceuvres de la Loi. Ou est-ce que Dieu est seulement le Dieu des
Fuifs? n’est-il pas aussi celui des nations?

Oui, aussi des nations, puisqu’il n’y a qu'un seul Dieu qui

11§

F. =



o

justifie le circoncis par la foi et ’incirconcis par la foi. Est-ce
que nous détruisons la Loi par la foi? Non certes, mais nous
donnons a la Loi toute sa consistance. » (Rom. 3, 21.)

« Nous, par nature, nous sommes Fuifs, et non de ces pécheurs
de paiens. Mais nous savons que I’homme n’est pas justifié
par des ceuvres de la Loi, mais par la foi en le Christ Fésus,
et nous avons cru, nous aussi, au Christ Fésus, afin d’étre justi-
fiés de par la foi en Christ et non de par les ceuvres de la Loi,
car, par les ceuvres de la Loi, aucune chair ne peut étre justifiée. »
(Gal. 2, 15.)

Comment la foi peut-elle nous « justifier » ?

C’est que l’inhabitation en nous de I’Esprit saint de
Dieu nous a transformés, renouvelés, sanctifiés. La foi est
sainteté, elle esz justice de Dieu, est I'inhabitation de I’Esprit
dans notre ccur nouveau, en notre homme intérieur. Par
la foi dans le Christ nous sommes devenus une créature
nouvelle, un homme nouveau. C’est le Christ qui nous jus-
tiie — nous sanctifie — si nous participons a sa vie par
la foi.

« Dieu n’a pas envoyé son fils dans le monde pour qu’il
juge le monde, mais pour que le monde soit sauvé par lui.
Celui qui croit en lui n’est pas jugé. Celui qui ne croit pas
en lui est déja jugé, parce qu’il n’a pas cru au nom du fils
unique de Dieu. Voici en quoi consiste le jugement : la
lumiére est venue dans le monde et les hommes ont préféré
la ténébre a la lumiére, car leurs ceuvres étaient mauvaises. »
(Jean 3, 18.)

La foi, c’est l’intelligence surnaturelle que Dieu nous
donne de lui-méme et du mystére de son (Euvre. Cette intel-
ligence par ’Esprit saint n’est donnée que dans la rencontre
et le consentement de la Grice et de notre liberté. En ce sens
la foi est signe de notre vouloir profond : elle signifie que
nous avons accepté 1’amitié surnaturelle de Dieu, et que nous
avons préféré Dieu au mensonge et au neéant. La foi est
signe de notre justice, parce qu’elle manifeste I'inhabitation
en nous de I’Esprit saint qui nous sanctifie. C’est pourquoi
Pierre pouvait dire : « Dieu a purifié leurs cceurs par la foi. »
La foi manifeste la pureté du cceur, puisqu’elle indique
le consentement de notre liberté a la vie de Dieu; et elle
réalise cette pureté en nous libérant de notre propre mensonge.
Notre liberté ne se réalise en fait que par et dans la foi :
la foi, dit encore saint Jean, est notre victoire sur le « monde ».
C’est par la foi que nous devenons enfants de Dieu, cohéri-

116

e e o L e e R b S L e

g R




tiers du Christ. La foi, c’est la vie surnaturelle en nous, la
participation 2 la vie trinitaire. .

C’est bien a propos de ces pages de I’Epitre aux Romains
qu’il convient de rappeler le passage de la deuméme_ lettre
de Pierre : « Croyez que la longue patience de notre Seigneur
est pour votre salut, ainsi que Paul, notre l?ien-aimé frere,
vous l’a aussi écrit, selon la sagesse qui lui a été doqnée.
C’est ce qu’il fait dans toutes les lettres ou il aborde ces sujets ;
il s’y rencontre des passages difficiles 2 comprepdre, que des
gens ignorants et mal affermis tordent, comme ils le font des
autres Ecritures, pour leur propre perdition. » (2 Pet. 3, 15.)

Pourtant la pensée de Paul est claire si I’on veut bien res-
saisir le sens des notions pauliniennes dans leur genése bi-
blique (en effet, le fonds de la pensée et de la langue de
Paul est essentiellement biblique, paléo-testamentaire) —
et si on la délivre des surcharges que les scolastiques (no-
tamment la scolastique luthérienne) ont imposées aux textes
pauliniens.

Que la loi soit impuissante & nous justifier n’implique
pas, n’entraine pas que nous puissions contrevenir a l’exi-
gence spirituelle et pérenne de la Loi. La part de la Loi que
Paul et le Christianisme considérent comme périmée, c’est
la part rituelle, les observances qui ont perdu leur sens his-
torique et prophétique. Mais la substance de la Loi demeure :
« pas un iota ne passera ». La substance de la Loi, c’est I’exi-
gence de sainteté.

« Quot donc ? Pécherons-nous parce que nous ne sommes plus
sous la Loi mais sous la grdce ? Loin de la!... Vous avez été
délivrés du péché... » (Rom. 6, 15.) « Nous qui sommes morts
au péché, comment vivrions-nous encore dans le péché ? »
(Rom. 6, 2.)

Quand Paul écrit que ’homme est justifié sans les ceuvres
de la Loi, il veut dire d’abord que la justice ne vient pas de
I’observance de la Loi mais de Dieu, et ensuite que Dieu nous
sanctifie sans que nous soyons désormais astreints au rituel
du Judaisme — circoncision, prescriptions alimentaires,
tabous, etc. Mais ’exigence de la Loi demeure entiére dans
son essence : bien plus, avec le Christ, cette exigence est portée
a sa plénitude. Non seulement le Décalogue n’est pas aboli,
mais il est porté, par les Béatitudes, & l'intégralité pléniére
de sa rigueur et de son exigence. « Si votre justice ne dépasse

celle des Scribes, vous ne pouvez entrer dans le royaume
de Dieu. »

117



Que 'homme soit justifié par la foi sans les ceuvres de la
Loi ne signifie pas que I’homme soit dispensé d’agir sa foi,
de la réaliser concrétement dans le réel. « Ce ne sont pas ceux
qui disent « Seigneur, Seigneur» qui entreront dans le royaume
de Dieu mais ceux qui font la volonté de mon Pére qui est
aux Cieux.» La foi ne saurait étre dissociée de sa réalisation.
La sainteté qui nait de la foi n’exclut pas, mais au contraire
implique et engendre, l'opération de la charité : « la foi
opérante par la charité ». La justice qui vient de la foi
engendre les ceuvres de ’amour, commandées par le Seigneur.

C’est contre une interprétation sophistiquée de la pensée
de Paul que s’éleve I’Epitre de Jacques, qui entend par
« ceuvres » non plus, comme Paul, I’observance des préceptes
du Judaisme, mais la réalisation des commandements de
I’amour donnés par le Seigneur :

« Que sert-il 4 un homme de dire qu’il a la foi s’il n’a pas
les ceuvres ? Est-ce que cette foi pourra le sauver ? Si un
frére ou une sceur sont dans la nudité et n’ont pas ce qui leur
est nécessaire chaque jour de nourriture, et que I’un de vous
leur dise : allez en paix, chauffez-vous et vous rassasiez!
sans leur donner ce qui est nécessaire a leur corps, 4 quoi
cela sert-il ? Il en est de méme de la foi : si elle n’a pas les
ccuvres, elle est morte en elle-méme. Mais on pourrait méme
dire : tu as la foi, et moi les ceuvres. Montre-moi ta foi sans
les ccuvres, et moi je te montrerai ma foi par mes ceuvres.
Tu crois qu’il y a un seul Dieu, tu fais bien ; les démons le
croient aussi et ils tremblent! » (Jac. 2, 14.)

Il faut avoir ’esprit faux pour déceler une contradiction
entre la pensée de Jacques et celle de Paul : utilisant le méme
mot « ceuvres », ils ne parlent pas, I’'un et I’autre, de la méme
chose.

Transposé en termes modernes, le probléme paulinien
s’énoncerait 2 peu prés comme suit : ce que le Christianisme
appelle la sainteté — qui est une vie surnaturelle par I’Esprit
de Dieu —, ne peut pas étre atteint sur le plan de 1’éthique
ni du rite. La pratique de la loi morale ni celle du rite reli-
gieux ne sont suffisantes pour faire de nous des saints.
On peut étre un homme intégralement « moral », et ne pas
posséder une miette de sainteté, parce que la sainteté implique
les vertus surnaturelles, théologales, que sont la foi, ’espé-
rance et la charité. Bien plus, ’homme « éthique » manifeste
souvent une certaine imperméabilité a la griace, a la vie sur-
naturelle. Comme le disait Péguy, il ne « mouille » pas a la

118




griace. Il est trop satisfait de sa propre justice pour éprouver
le désir de la sainteté venue de Dieu. Or la sainteté ce n’est
pas la vertu, mais la vie de Dieu... Au contraire, ’homme en
contravention avec I’éthique est souvent plus disponible
a la grice, plus ouvert, par cette bréche en lui qu’est son péché,
3 la venue du Christ. « Les prostituées entreront dans
le royaume avant les Docteurs de la Loi. » Et la seule personne
a qui Jésus ait promis le salut, c’est le larron crucifié a son
cété : « aujourd’hui tu seras avec moi dans le paradis ».

En termes kierkegaardiens, la sainteté ne se trouve pas au
« stade éthique », mais au « stade religieux ».

Une vie parfaitement conforme 3 la loi éthique peut
étre totalement privée de sainteté. C’est ce que Paul énonce
dans un texte célébre que nous retrouverons plus loin
« Méme si je donne tous mes biens aux pauvres, et si je hvre
mon corps pour étre brillé, si je n’ai pas I’amour, cela ne sert
a rien. » (I Cor. XIII, 3.)

Une tentative pour faire régresser la « justice » du plan
surnaturel chrétien au plan de I’éthique, se trouve dans la
morale de Kant. La Critique de la Raison pratique représente
un effort analogue i celui que Paul eut 3 combattre chez
les Galates : chercher la justice dams 1’observance d’une
Loi morale.

Cette recherche de la justice par ’accomplissement de
la Loi morale — cette régression de la justice du plan de la
sainteté a4 celui de 1’4thique — procéde d’une carence du
sens de la vie surnaturelle, vie de dialogue et d’échange
entre ’Esprit de Dieu, la grice de Dieu, et nous.

« 81 .Ia Justice est acquise par la Loi, Christ est donc mort
pour rien.

O Galates insensés, qui vous a ensorcelés, vous aux yeux de
qui Jésus-Christ a été décrit crucifié ? Fe ne veux apprendre
que ceci de vous : est-ce de par les ceuvres de la Loi que vous
avez regu I’Esprit, ou de par Iannonce de la foi ? Etes-vous
a ce point insensés ? Ayant commencé par Pesprit vous voulez
Sfimir par la chair ? Avez-vous tant souffert en vain ? Si tou-
tefois c’est en vain. Celui donc qui vous prodigue I’Esprit et
qui opére en vous des actes de puissance, est-ce a cause des ceuvres
de la Loi ou parce que vous avez prété I’oreille & la foi ? C’est
ainsi qu’ Abraham crut en Dieu, et cela lui fut compté comme
justice (Gen. 15, 6). Comprenez donc que ceux qui somt (nés)
de la foi, ce sont eux les fils d’ Abraham. L’Ecriture a connu a

119



I’avance que Dieu justifierait les nations par la foi, elle a annoncé
d Pavance cette bonne nouvelle a Abraham : en toi seront
bénies toutes les nations (Gen. 18, 18). En sorte que ceux qui |
sont de la foi sont bénis avec Abraham le croyant. » (_Gal. .3.)
« Voici, moi Paul je vous le dis : si vous vous faites circoncire, 3
Christ ne vous sert plus a rien. » (Gal. 5, 2.) ‘ . (
«La Loi a été notre pédagogue pour nous conduire au Christ,
afin que nous fussions justifiés par la foi. La foi est venue, nous
ne sommes plus sous la coupe du pédagogue. Tous vous étes des
fils de Dieu par la foi en le Christ Fésus. Vous tous qui avez |
été baptisés dans le Christ, vous avez revétu le Christ. Il n’y {
]
|

a plus ni Juif ni Grec, ni esclave ni homme libre, ni homme ni
femme. Car tous vous étes un en le Christ Jésus. Si vous étes

du Christ, vous étes descendance d’ Abraham, héritiers selon |
la promesse. » (Gal. 3, 24.)

S

: ll’" Lle pédagogue, dans I’antiquité, était I'esclave qui conduisait I'enfant
école.

« Le publicain se frappait la poitrine 0 i . ey
( Ravenne. e siécle)pp poltrine... Il descendit dans sq maison justifié. » (Luc, 18)

a

| B
1
¥
3 6
i |
-~ E 4
3 &
5 i




E. WWWWMT& =

Saint Paul ¢1 Saint Pierre prient pour le Monde,
esclave « de dieux qui n’en sont pas » (Gal. 4)

(Vézelay)
LES NATIONS PAIENNES
[' En créant un peuple pour entreprendre I’ccuvre du salut
‘ de I’homme, Dieu établissait une dialectique entre ce peuple

par qui s’ébauchait la sanctification de I’humanité, et le
reste de I’humanité, les « nations ».

La Loi qui a été la matrice de ce peuple germinal, la haie
protectrice qui permit sa croissance, est devenue, entre les
mains de I’homme, un mur de séparation entre le Peuple de
) Dieu et le reste des nations.

Avec la venue du Christ, qui est la plénitude de la Loi,
la barriére rituelle est abolie. Les nations entrent dans le
Peuple de Dieu. Israél devient I’Eglise universelle. Dans le

12X




Christ Jésus, il n’y a plus ni Juif ni Grec, ni homme ni femme,
ni esclave ni homme libre, mais le Christ est tout en tous.

C’est par le Christ qu’est détruite la barriére qui séparait
les deux parties de I’humanité, par la suppression de la
Loi des préceptes avec ses ordonnances. De ces deux parts
de ’humanité, Dieu a fait une seule humanité nouvelle (cf,
Eph. 2, 14).

Quelle était, avant la venue du Christ, la condition des
nations paiennes qui se trouvaient en dehors du « phylum »
de la révélation et du salut ?

Dans plusieurs lettres, Paul nous donne une description
de cette condition de ’homme sans Dieu, de '’homme privé
de la connaissance du Dieu vivant :

« Autrefois vous ne connaissiez pas Dieu, vous étiez esclaves
de dieux qui en réalité n’en sont pas.

Maintenant vous connaissez Dieu, ou plutdt, vous étes connus
par Dieu. » (Gal. 4, 8.)

« Ne marchez plus comme les nations qui vont dans la vanité
de leur intelligence, enténébrées dans leur pensée, exilées de la vie
de Dieu, a cause de I’ignorance qui est en elles, a cause du durcis-
sement de leur ceeur... » (Eph. 4, 17.)

« Vous étiez morts par vos fautes et vos péchés, dans lesquels
vous marchiez autrefois, selon la mode de ce monde-ci... selon
Pesprit qui opére maintenant parmi les fils de D'incrédulité.
Nous aussi, tous nous avons été de ceux-la, nous avons vécu
dans les passions de notre race (litt. de notre chair), faisant
les volontés de la chair et de ses pensées, et nous étions par
nature des fils de colére, comme les autres.

Mais Dieu qui est riche en compassion, par son multiple
amour dont il nous a aimés alors que nous étions morts par
nos péchés, nous a fait revivre avec le Christ — C’est par une
grdce que vous étes sauvés — el il nous a co-ressuscités et co-
érablis dans les cieux, dans le Christ Fésus. Il a ainsi démontré
pour les siécles a venir la surabondante richesse de sa grdce,
dans sa bonté a notre égard dans le Christ Fésus. Car c’est par
la grdce que vous étes sauvés, par la foi. Er cela ne vient pas de
vous : c’est de Dieu que vient le don; non pas des euvres, afin
que personne ne se glorifie; car nous sommes SOn @UUTE, Créés
dans le Christ Fésus en vue des cuvres bonnes que Dieu a prépa-
rées afin que nous les accomplissions.

Souvenez-vous que wvous, autrefois les paiens selon la chair,
vous qui étiez appelés incirconcis par ceux qui se disent circoncis

122




d’une circoncision faite dans la chair par la main de I’homme,
souvenez-vous qu'en ce temps-la vous étiez sans Christ, exclus
de la Cité d’Israél, étrangers aux alliances de la promesse,
vous n’aviez pas d’espérance et vous étiez sans Dieu dans le
monde.

Mais maintenant, dans le Christ Fésus, vous qui autrefois
étiez « loin » (Is. 57, 19), vous étes devenus « proches », dans
le sang du Christ. Car c’est lui qui est notre paix, lui qui des
deux n’a fait gu'un peuple, détruisant la barriére qui les séparait,
la haine, dans sa chair, supprimant la loi des préceptes avec
ses ordonnances, afin de créer les deux en lui en un seul homme
nouveau, de faire la paix et de les réconcilier tous les deux en
un seul Corps, pour Dieu, par la croix ; il a tué la haine en lus.

Il est venu annoncer I’heureuse- nouvelle de la paix, a vous
qui étiez loin, et pour ceux qui étaient proches. Par lui nous
avons libre accés, tous les deux, en un seul esprit, auprés du Pére.
Donc, vous n’étes plus étrangers ni parias, mais vous étes conct-
toyens des saints et familiers de la maison de Dieu. Vous étes
bdtis sur le fondement des apdtres et des prophétes. La pierre
angulaire, c’est le Christ Fésus, en qui toute la construction se
coordonne et croit pour devenir un temple saint dans le Seigneur,

en qui vous aussi vous étes co-édifiés pour étre ume habitation
de Dieu dans I’Esprit. » (Eph. chap. 2.)

Dieu « dans les générations passées, a laissé toutes les nations
suivre leurs voies. Cependant, il ne s’est pas laissé lui-méme
sans témoignage, faisant le bien, vous donnant du ciel les pluies
et les saisons fécondes en fruits, remplissant de nourriture
et de joie vos ceeurs » (Act. 14, 16-17).

La méconnaissance de Dieu dans les nations depuis les
si¢cles n’est pas normale. Ce n’est pas I’ignorance de I’huma-
nité enfant 4 qui aucun moyen n’aurait été donné de connaitre
Dieu. C’est l'ignorance d’une humanité vieillie qui s’est
détournée de Dieu et de sa justice, d’'une humanité qui a
« corrompu ses voies », comme dit la Bible.

« La colére de Dieu se manifeste du haut du ciel contre toute
impiété et toute injustice des hommes qui retiennent la vérité
prisonniére dans ’injustice, parce que ce qui est connaissable
de Dieu est manifeste parmi eux. Dieu le leur a manifeste.
Car ce qui est invisible de lui, depuis la création du monde, par
ses eeuvres, est apergu par Uintelligence : sa puissance éternelle
et sa divimité, de telle sorte qu’ils sont inexcusables, puisque,
ayant connu Dieu, ils ne ’ont pas glorifié comme Dieu et ne

123



lui ont pas rendu grdces, mais ils se sont perdus dans la vanité
de leurs pensées, et leur ceur sans intelligence s’est enténébré. »
(Rom. I, 18.)

C’est une doctrine constante dans I’Eglise que Dieu est
connaissable par I’intelligence 4 partir du créé. Paul reprend
ici un théme également constant dans la Bible : I’intelligence
est fonction du vouloir et de la liberté de ’homme. Le con-
traire de l'intelligence n’est pas I’erreur, mais le péché par
lequel ’homme refuse de voir ce qu’il pourrait discerner,
parce qu’il préfere les ténébres a la lumiére, comme le
dit I’Evangile de Jean : «Ils ont préféré les téneébres a la
lumiére, parce que leurs ceuvres sont mauvaises ».

L’inintelligence, ce que les propheétes appellent la stupi-
dité, est donc le péché fondamental, le péché par excellence,
le péché contre ’esprit. La stupidité procéde d’une option
du cceur, dans le secret. C’est par son vouloir secret que le
ceur de l’homme s’obscurcit.

« Prétendant étre sages, tls sont devenus stupides, et ils ont
changé la gloire du Dieu incorruptible pour la semblance d’une
image corruptible d’hommes, d’oiseaux, de quadrupédes et de
reptiles. »

L’idolétrie est la stupidité fondamentale, conformément a
I’enseignement des prophétes : stupidité métaphysique, qui
confond le Dieu créateur avec le créé périssable.

Cette stupidité qui procéde d’une option du cceur rejaillit

124 o
« Ils ont changé la gloire du Dieu incorruptible

pour la semblance d'une image corruptible. » (Rom. 1)
(Amiens)




a son tour sur le comportement de ’homme :

« C’est pourquoi Dieu les a livrés aux désirs de leurs cceurs
pour impureté, de sorte qu’ils déshonorent leurs propres corps
en eux-mémes.

Eux qui ont échangé la vérité de Dieu contre le mensonge,
et qui ont servi et adoré le créé au lieu du Créateur, qui est
béni dans les siécles. Amen.

C’est pourquoi Dieu les a livrés a des passions honteuses ;
leurs femmes ont changé I'usage naturel pour celui qui est contre
nature ; de méme les hommes, délaissant l’usage naturel de la
femme se sont enflammés dans leur désir les uns pour les autres,
faisant les hommes avec les hommes ce qui est abject 5 tls ont regu
en eux-mémes le salaire qui convenait a leur égarement.

Comme ils n’ont pas trouvé bon d’avoir Dieu en connaissance,
Dieu les a livrés a leur esprit pervers, pour faire ce qui ne convient
pas, étant remplis de toute injustice, méchanceté, avarice, malice,
adonnés & ’envie, au meurtre, a la dispute, a la fourberie,

ala r_nahg.mté, semeurs de faux bruits, calomniateurs, mal vus
de Dieu, insulteurs, orgueilleux, fanfarons, ingénieux au mal
r:ebelles a leurs parents ; inintelligents, inconstants, sans aﬁ'ec:
tion, sans pitié. » (ibid.)

Aprés.la tentative et I’échec dans la synagogue, c’est donc
aux nations que Paul et ses compagnons vont annoncer
la Parole de Dieu qui est venu parmi nous, et que nos mains
ont touché, que nos yeux ont vu.

« Comme il n’ont pas trouvé bon d’avoir Dieu en connaissance, 125

Dieu les a livrés a leur esprit pervers. » (Rom. 1)
( Amiens)



LE DEUXIEME VOYAGE MISSIONNAIRE
(49 ou 50 — i 52 ou 53)

« Au bout de quelques jours, Paul dit & Barnabas : Retour-
nons donc visiter les fréres dans chacune des villes ou nous
avons annoncé la parole du Seigneur, pour voir comment ils
vont.

« Barnabas voulait emmener aussi Jean, appelé Marc;
mais Paul jugeait bon de ne pas emmener celui qui les avait
quittés depuis la Pamphylie et qui n’avait pas été a I’ceuvre
avec eux. Il y eut entre eux un tel dissentiment qu’ils se sépa-
réerent I’un de l’autre et que Barnabas, prenant Marc, s’em-
barqua pour Chypre.

« Paul, aprés avoir fait choix de Silas, partit, recommandé
par les fréres a la grice du Seigneur. Il parcourut la Syrie et
la Cilicie, affermissant les églises.

« I1 gagna aussi Derbé et Lystres. Or, voici qu’il y avait ]a
un disciple nommé Timothée, fils d’une femme juive croyante
et d’un peére grec. Les fréres de Lystres et d’Iconium ren-
daient de lui un bon témoignage. Paul voulut qu’il partit
avec lui, et ’ayant pris, il le circoncit, 4 cause des Juifs qui
étaient dans ces contrées; car tous savaient que son peére
était grec. Dans les villes par ou ils passaient, ils transmettaient
pour étre observées les décisions prises par les apétres et les
anciens de Jérusalem. Les communautés se fortifiaient
donc dans la foi et croissaient en nombre de jour en jour.

« Ils traversérent la Phrygie et le pays de Galatie, le saint
Esprit les ayant empéchés d’annoncer la parole dans I’Asie.
Patrvenus aux confins de la Mysie, ils se disposaient a entrer
en Bithynie, mais I’Esprit de Jésus ne le leur permit pas;
et ayant passé la Mysie, ils descendirent a Troas.

« Pendant la nuit, une vision apparut a Paul : un Macédo-
nien se tenait debout et lui faisait cette priére : Passe en
Macédoine et viens 4 notre secours !

126




De Néapolis a Philippes :
La Via Egnatia.

« Dés qu’il eut vu cette vision, nous
cherchimes aussitdt 3 partir pour la
Macédoine, convaincus que Dieu nous
appelait 4 leur annoncer I’heureuse
Nouvelle. » (Act. 15, 36-16, 1I0.)

A partir du verset 10 de ce cha-
pitre 16 des Actes — la derniére phrase
que nous venons de citer — le lecteur
aura remarqué que le récit passe de la
troisiéme personne 2 la premiére : I’au-
teur du livre, le médecin Luc, devient
compagnon de Paul et participe au
voyage missionnaire.

« Embarqué 4 Troas, nous vinmes
droit & Samothrace, et le lendemain
a Néapolis, puis de 12 3 Philippes, qui
est la premiére ville de cette partie de
la Macédoine et une colonie. Nous demeurimes quelques
jours dans cette ville.

« Le jour du sabbat, nous nous rendimes hors de la porte,
sur le bord d’une riviére, ou nous pensions qu’était un lieu
de priére, et nous étant assis, nous parlimes aux femmes qui
y ¢taient assemblées. Or une femme nommée Lydie, mar-
chande de pourpre de la ville de Thyatire, craignant Dieu,
¢coutait. Le Seigneur lui ouvrit le cceur pour qu’elle fit
attentive 4 ce que disait Paul. Quand elle eut été baptisée,
ainsi que sa maison, elle nous adressa cette priére : Puisque

vous avez jugé que j’ai la foi au Seigneur, entrez et demeu-
rez dans ma maison.

« Et elle nous y contraignit. » (Act. 16, 11.)

A Philippes, Paul délivre une jeune esclave d’un « esprit de
Python ». Ses maitres, qui faisaient commerce de ses dons
de divination, trainent Paul et Silas devant les magistrats.

Ruines de Philippe




« Ces hommes troublent notre ville; ce sont des Juifs, et
ils préchent des coutumes qu’il ne nous est permis, 4 nous
qui sommes Romains, ni de recevoir ni de suivre. » La foule
se souléve contre eux, et les préteurs les font flageller et jeter
dans un cachot. Un tremblement de terre secoue la prison,
et les portes s’ouvrent.

« Ayant fait route par Amphipolis et Apollonie, ils vinrent
a Thessalonique, ou était une synagogue des Juifs...

« Mais les Juifs, piqués de jalousie, ramassérent quelques
mauvais sujets de la lie du peuple, provoquérent des attrou-
pements, et répandirent l’agitation dans la ville...

« Les fréres... firent partir de nuit Paul et Silas pour Bérée...

« Mais quand les Juifs de Thessalonique surent qu’a Bérée
aussi la parole de Dieu avait été annoncée par Paul, ils vinrent
agiter et troubler li encore les populations. Alors aussitot
les fréres firent partir Paul pour aller jusqu’a la mer ; mais
Silas et Timothée restérent 1a. Quant a ceux qui conduisaient
Paul, ils le menérent jusqu’a Athénes. Puis, ayant pris ordre
pour Silas et Timothée de venir a lui au plus tdt, ils s’en
retournérent. » (Act. 16 et I7.)

Athénes : I'Aréopage vu du haut de I' Acropole.

sisaiEal sty




Aux dieux inconnus.
(Autel trouvé a Pergame)

AEVTY AN(QETOLY,
KAQIT (QN)
AAAOTKOZ

ATHENES : LA PAROLE DE DIEU
ET LES PHILOSOPHES

«Paul attendait ses compagnons a Athénes. Son esprit
était rempli d’indignation en considérant cette ville pleine
d’idoles. Il discutait dans la synagogue avec les Juifs et avec
ceux qui adoraient Dieu, et sur I’agora toute la journée avec
les gens qu’il rencontrait. Certains méme d’entre les philo-
sophes épicuriens et stoiciens disputérent avec lui. Les uns
disaient : « Que peut bien vouloir dire ce camelot de doc-
trines ? » Les autres : « Ce semble étre un annonceur de divi-
nités étrangéres», parce qu’il annongait Fésus et la Résurrection.

«Ils le prirent alors avec eux et le menerent a I’ Aréopage,
en lui disant : « Pourrions-nous savoir quelle est cette nou-
velle doctrine que tu enseignes ? Car elles rendent un son
étrange ces choses que tu fais parvenir 4 nos oreilles. Nous
voulons donc savoir ce que cela veut dire. »

« Tous les Athéniens et les étrangers qui habitaient 1a ne
passaient leurs loisirs qu’a bavarder ou a écouter les nouvelles.

Debout au milieu de I’ Aréopage, Paul dit :

« Athéniens, 4 tous égards je vois que vous étes les plus
religieux des hommes. Car, en passant et’tn considérant vos
monuments sacrés j’ai méme trouvé un autel sur lequel était
gravé : A UN DIEU INCONNU. Ce que vous adorez sans le
connaitre, c’est cela que moi je vous annonce.

129

SAINT PAUL. 9.




|« Le Dieu qui a créé le monde et tout ce qui est en lui,
' étant le Seigneur du ciel et de la terre, n’habite pas dans des
temples faits de main d’homme, ni n’est servi par des mains
humaines, comme s’il avait besoin de quelque chose : c’est
lui qui donne 4 tous vie, souffle et tout. Il a fait d’une seule
origine toute ’espéce humaine pour qu’elle habite sur toute
la face de la terre ; il a fixé 4 ’avance les temps et les régions
de leur séjour, pour qu’ils cherchent Dieu, pour qu’ils se
mettent en quéte de Dieu, comme 4 titons, et qu’ils le trouvent
si possible. Et en fait, il n’est pas loin de chacun de nous :

car en lui nous vivons, nous nous mouvons €t nous sommes,

- comme aussi ’ont dit certains de vos poétes « Car nous
sommes aussi de sa race »,

« Puisque nous sommes de la race de Dieu, nous ne devons
pas penser que la divinité soit semblable 4 de I’or, de I’argent,
ou de la pierre, travaillés par [’industrie et la pensée de
I’homme. (cf. Deut. 4, 28 ; Is. 40, 18 et sepe.)

« Surmontant les temps de l’ignorance, Dieu fait main-
tenant savoir aux hommes, tous et partout, qu’ils ont 4 changer
de pensée, parce qu’il a fixé un jour pour juger la terre dans
la justice en un homme qu’il y a destiné, et qu’il a accrédité
auprés de tous en le ressuscitant des morts.

« Quand ils entendirent « résurrection des morts », les
uns se moquérent, les autres dirent : Nous t’entendrons 2a
ce sujet une autre fois !

« C’est ainsi que Paul se retira du milieu d’eux.

« Quelques hommes cependant s’attachérent a lui et cru-
rent, parmi lesquels Denys I’Aréopagite, et une femme
nommeée Damaris, et d’autres avec eux. » (Act. 17, 16 sq.)

La rencontre a Athénes de Paul et des philosophes a évi-
demment une portée qui dépasse le simple fait historique
contingent. Cette rencontre a valeur typique : rencontre
entre Jérusalem et Athénes, entre la Sagesse de Dieu qui
s’est exprimée par les nabis d’Israél, et la sagesse des hommes,
entre la théologie du Dieu vivant qui s’est fait connaitre a
son peuple bien-aimé, et les théologies paiennes, idolatriques,
les religions a4 mystére, les gnoses, entre la métaphysique
biblique et la métaphysique des nations.

Quand Saint Paul annongait la Parole dans les synagogues,
il parlait aux Juifs « en partant des Ecritures »,

En Lycaonie (cf. texte cité plus haut, Act. 14, 16-17),

/ Paul s’adressant aux paiens fait appel & leur expérience de

la joie pour les conduire 4 I’idée d’un Donateur de tout bien.

130

SIS e IR e




/A Athénes, Paul cherche aussi une pierre d’attente, un
| terrain commun, pour exposer aux philosophes, en un lan-
. gage qu’ils puissent comprendre, l’enseignement- q}J’il veut

leur proposer. C’est 1a la méthode méme des missions. On

e e e - e, e < i s

e — i - . 7
ne peut pas apporter une veé fité 4 un homme si, d’une cer-

et g e et

taine maniére et dans une certaine mesure, rien ne la prépare
et ne l’attend du dedans. En d’autres termes, la mission n est
‘possible, ’Evangéliste ne peut parler efficacement, que si
Dieu a travaillé intérieurement celui qui entend la parole.
La foi résulte de la convergence et de la rencontre de ces
deux « témoins », la parole de Dieu annoncée, et I’Esprit
de Dieu qui prépare et prédispose I’intelligence 4 comprendre
cette parole. N’importe quelle vérité ne peut pas étre
| dite 4 n’importe qui en n’importe quel temps. Une prépa-
| ration est nécessaire. Pour que le langage de la vérité soit
]intelligible, il faut qu’il corresponde 34 une certaine exigence
| et attente qui lui soit préadaptée.
| La mythologie grecque était féconde en divinités. Cette
profusion de dieux et de déesses n’avait pourtant pas, semble-
t-il, satisfait ’Ame grecque. Le besoin s’était fait sentir parfois
de vouer des autels « 3 des dieux inconnus ».

Paul commence son discours en partant, avec une certaine
ironie, de cette insatisfaction apparente, de cette place vide
laissée & la possibilit¢é d’un dieu inconnu. Quand Paul dit
aux Athéniens qu’ils sont les plus religieux des hommes,
c’est, bien entendu, un compliment & double tranchant qu’il
leur adresse. Pour un Juif, cette « religiosité », c’est préci-
sément Je polythéisme, l’idoldtrie : I’abomination. Du point
de vue paien, un Juif est « athée » puisqu’il refuse d’adorer
les multiples dieux de la cité. C’est en tant qu’ « athées » que
les Juifs ont été persécutés dans ’Empire. Rappelons-nous
la stupéfaction des armées romaines quand les vainqueurs -
eurent pénétré dans le Temple de Jérusalem, dans le Saint
des saints, et qu’ils n’y trouvérent au lieu des statues qu’ils
attendaient, rien. |

Papl procede 4 partir du manque que laisse le culte d’une
multitude de divinités fabriquées par nos mains et notre
;:ensée. « Ce q:ue vous gdo;ez sans le connaitre, moi je vous
I'annonce » : c’est le principe méme de la méthode mission-
naire ; partir de ce qui est donné pour faire fructifier

&"dé‘jé présent,

T U

e e ———

Mais_ cette méthode n’implique aucune facilité ni aucune
complaisance. |

131




[ Dans la deuxi¢me partie de son discours, Paul attaque
' directement la pensée antique sur le point le plus difficile,
| sur la thése biblique la plus difficilement assimilable pour
ellé, la plus incompatible avec la structure générale,; non seu-
lement de la philosophie grecque, mais de toucé méta-
physique paienne : la création. « Le Dieu qui a créé lé monde
et tout ce qu’il renferme... » I

En proclamant 3 At HEnes qu’il existe un Dieu qui a créé
le cosmos, Paul heurtait de front le principe fondamental
de toute la philosophie antique : selon la philosophie
paienne, le cosmos est dieu, il est de toute éternité, il est
incréé ; il n’a donc nul besoin d’un Dieu créateur. Il est suf-
fisant, nécessaire, il est la consistance elle-méme. Tout au
plus peut-il avoir besoin d’un démiurge qui le mette en ordre :
car le chaos est antérieur 4 I’ordre. Selon Aristote, les astres
sont des dieux, des « substances séparées », éternelles, échap-
pant au devenir. L’astronomie n’est pas une science physique,
mais une théologie. Les astres incréés sont aussi impéris-
sables. Puisque, dans notre monde sublunaire, il faut bien
constater un devenir, de la naissance et de la mort, on posera
que ce devenir est cyclique. Le temps se mord la queue.
C’est « I’éternel retour » des métaphysiques, des cosmogonies
et des mythologies paiennes.

En affirmant la création du monde, la Bible s’opposait a
toute astroldtrie. Les astres ne sont pas des divinités, mais
des réalités créées. Ils ne sont pas éternels, ils ont été créés
4 un moment donné, et Dieu peut les détruire. Le monde qui
a un commencement aura aussi une fin.

Toutes ces propositions sont un scandale pour une intel-
ligence hellénique.

« Un homme qu’il a ressuscité d’entre les morts... »

La doctrine juive de la résurrection des morts était, si
possible, encore plus incompréhensible pour un philosophe
grec que la notion de création. Les religions & mystéres
avaient bien fait pénétrer dans la pensée antique ’idée d’une
immortalité de ’dme : I’ame se délivre du corps auquel elle était
lide, dans lequel elle était tombée pour son malheur. Mais
la doctrine judéo-chrétienne de la résurrection est d’une
nature, d’une structure différente. Elle ne signifie pas qu’une
partie de ’homme — son dme — sera délivrée en quittant
I’autre partie — le corps, abandonné 3 la matiére. La doc-
trine biblique de la résurrection implique que la totalité de
I’homme sera sauvée. Elle se porte notamment en faux contre

132




la théorie orphique d’une chute des 4mes dans des corps
mauvais, contre celle de la préexistence des dmes antérieu-
rement- 2. leur existence corporelle, ainsi que contre I’idée
d’uné Tiansmigration des dmes, la métensomatose. L’immor-
talité -de I’ame, ce n’est en effet rien d’autre que le retour de
’dme & sa condition antérieure, primitive, lorsqu’elle n’était
pas encore tombée dans la mati¢re. La Bible ne considére
pas la rhatiére comme mauvaise, et la résurrection des hommes
est parallele a lidée prophétique d’un renouvellement de
tout I'Univers : « Je vais créer des cieux nouveaux et une
terre ‘npuvelle ». _

De méme. que la cosmologie grecque — qui est solidaire
d’une métaphysique et d’une théologie;— ne pouvait pas
accueillir 'idée d’une création du mord¢, de méme I’anthro-
pologie grecque — qui refléte aussi une théologie — ne
pouvait pas comprendre ni accepter [a doctrine de la résur-
rection.

Bien des points sont encore incompatibles entre la pensée
paienne antique et ’apport biblique : la doctrine du temps
par exemple. Contre I’éternel retour auquel croit le paganisme,
la Bible affirme l’irréversibilité du geste créateur de Dieu qui
tend a4 une fin.

Depuis cette rencontre de Paul a Athénes, depuis Plotin
jusqu’a Spinoza, la méme opposition se perpétue, pour les
mémes raisons, entre le christianisme et la philosophie
antique.

?‘g;:;ze!ed " Saint Paul
u siécle avant J. C.) (buste du 14¢ siécle aprés J. C.)



Entre Athénes et Corinthe

LE DEUXIEME VOYAGE (SUITE)

« Apres cela, Paul partit d’Athénes et se rendit 4 Corinthe.
Il y trouva un Juif nommé Aquila, originaire du Pont, récem-
ment arrivé d’Italie, et sa femme Priscille, 4 la suite d’un
édit de Claude ordonnant a tous les Juifs de s’éloigner de
Rome. Il se lia avec eux, et comme il avait le méme métier,
il demeura chez eux, et il travaillait ; ils étaient en effet fabri-
cants de tente de leur métier. Chaque sabbat, il discourait
dans les synagogues...

« Lorsque Silas et Timothée furent arrivés de Macédoine,
Paul se consacra a la parole, attestant aux Juifs que Jésus
est le Christ...

« Or Crispus, le chef de la synagogue, crut au Seigneur
avec toute sa maison, et beaucoup de Corinthiens, entendant
la parole, croyaient et étaient baptisés,

« De nuit, le Seigneur dit 4 Paul en vision : Sois sans
crainte, mais parle et ne te tais point, parce que je suis avec
toi, et personne ne mettra la main sur toi pour te faire du
mal, parce que j’ai un peuple nombreux dans cette ville.

134



« I1 y demeura un an et six mois, enseignant parmi eux la
parole de Dieu. Or, alors que Gallion était proconsul d’Achaie,
les Juifs se soulevérent unanimement contre Paul et le me-
nérent devant le tribunal, disant : Celui-ci persuade aux
hommes d’adorer Dieu d’une maniére contraire 2 la loi.

« Comme Paul allait ouvrir la bouche, Gallion dit aux
Juifs : S’il s’agissait de quelque injustice ou de quelque grave
méfait, je vous préterais l’oreille comme de raison, 6 Juifs.
Mais §’il s’agit de discussions 4 propos de doctrine, de noms
et de loi qui est vétre, voyez vous-mémes ; je ne veux pas
étre juge de ces choses.

« Bt il les renvoya du tribunal. Alors tous, se saisissant
de Sosthénes, le chef de la synagogue, le battirent devant le
tribunal ; et de tout cela Gallion n’avait cure. » (Act. 18.)

Corinthe avait été détruite en 146 av. J.-C. par Mummius.
En 44, César en avait fait une colonie, peuplée de colons
italiens, d’orientaux ; la part hellénique de la population
était sans doute faible, quoique le grec restit la langue com-
mune. Corinthe était un centre commercial important.

Une inscription trouvée a Delphes a permis de dater avec
précision le proconsulat de Gallion, et, par suite, ’époque
du premier séjour de Paul a Corinthe : de fin 50 a fin 52.

Inscription de Gallion, permettant de fixer
le séjour de Paul a Corinthe (entre 50 et 52).
On lit le nom de Gallion au millieu de la 4¢ ligne.



Corinthe

C’est de Corinthe que Paul écrit les premiéres lettres qui .

nous soient conservées, les deux Epitres aux Thessaloniciens :
« Paul et Silas et Timothée a I’église des Thessaloniciens qui est
en Dieu le Pére et dans le Seigneur Fésus-Christ; grdce a vous
et paix !... »
Cependant Paul, aprés étre resté encore assez longtemps

a Corinthe, prit congé des freres. Il s’embarqua pour la
Syrie, (et avec lui Priscille et Aquila) aprés s’étre fait raser
la téte a2 Cenchrées, parce qu’il avait fait un veeu. Ils arrivérent
a Ephése, et il les y laissa. Quant & lui, étant entré dans la
synagogue, il s’entretint avec les Juifs Ceux-ci le priérent
de prolonger son séjour, mais il n’y consentit pas, et il prit
congé d’eux, en disant : je reviendrai vers vous, si Dieu le
veut. Et il partit d’ Ephcse

« Ayant débarqué a Césarée, il monta 3 Jérusalem, salua
la communauté et descendit 4 Antioche. » (Act. 18, 18.)

136

|
]

LR

AR . R

e el T



Fau/ R Ry 7 »w/)ﬂ'oéf < 92% oébm A

L Pl 4,, 6 .'; e

CORINTHE
LES DEUX SAGESSES

L’échec de Paul a la Synagogue 1’a confirmé dans sa voca-

' tion d’Apobtre des paiens. L’échec 4 Athénes, avec les philo-

sophes, sera aussi pour Paul une expérience pleine d’ensei-
gnement. . .

A Corinthe, Paul ne s’adresse plus aux philosophes, anx
sages, aux maitres de ce monde, mais a un prolétariat, et

' méme a ce que Marx a appelé le « Lumpenprolétariat »

' les dockers de Corinthe, les esclaves, les petits artisans, et
. tout ce monde des ports cosmopolites. Corinthe avait la
' réputation d’étre une ville de débauche. C’est la ville d’ Aphro-

dite. C’est dans ce prolétariat corinthien que Paul suscitera
une de ses plus belles églises, une des plus riches en charismes
et en dons spirituels. '

«Le Christ m’a envoyé... annoncer I’Heureuse nouvelle,
non pas dans une sagesse de discours, afin que la croix du Christ
ne fiit pas rendue vaine.

Car la parole de la croix, pour ceux qui vont a la perte, est
stupidité, mais pour ceux qui vont au salut, pour nous, elle est
puissance de Dieu. Car il est écrit : « e détruirai la sagesse des
sages, et I’intelligence des intelligents, je la déposerai.» (Is. 29, 14).
Ot est le sage ? ou est le lettré ? ou est I’érudit de ce temps ?
Dieu n’a-t-il pas rendu stupide la sagesse de ce monde ? Car
puisque dans la sagesse de Dieu le monde n’a pas connu Dieu
par la sagesse, il a plu a Dieu de sauver ceux qui crotent, par la
stupidité de I’annonce. Les Fuifs demandent des signes, et les Grecs
cherchent une sagesse ; nous, nous annongons un Christ crucifié,
pour les Fuifs pierre d’achoppement, pour les paiens stupidité,
mais pour ceux-la qui sont appelés, Juifs et Grecs, un Christ
puissance de Dieu et sagesse de Dieu. Car le stupide de Dieu

est plus sage que les hommes, et le faible de Dieu est plus fort

que les hommes. -

Regardez en effer vorre appel d& vous, fréres : peu de sages
selon la chair, peu de puissants, peu d’hommes bien-nés. Mais
ce qui est stupide d’aprés le monde, Dieu I’a choisi afin de faire
honte aux sages, et ce qui est faible d’apreés le monde, Dieu I’a

137



Aphrodite et les saisons



Dévot Christ, Perpignan




blesse de naissance d’aprés le monde, ce qui est compté pour rien,
Dieu I’a choisi, ce qui n’existe pas, afin de détruire ce qui existe,
en sorte qu’aucune chair ne se glorifie devant Dieu. C’est. par
lui que vous existez, vous, dans le Christ Jésus, qui est devenu
sagesse pour nous de la part de Dieu, justice, sanctification et
rachat, afin, comme il est écrit, que celui qui se glorifie se glo-
rifie dans le Seigneur.

Et moi, quand je suis venu chez vous, fréres, je suts venu sans
supériorité de langage ou de sagesse vous annoncer le témoi-
gnage de Dieu. Car je n’ai pas pensé rien savoir parmi vous, si
ce n’est Fésus-Christ, et celui-ci crucifié. Et mot, c’est dans la
faiblesse et dans la crainte et dans une grande angoisse que je
suis venu a vous, et ma parole, et mon annonce n’ont pas éré
dans des discours persuasifs de sagesse, mais dans une démons-
tration d’esprit et de puissance, afin que votre foi né soit pas
fondée sur une sagesse d’hommes mais sur la puissance de Dieu.

Pourtant c’est d’une sagesse que nous parlons parmi les par-
faits, une sagesse qui n’est pas de ce temps-ci, ni des maitres de ce
temps, qui vont étre détruits. Mais nous parlons d’une sagesse
de Dieu, en mystére, qui était cachée, que Dieu avait prédes-
tinée avant les temps pour notre gloire ; quw’ aucun des maitres
de ce temps n’a connue ; car s’ils I’avaient connue, ils n’auraient
pas crucifié le Seigneur de la gloire. Mais, comme il est écrit
ce que I’@il n’a pas vu et Poreille n’a pas entendu, ce qui n’est
pas monté au caeur de I’homme, tout ce que Dieu a préparé pour
ceux qui I’aiment.

A nous Dieu I’a révélé par I’Esprit. Car I’Esprit sonde tout,
et aussi les profondeurs de Dieu. Qui parmi les hommes connait
ce qui est d’un homme si ce n’est Uesprit de ’homme qui est en
Jui ? Ainsi, ce gui est de Dieu. personne ne le connait si ce n’est
I’Esprit de Dieu. Quant a nous, nous n’avons pas regu Pesprit
du monde, mais I’ Esprit qui vient de Dieu, afin que nous connais-
sions ce qui nous a été donné par la grdce de Dieu. Choses dont
nous parlons non pas en des paroles apprises de sagesse humaine,
mais en paroles apprises de I’Esprit, jugeant des choses spiri-
tuelles avec les spirituels. L’homme animal (psychique) ne regoit
pas ce qui est de I’ Esprit de Dieus; car pour lui ¢’est stupidité, et il
ne peut pas le connaitre, parce que c’est spirituellement qu’on
en juge. Le spirituel juge et discerne toutes choses, et lui-méme
n’est jugé par personne. « Qui a connu la pensée du Seigneur,
pour lui faire la legon? » Nous, nous avons la pensée du Christ. »
(ICor.1,17.)

140

J choisi afin de faire honte a ce qui est fort, et ce qui est sans no-

A
v
y
1
4
_~
‘!::
._,'E W
%
R

R




Epheése. . un carrefour

LE TROISIEME VOYAGE MISSIONNAIRE
(52 ou 53 — 4 57 ou 58)

« Aprés avoir passé quelque temps a Antioche, Paul repartit,
parcourant successivement le pays de Galatie et la Phrygie,
affermissant tous les disciples. » (Act. 18, 28.)

« Paul, aprés avoir parcouru les hauts plateaux (de 1’Asie)
vint 3 Epheése, ou il trouva certains disciples, auxquels il
dit : Avez-vous regu I’Esprit saint quand vous avez cru ?
Eux lui répondirent : Mais nous n’avons méme pas entendu
dire qu’il y ait un Esprit saint. Il dit : Quel baptéme avez-
vous donc regu ? Ils dirent : Le baptéme de Jéan. Paul dit
alors : Jean a baptisé d’un baptéme de repentance, en disant
au peuple de croire en Celui qui venait apres lui, ¢’est-a-dire
en Jésus.

« Ayant entendu ces paroles, ils furent baptisés au nom du
Seigneur Jésus. Lorsque Paul leur eut imposé les mains,
PEsprit saint vint sur eux ; et ils parlaient en langues et ils
prophétisaient. Ces hommes étaient environ douze en tout.

141




« Ensuite Paul entra dans la synagogue, et, pendant trois
mois, il y parlait avec assurance, discourant d’une maniére
persuasive sur le royaume de Dieu. Mais comme quelques-
uns restaient endurcis et incrédules, décriant devant la masse
la voie du Seigneur, il se sépara d’eux et prit a part les dis-
ciples, discourant chaque jour dans 1’école d’un certain Tyran-
nus. Ce qui dura deux ans, en sorte que tous ceux qui habi-
taient 1I’Asie, tant Juifs que Grecs, entendirent la parole du
Seigneur. » (Act. 19, I.)

« Beaucoup de ceux qui avaient cru venaient confesser et
déclarer leurs pratiques. Et bon nombre de ceux qui avaient
pratiqué la magie, aprés avoir
entassé les livres, les brilaient
devant tous. » (Act. 19, I8.)

« Apres que ces choses furent
accomplies, Paul résolut en lui-
méme d’aller 4 Jérusalem, en
passant par la Macédoine et
I’Achaie, disant : Aprés que
j’aurai été 1a, il faut que je
voie aussi Rome.

« Or, il se fit en ce temps-la
un grand tumulte... » (Act. 19,
21.) Les orféevres qui fabri-
quaient des objets de piété
consacrés a la déesse Artémis
provoquent un soulévement
« Howmes, vous savez que
notre bien-étre dépend de cette
industrie ; et vous voyez et en-
tendez dire que, non seulement
a Ephése, mais dans presque
toute I’Asie, ce Paul a persuadé
et détourné une foule de gens,
en disant que ce ne sont pas
des dieux ceux qui sont faits
avec les mains... » La foule de
s’écrier : « Grande est ’Artémis
des Ephésiens! » Et la ville
fut remplie de confusion.

« Lorsque le tumulte eut
pris fin, Paul fit venir les
disciples, les exhorta, prit congé




ok | v
v
N . G, .

b 4

) e

Ruines immergées du temple d’Artémis, a Ephése.

d’eux et partit pour se rendre en Macédoine. Il parcourut
cette contrée, exhorta les fréres par de nombreux discours
et vint en Gréce ou il passa trois mois. » (Act. 20, I.)

« Sile récit des Actes reste muet sur les raisons qui comman-
dérent a saint Paul ce nouveau voyage en Macédoine et en
Achaie, et s’il est avare de détails sur le voyage lui-méme,
divers passages des Epitres satisferont notre curiosité. Nous
apprenons que l’objet principal du voyage projeté i Jérusa-
lem était d’y apporter le produit de collectes recueillies dans
les communautés fondées par ’apétre. D’autre part la
premiére Epitre aux Corinthiens (16, 5-8) fait nettement allu-
sion 4 un s¢jour de ’apdtre 4 Corinthe, qui ne peut étre ni
le long ministére des années 50-51, ni le séjour que projette
I’apétre d’apres le passage des Actes (Act. 20, 1-3)... » (Henri
Metzger, Les routes de saint Paul, p. 45.)

A la fin de la premiére lettre aux Corinthiens, Paul écrit
en effet :

« Quant a la collecte en faveur des saints, suivez, vous aussi,
les prescriptions que j’ai données aux Eglises de la Galatie.
Le premier jour de la semaine, que chacun de vous mette a part
chez lui, et amasse ce qu’'il peut épargner, afin qu’on n’attende
pas mon arrivée pour faire les collectes...

« Pirai chez wvous quand j’aurai passé par la Macédaine','
car je la traverserai seulement; mais peut-étre séjournerai-je
auprés de vous, ou méme y passerai-je I’hiver... Fe ne veux pas
cette fois vous voir seulement en passant, mais j espére demeurer
quelque temps auprés de vous, st le Seigneur le permet. Fe res-

143



terai cependant a Ephése jusqu’a la Pentecéte; car ume porte
m’est ouverte, grande et efficace, et les adversaires sont nom-
breux. » (I Cor. 16, 1-9.)

« La breve visite que fit saint Paul aux Corinthiens se situe-
rait vers le milieu ou la fin de I’année 55 et fut pour ’apétre
I’occasion d’un simple aller et retour au départ d’Ephése,
qm'. @emeurait, pendant ces années cruciales, le siége de son
activité missionnaire.

« Un passage de la seconde Epitre aux Corinthiens nous
renseigne sur le début du dernier voyage en Macédoine. Saint
Paul s’embarque, comme la premiere fois, a2 Alexandrie de
Troade, sans doute aprés étre demeuré quelque temps dans
ce port et y avoir préché I’Evangile. Aucune indication ne
nous est donnée cette fois sur l’itinéraire de 1I’Apétre qui,
a son arrivée en Macédoine, ne rencontre que des difficultés :
combats en dehors, craintes en dedans (2 Cor. 7, 6)... L’apobtre
se rend ensuite 3 Corinthe — ce qui ressort de la lecture des
Epitres, et non des Actes qui se bornent a parler d’un séjour
en Gréce — et qu’il y demeure trois mois. » (Metzger, op.

cit. p. 45-46.)
C’est pendant ce séjour a Corinthe que Paul écrit I’Epitre

aux Romains.

Paul « se disposait a2 s’embarquer pour la Syrie, quand les
Juifs lui dressérent des embiiches ; alors il fut d’avis de s’en
retourner par la Macédoine » (Act. 20, 3-4). « Aucune préci-
sion ne nous est donnée sur le troisiéme voyage de Macédoine,
sinon sur le fait que les délégués précédent Paul a2 Alexandrie
de Troade, tandis que ’ap6tre et celui de ses compagnons qui,
rapportant les événements, écrira « nous », célebrent i Phi-
lippes la féte de Piques et ne rejoignent les premiers qu’apres
les jours sans levain. » (H. Metzger, op. cit. p.%46.)

Notons en effet qu’a partir de ce moment, le récit des
Actes est repris a la premiére personne, et nous offre de
nouveau quantité de précisions ’

« Pour nous, aprés les jours des Azymes, nous nous embar-
quimes a Philippes, et au bout de cing jours nous les (c’est-a-
dire les compagnons de Paul) rejoignimes a Troas, ou nous
passimes sept jours. » (Act. 20, 6.)

Ici se situe I’épisode de la chute mortelle et de la guérison
du jeune endormi.

« Prenant les devants sur le bateau, nous fimes voile pour
Assos, ot nous devions reprendre Paul ; car il I’avait ainsi
ordonné, devant lui-méme aller par terre. Quand il nous eut

144




rejoints & Assos, nous le primes & borc?, et nous vinmes_é
Mytiléne. De 13, en naviguant, nous arnvﬁmesole lendemain
3 la hauteur de Chio. Le jour suivant, nous cingldmes vers
Samos, et nous vinmes, le jour d’apres, 2 Milet. Paul en effet
avait résolu de passer Ephése, afin de ne pas perdre de temps
en Asie : il se hatait pour étre, s’il lui était possible, le jour
de la Pentecote 4 Jérusalem. » (Act. 20, 13.)

Il convoque, de Milet, les anciens de la communauté
d’Ephése

« Voici que, ’esprit contraint, je vais & Jérusalem, sans
savoir ce qui m’y arrivera, si ce n’est que, dans chaque ville,
IEsprit saint m’assure que des chaines et des persécutions
m’attendent... Et maintenant, pour moi, je sais que vous ne
verrez plus mon visage, vous tous parmi lesquels j’ai passé,
proclamant le royaume de Dieu.

« Prenez garde a vous-mémes et a tout le troupeau sur
lequel I’Esprit saint vous a établis évéques, pour paitre
I’Eglise de Dieu, qu’il s’est acquise par son propre sang.
Moi, je sais qu’apres mon départ il entrera chez vous des loups
cruels qui n’épargneront pas le troupeau, et qu’il s’élévera
du milieu de vous des hommes qui enseigneront des doctrines
perverses pour entrainer les disciples aprés eux... » (Act.
20, 22 SS.)

« Apreés avoir dit cela, il se mit a2 genoux et pria avec eux.
Ils fondaient tous en larmes, et se jetant au cou de Paul,
ils ’embrassaient, affligés surtout de ce qu’il avait dit, qu’ils
ne devaient plus voir son visage. Et ils I’accompagnaient jus-
qu’au bateau. » (Act. 20, 36.)

« Nous étant embarqués, aprés nous étre séparés d’eux,
nous vinmes directement & Cos, et le lendemain a Rhodes,
et de la a Patara. Ayant trouvé un vaisseau qui faisait la
traversée vers la Phénicie, nous y montidmes et rembarquimes.
Arrivés en vue de Chypre, et I’ayant laissée a4 gauche, nous
naviguames vers la Syrie et nous abordimes & Tyr... Ayant
trouvé des disciples, nous y restimes sept jours. Ils disaient a
Paul, par ’Esprit, de ne pas monter a Jérusalem...

« Achevant la navigation, de Tyr nous arrivimes i Ptolé-
mais, et, ayant salué les fréres, nous restimes un jour chez
eux. Nous partimes le lendemain et nous vinmes a Césarée...

« Aprés ces jours-la... nous montimes a Jérusalem... »
(Act. 21.)

145

SAINT paUL, 10.



Y- :

:l“y
U]

« Nous tous qui avons ¢été baptisés dans le C{m‘sr Jésus, 4
c'est dans sa mort que nous avons été baptisés. » (Rom. 6)

(Psautier de Besangon, 13¢ siecle).

L’EVANGILE DE PAUL;
L’ETRE-DANS-LE-CHRIST

- L’Evangile de Paul, c’est ’Annonce que, par le baptéme

et Ia foi, nous sommes entés sur le Christ, et que nous par-

ticipons ainsi a I’huile (’Esprit) de I’Olivier qu’est Israél,
le Peuple de Dieu, par Celui qui est ’Oint de Dieu. (Rom.
I1, 12.)

S’il y a une expression qui se trouve constamment chez Paul,
qui est caractéristique de la langue et de la pensée de Paul,
qui porte son sceau, c’est bien ’expression employée de mul-
tiples fois : « dans le Christ », « dans le Christ Fésus », « en

| Christ », « en Lui ».

146



l

Il est notre racine. En lui nous avons été enracinés :
« Comme vous avez regu le Christ Fésus, le Seigneur, marchez
en lui, enracinés et construits en lui... » (Col. 2, 6.)

Il est le fondement sur lequel nous sommes fondés et
construits

« Selon la grdce de Dieu qui m’a été donnée, comme un sage
architecte j’ai posé le fondement; un autre construf’r sur cette
fondation. Mais que chacun considére comment il construit
sur elle. Car personne ne peut poser un autre fondement que celu
qui a été posé : le Christ Fésus. » (I Cor. 3, 10.)

Il est non seulement le fondement, mais aussi la pierre
angulaire, d’ou toute la construction tient sa solidité et sa
consistance : ,

« Vous avez été construits sur le fondement des apdtres et
des prophétes : la pierre angulaire, c’est le Christ Fésus, en qui
toute la construction est ajustée, et croit pour devenir un temple
saint dans le Seigneur, enm qui vous aussi vous étes co-édifiés
pour étre une habitation de Dieu en I’Esprit. » (Eph. 2, 20.)
« Vous étes enracinés et fondés » en Iui. (Eph. 3, 18.)

Commencement des Epitres aux Thessaloniciens : «Paul...
a I’église du Thessalonicien qui est en Dieu le pére et dans le
Seigneur Jésus-Christ. »

L’ETRE-AVEC-LE-CHRIST

Une seule expression revient aussi souvent que « dans le
Christ », et caractérise autant la pensée de Paul, c’est la
famille des mots composés qui expriment « I’dtre-avec-le-
Christ »,

« Nous tous qui avons été baptisés dans le Christ Jésus, c’est
dans sa mort que nous avons été baptisés. Nous avons été ense-
velis-avec-lui par le baptéme dans la mort, pour que, comme
le Christ est ressuscité des morts par la gloire du Pére, de méme
nous aussi nous marchions en nouveauré de vie. Car si nous
avons été co-implantés dans la similitude de sa mort, nous le
serons aussi de sa résurrection. Nous le savons : notre wvieil
homme a été co-crucifié ; ... si nous sommes morts-avec-le Christ,
croyons que nous vivrons-aussi-avec-lui, sachant que Christ res-
suscité d’entre les morts ne meurt plus, la mort n’a plus d’empire

147



J sur lui. » (Rom. 6, 3.) « Héritiers de Dieu, co-héritiers du Christ,
si toutefois mous souffrons-avec-lui afin d’étre aussi glorifiés-
avec-lui. » (Rom. 8, 17.) « Fe suis crucifié-avec-le Christ. Ce
n’est plus moi qui vis, c’est le Christ qui vit en moi. » (Gal.
2, 20.) « Vous avez été ensevelis-avec-lui dans le baptéme et
en lui aussi vous étes co-ressuscités, par la foi en la puissance de
Dieu qui I’a ressuscité des morts. » (Col. 2, 12.) « Dieu qui est
riche en compassions, par le multiple amour dont il nous a aimés,
alors que nous étions morts dans nos péchés, nous a vivifiés-
avec-le-Christ (c’est par une grdce que vous étes sauvés) et
il nous a ressuscités-avec-lui, et nous a fait siéger-avec-lui,
aux cieux dans le Christ Fésus.» (Eph. 2, 6.) « Puisque vous avez
été ressuscités-avec-le-Christ, recherchez les choses d’en haut,
la ou le Christ est assis a la droite de Dieu. » (Col. 3, 1.) « Car
si nmous sommes morts-avec-lui, nous vivrons aussi-avec-lui.
Si nous supportons, nous régnerons aussi avec lui. » (2 Tim.
2, 11.) « Alors que vous étiez morts dans vos péchés... il vous a
co-vivifiés-avec-lui. » (Col. 2, 13.) « Je me suis rendu conforme
& sa mort afin d’arriver a la résurrection.» (Phil. 3, 10.) « Ceux
qu’il a connus d’avance, il les a ausst prédestinés a étre conformes
a l’image de son Fils.» (Rom. 8, 29.) « Il transformera le corps
de notre humiliation pour qu’il devienne conforme au corps de
sa gloire. » (Phil. 3, 21.) « Les nations sont devenues co-héritiéres,
elles ont é1é co-incorporées, elles sont co-participantes de la
promesse dans le Christ Fésus. » (Eph. 3, 6.) « En lui nous avons
é1é co-édifiés pour devenir une habitation de Dieu. » (Eph. 2, 22.)

S et b e

L’EGLISE CORPS DU CHRIST

Cette communauté 2 la vie du Christ — cette communauté
3 sa mort, sa résurrection et sa vie divine — n’est pas une
métaphore. C’est une réalité. Nous sommes entés sur le
Christ, et par lui nous participons a la vie du Corps qui est
son Peuple, I’Eglise.

La communauté, la participation a la vie du Christ n’est
pas une communauté de téte a téte, seul a seul avec Dieu,
comme dit Plotin. Tout un peuple participe 4 la vie du Christ,
nous sommes une multitude 4 étre fondés, entés, sur le
Christ. Notre communauté au Christ s’accompagne d’une

communauté avec tous ceux qui participent de cette méme
Vie.

148

La Vierge d'Israél, figure de I'Eglise. =
(Cantique des Cantigues, 15¢ siécle). W



« Nous tous, nous sommes un seul corps en Christ, nous sommes
membres les uns des autres. » (Rom. 12, §5.)

Cette Unité du Corps que nous constituons n’est pas, non
plus, une métaphore, c’est une réalité ontologique, quoique
non physique ni visible. Le Christ est «la Téte pour I’Eglise qui
est son corps. » (Eph. 1, 23.) « Nous sommes les membres les uns
des autres. » (Eph. 4, 25.) « Nous sommes les membres de son
corps. » (Eph. 5, 30.) _

Déja, dans les livres des prophétes d’Israél, le Peuple de
Dieu était considéré comme une wnité, comme une personne
4 qui le Seigneur s’adressait comme 3 sa bien-aimée : « Je
t’aime d’un amour éternel, o vierge d’Israél ».
| L’Eglise — ekklésia : communauté convoquée, assem-
| blée appelée, réunion — traduit I’hébreu kdhdl. L’Eglise,
| c’est le kdhdl du nouvel Israél.

Toute la Bible est le roman d’amour de Dieu et de sa bien-

aimée avec qui il a fait alliance nuptiale. (Cf. le chapitre 16

d’Ezéchiel.)

Toute la tradition des mystiques juifs, comme des mystiques
chrétiens, a toujours considéré le Cantique des Cantiques
comme le livre-clef de toutes les Ecritures, celui qui contient

X le secret des secrets : ’amour nuptial de Dieu pour son
Epouse. Ton nom, dit la jeune fille du Cantique 4 son bien-
|aimé, ton nom est une huile qui se répand. Ce nom, c’est
| celui de meshia, Celui qui a été oint d’une huile d’allégresse,

| le signe efficace de I’Esprit de Dieu.

% il
oyt ]

U

«agte gg NEE
e:*;ﬁ%&*"’w% >




f

Le Christ époux de I'Eglise.
(Bible du 14¢ siécle).

C’est cette tradition que reprend saint Paul dans le célebre
texte de la lettre aux Ephésiens qui est lu 4 la messe de
mariage

« Hommes, aimez wvos femmes, comme le Christ a aimé
I’Eglise : il s’est donné pour elle, afin de la sanctifier, en la puri-
fiant dans le bain de I’eau avec une parole, afin de se présenter
a lui-méme I’Eglise dans la gloire, sans tache ni ride ni tien
de tel, mais pour qu’elle soit sainte et immaculée. C’est ainsi
que les hommes doivent aimer leurs femmes comme leurs propres
corps. Celui qui aime sa femme s’aime soi-méme. Car personne
n’a jamais hai sa propre chair, mais on la nourrit et on en
prend soin, comme le Christ le fait pour son Eglise, car nous
sommes les membres de son Corps. C’est pourquoi I’homme quit-
tera son pére et sa mére, et il s’attachera a sa femme, et ils devien-
dront, les deux, une seule chair. (Cf. Gen. 2, 24.) Ce mystére
est grand, je le dis en visant le Christ et son Eglise. » (Eph.

S, 25.)

150

i




I
|

/

é}“y ] S A i

Dans les Evangiles, la plénitude est comparée a un festin
de noces, ou le Christ est 'Epoux qui vient — « les noces
de I’Agneau », dit ’Apocalypse.

Ce Corps du Christ est le Temple de IEsprit saint. S’zlalir'xt
Paul utilise conjointement les images du corps et’de I’édi-
fice pour signifier cette réalité organique, fondée sur le
Christ, qu’est I’Eglise. « Ne savez-vous pas que vous étes le
temple de Dieu, et que I’Esprit de Dieu habite en vous ? » (I Cor.

16.
> Dan)s Israél déja le Seigneur habitait. Yahweh a fait sa
demeure parmi son peuple; il habite avec son peuple, dans

son peuple. / ) . )
« Car nous sommes le temple de Dieu vivant, comme Dieu

le dit : « Pétablirai ma demeure au milieu de vous, je serai
votre Dieu et vous serez mon peuple...» (Cf. Lév. 26, I1;
2 Cor. 6, 16.)

Ce Temple du Dieu vivant que nous sommes, construit
en pierres vivantes (I Pet. 2, 5), c’est le Temple promis a
David et A Salomon par les prophetes : « Yahweh t’annonge
"c'fﬁ?il te fera une maison. Quand tes jours seront accomplis
et que tu seras couché avec tes peres, j’¢léverai ta postérité
aprés toi, celui qui sortira de tes entrailles, et j’affermirai sa
royauté. C’est lui qui bitira une maison 4 mon nom, et
j’affermirai pour toujours le tréne de son royaume. » (2
Sam. 7, 11.)

Chez Paul, les images du corps et de la construction se
mélent d’une maniére parfois baroque :

« Vous Ctes construits sur le fondement des prophétes et des
apétres; la pierre angulaire, c’est le Christ, en qui toute la
construction trouve sa consistance et Croit pour devenir un temple
saint dans le Seigneur, en qui vous aussi vous étes co-édifiés
pour étre une habitation de Dieu dans I’Esprit. » (Eph. 2, 20.)

 Lui-méme a institué les uns apotres, les autres prophetes,
les autres évangélistes, les autres bergers et enseigneurs...
pour la construction du Corps du Christ... Nous croitrons de
toutes maniéres vers Lui, qui est la Téte, — le Christ — de qui
le Corps tout entier tient sa cohérence et sa conmsistance... »
(Eph. 4, 16.)

Le Christ est « la Téte, dont tout le Corps regoit nourriture

et cohésion, par les jointures et les ligaments, pour croitre
la croissance de Dieu. » (Col. 2, 19.)

151



L'INHABITATION
DE L’ESPRIT SAINT

L’inhabitation de I’Esprit saint en nous est une doctrine
constante chez Paul. Rappelons certains textes : « L’esprit
de Dieu habite en vous. » (Rom. 8,9). « 8t I’Esprit de Celui qui
a ressuscité Fésus d’entre les morts habite en vous, Celui qui
a ressuscité d’entre les morts le Christ Jésus vivifiera aussi
vos corps morts par son Esprit qui habite en vous. » (Rom. 8, 11.)

L’Esprit en nous constitue les « arrhes » de la promesse
qui nous est faite de devenir les enfants de Dieu — non
seulement les arrhes, mais aussi le levain transformant qui
fera de nous, homme psychique, un étre nouveau, un corps
spirituel, un enfant de Dieu. C’est par cette onction de I’Esprit
que nous devenons semblables au Christ : « Celui qui nous
affermit dans le Christ et qui nous a oints (chrisas) c’est Dieu :
1l nous a marqués d’un sceau et nous a donné les arrhes de I’ Esprit
dans nos cceurs. » (2 Cor. 1, 22.)

C’est par I’Esprit que nous avons conscience d’étre appelés

a ’adoption : « L’Esprit lui-méme témoigne avec notre esprit
que nous sommes enfants de Dieu. » (Rom. 8, 16.) C’est par
I’Esprit en nous que nous prions selon Dieu : « L’Esprit

vient en aide a notre faiblesse. Que demander dans la priére
et comment, nous ne le savons pas, mais I’ Esprit lui-méme inter-
céde pour nous en des gémissements indicibles. » (Rom. 8, 26.)

152

SRR A e A R i A

i

S




La connaissance de Dieu gu’est la foi n’est possible que

par cette inhabitation en nous de PEsprit de Dieu : « L’Esprit
sonde tout, et méme les profondeurs de Dieu. Car_ qui connait
Pintimité de I’homme sinon Pesprit de ’homme qui est en lu’z ?
De méme, ce qui appartient a Dieu, nul ne le connait si ce n est
’Esprit de Dieu. Quant a nous, nous n’avons pas regu Pesprit
du monde, mais I Esprit qui vient de Dieu, afin que nous connais-
sions ce dont Dieu nous a gratifiés. » (I Cor. 2, 10.)

C’est aussi, nous le verrons plus. loin, par I’Esprit saint
qu’est possible en nous I’agapé de Dieu. foli

La présence de Dieu dans son peuple, dans son Eglise,
est active, opérante, créatrice et t_ransfor‘mante.

Dieu opére dans son peuple, qui constitue un Corps, avec
la coopération libre et consciente d.es cellules personne.lles
de ce Corps. Ici prend place ce qu’il faut appeler la philo-
sophie de l’action de saint Paul. ‘

« Dés leur arrivée, ils réunirent I’Assemblée, et annoncerent
tout ce que Dieu auvait fait avec eux, et qu’il avait ouvert
aux nations la porte de la foi. » (Act. 14, 27.) « f&rnves
4 Jérusalem, ils furent regus par I’Eglise, par les Apot_res et
les anciens, et ils annoncerent tout ce que Dieu avait fair
avec eux » (15, 4). « Toute ’assemblée se tut, et ils écoutérent
Barnabas et Paul raconter tout ce que Dieu avait fait comme
signes et prodiges parmi les nations par eux » (15, 12). Aux
Corinthiens qui s’étaient divisés, Paul écrit :

« Les uns disent : je suis de Paul, les autres : moi, d’ Apollos...
Qu’est-ce donc qu’ Apollos ? Qu’est-ce que Paul ? Des serviteurs
par lesquels vous avez cru, et chacun selon que le Seigneur lu
a donné. Moi j’ai planté, Apollos a arrosé, mais c’est Dieu qui
a fait croitre. De sorte que ni celui qui plante n’est riem, mi celui
qui arrose, mais Dieu fait croitre. Celui qui plante et celui qui
arrose sont un, chacun recevra sa propre récompense selon son
propre travail. Car de Dieu nous sommes co-ouvriers.» (1 Cor. 3, 4.)

« Il y a diversité de grdces, mais le méme Esprit. Diversité
de services, mais le méme Seigneur. Diversité d’opérations,
mais le méme Dieu qui opére tout en tous. A chacun est donnée
la manifestation de I’Esprit pour Uutilité. A 'un, par I’Esprit,
est donnée la parole de sagesse, a un autre la parole de connais-
sance selon le méme Esprit, @ un autre encore la foi dans le méme
Esprit, @ Pun des dons de guérison dans le méme et unique
Esprit, a I’autre la prophétie, a ’un le discernement des esprits,
a Uautre des genres de langues, a I’autre enfin l’interprétation

153



Cest Punique et méme Esprit qui lopére,
me tl le veut. De méme
tous les membres

des langues. Tout cela,
distribuant ses propres dons a chacun com
que le corps est un, et il a des membres multiples,
du corps — et ils sont nombreux — sont un seul corps, ainsi en
est-il du Christ. Et en effet dans un seul Esprit nous tous, pour
constituer un seul corps, nous avons été baptisés, que nous soyons
Fuifs ou Grecs, esclaves ou libres, et tous nous avons bu a un
seul Esprit. Et le corps n’est pas un seul membre, mais plusieurs. »

(I Cor. 12, 4.)

L’action de I’homme est greffée, plantée sur I’Action de
Dieu. L’Action de Dieu opére dans l’action de I’homme.
« En Lui nous nous mouvons, nous vivons et nous sommes. »
L’Action de Dieu se sert de notre action tout en la respectant.
La liberté de Dieu agit a I’intérieur de notre propre liberté :

« C’est Dieu qui opére en nous le vouloir et I’agir » (Phil. 2, 13)-
« Il opére en vous des ceuvres de puissance » (Gal. 3, §). « Selon
sa puissance qui opére en nous » (Eph. 3, 20). « Fe lutte selon
son énergie qui opére en moi avec puissance » (Col. 1, 29). « La
parole de Dieu opére en vous qui croyez » (I Thess. 2, 13).

Cette opération de ’Action de Dieu dans notre agir ne
léese en rien notre liberté. Au contraire, elle la suscite, elle
la guérit, elle la fortifie. « La ou est Esprit du Seigneur,
12 est la liberté. » Notre liberté ne se réalise pas dans une
séparation solitaire, dans un refus de Dieu, mais dans une
coopération avec Dieu, pour I’ceuvre de sa gloire. La liberté
ne consiste pas a pouvoir choisir entre le oui et le non
vis-a-vis de Dieu : la liberté, c’est le oui. La servitude, c’est
le péché. Si nous sommes libérés par ’Esprit du Fils, nous
serons vraiment libres et fils aussi. C’est en portant fruit que
nous réalisons et manifestons notre liberté, non en nous
enfermant dans la solitude du néant.

Ce mystére de I’épanouissement d’une liberté créée en
face de la liberté de Dieu est certainement le mystére des
mystéres, le mystére méme de la Création. Tria mirabilia
fecit Dominus : res ex nihilo, liberum arbitrium et Hominem
Deum. (Descartes, Cogitationes private, Adam Tannery,

t. X, p. 217.)

154




o
e

Agapé, misce nobis.
(Catacombes, 4° siécle).

é\/
L’AGAPE

Quel est le lien qui assure l'unité organique et la vie de) f
ce Corps spirituel ? C’est I’agapé, que l'on a traduite en latin QLP
par caritas, qui a donné en frangais charité. g /
Mais il n’existe plus aujourd’hui, en frangais moderne,
¥ de mot qui traduise exactement ’agapé biblique. On ne peut
en effet traduire agapé ni par amour ni par charité. Le mot
amour est chargé de tout ce que le romantisme et les mystiques
naturalistes — qui sont les religions a4 mystéres des temps
% modernes — y ont déposé. La mystique de I’amour-eros est,
+ depuis Tristan et Iseult, jusqu’au romantisme du XIX®
siecle et 4 celui du XX®, une religion ou l’eros est associé
3 un désir de mort, au désespoir ; « je vais vous conter une
histoire d’amour et de mort ». L’agapé chrétienne, au contraire,
n’est pas idoldtrique ; elle n’est pas un essai d’adorer la créa-
ture ; elle ne débouche pas sur le néant ; elle est vie et espé-
rance. C’est un amour libre de tout philtre, de toute servitude,
de toute magie, de tout désespoir. C’est un amour qui ne
détruit pas, mais qui crée ; qui ne porte pas a la tristesse,
mais 4 la joie et 4 la paix. S’il est permis de suggérer une illus-
tration musicale, songeons pour ’amour magie a Wagner,
et pour ’amour chrétien 3 Bach.
On ne peut pas non plus traduire de nos jours agapé par
charité. Si le mot charité procéde étymologiquement de
caritas, il a perdu son sens primitif. Le mot s’est dévalué par

155§



suite d’une inflation du langage sacré qui dénote une chute
de la tension spirituelle. Comme la manne dans les mains
des Hébreux infideles, les mots sacrés se sont corrompus,
« ils sont devenus infects ». Aucun or ne correspond plus a la
monnaie du langage. La ou ’Esprit nous a quittés, il ne nous
reste plus que des mots qui pourrissent ; comme le disait
Marthe au sujet de son frére Lazare au sépulcre, « ils sentent
déja ». Méme corruption dans le langage que dans l’art

sacré, et pour la méme raison.

L’agapé est une notion spécifiquement biblique et chré-
tienne. Le mot lui-méme n’était gueére utilisé en grec classique
ni dans le grec courant. Les auteurs du N. T. ’ont emprunté
au grec des Septante, ou il traduit ’hébreu ahaba.

Nous nous résignerons a traduire agapé par le mot charité,
a la condition de faire appel 4 son sens originel, devenu
technique en théologie. Nous utiliserons le mot amour

quand toute équivoque sera impossible.

L’agapé est un amour surnaturel, venu de Dieu, spirituel,
conféré par I’Esprit saint qui habite en nous, libre comme
tout ce qui est de ’Esprit, et qui relie entre eux les disciples
du Seigneur, les saints, pour faire d’eux un Corps, le Corps
du Christ, vivifié par ’agapé du Christ, participant a la vie
de la sainte Trinité, dont 'intimité se définit essentiellement
aussi par 'agapé. La vie méme de la sainte Trinité est agapé.
Entre le Peére, le Fils et ’Esprit, le lien c’est I’agapé :

« le Fils de son amour » (Col. 1, 13).

De méme ’Esprit est agapé : « je vous exhorte, fréres, par notre
Seigneur Jésus-Christ, et par ’amour de I’ Esprit...» (Rom. 15, 30).

L’agapé, c’est d’abord ’amour qui constitue la vie intime
de Dieu. C’est ensuite ’amour que Dieu nous porte :

« Dieu prouve son propre amour & notre égard en ceci : alors
que nous érions encore pécheurs, Christ est mort pour nous. »
(Rom. 5, 8.)

« C’est Dieu qui justifie; qui nous condamnera ? C’est le
Christ Fésus qui est mort, bien plus, ressuscité ; — 1l est a la
droite de Dieu, et il intercéde pour nous. Qui nous séparera
de ’amour du Christ ? La tributation ? L’angoisse ? La persé-
cution ? La faim ? La nudité ? Le danger ? Le glaive ? ( Comme
il est écrit : A cause de toi nous sommes mis a mort tout le jour ;
On nous traite comme des brebis pour I’abattoir.) Mais en tout
cela nous sommes plus que vaingqueurs par celui qui nous aime.
Car j’ai la certitude que ni la mort, ni la vie, ni les anges ni
les principautés, ni le présent ni I’avenir, ni les puissances, ni

156

e T T T




Ja hauteur ni la profondeur, ni rien d’autre de créé ne pourra

nous séparer de I’amour 8de D;eu, qui est dans le Christ Fésus,
eigneur. » (Rom. 8, 33.

nairz‘iszgdans r (« agapé » que Dieu a décidé de notre adoption,

dés avant la création du monde, par et pour le Christ dont nous

devenons les cohéritiers. » (Eph. 1, ‘,4-) _

L’agapé, c’est enfin 1’.amour de l,homme pour D’leu, par
’Esprit et dans le Christ, et de ’homme pour ’homme,
dans I’Eglise qui est le Corps du Christ. B

L’agapé est par essence sqrnaturelle et spirituelle, parce
qu’elle procéde de I’Esprit sant : —

« L’agapé de Dieu a été versée dans nos caeurs par I'Esprit
saint qui nous a été donn)e’. » (Rom. §, 5.) L’agapé est « le frut

4 rit » (Gal. 22).
deli’fgl)our éue ngl,m portons aux fréres, c’est l"amour du
Christ qui est en nous « amour du Christ qui dépasse toute
connaissance » (Eph. 3, I9).

Paul écrit aux Corinthiens (2 Cor. 5, 14) :

« La charité du Christ nous presse.» ,

L’agapé chrétienne est surnaturelle en ce sens qu elle
est une participation 2 la vie de Dieu, par I'inhabitation de
PEsprit en nous, et la présence du Christ dans son (f:orps
ecclésial. L’agapé n’appartient donc pas a I’ordre biologique,
psychologique, que Paul appelle ’ordre de la « chair »,
.Pordre de I’humain. L’agapé ne reléve pas d’une analyse
psychologique des motivations affectives. Elle est déja la
possession des arrhes du monde qui vient.

« L’agapé est le lien (syndesmos ) de la perfection. » (Col. 3, 14.)
C’est elle qui assura 1’unité de la croissance du Corps qu’est
’Eglise (Eph. 4, 16). Elle est constructive.

Saint Paul attachait une grande importance i la connais-
sance. Nous ’avons vu, la connaissance du mystére révélé
dans le Christ, c’est la substance de son Annonce. La foi,
chez saint Paul, ne s’oppose pas A la connaissance, comme
chez les gnostiques. Elle est connaissance, connaissance
de Dieu, intelligence du mystére de Dieu manifesté en son
Fils. Tout notre exposé a été consacré a dégager sommaire-
ment quel est ce mystére de Dieu annoncé au monde.

Mais saint Paul savait que cette connaissance spirituelle
ne serait rien sans l’aggapé, sans ’amour de Dieu opérant en
nous pour porter fruit. La connaissance du mystére de Dieu
pourrait sombrer dans une scolastique abominable — une
scolastique sacrée — si ’agapé nous quittait. Au lieu d’un

157



<~ ——

peuple de saints, nous aurions une synagogue de Scribes.
Saint Paul rappelle aux Corinthiens trés fiers de leur gnose
spirituelle cette loi : « la connaissance enfle, mais I’amour
construit. Si quelqu’un croit avoir connu quelque chose (comme
on connait une chose), 1/ n’a pas encore connu comme il faut
connaitre. Mais si quelqu’un aime Dieu, celui-la est connu de
Dieu. » (I Cor. 8, 1.) Vouloir connaitre quelque chose, c’est
n’avoir rien compris au mystére de Dieu, qui est quelqu’un.
C’est dire que toute relation de connaissance entre Dieu
et '’homme ne peut étre qu’une relation d’amour. Sans
I’agapé, la connaissance devient I’Inversion, la trahison du
disciple par le baiser menteur.

« 81 je parle les langues des hommes et des anges, mais que
je n’ai pas la charité, je suis devenu un cuivre sonnant et une
cymbale retentissante. Et si j’ai la prophétie et si je comnais
tous les mystéres et toute la connaissance, et si j’ai toute la
fot en sorte que je déplace les montagnes, si je n’ai pas la charité,
je me suis rien. Et si je distribue tous mes biens en auménes,
et si je livre mon corps pour étre brilé, si je n’ai pas la charité,
cela ne sert a rien.

La charité est large d’esprit; elle est bonne, la charité, elle
n’est pas jalouse, la charité, elle n’est pas indiscréte, la charité,
elle ne s’enfle pas, elle ne fait pas ce qui est laid, elle ne recherche
pas son propre intérét, elle ne s’irrite pas, elle ne calcule pas le
mal ; elle ne se réjouit pas de I’injustice, mais elle se réjouit
avec la vérité. Elle excuse tout, elle fait confiance en tout, elle
espére tout, elle supporte tout.

« Maintenant demeurent Foi, Espérance, Charilé.
La plus grande de toutes, c’est la Charité. » (I Cor. 13).
(Amiens)




La charité ne tombe jamais. Les prophéties ? elles seront
gbolies. Le don des langues ? 1l cessera. La science ? elle sera
abolie. Car c’est partiellement que nous connaissons et c’est en

artie que nous prophétisons. Quand viendra la plénitude, ce

qui est partiel sera gboh. Quand j’étais enfant, je ?arla'zs comme
un enfant, je pensais comme un enfant. Lorsque je suis devenu
homme, j’ai fait disparaitre ce qui est enfantin.

Nous voyons pour le moment par un miroir, d’une maniére
obscure, mais alors ce sera face a face. Fusqu’a maintenant je
connais d’une maniére partielle, mais alors je connaitrai comme
j’ai été connu.

Maintenant, demeurent foi, espérance, charité, ces trois-la.

La plus grande des trois, c’est la charité. » (I Cor. 13.)

Il existe donc une « justification » par la charité, comme
‘une justification par la foi. Les ceuvres ne suffisent pas
4 constituer la justice devant Dieu qui est sainteté. « La fot
opérante par la charité » est, avec I’espérance, I’essence méme
de la sainteté.

Notons ici encore que, contrairement au point de vue
kantien, la charité est tellement essentielle 4 la valeur de
’acte moral que le fait de donner toute sa fortune aux pauvres,
et méme de se sacrifier totalement soi-méme n’est pas morale-
ment valable si la charité n’informe pas I’acte. C’est exacte-
ment ’inverse de la position de Kant, pour qui I’amour nui-
sait 4 la « pureté » de la conduite éthique.

La psychologie moderne des profondeurs a bien vu combien
de fausses vertus et de pseudo-éthiques se dissimulent sous
certains comportements de sacrifice qui ne représentent en
fait qu’une satisfaction morbide accordée 4 un masochisme
ou 4 un besoin d’auto-punition, « satisfaction de la chair »
encore, et dit saint Paul. Celui qui n’a pas la charité demeure
dans la mort. '

LE TRAVAIL

Saint Paul gagnait sa vie en fabriquant des tentes.

« Vous savez wous-mémes qu’a mes besoins et & ceux de mes
compagnons ont pourvu les mains que voici. » (Act. 20, 34.)
;er/:;i vous souvenez, frére._v, de nos labeurs et de nos fatigues ;

comme de jour travaillant pour n’étre a la charge d’aucun

159

P I S,



de wvous, nous vous avons annoncé I’Heureuse Nouvelle de
Dieu. » (I1 Thess. 2, 9.) « Nous ne sommes pas restés otsifs, parmi
vous, et nous n’avons pas mangé notre pain gratuitement I ‘ayant
recu de quelqu’un, mais dans la peine et la fatigue, nuit et jour
nous avons travaillé afin de n’étre a charge a aucun d’entre vous 3
non pas que nous n’en ayons le droit, mais pour nous donner
a vous comme un modéle a imiter. Quant nous étions prés de
vous, nous vous donnions cette régle : si quelqu’un ne veur pas
travailler, qu’il ne mange pas non plus. » (2 Thess. 3, 7 sq.)

« Jusqu’a Iheure présente nous souffrons de la faim, de la
soif, de la nudité, et nous sommes vagabonds, nous nous épui-
sons a travailler de nos propres mains. » (I Cor. 4, 10; cf,
aussi chap. 9; et 2 Cor. 11, 7-12; 12, 13.)

Le fait mérite réflexion. Ce ne sont pas seulement les paroles
des propheétes, des apétres et du Seigneur qui sont enseigne-
ment, mais aussi leurs Gestes, et leur existence méme,

Le travail manuel était, dans I’antiquité paienne, considéré
comme dégradant ; il était réservé aux esclaves et aux gens
juges de condition inférieure. Platon, dans sa République,
réserve le travail 4 la catégorie d’hommes qu’il estime la
plus basse. Le sage, c’est ’homme de loisir, celui qui a des
esclaves et qui peut se permettre de ne pas travailler. Ici la
critique marxiste porte a plein : une certaine vision du monde
qui oppose le sensible a ’intelligible procéde d’une situation
sociale, économique, définie par I’exploitation d’une classe
laborieuse par une minorité privilégiée.

Ce mépris du travail, allié au mépris du sensible, du cor-
porel, du matériel, s’est conservé dans la tradition mani-
chéenne et cathare. Dans I’église cathare, les hommes étaient
divisés en deux classes : les imparfaits, ceux qui travaillent,
se marient, et les parfaits, les purs (catharoi) qui ne travaillent
ni ne se marient, qui sont nourris par les imparfaits, et ont
ainsi le loisir de contempler. Il est resté quelque chose de
cette mentalité jusqu’ad nos jours en chrétienté.

C’est contre cette attitude que s’éléve toute la tradition
biblique et évangélique. Dans la tradition biblique et juive,
il n’y a pas incompatibilité entre le travail de la terre, le
travail manuel, et la vie contemplative, mystique, la plus
haute. Paul le fabricant de tentes est le prince des penseurs
chrétiens.

160




LA CHASTETE ET L’ASCESE

Paul était célibataire. Pendant toute sa vie missionnaire
il a été seul. Il le dit lui-méme aux Corinthiens : « Ne suis-je
pas libre? Ne suis-je pas apétre? N’ai-je pas vu Fésus notre
Seigneur ? N’étes-vous pas mon euvre dans le Seigneur?...
N’avons-nous pas la liberté de manger et de boire? N’avons-
nous pas le droit d’emmener avec nous une seur qui soit notre
femme, comme les autres apétres, et les fréres du Seigneur, et
Céphas? Ou bien est-ce que seuls moi et Barnabas n’avons
pas le droit de ne pas travailler? » (I Cor. 9, I1.)

« Il est beau pour I’homme de ne pas toucher de femme »
écrit Paul aux Corinthiens (I Cor. 7, 1), de méme qu’aux

Romains il écrit : « il est beau de ne pas manger de viande et
de ne pas boire de vin » (Rom. 14, 21). Paul ajoute, dans sa
lettre aux Corinthiens : « fe voudrais que tous les hommes

soient comme moi. Mais chacun regoit sa propre grdce de Dieu,
Pun de telle maniére, I’autre d’une autre. > (I Cor. 7, 7.)

« Au sujet des vierges, je n’ai pas de commandement du Seigneur
mais je donne un conseil, comme ayant trouvé grdce devant le
Seigneur pour étrc fidéle. Je pense donc que cela est bon a cause
de la nécessité présente : il est bon pour un homme d’étre ainsi.
Es-tu lié & une femme? ne cherche pas a rompre. Es-tu sans lien
avec aucune femme? Ne cherche pas de femme. St tu t’es marié,
tu n’as pas péché, et si la vierge s’est mariée, elle n’a pas péché.
Mais ils auront des angoisses dans la chair, moi je voudrais
vous les épargner. Voici ce que je dis, fréres : le temps propice
s’est resserré. Quant au reste, que Ceux qui ont des femmes
sotent comme n’en ayant pas, el Ceux qui pleurent comme ne
pleurant pas, et ceux qui se réjouissent comme ne se réjoussant
pas, et ceux qui achétent comme ne possédant pas, €t ceux qui
usent du monde comme n’en usant pas. Car la figure de ce monde
passe. Je veux que vous soyez sans souct. Celui qui n’est pas
marié se soucie des choses du Seigneur, de la maniére de plaire
au Seigneur. Celui qui est marié se soucie des choses du monde,
comment plaire & sa femme, et tl est divisé... » (I Cor. 7, :%5.)

L’ascése a une signification prophétique. Elle prophém‘:e,
dans I’existence méme du saint, la condition humaine 4 venir,
dans « la durée, ou le monde, qui vient » « Les hommes seront
comme les anges de Dieu, ne s¢€ mariant pas... » L’ascese
chrétienne anticipe la vie qui vient, et la réalise dans une

certaine mesure dés ici-bas.
161

SAINT PAUL. 11.



L’attachement aux conditions de la vie humaine actuelle
n’est pas en soi mauvais, mais anachronique, « car la figure
de ce monde passe ». C’est ’ascéte qui est le réaliste intégral.
La fixation au temps présent est une inversion. C’est ici qu’in-
tervient la dialectique paulinienne de I’homme ancien et
de ’homme nouveau, de ’homme renouvelé par la vie de
PEsprit saint. L’homme spirituel est déja engagé dans 1’éco-
nomie d’une existence nouvelle et éternelle, celle des hommes
qui sont nés de nouveau dans le Christ. C’est dans la pers-
pective paulinienne de I’histoire de la création que I’ascése
prend un sens. La durée — le monde — présents sont déja
périmés. L’ascése chrétienne accuse cette caducité de la
durée présente, et témoigne de la présence, au sein de cette
durée-ci, de la durée ou du monde, qui vient. L’ascese
chrétienne est orientée vers la Venue du Seigneur. L’homme
ancien, « ’homme charnel » ne comprend pas cette perspec-
tive, cette innovation dans I’Buvre de Dieu. L’homme spi-
rituel est essentiellement I’homme prophétique qui apergoit
la venue du monde nouveau dans la durée présente : « car
les choses visibles sont pour un temps, mais les invisibles
sont éternelles ».

Cette excellence de I’ascése, 4 cause de la liberté qu’elle
permet, n’implique aucunement dans la pensée de Paul une
attitude manichéenne vis-a-vis du mariage. Contre le mani-
chéisme et le catharisme sous toutes ses formes, les épitres
pastorales s’éléevent d’une maniére prophétique

« L’Esprit dit expressément que dans les derniers temps cer-
tains abandonneront la foi, s’attachant a des esprits trompeurs
et a des doctrines démoniaques enseignées par des hypocrites a
la parole menteuse, marqués au fer rouge en leur propre cons-
cience. Ils interdiront de se marier, et prescriront de s’abstenir
d’aliments que Dieu a créés pour étre pris avec actions de grdces
par ceux qui croient et connaissent la vérité.

Car tout ce que Dieu a créé est bon, et rien n’est a rejeter
de ce qui se prend avec actions de grdces, car c’est sanctifié
par la parole de Dieu et la priére. » (I Tim. 4, 1.)

« Tout est pur pour ceux qui sont purs. Pour ceux qui sont
soutllés et infidéles, rien n’est pur, mais leur pensée et leur cons-
cience sont souillées. » (Tite 1, 15.)

Rien n’est plus étranger i toute la tradition biblique que
Iattitude manichéenne vis-a-vis du monde sensible, de
Pexistence corporelle, de la fécondité. Le monde tout entier
est mystere, et Paul a eu l’intelligence du mystere du mariage

162




comme on le voit dans le passage de la lettre aux Ephésiens
que nous avons cité « Ce mystére est grand... » (Eph. s, 32).

Mais précisément parce que le monde est mystére, il est
bon que certains s’abstiennent d’user du monde, pour que
ce monde soit connu en tant que mystére prophétique. Il
est bon d’user du monde comme n’en usant pas, parce que
la figure de ce monde inachevé passe, et laisse la place au

monde qui vient, prophétis¢ par ce monde-ci. Ainsi les

vierges comme les gens mariés contribuent i manifester le

mystére du mariage. Le mariage ne serait plus vécu comme
mystére si la chasteté n’en annongait le sens eschatologique,
et le mystére ne serait plus consacré dans ses espéces sensibles
si Phomme ne connaissait pas la femme.

Quant au reste, nul n’est plus humain que Paul I’ascéte,
qui prend soin d’écrire 2 Timothée : « Cesse de ne boire que
de eau, mais prends un peu de vin a cause de ton estomac et
de tes fréquentes indispositions. » (I Tim. 5, 23.)

Paul est un lutteur. Ce sont les images du combat qui re-
viennent constamment dans ses lettres. Elles dénotent chez
Paul un fond incontestable d’agressivité fécondée et trans-
formée par la sainteté. Paul est un athlete du Christ. « Ne
savez-vous pas que ceux qui courenmt sur le stade, tous courent,
mais un seul remporte le prix. Courez de méme, afin de le rem-
porter. Quiconque veut lutter, s’abstient de tout : eux pour une
couronne périssable ; nous, pour une impérissable. Pour moi je
cours de méme, non comme & l’aventure; je frappe, non pas
comme battant ’air. Mais je traite durement mon corps et je
le tiens en servitude, de peur qu’aprés avoir annoncé aux autres,
je ne sois moi-méme réprouvé. » (I Cor. 9, 24.)

L’ascése paulinienne est une ascése athlétique. Elle n’a
rien d’une ascé¢se morbide, d’un masochisme stérile, elle est
essentiellement orientée vers le fruit & porter. On émonde
I’arbre pour qu’il porte davantage de fruit.

Saint Paul, c’est le contraire de la « recherche du temps
perdu », « Ce n’est pas que j’aie déja saisi le prix, ou que j’aie
déja atteint la perfection; mais je poursuis ma course pour
tdcher de le saisir, puisque j’ai été moi-méme saisi par le Christ.
Pour moi, fréres, je ne pense pas l’avoir saisi; mais je fais
une seule chose : oubliant ce qui est derriére mot, et me portant
de tout moi-méme vers ce qui est en avant, je cours droit au but,
pour remporter le prix auquel Dieu m’a appelé, dans le Christ
Fésus. » (Phil. 3, 12.)

163




i, e ST i

rrrrr !‘us\\\.\\\‘é

P YTHRaaaNDNNnNGAe

dd 480 TETITLY — - %

"Z/77 YA r 4 %ﬂ

;f/ L’humiliation du Christ, annoncée en figures

dans I’ Ancien Testament par I’histoire de Job et celle de Lamech.
(Bible des Pauvres, 15¢ siécle).

LA DIALECTIQUE
FAIBLESSE-PUISSANCE

Paul était-il malade ? Des hypothéses multiples, nous 1’a-
vons dit, ont été émises a ce sujet. Aucune ne s’impose. Tou-
jours est-il que Paul parle souvent d’une « faiblesse », d’une
« infirmité » de la « chair » qui ne le quitte pas :

« Vous savez, écrit Paul aux Galates, vous savez que cest
a cause d’une faiblesse de la chair que je vous ai annoncé pour
la premiére fois I’ Heureuse Nouvelle, et cette épreuve, la vétre,
dans ma chair, n’a suscité chez vous ni mépris ni dégoilt, mais

vous m’avez regu comme un messager de Dieu, comme le Christ
Jésus... Je vous rends ce témoignage que si cela avair été possible,
vous vous seriez arraché les yeux pour me les donner. » (Gal.
4, 13.)

Et aux Corinthiens, Paul rappelle : « ¢z mot, c’est dans une

faiblesse, et une crainte, et beaucoup de tremblement que je
surs venu a wvous... » (loc. cit.)

164

":JL 5

WL R e s ot

T AL P e i vt SR

€ i s U e S R



Le Seigneur avait dit 4 Ananias, a propos de Paul : « Je lui
montrerai tout ce qu’il doit souffrir pour mon nom. » (Act. 9.)
Et en effet, Paul rappelle aux Corinthiens quelle est sa vie,
la condition d’Apétre :

« Car je crois que Dieu nous a exhibés, nous les Apétres,
comme les derniers des derniers, comme des condamnés a mort :
nous sommes donnés en spectacle au monde, aux anges et aux
hommes. Nous, nous sommes stupides & cause du Christ, mais
vous, vous étes sensés dans le Christ! nous sommes faibles,
mais vous étes puissants. Vous, honorés; nous, méprisés. Car
jusquwa cette heure nous souffrons la faim, la soif, la nudité,
nous recevons des coups, et nous sommes vagabonds, et nous
épuisons a travailler de nos propres mains. Injuriés, nous béms-
sons; persécutés, nous endurons; calomniés, nous consolons.
Nous sommes devenus comme les balayures du monde, les
ringures de tous jusqu’a maintenant. » (I Cor. 4, 9.)

Et dans la seconde aux Corinthiens, 4 propos des faux
apétres, Paul raconte ce qu’il subit :

« Ils sont Hébreux? Moi aussi. Israélites? Moi aussi. De la
semence d’ Abraham? Moi aussi. Ils sont serviteurs du Christ ?
Je parle comme un insensé : moi davantage !

Dans les fatigues davantage, dans les prisons davantage,
dans les coups, au dela de toute mesure, dans les dangers de mort
de nombreuses fois. Des Fuifs, cing fois j’ai regu les quarante
coups moins un. Trois fois j’ai été passé par les verges, une fois
J’ai été lapidé, trois fois j’ai fait ncufrage, j’ai passé une nuit
et un jour dans ’abime. Dans les voyages a pied souvent, dans
les dangers par les fleuves, les dangers par les brigands, les
dangers par ceux de ma race, les dangers par les paiens, les
dangers dans la ville, les dangers dans le désert, les dangers
sur mer, les dangers parmi les faux fréres; dans la fatigue et
la peine, dans les veilles souvent, dans la faim et la soif, dans
les jeiines de nombreuses fois, dans le froid et la nudité.

Sans compter le reste, mon attention continuelle de chaque
jour, le souci de toutes les églises. Qui est faible que je ne sois
faible? Qui est scandalisé que je ne brile?

S’il faut se glorifier, je me glorifierai de ce qui tient a ma
faiblesse. Le Dieu et Pére de notre Seigneur Fésus le sait —
lui qui est béni pour les siécles — je ne mens pas. A Damas,
Pethnarque du roi Arétas avait mis des gardes a la ville des
Damascéniens dans l’intention de me saisir, et c’est par une
fenétre, dans un panier, qu’on me fit descendre le long de la
muraille, et que j’échappai d ses mains. » (2 Cor. 11, 22.)

165§



f

Il y a, dans la personne et l’existence de saint Paul, un
aspect que nous oserions illustrer en évoquant ’ccuvre de
Chaplin. L’ceuvre de Chaplin est si riche, spirituellement,
parce qu’elle contient un mystére. La poétique de Chaplin
consiste 3 mimer cette dialectique constante dans I’histoire
du Peuple de Dieu : la faiblesse qui triomphe de la force
pour manifester ’humour de I’Esprit et de la Sagesse de
Dieu. Charlot mime d’Israél. Depuis Abraham, le Pére des
émigrants, Israél, « le plus petit de tous les peuples », a cons-
tamment vérifié cette loi qui continuera de régir la vie de
IEglise naissante — une poignée de Galiléens, « balayures
du monde » contre ’empire de Rome, le combat de David
contre Goliath.

Cette « faiblesse », cette dialectique, Paul en connait bien
le sens. C’est lui qui, pour toute la Bible, en donnera la for-
mule la plus précise. Nous avions noté comment le Seigneur
exige de Gédéon qu’il réduise I’effectif des troupes qui vont
combattre Madian et le vaincre : « Le peuple que tu as avec
tol est trop nombreux pour que je livre Madian entre tes
mains, de peur qu’lsraél n’en tire gloire contre moi en disant :
c’est ma main qui m’a délivré. » (Jug. 7, 2.)

De méme Paul : « Nous portons ce trésor dans des vases de
terre afin que la surabondance de la puissance soit celle de Dieu,
et non pas comme venant de nous. » (2 Cor. 4, 7.)

« Puisqu’il faut se glorifier — pourtant ce n’est pas avanta-
geux — j’en viendrai a des visions et révélations du Seigneur.
Je connais un homme dans le Christ, il y a quatorze ans — soit
en son corps, je ne sais, soit hors de son corps, je ne sais, Dieu

le sait — cet homme-la fut enlevé jusqu’au troisiéme ciel. Et
je sais que cet homme — en son corps ou hors de son corps, je
ne sais, Dieu le sait — fut emporté dans le Paradis et qu’il

entendit des paroles indicibles, qu’il n’est pas permis ¢ I’homme
de prononcer.

Pour cet homme-la, je me glorifierai, mais pour moi je ne
me glorifierai pas, si ce n’est dans mes faiblesses. Si je vou-
lais me glorifier, je ne serais pas insensé, car je dirais la vérité.
Mais je Dévite, pour qu'on ne m’estime pas au-dessus de ce
qu’on voit de moi ou de ce qu’on entend, ni sur ’excellence des
révélations.

C’est pourquoi, pour que je ne m’exalte pas, il me fut donné une
écharde dans la chair, un messager de Satan pour me gifler,
pour que je ne m’exalte pas. A son sujet, trois fois j’ai invoqué

166

« Il me fut donné une écharde dans la chair...

J'ai invoqué le Seigneur... et il m’a dit : ma grdce te suffit.
Car la puissance s'accomplit dans la faiblesse. » (2 Cor. 12).
(Statue de Saint Paul, a St-Trophime d’Arles).




Je Seigneur, afin qu’il s’écarte de moi. Et Il m’a dit : ma grdce
te suffit. Car la puissance s’accomplit dans la faiblesse.

Bien plus volontiers donc je me glorifierai dans les faiblesses
afin que la puissance du Christ vienne me recouvrir. C’est
pourquoi je me complais dans les faiblesses, dans les outrages,
dans les persécutions, dans les détresses, pour le Christ.

Car lorsque je suis faible, c’est alors que je suis fort. » (2 Cor.

12.)




Saint Paul et Saint Pierre autour de la gloire de la Croix
(Saint Praxéde, 9¢ siécle)

LA PARTICIPATION
AU MYSTERE DE LA CROIX

C’est cette dialectique — la force de Dieu s’accomplit dans
I’échec et la faiblesse —, qui définit le mieux I’existence
paulinienne, I’existence chrétienne : la participation au mys-
tere de la croix du Christ. « ¥ a1 été co-crucifié avec le Christ.
Ce n’est plus moi qui vis, c’est le Christ qui vit en moi. » (Gal.
2, 20.) « Quant @ moi, que je ne me glorifie de rien, si ce n’est
dans la croix de notre seigneur Fésus-Christ, par qui le monde
est crucifié pour moi, et moi au monde. » (Gal. 6, 14.)

168




Cette actualité permanente de la croix jusqu’a la fin du
monde, c’est sans doute ’essentiel du message paulinien.
« Maintenant je me réjouis dans les souffrances, a cause de vous,
et je compléte ce qui manque aux épreuves du Christ, dans ma
chair, pour son Corps qui est ’Eglise. » (Col. 1, 24.) Et aux
Philippiens Paul écrit : « Soyez mes co-imitateurs, fréres...
Car plusieurs se conduisent — je vous I’ai dit souvent, et main-
tenant je le dis en pleurant — en ennemis de la croix du Christ. »
(Phil. 3, 18.)

« Nous portons ce trésor dans des vases de terre, afin que
la surabondance de la puissance soit (reconnue comme venant )
de Dieu et non pas de. nous. De toutes parts accablés, mais non
écrasés ; dans la détresse, mais non dans le désespoir ; persécutés,
mais non abandonnés; abattus, mais non anéantis; toujours
nous portons la mort de Fésus dans notre corps, afin que la vie
de Fésus soit aussi manifestée dans notre corps. Car nous qui

vivons, toujours nous sommes livrés a la mort a cause de Fésus,

afin que la vie de Fésus soit aussi manifestée dans notre chair
mortelle. En sorte que la mort opére en nous, et la vie en vous...

Nous savons que Celui qui a ressuscité le Seigneur Jésus,
nous aussi il nous ressuscitera avec Fésus et nous établira avec
VOUS...

C’est pourquoi nous ne perdons pas courage : st notre homme
extérieur se détruit, notre homme intérieur se renouvelle de jour
en jour. Car le peu de tribulation du moment, en surabondance
au deld de toute mesure, opére un poids éternel de gloire pour
nous, nous qui ne regardons pas les choses qui se votent, mats
celles qui ne se voient pas. Car les choses vistbles sont pour un
temps, mais les invisibles sont éternelles. » (2 Cor. 4, 7.)

Le mystere de la croix ne signifie pas une complaisance
morbide pour la douleur et la mort, mais la conscience lucide
et virile d’une loi de portée cosmique, d’une loi de la création :
si le grain de blé ne meurt pas, il demeure seul. Mais s’il
tombe en terre et meurt, il porte beaucoup de fruit. Celui
qui voudra sauver son 4me — sa vie — la perdra, mais celui
qul consentira 3 la perdre la retrouvera plus pleine et plus
entiere, .

Cette loi du mystere de la croix, nous pouvons la Yenﬁer
dans nos vies, dans les vies de tous ceux que nous €cONNaissons,
dans les vies des individus comme des peuples : elle est la

loi qui régit ’économie de la vie de Pesprit.

169



110

™ ; st J
1

&

53229005 4 wpas .

Navire au port d’Ostie
(mosaique romaince)

DE JERUSALEM A ROME

Le voyage de saint Paul prisonnier (59-60)

Nous renvoyons, pour ce qui concerne l’arrestation de
Paul & Jérusalem, la captivité a4 Césarée et le voyage vers
Rome, au récit du livre des Actes. Contentons-nous ici de
résumer rapidement les faits. |

La communauté de Jérusalem suggére a Paul d’aller au
Temple et de donner une preuve publique de son attachement
au Judaisme pour apaiser les Juifs convertis qui l’accusent
de « déserter la Loi de Moise ».

« Alors Paul prit avec lui les hommes (qui devaient accom-
plir un vceeu) et le lendemain, purifié avec eux, il entra dans le
temple... » (Act. 21, 26.)

170




Comme les sept jours de la « purification » touchaient 2
leur fin, les Juifs d’Asie, I’ayant vu dans le temple, ameutérent
toute la foule et mirent la main sur lui en criant : « Israélites,
qu secours ! Voici ’homme qui enseigne partout et i tout le
monde contre le peuple, la Loi et ce lieu-ci... » (Act. 21, 27.)
Le tribun alerté par le tumulte fait arréter Paul, ce qui lui
sauve la vie. Le tribun permet 4 Paul de parler a la foule.
Et, en araméen, Paul raconte sa vie et sa conversion. (Voir
p. 30.)

Pour savoir exactement de quoi les Juifs I’accusaient, le
tribun réunit le Sanhédrin et les grands prétres, et il place
Paul au milieu d’eux. « Paul, sachant qu’une partie de l’as-
semblée était composée de Sadducéens et I’autre de Phari-
siens, s’écria dans le Sanhédrin : « Fréres, je suis Pharisien,
fils de Pharisien ; c’est 4 cause de ’espérance en la résurrec-
tion des morts que je suis mis en jugement. »

« Quand il eut prononcé ces paroles, il s’éleva une discus-
sion entre les Pharisiens et les Sadducéens, et I’assemblée
se divisa. Car les Sadducéens disent qu’il n’y a pas de résur-
rection, ni d’ange ni d’esprit, tandis que les Pharisiens affir-
ment ’un et ’autre. Il y eut donc une grande clameur, et
quelques scribes du parti Pharisien, s’étant levés, discutaient
fortement, disant : Nous ne trouvons rien de mal en cet
homme ; si un esprit ou un ange lui a parlé ?...

« Comme la discussion allait croissant, le tribun, craignant
que Paul ne fiit mis en piéces par eux, ordonna a la troupe
de descendre pour I’enlever du milieu d’eux et de le ramener
a la forteresse.

« La nuit suivante, le Seigneur se présenta a lui et dit :
Courage ! Car de méme que tu as rendu témoignage a Jéru-
salem sur ce qui me concerne, il faut aussi que tu rendes
témoignage 4 Rome. » (Act. 23.)

Les Juifs organisent un complot pour assassiner Paul.
Pour éviter que Paul ne soit tué, on le fait transférer a Césarée.
Félix est procurateur de la Judée. (52-59.)

« Deux ans s’écoulérent, et Félix eut pour successeur
Porcius Festus ; et, dans le désir d’étre agréable aux Juifs,
Félix laissa Paul en prison. » (Act. 25, 27.)

Devant Festus, Paul en appelle & César. C’est son droit,
puisqu’il est citoyen romain.

Paul est donc envoyé 4 Rome. Luc, qui participe au voyage,
raconte la traversée dans le détail. Son récit constitue, a-t-on
dit, « le document nautique le plus précieux de I’antiquité ».

171



!
é

Apres un naufrage et un hivernage a Malte, le navire parvient
a4 Pouzzoles. « Nous y trouvidmes des fréres qui nous priérent
de passer sept jours avec eux ; et c’est ainsi que nous vinmes
a Rome. De 13, les fréres informés sur notre compte, vinrent
au devant de nous jusqu’au Forum d’Appius et aux Trois-

Tavernes. Paul, en les voyant, rendit grices a Dieu et prit
confiance.




« Quand nous flimes entrés 3 Rome, on permit i Paul de
demeurer en son particulier avec un soldat qui le gardait...

« Or Paul demeura deux ans entiers dans une maison qu’il
avait louée. Il recevait tous ceux qui venaient chez lui, pro-
clamant le royaume de Dieu et enseignant ce qui regarde
Jésus-Christ, en toute assurance, sans empéchement. » (Act.
28.)

Ainsi se termine le livre des Actes.

Autour de Paul prisonnier sont réunis Luc « le' médecin
bien aimé » (Col. 4, 14; Phil. 24), Marc le cousin de Bar-
nabé, co-ouvrier de Paul, et bien d’autres : des fréres de
Thessalonique, de Colosses, d’Ephése, de Philippes.

C’est de Rome que Paul envoie ses grandes épitres dites
de la Captivité¢ : Colossiens, Ephésiens, Philippiens, qui
constituent la synthése ultime de la théologie et de la mystique
paulinienne, celles ou apparait dans toute sa dimension
« Vintelligence qu’il a du mystére du Christ ». Ce sont ces
lettres que nous avons citées au seuil de cet exposé,

Nous ne pouvons pas, dans le cadre de cette bréve notice
biographique, entrer dans les discussions exégétiques iné-
vitablement soulevées si 1’on aborde le probléme historique
fort controversé des derniéres années de saint Paul. A partir
du moment ou se termine le livre des Actes, nous entrons
dans le domaine des conjectures en ce qui concerne la bio-
graphie de Paul.

Si 'on admet lauthenticité des Epitres pastorales, on
est amené a4 penser que Paul fut libéré, avant ’incendie de
Rome (64), et qu’il entreprit un dernier voyage missionnaire,
La lettre aux Romains nous indiquait que Paul désirait
depuis longtemps ‘aller en Espagne (Rom. 15, 24). D’un
texte de Clément de Rome certains pensent pouvoir déduire
qu’il alla en effet en Espagne : « Il est allé jusqu’aux limites
de I’Occident. » (I Clément, V.) Selon la premiére Epitre &
Timothée (I Tim. 1, 3) il serait passé 2 Ephése pour se rendre
en Macédoine. Selon la lettre & Tite (1, 5) il serait allé en
Créte. Selon la deuxiéme lettre 3 Timothée enfin, il serait
pass¢ & Troas (2 Tim. 4, 13) et 4 Milet (ibid. 4, 20).

La seconde lettre 3 Timothée est écrite de Rome, Paul
€st prisonnier.

d “ D"-‘_f réres vinrent au devant de nous Jusqu'au Forum
APpius et aux Trois Tavernes. » (Act. 28).

173



« Tous ceux d’Asie m’ont abandonné...
Que le Seigneur fasse miséricorde a la maison d’Onésiphore,
parce qu’il m’a réconforté souvent et n’a pas eu honte de mes
: chaines ; au contraire, arrivé dans Rome, 1l m’a cherché avec
empressement et m’'a Irouvé...

Dans ma premiére défense, persomne me m’a assisté; tous
m’ont abandonné ; qu’il ne leur en soit pas tenu compte !
Le Seigneur, lui, m’a assisté et m’a fortifié afin que par
Q_ moi la Proclamation atteigne sa pleine mesure, et que
Vo I’entendent toutes les nations; et j’ai été arraché de
: ¥: la gueule du lion. Le Seigneur me délivrera de
- toute ceuvre mauvaise, et me sauvera pour som
oyaume qui est dans les cieux. A lui soit la
gloire dans les siécles des siécles. Amen.» (2° &

Timothée.)
Nous ne savons rien de certain sur
la fin de la vie de Paul. La tradi-
tion unanime atteste qu’il est mort
martyr, a Rome, sous Néron,
mais nous ne savons ni quand
ni dans quelles circonstances.

I1 fut enseveli prés de la
route d’Ostie.

% LE DERNIER BILLET DE PAUL

i

=

Martyre de Saint Paul.
(Vitrail du Mans)

B
hi




LA MORT

La mort est une action, une action coextensive i toute la
durée de la vie du chrétien : la participation 4 la mort du
Christ, ’expérimentation de la croix, par laquelle nous
recevons les arrhes de la résurrection.

« Vous étes ressuscités avec le Christ, recherchez ce qui est
en haut, la oti le Christ est assis a la droite de Dieu... Car vous
étes morts, et votre vie est cachée avec le Christ en Dieu. Quand
le. Christ sera manifesté, lui qui est votre vie, alors vous aussi,
avec lui, vous serez manifestés dans la gloire. » (Col. 3, 1.)

L’acte de la mort, que Paul a, si I’on peut dire, vécu depuis
que le Christ crucifié et ressuscité s’est manifesté 3 lui, cet
acte de communion 2 la mort du Christ, il ne reste plus a
Paul qu’a le parachever.

« Quant a mot, je suis déja versé en libation, et le temps de
ma dissolution approche. F’ai combattu le bon combat, j’ai
achevé la course, j’ai gardé la foi : désormais m’est réservée
la couronne de la justice, que le Seigneur m’accordera en ce
Jour-la, Lut qui est un juge juste ; et non seulement a moi, mais
aussi @ tous ceux qui ont aimé sa manifestation (son épiphanie). »
(2 Tim. 4, 6.)

Déja Paul écrivait aux Philippiens :

« ... Le Christ sera magnifié en mon corps, soit par ma vie,
soit par ma mort. Car pour moi vivre c’est le Christ, et mourir
est un gain. Mais vivre dans la chair, cela me permer de porter
fruit pour I’Buvre, alors, que choisirai-je ? Fe ne sais pas;
Je suis pris entre les deux : j’ai le désir d’étre délié et d’étre avec
le Christ — car c’est de beaucoup le meilleur. Mais rester dans
la chair est plus nécessaire a cause de vous... » (Phil. 1, 20.)

Si Pamour n’a pas, dans la pensée de I’Eglise primitive,
le méme sens que dans le langage du monde présent et des
« histoires d’amour et de mort », la mort non plus n’a pas
dans I’esprit de Paul la signification que ce terme revét pour
nous aujourd’hui sous I'influence des philosophies de ’étre-
pour-la-mort.

Mort est aujourd’hui, dans le siecle, synonyme de néant,
La tristesse du monde, c’est la tristesse de I’&tre pour la
mort,

Chez Paul, il faut dissocier cette alliance entre la mort et
le néant pour comprendre que la mort est un acte qui nous
permet de participer 4 la résurrection du Christ « si toutefois

175



nous souffrons avec le Christ ». Mourir n’est pas synonyme de
« ne plus étre », mais « d’étre-pour-le-Christ » :

« Si nous wvivons, nous vivons piur le Seigneur; si nous
mourons, nous mourons pour le Seigneur. Que nous vivions
ou que nous mourions, nous sommes au Seigneur. Car c'est
pour cela que le Christ est mort et qu’tl est vivant, pour étre
Seigneur de ceux qui sont morts et de ceux qui sont vivants.»

(Rom. 14, 8.)
Deés le début de sa carriére missionnaire, Paul écrivait aux

Thessaloniciens & ce sujet :

« Nous ne voulons pas, fréres, que vous soyez dans ’ignorance
au sujet de ceux qui sont morts, afin que vous ne vous affligiez
pas comme les autres qui n’ont pas d’espérance. Car puisque nous
croyons que Fésus est mort et qu’il est ressuscité, de méme, ceux
qui sont morts par le Christ, Dieu les raménera avec lui. » (1 Thes.

4, 13.)

TR e




R

Rk - e

« Le Seigneur est proche. » (Phil. 4).

LA JOIE

C’est dans les lettres ou il raconte ses persécutions que
Paul parle le plus souvent de la joie : Serviteur de Dieu,

« ... dans les tribulations, dans la nécessité, dans la détresse,
sous les coups, dans les prisons, au travers des émeutes, dans
les travaux, les wveilles, les jednes; dans la pureté, dans la
connaissance, dans la grandeur d’dme, dans la bonté, dans I’Esprit
saint, dans I’amour sans hypocrisie, dans la parole de vérité,
dans la puissance de Dieu; par les armes de la justice, par la
gloire et le mépris, par la mauvaise et la bonne répuration;

177

‘ {« NO“S cr.

(Autun) oyons que Jésus est mort et qu'il est ressuscité. » (1 Thess. 4).



considérés comme imposteurs, et pourtant véridiques; comme
ignorés, et pourtant biem connus; comme en train de mourir,
et woici, nous vivons; comme chdtiés, — et non mis a@ mort;
comme tristes, mais nous sommes toujours dans la joie ; comme
des mendiants, et nombreux sont ceux que nous rendons riches;
comme n’ayant rien, et nous possédons toutes choses. » (2 Cor.
6, 4.)

C’est dans ’Epitre aux Philippiens, écrite sans doute de
Rome, « dans les chaines » (1, 7), que Paul parle le plus de sa
joie, quil recommande le plus souvent la joie, Chairein

« Je veux que vous sachiez, fréres, que ce qui m’est arrivé
a plutét contribué au progrés de I’Evangile. Dans tout le pré-
toire et pour tous les autres, il est devenu manifeste que c’est
pour le Christ que je suis dans les chaines, et la plupart des
fréres puisent leur confiance dans le Seigneur, a cause de mes
liens, et s'enhardissent de plus en plus a proclamer sans crainte
la parole de Dieu.

Certains, il est vrai, c’est par jalousie et par gout de la que-
relle, d’autres par une bonne intention, qu’tls annoncent le Christ.
Ceux-ci par amour, sachant que je Suis établi pour la défense,
de I’Evangile; les autres, par rivalité, ils préchent le Christ
mais non pas purement : ils pensent me susciter de la tribulation
dans mes chaines. Mais quoi? De toute fagon, que ce soit pour
de mauvaises raisons ou dans la vérité, Christ est annoncé,
et en cela je me réjouis ! Oui, je continuerai de m’en réjouir ! »
(Phil. 1, 12.)

« Et si je suis versé en libation dans le sacrifice et le service
de votre foi, je me réjouis, je me réjouis en communauté avec
vous tous. De méme vous aussi réjouissez-vous, réjoutssez-vous
en communauté avec moi. » (2, 17.)

« Réjouissez-vous dans le Seigneur.» (3, 1.) « Réjouissez-vous
dans le Seigneur en tout temps ; je vous le redis : réjouissez-vous !
... Le Seigneur est proche. Ne vous souciez en rien, mais en tout,
par la priére et la supplication avec action de grdces, faites
connaitre vos besoins a@ Dieu. Et la paix de Dieu, qui surpasse
tout entendement, gardera vos ceeurs et vos pensées dans le Christ

Fésus. » (4, 4.)

178

SR 13 - L i



oo SN XXX u\\an
X R a - ‘
!l

———

g
o
7
7
g
',' ~
7
Y
/
g
;’-:
5

:
i
:g' rs
ré
,..
2
g
4
g

LE MYSTERE DE L’OPPOSITION
A L’GEUVRE DE DIEU : L’ANTI-CHRIST

Nous ne pouvons clore un exposé de la vision du monde
de saint Paul sans dire un mot de I’élément négatif qui inter-
vient dans I’histoire. L’ceuvre de Dieu rencontre dans I’his-
toire, de la part de ’homme, une résistance, non seulement
une résistance individuelle en chacun de nous, mais une résis-
tance sociale, or'ganisée, politique : en face de la Cité de Dieu
qui se construit en pierres vivantes, une cité ennemie, appe-
lée spirituellement Babylone.

179

« Il faut d’abord que se manifeste I Adversaire... »
(2 Thess. 2)

i



La création d’une humanité sainte, appelée i devenir
semblable 2 Dieu, s’opére a partir d’'un peuple particulier,
qui croit comme le grand arbre dont parle I’Evangile, ou
encore comme le levain qui transforme toute la pate.

Mais au cours de son histoire, Israél a rencontré une oppo-
sition acharnée de la part de certains peuples qui se sont
relayés dans cette guerre contre le Peuple de Dieu. Certains
hommes sont dans [’histoire les meneurs de cette lutte
contre le peuple de Dieu : Pharaon, Sennacherib, Nabucho-
donosor, Antiochus, Epiphane, Pompée et bien d’autres.

Ezéchiel recoit la vision de la Libération d’Israél
et de la résurrection des morts. (Manuscrit byzantin, 9¢ siécle)




Les prophétes ont compris cette guerre menée contre
Israél selon une dialectique constante, que nous avons
exposée ailleurs. Israél s’installe en terre sainte, et oublie le
Seigneur son Dieu. Alors Dieu suscite contre Israél un peuple
pour le chitier, afin qu’Israél ne se perde pas dans le néant
qu’est I’idoldtrie et Dl’injustice. Ces peuples, les prophétes
les appellent la « verge » de Yahweh, ou le « marteau » de
Yahweh. Ils sont ’instrument de sa colére. Ou, plus préci-
sément, il faut dire que Dieu utilise la haine que les nations
portent a Israél pour corriger son peuple bien-aimé. Mais
ces nations a leur tour seront chaitiées.

En fait cette haine des nations contre Israél est une haine
contre ’ceuvre de Dieu elle-méme qui se réalise dans son
Peuple. Les nations se sont élevées contre le Seigneur et
contre son Oint — le roi d’Israél.

Ainsi prend naissance !’idée d’un anti-Christ.

Avec D’apparition de I’Eglise, cette opposition au Peuple
de Dieu se dédouble tout en restant une : elle se manifeste
par une haine d’Israél, le peuple juif (antisémitisme), et par
une haine de I’Eglise. L’un ne va jamais sans ’autre. L’un
s’explique par l’autre. Dans Israél comme dans I’Eglise, les
hommes et les Partis ennemis discernent ou devinent I’ceuvre
de Dieu. Par un instinct trés sir, les Césars de tous les
temps — qu’ils soient des individus ou des collectivités —;
reconnaissent dans le Peuple de Dieu le méme principe incom-
patible avec leur régne. Depuis Néron jusqu’a Hitler, le
méme esprit semble opérer dans [’histoire pour lutter a
mort contre I’Eglise et contre Israél dispersé. Si certains
théologiens la méconnaissent, I’Anti-christ, lui, discerne
toujours 1’'unité profonde du Peuple de Dieu...

Si le Peuple de Dieu se définit par la justice, et la sainteté,
au contraire le Prince de Babylone se reconnait toujours a sa
cruauté, 4 son golit pour la magie, 'impureté. Les ressem-
blances vont jusqu’aux traits de caractére : chez Néron
comme chez Hitler, cette méme délectation pour le tra-
gique (comediante, tragediante) qui ira jusqu’a provoquer
le désastre pour s’en repaitre. Les prophétes ont annonceé
qu’au cours de son histoire, I’humanité libérerait toujours
davantage cette puissance du mal qu’elle porte en elle. L’his-
toire s’achévera par une lutte entre les deux parts de I’huma-
nité : le peuple de Dieu et son adversaire. Le peuple de Dieu
s’étend A toutes les extrémités de la terre. Babylone n’est plus
seulement la Cité assise sur le Fleuve : le Prince de cette Cité

181



s’appelle maintenant le Prince de ce monde. Le drame
prend toute sa dimension.

« Au sujet des temps et des moments, fréres, vous n’avez pas
besoin gqu’on wvous écrive. Vous-mémes savez justement que le
jour du Seigneur, comme un voleur la nuit, c’est ainsi qu’il
vient. Quand on dira @ paix et tranquillité, tout a coup sur
eux fondra la destruction, comme les douleurs pour la femme
enceinte, et ils mn’échapperont pas. Mais vous, fréres, vous
n’étes pas dans les ténébres pour que le jour vous surprenne
comme un voleur. Car vous, vous étes tous les fils de lumiére
et des fils de jour. Nous ne sommes pas de la nuit ni de I’obs-
curité. Alors donc, ne dormons pas comme les autres, mais veil-
lons et soyons sobres. » (I Thess. §5.)

Paul revient sur cette question de la « Venue du Seigneur »
dans sa deuxiéme lettre aux Thessaloniciens :

« Nous vous le demandons, fréres, au sujet de la Venue du
Seigneur Fésus-Christ et de notre rassemblement a lui : ne vous
laissez pas facilement troubler ’esprit ni alarmer par une parole
prophétique ou par une parole ou par une lettre soi-disant venue
de nous, comme si le Four du Seigneur érait déja arrivé. Que
personne ne vous trompe d’aucune maniére. Car il faut d’abord
que vienne I’apostasie, et que se manifeste I’homme de I'injustice,
le fils de la perdition, I’adversaire, celui qui s’éléve au-dessus
de tout ce qui porte le nom de Dieu ou est adoré, jusqu’a s’asseoir
lui-méme dans le sanctuaire de Dieu, se désignant lui-méme comme
Dieu. (Cf. Daniel, 11.)

Ne vous souvenez-vous pas qu’étant encore chez vous je vous
disais ces choses ? Er maintenant, vous savez ce qui le retient,
en sorte qu'il ne se manifeste qu’en son temps. Car le mystére
de Dinjustice est déja a D’ceuvre. Que celui qui le retient soit
seulement écarté, et alors se dévoilera I’Injuste, que le Seigneur
Fésus détruira par le souffle de sa bouche et anéantira par la
manifestation de sa Venue. La venue de I'Injuste se fera par
Popération de Satran, en toute sorte de puissance, de signes el
de prodiges menteurs, et en toute sorte de tromperie d’injustice
pour ceux qui se perdent, parce qu’ils n’ont pas accueilli I’amour
de la vérité pour les sauver. Et c’est pour cela que Dieu leur envoie
une force de tromperie pour croire au mensonge, afin que sotent
Jugés tous ceux qui n’ont pas cru a la vérité, mais se sont complu

dans I’injustice. » (2 Thess. 2.)

« Le Seigneur Jésus détruira I'Injuste

182
par le souffle de sa bouche. » (2 Thess. 2) P

( Daphni)

R i TR LA




Mt o TS o i

g f
e AT why b5







LE CHRIST TOUT EN TOUS

L’CEuvre de Dieu sera achevée quand ’homme sera parvenu
a la plénitude de son ige, au terme de sa vocation surnaturelle
et surnaturalisante : la participation méme a la Vie trinitaire.
C’est dans le Christ et par le Christ que ’humanité enfant
est engendrée, transformée, rachetée, pour devenir capable
de la vie de Dieu, selon la parole prophétique : « Créons
I’homme a notre image et selon notre ressemblance. »

« Cest lui qui a fait les uns apdtres, les autres prophétes,
les autres évangélistes, les autres pasteurs et docteurs, pour
le perfectionnement des saints, pour une ceuvre de service, pour
la construction du Corps du Christ, jusqu’a ce que nous soyons
parvenus a I'unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu,
pour que nous devenions un homme parfait, a la mesure de I’dge
de la plénitude du Christ. » (Eph. 4, I1.)

On peut dés lors parler légitimement d’une divinisa-
tion de I’humanité dans et par le Christ : I’humanité
consacrée et élevée i la dignité de temple de Dieu. Sans
confusion des personnes ni abdication de notre nom éternel
et inaliénable, mais dans la délectation des différences, I’ Adam
total transformé, surnaturalisé pour devenir le Corps du

Christ

« Dieu tout en tous » (I Cor. 15, 28)
« Le Christ tout en tous » (Col. 3, 1)

Cette consécration, cette assimilation 4 Dieu, cette surna-
turalisation, est le terme de I’GBuvre de Dieu. Elle est ce que

Paul appelle la Plénitude, pléréma. _ _
Clest dans cette perspective d’une incorporation au Christ

que se comprend la Cene. _ .
« Pai regu du Seigneur ce que je VOUs ai transmis ! le Seigneur

Yésus, dans la nuit ou il fut hvré, prit du pain, e, ayant rendu
grdces, il le brisa et dit : cect est mon corps qui est donné pour

vous ; faites ceci en mémoire de mot.
185

4 « Que la grdce de notre seigneur Jésus-Christ soit avec vous. » (1 Thess.)
Charlres)



De méme il prit la coupe aprés avoir mangé et dit : cette
coupe est la nouvelle alliance en mon sang ; faites ceci, toutes
les fois que vous en boirez, en mémoire de mot.

Car toutes les fois que vous mangez ce pain et que vous buvez
cette coupe, vous annoncez la mort du Seigneur, jusqu’a ce
qu’il vienne.

C’est pourquoi celui qui mangera le pain ou boira la coupe
du Seigneur indignement, sera coupable envers le corps et le
sang du Seigneur. Que chacun s’ éprouve donc soi-méme, et ainsi
qu’il mange de ce pain et qu’il boive de cette coupe. Car celui
qui mange et boit, c’est un jugement pour lui-méme qu’il mange
et boit s’il ne discerne pas le corps. » (I Cor. 11, 23.)

MARANA-THA

Terminons cet exposé comme Paul finissait ses lettres
aux communautés qu’il avait engendrées dans le Seigneur :

(Alors que le corps de la lettre était dicté, les derniers mots
étaient écrits par Paul lui-méme)

« La salutation est de ma propre main, Paul.

« 81 quelqu’un n’aime pas le Seigneur, qu’il soit anathéme.
MARANA-THA (Viens, Seigneur !)

« Que la grdce du Seigneur, Fésus-Christ, I’amour de Dieu
et la communanté au saint Esprit soit avec vous tous. Amen. »

.

;ﬂ : 1‘"'539
35 B WY




Le Christ entre Saint Paul
et Saint Pierre
(Ivoire gy §o siécle)




Quelgues livres

Nous ne saurions trop conseiller, & ceux qui ont fait un peu de grec au
lycée, de se procurer un Nouveau Testament grec — par exemple 1’édition
de Nestle —, et de s habituer a lire les lettres de Paul, ainsi d’ailleurs que
tout le Nouveau Testament, dans le texte original. C’est une véritable
découverte, un dé-voilement. Toule la poussiere pieuse déposée depuis des
siécles sur le texte sacré, tout ce ronron bigot qui endort I’esprit par 1’habi-
tude des formules devenues proverbiales, mais aussi de moins en moins
comprises, tout ce linceul qui avait recouvert la parole inspirée disparait.
On croit se trouver transporté sous la lumiére de Galilée, et respirer la brise
des collines de Juda. Les mots, les expressions que nous, croyions connaitre
pour les avoir trop entendues découvrent leur sens natif, leur sens réel.

Il ne faut se fier a aucune traduction. On a rendu Christos par Christ,
euangellion par évangile, ekklésia par église, parousia par parousie, apostolos
par apotre, etc... Autant dire qu'au lieu de traduire le texte grec, on a laissé
le mot grec en frangais. Ainsi la parole de Dieu est devenue un cryptogramme
dont la clé est réservée aux seuls lettrés.

Mais il y a aussi la corruption des mots qui tient a la chute de la tension
spirituelle : nous avons noté les avatars d’agapé. Nous pourrions citer une
foule d’autres termes qui ont subi un sort analogue. Oikodomein qui chez
saint Paul signifie « construire » (le corps du Christ) est rendu par « édifier » ;
le terme grec qui signifie annoncer 1’heureuse nouvelle de la parole de Dieu
se trouve traduit par « précher ». Rappelons aussi & ce propos l’inepte
expression : « sermon » sur la montagne...

Dans le présent exposé, nous avons dii nous en tenir a ’essentiel, qui est
la pensée théologique de Paul. Le lecteur trouvera le complément indis-
pensable, du point de vue biographique, historique, géographique, dans :

A. Deismann, FPaulus, Eine kultur — und religionsgeschichtliche Skizze,
1911, trad. anglaise : Paul, a study in sociai and religious history, nouvelle
édition, Londres 1926.

W. M. Ramsay, Sr. Paul the traveller and the Roman citizen, Londres, 1895.

— The cities of St. Paul, their influence on his life and

thought, Londres, 1907.
G. Ricciotti, Saint Paul Apérre (trad. de I'italien) Editions Robert Laffont,

Paris, 1952.
Morton, Sur les pas de saint Paul (trad. de ’anglais, Ed. Hachette, Paris).

H. Metzger, Les routes de saint Paul dans I’Orient grec, Cahiers d’archéo-
logie biblique, n® 4, Neuchatel-Paris, 1954.
Lietzmann, Histoire de |’ Eglise ancienne, trad. Payot.
Goguel, La naissance du Christianisme, Paris, 1946.
—  L’Eglise primitive, Paris, 1947.
Lebreton et Zeiller, L’ Eglise primitive (in Histoire de I’ Eglise de Fliche
et Martin).

188




SUR LE MILIEU PAIEN :

A. J. Festugiére, Le monde gréco-romain au temps de Notre Seigneur,
t. I, le Cadre temporel ; t. 11, Le milieu spirituel, Paris, 1935.
A. J. Festugiére L’Idéal religieux des grecs et I’ Evangile, Paris, 1932.
— La Révélation d’Hermés Trismégiste, 4 tomes, Paris.
F. Cumont, Les religions orientales dans le paganisme romain, Paris, 1929.
— Lux perpetua, Paris 1949.

SUR LE MILIEU JUIF :

L’ouvrage fondamental de E. Schiirer, Geschichte des Jiidischen Volkes im
Zeitalter Jesu Christi, Leipzig, 1898, 3 vol. .

Jean Juster, Les Juifs dans I’Empire romain. Leur condition juridique,
économique et sociale, Paris, 1914,

W. P. Davies, Paul and Rabbinic Judaism, Londres, 1948.

Towa Perlow, L’éducation et I'enseignement chez les Juifs & I’ époque
talmudique, Paris, 1931.

A défaut des ouvrages de premiére main,

M. J. Lagrange, Le Judalsmne avant Jésus-Christ, Paris, 1931.

J. Bonsirven, Le Judalsme palestinien au temps de J.-C. Paris, 1935.

— Exégeése rabbinique et exégése paulinienne, Paris 1939.

MISES AU POINT RECENTES :

Renée Bloch, Ecriture et tradition dans le Judalsme, Cahiers Sioniens, 1954,

G. Vermés, Notes sur la formation de la Tradition juive, Cahiers Sioniens,
1953,

En ce qui concerne les relations entre Israél et 1’Eglise du point de vue
théologique, voir les articles du R. P. Paul Demann :

Fidélité et infidélité en Israél, Cahiers Sioniens, 1949 ;

Israél et I’ Eglise, ibid. 1950 ;

Quel est le mystére d’Israél, ibid., 1952 ;

Israél et 'unité de I’ Eglise, 1953 ;
et I'ouvrage annoncé, le Drame du peuple de Dieu d’apreés I’ Ecriture.

Sur le probléme de la Loi chez saint Paul, cf. aussi P. Demann, Molse
et la Loi dans la pensée de saint Paul, in Molse, I"homme de I’ Alliance, Paris,
1955.

Nous ne pouvons énumérer ici les nombreux commentaires sur les Epitres
de Paul, ni les innombrables études sur I’ensemble de sa pensée ou sur des
questions particuliéres. Indiquons cependant :

F. Amiot : L’enseignement de saint Paul, Gabalda.

L. Cerfaux : Le Christ dans la théologie de saint Paul et La Théologie de
I’Eglise suivant saint Paul, Ed. du Cerf.

F. Prat : La théologie de saint Paul, Beauchesne.

189




ILLUSTRATIONS

Eliane Fanet - Le Caisne : 2, 51, 78, 86, 167, 176.

Etienne Houvet (Chartres) : 44, 48, 184.

Jean Roubier : 138.

R. P. Benoit (Ecole Biblique de Jérusalem) : 66, 76, 127 a.
R. P. Grollenberg (Atlas de la Bible) : 24, 27, 90a, gob.

H. Metzger : 134, 141.

R. Matton : 136.

Bibliothéque Nationale : 64, 70, 77, 149, 164, 180.

Semitic Museum (Harvard University) : 39.

Fohn Rylands Library : 12.

Cambridge University Library : 19.

Archives Photo : 25, 46, 53, 59, 60, 113, 121, 124, 125, 156, I174.
Roger-Viollet : 17, 84, 92, 105, 106, 128, 186.
Roger-Viollet-Alinari : 26, 28, 152.

Roger-Viollet-Anderson : 29, 54, I72.

Giraudon : 23, 81, 88, 133b, 177, 179.

Giraudon-Alinari : 8a, 9c.

Giraudon-Anderson : I cv, 34a, 35, 36, 37, 120, 133a, 142, I70.
Bulloz : 139.

Roger Roche : 95, 98, 101, 110, 155, 168.

Fean Denis (Saintes) : 9a, 9b.

Ricciorti : Saint Paul Apotre (Editions Robert Laffont, Paris, 1952) :

6a, 34b, 9I.

Morton : Sur les pas de Saint Paul (Editions  Hachette, Paris) :
16, 932, 93b, 127b, 143.

Deismann - Paul, a study in social and religious history (Hodder and
Stoughton, Londres, 1926) : 129, I35.

Cecchelli : Iconografia dei Papi : 2 cv, 109, 187, 3 cv.

Wilpert : Die Malereien der Katakomben Roms : 22, ISS.

Wilpert : Die Mosaiken und Malereien der kirchlichen Bauten :
101, 110, 168.

Atlas de la Bible (Editions Elsevier, Paris-Bruxelles, 1955) : 7a.

Laffont-Bompiani : Dictionnaire des Euvres (S. E. D. E.) : 75.

Henri Michel - Histoire de I’Art. II, 1. (Editions Armand Colin,
Paris) : 40, 146, 150.

Emile Male : L’Art religieux du x11¢ siecle en France (Editions

Armand Colin, Paris, 1947) : 43.
Wiirthwein : Der Text des Alten Testaments (Wiirtt, Bibelanstalt,

Sturtgart, 1952) : II.

190




TABL

Mat.
Marc
Luc
Jean
Act,
Rom.

I Cor.
2 Cor.
Gal.
Eph.
Phil.
Col.

I Thess.
2 Thess.
1 Tim.
2 Tim.
Tite
Philém.
Hébr.

E DES ABREVIATIONS

Evangile selon saint Matthieu
— Marc
— Luc
— Jean
Actes des Apdtres
Epitre aux Romains
1re Epitre aux Corinthiens
2¢ Epitre aux Corinthiens
Epitre aux Galates
S Ephésiens
— Philippiens
- Colossiens
1re Epitre aux Thessaloniciens
2¢e — Thessaloniciens
17 Epitre 3 Timothée
2e — Timothée
Epitre & Tite
— Philémon
Epitre aux Hébreux

Dans nos références, nous indiquons le chapitre et, pour faire bref, le

premier verset seuleme

nt du passage que nous citons.

T —



Table

Paul, son temps, son milieu
Tableau chronologique : 4
Le temps et le milieu - § - Les années de formation : 17 - La route
de Damas : 26 - La vocation de Paul : 35 - Les lettres de Paul : 37

Dessein et Plan de I'CEuvre de Dieu
Le mystére du Christ : 40 - L’adoption : 44 - Le plan de la création :
48 - L’homme ancien et ’homme nouveau : 51 - Chair et esprit :
54 - L’achévement de la création, la Résurrection : 60 - La genése du
peuple de Dieu : 64 - La servitude et la libération, I’attente du Libé-
rateur : 70 - L’incarnation : 78

Paul, co-ouvrier de Dieu

La premiére expansion de I’Eglise aux nations : 84 - La fondation
de I’Eglise d’Antioche : 88

Le premier woyage missionnaire . 9I
L’annonce dans la synagogue : 95 - Israél et les nations : 98 - La
loi : 99 - Le schisme : 101

La conférence de Férusalem : 106
La circoncision : 110 - La justice par la foi: 113 - Les nations
paiennes :@ I2I

Le deuxiéeme voyage missionnaire : 126
Athénes : la parole de Dieu et les philosophes : 129

Le deuxiéme wvoyage (suite) : 134
Corinthe : les deux sagesses : I37.

Le troisieme voyage missionnaire : 141
L’évangile de Paul : L’étre-dans-le-Christ : 146 - L’étre-avec-le-
Christ : 147 - L’Eglise corps du Christ : 148 - L’inhabitation de
I’Esprit-Saint : 152 - L’Agapé : 155 - Le travail : 159 - La chasteté
et ’ascése : 161 - La dialectique faiblesse-puissance : 164 - La parti-
cipation au mystére de la Croix : 168.

De Férusalem a Rome : 170
Le dernier billet de Paul : 174 - La mort : 175 - La joie : 177 - Le
mystére de l’opposition a I’euvre de Dieu, l’anti-Christ : 179 -
Le Christ tout en tous : 185.

Table des abréviations : 191

CE LIVRE EST LE CINQUIEME DE LA COLLECTION
"' MAITRES SPIRITUELS '’ DIRIGEE PAR PAUL-ANDRE LESORT

NIHIL OBSTAT, PARIS, LE 19 JANVIER 1956, E. BERRAR
IMPRIMATUR PARIS 22 JANVIER 1956, PIERRE GIRARD, P. S. S., V. G.

ACHEVE D'IMPRIMER EN 1959 PAR L'IMPRIMERIE TARDY A BOURGES
D. L. 1¢7 trim. 1956. N° 727.4 (2224)

P TR g 7t

T LT

AT

N



A moi le plus petit de tous
les saints a été donnée cette
grice : annoncer aux nations
I’insondable richesse du Christ,
et mettre en lumiere 1’écono-
mie du mystere caché depuis
les siecles en Dieu qui a tout
créé, afin que soit maintenant
connue, aux Puissances et aux
Principautés dans le ciel, la
multiple sagesse de Dieu, selon
cette disposition qu’il a
prise depuis toujours en le
Christ Jésus notre Seigneur.

SAINT PAUL
(Epitre aux Ephésiens)



|

Trois Tavernes — '

v.Forum d Appius ; 1, 0

S ? j e O Philippes. Néapolis i

beoli R Tbessalamque """ -l “

' 0’88!) / C- @V |-— .""-'3. /57-”0018 \..'.' 1

, . Bérée™ o

: \ Y \

' [} “ \.
Assosil

M/’{y/éi |

e _qium

, Syracuse

0 100 200  300Km.

~
)

o —— Deuxiéme vo.y;ﬁ

s Troisiéme voyag.
= Vo_yage de captivitt vers Rome



'-----‘--‘

Troas

Pe ame
_ i Th_yahre

L 4
LYDIE Ph;ladehhte .--‘_Mnfloche

Sard'es S

,...---I_aad cee
“ .O.

prese Colosses P'SlD'E foarsets

% _7\e comum SN
e-— =

seosonpt®

B s
-





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

