


HENRI MARROU

SAINT AUGUSTIN

et 'augustinisme

“"MAITRES SPIRITUELS"




Y Marseille
) o e[érins

- . 1
| Hippone (Carthage
T b:?rg ast ce _Madaure
| . MER
’ | MEDITERRANEE




SAINT AUGUSTIN

et I'augustinisme



Saint Augustin.

Manuscrit de La Cité de Dieu (1489).
Bibliothéque universitaire de Bale.

o

W



SAINT AUGUSTIN

et I"augustinisme

PAR HENRI MARROU

A.-M. LA BONNARDIERE

" Maitres spirituels”

AUX EDITIONS DU SEUIL







La plus ancienne effigie de saint Augustin
(Fresque du Latran, VI® s.).
v .' i \

AT

v 0
/

]

EIZE SIECLES nous sépa-

rent de cet homme, né

le 13 novembre 354,
mort le 28 aolt 430. Nos
peintres l'ont trop longtemps
affublé, — chape, mitre et
crosse —, comme un évéque
d’aujourd’hui : il faut I’ima-
giner en tunique de laine
blanche et sandales. Mais at-
tention : cette tunique est
une tunique a manches, taillée
et cousue, déja une « chemise »,
ce n’est plus la tunique drapée
que portaient Péricles ou Ci-
céron. Si celui qui s’appelait
de son vivant Aur(elius)
Augustinus est un Ancien, il
appartient 4 la derni¢re phase
de I’Antiquité classique, la
Spdtantike comme disent les
doctes.

Timbre émis pour le 1600* anniversaire
de la naissance de saint Augustin. Les
Saint Augustin, P. T. T. ont habillé saint Augustin d’une
par le Maitre de ' Assomption tunique a la mode du temps de Cicéron.

( Berlin, Galerie rovale).



LE TEMPS DES TROUBLES

352-353. L’empereur Constance, dernier survivant des fils de Constantin,
reconquiert 1'Italie et la Gaule sur I'usurpateur Magnence.

354

355. Francs, Alamans er Saxons envahissent la Gaule.

357. Le César Julien délivre la Gaule par sa victoire de S trasbourg.

360. Julien, — 1'Apostat —, proclamé empereur a4 Paris, en révolte
contre Constance.

363. Julien vaincu et r1ué par les Perses Sassanides en
Meésoporamie.

364. Apres Jovien, Valentinien empereur ; il s’adjoint (pour 1’Orient)

son frére Valens.
364. Nouvelle invasion des Alamans en Gaule, nettoyée par
Valentinien.
365-366. Usurpation de Procope.
365-371. Guerre contre les Goths.

371. Grands proces (répression de la magie) en Orient.

372-375. En Afrique, révolte du chef berbére Firmus.

374. En marche vers I'Ouest, les Huns passent la Volga.

375. A Valentinien succedent ses fils Gratien (dominé par sa mere
Justine) et Valentinien II.

378. Valens vaincu et tué par les Goths a la bataille d’ Andrinople.

379. Gratien associe Théodose a I'empire (pour 1'Orient).

380-382. Theodose abandonne la Pannonie aux Wisigoths
et établit les Ostrogoths au Sud du Danube.

383-388. En Occident, usurpation de Maxime, meurtrier de Gratien.

392. A Rome, usurpation d’Eugéne, appuyé par les soldats germains
et le parti paien.

392. Ebranlement di a la poussée des Huns : les Vandales
sont rejetés vers I'Quest par les Alains, qui les suivent.

394. Théodose, vainqueur d’Eugéne, seul empereur.

395. Mort de Théodose ; partage de l’empire entre ses deux fils.

395-408. Sous le nom d’Honorius, le vandale Stilichon dirige 1’Occident.

396. Les Wisigoths dans [I'Illyricum.

396-400. Intrigues a la cour d’Arcadius (dominé par sa femme Eudoxie) ;
triomphe du parti anti-germain ; renaissance nationale
byzantine.

399. Le 31 décembre, les Vandales (Alains, Suéves, Burgondes)
entrent en Gaule ; les Huns atteignent I’ Elbe. N
401. Premiére tentative des Wisigoths sur I'ltalie.

402. L’empereur Honorius se réfugie a Ravenne.

407. Usurpation de Constantin IIl en Bretagne, bient6t évacuée.

408-450. Théodose II succéde a Arcadius comme empereur d’Orient.

409. Vandales et Suéves passent en Espagne.
410. Prise de Rome par les Wisigoths d’Alaric.

411, Constantin 111 rétablit I’autorité romaine sur la Gaule.

412. Les Wisigoths dans la Gaule méridionale. ,

413. En Afrique, révolte d’Héraclien, bient6t sauvagement réprimée.

425-455. Valentinien III empereur d’Occident (régence de sa mere
Placidie, puis du général Aetius). .

427. En Afrique, révolte du comte Boniface.

429. Sous leur roi Genséric, les Vandales passent en Afrique.

430 . .
437-453. Attila roi des Huns.

454-455. Meurtre d’Aetius, puis de Valentinien III.
455-476. Derniers empereurs d’Occident, sous le protectorat de leurs

généraux barbares.



Depuis Dioclétien (284-305) et Constantin (306-337),
I’Empire romain, ébranlé par la marée barbare et I’anarchie
intérieure, s’est reconstitué sur des bases nouvelles
c’est le Bas-Empire, le premier en date des états totali-
taires de type moderne : le souverain, auréolé d’un pres-
tige religieux, est tout-puissant, — aussi longtemps du
moins qu’un usurpateur n’en a pas triomphé. Il gouverne,
entouré d’une cour de type oriental, au moyen d’une
bureaucratie, militarisée et hiérarchisée, d’une extraor-
dinaire complexité. Economie planifiée, usines d’état,
syndicalisme obligatoire, castes héréditaires ; fiscalité
écrasante, justice féroce, et bien entendu (on vit dans la
menace permanente des conspirations) police secrete
que de fois, dans la biographie d’Augustin, apparait la
figure inquiétante des Agentes in rebus, terme que Nos
humanistes traduisent innocemment par « chargés d’af-
faires » : il ne faut pas s’y tromper, il s’agit des agents

d’une Gestapo, d’'un MVD. Oui, c’est bien déja le monde _
de la terreur : I’équipe au pouvoir incarne la toute-puis-
sance du maitre, mais elle est vite disgraciée ; C’est alors
le grand procés de trahison, la répression impliquant de
proche en proche des milliers d’innocents. En permanence
(il suffit de quelque retard dans le paiement des impdts)
pése sur tous la menace de la ruine, — la prison, la tor-

ture, la mort dans les supplices.

Lourde machine, dont il ne faut pas nier l'efficacite :
elle va tenir, en Orient du moins, pendant plus d’un
millénaire, — jusqu’en 1453. Mais il faut payer le prix,
et voici que I’Occident latin, déji, commence 4 s’y refu-
ser : il ne connaitra pas la réaction nationale qui, 2 Cons-
tantinople, a4 partir de 400, inaugure le redressement
proprement byzantin. L’Empire romain, chez nous, s’ef-
frite et succombera finalement sous l'effet conjugué de
la désertion du prolétariat intérieur (les Bagaudes en
Gaule, les Circoncellions dans I’Afrique d’Augustin)
et de ’assaut des barbares du dehors.

Toute la vie de saint Augustin se déroule sur cet arriére-
fond, et c’est 13, pour le lecteur d’aujourd’hui, la premiére
valeur de son enseignement : il nous apprend, par son
exemple, un art de vivre par temps de catastrophe. Son

enfance est contemporaine des derniers sursauts de la

7




force romaine ; son age mur verra, — le 24 aolt 410, —
les remparts de Rome succomber devant les Wisigoths
d’Alaric, événement décisif, non pour sa portée politique,
mais pour le retentissement qu’il eut sur les contemporains
et sur la pensée d’Augustin : c’est en méditant sur la ghute
de cette capitale du monde civilisé, de cette Rome qui
s’était crue éternelle, qu’il a élaboré un de ses chefs—
d’euvre, les XXII livres de la Cité de Dieu ol s’entre-—
[acent deux thémes : celui de la caducité radicale des civi- ,"
lisations et celui de la vocation surnaturelle de I’humanité, .
et qui demeurent le traité fondamental de la théologie
chrétienne de I’histoire.

Il devait mourir, vingt ans plus tard, dans sa ville épis-
copale d’Hippone assiégée par les Vandales, — ce peuple
aventureux qu’un périple étonnant avait conduit, et cela
en une seule vie d’homme, du fond des plaines hon-
groise et silésienne a travers I’Europe entiére, jusqu’a
I’Espagne et Gilbraltar, pour venir détruire la puissance
romaine en Afrique du Nord et a Carthage.

Monnaie Vandale
de Geiséric,
Carthage (V¢ s5.).




Remparts de Rome
(Mur d’ Aurélien).

Trophée romain en bronze
trouvé dans les ruines d’ Hippone.

Mais saint Augustin n’est pas simplement un témoin
de la « Décadence » et de la fin d’'un monde. Avec la
conversion de Constantin, I’Empire est devenu I’Empire
chrétien et la religion nouvelle a définitivement triomphé.
Non certes que toutes les difficultés aient été surmontées :
le paganisme résiste encore, aux deux extrémités de I’échelle
sociale, chez les paysans et dans Daristocratie lettrée ;
et si ’ére des grandes persécutions est close, schismes
et hérésies déchirent la Robe sans couture; l’interven-
tion, en un sens nécessaire, de la force impériale, vient
compliquer les choses : Constantin vieillissant, Constance,
Valens optent pour telle ou telle version de I’hérésie
arienne et Porthodoxie connait bien des heures sombres
avant de triompher définitivement avec Théodose,
I’empereur trés catholique. I

Il n’en reste pas moins que le siécle de saint Augustin
voit le Christianisme s’épanouir démographiquement,
socialement, spirituellement, intellectuellement. C’est
l'age d’or des Péres de I’Eglise, ces grands penseurs, —
ils furent aussi des spirituels et souvent des hommes
d’action —, qui donnent A la littérature chrétienne ses
classiques: Il est remarquable que saint Augustin ait été,
qu’il les ait connus ou non, le contemporain des plus
grands parmi les Péres, qu’il s’agisse des Péres grecs des
écoles de Cappadoce, d’Antioche, d’Alexandrie, ou des
principaux docteurs de I'Eglise latine :




300 350 400 450
10 20 30 40 60 70 B8O 90 10 20 30 40

ATHANASE D ALEXANDRIE
EVAGRE LE PONTIQUE
BASILEDE CESAREE
GREGOIRE DE NAZIANZE
GREGOIRE DE NYSSE
THEODORE DE MOPSUESTE
JEAN CHRYSOSTOME
SYNESIOS DE CYRENE
CYRILLE D’ALEXANDRIE
THEODORET DE CYR
A U G U S T [ N
LEON LE GRAND
PROSPER D'AQUITAINE
] E AN C A S S 1 EN
PAULTIN D E N OLE
] E R o M E
A M B R O1 S E
MARTIN DE TOURS
HILAIRE DE POITIERS

MARIUS VICTORINUS

10 20 30 40 60 70 80 90 10 20 30 40
300 350 400 450




Environs de Souk-Ahras
(route de Bone).

LA VIE

Saint Augustin est donc né
le 13 novembre 354 4 Tha-
gaste, petite ville de [a pro-
vince de Numidie, aujour-
d’hui Souk Ahras en Algérie
(environ 180 km. a I’Est de
Constantine et 100 km. au
Sud de Boéne) : c’est un Ro-
main d’Afrique. Le calcul L
des probabilités permet d’in- ¢ S
férer qu’il était sans doute de pure race berbére. On
s’est livré & ce propos a bien des variations naives, expli-
quant par le soleil d’Afrique ’ardeur de son tempérament
et 'enflure de son style, — comme si I’érotisme et le
baroque étaient inconnus des Nordiques ; ou bien, comme
la vie du fellah anhistorique a conservé jusqu’a nos jours
bien des traits antiques (les enfants portés sur le dos par
leurs grandes sceurs)!, on a fait du pittoresque facile et
montré en lui un marabout doué de baraka, un sheikh,
siégeant au tribunal du qadi... Cette couleur locale est
parfaitement illusoire : ce qui compte, c’est la civilisation
et non les chromosomes. Les descendants des compa-
triotes d’Augustin, parce qu’ils sont passés A I’Islam et
parlent arabe, sont aujourd’hui plus preés du Caire, de
la Mecque, voire de Karachi que de ’Europe. L’Afrique
d’Augustin était au contraire une terre latine (le latin
a €té non seulement sa langue de culture mais déja sa
langue maternelle), une province de cette grande patrie
romaine, qui s’honorait d’avoir étendu les limites de la
cit¢ aux frontiéres du monde civilisé. Il est né citoyen

1. Les notes et références concernant ce chapitre se trouvent p. 45.

IX




romain (son nom de famille Aurelius suggére que ses aieux
ont été naturalisés, avec toute la masse des provinciaux,
par la fameuse constitution de Caracalla en 212); rien
de plus faux que de voir en lui I’héritier du passé punique :
il ne se sent pas solidaire de Carthage ni d’Hannibal mais
bien de Rome dont les grands hommes sont ses héros,
Regulus ou les Scipions 2. Toute sa formation, toute
son activité ont fait de lul un des ndtres, un Européen
d’Occident.

S’il reste chez lui quelque particularisme a signaler,
ce sera, sur le plan religieux, la fierté d’appartenir a cette

Eglise d’Afrique si consciente de son autonomie au sein

de la catholicité, illustrée par l’enseignement de ses
docteurs et le sang de ses martyrs, ’Eglise de Tertullien
et surtout de Cyprien, de Lactance, de Victorinus et
d’Optat.

Mais dans cette civilisation antique, demeurée si aris-
tocratique, si éloignée de notre idéal moderne d’une civi-
lisation pour les masses, le degré de romanisation, c’est-
i-dire de participation effective a4 ces valeurs dont le nom
de Rome était le symbole, variait considérablement
suivant le rang social et I’éducation regue. A la différence
de beaucoup d’entre les Péres ses contemporains (Ambroise
est le fils d’un ministre de U'intérieur, — Prafectus pretorio
— et Chrysostome celui d’un général en chef, — Magister
militum), saint Augustin est sorti d’un milieu social rela-
tivement humble 2 : son pére Patricius était un petit
propriétaire foncier appartenant a la classe des curiales,
ces notables provinciaux écrasés par leur responsabilité
collective en matiére fiscale, — traduisons : a une petite
bourgeoisie en voie de prolétarisation.

Comme beaucoup de petits bourgeois de notre temps,
Patricius s’efforca au prix de sacrifices presque dispro-
portionnés a ses MOYens, d’assurer 4 celui de ses fils
qui paraissait le mieux doué cette éducation libérale qui
était, au Bas-Empire, un des plus siirs moyens de parvenir,
ouvrant la voie aux carriéres de l’enseignement ou du
barreau et au-dela a celle, aux perspectives illimitées, de
’administration impériale et du pouvoir.

Les ressources paternelles n’y suffirent pas : saint
Augustin nous raconte dans ses Confessions 3, comment
il dut, faute d’argent, interrompre ses études pendant
une année, celle de ses seize ans ; il ne put les reprendre

I2

Madaure : Le Thédtre.

™




qu’avec 'aide d’un ami de sa famille, Romanianus ?, —
le type méme de ces « bienfaiteurs », Evergeétes, comme
’antiquité en a tant connus, qui, mi-dévouement, mi-
ostentation, dépensaient sans compter, parfois jusqu’a
la ruine, au bénéfice de leurs concitoyens. Il y a chez
Augustin tout un cété « boursier », comme on eut dit du
temps de Barrés, de parvenu de la culture, — grace a
la culture.

Ecole primaire dans sa ville natale, études secondaires
a4 Madaure, centre voisin plus important et déja plus
intellectuel (n’était-ce pas la patrie de l'illustre Apuléee ?),
études supérieures commencées également 2 Madaure,
reprises et achevées & Carthage, la métropole de I’Afrique
romaine, la plus grande ville aprés Rome de I’Occident
latin : ainsi de sept a dix-neuf ans, Augustin a parcouru
le cycle complet des études considérées de son temps
comme les plus normales. Est-il nécessaire d’ajouter qu’il
y excella ? Il devint de la sorte ce représentant éminent
de la culture antique, ou pour parler comme ses contem-
porains, cet homme aussi savant qu’éloquent, vir eloquen-
tissimus atque doclisSimus.

i
v "”‘\.‘.




Sceéne d'école
( Relief de Neumagen, Musée de Tréves).

Nous devons examiner avec quelque attention la nature
de cette formation de base, car toute la pensée et I’ceuvre
d’Augustin s’en révélent étroitement dépendantes, et
cela dans leurs caractéeres positifs comme dans leurs lacunes,
et en bien comme en mal. La culture que saint Augustin
a regue et possédée apparait comme essentiellement
littéraire et avant tout latine, car déja de son temps allait
s’approfondissant le fossé qui, rompant 'unité de la civi-
lisation méditerranéenne, va séparer de plus en plus
I’Orient grec de I’Occident. Certes le grec est toujours
inscrit au programme des écoles et notre Africain dut
s’y mettre, mais, nous dit-il, sans joie ® et, nous le consta-
tons, sans profit : il n’en retint pas grand-chose, a peu prés
I’équivalent de ce que la moyenne de nos bacheliers re-
tiennent de latin. Plus tard, homme d’Eglise, il mesura
combien ses études d’exégése et de théologie auraient
exigé une meilleure connaissance du grec et il dépensa
de studieux efforts pour se perfectionner mais ses progres,
pour étre réels, ne le menérent pas tres loin. Pratiquement,
saint Augustin n’a jamais pu utiliser de la pens¢e grecque,
paienne ou chrétienne, que ce qui en était passé en latin,
sous forme de traductions ou d’adaptations. On ne saurait
trop insister sur ce fait qui a conditionné dans une large
mesure le développement de sa pensée, en matiére de
philosophie ou de théologie : faute de pouvoir se greffer
normalement sur ses antécédents helléniques, elle s’est
trouvée en quelque sorte, bien souvent, acculée a I’im-
provisation de ’autodidacte, — a I’originalité.

Cicéron. Manuscrit du IV¢ siécle du De Republica

14
(en onciales) ; recouvert —au VI-VIII*®

par un texte de saint Augustin Sur les Psaumes.




Culture donc, latine ; c’était, au départ, la grammaire
et I’étude, appliquée, méticuleuse, des grands classiques
et d’abord des poeétes : Virgile, Térence... Etre cultivé,
c’était pour un Romain posséder son Virgile & peu prés
par cceur, comme les Grecs connaissaient leur Homeére.
Puis les historiens, Salluste..., et les orateurs : Cicéron
surtout, le grand Cicéron, le maitre incontesté qui par
son ceuvre théorique comme par son exemple a donné
sa forme a la culture antique de I’Occident. Il est difficile
au lecteur profane d’imaginer le degré d’assimilation, de
présence, de ces classiques : 4 tout instant, sous la plume
d’Augustin, surgit, consciente ou non, la citation ou la
réminiscence de Cicéron, de Virgile, — et il écrivait pour
un public complice, capable de reconnaitre au passage
la référence et d’en éprouver chaque fois le méme plaisir
ingénu ou raffiné.

i Y/ P ,
/}.olfﬁ/#bfj‘ﬂlm’ﬁlé.mq?u”(f ‘“\\

h’
}_ éab ’ | ae pe r
eneumen/ /onulaaco malmu-r’[nmemomﬂqmssunmu GRASUNTS G
by, Am quam sahc%mv- s qu.m‘dm spusertam stendlesiy

ANEEORM AR LG ORGPk,

1 NIRRT SWmaﬁ,&a,mg;g. v

' F

’ ; '
usenen‘b us; qeom}, vmbosuspeﬁg vm mstm;r
DaADY &L%& Pa.smfrempd

. h‘ﬂ‘eﬁﬂ 1 & Gl b haadt 1.,5,‘ s
' INCO ioeiussuspeub)musong.ma:&ly Wil vy by o o8

q

P, e Qé\ra‘ﬁx&wmman&&m&%,
. Mﬁ%cq WIAdDE

gusaugns INT E;:MWC Nosuem.-.acmmco
~ ) mos, qum&t&léuu'

uetm».\'NOS‘qlu A

sensiogus alyga,

a

TROT, \Primg.




Au niveau supérieur la culture se définissait par la
rhétorique, I’art de parler, — et par suite d’écrire (la prati-
que, générale dans l’antiquit¢, de la lecture a haute voix
avait contribué a maintenir alignés ’un sur ’autre litté-
rature et art oratoire : il n’est pas dit que sous ’influence
de la radio, de la TV et de ’enregistrement meécanique
quelque chose de cela n’apparaisse 4 nouveau dans la
culture de notre temps). Pour les modernes, « rhétorique »
n’est plus qu’un jugement de valeur, le plus souvent
péjoratif ; il faut réaliser que c’était, pour les anciens,
une technique, élaborée avec précision, codifiée avec
rigueur : elle se présentait comme le répertoire exhaustif
et par conséquent ne varietur de tous les procédés que
I’expérience avait observés comme efficaces, permettant
de construire un exposé solide, convaincant et séducteur.
D’ou ce systéme, extraordinairement complexe de divi-
sions et de définitions : il y avait trois genres d’éloquence,
trois états de causes, six parties du discours (de I’exorde
a la péroraison)... On comprend qu’il fallit des annees
et des années au jeune étudiant pour s’en assurer la mai-
trise, mais l’effort accompli, quelle sécurité ! On savait
tout ce qu’il était possible de dire sur tout sujet concevable,
et comment le dire. Soit par exemple & composer un é€loge
funébre ; le rhéteur disposait d’un plan-type, pour cela
comme pour le reste (et saint Augustin faisant dans ses
Confessions ’éloge de sa meére n’a pas manqué de s’en
souvenir 7) : il comprend 45 développements obligés, plus
quelques-uns ad libitum, célébre tour a tour les biens exté-
rieurs (patrie, famille...), les biens du corps, ceux de I’dme
et termine, intrépidement, par I’évocation des hauts faits
que le héros n’eiit pas manqué d’accomplir encore s’il
efit vécu plus longtemps...

Et ici encore, dans la méme perspective classique, une
complicité subtile s’établissait entre auteur et public
celui-ci savait ce que l’autre savait, d’oll par exemple, en
décevant, surprenant son attente, des effets inattendus,
analogues sur le plan littéraire 4 celui que provoque sur
notre sensibilité, la déformation expressive de nos pein-
tres : Braque savait comment dessiner une guitare selon
les lois de la perspective euclidienne, et nous savons ce
qu’aurait été une telle guitare; tout le cubisme a joué
de cette dialectique. Ainsi de saint Augustin : il savait,
et son public savait ce qu’elt été une période cicéronienne,

16




une division réguliérement annoncée. Son art, d’une sub-
‘ tilité toute baroque, consistera souvent a surprendre,
- 4 piquer Iattention par quelque dissymétrie volontaire,
} une dissonance, une brusque modulation...

Culture, on le voit, toute littéraire ; si ce grand lettré
apparut 4 ses contemporains comme aussi un grand savant,
il faut entendre que cet éloge s’adresse a une érudition
de caractére livresque : raretés grammaticales, étymo-
ldgies plus ou moins ingénieuses, anecdotes mythologiques
ou historiques, — Faits et Dits mémorables, — propres
| a étre enchassées dans le discours pour leur pittoresque
' ou leur moralité, bizarreries de toute sorte, curiosites
! d’histoire naturelle, authentiques:- ou fabuleuses, comme
5 celles que rassembleront lapidaires et bestiaires meédié-
vaux : lescarboucle luit dans les ténébres, le serpent du
pays des Marses, pour résister a I’enchanteur, colle
une oreille sur le sol et bouche ’autre avec I’extrémité de
! sa queue 8...

: En fait de sciences, au sens moderne du mot, — il
" ne peut s’agir que de mathématiques et de biologie, la
x physique s’étant fourvoyée avec Aristote pour deux mille
! ans, — Augustin ne posséde que des notions tres élémen-
( taires d’arithmétique théorique et n’a pas dépassé en
géométrie la premiére proposition du livre I d’Euclide
' (construction du triangle équilatéral) ; en médecine, il
| sait ce qu’un honnéte homme peut savoir pour avoir
{ feuilleté quelque manuel et conversé avec des hommes de
|

|

i s VT

= Dyt

I’art.
Mais dans ’antiquité la culture oratoire, littéraire, ne
s’opposait pas, le plus souvent, comme chez nous, a une
culture de type scientifique mais bien a la philosophie,
1‘ a la sévére vocation du philosophe qui place le sérieux de
la pensée et son engagement au-dessus des vanités du
{ bien-dire : on a pu décrire I’évolution de la culture antique
comme un contre-point 2 deux voix ou tour i tour Rhé-
torique et Philosophie ’emportent 'une sur ’autre, s’op-
posent ou se rejoignent pour un instant dans une tentative
de synthése. Augustin était trop cultivé pour ne pas ren-
: contrer sur son chemin, et avait ’dime trop haute pour ne
2 pas écouter, ’appel de la Muse philosophique. Il raconte
! en termes émouvants comment a dix-huit ans la lecture

de I’Exhortation a la Philosophie, qu’a la maniére d’Aris-

tote Cicéron avait rédigée dans son Horrensius, éveilla

' 17

SAINT AUGUSTIN. 2.

L




dans son dme cet ardent « amour de la sagesse » (il aime

a paraphraser étymologiquement le beau nom de Philo-

sophie), cette quéte de la Vérité qui devait animer toute
i 0

sa vie ?,

Deux précisions s’imposent ici : bien que saint Augustin
se soit toujours référé i sa lecture de I’Hortensius comme
au point de départ de son évolution consciente, il s’en
faut que cette « conversion » a la philosophie ait immé-
diatement porté tous ses fruits (comment ne pas en rap-
procher la premiére conversion de Pascal ?) : treize ans
allaient s’écouler, remplis d’aventures complexes, morales,
religieuses, autant qu’intellectuelles, avant qu’Augustin
acceptat, avec le baptéme, de conformer sa vie a 1’idéal
d’ascétisme et de rigueur qu’impliquait pour un Ancien
la vocation de penseur : c’est comme moine et comme
philosophe chrétien qu’il réalisera finalement le veu de
ses dix-huit ans.

D’autre part, sur le plan technique, il faut souligner
une autre des limites de la culture regue par saint Augustin :
il deécouvrit les perspectives magnifiques de la philoso-
phie au moment ou, étudiant besogneux, il allait devoir
écourter ses années d’apprentissage pour se mettre en
quéte d’un gagne-pain : sa culture philosophique sera
celle d’un autodidacte. Aussi bien eut-il fallu, pour rece-
voir une formation proprement technique, aller étudier
dans I’Orient grec, soit a Athénes, soit 2 Alexandrie, les
deux seuls centres ou fut alors organisé un enseignement
régulier de la philosophie : Augustin, hélas, n’eut pas la
chance, comme jadis Apulée, de pouvoir étudier dans
’'une, ni comme plus tard Boéce, dans I’autre. Ses lectures,
limitées par l’obstacle de la langue, se bornérent a ce
qui pouvait étre accessible en latin : les Catégories d’Aris-
tote par exemple 1%, mais sans I’indispensable Introduction
de Porphyre. Son maitre en définitive, celui 4 qui il dut
I'essentiel de sa formation philosophique, fut aussi
Cicéron, ce vulgarisateur et ce médiocre Cicéron.

Chef de famille (son pére était mort peu aprés le départ
pour Carthage '), Augustin dut, avant d’avoir vingt ans,
se trouver un meétier : comme font souvent les bons éléves,
il se tourna tout naturellement vers celui de professeur
qu’il devait exercer pendant treize ans : il ouvrit école
dans sa ville natale 4 Thagaste !* puis retourna bientét a

I8



Vue d'ensemble de Carthage, prise dans la direction S. N.
Au premier plan, les « ports ». La ville s'étendait dans la
plaine en bordure de la mer et sur les collines situées a I’ouest
de la route moderne qu’on aper¢oit a gauche.

Carthage '3 ou il devait occuper la chaire municipale !4
de rhétorique (la législation des empereurs imposait aux
cités de rétribuer des professeurs publics).

Qu’il fut un maitre excellent, nous le savons par 1’étroit
attachement que lui témoignent ses disciples comme le
rhéteur, vaguement philosophe, Favonius Eulogius qui
devait occuper lui aussi la chaire de Carthage !®, comme
surtout son compatriote Alypius qui, d’éleve, devint son
plus intime ami !®, le compagnon de sa conversion et de
sa vie religieuse, son collegue dans ’épiscopat. Comme il
arrive, son enseignement ne réussissait pas auprés de tous :
las d’étre chahuté par une jeunesse turbulente, Augustin
aprés dix ans quitta Carthage pour s’établir 4 Rome ou
il trouva des étudiants plus calmes mais mauvais payeurs !7;
aussi fut-il heureux d’obtenir bientdt, par relations, une
autre chaire municipale de rhétorique, celle de Milan !

19




Fonctionnaires de I'Empire
> Comte

Trésor prive,

Insignes de Hauts
(Notitia dignitatum, V¢ s5.). De g. a dr.
des Largesses sacrées, Comie du
Directeur du Personnel.

Thagaste, Carthage, Rome, Milan jalonnent les étapes
d’une belle carriére, qui promettait de.ne pas s’arréter
la car Milan était alors la résidence impériale, la capitale
de I’empire d’Occident, —— et nous voyons maitre Augustin
hanter les antichambres de ministéres (c’était alors le
moyen de parvenir : il nous raconte gentiment comment il
consacrait la matinée a ses cours, I’aprés-midi 4 ces démar-
ches) : il espérait bien décrocher de la sorte quelque poste
de gouverneur de province !%... lorsque sa conversion
survint qui le fit renoncer et i ’enseignement et a cet

avenir.

20




T

JEUNESSE D’'AUGUSTIN

354 (13 Nov.) Naissance.

361 (env.) Ecolier a Thagaste.

365-366 Part pour les écoles de Madaure.

369-370 Année d'oisiveté a Thagaste.

370 (automne) Part poursuivre ses études a Carttﬁe_._
371 (automne) Noue sa liaison avec une concubine.
372 (été) Naissance de son fils Adéodat.

372-373 Lecture de I'Hortensius : conversion a la philosophie ; adhésion
au Manichéisme.

373 (automne) Professorat a Thagaste.
374 (automne) - 383 Professorat a Carthage.

383 Rencontre avec Fauste de Miléeve : Augustin se détache du
Manichéisme.

383-384 Professorat a I_lgme.
384 (automne) Professeur a Milan.

386 (Février-Juin) Lutte de saint Ambroise contre I'impératrice Justine.
386 (Juin) Augustin découvre la philosophie néo-platonicienne.
386 (Juillet) Lecture des Epitres de saint Paul.

386 (Aout) Scéne du Jardin : conversion d’Augustin.

386 (fin Aolt) Vacances ; départ pour Cassiciacum.

386 (automne) Démission officielle ; rédaction des premiers Dialogues.
387 (fin de I'hiver) Retour & Milan : se fait inscrire pour le baptéme.

387 (24/25 Avril) Vigile pascale : baptéme d'Augustin, Adéodat et
Alypius.

387 (été/automne) Départ de Milan.

387 (automne) Mort de Monique a Ostie. Séjour & Rome.
388 (automne) Départ pour I'Afrique.

388-391 Vie monastique & Thagaste

389 Mort d’Adéodat.




Celui qui allait devenir sainr Augustin avait prés de
trente-deux ans; c’est alors seulement qu’il prend la
décision de demander le baptéme. Comment retracer en
quelques mots cet itinéraire tourmenté dont les Confes-
sions nous fournissent le récit et le commentaire en for-
mules prestigieuses : « Que j’ai tardé a T’aimer, 6 Beauté
éternelle... », cero Te amavi, Pulchritudo tam antiqua et tam
nova, sero Te amawvi *°! Il avait pourtant trouvé la foi
au berceau : son pére Patricius était paien (il ne se conver-
tira que peu avant sa mort), sa mére Monnica, — sainte
Monique —, était une chrétienne fervente et elle lui apprit,
dés ses premiéres années a connaitre et 2 aimer le Nom du
Christ Sauveur. Elle prit soin de le faire dés sa naissance
« marquer du signe de la croix et purifier par le sel »
comme catéchumeéne 2!, sans aller jusqu’au baptéme, sui-
vant en cela une pratique commune dans ’Eglise du temps :
le baptéme des enfants était certes connu et pratiqué
depuis longtemps mais demeurait exceptionnel, conféré
par exemple en cas de maladie grave (c’est d’ailleurs ce
qui faillit arriver, en un tel cas, au jeune Augustin);
le plus souvent on le différait jusqu’ad I’dge d’homme,
parfois méme jusqu’au lit de mort, — non, comme oOn
pourrait ’imaginer, en vertu de quelque calcul sordide
fondé sur le fait que le sacrement, d’un seul coup, lave
toutes les fautes, mais parce qu’on prenait trés au sérieux
les engagements pris par le baptisé et la responsabilité
qui en découlait.

~  Les obstacles qui devaient écarter si longtemps Augustin
d’une telle adhésion pléniére a I’Eglise furent les uns
d’ordre moral, les autres d’ordre intellectuel. Au sujet
des premiers, le lecteur s’attend peut-étre a un récit
croustillant : chacun sait que notre saint a eu une jeunesse
orageuse. Je dois le décevoir : sans doute, dans ses Confes-
sions, Augustin s’est penché avec une inquicte sévérité
sur ces « désordres », mais le ton des confidences reste
sobre et pour le latin (qu’on songe a Pétrone, Juvénal ou
Apulée) d’une délicatesse surprenante; il a porté sur
eux un jugement dont les esprits médiocres trouvent
facilement la sévérité exagérée ; ce jugement pourtant
est vrai, mais du point de vue de la théologie (c’est le
docteur de la grice, du péché originel et de la concu-
piscence qui parle, — et le saint), ou de la psychologie des
profondeurs. Pour qui les apprécie du dehors, dans leur

22




gravité matérielle, ces fameux désordres se réduisent a peu
de choses.

Nous possédons sur la vie d’Augustin étudiant le
témoignage d’un adversaire, I’évéque donatiste Vincent
de Cartenna, qui I’avait connu alors : il nous le montre
certes éloigné de la foi chrétienne mais appliqué a I’étude,
tranquille et bien élevé 22. Au fond, a part les péchés,
comme on dit, de la chair, il n’a que des peccadilles a
confesser (les fameuses poires volées dans le verger d’un
voisin 2%) ; et sur ces péchés-1a il n’y a pas tant 3 recenser.

A quoi se réduit une théologie,
dans la civilisation du Digest.

whostole pearsasa lm)’, conclud-
ed from this that man was inher-
ently bad. 153 Nietzsche, and his




Pe quelques e:gprgssiong discretes %4 on a parfois conclu
qu il avait été peédéraste (les homosexuels ne manquent
jamais d’invoquer Augustin dans la litanie des héros de
leur secte) : c’est une erreur; de I’examen du dossier,
le psychiatre compétent conclut qu’Augustin possédait
« eine normale sexuelle Konstitution ?® ». Qu’il ait été
précocement « corrompu » (l'oisiveté a quinze ans n’a
jamais rien valu), qu’il ait connu des aventures, que cette
sensualité débridée ait bientdt éteint en lui la piété de
’enfance, — tout cela est certain. Mais si on précise les
dates 2¢, on constate qu’il s’est lié, dés ’dge de dix-sept
ans, avec une compagne par les liens d’un concubinage
que les mceurs du temps, et la loi, sinon la morale chré-
tienne, considéraient comme assez normal ; qu’il n’a plus
dés lors connu d’autre femme et qu’il est resté fidéle, pen-
dant plus de quatorze ans, a celle qui dés la premiére
année lui avait donné un fils, Adéodat.

On a beaucoup révé sur-cette femme, dont on ne sait
pas le nom (il existe des livres dédiés « 4 Celle qui fut
aimée d’Augustin », ad matrem ignotam Adeodati *7) ;
Augustin lui-méme ne semble pas l’avoir oubliée. Il
nous dit. qu’aprés qu’il I’eqt quittée elle rentra en Afrique
faisant veeu de lui rester fidéle 2® ; dans un texte écrit seize
ans apreés cette rupture, évéque et théologien, il se penche
encore sur son cas et, toujours sans la nommer, n’ose pas
’accabler... %*

Car cette liaison avait fini brutalement, sur l’initiative
de Monique qui voyait dans un mariage régulier, conforme
4 la fois aux normes de I’Eglise et 4 celle du monde, une
solution idéale aux difficultés de son fils. Sa conduite
en cette affaire parait bien un peu « humaine, trop hu-
maine » ; mais si ’on s’étonne qu’elle n’ait pas songé plutét
4 régulariser la situation de fait, c’est pour mal connaitre
la structure aristocratique de la société romaine : un tel
mariage pouvait non seulement paraitre impensable au
point de vue social mais étre bel et bien légalement
impossible : la législation des empereurs interdisait aux
honestiores comme Augustin d’épouser des femmes de
basse extraction, — et c¢’était sans doute le cas de la mere
d’Adéodat.

Aussi bien n’est-ce pas finalement a la solution moyenne
du mariage chrétien que devait finalement s’arréter
Augustin : pour lui 3 (comme d’ailleurs pour les amis

24



qui I’accompagnaient dans son évolution ) la cp'nversion
qu Christianisme apparut comme intimement liée 4 une
conversion a la vie parfaite, a2 'idéal monastique d’ascé-
tisme et de chasteté. Le récit des Confessions ne laisse
aucun doute la-dessus : quand il eut surmonté tous les
obstacles de caractére spéculatif, Augustin demeura encore
quelque temps hésitant sur le seuil, précisémcr}t parce
qu’il ne se sentait pas le courage de s’engager desormais
a la continence (comme le mariage projeté par Monique
ne pouvait étre conclu avant deux ans, Augustin, a peine
libre, s’était haté de prendre une seconde concubine %) ;
et c’est finalement sur un appel 4 la pureté et a la chasteté,
relu dans saint Paul, qu’il se résoudra... De cela aussi
on s’est quelquefois étonné, surtout de notre temps, si
attaché 4 mettre en valeur la sainteté du mariage. Certes,
ni Augustin ni ses amis n’ont jamais contesté la légitimité
de ce sacrement, ni la possibilit¢ d’une telle sainteté;
s’ils s’en détournaient c’est peut-étre, sans parler du
fait que ces Ames nobles se sentaient appelées a la vocation
la plus haute, parce que la civilisation paienne dont ils
étaient imprégnés, dont ils avaient vécu jusque la, avait
a ce point souillé la notion de vie sexuelle qu’il pouvait
leur paraitre, psychologiquement, plus facile d’y renoncer
entiéerement que d’imprégner d’esprit chrétien la pratique
quotidienne d’une vie conjugale...

Plus graves et bien plus complexes furent les difficultés
d’ordre proprement doctrinal. Lorsqu’a dix-huit ans
Augustin sentit s’éveiller en lui la vocation philosophique,
le réflexe de son éducation chrétienne joua et c’est tout
naturellement dans le Christianisme qu’il chercha 2
satisfaire ’appétit de Vérité et de Sagesse que la lecture
de I’Hortensius venait d’exciter : il essaya de se mettre
a ’étude de la Bible, — et en sortit bientdt rebuté et
dégu 33, Le cas est banal; que de fois dans I’histoire se
retrouve le méme diagnostic : carence de la famille et de
I’Eglise dans la formation d’un jeune intellectuel ; orgueil
naif de celui-ci; difficultés bibliques, — le scandale de
la Croix s’incarne tout entier dans le Livre, « car il a
plu a Dieu de sauver les croyants par la folie du Message »
(I Cor., 1, 21) : pour Renan ou Loisy ce seront des dif-
ficultés d’ordre historique ; pour Augustin, comme plus
tard pour les humanistes de la Renaissance, c’étaient des
questions de pureté grammaticale et stylistique (I’Ecriture

2§




lui parut trop « basse » et indigne d’étre comparée a la
majesté cicéronienne) : le contexte culturel peut changer,
le scandale est toujours égal.

Le Catholicisme lui parut une religion bonne pour les
simples comme é¢tait Monique, indigne d’un intellectuel
cultivé ; il se laissa attirer par les sectateurs de Mani 34,
le prophéte iranien (216-277) dont la religion, avatar
du vieux gnosticisme, s’était répandue, malgré bien des
persécutions, jusqu’en Occident. Elle avait tout pour
séduire le jeune rhéteur de Carthage : elle se présentait,
et cela s’accordait a ce qui restait tout de méme en lui
de foi vivace dans le Christ, comme une forme supérieure
et supréme de Christianisme : Mani, « Apdtre dc Jésus-
Christ », se présente comme le Paraclet promis dans I’E-
vangile, — ce qui ne ’empéche pas de revendiquer en
Iran la succession de Zarathustra et en Asie Centrale ou
en Chine (car le Manichéisme est allé jusque la) celle
du Bouddha. Mais surtout cette religion révélée osait se
définir comme une doctrine scientifique, rationnellement
démontrée, et par la promettait de satisfaire ’ardeur du
jeune penseur, impatient du joug de la foi. Il n’est pas
jusqu’au caractére de doctrine secréte qui n’ait du le
ravir : I'occultisme a exercé une séduction puissante sur

les ames de la Sparantike.

Sceau ue niani (tniaille en cristal de roche).
L’inscription syriague en caractéres mani-
chéens porte : « Mani, apitre de Jésus-
Christ » (Cabiner des Meédailles, B. N.).

P, g



Peinture manichéenne. Grotte de Bazakeik.
(Copie d'A. Jacovleff, Musée Guimet).

Enfin et peut-étre surtout, le Manichéisme résolvait
de fagon commode le probléme moral, permettant d’unir
de fagon paradoxale I’idéal le plus élevé et la conduite la
plus facile. Dualisme strict, le Manichéisme recommandait
un ascétisme rigoureux, beaucoup plus absolu que ’as-
cétisme orthodoxe des Chrétiens. Il y a deux principes
de I’étre, celui du Bien et celui du Mal, et tout ce qui existe
au sein du kosmos résulte d’un meélange, désastreux
mais provisoire, d’éléments bons et d’éléments mauvais.
L’idéal d’une vie sainte sera donc de travailler A rassem-
bler et a dégager les parcelles de Lumiére de leur gangue
de Ténébres : ce sera une vie d’abstinence au regard
de la vie sexuelle (c’est la procréation surtout qui demeure
interdite), de l’action, de la nourriture jeunes séveres,
interdiction de la viande, du sang, du vin, — tous ali-
ments « ténébreux »; on recommande au contraire les
aliments « lumineux », fruits aux belles couleurs, melon,
concombre, dont les parcelles de Lumiére s’agglomérent
a la propre substance lumineuse de celui qQui les assimile...
Mais, et c’est la I'essentiel, seuls parmi les adeptes, un
petit nombre d’imes exceptionnelles, les Elus, s’astrei-
gnent a cette régle de perfection; la masse des autres,
les simples Auditeurs, n’étaient tenus d’observer qu’un
décalogue moral beaucoup plus simple; tout au plus
Par leurs bonnes cuvres, c’est-A-dire en particulier les

27




services qu’ils pouvaient rendre aux Elus, ils pouvaient
capitaliser du mérite et obtenir, dans une vie ultérieure,
de renaitre au corps d’un Elu. On devine qu’Augustin
ne prétendit qu’au simple rang d’Auditeur.

Il allait pendant neuf ou dix ans graviter autour de la
secte 35, Au début, tout feu, tout flamme, il s’y jette avec
enthousiasme, entrainant avec lui tout un groupe de ses
amis 3, qu’il eut parfois plus tard bien du mal a regagner
au Catholicisme 37. Cependant les années passaient et
peu a peu il perdait de ses illusions : le Manichéisme se
révélait ce qu’il était, c’est-a-dire une mythologie d’une
fantaisie échevelée, bien éloignée de la rigueur philoso-
phique. Augustin connut les épreuves et les déceptions
de tout ésotérisme : la révélation qui chassera tous les
doutes est toujours pour demain ; quand au bout de neuf
ans on lui fit enfin rencontrer le grand homme des Mani-
chéens d’Afrique, Fauste de Mileve, ce n’était pas le
puits de science ou il comptait étancher sa soif 38.

Il se détache dés lors du Manichéisme, mais sans pou-
voir se débarrasser immédiatement (ses adversaires iront
jusqu’a dire qu’il en gardera toujours quelque chose)
de certaines formes de pensée qui continuent a I’écarter
de la foi orthodoxe : c’est le matérialisme manichéen (car
comme les Ténébres, la Lumiére est matiere) qui ’em-
péche de concevoir une idée véritable de I’esprit et donc de

Dieu ; ce sont aussi les objections, renouvelées du Gnos-
u d’Israél et cet Ancien Testament

ticisme, contre le Die
loignés de l'esprit de

aux traits scandaleux ou cruels si é
I’Evangile.

11 fallait, pour que ces obstacles soient Jevés, qu’Augustin

fat nommé a Milan et connit saint Ambroise avec le
milieu d’intellectuels catholiques qui gravitait autour de
lui (le paradoxe est que cette nomination était due a
Pentremise d’amis manichéens aupres du préfet de Rome,
Symmagque, le chef du parti paien )39, Augustin n’a pas
noué de relations directes trés étroites avec I’évéque de
Milan, mais il suivit assidament sa prédication, attiré
d’abord, en bon rhéteur, par I’¢loquence et ’érudition
de sa parole ; 4 I’entendre, il découvrit bientét comment
I’éxégése spirituelle qu’Ambroise, fidéle a la tradition
patristique, donnait de ’Ancien Testament, faisait
s’évanouir les difficultés si complaisamment exploitées

par les Manichéens.

28




N Y

-
e wr @ .1’3.“\'!‘ -
_ ]

>
Lot

3y
S8ss
S8z
EEZN
.
-ol...A-D =
B e
SsES
[t mAM
=y
S 3
¥.T
£3S
<)
S I
L 3




)

Mais surtout, par Ambroise lui-méme (que les recher-
ches récentes ont montré plus nourri de philosophie
qu’on n’avait cru )%, par son conseiller théologique et
futur successeur, le prétre Simplicien %, par d’autres
lettrés de son entourage comme [’'illustre Mallius Theo-
42 Augustin découvrit le néo-platonisme et I’in-

dorus %%,
terprétation chrétienne qu’on en donnait dans ce milieu :

Buste présumé de Plotin
( Rome, Musée du Vatican).



pour ces catholiques milanais, le néo-platonisme était
ce que sera l’aristotélisme pour la scolastique du XIIIe
siécle : c’était /a Philosophie, la vérité rationnellement
établie, une philosophie qui, au prix de quelques retouches
ou transpositions, se révélait capable d’aider la foi chré-

tienne a4 prendre conscience de sa structure interne et

a s’élaborer en théologie : en fait c’est tout naturellement,

dans ce milieu, qu’on passait des Ennéades au Prologue
de I’Evangile de Fean, ou a saint Paul.

Augustin ne réalisera que progressivement combien,
malgré tout, le Platonisme présentait de traits irréductibles
au Christianisme, — son mépris du corps par exemple
I’oppose 4 la conception authentiquement chrétienne de
’homme qui n’est pas seulement une dme mais aussi le
corps, ce corps promis a la Résurrection. Pour !’instant
ce fut un émerveillement : la lecture de quelques traités
de Plotin et de Porphyre, qui lui étaient accessibles dans
la traduction latine de Marius Victorinus, — autre rhéteur
africain, autre célébre converti, — allumérent en lui, com-
me il Iécrivait, quelques mois plus tard 4 son ancien pro-
tecteur Romanianus, « un incendie incroyable » 43, Ce
fut I’événement décisif qui orienta toute [’évolution
intellectuelle, et spirituelle, d’Augustin. D’un coup, toutes
les difficultés étaient surmontées : la découverte du monde
intelligible, et de sa réalité éminente, dissipait les aber-
rations du matérialisme ; une théorie de la connaissance,
d’un dogmatisme raisonné, éliminait le scepticisme de
la Nouvelle-Académie, chére 2 Cicéron, par lequel Augus-
tin, découragé, avait failli un moment se laisser tenter...

Dés lors, pour lui, le probléme, d’ordre pratique,
€tait moins de croire que d’agir ; si quelque temps encore
se poursuivirent en lui des débats déchirants, c’est qu’il
hésitait toujours entre ses ambitions temporelles, — les
honneurs, I’argent, le mariage, 4 — et I’appel a la vie
parfaite. La derniére impulsion vint du récit que lui fit
un ami de la conversion récente de deux jeunes policiers
sous I'influence de la Vie de saint Antoine, — le Pére des
moines, — écrite par saint Athanase, et de la découverte

de I'idéal monastique .

3I




« Scéne du Jardin» (?)
Ecole de Fra Angelico
(Musée de Cherbourg) .

Nous tenons d’Augustin lui-méme le récit de sa déci-
sion finale : c’est la scéne la plus fameuse des Confes-
sions 46 gcrutée avec la plus inquiéte minutie par la cri-
tique de nos historiens ; pourtant tout en elle est si simple
et si naturel : dans le jardin de sa maison de Milan, ou il
méditait prés de son ami Alypius, saint Augustin, tou-

32

_7——__—_“




jours déchiré devant le besoin d’aboutir, entendit la voix
d’un enfant qui lui parut chanter : « Prends et lis! %
Tolle, lege ! 11 ouvrit le livre de saint Paul qui depuis
quelque temps déja ne le quittait plus (ses visiteurs le
trouvaient sur sa table et il ’avait comme naturellement
emporté avec lui au jardin *7) ; on sait ce qu’il y trouva :
« Plus de ripailles ni d’orgies, plus de coucheries ni de
débauche ; revétez-vous du Seigneur Jésus-Christ et

ne cherchez plus a contenter la chair dans sa concu-

piscence ! » 48

Ce fut comme une illumination : la décision était prise
et d’entrer dans I’Eglise et de renoncer au monde : encore
quelques semaines d’enseignement et, avec les vacances,
saint Augustin s’évadait 4°. Il se retirait, en compagnie
de sa meére, de son fils, de quelques disciples et amis, dans
la propriété d’un de ses collégues, a Cassiciacum (30 km.
au Nord de Milan, dans les collines de la Brianza) pour
y passer les quelques mois qui devaient s’écouler avant
la réception du baptéme a la Piques prochaine; il y
menait, dans ’apaisement d’un lendemain de conversion,
occupé a rédiger ses premiers Dialogues philosophiques,
cette vie de retraite, d’oraison et d’études ou 1l plagait
désormais son idéal, — synthése du bios philosophikos
des Grecs, de 'otium liberale de Cicéron et de !’anacho-
rése chrétienne.

La mort de Monique, survenue a Ostie au moment ou
ils “allaient s’embarquer ®°, retarda d’un an le retour en
Afrique °! : Augustin revint 4 Thagaste, vendit les proprié-
tés paternelles et, groupant autour de lui ses plus fidéles
amis, organisa une sorte de communauté monastique au
sein de laquelle il pensait bien passer le reste de ses jours
dans le recueillement, ’ascése et ’approfondissement de
sa vocation, philosophique autant que religieuse 32. En
fait cette période heureuse ne devait pas durer trois ans
(automne 388, début 391)...

Le renoncement au monde, tel qu’avec tout ’ancien
monachisme le comprenait Augustin, impliquait aussi
qu’on se tint a I’écart des honneurs et des charges du
clergé. En fait, comme il nous I’apprend, il prenait bien
soin, quand il quittait Thagaste, de ne pas se rendre
dans une ville dont le siége épiscopal, vacant, risquat
de lui étre proposé %*. Mais la main de Dieu le conduisit

33

SAINT AUGUSTIN. J,

B - o e




un jour 3 Hippone, — Hippo Regius, Béne ; — entré dans
I’église, il entendit I’évéque Valerius proposer 4 son peuple
le choix d’un prétre susceptible de le seconder, en par-
ticulier pour le ministére de la prédication (Valerius €tait
vieux et, Grec d’origine, malhabile a précher en latin.) On
pense bien que l’arrivée d’Augustin n’était pas passeée
inapercue. Ce ne fut qu’un cri : « Augustin, prétre! »
On le saisit, le pousse en avant jusqu’au chceur et, malgré
ses protestations et ses larmes, son ordination est décidée >*.

De tels faits n’avaient alors rien d’anormal (saint Am-
broise fut élu par acclamations évéque de Milan alors
que, simple catéchuméne, il était intervenu en tant que
gouverneur de la province, pour mettre de I’ordre dans
’assemblée tumultueuse). On s’en étonne souvent aujour-

d’hui, pour se faire de la « vocation » ecclésiastique une

idée trop subjective, et par 1a faussée : la vocation, c’est
’appel que (normalement par la voix de I’évéque) ’Eglise
adresse 2 un Chrétien pour lui demander de se mettre au
service du peuple de Dieu.

A cet appel, qui exigeait de lui un changement de vie
total et de renoncer a ses plus chéres espérances, Augustin
répondit, désolé mais résolu, d’un cceur totalement
donné. Dans des circonstances paralléles, saint Jéréme
n’avait accepté la prétrise qu’a la condition d’étre déchar-
gé de toute obligation pastorale : Saint Augustin n’a pas eu
ce réflexe de défense de l’intellectuel menacé dans ses

34 Hippo Regius
Borne-limite de la cité romaine.

e

R R ©



chéres études, il a accepté de faire passer son amour pour
la vie contemplative aprés les exigences d’un ministere
qui se révéla bientdt accablant. Mais un tel sacrifice n’est
jamais sans récompense, et déja sur cette terre : nous
mesurons sans effort tout ce que l’esprit d’Augustin a
gagné pour s’étre soumis, sans réserve, a cette féconde
servitude. Il est vraiment devenu l’intellectuel passé au
service du peuple, sorti de la tour d’ivoire de ses petites
préoccupations personnelles : responsable devant Dieu
de toute une communauté, il s’ouvrit plus largement aux
problémes réels, a la connaissance de la vie et de ’homme;
mieux encore, le service des autres lui permit d’approfondir
le mystére du Christ, de ce « Christ total », Christus totus,
gu’on ne peut connaitre et aimer pleinement tant qu’on
ne I’a pas reconnu, présent, parmi le plus humble de ses
fréres.

L’historien doit ajouter (dat-il par 1d contrister quelque
lecteur) que la religion d’Augustin devenue plus profon-
dément chrétienne devint aussi peu a peu plus authen-
tiquement, intégralement « catholique », — et cela méme
au sens ou le Protestantisme libéral, un peu géné, parlait
de Vulgdrkatholizismus : au contact de la foi populaire,
de ses richesses, et de ses servitudes il apprit & comprendre
les formes de dévotion qui heurtaient d’abord les exigences
de sa pure mais hautaine philosophie : le culte des martyrs,
les reliques, les miracles... I

Ainsi, prétre 3 trente-six ans, sacré cinq ans plus tard
evéque coadjuteur de Valére 55 3 qui il succédait bientoét,
saint Augustin allait jusqu’a sa mort, soit pendant pres
de quarante années, demeurer attaché a ’Eglise d’"Hippone-
la-Royale (lTes érudits du xvire siécle “croyalent savoir
qu Hippo venait d’un mot punique signifiant « baie » ou
« port », si bien, — soulignaient-ils avec ravissement, —
qu’Hippo Regius signifierait « Port-Royal »).

Qn s’en est quelquefois désolé, regrettant qu’un si grand
génie ait été de la sorte amené A se dépenser sans compter
pour une petite poignée de fidéles ignorants au fond d’une
province écartée. Erreur de perspective: Hippone n’était
pas le petit sitgge qu’on imagine, et Augustin n’y fut pas
cor}ﬁné. Des fouilles récentes viennent de révéler quelle
était la splendeur de la ville romaine d’Hippone, la majesté
de ses établissements ecclésiastiques : c’était en importance
la seconde ville d’Afrique, immédiatement aprés Carthage.

Hippone @ Le Forum,
Le¢s Grands Thermes.

i









RN

Quelle gu’ait été la place occupée par saint Augustin
dans la hiérarchie africaine (les évéques de Numidie
¢taient rangés d’aprés 'ancienneté de leur ordination, le
doven, senex, faisant fonction de primat), sa valeur per-
sonnelle, son activite débordante lui assurérent une place
de premier plan : encore simple prétre, nous le voyons
chargé de précher devant l’ensemble de I’épiscopat afri-
cain réuni en Concile plénier & Hippone °¢ ; pendant tout
son épiscopat, nous le voyons trés souvent appelé hors
d’Hippone, notamment a Carthage ou il a souvent préché.
Le chef incontesté de I’Eglise d’Afrique était le primat
de Carthage ; pendant toute la carriere ecclésiastique
d’Augustin, ce siege fut occupé par son ami Aurelius &
qui sut le comprendre et [’utiliser, lui cédant volontiers
la parole ou la plume : de fait, c’est Augustin qui, pendant
toute cette période, fut le véritable animateur de toute
la politique ecclésiastique africaine.

Enfin, et cela largement grice au zéle de son cher
Alypius (lui-méme bientdt également appelé a I’épisco-
pat : il fut nommé, quand Augustin n’était encore que
prétre, au siege de leur ville natale de Thagaste), qui,
plus riche, plus hardi, grand voyageur, se fit activement
’agent publicitaire de son maitre et ami, il entra en rela-
tions épistolaires avec saint Paulin, évéque de Nole en
Campanie 57, avec le prétre saint Jérdme, moine 2
Bethléem 8 (relations, celles-ci longtemps orageuses, si
elles finirent par devenir amicales) ; il resta en rapport
avec Simplicien de Milan, intervint auprés des Papes
successifs, des ministres, des empereurs; sa correspon-
dance s’étend a la Gaule, 4 la Dalmatie ; sa renommeée |
finit, fait remarquable, par s’étendre a I’Orient (2 la faveur
de I’ampleur assumée par la querelle pélagienne) : il értait
mort depuis quelques semaines quand parvint 2 Hippone
’envoyé de I’empereur Valentinien III, venu I’inviter a
siéger au grand Concile cccuménique d’Ephése convoqué
pour 431 %%, ’

Il n’en reste pas moins que saint Augustin s’est d’abord
et principalement consacré au service de son église
d’Hippone. Evéque, il avait voulu rester moine et, comme
Eusébe de Vercelli en avait donné l’exemple cinquante
ans plus t6t, il organisa, 4 ’ombre de sa cathédrale, une
sorte de monastére 8 ou il vivait en communauté avec
ses prétres, diacres et autres clercs, sous une régle stricte :

[fo ooy o

W B IRy

=
-~

b

38

Decumanus maximus, a Hippone.




. 2t ol -~
R

2 s




_‘ ;i . x,___;

La basilique chrétienne d’Hippone er ses annexes.

ascétisme (modéré : Augustin tient a réagir, notamment
en matiére alimentaire, contre la surenchére maniché-
enne), chasteté (la « cloture » était rigoureuse) et surtout
pauvreté (chacun, en entrant dans la communauté, fait
abandon de ses biens). Cette communauté épiscopale,
qui devait inspirer au moyen 4ge l'organisation des
communautés de chanoines, fut comme une pépiniere
de I’Eglise d’Afrique, a qui elle donna, outre des simples
clercs, une dizaine d’évéques, inspirés du méme, idéal,
— comme nous I’apprend le premier biographe d’Augus-
tin, Possidius, lui-méme formé dans ce monastére avant
de devenir évéque de Guelma.

Le type de vie ainsi réalisé présente par rapport au
monachisme habituel des caractéres originaux : son idéal
est la vie apostolique, et tout (par exemple le travail

40

R o <

T



manuel, si important ailleurs) est sacrifié aux exigences
du ministére : Augustin songe d’abord a bien remplir son
métier d’évéque, — métier accablant.

Il y a d’abord les fonctions proprement religieuses
I’Eglise, a cette époque, reste encore fortement organisée
autour de la personne centrale de I’évéque : 4 lui de présider
la célébration, — quotidienne, — de la liturgie, ’admi-
nistration des sacrements ; a lui le ministére de la Parole :
I'« Eglise enseignante », c’est Iévéque : il est exceptionnel
en Occident de le voir déléguer ce soin 4 un simple prétre,
comme il arriva pour Valerius et Augustin. Prédication
les dimanches, fétes, d’autres jours aussi, et méme plu-
sieurs fois par jour : les quelque cing cents Sermons
que nous possédons de lui, tels qu’ils ont été recueillis
sous la dictée par des sténographes, témoignent de I’im-

41



Le baptistere.



portance et de la valeur de cet enseignement. L’évéque
d’Hippone dirige encore l’instruction catéchétique des
nouveaux convertis et des futurs baptisés; ajoutons
I’enseignement religieux donné en privé, la directiop
spirituelle (sa correspondance nous le montre attentif
au soin des ames les plus diverses), les ceuvres de charité,
qui jouent un grand réle dans la vie de I’Eglise de cette
époque, si dure aux faibles et aux petits. De proche en
proche, les responsabilités de saint Augustin se font trés
é¢tendues : défenseur des pauvres, il intervient auprés des
Puissants et des magistrats pour les coupables ou les
opprimés 8! : c’est aujourd’hui le droit d’asile a faire
respecter %2, un autre jour nous le trouvons fort encombré
de la tutelle d’une orpheline et du souci embarrassant de
lui choisir un mari 3.

La fonction épiscopale impliquait d’autre part I’admi-
nistration proprement dite du patrimoine de I’Eglise,
terres ou immeubles provenant de donations, vite sus-
pectes aux yeux des envieux, des dons en nature ou en
argent regus pour le service du culte ou pour les pauvres.
Tout cela trouve son équivalent encore aujourd’hui,
mais au IVe-v® siécle le métier d’évéque comportait bien
d’autres servitudes : 'Empire chrétien s’acheminait vers
un type de Chrétienté déja médiéval, ou le spirituel et
le temporel, la compétence de I’Eglise et de I’Etat se
rapprochent et se mélent inextricablement. Depuis
Constantin, I’empire a reconnu la compétence de la juri-
diction épiscopale dans les procés civits, dés lors qu’une
des parties préfére y recourir plutdt qu’aux tribunaux.
Or, de plus en plus, les plaideurs, méme paiens, préferent
recourir 4 I’évéque comme 2 un juge plus impartial, plus
juste, — plus humain aussi, et la chose se comprend
quand on connait la barbarie des procédés judiciaires,
'usage généralisé de la torture (saint Augustin s’honore
quelque part de n¢ pas recourir 4 des chitiments plus
séveres que les verges). Aussi, rendre la justice (et il
s’agit des questions les plus profanes : héritages, tutelles,
questions de propriété, de bornage) est pour un évéque
comme Augustin la plus lourde des obligations ; tous les
matins, au sortir de la liturgie, il prend place a son tri-
bunal, écoutant les plaideurs lusqu’a I’heure de rompre
le jetne, qui, les jours d’affluence, se trouve prolongé
bien au-deld de la matinée, jusqu’au soir *.

43




Si on garde présent 4 l'esprit ’ensemble des travaux
de’pe_nsé§ au service de I’Eglise d’Afrique, — voyages,
prédications, cpnciles, négociations, disputes et colloques,
toutes ces affaires qui I’appellent en dehors de son dio-
cése, si souvent, et parfois pour si longtemps que le bon
peuple d’Hippone finit par protester —, on comprendra
la résonance profonde de cette plainte qui s’éléve tout
au long de la correspondance de saint Augustin, accablé
par le poids de son ministére, episcopalis sarcina . On
mesure alors I’étendue du sacrifice qu’avait représenté
une telle charge pour cette ame toute intérieure, pour
ce contemplatif, ce penseur, a qui toute forme d’action
devait paraitre insupportable, le métier d’écrivain seul
excepté.

Mais une vocation profonde se révele, quelles que soient
les circonstances, toujours irrépressible : I’admirable
est gu’avec une vie si occupée, saint Augustin soit non
seulement demeuré fidéle a sa vocation de contemplatif,
mais qu’il ait su réaliser cette ceuvre immense, dont le bon
Possidius se demande s’il sera jamais possible a quelqu’un
de la lire tout entiére % : 113 ouvrages, certains de dimen-
sion considérable, 218 lettres, plus de 500 sermons
CONServes...

Certes, cela n’a pas été possible sans beaucoup de
difficultés : la rédaction de ses grands ouvrages, les Confes-
sions exceptées, a trainé pendant des années et des années ;
il lui a fallu vingt ans pour venir a bout des XV livres sur
la Trinité, treize ou quatorze pour les XII livres sur la
Genése, ou les X XII sur la Cité de Dieu, sans parler d’ceu-
vres abandonnées en chantier comme le de Doctrina
Christiana qui dut attendre trente ans aux deux-tiers rédigé
pour étre repris et mené a terme. Si ces longs délais ont
aidé sa pensée a s’approfondir (la chose est bien visible
pour la Cité de Dieu, au départ, simple écrit de circonstance
inspiré par la catastrophe de 410, et qui, élargi de proche
en proche, finit par devenir cette puissante Somme contra
Paganos), de combien de défauts par contre ne sont-l!s
pas responsables :‘le meilleur livre est celui qui une fois
concu se rédige d’un trait. Mais que d’efforts supposent
de telles réalisations, péniblement arrachées a4 un emploi
du temps surchargé !

A mesure que passent les années et que la vieillesse
menace, nous voyons saint Augustin de plus en plus pré-

44

e

———-



occup¢ de défendre son ceuvre, et le loisir qu’elle exige,
contre l’envahissement des occupations extérieures
en 414, — il a soixante ans —, on le voit s’efforcer de
rogner celles-ci, il voudrait ne plus s’occuper d’affaires
étrangéres a son diocése ® (de fait il restera quelques an-
nées sans aller 4 Carthage, — mais bientét le développement
de la crise pélagienne ’aménera de nouveau a s’exporter) ;
en 426, — & soixante-douze ans —, il reporte le plus gros
de ses fonctions ecclésiastiques sur son successeur désigné,
le prétre Heraclius (c’est un peu la situation ou s’était
trouvé Augustin 4 ses débuts aux cétés de Valére, mais,
pour éviter l'irrégularité canonique dont avait été enta-
chée sa consécration, Heraclius ne recevra pas la dignité
épiscopale du vivant de son prédécesseur) : il est entendu
que saint Augustin sera déchargé de tout dérangement
pendant cinq jours par semaine afin de pouvoir vaquer
en toute tranquillité i ses travaux, — comme il se l’est
fait recommander par les conciles de Numidie et
d’Afrique 68,

Il savait bien que cette ceuvre écrite n’était pas la chose
la moins importante de sa vie : il avait le sentiment d’étre
par 1a utile 2 I'Eglise tout entiére, celle de son temps
et celle 4 venir % nous le voyons, 2 la fin de sa vie, préoc-
cupé de mettre ses livres en ordre, d’en dresser le catalogue,
de les réviser et d’en assurer la conservation, — pour
la postérité 7°,

Notes
1. Confessions, 1x, 8 (17). 19. Conf., v1, 11 (18-19).
2. Cité de Dieu, 11, 29. 20. Conf., x, 27 (38).

3. Confessions, u, 3 (5); Lettres, 21. Conf.,1, 11 (17).
126, 7 ; 157, 4 (59) ; Possipius, Vita , 22. Lettre 93, 13 (51).
1 23. Conf., 11, 4 (9) sq.

-4, Con/f., u, 3 (5). 24, Conf,, i, 1 (1) ; 1, 1 (1).
5. Contra Academicos, 1, 2 (3). 25. B. LEGEWIE.
6. Conf., 1, 13 (20), 14 (23). 26. Conf., v1, 2 (2) ; 1x, 6 (14).
1. Conf., 1x, 8 (17) sq. 27. L. BERTRAND (1935), L. GAUBERT
8. Enarratio in Psalm., 51, 7. (Esprit, nov. 1932 sq.)
9. Conf,, 1, 4 (7); vin, 7 . 28. Conf., V1, 15 (25).
10. Conf., 1v, 16 (28). 29. De bono conjugali, 5 (5).
11. Conf., 11, 4 (7). 30. Conf., viui, 1 (2), 6 (13), 7 (17).
12. Conf., v, 1 (1), 4 (7). 31. Conf., 1x, 3 (11).
13. Conf., vn, 7 (12) ; C. Academ., u, 32. Cony., v1, 13 (23) ; 15 (25).
2 (3). 33. Conf., 11, 5(9) ; Sermon 51, 4-5.
14. Conf., vi, 7 (11). 34. Conf., m, 6 (10) sq.
I15. De cura pro mortuis gerenda, 11 35. Conf., v, 1 (1).
(13). 36. Conf., 1v, 4 (T ; vi, 7 (12).
16. Cont., v1, 7 (11) sq. 37. Contra Academicos, 1, 3 (8); De
17. Conf., v, 8 (14), 12 (22). vera religione, T (12) ; De utilitate
18. Conf., v, 13 (23). credendi, |.

45




. Conf., v, 6 (10) sq.
. Conf., v, 13 (23).

Saint AMBROISE, De [Isaac, De

Bono mortis.

. Conf.. vi1, 1 (1) sq. ; Cité de Dieu,

x, 29, 2.
De beara vita., 1 (1-5) ; Retracra-
tiones, 2 ; cf. Conf., vui, 9 (13).

. Contra Academicos, 11, 2 (5).

. Conf., vi1. 1 (2) ; cf., vi, 6 (9).
. Conf., vili, 6 (14) sq.

. Conf., vii, B (19) sq.

. Conf., vitr. 6 (14) ; 12 (29).

Rom., 13, 13.

. Conf.,1x, 2(2) sq.

. Conf., 1x, 7 (8) sq.

. Rerract.,6 ;7.1 :8.1:9,1; Con-
tra litteras Petiliani, ni, 25 (30).

. Letrres 126, T : 157, 4 (39);
Possipius, Vira, 3.

. Sermon 355, 2.

66.
67.
68.
69.
70.

. Possipius, Vira, 3-4.
. Possipius, Vira, 8.

Retract, 17 (De fide et symbolo).

. Lettres 24, 25, 27.
. Lertre 28. 1 (1).
. LiperaTUS de Carthage,

Brevia-

rium, 4 (17), p. 103 Schwartz.

. Sermons 355, 356 ; Possipius, Vila,

11, 22-26.

. Lettres 152-154.
. Lerttres 113-116.
63.
. Possipius, Vita, 19.
6S.

Lettres 252-254.

Lettre 86 ; Sermon Frangipane 2,
1-4.

Possipius, Vita, 18.

Lertre 151, 13.

Lerrre 213, 5.

Lettre 151, 13.

Lettre 143, 2 ; Retract., prol. ;
94 (11, 67) ; Possipius, Vira, 28, 31.

L'Atelier de saint Augustin
Manuscrit de La Cité de Dieu (Bibl. Ste Geneviéve, XV* 5.).




lniu:ér.voma UNMLOCSTUg | Dares ispuauimushuneguo
WU Gurcecundummg a

b SN homapse Lol Lkl uananelaupuuua
& SPLOCRE N son q‘f‘ - 37 *q St e e SATTI,
.;1 i v

CRACCEPNIgcm,
JusTIME e eM g,

]
N LUYMEIICEO Pt men NUCUSTING CPISCOP o .
; T MY D sen L. . . - s
* Hee usutig e
MW mescamduimgpunaue | CATHROLICI  DeECIUNALERS, o
mumm‘ ""“llmhﬁ' .

1 rgeomgl Lsto, “»
- ~ -
e ETETeTqUOD Ll | O NTEN FACNNON g

. . » - .
. ‘

- -
- - -

. -‘
| M mmnsposues e | LIBeR - X» explIcIT .
M"Mqt&qum - A e “T’::{:ﬂ:’ : "{ S
vt BT T G-
ssecemsond . =" :

Jelicrter - -

= oL
- ---**‘ s
- - - - A o
oo e 7 ;

v et s -,,’-

Le plus ancien manuscrit du De Civitate Dei (milieu
du V* siécle). Bibilothéque capitulaire de Vérone.

L’GUVRE

Les dimensions considérables, mais aussi la variété
de cette ceuvre, rendent difficile une présentation som-
| maire ; il y a 12 des livres d’une conception tout a fait

originale comme les Confessions, qui ne sont pas simple-
! ment une autobiographie d’une étonnante profondeur
‘ d’analyse, ou comme les Retractationes, catalogue raisonné
| et critique de ses ouvrages antérieurs, ceuvre étrange,
1 passionnante pour ’historien i cause des précisions qu’il

47




CARRIERE ECCLESIASTIQUE ET LITTERAIRE

380 390 400 410 420 430

BAPTEME

ORDINATION

EPISCOPAT

CONTRE LES MANICHEENS

CONFESSIONS

CONTRE LES DONATISTES

SUR LES PSAUMES

DE TRINITATE

DE GENESI AD LITTERAM

CITE DE DIEU

SUR SAINT JEAN

————

CONTRE LES PELAGIENS

380

390 400 410 420 430

— i

s




nous fournit sur la date, la genése, la portée de chaque
livre, un peu décevante toutefois parce que les préoccupa-
tions polémiques de sa vieillesse aménent Augustin
non seulement i se critiquer avec une inquiéte minutie,
mais aussi, trop souvent, i défendre, quelquefois de fagon
un peu artificieuse, les passages de son ceuvre mis en
cause par ses adversaires.

Mais comme il est arrivé & beaucoup d’autres parmi les
Péres de I’Eglise, la plupart des ceuvres de saint Augustin
lui ont été inspirées par les problémes ou les préoccupations
qui tourmentaient I’Eglise de son temps; en matiére de
théologie, par exemple, rares sont les traités qui soient
sortis, comme I’admirable et puissant de Trinitate, d’une
exigence spontanée et toute intérieure, encore que méme
la les préoccupations polémiques ne soient pas absentes.
D’out I'importance que prend dans les écrits de I’évéque
d’Hippone la lutte contre les ennemis de I’Eglise et de
Porthodoxie : ce ne sont que controverses, attaques,
réponses, réfutations, mises au point, comptes rendus de
conférences contradictoires (on aimait beaucoup -alors
ces débats oratoires et, comme il est facile de I’imaginer,
notre ancien rhéteur y excellait.) Voulant joindre 4 la
Vie de son maitre un tableau de son ceuvre, Possidius
n’a rien trouvé de mieux que de la classer d’apres les
adversaires qu’Augustin avait pourfendus

1. Contre les Paiens, 2. Contre les Astrologues, 3. Contre
les Fuifs, 4. Contre les Manichéens, 5. Contre les Priscil-
lanistes, 6. Contre les Donatistes, 7. Contre les Pélagiens,
8. Contre les Ariens, 9. Contre les Apollinaristes.

Il s’en faut que toutes ces luttes aient ¢galement pré-
occupé Augustin, ni de la méme fagon ; I’Arianisme par
exemple était passé un peu au second plan depuis que
Théodose et le Concile de Constantinople (381) avaient
assur¢ le triomphe de orthodoxie nicéenne dans I’Em-
pire : les Ariens désormais se recrutent surtout chez les
Germains convertis par Wulfila ; saint Augustin n’aura
guere a les combattre, sinon spéculativement, avant qu’a
la fin de sa vie il ne se trouve en présence des aumd-
niers des troupes barbares envoyées d’Italie en Afrique
pour combattre la révolte du comte Boniface (427). On
a pu, négligeant ces polémiques secondaires, schématiser
a l'extréme la carriére ecclésiastique de saint Augustin
en trois périodes ou dominent successivement :

49

SAINT AUGUSTIN. 4,




de 387 a 400 la lutte contre les Manichéens,

de 400 a 412 la lutte contre les Donatistes,

de 412 a 430 la lutte contre les Pélagiens.

Si on prend gout a ce petit jeu du Digeste, on pourrait
aller jusqu’a condenser en quatre slogans tout 1’essentiel
de la pensée du grand docteur, qui apparait comme :

- philosophe de [l’essence contre les Manichéens.

- docteur de I’Eglise contre les Donatistes,

- théologien de I’histoire contre les Paiens,

- champion de la grdce contre les Pélagiens.

Mais le jeu n’a d’intérét que si l’on sait n’en étre pas
dupe, car tout cela, bien entendu, est beaucoup trop som-
maire. S’il est bien vrai que, dans les premiéres années de
sa vie chrétienne, la réfutation de ses anciens amis Mani-
chéens occupe beaucoup saint Augustin, inquiet de la
propagande jadis dépensée a leur service, cette période
mérite d’étre appelée plus encore la période philosophique:
c’est alors que saint Augustin rédige ses Dialogues (les
premiers, inspirés quant a la forme de Cicéron, remontent
a 'automne 386 et ont été écrits pendant le séjour de
retraite a Cassiciacum), sous l’emprise de son nouvel
idéal de Néoplatonisme chrétien : la polémique, quand
polémique il y a, est dirigée contre le scepticisme de la
Nouvelle Académie au moins autant que contre le pes-
simisme manichéen.

D’autre part, c’est dés son entrée dans les ordres que
saint Augustin rencontre le difficile probléme du schisme
donatiste qui depuis 312 déchire I’Eglise d’Afrique
une histoire absurde, comme tous les schismes, issue
d’obscures querelles autour d’une élection contestée au
sitgge de Carthage (en clair, une de ces innombrables
affaires d’épuration, comme il arrive toujours ap1.'és une
période de persécution, — celle ici de Dioclétien, —
quand s’affrontent les résistants et les faible’s, — les plus
ardents parmi les partisans de la sévérité n’eFant pas tou-
jor.rs ceux qui, au temps du danger, s’étaient montres
les plus purs!), mais une affaire trés grave, dres?sant,
Eglise contre Eglise, dans beaucoup de villes (dont Hippo-
ne) évéque contre évéque, impliquant, sous les aspects
techniques proprement religieux, des composantes poli-
tiques et sociales : le parti donatiste se recrute surtout
dans les pays berbéres les moins romanisés, parmi le
prolétariat agricole opprimé par les grands propriétaires :

50

s



Tombe de I'évéque donatiste Optat de Timgad (mort en
398). Un entonnoir percé au-dessus de la bouche'du défunt
permettait de lui verser des libations nourrissantes.

\

il y a dans ’agitation donatiste tout un aspect de révolte
sociale et de jacquerie. Que d’efforts dépensés par Augus-
tin pour essayer de convaincre ces adversaires obstinés,
bien résolus 4 refuser ’unité, depuis son curieux Psaume
alphabétique, de 394, rédigé dans un latin populaire et
en vers rythmés, jusqu’a la grande conférence contra-
dictoire de Juin 411 qui rassemble a Carthage, sous la
présidence d’un commissaire impérial, les deux épisco-
pats rivaux et qui sera un triomphe pour Augustin et
pour la cause catholique.

- Cette année 411 marque bien un tournant dans la vie
de notre évéque aprés la Conférence de Carthage,
c’en est fait de ces adversaires (bien que saint Augustin
ait encore eu 4 polémiquer avec eux jusque vers 418-420) ;
définitivement condamnés par le pouvoir impérial, les
Donatistes se voient pourchassés par celui-ci (ce n’est
Pas sans peine que saint Augustin a admis cette inter-
vention du bras séculier) et ramenés A ’'unité d’une main
ausst brutale que celle que Louis XIV abattra sur les
protestants, — et aussi efficace. Saint Augustin pouvait
donc s’attendre 2 respirer ; mais ’été de cette méme année
n’était pas écoulé qu’un Concile de Carthage condamnait,
dans la personne de son disciple Celestius, les erreurs

51




du moine Pélage, — acte décisif qui ouvrait une nouvelle
période de luttes doctrinales, et pour Augustin de terribles
combats. Originaire de Grande-Bretagne (on a méme
voulu voir dans Pelagius une transcription grecque du
nom celtique Morgan), mais fixé a Rome, Pélage avait,
comme tant d’autres, fui devant l’'invasion d’Alaric pour
se réfugier en Afrique. Il avait cherché a entrer en relations
avec 1’évéque d’Hippone, mais celui-ci avait répondu a
ses avances par un billet de douze lignes qui est un chef-
d’ceuvre de circonspection !.

Il semble bien en effet que saint Augustin ait été déja
mis en garde contre [’enseignement de Pélage® : en
bon moine (car Pélage était un ascéte, unanimement res-
pecté), en moraliste soucieux de progres spirituel, il
insistait surtout sur ’effort & dépenser par ’homme, mais
cela ’avait amené, a force de mettre ’accent sur le libre-
arbitre et son efficacité, 4 minimiser, sinon i nier le réle
de I’intervention divine, de la prédestination et de la grace
dans la vie humaine et le salut. C’était 1a heurter de front
et la théologie et l’expérience intérieure du converti
qu’était saint Augustin. On comprend la netteté, la
violence de sa réaction.

Mais il avait affaire, cette fois, 4 bien forte partie : il
trouvait dans Pélage, Czlestius ou, aprés ’effacement de
ces premiers champions, dans cet étonnant Julien, évéque
d’Eclane en Campanie, ’infatigable adversaire de ses der-
niéres années, de tout autres adversaires que les médiocres
Donatistes ou Manichéens d’Afrique rencontrés jusque-la.
Apres s’y étre frotté, saint Augustin
ne parlera plus qu’avec un profond
respect de ces grands et subtils
esprits 3 : c’étaient en effet des
hommes trés remarquables, trés
cultivés (on a pu dire de Julien
qu’il était le plus grand maitre
que la langue latine ait connu
depuis Tertullien?), capables comme
logiciens, dialecticiens, disputeurs,
de rendre des points a Augustin
lui-méme, comme il s’en apergut

1. Les notes et références concernant ce
chapitre se trouvent a la p. 59.

Julien, évéque d’Eclane
« canonisé » par Pietro de’ Natali (d'aprés une éd. du XVI* s.).



bientét. Et que dire de leur tactique, de leur habileté
a en appeler d’'un Concile 4 un autre, des évéques d’Afri-
que a ceux de I’Orient grec, du pape défunt a son suc-
cesseur... Quelle adresse a rétorquer par des arguments
personnels : & saint Augustin qui leur oppose saint Paul,
la tradition la plus constante et la plus obvie de I’enseigne-
ment ecclésiastique, ils répondent en fouillant ses écrits
et son passé, tichant de le mettre en contradiction avec
lui-méme (n’avait-il pas, dans 'optimisme d’un lendemain
de convetsion, consacré trois livres a la gloire du Libre-
arbitre ?), ou interprétant la sévérité de sa doctrine comme
la réaction du pécheur repenti (Pélage, lui, n’avait pas volé
de poires dans son enfance, ni entretenu de concubine !),
ou, pis encore, une survivance du Manichéen qu’il avait
eté.

En bons héritiers de la tradition disputeuse de la philo-
sophie classique, ils s’ingéniaient & poursuivre leur adver-
saire sur son propre terrain, a le confronter avec les consé-
quences les plus extrémes impliquées par les principes qu’il
avait énoncés, — tel jadis Carnéade poursuivant les Stoi-
ciens et les contraignant d’assumer la responsabilité de
leurs fameux paradoxes. Ainsi : a 'optimisme pélagien,
Augustin opposait, — argument massue, — la pratique
liturgique du baptéme des tout-petits enfants, a qui
nul péché actuel ne peut pourtant étre reproché ; mais
alors, répliquait-on, que faites-vous des enfants morts
sans baptéme, ces innombrables pauvres petits innocents,
condamnés au feu éternel ? Et que devient la Justice de
Dieu ?

On ne saurait trop insister sur I’importance de ce climat
polémique et sur les conséquences qui en sont résultées
pour 'ceuvre des derniéres années de saint Augustin et
pour lorientation de son influence. C’est 4 la polémique
anti-pélagienne qu’il doit d’étre passé A la postérité sur-
tout, ou d’abord, comme le théologien du péché originel,
de la prédestination, de la grice, comme le moraliste
de la concupiscence et de la misére de ’homme abandonné
a ses seules forces. Il est bien vrai qu’en face du rationa-
lisme et du naturalisme de Pélage (pour qui la grace, c’est
la belle nature que nous a conférée le Créateur, et sa liberté)
saint Augustin apparait comme 1% porte-parole de la plus
constante et authentique tradition chrétienne (que devient
chez Pélage le scandale de la Croix ?), comme le cham-

53

(G




pion de Dieu,
fable impénétrabilité.
tout ce qu’il répond aux

rend pas toujours un son aussl p
L’orthodoxie ne s’y est pas trompeée :

zone d’indétermination autour
probablement insolubles, elle

on s’établissait notablement

ficiles et, 4 I’échelle humaine,
a bien précisé que sa positi

en-de¢a de l'extrémisme augustinien
n’a jamais paru totalement acceptable.

propre

f—.

Ay o I.
oy

gl So £a
i St X
i ; -
b & 8 . s
f _krllfl‘.",‘r\“ll.tgfmi_‘i 1'111\»‘\‘((1\1 ‘
“1\§,M'Iil\ll'?*llliﬂ"i“_'lm-' -

SRR ‘.‘wd.‘;‘.lq“ﬂl_‘g\ ar, 4
\"‘.""‘V\t‘l‘ e il sl '.m""'".." "‘
dlilsu&\(ilii;l-"“i""“s‘“"'
: ‘“l Th N ‘1|*~l";.'l-.'llﬂ-";l7(’:f”' [ '. A

5 '\-_'t'l[lfi\l“v wﬂjiﬁ(“‘* ;

_,:-(': : tTP!"‘;"‘.""I ""’1“"1"‘“""‘f‘"

AR e pragprinaris SNETLSARR S |

e e uwlu‘f\ Jry e

Ty g :’~‘|9L~Mt’&'ﬂp

l it I\l‘i‘lf‘"“"" ;
crstbupore o &
R |

e Cil.lit\ii'l-l'v$h1ml'““_“ "'"-._ *

'rslil:lll""'huﬂf‘“'" '. 4 <t t.-'.,'.l‘.,.. ,. !
: I3 P % A0 5 i

1-i*i:k;bufﬁu'artéluf" Ahaldet o
= . '*_.“_"_I.". (‘_l"""“l ‘\( wingty

padiacont yapao 1Lt 2

l-l“_l; |I_’u'.-i' Hﬁ'(”:f“ s AEY
deyeppreanoni b gl | &
A e O CRET = VI W Rs
f?i}.&{rcmw‘a H"ﬂ"_ 2 *3

i

Lettre d' Augustin contre les Pélagiens.
Manuscrit du Ve s. (Bibliothéque d’Orléans).

dewie 1..;..!\||-‘."‘1.u"|\'i|u_c-in ¢ .

AL ,.’-f.g_’;am"w i ;Q'ﬁyljci‘., sl

piacpin fevimuTvedic s g,

- : \j\\?ﬂittuﬁzltl_l.(tﬂiﬁﬁ“?’ﬂ

le héraut de sa Transcendance, de son inef-
Il est bien certain aussi que dans
Pélagiens, saint Augustin ne

leinement satisfaisant.
en maintenant une
de ces problémes si dif-

dont le « systéme »

losviashivanan Ry l_\ﬂfﬁd‘i_ﬁl‘i{l ok
T B ;,iu‘- uxtﬁ*‘t)q e a\'&‘-‘“!t\‘ L .
[“\p un“-.nlz | ._\I\c'r\ AR
Py I €O O R ML) Lip ey

Wsprdodianat 'L\t.‘tl‘::t:\l :::'l\‘:‘s\l.;l
prarma oLyl @;\l!ﬁlll_l' \?n‘c‘?\tﬁr
“hainy u‘nM.gf\L{T FeswmiL el :v\f ll;':"?:-:’ G

Lo ) .“ 1wy t'('r[:'uIa cre l_iﬂif{'{l‘v"
e S et lul_l [N §S l"joi?’l
Cratsvaa uc.h XN1C ut'd{\ﬁ.}'.&—-; =
-1 or \-"A'G‘I—N'.'\;illfl{l:l-hltt:hﬂ]
A kl;"lt‘ (‘tii?i;ltmg' _l;.f(‘ .
LA T YRS 1A AN AN AR d'H
!' TP ol t.'_(‘lj »eiy Vi‘l"{."_l_'i{u s s_.igg,-,i;- '
tHOMYETL L. BAULE ot P[\.s N
l; B TR T n‘up& 7
Ipararys u'yi{.!u'ulu_;_nl;runs#gri‘]'&'; 4
-."Flﬂ'.{s_r'énfi?t-ﬂt‘\qﬁuﬁ 4 - L
51 “?i’u‘t.‘{.’_}hl e m.éﬁ{f 2
N l_.i t'()d podayissed e s 1..‘_..’,.&*(‘
SOV Ty v._u,‘-ru\t‘h,if_ e iy
s v Z

-




Il faut mesurer en effet combien il se laisse facilement
¢mporter par son ¢lan, dans le feu de la discussion et
poussé a bout par la contre-offensive, obstinée et habile,
de ses adversaires ; comme il arrive toujours, il finit par
accepter le terrain choisi par I’ennemi (son systéme en
arrive lui aussi a4 devenir trop rationnel, 4 trop bien
réussir 4 tout expliquer) ; le dos au mur, il est contraint
d’outrer son expression, sinon toujours sa pensée (c’est
dans la tradition de la technique des vieux rhéteurs
il faut toujours démontrer le plus, pour n’étre pas entrainé
a concéder le moins, — un peu comme les militaires
commencent leur défensive en avant de la ligne qu’ils
sont décidés a4 ne pas laisser enfoncer).

En fait, c’est une tout autre image qu’on se fait de la
théologie augustinienne, une image beaucoup moins dure
que celle du terrible docteur de la prédestination (pour
qui, peut-on dire, les hurlements des damnés entrent 2
titre de dissonance expressive dans le concert qui fait le
bonheur des Elus) lorsqu’on cherche a saisir sa position
réelle, en tenant compte non seulement de ses écrits anti-
pelagiens mais aussi de ceux qui reflétent I’enseignement
officiels, la catéchése qu’il donnait i son peuple. Mais
ses exagérations subsistent (on ne peut relire les écrits
de| ces années 412-430 sans relever a chaque instant ce
qu’on pourrait appeler des pieges 4 Jansenius) : si, comme
le montre I’histoire de son influence, de graves contre-
sens ont €té, si souvent, commis sur sa véritable pensée,
Augustin en est lui-méme, pour une large part, le premier
responsable.

Mais si grande que soit la part de la controverse dans
’ceuvre de saint Augustin, il ne faudrait pas réduire celle-
ci a celle-1a ; le parti adopté par Possidius dans son cata-
logue a quelque chose d’artificiel : a4 ses neuf premiéres
rubriques, polémiques, qui ne rassemblent au total que
160 titres, il est obligé d’ajouter une dixiéme — ceuvres
diverses « utiles & tous », — qui a elle seule en représente
475... On comprend ’embarras du bon Possidius cet
énorme ensemble d’écrits ad utilitatem studiosorum omnium
se révele rebelle 4 tout classement : Quelques catégories
qu’on imagine, il reste toujours un résidu : richesse de
Pesprit augustinien, sollicité en tous sens (bien caracté-
ristique, le recueil intitulé Sur quatre-vingt-trois questions
diverses, ol il y a de fait un peu de tout), diversité aussi

55




des taches que lui impose le service de I’Eglise (tout 2 la
fin de sa vie, il lui faut, sur ’insistance du diacre, — sans
doute le futur évéque de Carthage —, Quod vult deus,
compiler un catalogue de toutes les hérésies : 88 au tortal,
de Simon le Magicien a, bien entendu,Pélage et Czlestius!).
C’est d’autre part un caractére spécifique du génie augus-
tinien que de se refuser aux distinctions trop nettes : il
n’est pas toujours facile chez lui de savoir ou s’arréte
la philosophie et ou commence la théologie, et quand de
I'une et de I’autre on passe a la mystique. Les genres mémes
ne sont pas bien distingués : certaines des 224 lettres éditées
dans sa Correspondance ont I’importance de véritables
traités, et sont d’ailleurs recensées comme tels dans les
Rérractrarions®. Cela s’explique par les méthodes de diffusion
du livre dans ’antiquité : 3 cette époque (c’est-a-dire
bien avant Gutenberg), « éditer » un ouvrage c’est tout
simplement mettre en circulation un exemplaire-type, en
autorisant les lecteurs 3 en faire établir une copie, si bien
que la frontiére est trés indistincte qui sépare une lettre,
communiquée a d’autres par son destinataire, du traité
proprement dit, qui s’ouvre souvent sur une dédicace.
Pour les mémes raisons, il est parfois difficile de discerner
le sermon du traité.

Je ne reviens pas sur les Dialogues philosophiques, ni
sur les traités de théologie dogmatique dont le de Trinitate
est le modéle ; il faut souligner que le pasteur d’idmes
qu’était 1’évéque d’Hippone a eu a se pencher sur les
problémes pratiques de la vie chrétienne, d’ou ces petits
traités de théologie morale, Sur le mensonge, le jeine, la
virginité, le bien du mariage (saint Augustin reste pour la
tradition catholique le grand théologien du mariage chré-
tien) ; la correspondance, d’autre part, nous offre autant
d’exemples de consultations théologiques, sur les thémes
les plus divers, que de lettres de direction spirituelle, —
le tout enrobé dans les formules solennelles de la céré-
monieuse politesse byzantine.

I1 faut faire une place spéciale 4 ce qu’on peut appeler
les ceuvres pédagogiques, comme le De catechizandis
rudibus, petit traité d’initiation religieuse, ou le De doc-
trina christiana, théorie de la culture chrétienne, — science
biblique et éloquence ecclésiastique, — qui a eu tant d’in-
fluence sur le développement de la culture médiévale.

56



Enfin et surtout il faut souligner l'importance qui
revient dans cet ensemble aux ceuvres proprement exeégé-
tiques : 1_’Ecr_iture Sainte est pour saint Augustin la Somme
de toute vérité, la source de toute doctrine, le centre de
toute culture chrétienne et de toute vie spirituelle ; sa
théologie est trés directement biblique, sa catéchése ne
I’est pas moins. A mesure qu’on se familiarise davantage
avec ’ccuvre et le style de saint Augustin on est de plus
en plus sensible 4 cette présence de I’Ecriture ; des érudits
minutieux ont relevé, dans ’édition des Bénédictins de
Saint-Maur, 13.276 citations de I’Ancien Testament et
29.540 du Nouveau. Il y en a en réalité beaucoup plus,
mais il est difficile d’avancer un chiffre précis, car com-
ment faire la part des citations formelles, des adaptations
ingénieuses 4 un contexte nouveau, des réminiscences
voulues ou inconscientes ? Homme d’Eglise, saint Augus-
tin a assimilé sa Bible comme, dans sa jeunesse, il avait
appris a assimiler Cicéron et Virgile : son style s’émaille
d’elle comme il reste, quelque effort qu’il fit, imprégné
de formules classiques. Ce caractére biblique est d’ailleurs
souvent voulu, cherché : on a remarqué que citations ou
imitations se multiplient dans les pages les plus travaillées,
celles ol l’auteur cherche a traduire une émotion reli-
gieuse particuliérement intense; c’est volontairement
qu’il s’efface, que sa parole a lui, sa parole d’homme se
tait et céde la place a la parole inspirée, a la Parole de Dieu.

On comprend dés lors qu’il se soit tout particuliére-
ment attaché a I’étude des Ecritures : il a repris jusqu’a
six fois I’exégése de leur premier livre : de Genesi contra
Manichaeos, de Genesi ad litteram, liber imperfectus, puis,
sous le méme titre, libri XII, — une de ses ceuvres mai-
tresses, — Locutionum lib. I, Quaestionum lib. I, Confes-
sions XI-XIII, — car, au grand étonnement du lecteur
qui les ouvre pour la premiére fois, elles s’achévent sur
une méditation des premiers versets de la Genese. Je
ne puis que mentionner ici les ceuvres les plus considé-
rables, comme les étonnantes Enarrationes in Psalmos, les
unes effectivement préchées, les autres dictées pour la
lecture, — ou, sur le Nouveau Testament, le de Consensu
Evangelistarum, demeuré en somme jusqu’a hier la base
de I’exégeése catholique, et les 124 Tractatus sur I’Evangile
(et la 17® Epitre) de saint Jean, des sermons ol sous une
forme trés simple ’évéque d’Hippone a réussi a exprimer

57




un enseignement d’une richesse et d’une profondeur
incomparables. Saint Paul n’a pas fait ’objet d’un pareil
traitement d’ensemble, mais saint Augustin en a si sou-
vent et si longuement disserté que les érudits du haut
moyen age (de Bede 4 Florus de Lyon) n’ont pas eu de
peine 4 extraire de ’ensemble de I’ceuvre augustinienne
un commentaire complet des Epitres : de sa conversion
a la controverse anti-pélagienne, la pensée augustinienne
tout entiére nous apparait inspirée du paulinisme.

La variété n’est pas simplement dans le choix des sujets:
elle se manifeste aussi dans la longueur (qui va de notes
de quelques iignes aux quelque 2.000 pages des Enarra-
riones), le caractére de ces diverses ceuvres : il sait s’adap-
ter a son public, raffiné jusqu’a la plus extréme subtilité
quand 1l s’agit de séduire les lettrés exigeants, simple et
direct dans sa prédication (les experts savent observer
la nuance qui sépare les sermons d’'un ton tout familier
adressés au bon peuple d’Hippone, de ceux qu’en orateur
invité, qui attire un public de choix, il prononce a
Carthage). '

I1 faudrait, pour mettre en valeur la rare diversité de son

style, montrer a la fois comment saint Augustin est toujours
resté le rhéteur, maitre de tous les procédés de l’art, et
comment ’usage de cette rhétorique, loin d’étre, comme
I’admettent trop facilement les modernes, une faiblesse,
une marque d’insincérité, sert au contraire l’expression
d’une pensée profondément originale : le maitre écrivain
qu’était notre Augustin savait choisir a l'intérieur de ce
répertoire si riche, — un peu comme nos poetes savent
choisir dans le répertoire des rimes, — et recourir pré-
cisément a ce qui correspondait exactement A la nuance
voulue : si tel de ces procédés, ’antithése par exemple,
revient avec une monotonie obsédante, c’est qu’il traduit
une catégorie fondamentale, psychologique (on a pu
dire que saint Augustin pensait par antithéses) et doc-
trinale a la fois (ne parlons pas a ce propos de manichéisme
rémanent : il suffit de relire saint Paul pour constater
qu’un certain - dualisme est bien fondamental a4 toute
pensée chrétienne).

Il faudrait enfin, pour apprécier l’originalité et les
valeurs de sa langue, situer saint Augustin a4 sa place
dans I’évolution de la littérature latine et du latin chré-
tien, montrer comment il a su, a la différence de tant

58

la

YN




d’autres lettrés de ce temps de décadence, user d’une
langue qui fit conforme aux normes du latin littéraire
codifié par les classiques, et qui fit pourtant une langue
vivante, susceptible d’étre comprise par un public peu
cultivé qui parlait un tout autre latin, déja en train d’évo-
luer vers ce que sont devenues les langues romanes.
Montrer, d’autre part, comment il a su faire la syntheése
entre les deux tendances qui s’étaient disputé jusque la
les écrivains chrétiens de 1’Occident : ou bien (comme
I’avaient fait ingénument les premiers traducteurs de la
Bible) accueillir sans scrupule le jargon technique des
milieux chrétiens, avec ses hellénismes, ses vulgarités,
ses néologismes, — ou bien, pour rendre i la langue sa
dignité, essayer de présenter les pensers nouveaux de la
religion chrétienne sous les oripeaux antiques de la tra-
dition classique (comme I’avait tenté assez maladroite-
ment Lactance, cet « ennuyeux Cicéron chrétien ») : entre
les deux extrémes, saint Augustin a su trouver la position
d’équilibre et définir, pour des siécles, les normes du latin
ecclésiastique.

Mais cette analyse exigerait des précisions de plus en
plus techniques et notre lecteur est en droit de s’impatien-
ter car nous avons eu beau, chemin faisant, lui apprendre
bien des choses sur saint Augustin, nous ne lui avons
toujours pas montré quel est cet homme... Et c’est bien
cela pourtant qu’il importe de connaitre, tant chez lui
est apparent, et décisif, le lien qui unit P’ceuvre et la

vie, ’homme et la pensée. Il faut donc s’essayer A en
tracer un portrait.

Notes
1. Lettre 146.
2. De gestis Pelagii, 26 (51).
3. Lettre, 186, § (13), 11 (37).
4. J. H. BAXTER.
5. Lettres 54, 55, 102, 140, 147, 166, 167, 185, 187,

59



La pilus ancienne effigie d' Augustin (détail)

( Basilique de Latran, VI¢ s.),

fof 1~

L’HOMME N P

Certes nous savons sur lui beaucoup de choses, beaucoup
plus de choses et plus profondes que sur aucun homme
de I’antiquité (Cicéron seul peut-étre excepté), — mais
non tout ce que notre sollicitude, ou notre curiosité, vou-
drait savoir. Il n’est pas question, par exemple, — mais
saint Augustin serait le premier i nous détourner de
ce vétement périssable de ’homme extérieur, — de des-

siner les traits de son visage, faute de documents (le plus

‘ancien « portrait », — une fresque du Latran, — date
de plus d’un siécle aprés lui, et I'ascéte aux rides pro-

fondes qu’il nous présente n’a pas de valeur iconogra-

phique ; le second en date, le sceau d’un duc de Numidie,
vers 636, nous offre, presque indiscernable, une impro-
bable figure poupine), faute aussi de témoignage (ce qu’on
sait ne dépasse pas I’anecdote : il a souffert d’hémorroides ;
en bon méditerranéen il craignait le froid).

60

]




*L
¥

R

La seconde en date
des effigies d'Augustin.

Sans doute, méme sur ce plan on a pu dire des choses :
qu’il a été doué, malgré un lot commun d’infirmités et
de maladies, d’une trés solide constitution physique :
il est arrivé jusqu’a soixante-seize ans, toujours vigoureux
(Pouie et la vue intactes) aprés une vie des plus actives,
comme on I’a vu, tantét 4 Hippone méme, tantét A courir
sur les routes : ainsi du printemps i I’automne 418, I’an-
née de ses soixante-six ans, nous le voyons aller d’abord
a Carthage, puis de 12 remplir une mission 4 Césarée de
Maurétanie (soit Cherchel, 100 km. i 1’Ouest d’Alger),
revenir précher & Carthage, rentrer enfin a Hippone, soit
plus de 2.000 km., sans doute a cheval, sur les dures
voies romaines...

Il sera plus aisé, plus révélateur aussi, de parler de sa
personnalité ; défions-nous ici de tout schématisme : on
me dispensera d’une psychographie; bien sir, il a été
un « émotif actif secondaire » (laissons au naif le soin de
chiffrer ces indices) : mais le vrai psychologue sait que le
propre des trés grands hommes est d’échapper aux clas-
Sceau du duc Pierre de Numidie, 61
second quart du VII¢ s,

Découvert par V. Laurent en 1952
(Musée du Vatican).




sifications sommaires de la caractérologie, parce qu’ils
sont assez riches pour étre a la fois, et tour a tour, ceci
aussi bien que cela, et cela encore. Aussi bien ce qui im-
porte c’est 'homme réel, historiquement réalisé, c’est-
a-dire non seulement celui que définissent les potentialités
d’un caractére ou d’un tempérament, mais ce qu’il en
a fait, — développant, enrichissant ici, réprimant, atro-
phiant ailleurs, sous l’effet de son éducation, de celle
qu’il a regue comme de celle qu’il s’est donnée, de ses
rencontres avec la vie : ce qu’on appelle un portrait ne
peut étre séparé d’un bilan de I’ceuvre et de ’action effec-
tivement réalisées, car ce qui importe ce n’est pas ’homme
qui aurait pu étre mais celui qui, en fait, a été.

Seule une ame vile contestera la grandeur d’Augustin :
on épargnera au lecteur les banalités habituelles sur cette
« union des dons exceptionnels du cceur et de Pesprit ».
L’historien qui s’attache a reconstituer les méthodes de
travail (aux instruments en fait assez rudimentaires)
qu’il a pratiquées est particuliérement sensible a4 I’éton-
nante mémoire d’Augustin (dont il a décrit le mécanisme
en termes restés justement classiques, évoquant 1’étendue,
les « vastes palais » de cette mémoire aux trésors innom-
brables et toujours présents !) : il posséde toute I’Ecriture
par ceur, comme ses classiques, ce qui lui permet d’évo-
quer sans effort toute une chaine de versets, associés par
idées ou par images, venus des coins les plus divers
de la Bible, avec une virtuosité qui laisse réveur I’érudit
moderne, habitué a feuilleter dictionnaire et concordances.

11 faut célébrer plus encore la puissance de son génie

spéculatif, qui sait déceler qu’il y a, ici ou 13, un pro-
bléme, le poser, puis s’y accrocher, le pousser a fond,
affronter une 2 une les difficultés qui surgissent, et ne pas
se déclarer trop tot satisfait. C’est un spectacle émouvant
que de voir cette grande pensée se faire jour et s’exprimer
comme en titonnant au prix d’efforts immenses en dépit
du handicap que représentaient les lacunes si graves de
sa formation premiére et de son information : nous
avons souligné chemin faisant cette situation paradoxale
(un si grand esprit, une culture déja si amoindrie), —
et ses résultats ambivalents. Que de fois, felix culpa,
a-t-elle conduit Augustin, naivement ignorant de ce qu’on

1. Les notes et références concernant ce chapitre se trouvent p. 81.

62




avait pu penser avant lui, i prendre un nouveau départ
sur une piste originale. Que de fois au contraire, hélas,
nous sentons l’aile de I’aigle s’user en vain contre les
barreaux de sa cage : il est certain, par exemple, qu’il
péche trop souvent par verbalisme, en logicien maladroit,
prisonnier de sa langue : il se laisse embrouiller dans des
difficultés factices, dues 4 une simple question de mot:
nous le voyons, dans son analyse, par ailleurs si profonde,
du mécanisme de la mémoire, s’interroger avec angoisse
sur le paradoxe du souvenir de ’oubli 2 — du mot « oubli »
bien entendu, ou ailleurs nous faire penser a Frédégise,
ce prédécesseur carolingien de Sartre, qui devait disserter
sur ’étre du néant, — P’étre du mot niksl 3 ! Mais — dia-
lectique de I'ambivalence — s’il a parfois péché par le
mot, n’oublions pas qu’il lui sera beaucoup pardonné,
car Ce penseur est aussi, comme [’avait été Platon, un
artiste du verbe, un trés grand écrivain qui a su forger pour
exprimer ses vues originales des procédés d’expression
d’une merveilleuse efficacité.

Autant que le métier sir du rhéteur aux ressources
multiples, le style d’Augustin refléte la nature extréme-
ment riche de sa sensibilité : rien chez lui du cérébral
desséché, ramenant tout 4 un schéma d’idées pures.
Une émotivité intense au retentissement indéfiniment
prolongé : voyez la gravité du traumatisme psychique que
lui ont causé les quelques fessées regues, conformément
aux plus saines traditions de la pédagogie antique, pen-
dant ses années d’écolier : je ne parle pas seulement des
Confessions ou ce souvenir est a sa place 4, mais dans la
Cité de Dieu, a soixante-douze ans, le vieil évéque s’écrie

s st ehaih i AR

encore a ce sujet : « Qui ne reculerair d’horreur et ne choi-
sirait la mort, si on lui offrait le choix entre mourir et rede-
venir enfant ® ! »... Ou encore cette propension aux larmes,

dans tant d’épisodes émouvants de sa conversion ou de
sa vie sacerdotale : certes il Y a2 1A un phénomeéne bien
connu des théoriciens de la spiritualité qui savent A quelle
grice, survenant 3 tel moment du progres intérieur, cor-
respond le « don » des larmes ; Ihistorien des maeurs a
aussi son mot A dire : c’est un trait d’époque, on verse
volontiers des « torrents de larmes » au Bas-Empire,
comme dans notre sensible xviire siecle ; mais il y a 13
aussi chez saint Augustin quelque chose de plus profond
qui révéle un trait caractériel.

63

N



Cette émotivité, qu’exacerbe [l’analyse introspective,
la prise de conscience sans cesse approfondie, est li¢e
4 une expérience humaine d’une symétrique richesse.
Si la morale et la spiritualité augustiniennes se caracté-
risent par leur sévérité, celle-ci n’a rien, de la raideur
inhumaine de celui qui condamne, pour les ignorer, les
richesses de la vie et les splendeurs du monde. Rien non
plus du refoulement puritain qui jette un regard troublé
vers cet au-dela de la barriére qu’on ne franchira pas (le
Puritain, c’est Pélage, ce moraliste rigide, — il fait penser
3 notre Saint-Cyran —, 4 la piété froide et correcte comme
un blanc linceul, qui ne cesse d’insister sur la sévérité de
la Loi: « Qu’il est dur de garder les voies du Seigneur!%»):
il ne s’agit jamais chez Augustin que d’amour et de plus-
amour. S’il nous demande d’aimer Dieu, la Vérité, I’Intel-
ligible, ’dme, plus que le corps, c’est a la fois parce qu’il a
mesuré les limites de toute perfection terrestre, expéri-
menté leur goit de cendre, et qu’il a découvert que le cceur
de ’homme était capable de.beaucoup plus. Mais, (et il y
insiste d’autant plus que la polémique anti-manichéenne
I’a conduit a découvrir la non-substantialité du mal),
jamais il ne niera la réalité de ces biens inférieurs: il n’est
que de ’écouter ! La méme ou en lui le chrétien, I’as-
céte, le théologien, proclame bien haut qu’il préfére a tout
son amour pour le Dieu Transcendant, la musique de sa
phrase traduit le frémissement de sa sensibilité devant ces
nourritures terrestres, sl prenantes pour le faible cceur
de ’homme (il faut voir comment, devant de tels passages,
nos bons traducteurs jansénistes, horriblement génés, se
réfugient dans I’abstraction) : « Ah ! non pas la splendeur
du corps, la douceur du temps, ni Péclat de la lumiére si
amicale aux yeux, ni la douce mélodie des cantilénes aux

ni le parfum des fleurs, des onguents, des aromates,

Lons varies,
bres faits pour les caresses,

ni la manne ou le miel, ni ces mem
(membra acceptabilia carnis amplexibus ") ... »
Et si sa spiritualité, celle que d’abord il s’impose avant

de la précher aux autres, s€ fait si exigeante, c’est la réaction
naturelle de celui qui a d’abord été un pécheur et qui
sait combien il est facile de s’attarder le long des chemins,
compliqués a plaisir, qui devraient nous conduire vers
Dieu : il parle d’expérience et sait quelle est la puissance
tyrannique de cette concupiscence qui relie I’ame au corps
par des liens si tendres et si violents.

64

SR s
e S IPLL L AN .



-

e P 2

Cette Ame si facile 4 émouvoir est aussi une dme trés
complexe (les modernes, naifs, et eux-mémes redevenus
barbares, ont peine 4 imaginer qu’un Ancien ait pu
éprouver des sentiments aussi subtils, — mais il faut
comprendre qu’Augustin, homme de Ia Spatantike, est
I’héritier d’une trés vieille civilisation, raffinée jusqu’a
’'usure) : je le sens timide, hésitant a se donner, ombrageux.
Certes 13 aussi on fera la part du conditionnement social
(il n’est que de voir son ami Alypius, riche et de plus
haute extraction, que rien ne géne : nous l’avons vu s’en
aller « contacter » Paulin en Italie, Jérome en Palestine ;
C’est encore lui qui, au plus dur de l’affaire pélagienne,
saura, par un pot-de-vin ingénieux de beaux étalons
numides 8, s’assurer ’appui de la Cour de Ravenne);
mais c’est bien aussi un autre trait de caractére, qui 'oppose
2 sa mére Monique. Ainsi 2 Milan : Monique, en bonne
dévote que tracassent les questions de rituel, trouve tout
naturel d’envoyer son fils demander a I’évéque d’éclairer
ses difficultés ? ; Augustin aurait bien voulu consulter
saint Ambroise sur les siennes, et combien plusangois-
santes ; de fait il ’a bien essayé : il entre dans la salle,
ouverte 4 tout venant, mais trouve l’évéque occupé a
lire seul en silence ; il hésite, — et s’en va ; cela non pas
une fois, mais plusieurs : saepe cum adessemus '°... Quel
trait révélateur ! Et quelle résonance prend le traité De
Magistro ou est analysée avec tant de subtile profondeur
la difficulté que ’homme éprouve a entrer en commu-
nication avec une autre conscience, a la comprendre...

Mais, comme il arrive souvent aux timides, la diffi-
culté surmontée, quelle capacité d’amitié, quelle puis-
sance de séduction ! Saint Augustin a séduit tous ceux qui
I’ont vraiment connu, a bouleversé leur vie, les entrainant
dans son sillage : de la richesse de son cceur témoigne la
fidélité, la ferveur de tant d’amitiés qui I’ont accompagné
pendant toute sa carriére : éleves, disciples, devenus plus
tard comme lui moines ou évéques. En fait nous lui
connaissons des adversaires, qui discutent ses idées, mais
non des ennemis (Donatistes et Pélagiens ont bien colporté
contre lui quelques ragots, mais sur des on-dit : ils ne
I’ont pas véritablement connu).

Bien sir il avait ses défauts : le lecteur m’attend ici
et, malignit¢ mise A part, il a raison : nous sommes las
d’une hagiographie de style « Saint-Sulpice », peignant

65

SAINT AUGUSTIN. 3.




les saints en rose et bleu ; nous voulons sentir qu’ils ont
€té aussi des hommes comme nous, avec un naturel
imparfait et revéche, que la grice a eu quelque mal 4 sau-
ver. Ce que saint Augustin a eu a surmonter est bien facile
a voir, c’est 'orgueil. Saint Jéréme (j’ai dit combien leurs
relations avaient eu des débuts difficiles) ne s’est pas
géné pour le traiter un jour de « petit arriviste 1! » et il
est bien vrai qu’il I’avait un peu facilement pris de haut
avec son ainé de sept ans ; et méme quand Jérdme, paci-
fi¢, lui aura répondu sur un ton de pure charité 12141
restera longtemps encore un peu piqué 13,

S’il ne lui érait pas difficile de mépriser les honneurs sous
leur forme grossiére, les honneurs, par exemple, com-
munément rendus a 1’évéque (le trone revétu de tentures,
dressé sur un gradin au fond de ’abside, et les processions

“n




de religieuses s’avancant en chantant a sa rencontre !4) ;
s’il a refusé la puissance et la richesse qui auraient pu
accompagner sa dignité, il a été évidemment beaucoup
moins indifférent 4 ['opinion qu’on pouvait avoir de lui
et de ses ceuvres ; il a beaucoup aimé la louange et s’en
est confessé bien souvent !°. Mais n’allons pasle lui repro-
cher avec mesquinerie : il ne faut pas confondre la véritable
humilité chrétienne et sa contrefagon : saint Thomas
nous enseigne opportunément que la magnanimité, la
conscience que I’homme prend de sa propre valeur, est
une vertu, — et proprement la vertu des grandes ames.
Augustin ne pouvait pas ignorer ses meérites, ses dons, —
sa grandeur, et il a su magnifiquement en rendre graces a
Celui de qui il confessait tenir tout. Cela n’empéche pas
qu’il y ait chez lui, souvent, un peu de cet amour-propre
bien caractéristique de l’intellectuel, — qui ne méprise
jamais les services qu’il peut rendre, flit-ce 4 la cause de
Dieu.

Il faut dire a sa décharge qu’Augustin était un peu isolé
par sa grandeur méme : nous retrouvons ici le parvenu,
le provincial et les limites de sa culture !® (Jérédme, lui,
a connu les Grecs et s’est au moins frotté a tous ces
grands contemporains, Apollinaire de Laodicée, Didyme
d’Alexandrie, Grégoire de Nazianze, et Grégoire de Nysse,
— le pauvre saint Augustin n’a jamais réussi 4 se recon-
naitre au milieu de tous ces Grégoire 17, — Amphiloque
d’Iconium, Epiphane de Salamine, le pape Damase, et
tant d’autres) ; on I’a souligné A propos des Pélagiens
Jusqu’a eux il ne s’était jamais heurté qu’a des obscurs
ou des meédiocres ; il est assez naturel que cette situation
Pait laissé en quelque sorte en téte-a-téte avec lui-méme
et explique dans une certaine mesure ce caractére un peu
personnel. Il est bien seul, en face de sa pensée, de son
écrasant labeur,

I est curieux qu’aprés tant d’efforts dépensés nous
sachions toujours si peu de choses sur sa maniére de tra-
vailler : on ne « voit » pas son atelier, sa bibliothéque (nous
en savons dz.avan_tage par exemple sur Origéne, pourtant
bien plus lointain : ses sept sténographes, se relayant a
heures fixes, l’atelier des rédacteurs, celui des -calli-
graphes %) ; Augustin nous apparait isolé : il a eu, dans
ses amis et collegues, Alypius de Thagaste, Aurelius de
Carthage, etc., des compagnons de lutte pour ’action, mais

6
Abside de la basilique d’ Hippone (on distingue, 7
au fond, I'emplacement du (réne épiscopal).




dans le travail intellectuel nous ne le voyons pas associé
en équipe a de véritables collaborateurs, — si on excepte
le cas d’Orose, ce jeune prétre espagnol qui est passé
a2 Hippone en 414-5 et 416-7 et dont ’ceuvre historique
est en rapport étroit avec cette Ciré de Dieu dont Augustin
poursuivait précisément i cette époque la composition.
Mais c’est la un épisode i1solé.

Il y a donc chez lui quelque chose d’un peu « centré
sur soi », quelque hauteur parfois. Je rattacherai a cet
ensemble de traits ce qu’on appelle quelquefois sa préci-
pitation, si manifeste dans la polémique : 2 peine a-t-il
eu vent de la publication d’un livre de quelque adversaire
qu’il réagit avec une promptitude inattendue (de telles
réactions surprennent chez cet homme aux résonances
profondes et aux patientes élaborations) : trop sar de lui,
impatient du défi, on le voit se jeter sur la riposte, dicter,
publier une réfutation en bonne et due forme, cela sans
avoir pris le temps de bien assimiler, de bien lire le texte
incriminé, et méme sans ’avoir tout lu, sans ’avoir tenu
entre les mains (cela lui est arrivé deux fois, et il s’en est
repenti, contre le donatiste Pétilien et contre Julien
d’Eclane).

Mais plus que les virtualités d’une nature importent,
nous ’avons dit, les réalisations actualisées dans une ceuvre
et une vie. La postérité ne s’est pas trompée sur les carac-
téeres dominants de la personnalité de saint Augustin
’iconographie lui a volontiers associé un double attribut,
le livre ouvert, symbole de science, et le cceur enflammé,
symbole d’amour ; les deux sont bien en effet chez lui
inséparables. Ce spéculatif, ce penseur est aussi ce méme
homme passionné, capable de tant d’ardeurs; la Vérité
pour lui n’est pas seulement l’objet d’une connaissance
mais aussi 1’objet d’un amour.

Certes nous avons affaire a une pensée intellectuellement
trés ferme, profondément rationnelle ; il faut y insister
car ses plus fidéles lecteurs paraissent s’y étre quelquefois
trompés. Saint Augustin n’aurait pas supporté le mot de
Pascal (tel du moins qu’on le comprend d’ordinaire

“aujourd’hui) : « le cceur a ses raisons que la raison ne
connait point. C’est le cceur qui sent Dieu, non la raison.
Voila ce que c’est que la foi, Dieu sensible au cceur; non
4 la raison » : tout l’anti-intellectualisme moderne est

ramassé dans ces propositions trop fameuses. Si, pour

68



Ix

Saimt Augustin,

aux altributs du livre et du ceur.
(Chapelle des Augustins de Paris,

copie d'une statue du musée d’Aix-la-Chapelle).




saint Augustin, certes /a foi est un don de Dieu et, dans
I’homme, quelque chose qui de toute maniére dépasse
I’exercice de la seule raison, il faut bien voir que la foi
c’est la confiance que la volonté accorde a une autorité
reconnue divine, et cela pour de bonnes « raisons » par-
faitement susceptibles d’étre explicitées ;.l’objet de cet
acte de confiance est non pas, (horreur!), quelque con-
naissance - sensible », mais bien la profession de vérités
dogmatiques concernant le Dieu Unique et pourtant
Trinité, rémunérateur et miséricordieux, le Verbe consubs-
tantiel incarné pour notre salut...

Mais cette Vérité que la foi posséde et que la raison
pénétre s’adresse 2 ’homme tout entier et non pas seule-
ment a la pensée. Reprenons I’image dans laquelle saint
Augustin a résumé toute sa théorie de la connaissance :
ce Soleil divin qui illumine notre esprit, — car c’est dans
sa lumiére que nous voyons la Vérité, — n’est pas seule-
ment un feu dévorant devant lequel I’homme, écrasé
d’adoration, n’aurait que crainte et tremblement : c’est
Iui aussi qui réchauffe notre cceur ; la Vérité est douceur,
beauté, tendresse, rassasiement. Nous touchons ici &
une question qui a été trés disputée depuis vmgt ans
saint Augustin était-il un myanue ? La réponse ne
parait pas douteuse, si du moins on évite de la formuler
en termes trop directement empruntés a sainte Thérése
et a2 saint Jean de la Croix (car il peut avoir existé d’autres
formes d’expérience mystique et surtout d’autres formes
d’élaboration conceptuelle de cette expérience que celles
que nous font connaitre ces grands spirituels espagnols) :
il est certain que 1’élan qu1 emporte 1’dme augustinienne
vers la contemplation aspire 4 une connaissance de Dieu
qui sera en quelque sorte un contact, une expérience
immédiate dans laquelle ’Ame s’épanouit comme irradiée
de bonheur. Mais, bien entendu cette mystique sera la
mystique d’un penseur, philosophe et théologien, qui
veut savoir ce qu’il aime et quelles sont ses raisons d’aimer.

Comme tous les mystiques authentiques, saint August:n
souligne le caractére imparfait de cette expérience de
Dieu : il ne s’agit jamais que d’un ravissement momentané
qui passe ‘comme un éclair et cette vision, semble-t-il
bien, ne saurait étre assimilée 2 une appréhension directe
de ’essence méme de Dieu : c’est au-dela de notre pauvre
vie terrestre, au-deld du temps ou, dans le déchirement,

70

S, N




s’accomplit ’histoire humaine, c’est dans la paix de la
Cité céleste que I’Ame humaine se reposera, pour [’éter-
nité, dans la contemplation béatifiante de Dieu.

Mais si partielle et toute relative qu’elle puisse étre
dans cette vie, cette « jouissance de Dieu », fruitio Dei,
est bien le but vers lequel s’ordonne tout ’effort de la
pensée comme celui de la purification intériegrc,' toute la
vie en un mot. Cette orientation vers une « jouissance »
(ce qu’entre techniciens nous appelons l’eudémonisme
foncier de saint Augustin) a parfois scandalisé : n’est-ce
pas la se faire une idée bien vile 4 la fois de ’homme et
de Dieu ? Sans rouvrir 4 ce propos la querelle du Pur
Amour, on fera deux observations : saint Augustin a tout
naturellement coulé sa pensée dans les moules de la pro-
blématique de son époque ; depuis le début de la période
hellénistique toute la philosophie antique s’est organisée
autour du probléme du Souverain Bien dans la possession
duquel ’homme, réalisant sa « Fin », connaitra le bonheur.

Ensuite, et surtout, une telle perspective correspon-
dait admirablement au caractére existentiel, engagé, de
sa propre réflexion. « Qui veut faire ’Ange... » : les phi-
losophies prétendiment désintéressées sont en fait des
théories abstraites, coupées du réel. La pensée de saint
Augustin est au contraire profondément insérée dans l’ex-
périence vécue, dans cette vie ol, avant méme que d’avoir
réfléchi, nous sommes de toute fagon « embarqués »;
dans cette expérience, ’homme se découvre lui-méme,
d’abord, avant de connaitre I’Autre, — mais il se découvre
mal satisfait, insuffisant a4 lui-méme, ouvert et comme
tendu vers un dépassement; d’ou la fameuse formule
« Tu nous a fait pour Toi et notre caeur est sans repos jusqu’a
ce qu’il se repose en Toi », fecisti nos ad te, et inquietum est
cor nostrum, donec requiescat in te Y.

Mais la grande découverte, c’est que la solution du
fameux probléme du « bien supréme », Summum Bonum,
‘n’est autre que Dieu : si Dieu est notre bonheur, c’est
qu’il est Dieu, cet Etre éternel, immuable, parfait, infi-
ni... Et dés Pinstant ol 'homme découvre ce qu’ll est,
il s’oublie en quelque sorte, se donne tout entier et se
perd dans I’adoration de cette Infinitude : I’Augusti-
nisme se résume dans cette dialectique de la sortie de s0l1,
du dépassement ; cette pensée est, peut-on dire, & con-
tenu extatique.

71




4

I
]
!
|
AW
1/

Si maintenant on demande : comment ’homme réalise-
t-il cette découverte, et quel sera son itinéraire vers Dieu ?
(car il ne suffit pas de savoir ou aller, il faut aussi apprendre
comment y parvenir), nous retrouvons le méme carac-
tére de pensée concrete, engagée dans la réalité de ’expé-
rience vécue. Saint Augustin ne se pose pas le probléme
théorique d’un athée a convertir & qui il faudra, par un
cheminement purement rationnel, faire admettre les
preuves de ’existence de Dieu : sachant combien ’homme
peut errer longtemps loin de Dieu, il exigera de lui, dés
’abord, la foi : c’est dans I’Eglise et par I’Eglise, dans
I’Ecriture que I’Eglise nous fait connaitre et nous fait
comprendre, que [’homme peut avec sécurité, et doit
pratiquement, acquérir la connaissance de Dieu néces-
saire au salut.

Auctoritas et ratio, la connaissance de foi et la connais-
sance rationnelle sont bien les deux catégories fondamen-
tales du systéme, si on peut dire, ou mieux du régime de
pensée proprement augustinien ; mais cette priorité en
quelque sorte pragmatique, ce régne de la foi ne s’établit
pas sur un abaissement, un mépris et la ruine de la raison
(ce qui serait proprement ’hérésie du « fidéisme »). D’une
part, comme on l’a vu, ’acquisition de la connaissance
qu’est la foi suppose un exercice de la raison : comme
saint Augustin aime a le dire, « 2/ faut comprendre pour

. croire », intellige ur credas. Croire, ce n’est pas répéter de

confiance les formules d’une profession de foi : ce que
la bouche prononce, ’esprit doit le saisir : saint Augustin
édifiera la-dessus toute sa théorie de la culture de I’intel-
lectuel chrétien : culture, — en fait essentiellement consa-
crée a ’étude de I’Ecriture, — qu’il définit comme I’ac-
tivité de I’esprit par laquelle la foi est engendrée en nous,
est nourrie, défendue, fortifiée, 1llud quo fides gignitur,
nutritur, defenditur, roboratrur 2°.

C’est la du moins le programme de la culture commune,
mais il en est une autre, d’ambition plus noble, celle
précisément du contemplatif, philosophe ou théologien
mis en possession de la Vérité par la foi, saint Augustin
n’a de cesse qu’il n’ait mis sa raison en ceuvre pour « com-
prendre », pour saisir directement cette méme Veérité ;
4 la formule citée, intellige ut credas, répond antithéti-
quement crede ut intelligas, « crois, oui, mais que ce Soit
afin d’étre & méme de comprendre ®! ». La foi éclaire, orieunte,

72



soutient ’exercice d’une raison qui, abandonnée a elle-
- méme, a trop de risques de sombrer dans l’erreur, mais
' si c’est la foi qui cherche, c’est I’intelligence qui trouve,
fides queerit, intellectus invenit 2.

Saint Augustin connait bien les limites qu’impose la
condition terrestre a une telle recherche rationnelle de
Dieu : aux limites de ’expérience mystique répondent
les limites de ’exploration théologique. Mais il faut

V bien comprendre la valeur complexe qu’il attribue ala

' notion de mystére de foi ; pour les modernes, cette notion

est avant tout négative, c’est une « Défense a la raison

d’entrer, » « ce qu’on ne pourra jamais parvenir a compren-

dre » ; pour saint Augustin, elle possede, aussi, une valeur

positive : c’est une richesse, inépuisable certes, mais au

sein de laquelle ’esprit progresse indéfiniment de lumiere

en lumiére, sans jamais arriver au bout, mais aussl sans

jamais cesser d’acquérir plus de clartés; d’ou la belle

fortule du De Trinitate « nous chercherons donc comme st

nous allions trouver, mais nous ne trouverons jamais qu'en

ayant toujours a chercher », sic ergo queramus tanquam
inventuri, et sic inveniamus tanquam quesituri 23...

Si nous tentons maintenant de préciser le contenu de
cette pensée augustinienne, ses cadres et sa méthode,
nous constatons que toute sa vie est restée fidele au pro-
gramme qu’il se tragait dans ses premiers Dialogues : « 6
Dieu éternel, puissé-je savoir qui je suis et qui Tu es! »
Noverim me, noverim te! ** Toute la « philosophie » se
raméne 2 ses yeux a deux thémes : la connaissance de Dieu,
la connaissance de ’Ame, de Deo, de anima *°, la premiére
est la fin, la seconde le moyen (car en un sens I’Ame nous
est plus directement connue que Dieu).

Il faut s’arréter un moment a cette formule ou se con-

» dense tout ce qui fait l’originalité de I’Augustinisme.
On voit immeédiatement ce qu’elle exclut : « Dieu er I’dme.
Rien de plus ? Non rien !/ 26 », Il n’y a pas de place ici pour
un Peri Kosmou, une philosophie de la Nature et du monde.
Quelle différence avec les Peres Grecs qui, nourris de
toute la compréhensivit¢ du Stoicisme, se penchent sur
la splendeur du monde créé pour en dégager un hymne
a la gloire de son Créateur. En face d’eux, saint Augustin
apparait incontestablement plus étroit : il y a chez lui une
évidente atrophie de cette composante cosmique du salut,
si fortement marquée par saint Paul : rien de plus décevant

73




™ X

"5y ol

que le traitement qu’il inflige aux prestigieux versets de
I’Epitre aux Romains (VIlI, 18-24) sur « l’attente de la

création » gqui « jusqu’a ce jour gémit tout entiere dans les \
douleurs de l’enfantement », — pour peu qu’on se sou- \
vienne de Teilhard de Chardin : chez Augustin tout s’ef- k
fondre : la « créature », c’est ’homme lui-méme, ’attente [_
ceile de son salut, les douleurs, celles de 1’ascese 27... Il ne P
reste plus rien! f

Dés lors 4 quoi bon la science (de la Nature ou du
monde) ! « O Seigneur, Dieu de Veérité, celui qui saurait
toutes ces choses, Te plairait-il par la ?... Heureux qui Te
connait, méme s’il les ignore. Car celui qui Te connait et
les connait aussi n’est pas, a cause d’elles, plus heureux *® /! »

On ne saurait trop insister sur cette attitude négative,
ou pour le moins méfiante, a4 I’égard de toute connais-
sance quil n’est pas trés directement ordonnée a la Fin
supréme et unique de ’homme, au salut éternel, a Dieu :
tout cela n’est que vaine et fragile curiosité, triste réper-
cussion de la concupiscence. C’est bien la un des carac-
téres les plus essentiels de la pensée augustinienne et la
postérité ne devait pas s’y tromper : de génération en
génération, cette note de sévérité et d’anxieuse rigueur
reviendra troubler la conscience occidentale et, comme un
défi, la mettre en présence d’une option, en effet, fonda- |
mentale. Il est difficile d’établir le bilan de cette influence, |
de mesurer ce qu’elle a produit d’heureux ou de nocif; |
on ne peut douter de sa profondeur.

Mais pour comprendre la méthode de saint Augustin,
il faut retrouver ce sens de la hiérarchie des étres si essen-
tiel 2 la grande tradition (néo-)platonicienne qui fournit
a saint Augustin les cadres de sa pensée. Sa philosophie
de I’étre se présente comme une problématique de I’es-
sence et non de D’existence (il connait bien la distinction, ¢
mais la question d’existence ne joue aucun rdle actif chez 3
lui). Arrachons-nous a la fascination de I’axiome, éblouis-
sant mais stérile, de Protagoras : I’étre est, le non-étre
n’est pas; considérons, de fagon concrete, ce que l’e)s- i
périence nous réveéle comme « étres » : il apparait avec évi-
dence que tous ne possédent pas la méme qualité, le méme |
degré d’érre et qu’on peut les classer selon la valeur de 4
’étoffe dont leur étre est fait. Au sommet nous placerons
I’Etre qui seul est véritablement étre, qui est au supré_rne
degré, qui vere est, qui summe est, et c’est Dieu, en qui se

SRR ¥ |

-

Y Wl

74 Plotin et saint Augustin. Manuscrit de la plus
ancienne traduction frangaise de La cité de
Dieu. (Bibliothéque de Macon, XV* s.).




L\

i

NG o 2 'l'.

B o-s,

AA I N
el

.\. uefton . Luszutmromeni
taiie ozt oo, &y
& waane W diaw fiuffone

“BE Gone = anaume mamar;

sl e aane e e

Ceuy feneenit Yo dearw fur nnevent
rane Monnaw s Xloenre guals nofort
avye .mnu‘\e\mu- oft manins

QJ =t el o) O duent }.tumuo\«\nm

veile fn fore Lewae (a kfpnm-ﬁn preconce 1 pie

-"" i J‘%‘l

Sida
LTS TN et et o

1ucff\ﬁnmvfm ende Do D r 11y
Wh‘ .lbc_.ual.-g--'.‘a LM |
Fulfont dvne : wuanie nuasuam . nl”l'(rt’
e (co Drbies sur (oo niome s Drenn .
wmbien gucanfh falfene o fee Mewy
Diblee. HienoNue f.nmmt qﬂ k W

ot gundt manaanet Tup fmun i
Wenne eftve Bow = pvince o anties oo

r:ﬂ'r e Mble e omer (¢ pxee

Wrve cul .'m wffenene Jus roue

KR

M

e e 14 O




| ‘-“""‘-u—-...

trouve toute plénitude. Les autres étres, créés, révelent
une structure qu’on pourrait appeler spongieuse : comme
I’éponge est faite de tissus et de trous, de vides, ainsi les
étres sont faits d’étre et d’une absence, d’un manque d’étre,
et ils peuvent se définir comme plus ou moins spongieux.

On devine ’enthousiasme du jeune Augustin devant
une telle perspective qui résolvait en se jouant le probléme
du mal, auquel le manichéisme avait du ses fallacieux
triomphes : le mal n’est pas une substance distincte de la
réalité bonne ; il est un moins-étre, une lacune dans le
tissu de I’étre. Tout mal exige le support d’une substance
créée, qui, en elle-méme, est bonne, dans la mesure ou
elle est (prenons le cas majeur de Satan : il n’est pas un
Contre-Dieu, Anritheos, c’est un Ange, déchu mais un
Ange pourtant qui conserve sa nature et ses attributs
si remarquables) 29

D’ou le peu d’importance qui revient au corps : ’onto-
logie conspire avec la morale pour nous en détourner.
Certes, saint Augustin n’ignore pas ce que peut et doit
étre une contemplation religieuse de la Nature : il a bien
souvent commenté le verset Celi enarrant gloriam Dei ;
mais a cette contemplation, il ne s’arréte pas ; aprés ’avoir
suggérée briévement, il franchit rapidement ce qui, aux
yeux de sa philosophie, ne représente que les échelons
inférieurs de la hiérarchie des étres (c’est le propre de
’augustinisme que de glisser rapidement sur les étapes
intermédiaires), pour se hater d’en arriver a ce qui, dans
la créature, telle que nous la connaissons par ’expérience,
nous permettra de monter au plus haut, a la rencontre
de Dieu %°. Non pas le monde matériel, quelles que soient
ses splendeurs (dans cette quéte de I’intelligible, Augustin
se détourne du mysticisme astral qui exergait tant de
séduction sur ses contemporains), mais ’homme et,.dans
I’homme, I’ame, et dans I’Ame la raison, et sa fine pointe :
il n’y a rien de plus haut, sur cette terre... _

C’est 1a qu’Augustin excelle, et 1a il est admirable
nul autant que lui n’a fait avancer la connaissance de
I’homme, dans ce qu’il a de plus intérieur, de plus essen-
tiel. De toutes ses ceuvres, on retiendra ici surtout ses
Confessions, ce livre que les modernes lisent en diagonale,
pour en recueillir les confidences, le récit d’une vie
« J’ai connu d’abord les consolations du lait humain... Puis
j’ai commencé a sourire... » Exceperunt me consolationes

76




lactis humani... Post er ridere caepi °'... Et ce récit est en
effet admirable par la précision du regard jeté sur le passé,
du simple point de vue psychologique : il a fallu attendre
Freud et la psychanalyse pour qu’on comprenne la valeur
de ces notations sur la vie pré-natale 32, la perversité
polymorphe de l’enfant 33, la profondeur de certains
traumatismes 34, Mais ce n’est 14 qu’une vue beaucoup
trop partielle, qui conduit le lecteur a négliger les deux tiers
du texte, et ce qui aux yeux de son auteur en constituait
I’essentiel.

Les Confessions tout entiéres sont orientées vers un
au-dela, un dépassement de la psychologie : elles impli-
quent toute une anthropologie meétaphysique, toute une
théologie. En analysant sa vie, la vie d’'un homme, saint
Augustin y découvre et nous fait découvrir, au plus
creux de son étre, I’absence de Dieu dans le péché, le
besoin, la capacité de Dieu dans l’'inquiétude, la venue
de Dieu dans le salut, la présence enfin reconnue de Dieu
dans la vie de la grace; cette connaissance authentique
du moi conduit & I’Etre au-delda du moi, 2 ce Dieu plus
intérieur 4 ce qu’il y a en moi de plus intime, plus haut
que ce qu’il y a en moi de faite, Deus interior intimo meo
et superior summo meo 3°... C’est 1a la vraie valeur des
Confessions et c’est ainsi qu’il faut apprendre a les relire
(comme les ont lues des générations et des générations
chrétiennes pour qui ce livre fut, avant 1’Imirarion, le
manuel le plus commun de vie spirituelle), pour y trouver
un modele de vie intérieure, un art de méditer et de

_transformer les plus humbles événements en un sacrifice

de louanges, en confession, au double sens du terme, confes-
sion des péchés de '’homme et confession de la Gloire
de Dieu. A qui les relit de la sorte, les Confessions de
saint Augustin illustreront magnifiquement la vérité de
la parole du Christ : « Celui qui voudra sauver sa vie la
perdra, celui qui la perdra a cause de Moi, la sauvera » :
a cOté de cette saisie en profondeur de la réalité humaine,
combien superficiel nous apparait le « culte du moi »
dont parlaient les esthétes du temps de d’Annunzio ou
de Barrés, combien naif et vain leffort d’introspection
d’un Amiel ou d’un ‘Gide, a4 cdété de cette découverte,
de cet approfondissement de ’abime intérieur ou se pour-
suit le dialogue tragique entre la grice et le péché, —
Mauriac le sait bien. La santé, I’authenticité, la perfection

77




ne se rencontrent que dans une telle perspective extatique :
c’est un donné par surcroit, @¢ éxwwvdusvoy Ti; si Thomme
se réalise, c’est chemin faisant, a4 la poursuite de Dieu.

Ou donc et comment trouver Dieu ? En s’appuyant,
comme a une base de départ sur ce qu’il y a, dans sa créa-
ture, de plus haut, de plus parfait, — de plus proche de lui :
’dme humaine en ce qu’elle a de plus pur. Car ’homme
a ¢€té fait & Son image comine i Sa ressemblance (toute
la pensée patristique a été comme inspirée par ce verset
de la Genése, I, 26) : dans cette dme, nous apprendrons i
deécouvrir la présence et la trace de Dieu : saint Augustin
voit dans toute vérité (il s’agit évidemment pour lui,
Platonicien, des vérités « éternelles » dont le type est celle
des mathématiques, non des vérités de fait) comme un
reflet, un rayonnement de la splendeur divine (c’est la
théorie de l’illumination).

Mais cette méthode de recherche n’a jamais été mieux
appliquée qu’a ’exploration, 4 la contemplation, du mys-
tere central de la Foi, — le mystére de la Trinité, qui a
inspiré a saint Augustin une autre de ses plus grandes
ceuvres : une fois appréhendé par la foi, tel que le progrés
de I’analyse théologique 1’a peu a peu précisé au cours des
discussions avec I’hérésie arienne, le contenu de ce mys-
tére s’offre a notre méditation comme un objet 4 pénétrer,
a4 « comprendre », — dans la mesure toujours imparfaite,
bien entendu, ou le souffrent les limites que la condition
humaine impose a la connaissance. Si, comme saint
Augustin le regoit de la tradition ecclésiastique (n’oublions
pas qu’il vient bien aprés les grands conciles trinitaires, —
Nicée, 325, Constantinople, 381 —, et le dogme se présente
a lui tout élaboré), Dieu est révélé comme Trinité (« 6
Seigneur, Dieu Un, Dieu Trinité ») 3%, quelque chose de
ce caractére devra se retrouver dans la créature faite 4 son
image : c’est dans I’Ame humaine qu’il faut chercher des
« traces » (vestigia), des analogies, un reflet, une image de
cette structure une et trine, au moyen desquels notre
pensée pourra, s’en servant comme d’un tremplin, s’élan-
cer au-deld pour essayer d’entrevoir quelque chose de
ce mystére qu’elle ne pourra jamais saisir dans sa totalité.
Il faut souligner, — car ici également on lui a reproché
de nous proposer une idée trop facile, trop élémentaire de
Dieu, — que saint Augustin n’a pas la naiveté de se conten-
ter des triades empiriques que lui offre I’analyse anthro-

78



pologique (Mémoire-Intelligence-Volonté), il les soumet
a un effort de dialectique ascendante, les épure pour en
accentuer la valeur analogique (passant par exemple de
’ame qui se souvient d’elle-méme, se connait et s’aime, a
I’ame qui se souvient de Dieu, qui pense Dleu. et aime,
non plus une créature, mais Dieu lui-méme 37) ; il pousse
encore au-deld et dans un effort ultime établit que tout cela
n’est encore qu’une image, une approximation inadéqpate,
que tout cela, qui est ce que nous pouvons concevoir scaic
plus proche de Dieu, n’est pas encore identique a Dxe;u :
passant de la connaissance analogique par voie d’affir-
mation 4 la connaissance négative (de la cataphase 2 I’'apo-
phase, pour parler comme les Péres G.recs)., saint Augustin
par un dernier effort nie avoir compris Dieu et, par cette
négation méme, s’élance au-dela du concept et du la_mgage
pour atteindre, dans l’acte méme ou sa pensée brise ses
instruments, quelque chose de [’inaccessible.

Mais cette pensée ainsi axée sur Dieu, tout entiére
tendue vers Dieu, implique toute une spiritualité, une
morale, un style de vie. Car cette pensée est une Sagesse,
— ce mot admirable que les modernes ont tant besoin
de redécouvrir, — pratique autant que spéculative ;
nous retrouvons ici le double symbole du livre et du cceur
enflammé : la sagesse augustinienne est une intelligence
qui conduit & ’amour, car ce qui importe, du point de
vue de l'intellectus practicus, c’est de savoir comment il
faut aimer. La réponse i la question ainsi posée, quel
Chrétien ne la connait : « Tu aimeras, répéte |’Evangile
aprés le Deutéronome, le Seigneur ton Dieu de tout ton
ceeur, de toute ton idme et de tout ton esprit %, » Saint
Augustin interpréte ce précepte a la lumiére de sa concep-
tion platonicienne d’une hiérarchie des étres. Pour lui,
la perfection, la santé, la vertu consistent A subordonner
I’amour 4 un ordre nécessaire, ordinata dilectio 10 ordo
amoris %' : on aimera Dieu, et Dieu seul, pour lui-méme,
et tous les autres biens en fonction de cet amour de Dieu,
dan:_s la mesure ou leur perfection intrinséque permet de les
mettre au service de cet unique amour.

Toute la morale augustinienne se condense dans la
distinction fondamentale entre « jouir » et « utiliser »,
Jrui et uti 2 ; C’est en Dieu seul, le Bien Supréme et notre
fin, qu’il est permis de se reposer et de jouir ; de tout le
reste nous devons seulement nous servir comme d’instru-

79




-

S(

Ci
148
l?

d
d«
V(
Pl
de
re
th

« T
cet
pe
cel
ce

Il

de
Di

ter

78

}

ments, de moyens subordonneés a cette fin. « D’ailleurs
une seule chose est nécessaire », porro unum est necessarium,
a dit Jésus 2 Marthe a propos de Marie ; tout l’augusti-
nisme tient dans ce porro. Car il ne faut rien dissimuler de
la rigueur, souvent impitoyable, et parfois excessive,
avec laquelle il déduit les conséquences pratiques de ce
grand principe (son eudémonisme dégage un utilitarisme
strict) : toujours pressé de dépasser les étapes intermé-
diaires, Augustin ne tolére pas qu’on s’arréte a définir des
fins subordonnées ; il ne parlera que de moyens : voya-
geurs en route vers la patrie bienheureuse, nous n’avons
pas le droit de nous attarder a jouir de la beauté du pay:
traversé, ni du charme du voyage *. D’ou par exemple
{sa critique de la curiosité : nous ne devons pas aimer la
! connaissance pour elle-méme, — tout « divertissement »

}qui nous écarte de la pensée de Dieu; d’ou l'étrange

fonction que remplit chez lui ’esthétique ; car s’il y «
chez lui une esthétique (4 base de pythagorisme : le
musicien fait des mathématiques sans le savoir), elle
n’a pas pour but, comme la noétre, de justifier rationnelle-
ment l’expérience artistique mais tout au contraire d¢
fournir de bonnes raisons pour y renoncer.

Il est légitime ici d’estimer que saint Augustin exagwic
au moins autant que dans sa théorie de la prédestination.
Sans doute il est possible d’expliquer la racine psycholc
gique de ces outrances : C’est un converti qui parle ¢.
qui se souvient d’avoir péché ; c’est pour avoir trop long
temps erré loin de Dieu qu’il exorcise avec tant de vigueur
’amour des chemins aux longs détours, amor flexuo-
sarum viarum : C’est pour avoir trop aimé, et d’un cceur
trop charnel, le plaisir de la musique qu’il est si préoccupé
de la réduire a une perception inconsciente de rapports
mathématiques (nous le voyons, dans les Confessions,
se reprocher le trop de plaisir qu’il prend encore, 4 I’église,
3 gouter la mélodie des chants liturgiques 44). On peut
aussi faire la part du milieu culturel qui était le sien, — un
temps déja de décadence, d’esthétisme vain et de science
sclérosée : son refus de la culture est d’abord un refus,
Jégitime dans sa sévérité, de certe culture.

Mais il y a mieux a faire qu’a chercher atténuations
et excuses : il y a dans ce jugement une valeur religieuse
propre, un enseignement qui conserve une valeur per-
manente, quoi qu’il en soit dans le dérail des applications



qu’Augustin lui-méme en a tirées, pour lui-méme et pour
son temps. Car il est bien vrai que la tentation majeure
que humanité rencontre, au cours de son pelerinage a

travers le temps de l’histoire, est d’oublier, — séduits
que nous sommes par la splendeur si authentiquement
réelle des valeurs proprement terrestres, — ce qu’est

la Splendeur supréme de Dieu et qu’il est le but, la Fin, du
voyage. L’artiste se fera une idole de son art, ’amant de
son amour, I’homme d’action de la cité qu’il est son devoir
de construire. A tous il est utile de répéter que ’homme
;n’est pas sur la terre pour lui-méme ni pour elle-méme,
— mais pour Dieu; que ’homme n’est pas une espéce
animale dont la fonction serait d’élaborer des civilisations
les unes aprés les autres, comme les fourmis ou les ter-
.mites travaillent inlassablement a édifier, puis a refaire
fdeurs magnifiques et fragiles demeures : il est bon, il est
salutaire de s’entendre rappeler qu’au moyen de tous ces
.échafaudages provisoires que sont les ceuvres de ’homme,
-I’architecte divin construit cette Cité de Dieu, le seul
<s¢jour définitif ou ’homme connaitra le repos éternel :
4rchitectus edificat per machinas transituras domum manen-
n 4. Car la spiritualité augustinienne s’achéve en théo-
.sogie de I’histoire.
-C
fe

-Notes

1. Conf., X, B (12) sq. 23. De Trinitate, 1x, 1 (1).

2. Conf., x, 16 (24). 24. Soliloques, u, 1 (1).

3. Conf., 11, 8B (16). 25. De ordine, 11, 18 (47).

4. Conf., 1,9 (14-15). 26. Soliloques, 1, 2 (7).

5. C!‘fé de Dieu, xx1, 14. 27. Sur 83 quest. div., 67, 2-4.
. 6. PFLAGE, De Circumcisione, 21. 28. Con/f., v, 4 (7).

7. Conf., x, 6 (8). 29. Cité de Dieu, xi1. 11.

8. Opus imperfectum contra Julianum, 30. Conf.,1v, 10 (15) ;1x, 10 (24-25):

1, 42 ; 1, 38, X, 6 (9).

9. Lertres 36, 14 (32) ; 54, 2 (3). 31. Con/., 1, 6 (7-8).

10. Conf., vi, 3 (3). 32. Conf,1,6(9) ; 1, 7(12).

11. Lettre 72, 1 (2). 33. Conf., 1, 7(11).

12. Leure 81, 34, Conf.,1,9 (15).

13. Lettre 82, 35. Conf., m1, 6 (11).

14. Lentre 23, 3. 36. De Trinitate, xv, 28 (51).
15. Lettres 3, 3 ; 22, 2 (1-8) ; 27, 4; 37. De Trinitate, x1v, 7 (10) 12 (15).

28, 4 (6)... 38. Conf., xin, 11 (12) ; De Trinitate
16. Lettre 82, 3 (23). xv, 21 (40)'sq. '

}'é Lettre 148, 2 (10). 39. De doctrina christiana, 1, 22 (21).
. EuskBe, Histoire ecclésiastique, 40. De doctrina christiana, 1,27 (28).

vi, 23, 2. 41. Cité de Dieu, xv, 22.
;g Conf.,.l.. 1 (1). 42. De doctrina christiana, 1, 3 (3).
v De Trinitate, xav, 1 (3). 43. De doctrina christiana, 1, | (4).
l. Serma.n, 43 7 (9). 44. Conf., X, 33 (49-50).
22. De Trinitate, xv, 2 (2). 45. Sermon 362, 1.
81

SAINT AUGUSTIN, 6.

e




\ 3 o T
<X .u?»A

o,

% o




Scéne de la vie de saint Augustin
par Benozzo Gozzoli.

(Eglise Saint-Augustin, San Gimignano).

Textes



La Bible de saint Augustin

Le Pére Ch. de Foucauld aimait a dire que dans I’immense
trésor des Ecritures il y avait pour chaque dme un verset, —
quelques versets, — que Dieu avair inspiré, spécialement
pour elle. L’idée est assez augustinienne : notre Docteur
professait que I’Esprit-Saint avait non seulement prévu tout
ce que ses différents lecteurs pourraient trouver d’utile dans la
Bible mais méme avair intentionnellement guidé la plume
de ses auteurs en vue de cet effer . La meilleure synthése
qu’on puisse tenter de la pensée et de I’euvre de saint Augustin
consistera donc a rassembler les passages de I’Ecriture qui
ont particuliérement retenu son attention et sur lesquels 1l
est revenu le plus souvent.

L’ Augustinisme c’est d’abord, c’est essentiellement le
Christianisme, tout le Christianisme. Les pages, ou les versets,
qui reviennent le plus naturellement sous sa plume sont les
grands textes fondamentaux de la profession de Foi et de la
liturgie. C’est le débur du Prologue de I’Evangile selon saint
Jean : si on fait le total de toutes les citations des versets 1-18,
on dépasse 1.000 ; a lui seul le v. 1 : « Au commencement
était le Verbe et le Verbe était Dieu », est cité au moins
250 fois ; le v. 14 « : le Verbe s’est fait chair et il a habité
parmi nous », plus de 230 ; le v. 3 : « toutes choses ont été
faites par lui et sans lui rien n’a été fait », au moins 201,
C’est ensuite le 1¢7 chapitre de la Genése : « Au commence-
ment, Dieu créa le ciel et la terre... » qui est repris plus de
700 fois, tout comme le ch. vil de I'Epitre aux Romains,
sur la chair et Desprit, cette charte de toute vie morale et
de toute vie spirituelle proprement chrétiennes; puis le
commentaire du Pater (365 fois), Pannonce du jugement der-
nier en Matthieu xxv (360 fois), les. Béatitudes (330),
I Corinthiens Xv sur la Résurrection (260), Philippiens II
sur la « kénose » du Verbe incarné (216), le Psaume 21I,
psaume prophétique par excellence, « Mon Dieu, mon Dieu
pourquoi m’as-tu abandonné ? (au moins 200 fois).

Mais nous trouvons d’autre part les versets qui lui appar-
tiennent plus particuliérement, ceux qui peuvent seruvir a
définir Poriginalité de I’augustinisme *

1. Confessions XI1, 31 (42) ; de Doctrina christiana, 111, 27 (38). )
2. Nous avons traduit le texte tel que le lisait saint Augustin et tel qu'ilI’a compris,

84

i
l:';

SRR

3

e SRR e ARSI VAT SRR IS R 7 R



OANAARN
. A g -

4 et e ey

Saint Augustin (XVe s5.) (Musée Diocésain, Vich).




ROMAINS, VII, 22-25 : « Je me complais 2 la Joi de Dieu
selon 'homme intérieur ; mais j’aper¢ois une autre Joi
dans mes membres, qui lutte contre la loi de ma raison et
m’enchaine a la loi du péché qui est dans mes membres.
Malheureux homme que je suis, qui me débarrassera
du corps de cette mort ? La grice de Dieu par Jésus-
Christ notre Seigneur ». (Au moins 225 fois).

ROMAINS, V, § : « La charité a été répandue dans nos
ceeurs par I’Esprit-Saint qui nous a été donné ». (201 fois).

ROMAINS, V, 12 : « Par un seul homme le péché est entré
dans le monde, et par le péché, la mort; et ainsi elle a
passé en tous les hommes par celui en qui tous ont péché ».
(140 fois).

ROMAINS, VIII, 23-25 : « Nous-mémes qui possédons
les prémices de I’Esprit, nous gémissons aussi intérieure-
ment, attendant I’adoption, la rédemption de notre corps.
Nous sommes en effet sauvés en espérance. Mais I'espé-
rance qui voit n’est pas l’espérance : ce qu’on voit en
effet, comment ’espérer ? Mais si, ce que nous ne voyons
pas, nous l’espérons, nous l’attendons avec patience .
(130 fois).

MATTHIEU, XXII, 37, 39-40 : « Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de tout ton cceur, de toute ton dme et de tout
ton esprit 3 ; et tu aimeras ton prochain comme toi-méme *.
A ces deux commandements se rattachent toute la Loi
et tous les Prophétes ». (128 fois).

I. CORINTHIENS, IV, 7 : « Qu’as-tu que tu n’aies regu ? »

(120 fois).

Le Maitre intérieunr

Pour toutes les choses que nous comprenons, ce n’est
pas une parole résonnant au dehors que nous consultons
a leur sujei, mais c’est la vérité qui gouverne I’esprit
lui-méme au dedans, les mots peut-étre nous avertissant
de le faire. Or, celui que nous consultons ainsi, voild le
Maitre, celui dont il est dit qu’il habite dans I’homme
intérieur, le Christ, c’est 4 dire la force immuable de Dieu
et la Sagesse éternelle. Toute 4me raisonnable le consulte,
mais il ne se révéle a chacun que suivant sa capacité, en

3. Deutéronome vi, 5.
4. Lévitique, x1x, 18.

86



raison de sa bonne ou mauvaise volonté. Et si parfois
’une d’elles se trompe, ce n’est pas la faute de la Vérité
consultée ; comme ce n’est pas la faute de la lumiére exté-
rieure si nos yeux corporels se trompent souvent : lumiére
que nous avouons consulter au sujet des choses visibles
pour qu’elle nous les montre dans la mesure ou nous
sommes capables de les voir.

Mais si nous consultons, sur les couleurs la lumiére, et
sur les autres qualités corporelles, les éléments constitu-
tifs de ce monde que sont les corps sensibles, et les sens
eux-mémes dont l’esprit se sert comme d’interprétes
pour connaitre ces sortes d’objets; si, d’autre part, sur
ce que nous comprenons, notre raison consulte la vérité
intérieure, quelle preuve peut-il rester pour montrer que
les mots nous apprennent autre chose qu’un son frappant
nos oreilles ?

Car tous les objets de nos perceptions, nous les perce-
vons, soit par les sens du corps, soit par I’esprit. Ceux-la
s’appellent sensibles, ceux-ci intelligibles, ou, pour parler
comme nos auteurs, ceux-la se nomment charnels, ceux-
cl spirituels.

Interrogés sur les premiers, nous répondons, si les
objets sensibles dont il s’agit sont & notre portée, par
exemple lorsqu’on nous interroge sur la nouvelle lune,
sa phase, sa position tandis que nous la voyons. Alors
Iinterrogateur, s’il ne voit pas lui-méme, croit en nos
paroles, et souvent n’y croit pas ; mais il ne s’instruit
nullement 4 moins que lui-méme ne voie ce qu’on lui
dit ; et, dans ce cas, il est instruit non par les mots pro-
noncés mais par les objets eux-mémes et par ses sens. Car
les mots ont, pour celui qui voit, le méme son que pour
celui qui ne voit pas.

Et lorsqu’on nous questionne, non plus sur les choses
exposées devant nos sens, mais sur celles que nos sens
ont pergues autrefois, ce ne sont plus les choses elles-
mémes que nos paroles 1nd1quent mais les images qu “elles
ont imprimées et que la mémoire a recueillies ; et j’ignore
vraiment comment alors, en contemplant ce qui n’est
pas la réalité, nous donnons ces choses pour vraies, sinon
parce que nous affirmons, non pas les voir et les savoir,
mais les avoir vues et les avoir saisies. Ainsi nous portons
ces images dans les replis de notre mémoire, comme docu-
ments des sensations antérieures ; et en les contemplant

87




mentalement et de bonne foi, nous ne mentons pas quand
nous parlons. Mais c’est pour nous que ces images ont
valeur de documents ; car celui qui m’écoute, s’il a jamais
senti et éprouve personnellement ce que je dis, ne I’apprend
pas par mes paroles, mais il le reconnait grice aux images
qu’il en a lui aussi emportées; et s’il ne I’a pas expérimenté,
alors qu’il ne le comprend, il croit aux paroles bien plus
qu’il ne s’instruit des choses.

Mais s’il s’agit de ce que nous contemplons par ’esprit,
c’est-a-dire par lintelligence et la raison, nos paroles
expriment assurément ce que nous contemplons comme
présent dans cette lumiére intérieure de la vérité qui
inonde ce que nous appelons ’homme intérieur de clarté
et de jouissance; mais alors aussi notre auditeur, s’il
voit ces mémes choses par I’eil simple et caché de ’ame,
connait ce que je dis par sa contemplation et non par mes
paroles.

(De Magistro, 11 (38) - 12 (40). Trad. Thonnard.)
Bibliothéque Augustinienne (Desclée de Brouwer).

LLa non-substantialité du Mal

Mais ce qu’on appelle mal, qu’est-ce autre chose que
la privation d’un bien? Pour un corps vivant, les maladies
et les blessures ne sont rien d’autre que le fait d’étre privé
de la santé. En effet, lorsqu’on applique un traitement a
ces maux, savoir maladies et blessures, ce n’est pas pour
les chasser de la et les transporter ailleurs, mais pour les
faire disparaitre complétement. C’est que, au lieu d’étre
une substance, blessure et maladie sont le défaut d’une
substance corporelle, puisque le corps est la substance,
un bien par conséquent, a4 laquelle surviennent & titre
d’accidents ces maux, qui sont, en réalité, la privation de
ce bien qu’on nomme la santé. De méme, tous les vices
des ames, quels qu’ils soient, sont la privation de biens
naturels. Lorsqu’on les guérit, on ne les transporte pas
quelque part; alors qu’ils étaient la, ils ne seront plus
nulle part dés qu’ils cesseront d’avoir cette santé pour
substratum.

Par conséquent, tous les étres sont bons puisque le
créateur de tous, sans exception, est souverainement bon.




Mais, parce qu’ils ne sont pas, comme leur créateur, souve-
rainement et immuablement bons, le bien peut diminuer
ou augmenter en eux. Or la diminution du bien est un
mal, quoique, pour tant qu’il diminue, il en reste néces-
sairement, si c’est encore un étre, quelque peu qui le
fait étre. Quel que soit en effet cet étre, et si petit soit-il,
on ne saurait détruire le bien qui le fait étre 2 moins de
le détruire lui-méme...

Tout €tre est donc un bien, un grand bien s’il ne peut
se corrompre, un petit s’il le peut. Nier qu’il soit un bien
est absolument impossible, sauf 4 un insensé ou a un
ignorant. Si la corruption I’anéantit, elle-méme ne durera
pas, faute d’un étre qui lui permette de subsister.

Par conséquent, ce qu’on appelle mal n’existe pas s’il
n’existe aucun bien. Mais un bien exempt de tout mal
est un bien parfait, tandis que celui qui renferme quelque
mal est un bien vicié ou vicieux. C’est-a-dire qu’il ne
saurait jamais exister aucun mal 13 ou n’existe aucun
bien. On aboutit donc & ce résultat surprenant que, tout
étre en tant que tel étant bon, en disant qu’un étre vicieux
est un étre mauvais on semble dire en somme que ce qui
est bon est mauvais et qu’il n’y a de mauvais que ce qui
est bon. Car tout étre est bon, et il n’y aurait pas de chose
mauvaise si cette chose mauvaise elle-méme n’était pas
un étre.

(Enchiridion, 3 (11) — 4 (12-13). Trad. Riviére.)
Bibliothéque Augustinienne (Desclée de Brouwer).

Le temps, ’éternité et I'EBtre

In generatione generationum anni tui. Mais « tes années »
Que sont-elles ? Que sont-elles, sinon des années qui ne
viennent pas et ne passent pas? Des années qui ne viennent
pas afin de ne plus exister > Dans le temps ou nous som-
mes, chaque jour arrive afin de cesser d’exister. Chaque
heure, chaque mois, chaque anneée, tout passe. Avant d’ar-
river, ce sera; une fois arrivé, cela ne sera plus. Mais tes
années éternelles, A toi, tes années qui ne changent pas,
elles seront in generatione generationum. Il y a donc une
génération de générations, et c’est en elle que seront tes
années. Qu’est-elle donc? Il yen a une, et, si nous compre-
nons bien, nous serons en elle et les années de Dieu seront

89




en nous. Comment seront-elles en nous ? Comme Dieu
Jui-méme sera en nous selon qu’il est dit : Ut sit Deus
omnia in omnibus (I Cor., Xv, 28). En effet les années de
Dieu ne sont pas autres que Dieu méme; les années de
Dieu, c’est I’éternité de Dieu; I’éternité, c’est la substance
méme de Dieu qui n’a rien de muable. La, rien de passé
qui ne soit déja plus, rien de futur qui ne soit pas encore.
La, il n’y a que de I’ « est»;il n’y a la ni « fut» ni « sera »,
car ce qui fut n’est plus et ce qui sera n’est pas encore, au
lieu que tout ce qui est 13, « est », purement et simplement.

C’est comme tel, et 2 juste titre, que Dieu envoya Moise
son serviteur. Moise demanda le nom de celui qui ’en-
voyait. Il le demanda, il I’entendit et ce saint désir de son
ceeur ne resta pas sans étre comblé. C’est qu’il ne I'avait
pas demandé pour satisfaire une curiosité présomptueuse,
mais afin de pouvoir remplir sa mission. « Que dirai-je
qux enfants d’Israél, demande-t-il, s’ils me disent : qui
t’a envoyé i nous? » Sur quoi, parlant en Créateur 4 sa
créature, en Dieu a2 ’homme, en Immortel 4 un mortel,
en Eternel au temporel, Dieu dit : Ego sum qui sum.

Supposons que, toi, tu dises : « Je suis ». Tu es qui?
Mettons Gaius ; un autre, Lucius; un autre, Marcus.
Est-ce que tu n’ajouterais pas quelque chose a « Je suis »,
afin de dire ton nom? C’est ce qu’on attendait de Dieu.
On lui demandait : comment t’appelles-tu? Que répon-
drai-je, quand on me demandera qui m’envoie? — « Je
suis » — Mais qui? — « Celui qui suis » — C’est cela
ton nom ? C’est tout ce que tu t’appelles? Mais ton nom
serait-il ’Etre méme, si tout le reste, comparé 2 toi,
n’était dépourvu d’étre véritable ? Voild ton nom ; dis
mieux la méme chose. — « Va, répondit Dieu, et dis
aux enfants d’Israél : Qui est m’a envoyé vers vous .

« Je suis Celui qui suis. Qui est m’a envoyé vers vous ».
Que c’est grand ce « Est». Que c’est grand ! Et ’homme, par
rapport a cela, qu’est-ce que c’est? Devant la grandeur
de cet « Est », ’homme, qu’est-ce qu’il est, quoi que d’ail-
leurs il puisse étre ? Qui se saisira de cet étre ? Qui parti-
cipera a cet étre ? Qui le désirera ? Qui le voudra ? Qui
se flattera de pouvoir y entrer?

Ne désespere pas, fragilité humaine. J
le Dieu d’Abraham, et le Dieu d’Isaac, et le Dieu de Jacob.
Tu as entendu ce que je suis en moi-méme, écoute mainte-
nant ce que je suis aussi pour tol. Alors I’Eternité nous a

e suis, dit-il,

90




appelés, et de I'Eternité a jailli le Verbe? L’Eternité,
oui, déja, et déja le Verbe, mais le temps, pas encore.

Pourquoi pas encore le temps? Parce que le temps lui
aussi, a été fait. Et comment a-t-il été fait aussi, le temps?
« Toutes choses ont été faites par lui, et rien de ce qui a
été fait n’a été fait sans lui » (¥n., I, 3). O Verbe plus ancien
que les temps, par qui ont été faits les temps, mais né
pourtant dans le temps, lui qui est la vie éternelle, pour
susciter des étres temporels et en faire des étres éternels.
La voila, la génération des générations. Car une génération
s’en va et une autre génération arrive (Eccl. 1, 4). Et vous
voyez ces générations d’hommes sur la terre comme les
feuilles, sur les arbres, du moins sur I'olivier, le laurier,
Ou tout autre arbre qui conserve toujours son feuillage.
Ainsi la terre porte les humains, comme des feuilles;
elle est pleine d’hommes, qui se succedent, les uns naissant
pendant que d’autres meurent. Cet arbre-l13 non plus ne
dépouille jamais son vert manteau; mais regarde dessous :
tu marches sur un tapis de feuilles mortes.. .

Ainsi, « Toi, tu restes le méme et tes années ne finiront
point » (Ps. 101, 28), mais nous, que sommes-nous devant
de telles années, avec nos années qui ne sont que des
loques?... Ne désespérons pas pourtant. Déja, en effet,
parlant dans la grandeur et la sublimité de sa sagesse,
Dieu avait dit : « Je suis celui qui suis » lorsqu’il ajourta,
pour nous consoler, « Je suis le Dieu d’Abraham, et le
Dieu d’Isaac, et le Dieu de Jacob ». Mais nous aussi nous
sommes de la race d’Abraham (Gal., III, 29). Nous aussi
les humbles, et méme si nous ne sommes que terre et
cendre, nous espérons en lui. Nous sommes des serviteurs,
mais c’est pour nous que notre Seigneur a pris forme de
serviteur (Phil., 11, 7); c’est pour nous, mortels, qu’im-
mortel il a pourtant voulu mourir; pour nous, enfin, qu’il
a donné ’exemple de la résurrection. Espérons donc que
nous parviendrons 3 ces années immobiles, dont la course
du soleil ne mesure pas le jour, mais ou ce qui est demeure
tel qu’il est, parce que seul, véritablement, Il est.

(Enarratio in Psalmum 101, 11, 10 et 14. Trad. Gilson.)

91




La théologie anti-pélagienne
résumée en 12 propositions

Puisque nous sommes chrétiens catholiques par la
grice de Jésus-Christ,

I. Nous savons que les hommes avant leur naissance
n’ont encore fait ni bien ni mal dans une vie qui leur soit
propre, et que ce n’est pas pour l’avoir mérité dans une
autre, par aucune action propre et personnelle 4 chacun
d’eux, n’en ayant pu avoir aucune de cette sorte, qu’ils
viennent au milieu des miséres de cette vie présente,
mais parce que, issus d’Adam selon la chair, ils ont con-
tracté la souillure du péché qui donne la mort, et qu’ils
ne peuvent étre délivrés du supplice de la mort éternelle
qui a passé d’un seul 4 tous par une juste condamnation,
que s’ils sont, par la grace, régénérés en Jésus-Christ.

II. Nous savons que ce n’est pas en vertu de nos mérites
que la grace de Dieu est donnée aux enfants ou aux per-
sonnes en age de raison.

ITI. Nous savons que la grice de Dieu est un secours
donné aux personnes en ige de raison, pour chacune de
leurs actions.

IV. Nous savons que cette grice n’est pas donnée 2a
tous les hommes, et que ceux a qui elle est donnée ne
I’obtiennent pas d’aprés le mérite de leurs ceuvres, ni
d’aprés celui de leur volonté, ce qui se voit particuliére-
ment dans les enfants.

V. Nous savons que c’est par la miséricorde gratuite
de Dieu, que la grice est donnée 4 ceux a qui le Seigneur
la donne.

VI. Nous savons que c’est par un juste jugement de
Dieu qu’elle n’est pas donnée a ceux 4 qui Dieu la refuse.

VII. Nous savons que nous paraitrons tous devant le
tribunal de Jésus-Christ, pour que chacun regoive récom-
pense ou punition de ce qu’il aura fait de bien ou de mal
pendant sa vie et non de ce qu’il aurait fait, s’il avait vécu
plus longtemps..

VIII. Nous savons que les enfants mémes seront punis
ou récompensés selon le bien ou le mal gu’ils auront fait
« par leur corps », non en agissant par eux-mémes, mais
par ceux qui ont répondu pour eux. Ayant par cet inter-

92

~

i T

%




> o A s~ ) L e - e By N EE SR T

S —— iy e e S S S 3 - E———— L T S FE - ——
) ~ e p r oy e et S gy AR g L P b R

Saint Augustin par Luca della Robbia.
(Panneau d'une porte de bronze. Cathédrale de Florence).




médiaire renoncé au démon, ils sont censés croire en
Dieu, et sont dés lors comptés parmi ceux dont le Seigneur
a dit : « Celui qui croira et sera baptisé sera sauvé » (Mare,
XVI, 16). Mais les enfants qui n’ont pas regu le Baptéme,
subiront les effets de la sentence prononcée « contre ceux
qui n’auront pas cru et qui seront condamnes ». Ainsi
les enfants mémes qui meurent avant 1’dge de raison,
sont, comme je 1’ai dit, jugés non d’apreés ce qu’ils auraient
fait si leur vie eut été plus longue, mais d’aprés ce qu’ils
ont fait pendant qu’ils étaient dans leurs corps, c’est-a-
dire, selon gqu’ils ont cru ou n’ont pas cru par le cceur et
la bouche de ceux qui les ont représentés au Baptéme,
selon qu’ils ont mangé ou n’ont pas mangé la chair du
Christ, selon gu’ils ont bu ou n’ont pas bu son sang.

IX. Nous savons que ceux qui meurent en Jésus-
Christ sont heureux, et gqu’ils ne sont pas responsables
de ce qu’ils auraient fait s’ils avaient vécu plus longtemps.

X. Nous savons que ceux qui croient dans le Seigneur
par leur propre cceur le font par un effet de leur volonté
et de leur libre arbitre.

XI. Nous savons que nous agissons selon ’esprit de foi
et de piété lorsque nous qui croyons, nous prions Dieu
d’accorder le bienfait de la foi 4 ceux qui refusent de croire.

XII. Nous savons que c’est un véritable devoir et une
pieuse habitude de remercier Dieu comme d’un grand
bienfait d’avoir amené a sa vérité ceux d’entre eux qui n’y
croyaient pas.

Vous reconnaissez, je pense, que dans ces choses que
j’ai dit que nous savions, je n’ai pas voulu rapporter
tout ce qui a trait 4 la question qui regarde la grace de Dieu,
et qui est débattue entre nous ; c’est-a-dire si cette grice
précéde ou suit la volonté de I’homme, ou, pour parler
plus clairement, si elle nous est donnée parce que nous le
voulons, ou bien si cette volonté méme est I’ceuvre de la
grice divine. Si donc, mon frére, vous reconnaissez avec
nous que les douze articles que j’ai dit que nous savions,
appartiennent 4 la vraie foi catholique, j’en rends grices
a Dieu, et je n’aurais pas sujet de le remercier en toute
vérité, si votre croyance en ces douze points n’était pas un
effet de la grice de Dieu. Si vous les admettez donc, il
n’y a plus de discussion entre nous sur cette question.

(Lettre 217,5 (16-17).Trad. (Péronne-Ecalle-Vincent-) Barreau.)

94

F \

%




o
T
& 4

e, b

LB

)2

s s

Scéne de la vie de saint Augustin
par Benozzo Gozzoli.
(Eglise Saint-Augustin, San_Gimignano)




Le « Cogito » Augustinien

Ces trois textes ont €été souvent invoqués et discutés par
les contemporains de Descartes :

I

(Alypius disputant avec Evodius et voulant prouver
qu’il y a un Dieu :)
— Et pour partir d’une vérité claire, je te demanderai
d’abord si toi-méme tu existes. Mais peut-étre crains-tu
de te tromper en cette question, quand tu ne pourrais
certainement pas te tromper si tu n’existais pas ?
— Passe plutét a la suite.
— Il est donc clair que tu existes ; et, puisque tu n’en aurais
pas ’évidence, si tu ne vivais pas, il est donc aussi clair
que tu Vis.

(De lLibero arbitrio, 11, 3 (7). Trad. Thonnard.)
Bibliothéque Augustinienne (Desclée de Brouwer).

II

On n’est aucunement justifié a dire que l'on connait
une chose tant que l’on en ignore la substance. C’est

pourquoi lorsque la pensée se connait, elle connait sa °

substance, et dés qu’elle est certaine de soi, elle est cer-
taine de sa substance. Or elle est certaine de soi, comme le
prouve ce que nous avons dit plus haut. Pourtant elle
n’est pas entiérement certaine d’étre un air, un feu, un
corps quelconque ou quoi que ce soit qui appartienne au
corps. Elle n’est donc rien de tout cela. Tout ce que 'on
exige d’elle, en lui ordonnant de se connaitre, c’est qu’elle
soit certaine de ne pas étre 'une des choses dont elle
n’est pas certaine, et qu’elle soit certaine d’étre cela seule-
ment dont elle est certaine qu’elle I’est. C’est en effet
comme incertains qu’elle pense le feu, l’air, et tout ce
qu’elle pense de corporel ; or il serait absolument impos-
sible que ’ame congit ce qu’elle est de l]a méme maniere
qu’elle congoit ce qu’elle n’est pas. C’est par les images
de sa fantaisie qu’elle congoit tout cela : air, tel et tel corps,
telle partie ou tel assemblage et composition des corps,
choses dont on dit de I’dme, non qu’elle les a toutes, mais

96




qu’elle en est I'une. Or si elle en était une, elle la conce-
vrait autrement qu’elle ne congoit le reste, c’est-a-dire
non pas comme une fiction de son imagination... mais
par une sorte de présence vraie, intérieure et non feinte
(car rien ne lui est plus présente qu’elle-méme), 4 la
maniére dont elle congoit qu’elle vit, se souvient, connait
et veut. Car elle sait que ceci est en elle ; elle ne I’imagine
pas comme si elle |’atteignait par les sens hors de soi.
Qu’elle ne s’attribue donc arbitrairement aucune de ces
pensées et ne croie pas étre quoi que ce soit de tel, tout ce
qui lui reste ensuite d’elle-méme, c’est cela seul qu’elle est.

(De Trinitate, X, 10 (15-16). Trad. Gilson.)
Etudes de philosophie médiévate (Ed. Vrin).

Ll o - _q .
S }4

Ry —— — . ..~}

ITI

' Car nous sommes, €t nous connaissons que 1nous
'r‘ sommes, et nous aimons notre étre et notre connaissance.
1 Et nous sommes assurés de la vérité de ces trois choses.
Car ce n’est pas comme les objets de nos sens qui nous
peuvent tromper par un faux rapport. Je suis trés certain
par moi-méme que je suis, que je connais et que j’aime
mon étre. Je n’appréhende point ici les arguments des
Académiciens, ni qu’ils me disent : Mais vous vous trom-
pez ? Car si je me trompe, je suis, puisque ’on ne peut s¢
tromper si 'on n’est. Puis donc que je suis, moi qui me
trompe, comment me puis-je tromper A croire que je suis,
vu qu’il est certain que je suis si je me trompe ? Ainsi
puisque je serais toujours moi qui serais trompé, quand
il serait vrai que je me tromperais, il est indubitable que

je ne me puis tromper lorsque je crois que je suis.

—— LS

—

) (Cité de Dieu, XI, 26. Trad. Lombert.)

T f\m
k4

97

SAINT AUGUSTIN, T.

R




La priére du philosophe J

O Dieu, Créateur de lUmvers, permets d’abord que
je te prie comme il convient, puis, que je me rende digne
d’étre exaucé ; enfin, que je te doive ma libération. Dieu,
par qui toutes les choses qui n’auraient pas I’ « &tre » par

elles-mémes tendent a I’ « étre »; Dleu, qui ne laisses pas
périr les choses qui se detrmsent réciproquement ; Dieu,
j

qui as créé de rien ce monde dont tous les yeux sentent
j la souveraine beauté; Dieu qui n’es pas I’auteur du mal,
{ et qui permets qu’il existe pour prévenir un plus grand
- mal ; Dieu qui, au petit nombre des esprits capables
d’accéder a ce qui « est » réellement, décéles que le mal
n’a aucune substance; Dieu, grice a qui [’univers,
meéme avec ses ¢léments facheux, est parfait tout de méme;
Dieu, qui ne permets aucune dissonance méme au plus
humble degré de cet univers, puisque le pire s’harmonise
avec le meilleur; Dieu, qu’aime tout ce qui, consciem-
ment ou inconsciemment, peut aimer; Dieu, qui contiens
tout, mais qui ne regois de l’ignominie de la créature
aucune ignominie, de sa malice aucun dommage, de
ses erreurs aucune erreur; Dieu, qui n’as donné qu’aux
ceeurs purs de connaitre le Vrai; Dieu, Pére de la vérité,
Pere de la sagesse, Pére de la vie véritable et supréme,
Pére du bonheur, Pére du bon et du beau, Pére de la lumiére
intelligible, Pére de notre réveil et de notre illumination,
Pére du gage qui nous avertit de retourner 2 toi;

C’est toi que j’invoque, 6 Dieu Vérité, source, principe,
auteur de la vérité de tout ce qui est vrai; Dieu Sagesse,
principe, auteur de la sagesse de tout ce qui est sage ;
Dieu, qui es la véritable, la supréme vie, source, principe,
auteur de la vie de tout ce qui vit véritablement et souve-
rainement ; Dieu Béatitude, source, principe, auteur du
bonheur de tout ce qui est heureux; Dieu du Bien et du
Beau, source, principe. auteur du Bien et du Beau dans
tout ce qui est bon et beau; Dieu Lumiére intelligible,
source, principe, auteur de la lumiére intelligible dans
tout ce qui brille de cette lumiére; Dieu, dont le royaume
est cet univers que les sens ignorent ; Dieu dont le royaume
trace leurs lois aux royaumes mémes de ce monde; Dieu,

98
Saint Augustin en priére, par Ribera.
( Musée du Prado)






de qui on ne se détourne que pour choir, vers qui se tour-
ner c’est se lever de nouveau, et en qui demeurer c’est
trouver un solide appui; sortir de toi c’est mourir, revenir
a toi c’est revivre, habiter en toi c’est vivre; Dieu que nul
ne perd s’il n’est trompé, que nul ne cherche sans appel
préalable, que nul ne trouve s’il ne s’est purifié d’abord;
Dieu, dont l’abandon équivaut a la mort, la recherche a
I’amour, la vie a4 I'entiére possession ; Dieu, vers qui la
foi nous pousse, vers qui ’espérance nous dresse, 3 qui
la charité nous unit ; Dieu, par qui nous triomphons de
I’ennemi, c’est 4 Toi que j’adresse ma priére !

Dieu, 2 qui nous devons de ne pas périr complétement;
Dieu, qui nous avertis de veiller; Dieu, grice 4 qui nous
distinguons le bien du mal, Dieu, griace 4 qui nous fuyons
le mal et cherchons le bien ; Dieu, grice a qui nous ne
cédons pas a l’adversité ; grice a qui nous possédons
I’art d’obéir et ’art de commander ; Dieu, grice a qui
nous apprenons que parfois ce que nous croyions nétre
nous est étranger, el que Ce que Nous croyions étranger
est bien a nous parfois; Dieu, grice 4 qui nous nous déga-
geons des appats et des séductions des méchants ; Dieu,
grice a qui les petites choses ne nous diminuent point ;
Dieu, grice 4 qui ce qu’il y a de meilleur en nous n’est
pas assujetti 2 ce qu’il y a de pire; Dieu, grice a qui /a
mort est absorbée dans sa wvictoire (I Cor., Xv, 54); Dieu,
qui nous tournes vers toi ; Dieu qui nous dépouilles de
ce qui n’est pas pour nous revétir de ce qui est; Dieu,
qui nous rends dignes d’étre exauces ; Dieu, qui nous
fortifies ; Dieu, qui nous introduis 4 toute vérité ; Dieu,
qui nous dis tout ce qui est bien, qui ne fais pas de nous
des insensés, qui ne permets 3 qui que ce soit de nous
rendre tels; Dieu, qui nous rappelles dans le t?on chc_nuq;
Dieu, qui nous conduis jusqu’a la porte; Dieu, qui 'fals
qu’elle s’ouvre d ceux qui frappent (._Manh.AVII, 8) ;'Dleu,
qui nous donnes /e pain de vie; Dieu, grice a qui nous
avons soif de cette eau qui, une fois bue, désaltére a jamais
(Fean, v1, 35); Dieu, qui convaincs le siécle sur le péché,
sur la justice, sur le jugement (Jean., XVI, 8); Dl_eu, grice a
qui nous demeurons insensibles aux raisons des 1ncrédulcs§
Dieu, qui nous apprends a blimer |’erreur de‘ ceux qui
croient que les 4mes ne s’acquiérent nul mérite devant
vous; Dieu, grice & qui nous ne sommes pas les esclaves

de rudiments faibles et chétifs (Galat., 1V, 9); Dieu, qui

100



nous purifies et nous prépares aux divines récompenses,
— sois-moi propice, 6 mon Dieu...

(Soliloques, 1, 1 (2-3). Trad. de Labriolle.)
Bibliothéque Augustinienne (Desclée de Brouwer).

La prié¢re du théologien
(Conclusion des XV livres Sur la Trinité)

Seigneur notre Dieu, nous croyons en Toi,_ Pfére, et
Fils et Esprit-Saint. Et en effet la Vérité ne dirait pas :
« Allez, baptisez toutes les nations au nom du_Pére et d'u
Fils et de I’Esprit-Saint » (Maz., XXVIII, 19), sl tu p’éta.ls
pas Trinité. Et tu ne nous ordonnerais pas, Se}gneur
notre Dieu, d’étre baptisés au nom de celui qui n’est
pas le Seigneur Dieu. Et une voix divine ne dirait pas :
« Ecoute, Israél, le Seigneur ton Dieu est un Dieu un »,
(Deut., V1, 4), si tu n’étais pas Trinité de telle sorte que
tu ne sois qu’un seul Dieu. Et si toi, Dieu, tu étais Pere
en soi, que ton Verbe, Jésus-Christ fut Fils en soi, et que
votre don fit I’Esprit-Saint en soi, nous ne lirions pas
dans les Lettres de la Vérité : « Dieu a envoyé son Fils »
(Gal., 1v, 4) et, toi, 6 Fils Unique, tu ne dirais pas de
I’Esprit-Saint : « Celui que mon Pére enverra en mon
nom » (Jn., X1v, 26) et : « Celui que je vous enverrai de
la part de mon Pére » (Jn., xv, 26).

Dirigeant toute mon attention vers cette regle de la
foi, autant que je ’ai pu, autant que tu m’as donné de le
pouvoir, je t’ai cherché et j’ai désiré voir des yeux de
I'intelligence ce que j’ai cru; j’ai beaucoup discuté et
beaucoup travaillé. Seigneur mon Dieu, mon unique
espérance, exauce-moi, pour que je ne céde pas a la fatigue
en renongant a te chercher, mais qu’au contraire je cherche
toujours ardemment ton visage (Ps. 104, 4). Donne les
forces de chercher, toi qui a permis qu’on te trouve, et
qui a donné ’espérance de te trouver sans cesse davantage.
Ma force et ma faiblesse sont en ta présence : soutiens
I’'une, guéris 'autre. En ta présence, sont ma science et
mon ignorance : 13 ol tu m’as ouvert la porte, regois-
mo_i a I’entrée; la porte que tu as fermée, ouvre-la A celui
qui frappe. Que je me souvienne de toi, que je te com-
prenne, que je t’aime. Augmente en moi ces dons, jusqu’a
mon entier renouvellement.

101




Je sais qu’il est écrit : « Abondance de paroles ne va
pas sans péché » (Prov., X, 19). Mais qu’il te plaise que je
ne parle que pour précher ta parole et que pour dire
tes louanges; alors non seulement j’échapperai au péché,
mais j’acquerrai de bons mérites, malgré le nombre de
mes discours. Et en effet un homme devenu bienheureux
par toi, n’aurait point ordonné un péché a celui qui fut
son vrai fils dans la foi, en lui écrivant : « Annonce la
Parole ; préche 4 temps et a contre-temps » Faut-il
dire qu’il ne parlait pas beaucoup, celui qui non seulement 4
temps, niais aussi 2 contre-temps, ne taisait pas ta Parole,
Seigneur ? Mais ce n’était pas beaucoup, parce qu’il

' rétait nécessaire qu’il parldt autant. Délivre-moi, 6 Dieu,
de ce flot de paroles que je supporte intérieurement
en mon ame misérable, qui se tient en ta présence et qui
se fie en ta miséricorde. Car mes pensées ne se taisent
pas, méme si ma voix se tait. Encore si je n’avais pensé
que celles qui te plaisent, je ne te prierais point de me
délivrer de ce flot de paroles. Mais beaucoup de mes
pensées sont — tu les connais — des pensées d’hommes,
|des pensées vaines (Ps. 93, 11). Donne-moi de n’y pas
| consentir, de les réprouver du moins, quand elles me
' charment ; qu’en elles je ne sombre pas comme un
}dormeur. Il ne m’importe pas tellement que rien, dans
| mes actes, n’en découle; mais que du moins, vis-a-vis
¢ d’elles, soient en sécurité ma pensée et ma conscience,
grice A ton secours. Un Sage, en parlant de Toi dans son
livre, qui a pour titre I’Ecclésiastique, a dit : « Nous mul-
tiplions les discours, et nous ne parvenons a rien; I’abrégé
de toutes les paroles, c’est Lui ». Lorsque nous serons
parvenus a Toi, cesseront tous ces discours en lesquels nous
ne parvenons a rien; tu demeureras seul pour étre tout
en tous (I Cor., Xxv, 28); et sans fin nous proclamcrons
ton unique louange A I'unisson, devenus un seul en Toi.
Seigneur, Dieu unique, Dieu Trinité, tout ce que j’ai
dit en ton nom, dans ces livres, que les tiens le reconnais-
sent ; si quelque chose vient de moi, que Toi et les tiens

me le pardonnent. Amen.

(De Trinstate XV, 38 (51). Trad. A. M. La Bonnardiére).

102



La Priére : un commentaire du « Pater »

Des mots nous sont donc nécessaires 4 nous, pour nous
rappeler et mettre sous notre regard I’objet de notre priére,
non point — n’allons pas le croire — pour instruire ou
fléchir le Seigneur. Quand donc nous disons : Que votre
nom soit sanctifié, nous nous faisons souvenir nous-
mémes de désirer que son nom, toujours saint, soit aussi
tenu pour tel chez les hommes, c’est-a-dire ne soit pas
méprisé; ce qui est utile non & Dieu mais aux hommes.
Et quand nous disons : Que wvotre régne arrive, — régne
qui viendra, bien sir, que nous le voulions ou non —,
nous réveillons notre désir de Lui, afin qu’il arrive pour
nous et que nous méritions d’en jouir. Quand nous disons :
Que wotre wolonté soit faite sur la terre comme au ciel,
nous sollicitons de lui I’obéissance pour que sa volonté
soit faite par nous comme elle est faite dans les cieux par
ses Anges. Quand nous disons : Donnez-nous aujourd’hui
notre pain de chaque jour, par ce mot « aujourd’hui »
nous voulons dire « dans le temps présent », ou nous de-
mandons soit la suffisance des biens, en désignant le tout
par la partie la meilleure, c’est-a-dire par le nom du pain,
soit le Sacrement des fidéles, qui nous est indispensable
en ce temps, pour obtenir non la félicité du temps, mais
I’éternelle félicité. Quand nous disons : Pardonnez-nous
nos offenses comme nous pardonnons a ceux qui nous ont
offensés, nous nous rappelons et ce que nous devons de-
mander et ce que nous devons faire pour mériter de rece-
voir. Quand nous disons : Ne nous induisez pas en tenta-
tton, nous nous faisons souvenir de le demander, de
peur que, privés de son aide, nous n’acceptions I’offre
trompeuse de quelque tentation, ou ne cédions & ses
violences. Quand nous disons : Délivrez-nous du mal,
NOous nous invitons a songer queé NOuUs ne sommes pas
encore ¢tablis dans ce bien ou nous ne souffrirons aucun
mal. Et cette derni¢re demande de |’oraison dominicale
s’étend si loin, que le chrétien se trouvant dans un état
quelconque d’épreuve exprime par elle sa plainte, par
elle répand ses larmes, commence par elle, s’y attarde,
et par elle termine sa priére. Il nous fallait ces paroles pour
appeler les réalités mémes 4 nos mémoires.

103




Et lorsque nous disons d’autres paroles, soit que l’af-
fection de I’Ame en priére les précede et les forme pour
se manifester, soit qu’elle les suive et y réfléchisse pour
se fortifier, nous ne faisons jamais que dire une chose
contenue dans cette oraison du Seigneur, si notre priére
est bonne et convenable. Mais quiconque dit une chose
qui ne peut se rattacher a cette priére ¢évangélique, prie
de fagon charnelle, sinon de facon illicite; je ne sais d’ailleurs
comment on pourrait ne pas la dire illicite, puisqu’une
priére faite de fagon spirituelle est la seule qui convienne a
des hommes nés 3 nouveau de ’Esprit. Dire, par exemple :
Soyez glorifié dans toutes les nations, comme vous [Iétes
parmi nous, et Que vos prophétes se montrent fidéles (Eccli.,
36, 4 et 18), n’est-ce pas dire : Que votre nom soit sanctifié ?
Dire : Dieu des vertus, conuvertisseZ-nous el montrez-nous
votre face, et nous serons sauvés (Ps. 79, 4), n’est-ce pas
dire : Que votre régne arrive ? Dire : Dirigez ma marche
selon votre parole, et qu’aucune iniquité ne domine sur mot
(Ps. 118, 133), n’est-ce pas dire Que wotre wvolonté
soit faite sur la terre comme au ciel ? Dire : Ne me donnez
ni la pauvreté ni la richesse (Prov., 30, 8) n’est-ce pas dire :
Donnez-nous awjourd’hui notre pain quoridien? Dire
Souvenez-vous, Seigneur, de David et de toute sa douceur,
(Ps. 131, 1) ou Seigneur, si j’ai fait cela, s’tl y a de I'ini-
quité sur mes mains, si j’ar rendu le mal a ceux qui me fai-
saient du mal (Ps. 7, 4), n’est-ce pas dire : Pardonnez-
nous nos offenses, comme nous pardonnons a ceux qui nous
ont offensés ? Dire Eloignez de moi les convoitises du
ventre, et que le désir impudique ne s’empare point de mot
(Eccli., 23, 6), n’est-ce pas dire : Ne nous laissez pas entrer
en trentation ? Dire : Arrachez-moi a mes ennemis, mon
Dieu, et délivrez-moi de ceux qui se dressent contre mot
(Ps. 58, 2), n’est-ce pas dire : Délivrez-nous du mal ?
Et si vous parcourez toutes les formules de toutes les priéres
sacrées, vous ne trouverez rien, je pense, qui ne soit contenu
et compris dans cette oraison dominicale. Aussi sommes-
nous libres, en priant, de dire, avec d’autres mots, les
mémes choses ; mais nous ne le sommes pas de dire d’autres
choses. '

(Lettre 130, 11 (21) - 12 (22). Trad. Ch. Morel.)
Rondet : St Augustin parmi nous (Ed. X. Mappus).

104




1" - g,’ ’-l-‘. / .
A2 7. =
Y o A 3 S A VA R

J

‘/‘?-?—,_—--fﬁ - A
: ‘/f S oA ‘G"l-"), LAt

Augustin aux pieds du Christ. ‘
Frontispice d’un manuscrit des « Confessions »,
(Saint Vaast d’Arras, Bibliothéque d’ Arras, début XI* s. ).

Le Verbe et son incarnation

La Parole de Dieu, par qui tout a été fait, ne va pas te
I'imaginer comme soumise au changement, devenant
aprés avoir été. Non, elle demeure ce qu’elle est, elle est
tout entiére en tous lieux. Elle vient quand elle se mani-

» feste, elle s’en va quand elle se cache, mais cachée ou mani-
festée, elle est toujours 14, telle la lumiére pour les yeux
de celui qui voit et pour ceux de I'aveugle : présente, elle
est visible 4 I'un, bien qu’elle demeure cachée a I’autre.
La voix, de méme, est présente aux oreilles de ’homme
qui entend comme i celles du sourd, mais elle est sensible
au premier, non au second. Ne trouves-tu pas merveil-
leux ce qui a lieu au sujet de nos paroles, du son de notre
voix, choses d’un instant ? Lorsque nous parlons, la
seconde syllabe réclame pour se faire entendre que la
premiére cesse de résonner et pourtant si quelqu’un
écoute, tout ce que nous disons, il I’entend. Si deux audi-

10§

_—‘——J




teurs sont présents, 'un entend aussi bien que ['autre
et chacun des deux entend tout. Si c’est une multitude qui
nous écoute en silence, ils ne se partagent pas les sons,
comme ils le feraient pour de la nourriture, mais ce que
nous disons est tout entier pour tous et tout entier pour
chacun. Deés lors pourquoi refuser de croire que ce que
la parole fugitive de ’homme est pour [’oreille, la Parole
de Dieu qui demeure éternellement, le soit pour les choses :
I’'une, tout enti¢re, est entendue de tous, l’autre, tout
entiére, est partout et tout a la fois.

Pourquoi hésiter a reconnaitre Dieu dans les limites
d’un petit corps d’enfant ? Ce n’est pas par la masse
mais par la Puissance que Dieu est grand, lui qui, dans
sa Sagesse, donne plus d’habileté aux fourmis, aux
abeilles qu’a I’dne ou au chameau. D’un pépin minus-
cule il fait jaillir un grand figuier alors que des semences
plus grosses donnent des plantes plus petites. Il a doté

. la prunelle de I’eil d’une acuité si grande qu’elle peut

en un instant parcourir la moitié du ciel. D’un point, au
centre du cerveau, jaillit et se répartit I’activité des sens;
le cceur, organe si faible, dispense la vie et le mouvement
a toutes les parties du corps. Ainsi et par d’autres mer-
veilles de ce genre, Dieu manifeste sa grandeur dans les
plus petites choses, lui qui ne se montre jamais petit
en ce qui nous parait petit.

Par l’effet de cette puissance qui n’est jamais 4 1’étroit
dans les plus étroites limites il a fécondé le sein de la
Vierge, sans aucune action extérieure, prenant une ame
raisonnable et avec elle un corps humain. Il s’est uni
a cette 4me, 4 ce corps et sans rien perdre de sa Divinité,
il s’est fait véritablement homme pour rendre ’homme
meilleur, daignant en prendre le nom et partageant avec
lui sa Divinité. Il a fait sortir d’un sein virginal qu’il
laissait intact, les membres d’un enfant, lui qui, devenu
homme, entrait au Cénacle par une porte close. Si tu
demandes une explication, il ne reste rien & admirer;
si tu réclames d’autres exemples, il n’y a 13 plus rien
d’exceptionnel. Accorde 4 Dieu de pouvoir accomplir ce
que tu ne peux pénétrer. En ce domaine toute I’explica-
tion du fait réside en la puissance de qui ’accomplit.

(Lettre 137, 2 (7-8). Trad. Dom E. Devaux.)
Zodiaque, janv. 1953 (Ed. de la Pierre-qui-vire).

106



La chaste crainte de Dieu

Qu’est-ce qui distingue la crainte chaste (de la crainte
servile) ? Je vais vous interroger en méme temps que
vous le ferez vous-mémes. Je suppose que Dieu vienne
et vous parle lui-méme (encore qu’il ne laisse pas de le
faire par ses Ecritures), qu’il dise 4 un homme : « Tu veux
pécher, soit, fais ce qui te plait. Que tous tes désirs sur
terre soient satisfaits. Tu veux dépouiller quelqu’un, qu’il
soit dépouillé; frapper quelqu’un, qu’il soit frappé; con-
damner quelqu’un, qu’il soit condamné; avoir quelqu’un
comme esclave, qu’il le soit. Que personne ne te résiste,
que personne ne te dise : Que fais-tu 1a? Personne : ne
le fais pas. Personne : pourquoi le fais-tu? Que tous ces
biens terrestres, objets de ta convoitise, abondent chez toi,
passe tous tes jours a en jouir, non pas pour un temps,
mais pour toujours ! Seulement, jamais, tu ne verras
mon visage .

Mes Fréres, d’ou vient en vous ce soupir, sinon d’une
crainte chaste qui vient de naitre et qui doit demeurer dans
les siécles des siécles? Pourquoi, cette émotion dont votre
ceeur est frappé? Si Dieu vous disait : « Tu ne verras
jamais mon visage, mais vois donc toute cette félicité
terrestre, tous ces biens qui vont abonder chez toi; te
voild comblé de toutes les faveurs temporelles et tu ne
saurais les perdre ni les abandonner. Que te faut-il de

plus? » — Et la crainte chaste de pleurer, de gémir et
de s’écrier : « Ah! qu’on m’enléve tout, plutét que le
bonheur de vous voir ! » Et la crainte chaste de pousser

cette exclamation du Psdume : « Dieu des vertus, ramenez-
nous ; montrez-nous votre face et nous serons sauvés! »
Et la crainte chaste de s’écrier encore avec le Psaume :
« Je n’ai demandé qu’une chose au Seigneur et la deman-
derai avec instance ». Vois comment brule cette crainte
chaste qui est I’amour vrai, 'amour sincére : « Je n’ai
demandé au Seigneur qu’une seule chose et ne cesseral
de la demander ». Laquelle? « D’habiter dans la maison
du Seigneur tous les jours de ma vie ». Ne serait-ce pas
pour y jouir de quelque félicité terrestre ? Ecoute la suite :
« Afin de contempler la béatitude du Seigneur, et d’étre
protégé, comme son temple » (Ps. 26, 4), c’est-a-dire :

107

——




me sentir son temple et étre protégé par lui; c’est la seule
chose que j’ai demandée au Seigneur. Si vous ne deman-
dez que cette faveur, si tous vos efforts se tournent vers
elle seule, si votre seule crainte est de la perdre, les
félicités terrestres n’auront plus d’attrait pour vous, votre
espérance se portera vers la seule veéritable et vous serez
dans le corps de celui a qui chante le Psalmiste : « Heureux
tous ceux qui craignent le Seigneur et qui marchent
dans ses voies ! »

(Enarratio in Psalmum 127, 9. Trad. Humeau.)
Les plus belles homélies de St Augustin (Ed. Beauchesne).

Elus et damnés

Dieu, dans sa prescience, a donc déterminé quel serait
le nombre et la multitude des saints. En raison « de 1’a-
mour qu’ils ont pour lui », don que, par I’Esprit-Saint, il
a répandu dans leurs cceurs, « il fait tout concourir
a leur bien ». Ils les a appelés selon son dessein, car ceux
qu’il a connus dans sa prescience, il les a aussi prédes-
tinés pour étre conformés a I’image de son Fils, afin
que ce Fils soit le premier-né entre plusieurs freres. Et
ceux qu’il a prédestinés, il les a aussi appelés (Rom. VIII,
28) c’est-a-dire « selon son dessein », car il en est beaucoup
qui sont appelés, mais norn pas €lus, et par conséquent
non appelés par le dessein de Dieu. Mais ceux qu’il a
appelés, c’est-a-dire selon son dessein, « il les a aussl jus-
tifiés, et ceux qu’il a justifiés, il les a aussi glorifiés ». Voila
quels sont les enfants de la promesse; voila quels sont
les élus qui sont sauvés par I’élection de la grace. « Or,
si c’est par la grace », dit ’Apdtre, « ce n’est pas par les
ceuvres, autrement la grice ne serait plus grace » (Rom.,
X1, 6). Voila quels sont les vases de miséricorde sur les-
quels Dieu fait connaitre les richesses de sa gloire, par
le moyen méme des vases de colére (Rom. 1X, 23). Tous
ceux-la font, par le Saint-Esprit, un seul cceur et une seule
dme (Act., 1v, 32) qui bénit Dieu et n’oublie pas ses bien-
faits. Indulgent pour les iniquités, ce Dieu guérit les
langueurs, rachéte toute vie de la corruption et couronne
dans sa miséricorde (Ps. 102, 2), parce que la grice ne de-
pend ni de celui qui court, ni de celui qui veut, mais de la
miséricorde de Dieu (Rom. 1X, 16).

108




Pour les autres hommes qui n’appartiennent pas i cette
sainte société, et dont cependant la bonté divine a créé
’dme et le corps et tout ce qui a été attaché i leur nature,
a 'exception du vice qu’ils doivent 2 la témérité d’une
volonté orgueilleuse, Dieu, dans sa prescience, les a créés,
pour faire voir en eux ce que peut, sans la grice, le libre
arbitre de ceux qui I’abandonnent; et pour que leurs
chatiments justes et mérités apprissent aux vases de misé-
ricorde qui ont été retirés de cette masse non par le mérite
de leurs ceuvres, mais par la grice toute gratuite de Dieu,
I’étendue et la grandeur du bienfait qui leur a été accordé,
afin que toute bouche soit fermée, et que celui qui se
glorifie se glorifie dans le Seigneur.

(Lettre 186, 7 (25-26).
Trad. (Peronne-Ecalle-Vincent) Barreau.)

L’expérience mystique

(Sur le Titre du Psaume 41 : In finem, in intellecrum,
filiis Core, Psalmus) : Ce sont les fils de ’Epoux, les fils
de sa Passion, les fils rachetés par son sang, les fils de sa
Croix portant sur leur front I'image de I’'instrument dressé
sur le Calvaire par ses ennemis, ce sont eux qui sont appe-
Iés les fils de Coré, c’est pour eux qu’est chanté ce Psaume,
pour éveiller leur intelligence ; que notre intelligence soit
donc excitée, et puisque ce Psaume est chanté pour nous,
essayons de le comprendre. Et quelle interprétation donner
a ce Psaume ainsi chanté ? Je n’hésite pas i le dire
« Ce sont les choses invisibles de Diey qui, bien comprises a
Paide de celles qui ont éré faites depuis la Création du monde,
vont s’offrir a@ nos yeux » (Rom. 1, 20). Courage, fréres,
comprenez mon avidité, partagez mon désir, aimons
ensemble, brilons de la méme soif ; ensemble courons i
la fontaine de Iintelligence; comme le cerf, élangons-
nous vers la fontaine et sans parler de celle que désirent,
pour le pardon de leurs péchés, les aspirants au Baptéme,
nous, les baptisés, soupirons aprés cette fontaine dont
parle ailleurs I’Ecriture : Car en Toi est la fontaine de vie.
Lui-méme il est fontaine et lumiére, puisque c’est dans sa
lumiére que nous verrons la Lumiére (Ps. 35, 10). S’il est
fontaine et s’il est lumiére, il est également intelligence,
puisqu’il rassasie ’dme avide de savoir, et qQue tout étre

109




intelli I i ’ :
charnglelxgt qeliit i'lil:nnalrla:(i%t ndot? g ll':ne lumlére ’Corporelle <
toute intérieure. Il y a do ef grs’ e € une JUimie
une lumiére qu.e n’gnt asn;:’ Etres’ au dedans de nous,
D 13 vikeT o pas les & res prxvﬂés d’intelligence.
. que potre, s adressant aux dmes qui désirent

la vanité de leur esprit, avec un el __font rRisy o]
a v i, une intelligence obscurcie, dans
I’éloignement df: la vie de Dieu, a cause de I’ignorance qui
est en eux el qui provient de ’aveuglement de leur ceur (Eph.,
1v, 17-18). Si c}pnc leur intelligence est obscurcie, en d’au-
trfs termes, $ ils sont‘dans ’obscurité pour n’avoir pas
d 1ntellxgenc_§, nous gui avons ’intelligence, nous sommes
dflns la l.urmere. Cpurs aux tionta;nes, aspire aux fontaines
fi eaux vives. En Dieu est la fontaine de vie et une fontaine
intarissable; dans sa lumiére est une lumiere que rien ne
saurait obscurcir. Aspire 4 cette lumiére : a cette fontaine
et a cette lumiere que tes regards ne peuvent atteindre,
c’est pour voir cette lumiére que I’ceil intérieur se prépare ;
pour puiser 3 cette fontaine que brile une soif intérieure.
Cours a la fontaine, aspire a la fontaine, mais pas n’importe
comment, ni comme ferait un animal quelconque : cours
comme le cerf; qu’e'st-ce-é—dirc, comme le cerf ? Pas de len-
teur dans la course. Cours avec ardeur et désire ardemment
la fontaine, car qui dit cerf, dit rapidité.
Mais, sans doute, cette qualité n’est pas la seule que

I’Ecriture nous invite a considérer dans le cerf. Il 'y 2
Ecoute ce qu’il y a encore dans le cerf.

encore autre chose.
11 tue les serpents et, apres les avoir tués, il sent redoubler
sa soif ; les serpents détruits, il court avec plus d’a}'dcur
encore a la fontaine. Les serpents, ce sont tes vices

anéantis les serpents d’iniquité, et tu aspireras plus for-
tement aux SOUICes de la vérité. Peut-étre ’avarice fait-
elle entendre en toi quelque sifflfement ténébreux : elle
siffle contre 12 parole de Dieu; elle sifﬁe contre les com-
mandements de Dieu, €t quand on t€ dit m_épr:se tel bien,
ne commets pas cette iniquite, si tu aimes mieux commettrle
I’iniquité que de renoncer 2 quelque a\{aptag,z temporgli
plutdt que de détruire le serpent, tu choisis d t_r;rzwion
par lul Tant que tu favorises ton vice, 12 cugé ét’ , tor
avarice, ton serpent, tant que je te VOIS possé x\:li?res

désir, comment peux-tu courir a la fontaine des eau :

: . . .
Comment pourrais-tu aspirer 4 la fontaine de la sagesseé,

Saint Augustin et méditation

par Botticelli.
¢).

( Eglise ' Ognissanti, Florenc

110




e NPT




travaillé que tu es par le venin de la malice? Supprime
en toi tout ce qui s’oppose a la vérité, mais quand tu te
sentiras affranchi de toute cupidité mauvaise, ne va
pas demeurer inerte comme un homme sans désir. Il
reste encore un but pour I’¢lan de ton dme, 4 la condition
d’avoir renversé en toi tout obstacle & cet ¢lan. Je t’en-
tends déja me dire, en bon cerf que tu es : « Dieu sait que
je ne suis plus avare, que je ne convoite plus le bien d’au-
trui, que j’ai éteint en moi tout désir adultére, que je ne
seche plus d’envie contre qui que ce soit, et autre chose
semblable. Tu me diras : je me suis affranchi de ces vices;
et voila que tu cherches de quoi te délecter : porte ton désir
vers la source de la délectation : aspire a la fontaine des
eaux vives. Dieu a de quoi te refaire et quand tu viendras
a lui, rapide comme le cerf, il comblera la soif qui te tour-
mente depuis la destruction des serpents...

Mais voici que notre cerf, établi dans la foi, ne voyant
pas encore ce qu’il croit, mais désirant comprendre ce qu’il
aime, rencontre I’opposition de ceux qui ne sont pas cerfs
comme lui, mais dont l'intelligence est obscurcie, dont la
vie se passe dans les ténébres intérieures, et que l’entrai-
nement des vices a rendus aveugles; et voila que par sur-
croit, ils insultent I’homme croyant, et, dans l’impossi-
bilité ou il est encore de leur montrer ce qu’il croit, ils
lui demandent : Ou est ton Dieu?... :

En entendant tous les jours ce reproche : Ou est ton
Dieu? et n’ayant que mes larmes pour nourriture quoti-
dienne, j’ai réfléchi sur ce que j’entendais : Ou est ton Dieu ?
et je me suis mis moi-méme a la recherche de mon Dieu,
pour arriver; si c’était possible, non plus seulement a
croire en lui, mais 2 me faire une certaine idée de lui.
Je vois bien I’ceuvre de mon Dieu, mais je ne vois pas mon
Dieu lui-méme, ’auteur de ces cuvres...

Mais son Dieu, I’dme doit-elle le concevoir d’aprés
elle-méme? Dieu, sans doute, ne peut étre vu que par
’Ame; mais il ne saurait étre vu comme I’Ame, car cette
iame cherche a se faire de son Dieu une idée dont ne pour-
raient plus se moquer ceux qui disent : Ou est ton Dieu?
Et la voila en quéte d’une vérité immuable, d’une subs-
tance absolument parfaite. Tel n’est pas notre esprit :
il progresse et il recule; il sait et il ignore; il se souvient
et il oublie; tantét il veut, tantdt il ne veut pas. Cette
mutabilité ne saurait convenir 2 Dieu...

I12



Aussi, cherchant mon Dieu dans les créatures visibles
et mortelles et ne le trouvant pas; cherchant 4 me faire,
d’aprés moi-méme, une idée de sa substance, comme s’il
y avait quelque ressemblance entre lui et moi, et toujours
sans succes, je sens que mon Dieu est quelque chose qui
dépasse mon ame. Donc, pour arriver 4 ’atteindre : F'ai
réfléchi sur ce sujet et j’ai répandu au-dessus de moi mon
dme. Quand donc mon dme atteindra-t-elle ce qui doit se
chercher au-dessus de mon dme, si mon dme ne se répand
au-dessus d’elle? Si elle demeurait en elle-méme, elle ne
verrait rien autre qu’elle, et tant qu’elle se verrait elle-
méme, naturellement, elle ne verrait pas son Dieu. Lais-
sons donc désormais mes insulteurs me dire : Ou est
ton Dieu? Laissons-les dire. Quant a moi, tant que je ne
vois rien, tant que ma vision est différée, je mange jour et
nuit le pain de mes larmes. Qu’ils me disent encore : Ou
est ton Dieu? Moi, je cherche mon Dieu dans la créature
corporelle, soit au ciel, soit sur la terre, et je ne le trouve
pas; je cherche en moi-méme sa substance et je ne la
trouve pas; mais je ne cesse de poursuivre, en mes médi-
tations, cette recherche de mon Dieu, et dans mon désir
de voir se découvrir a mon intelligence, par le moyen de ses
®uvres, les perfections invisibles de Dieu, je répands au-
dessus de moi mon dme et il ne me reste plus rien i atteindre
que mon Dieu. C’est 13, dans cette région qui dépasse
mon idme, qu’est la demeure de mon Dieu; c’est 1a qu’il
habite, c’est de 1a qu’il me regarde, de 124 qu’il m’a créé,

’dc 12 qu’il me gouverne, de 12 qu’il prend soin de moi,
de 1a qu’il m’appelle, de 1a qu’il m’encourage, de 13 qu’il
me dirige, de 12 qu’il me conduit, de 13 qu’il m’ameéne
au terme.

Car lui, qui habite dans le secret d’une si haute demeure,
il a aussi une tente sur la terre. Sa tente est sur la terre ;
son Eglise méne encore la vie nomade; mais c’est 1a
qu’il faut le chercher, car dans cette tente est le chemin par
lequel on arrive dans sa maison. En effet, quand je
répandais au-dessus de moi mon 4me pour atteindre Dieu,
pourquoi faisais-je cela? C’est que j’entrerai au lieu du
Tabernacle, de ce Tabernacle admirable pour arriver a la
maison de mon Dieu. Déja en effet, j’admire bien des choses
de ce Tabernacle... J’admire ces vertus dans I’Ame, et
cependant je chemine encore sous la tente, mais je la
dépasse, et tout admirable que soit le Tabernacle, mon

113

SAINT AUGUSTIN. B.




étonnement grandit quand je parviens a la maison de
Dieu... En effet, la source de l'intelligence est 13, dans le
sanctuaire de Dieu, dans la maison de Dieu. L3, le Psal-
miste a compris la fin de tout...

Cependant, tout en admirant les membres du Taber-
nacle, 1l se sentait conduit jusqu’ia la maison de Dieu,
attiré par quelque chose de trés doux, par je ne sais quelle
délectation intérieure et secréte; on aurait dit que de la
maison de Dieu ure suave mélodie s’échappait de quel-
que lyre, et tandis qu’il marchait dans le Tabernacle,
ravi par cette musique intérieure, entrainé par sa douceur,
il suivait la symphonie et, faisant taire en lui tous les
bruits de la chair et du sang, il parvenait jusqu’a la maison
de Dieu. Et lui-méme fait allusion 3 ce chemin suivi et
a ce charme attirant, et comme si nous lui demandions :
« Toi qui parles du Tabernacle admirable de cette terre,
comment es-tu parvenu jusqu’aux secrets de la maison de
Dieu ? » « C’est, dit-il, grdce a ces accents d’allégresse et de
louange, comme il s’en échappe des banquets »... Dans la
maison de Dieu, c’est une féte sans fin. La, point de
réjouissance qui se céléebre et qui passe. Le cheur des
Anges donne un concert éternel et le visage de Dieu
toujours présent alimente une joie sans défaillance... De
cette réjouissance éternelle et perpétuelle, il nous arrive
quelque chose de trés harmonieux et trés doux aux oreilles
du cceeur a la condition que se taisent les bruits du monde.
Pour qui marche sous la tente, et s’applique a considérer
tous les miracles de Dieu pour la Rédemption de ses
fidéles, les harmonies de cette féte charment déj2 I’oreille
et entrainent le cerf vers la fontaine des eaux vives.

Cependant, fréres, parce que nous voyageons loin du
Seigneur, tant que nous sommes dans ce corps, qui,
par sa corruption, est un poids pour I’Ame, parce que cette
habitation terrestre accable I’esprit aux pensées multiples,
ardeur de nos désirs, dans notre marche sur la terre,
a beau faire, tant bien que mal, quelque éclaircie dans les
nuages, pour nous permettre d’atteindre parfois a cette
harmonie céleste et de gotter, en récompense de nos
efforts, quelques délices de cette maison de Dieu, cepen-
dant, notre infirmité naturelle nous ramene par son
propre poids 4 notre vie habituelle et nous fait retomber
dans nos coutumiéres miséres; et, aprés avoir trouvé
dans ces hautes régions des sujets de joie, voici qu’abon-

114



dent ici-bas les sujets de plainte. Oui, notre cerf, qui mange
jour et nuit le pain de ses larmes, entrainé par son désir,
vers la fontaine des eaux vives, c’est-a-dire vers cette dou-
ceur divine qu’il sent au-dedans de lui; lui qui répand
au-dessus de lui son dme, pour saisir un bien qui dépasse
son Ame; lui qui marche au liew du Tabernacle admirable,
jusqu’a la maison de Dieu, entrainé par les charmes de cette
harmonie intérieure et pleine de sens pour lui, méprisant
toutes les sollicitations extérieures pour mieux gouter
ce ravissement intime, cependant, il est encore homme,
il gémit encore ici-bas, il porte encore une chair fragile,
et se sent toujours menacé parmi les scandales de ce monde.
Il abaisse donc les yeux sur lui-méme, comme quelqu’un
qui revient de bien haut, et, relégué parmi toutes ces
miséres, il les compare 4 cet océan de joies, ou il était
entré pour les voir, et d’ou il est sorti aprés les avoir vues,
et il s’écrie : Pourquoi es-tu triste, 6 mon dme, et pourquoi
te troubles-tu ? Vois donc! une certaine douceur intérieure
nous a déja inondé de joie; et par la fine pointe de notre
esprit, oh! bien a la légére et comme en courant nous
avons pu saisir cependant quelque chose d’immuable.
Pourquoi me troubler encore et pourquoi cette tristesse?
Tu ne vas pas douter de ton Dieu? Tu n’es plus main-
tenant sans réplique contre ceux qui te disent : Ou est
ton Dieu? Désormais j’ai senti quelque chose d’immuable.
Pourquoi me troubles-tu encore? Espére en Dieu. Et son dme
bien que silencieuse, semble répondre a4 son tour : pour-
quoi est-ce que je te trouble, sinon parce que je ne suis
pas encore la ou réside cette douceur par laquelle j’ai été
ravie, un instant trop court. Puis-je boire encore a cette
fontaine sans avoir rien a craindre? N’ai-je plus aucun
scandale 4 redouter? Suis-je en sécurité du cdété de toutes
mes passions, comme sielles étaient domptées et vaincues ?
N’ai-je pas contre moi le démon, cet adversaire toujours
vigilant ?... Tu ne veux pas que je te trouble, placée
que je suis dans le siécle, et encore voyageuse loin de la
maison de mon Dieu! Mais espére en Dieu...

(Enarratio in Ps. 41, 2-10 : fragments retenus par C. Butler,
Western Mysticism, pp. 26-31.) Trad. Humeau.
Les plus belles homélies de St. Augustin (Ed. Beauchesne).

11§




¢

Saint Augustin apprenant de saint Jean le mysiére de
la Trinité, par Le Corrége. (Eglise Saint-Jean, Parme).

La Trinité

Croyons donc, avec une sincére et solide piété en un
seul Dieu, Pére, et Fils et Saint-Esprit, sans croire que le
Fils soit le Pére, ni que le Pére soit le Fils, ni que I’Esprit
qui est commun a 'un et 2 l'autre soit le Pére et le Fils.
Croyons que rien dans la Trinité n’est sépar¢ ni par des
temps, ni par des lieux, mais que ces trois choses sont
égales, co-éternelles et entiérement d’une seule et méme
nature, que toutes les choses créées ne l'ont pas été,
les unes par le Pére, les autres par le Fils, et d’autres par
le Saint-Esprit, mais que toutes celles qui ont été ou qui

116




sont créées, subsistent par la Trinité creéatrice. Croyox_ls
que personne ne peut étre sauvé par le Pére sans le I_*“xls
et le Saint-Esprit, ni par le Fils sans le Pére et le Saint-
Esprit, ni par le Saint-Esprit sans le Pére, mais par le Pérc,.
le Fils et le Saint-Esprit, ne formant qu’un seul et vrai
Dieu, un Dieu véritablement immortel, c’est-a-dire
un seul Dieu, immuable dans son éternité ! L’Ecriture,
il est vrai, dit séparément bien des choses sur ces trois
personnes, pour nous faire comprendre la vérité de cette
Trinité, quoiqu’elle soit indivisible. De méme que nous ne
pouvons pas nommer simultanément par des paroles
ces trois personnes, quoiqu’elles soient inséparables,
de méme, dans certains passages de I’Ecriture, elles sont
désignées séparément et tour a tour par diverses figures
de choses créées. Le Pére, par exemple, par cette parole
qui se fit entendre : « Vous étes mon Fils bien-aimé »
(Ps. 2, 7) ; le Fils par ’homme dont Il s’est revétu dans le
sein d’une Vierge (Luc, I1, 7); le Saint-Esprit par la figure
d’une colombe (Maz., 111, 16). Ces symboles nous montrent
bien les trois personnes séparément, mais non leur sépa-
ration.

Pour comprendre plus aisément ce mystére, prenons
I’exemple de la mémoire, de ’intelligence et de la volonté.
Quoique nous énoncions ces trois facultés ’'une aprés
lautre et séparément, nous ne pouvons cependant rien
faire, ni rien dire de l'une sans le concours des deux
autres. Nous ne pouvons pas cependant les comparer
a la Trinité, et croire qu’elles aient avec elle une conve-
nance parfaite. En effet, peut-il y avoir une comparaison
assez parfaite pour se rapporter, en tous points, a la chose
i laquelle on I’applique ; et que peut-on trouver dans la
créature de semblable au Créateur ? La premiére diffé-
rence qui se présente dans cette comparaison, c’est que la
mémoire, l'intelligence et la volonté sont dans ’Ame,
et que ces trois facultés ne sont pas I’Ame méme, tandis
que la Trinité n’est pas en Dieu, mais est Dieu. Or, ce
qui fait ’admirable simplicité de la nature divine, c’est
qu’en elle, I’étre et l'intelligence et tout autre attribut
se confondent ; tandis que ’dme est, méme quand elle ne
comprend pas, car étre n’est pas la méme chose que com-
prendre. Ensuite qui osera dire que le Pére ne comprend
point par lui-mé&me, mais par le Fils, comme la mémoire
ne comprend point par elle-méme, mais par [’intelli-

117




gence, ou plutét comme I’dme qui renferme ces facultés,
comprend seulement par ’entendement, se souvient par
la mémoire, et veut par la volonté ? La comparaison qu’on
fait entre la Trinité et ces trois facultés de I’Ame, est donc
uniquement pour faire comprendre que dans [’énoncia-
tion de ces trois choses 'une aprés I’autre, le nom de cha-
cune ne peut étre énoncé sans le concours des trois
ensemble, puisque, pour I’énoncer, il faut qu’on se sou-
vienne, que ’on comprenne et que I'on veuille. De méme,
il n’y a pas de créature par laquelle on désigne symboli-
quement le Pére seul ou le Fils seul ou le Saint-Esprit
seul, qui ne soit I’ceuvre simultanée de la Trinité qui agit
toujours individuellement. Ainsi, la voix qui nous désigne
le Pere, 'ame et le corps du Fils, la colombe sous laquelle
a paru le Saint-Esprit sont I’ceuvre simultanée des trois

personnes réunies.

(Lettre 169,2 (5-6).
Trad. (Péronne-Ecalle-Vincent) Barreau.)

Nous sommes les membres du Corps du Christ

Mes Fréres, vous voyez dans nos membres comment
chacun d’eux a sa fonction. L’ceil voit, il n’entend pas;
I’oreille entend, elle ne voit pas; la main travaille, elle
n’entend ni ne voit; le pied marche, il n’entend ni ne voit,
ni ne fait ce que fait la main. Mais dans I’unité du corps,
si le corps est bien portant, si les membres ne luttent pas
les uns contre les autres, l’oreille voit par DI'ceil, I'ceil
entend par l'oreille; et 'on ne peut reprocher 4 I’oreille
de ne pas voir, ni lui dire : « Tu n’es rien; tu es impuis-
sante ; peux-tu voir et distinguer les couleurs, comme fait
@il ? » Grace a ’unité paisible du corps, l'oreille peut
répondre et dire : « Je suis la ou est I'eeil, car je suis dans
le méme corps; je ne vois pas par moi-méme, mais je vois
par cet organe, avec lequel je vois. » Ainsi Poreille dit :
« L’ceil voit pour moi »; I’ceil dit : « I’oreille entend pour
moi »; les yeux et les oreilles disent : « les mains travaillent
pour nous »; les mains disent : « les yeux et les oreilles
voient et entendent pour nous »; les yeux, les oreilles et

les mains disent : « les pieds marchent pour nous »;

quand tout se passe ainsi, quand tous les membres coo-

118



pérent dans 'unité du corps, quand il y a santé et concorde,
alors les membres jouissent, et jouissent les uns des autres.
Et si un membre a quelque souffrance, les autres ne |’a-
bandonnent pas, mais y compatissent. Prétendra-t-on
que, parce que dans le corps le pied est bien lc?in des yeux,
si par hasard une épine est entrée dans le pied, les yeux
ne s’en soucient pas ? Ne voyons-nous pas au contraire,
que tout le corps se ramasse, ’homme s’assied, le dos se
courbe pour chercher cette épine qui s’est enfoncée dans
le pied? Tous les membres font ce qu’ils peuvent pour
retirer ’épine de ce membre infime et humble. Ainsi
donc, mes fréres, que celui qui dans le corps du Christ
ne peut pas ressusciter un mort ne cherche point a faire
ce miracle ; mais qu’il cherche a4 étre dans le corps du
Christ un membre bien adapté; l'oreille ne le serait
pas si elle cherchait 4 voir. On ne peut faire ce dont on
n’a pas regu le don. Si donc on lui objecte : « Si tu étais
juste, tu ressusciterais les morts, comme a fait Pierre »...
si des paiens ignorants viennent lui dire cela, que I’humble
membre du Christ réponde : « Toi qui me dis : tu n’es
pas juste, si tu ne fais pas de miracle, tu pourrais aussi
bien dire a I'oreille : « tu n’es pas dans le corps, toi qui ne
vois pas ». « Tu devrais faire, insiste-t-on, ce que Pierre
a bien fait ». « Mais Pierre ’a fait pour moi aussi, parce
que je suis dans ce corps pour lequel Pierre I’a fait;
dans ce corps, je puis ce qu’il peut, puisque je n’en suis
pas séparé; si je puis moins, il souffre avec moi; s’il peut
davantage je me réjouis avec lui. Est-ce que le Seigneur
lui-méme n’a pas crié du haut du ciel, pour son corps :
« Saul, Saul, pourquoi me persécutes-tu? » Lui pourtant,
personne ne le touchait, mais du ciel le chef criait pour le
corps qui souffrait sur terre. »

(Enarratio in Psalmum 130, 6. Trad. J. Lebreton.)
La vie chrétienne au rer siécle de I’Eglise (Ed. Grasset).

L’unique et jumelle charité

Or, comment trouvons-nous, dans ces deux commande-
ments du Seigneur au paralytique de Bethsaida, la figure
des deux préceptes de la Charité ? « Prends, dit-il, ton
grabat et marche ». Réfléchissez avec moi, Fréres, 3 la
nature de ces deux préceptes. Ils doivent vous étre trés

119




connus, et non seulement vous venir a ’esprit, quand nous
les rappelons, mais ne jamais s’effacer de vos cceurs
tel est votre devoir. Pensez sanscesse qu’il faut aimer
Dieu et le prochain : « Dieu, de tout ton cceur, de toute
ton ame et de tout ton esprit; et ton prochain comme
toi-méme ». Tel doit étre ’objet continuel de vos pensées,
de votre meditation, de votre souvenir, de vos actions,
c{e tous vos efff)rts. L’amgur de Dieu est le premier dans
I'ordre du précepte, mais ’amour du prochain est le
premier dans 'ordre de I'exécution. Et en effet Celui qui
te commandait cet amour en deux préceptes, ne pouvait
te commander d’aimer d’abord ton prochain et Dieu
ensuite ; mais Dieu et le prochain. Seulement, parce
que tu ne vois pas encore Dieu, c’est en aimant le pro-
chain que tu mérites de Le voir ; en aimant le prochain,
tu purifies ton ceil pour voir Dieu. C’est pour Jean une
évidence : « Si tu n’aimes pas ton frére que tu vois, com-
ment pourras-tu aimer Dieu que tu ne vois pas ?» (I ¥n.,
1v,20). On te dit : Aime Dieu. Si tu me dis : Montre-moi
celui que je dois aimer ; que répondrai-je, sinon ce que
dit Jean lui-méme : « Dieu, personne ne I’a jamais vu »
(Fn. 1, 18) ? Et pourtant ne te crois pas tout a fait étranger
a la vision de Dieu : « Dieu, dit Jean, est Amour ; et qui-
conque demeure dans I’amour demeure en Dieu » (I ¥n,
Iv, 16). Aime donc le prochain ; et considére en toi la
source de cet amour du prochain; li, autant qu’il est
possible, tu verras Dieu. Commence donc i aimer le
prochain. « Partage avec 1’affamé ton pain, et I'indigent
sans toit, regois-le en ta maison ; si tu vois un homme nu,
habille-le, et ne méprise pas ceux qui sont de ta propre
chair » (Is. 58, 7-8). En agissant ainsi, qu’obtiendras-tu ?
« Alors ta lumiére poindra, comme la lumiére du matin »
(Is. §8,8). Ta lumiére, c’est ton Dieu, pour toi lumiére
du matin, car elle succédera a la nuit de ce siécle : Lui, en
effet, Il ne se léve ni ne se couche, parce que Il demeure
éternellement. Il sera lumiére du matin pour toi qui reviens,
Lui qui avait été comme le soleil couchant, alors que tu
périssais. Ainsi donc : « Prends ton grabat » me parait
signifier : Aime ton prochain.

(In Johannis Evangelium Tractatus 17,8.
Trad. A. M. La Bonnardiére.)

120



i%

-

e BV A

Le travail est une joie

Le Seigneur Dieu prit donc I’homme qu’il avair fair et
le mit dans le paradis pour qu’il travailldt et garddt. A quoi
devait-il travailler et que devait-il garder ? Dieu a-t-il
voulu que le premier homme se livrit i ’agriculture ?
Faut-il croire qu’il avait condamné I’homme au travail
avant son péché ? C’est en effet ce que nous penserions,
si nous ne voyions des hommes se livrer avec tant de
bonheur 4 la culture de la terre, que c’est, pour eux, un
vrai chagrin, d’en étre détournés pour s’appliquer a un
autre travail. Quelques charmes que présente donc l’agri-
culture, elle en avait donc de bien plus grands lorsque rien
de la part du ciel ou de la terre n’en venait contrarier le
résultat. Ce n’était point un travail pénible, mais un
exercice volontaire pour ’homme que de faire produire
au sol, par un travail plein de charme et de succes, des

La vie aux champs. 121

Mosaique du Scigneur Julius, IVe-V* s.
( Musée du Bardo).

_—_




fruits plus abondants, qui le portaient a louer davantage
le Créateur d’avoir donn¢ a4 son ame, placée dans un corps
animal, la raison et la faculté de se livrer au travail autant
que cela lui était agréable, non pas autant que I’exigeaient
les besoins de son corps.

Est-il spectacle plus grand et plus admirable, en est-il
ou la raison de ’homme puisse mieux s’entretenir, en
quelque sorte, avec la nature des choses, que celui ou,
aprés avoir jeté des semences en terre, planté des rejetons,
transplanté des arbustes, placé des greffes, il cherche a
surprendre, si je puis parler ainsi, le sujet de chaque espéce
de racines ou de graines, et sa puissance s’étend 2 savoir
jusqu’ou elle s’arréte, ce que peut, en elles, la vertu inté-
rieure et invisible des nombres, et quelle action exercent
sur elles les soins extérieurs qu’on leur prodigue, et
se convaincre, dans cette étude, que ce n’est ni celui qui
plante, ni celui qui arrose, qui est quelque chose, mais
Dieu seul qui donne l’accroissement (I Cor., 111, 7); car
les soins, méme extérieurs dont ils sont I’objet, ne leur
sont prodigués que par celui que Dieu a créé comme elles
et qu’il conduit et gouverne invisiblement.

(De Genesi ad litteram, VIII, 8 (15-16).
Trad. (Péronne-Ecalle-Vincent) Charpentier.)

Moralité dans la vie économique

« Je célébrerai votre salut tout le jour parce que je n’ai
pas connu les affaires de négoce ». Quelles sont ces affaires
de négoce ? Que ceux qui font le négoce entendent et
changent de vie ; ce qu’ils ont été, qu’ils cessent de I’étre ;
qu’ils ne sachent plus ce qu’ils étaient et qu’ils I’oublient ;
enfin qu’ils n’approuvent pas, qu’ils ne louent pas ce qu’ils
ont été, mais qu’ils le désapprouvent, qu’ils le condamnent,
et qu’ils changent de vie, si le négoce est un péché. C’est,
en effet, je ne sais quelle avidité d’amasser, 6 homme de
négoce, qui vous fera blasphémer Dieu, si vous venez a
subir quelque perte, et on ne trouvera plus en vous ce
que nous venons de dire : « la louange de Dieu tout le
jour ». Quand non seulement vous mentez sur le prix
de vos marchandises, mais encore que vous faites de faux
serments, comment la louange de Dieu serait-elle tout

122




le jour dans votre bouche ? Comment, si vous étes chré-
tien, votre bouche est-elle cause que le nom de Dieu soit
blasphémé, de sorte que l'on dise : Voila ce que sont les
chrétiens ? Si donc le Prophéte chante tout le jour la
louange de Dieu, parce qu’il n’a pas connu les affaires
de négoce, que les chrétiens se corrigent, et qu’ils cessent
de se livrer au négoce.

Mais, me dira quelque négociant : Voilad que j’apporte de
loin des marchandises dans les lieux ou elles manquent,
pour gagner ma vie, et je demande, comme salaire de la
peine que je prends de vendre ces marchandises, un prix
plus élevé que je ne les achéte. Autrement, comment
gagnerais-je ma vie, puisqu’il est écrit : « L’ouvrier mérite
son salaire » 7 Mais vous me parlez de mensonges, de
parjures. Ce vice est mon fait, et non celui de ma profes-
sion. Si je le voulais, je pourrais agir sans cette fraude. Je
ne rejette donc pas ma faute sur le commerce, et je dis
que si je mens, c’est mol qui mens, et NON Mon commerce.
Car je pourrais dire : j’ai acheté cette marchandise pour
tel prix, mais je la vends pour tel autre ; si cela vous con-
vient, achetez. Une parolé aussi franche, loin d’éloigner
Pacheteur, ferait au contraire que tous accourraient, esti-
mant encore la bonne foi plus que la marchandise. Ensei-
gnez-moi donc, dit le négociant, que je ne dois ni mentir,
ni me parjurer, mais ne me demandez pas de renoncer aux
affaires qui me font subsister. D’ailleurs 4 quelle occupa-
tion m’appellerez-vous, aprés m’avoir retiré de celle-ci ?
Peut-étre 4 quelque métier. Je serai cordonnier ; je ferai
des chaussures. Est-ce que les fabricants de chaussures
ne mentent pas aussi bien que les commergants ? Est-ce
qu’ils ne se parjurent pas de la méme fagon ? Aprés s’étre
engages a faire des souliers pour quelqu’un, s’ils viennent
a recevoir de I’argent d’une autre personne, ne laissent-ils
pas la les chaussures qu’ils faisaient pour le premier, et ne
travaillent-ils pas pour le second, au détriment de celui a
qui ils avaient promis d’achever rapidement sa commande ?
Ne disent-ils pas souvent: « Ce sera pour aujourd’hui sans
faute ; je terminerai aujourd’hui ? » Et puis, dans la confec-
tion méme de leurs chaussures, ne commettent-ils pas
des fraudes aussi considérables ? Ils disent une chose,
ils en font une autre. Mais le mal vient d’eux, il ne vient
Pas du métier qu’ils exercent. Donc tous les artisans qui
sont mauvais et qui ne craignent point Dieu mentent et se

123

g




parjurent soit pour gagner davantage, soit pour éviter
une perte, ou pour ¢chapper au besoin; par conséquent,
ils ne louent point Dieu tout le jour.

Mais 2 quoi bon me détourner du commerce ? Est-ce
pour que je devienne agriculteur et que je murmure contre
Dieu, 5’1l vient a faire quelque orage ; pour que je consulte
le sorcier, si je crains la gréle; pour que je cherche je ne
sais quelle querelle au ciel ; pour que je souhaite une famine
qui tombe sur les pauvres afin que j’aie ’occasion de
vendre le blé amassé dans mes greniers ? Est-ce a cela
que vous m’amenez? Mais, dites-vous, les cultivateurs
honnétes n’agissent pas ainsi. Les négociants honnétes
ne font pas non plus ce que vous leur reprochez. Mais, a
raisonner ainsi, n’est-ce point un mal d’élever des enfants,
puisque certaines meres, quand ils souffrent de la téte,
recourent a des amulettes ou a des incantations sacriléges ?
Tous ces péchés appartiennent aux hommes et non pas
aux choses. Voild ce que peut me dire un commergant :
Cherchez donc, Evéque qui préchez, cherchez dans quel
sens vous devez interpréter ces affaires de négoce dont
parle le Psaume, de peur que vous n’alliez me détourner
du commerce, parce que vous aurez mal compris ces
paroles. Enseignez-moi plutét comment je dois vivre;
car si je vis honnétement, tout sera pour le mieux. Ce dont
je suis sur, c’est que, si je suis méchant, la faute n’en est
pas au commerce, mais 2 ma propre iniquité. — Quand
une chose est vraie. il n’y a pas lieu de contredire.

(Enarratio in Psalmum 70, 1, 17.
Trad. (Péronne-Ecalle-Vincent) Barreau.)

Les deux Cités

Deux amours ont bati deux cités : ’amour de soi jusqu’au
mépris de Dieu fit la cité terrestre ; I’amour de Dieu jus-
qu’au mépris de soi fit la cité céleste. L’une se glorifie
en elle-méme, 'autre dans le Seigneur. L’une mendie sa
gloire auprés des hommes ; Dieu, témoin de la conscience,
est la plus grande gloire de ’autre. L’une, appuyée sur sa
propre gloire, redresse la téte, I’autre dit & son Dieu : Tu
es ma gloire et redresses ma téte (Ps. 3, 4). Chez les princes
et les nations que ’une s’est soumis, la passion du pou-

124




Les deux cites. La Cité de Dieu, manuscrit de 1489.
( Bibliothéque Universitaire de Bale).

voir I’emporte ; dans Pautre, tous se font les serviteurs
du prochain dans la charité, les chefs veillant au bien de
leurs subordonnés, ceux-ci leur obéissent. La premiére
cité, dans la personne de son propre chef, admire sa propre
forcg. L’autre dit 4 son Dieu : Je t’aimerai, Seigneur, tot,
ma force (Ps. 17, 2). Aussi dans la premiére, les sages
menent une vie tout humaine, ont recherché les biens du
corps ou de I’esprit, ou les deux a la fois ; ceux d’entre eux
qui ont pu connaitre Dieu ne ’ont pas glorifié comme Dieu
et ne Iui ont pas rendu grdce, mais sont devenus vains dans
leurs pensées, et leur ceeur sans intelligence s’est enveloppé
de ténébres ; se vantant d’érre sages (C’est-a-dire dominés
par leur propre orgueil et se targuant de leur sagesse)
ils sont devenus fous ; et ils ont échangé la majesté du Dieu
incorruptible pour des images représentant I’homme sujet
a la corruption, des quadrupedes, des repriles. C’est A 1’ado-
ration de ces images qu’ils sont arrivés, meneurs ou

12§




.

menés, er ils ont adoré er servi la créature de préférence
au Créareur, lequel est béni dans tous les siécles (Rom., I,
21-25). Mais dans ’autre cité, toute la sagesse de ’homme
est dans la piété qui seule rend au vrai Dieu un culte
légitime et qui attend pour récompense la société des saints,
celle des hommes et aussi celle des anges, afin que Dieu
soit rout en tous (I Cor., Xv, 28).

(Cité de Dieu, XIV, 28. Trad. A. Lauras - H. Rondet.)
Etudes Augustiniennes (Ed. Monta_igne).

Cité de Dieu, cité terrestre et I’ « Histoire »

Mais ceux qui ne vivent pas de la foi cherchent la paix

de leur maison dans les biens et les commodités de cette

vie ; au lieu que ceux qui vivent de la foi attendent les
biens éternels de [’autre vie qui leur ont été promis,
et se servent des temporels comme des voyageurs et des
étrangers, non pour y mettre leur cceur et se détourner
de Dieu auquel ils tendent, mais pour en étre soulagés et
se rendre en quelque fagon plus supportable le poids de
ce corps corruptible qui appesantit ’Ame. Ainsi, il est vrai
que l'usage des choses nécessaires a la vie est commun
aux uns et aux autres dans le gouvernement de leur mai-
son, mais la fin a laquelle ils rapportent cet usage est bien
différente. Il en est de méme de la Cité de la terre qui ne
vit pas de la foi. Elle recherche la paix temporelle ; et
c’est l’'unique but qu’elle se propose dans la concorde
qu’elle tiche d’établir parmi ses citoyens, qu’il y ait entre
eux une union de volonté pour pouvoir jouir plus aisément
du repos et des plaisirs. Mais la Cité céleste, ou plutét
cette partie de cette Cité qui est étrangére ici-bas et qui
vit de la foi, ne se sert de cette paix que par nécessité,
en attendant que tout ce qu’il y a de mortel en elle passe.
Cela est cause que, tandis qu’elle est comme captive dans
la Cité de la terre, ou toutefois elle a déja regu les promesses
de sa rédemption et le don spirituel comme un gage de
ses promesses, elle ne fait point de difficulté d’obéir aux
lois de cette Cité qui servent a régler les choses nécessaires
a la vie ; afin que, comme elle lui est commune avec elle,
il y ait pour ce regard une concorde réciproque entre les
deux Cités. Mais parce que la Cité de la terre a eu certains
Sages dont la sagesse est condamnée dans I’Ecriture, qui,

126



sur de fausses imaginations, ou trompés par les démons,
croyaient qu’il se fallait rendre favorables plusieurs dieux
comme présidant chacun sur diverses choses, l'un sur
le corps, ’autre sur I’Ame, et dans le corps méme, celui-ci
sur la téte, celui-la sur le cou, et ainsi des autres membres,
et dans I’ame aussi, I’un sur esprit, I’autre sur la doctrine
ou sur la colére, ou sur I’amour, pareillement dans les
choses qui servent i la vie, celui-ci sur les troupeaux,
cet autre sur les blés ou sur les vignes, et ainsi du reste;
et que d’autre coté la Cité céleste ne reconnaissait qu’un
seul Dieu, et croyait qu’a lui seul était da le culte de latrie,
elle n’a pu avoir une religion commune avec la Cité de
la terre, et a été obligée de disconvenir avec elle pour ce
regard; si bien qu’elle aurait été en danger d’étre toujours
exposée a la haine et aux persécutions de ses ennemis,
s’ils n’eussent enfin été effrayés du nombre de ceux qui
embrassaient son parti, et de la protection visible du ciel.
Tandis donc que cette Cité céleste voyage sur la terre elle
attire a soi des citoyens de toutes les nations, et ramasse de
tous les endroits du monde une société qui est étrangere
comme elle ici-bas, sans se mettre en peine de la diversité
des mceurs, du langage et des coutumes de ceux qui la
composent, pourvu que cela ne les empéche point de
servir le méme Dieu. La Cité céleste use donc aussi pen-
dant son pélerinage de la paix temporelle, et des choses
qui sont nécessairement attachées A notre nature mortelle ;
elle est bien aise que les hommes vivent en bonne intel-
ligence autant que la piété et la Religion le peut permettre ;
et elle rapporte la paix terrestre 4 la céleste, qui est telle-
ment la vraie paix, que la créature raisonnable n’en peut
justement’avoir d’autre et qui consiste dans une union
trés réglée et trés parfaite pour jouir de Dieu, et pour
jouir les uns des autres en Dieu. Lorsque nous en serons
venus 13, notre vie ne sera plus mortelle ni notre corps
animal ; mais nous posséderons une vie immortelle,
et un corps spirituel sans aucune indigence et parfaitement
soumis a la volonté. Elle a cette paix ici-bas par la foi,
lorsqu’elle rapporte 4 l’acquisition de cette paix tout ce
qu’elle fait de bonnes cuvres en ce monde, tant 4 I’égard
de Dieu, que du prochain, d’autant que la vie de la Cité
est une vie de société.

(Cité de Dieu, XIX, 17. Trad. Lombert).

127

o




Le donné empirique de I’Histoire

Voila, a défaut d’une réponse plus ample et opportune,
celle que peut opposer 2 nos ennemis la famille rachetée du
Seigneur Christ, la Cité ici-bas étrangére du Christ-Roi.

Qu’elle se souvienne pourtant que parmi ses ennemis
mémes se cachent de ses futurs citoyens, de peur qu’elle
ne croie qu’il n’y a nul bénéfice a les supporter patiemment
comme ennemis, jusqu’au jour ou ils proclameront leur
foi. De méme, tant que la Cité de Dieu poursuit son pele-
rinage dans le monde, elle compte dans son sein des
hommes qui sont unis par la communion des sacrements,
mais ne seront pas associés a ’éternelle destinée des saints.
On ignore les uns, on connait les autres : il en est qui
n’hésitent pas & murmurer contre Dieu, dont ils portent
le signe sacré, avec les ennemis de Dieu ; tantét ils rem-
plissent avec ses ennemis les théitres, et tantSt avec nous
les églises. Tels qu’ils sont, il faut d’autant moins déses-
pérer de leur amendement que, parmi nos adversaires
les plus déclarés, se cachent des amis prédestinés qui
s’ignorent encore eux-mémes.

C’est que les deux Cités sont mélées, enchevétrées
dans ce siécle-ci, jusqu’a la discrimination du jugement
final.

Exposer leur naissance, leur développement, la fin
qui les attend, voild ce que je vais faire, pour autant que
le Ciel voudra m’aider, servant ainsi la gloire de la Cité
de Dieu, qui tirera de ces contrastes mémes un plus vif

éclat.
(Cité de Dieu, 1, 35. Trad. de Labriolle.)

(Ed. Garanier).

Déprécation a.I'dme de Rome

Voila ce que tu devrais plut6t désirer, 6 4me romaine si
estimable, & race des Régulus, des Scévola, des Scipion,
des Fabricius, oui, voila le digne objet de tes désirs. Sache
distinguer un tel culte de ces honteuses sottises, de cette
perfide imposture des démons. Si brille en toi un principe
naturel estimable, ce n’est que de la vraie piété qu’il
recevra sa parfaite pureté et son parachévement; I'impiété

128



ne peut que le giter et le perdre. Chpisis ta route aujour-
d’hui, afin que ce ne soit plus en tm-méme mais dans l_e
Dieu véritable qu’on te loue sans.illusmn. Tu as conquis
la gloire devant les peuples, mais par’ une mysterieuse
décision de la divine Providence, tu n’as pas su cl}_c?lsu
la vraie Religion. Réveille-toi, le jour est venu! D¢ja tu
t’es réveillée dans la personne de quelques-uns d'ont 1?
parfaite vertu, les souffrances subigs pour la vraie foi,
font notre gloire; ceux-la ont lutté jusqu’au bout ,c_onn:e
les puissances ennemies, ils les ont vaincues par III'ltI'C-:
pidité de leur mort, et par leur sang 1[; nous ont préparé
cette patrie (Virgile, En., XI, 24 et suiv.). C’est a cette
patrie que nous te convions ; viens, nous t’'y c:xhortons,
viens grossir le nombre de ses citoyens : leur asile, 2‘1 eux,
c’est, si j’ose dire, la véritable rémission des peches.
N’écoute pas ceux des tiens qui, dégénérés, calomnient
le Christ et les Chrétiens, accusent cette époque comme
une époque de malheur : ce gqu’ils veulent, ce n’est pas
tant une ¢re de tranquillité que la sécurité de leurs vices.
Un loisir comme celui-1a, jamais tu n’y as pris golt, méme
pour la patrie terrestre. Emporte aujourd’hui la patrie
céleste ; la conquéte ne t’en coltera guére et tu y régneras
véritablement et 4 jamais. La, plus d’habitacle pour Vesta,
Plus de pierre Capitoline, mais le seul Dieu véritable
qui ne te mesure ni Uespace ni la durée et te donmera un
empire sans fin (Virgile, En., 1, 278).

N’aie plus recours a des dieux de mensonge et de dupe-
rie ; rejette-les avec mépris ; élance-toi vers I’authentique
liberté. Ce ne sont pas des dieux mais des esprits pervers
pour qui ta félicité éternelle est un supplice. Junon n’a
jamais tant ¢hvié aux Troyens, tes ancétres selon la chair,
la gloire de la citadelle romaine, qQue n’envient au genre
humain les demeures éternelles ces démons que tu prends
pour les dieux. Toi-méme tu en as eu pour une large part
I'intuition, quand, les apaisant par des jeux, tu as voulu
que fussent regardés comme infimes ceuX mémes qui
les pratiquaient.- Souffre qu'on revendique ta liberté
contre les esprits immondes qui ont fait peser sur ton cou
le joug d’une ignominie qu’il t’a fallu sanctifier et célé-
brer. Tu as éloigné des honneurs que tu dispenses les
acteurs des crimes divins : supplie le vrai Dieu d’élopigner
de toi ces dieux qui se délectent de leurs propres crimes,
— lignominieux s’ils sont véritables ; pleins de malice,

129

SAINT AUGUSTIN. 9,




s’ils ne sont que fictions. Tu as bien fait de refuser toi-
méme tout lien avec la cité aux histrions et aux comédiens.
Mais réveille-toi plus complétement : la majesté divine
ne saurait absolument pas étre honorée par des moyens
qui sont une souillure pour la dignité humaine. Comment
peux-tu ranger parmi les saintes puissances célestes des
dieux qui trouvent leur agrément i de tels hommages,
quand tu te refuses 4 admettre au nombre des citoyens,
si ravalés soient-ils, ceux qui sont chargés de les leur
offrir ?

Incomparablement plus prestigieuse est la Cité d’en
haut, ou la victoire c’est la vérité ; ou les honneurs c’est
la sainteté ; ou la paix, c’est le bonheur; ou la vie, c’est
I’éternité. Si tu rougis de compter de tels hommes parmi
les tiens, 4 plus forte raison ne veut-elle pas dans son sein
de tels dieux. Donc si tu veux parvenir a la Cité heureuse,
évite la société des démons. Il serait indigne que ceux qui
sont apaisés par des infimes soient honorés par d’honnétes
gens. Ecarte-les donc de ta piété par le moyen de la puri-
fication chrétienne, de méme que la note du censeur

les écarte des honneurs.

(Cité de Dieu, 11, 29. Trad. de Labriolle.)
(Ed. Garnier).

Priez pour votre Evéque

Et maintenant, affranchi de [lerreur, débarrassé de
la difficulté de faire le bien, guéri de toute langueur et du
dégout de la Parole de Dieu, peut-étre meérites-tu qu’on
te confie la direction des fidéles, qu’on te donne 4 gou-

verner et a conduire la barque d’une Eglise. Ici apparait
une quatriéme tentation. Les tempétes de la mer secouent {
tout fidele v

IEglise et troublent le pilote. En définitive, .
peut éprouver les trois premiéres tentations, mais la
quatriéme nous est propre, et le danger grandit avec les
honneurs qu’on nous confére. Chacun de vous peut
craindre que le péril de I’erreur ne le détourne de lq vérité ;
il peut craindre de se laisser vaincre par la concupiscence, |
préférant la suivre que de crier vers le Seigneur au milieu v
des difficultés qu’elle suscite ; chacun de vous peut

craindre de laisser s’affadir en lui le goat de la Parole_de

Dieu au risque de s’exposer a4 la mort par une pareille

130
Saint Augustin évéque, par Andrea della Robbia.

( Eglise Sainte-Marie-des-Grdces, Arezza).

— ;4










tiédeur. Mais la tentation qui vien’t du gouv_ernecll'l,nent
des Ames, la tentation du péril attgch; a la direction d’'une
Eglise, nous atteint tout particuli¢rement. Et vouls,
pourriez-vous étre indifférents a ce flanger, si toute la
barque menace de sombrer ? Je vous dis .cela de peur qu;,
sous prétexte que cette quatrlémc tentation nous regarde
spécialement, vous ne vous en inquietez moins, et Ypus ne
vous relachiez dans vos priéres pour nous, alors’qu il vous
faudrait les continuer, étant les premiers ,exposes au nau-
frage. Et quoi, mes fréres, parce que ce n'est pas vous qul
tenez le gouvernail, n’en étes-vous pas moins des pas-
sagers dans la méme barque ?

(Enarratio in Psalmum 106, 7. Trad. Humeau.)
Les plus belles homélies de St. Augustin (Ed. Beauchesne).

Les déchirements de la vie apostolique

Quand il s’agit de punir ou de ne pas punir, quel embar-
ras! Tout ce que nous voulons, c’est contribuer au salut
de ceux a I’égard desquels nous nous décidons i user de
rigueur ou d’indulgence. Et la mesure a4 garder dans la
punition, — car il faut tenir compte non seulement de
la nature et du nombre des fautes, mais des forces morales
de chacun, de ce que le délinquant peut ou non supporter ;
autrement cest ’arréter dans ses progrés et méme l’ex-
poser 4 des chutes, — quelle tiche mystérieuse, énigma-
tique ? Je me demande méme si la crainte de la punition
suspendue sur les hommes n’en a pas gatés plus qu’elle
n’en a corrigés. Et n’arrive-t-il pPas aussi qu’en punissant
!e coupable, souvent on le perd; et qu’en le laissant
1mpuni,.souvent on en perd un autre ? J’avoue que, dans
ces matiéres, je me trompe tous les jours et que j’ignore
quand et de quelle maniére je dois observer ces paroles
de.l’Apétre : -« Reprenez devant tout le monde ceux
qui péchent afin d’inspirer aux autres de la crainte »
(I Tim., v, 20) et d’autre part ces paroles du Christ: « Si
votre frére a péché, reprenez-le eéntre vous et lui seul »
(Mat., vi1, 1), et ‘celles encore de I’Apdtre : « Qui étes-
vou,s_ bour oser ainsi condamner le serviteur d’autrui ?
Qu .11 _tombe. Ou reste debout, cela regarde son maitre.
Mais il se tiendra debout, car Dieu a le pouvoir de le

soutenir » (Rom., X1v, 41). Que d’incertitudes dans tout

Saint Augustin par N.
(Isenheim ).

M

d’Hagenau. 133




cela, mon cher Paulin, saint homme de Dieu! Ah! oui,
que de sujets de trembler, et quelles ténébres !

Et les divines Ecritures elles-mémes, ne les effleurons-
nous pas plutét que nous ne les exposons vraiment ?
Dans la plupart des textes, nous cherchons que comprendre
plus que nous n’y savons trouver un sens définitif et arrété.
Et cette réserve pleine d’inquiétude vaut encore mieux
que des affirmations téméraires. N’y a-t-il pas quantité
de cas ot ’homme qui ne juge pas selon la chair (cette
chair que I’Apdtre dit étre la mort) scandalisera fortement
celui qui juge encore selon la chair. Aussi il est trés dange-
reux de dire ce que 'on pense, trés pénible de ne pas le
dire, et trés pernicieux de dire le contraire. Lorsque,
croyant n’user que de la franchise d’une charité frater-
nelle, nous ne cachons pas notre désapprobation des
propos ou des écrits de ceux qui sont dans I'Eglise, et
qu’on attribue notre attitude, non pas a un sentiment
de bienveillance, mais a2 un sentiment d’envieuse hostilité,
ah! quel péché l'on commet a notre égard! Et, pareille-
ment, quand les autres critiquent notre maniere de voIr,
et que nous leur prétons I’intention de nous offenser plutét
que celle de nous remettre dans la droite voie, quel péché
nous commettons envers eux ! C’est de la que naissent les
inimitiés, méme entre amis intimes qui s’aimaient tendre-
ment : oublieux du précepte apostolique, ils s’enflent
'un contre l’autre, ils se mordent, se dévorent réciproque-
ment et risquent fort de se perdre ainsi 'un l’autre!
« Qui donc me donnera des ailes, comme a la colombe,
que je m’envole vers un lieu de repos ! » (Ps. 54, 7).

Est-ce parce que les dangers présents nous paraissent
plus redoutables que ceux que nous n’avons pas expéri-
mentés ? ou bien en est-il réellement ainsi ? Mais il me
semble que les abattements et les orages du désert sont
moins pénibles que ceux que nous subissons ou que nous
redoutons dans le tumulte du monde.

(Lettre 95, 3-4. Trad. de Labriolle.)
Choix d’écrits spirituels de St. Augustin (Ed. Gabalda).

134



Consccration de saint Augustin (XV* 5.,
{ Musée de Barcelone).

Souffrir par I’Eglise

Souvent méme la divine Providence permet que, par
suite de graves violences partisanes de la part d’hommes
charnels, méme des justes soient chassés de la commu-
nauté chrétienne. Si les victimes de cet affront injuste le
supportent en toute patience pour la paix de I’Eglise, sans
fomenter de mouvements soit schismatiques, soit héré-
tiques, elles donneront & tous I’exemple de la droiture
de sentiment et de la pure charité qu’il faut apporter au
service de Dieu. L’intention de ces hommes-la est donc
de rentrer au port, un: fois les bourrasques apaisées ; ou
bien, s’ils ne le peuvent, soit que ia tempéte se prolonge,
soit qu'ils craignent par leur retour d’en susciter une
semblable ou plus furieuse, ils gardent la volonté de pour-
voir au salut de ceux-12 mémes dont les menées séditieuses
les ont obligés A partir, sans jamais s’isoler ni former de
coteries, défendant jusqu’a la mort et servant par leur
témoignage la foi qu’ils savent que préche I’Eglise catho-
lique. Leur couronne, ils la regoivent dans le secret,
du Pére qui voit dans le secret. Le cas est rare, mais pas
pourtant sans exemple. Il est méme plus fréquent qu’on
pourrait croire.

(De vera religione, 6, (11). Trad. Pegon.)
Bibliothéque augustinienne (Desclée de Brouwer).

I35




L’appel au bras séculier
(la théorie)

Il vaut mieux, sans aucun doute, porter les hommes a
I’amour de Dieu par ’instruction, que de les y contraindre
i par -la crainte et la douleur des chitiments. Majis parce
gu’il v a des hommes que la douceur et l'instruction ren-
dent meilleurs, il ne s’ensuit pas qu'on doive abandonner
a4 eux-mémes ceux qui ne leur ressemblent pas. L’expé-
rience nous a prouvé et nous prouve encore tous les jours,
que I’emploi de la crainte et de la douleur a été profitable
a plusieurs qui en sont devenus ensuite plus disposés a
s’instruire et 3 mettre en pratique ce qu’ils avaient appris.
On objecte cette maxime d’un auteur profane : I/ vaut
mieux, je crois, retenir les enfants par la honte et la bonté
que par la crainte (Térence). Cela est vrai, mais s’il s’en
trouve que la bonté rend meilleurs, il en est un plus grand
nombre que la crainte seule peut corriger. En effet, comme
réponse a I’objection qui nous est faite, ne lit-on pas dans
le méme auteur : « Pour wvous, si vous n’étes forcé par le
chdriment, vous ne faites jamais rien de bien. » C’est pour-
quoi, s1 a ’occasion de ceux qui deviennent meilleurs par
I’emploi de la bonté, la Sainte Ecriture dit: « La crainte
ne subsiste pas avec la charité, et la charité parfaire chasse
la crainte » (I Fn, 1v, 18), elle dit, d’un autre coté, a I’occa-
sion de ceux que la crainte seule peut corriger, et qui
forment toujours le plus grand nombre : « Ce n’est pas avec
des paroles qu’on peut corriger le mauvais serviteur. Quand
bien-méme il comprendrait ce qu’on lui dit, il n’obéirair
pas » (Prov., xx1x, 19). En disant que les paroles ne le
corrigeront pas, I’Ecriture ne nous prescrit pas pour cela
de ’abandonner, mais elle nous enseigne indirectement
comment on peut y parvenir, autrement elle ne dirait
pas : Les paroles ne le corrigeront pas, mais seulement; il
ne se corrigera pas. Elle nous apprend, dans un autre
endroit, que, non seulement le mauvais serviteur, mais
encore le fils insubordonné doit, avec grand profit, pour
lL_u, €tre redressé par les coups. Vous le frappez de la verge,
dit-elle, mais vous sauvez son dme de la mort (Prov., xxI11,

136



14). Et ailleurs : Epargnez les verges, c’est hair son fils
(Prov_. XIII, 15). Donnez-moi quelqu’un qui avec foi,
intelligence et de toutes les forces de son dme dise
Mo_n‘dme a soif du Dieu vivant, quand irai-je et apparai-
trai-je dezfant la face du Seigneur? (Ps. 41,3). Pour un tel
hpmme, il n’est pas besoin ni de peines temporelles,
ni de lois impériales, ni de craintes des enfers, puisque le
bien qu’il désire le plus est d’étre uni a Dieu, et que la
privation de ce bonheur supréme et méme le seul retard
d’en jouir, est le plus grand supplice qu’il redoute. Mais
cependant, avant de devenir bon fils et de dire : Nous dési-
rons étre délivrés des liens du corps, pour étre avec le Christ
(Phil. 1, 23), beaucoup comme de mauvais serviteurs, et
comme des esclaves fugitifs, ont besoin d’étre appelés
a leur Seigneur par la verge des peines temporelles...
Pourquoi donc I’Eglise ne forcerait-elle pas ses enfants
perdus a revenir a elle, puisque ces enfants perdus em-
ploient eux-mémes la force pour faire périr les autres?...
Cependant, avant la promulgation en Afrique de ces
lois qui obligeaient chacun 4 prendre part au festin divin,
quelques-uns de nos fréres, — au nombre desquels j’étais
— pensaient que, malgré la rage des Donatistes qui sévis-
sait partout, il n’était pas nécessaire de demander aux em-
pereurs la suppression compléte de I’hérésie par des peines
édictées contre ses fauteurs. Nous estimions qu’il était
préférable de prendre des mesures pour préserver de leurs
fureurs et 8e leurs violences ceux qui enseignaient la
vérité catholique par des discours ou des lectures...
C’est-a-dire que sur la plainte des fidéles qui auraient été
vicimes de leurs excés, les magistrats auraient fait payer
’amende (prescrite par ’Empereur Théodose) aux évéques
et aux ministres de la communion donatiste. Nous croyions
que les hérétiques étant ainsi effrayés et n’osant plus se
livrer 4 leurs cruautés habituelles, on pourrait alors ensei-
gner et pratiquer librement la religion catholique. Per-
sonne n’y aurait été forcé, mais chacun aurait pu, seloq
sa volonté, ’embrasser et la suivre sans crainte, ce qui
nous efit débarrassé des simulateurs et des faux catho-
liques. Nous avions contre notre maniére de \ioir plusic}urs
de nos fréres plus dgés. Cependant nous obtmme§ qu’on
se bornerait 4 demander aux Empereurs ce que j’ai d{t-
Cela fut arrété dans notre Concile, et on envoya des députeés

a la Cour.

137




Mais la miséricorde de Dieu... 2 voulu que cette
démarche restit sans effet. Nous avions déja été devancés
prés de ’Empereur par les plaintes des évéques qui avaient
souffert beaucoup de maux de la part des Donatistes et
qui avaient été chassés de leurs siéges... Une loi avait déja
été promulguée pour arréter et méme supprimer entié-
rement la barbare et violente hérésie des Donatistes,
pour lesquels toute indulgence paraissait plus cruelle que
leur cruauté méme...

Lertre 185, Traduction (Peronne -Ecalle-Vincent) Barreau).

L’appel au bras séculier
(la pratique)

Au Commissaire impérial Marcellinus, chargé de la répression
des Donatistes :

J’ai appris que ces circoncellions et ces clercs du parti
donatiste que l’autorité publique avait transférés de la
juridiction d’Hippone a votre tribunal avaient été entendus
par Votre Noblesse ; et que la plupart d’entre eux avaient
avoué I’homicide qu’ils ont commis sur le prétre catho-
lique Restitutus et les blessures faites 4 Innocentius,
prétre catholique, & qui ils ont crevé un ceil et coupé un
doigt. Cette affaire me cause la plus vive inquiétude, car
je crains que votre Excellence ne veuille les punir avec
toute la rigueur des lois en leur faisant souffrir ce qu’ils
ont fait souffrir 4 d’autres.

Aussi j’invoque par cette lettre la foi que vous avez en
Jésus-Christ ; et, au nom de sa divine miséricorde, je
vous conjure de ne point faire cela, et de ne pas permettre
qu’on le fasse. En effet, quoique nous puissions paraitre
étrangers 4 la mort de ces hommes, qui sont soumis 2
votre jugement — non sur notre accusation, mais sur l’avis
de ceux auxquels est confié le soin de la paix publique —,
nous ne voulons pas que les souffrances des serviteurs de
Dieu soient vengées, d’aprés la loi du talion, par des sup-
plices semblables. Non que nous songions i empécher
gqu’on 6te aux hommes coupables le moyen de mal faire.
Mais nous souhaitons que ces hommes, sans perdre la
vie et sans étre mutilés en aucune partie de leur corps,
soient par la surveillance des lois ramenés d’un égare-

138

Saint Augustin, par Giustine Menescardi (Venise)







ment furieux au calme du bon sens, ou détournés d’une
énergie malfaisante pour étre employés a quelque travail
util_e. Cela méme est encore, il est vrai, une condamnation ;
mais peut-on ne pas y trouver un bienfait plutét qu’un
supplice, puisqu’en ne laissant plus de place 4 I’audace
du crime, elle permet le reméde du repentir ?

Juge chrétien, remplissez le devoir d’un tendre pére ;
dans votre colére contre le crime, souvenez-vous cepen-
dant de tenir compte du sentiment d’humanité; et en
punissant les attentats des pécheurs, n’exercez pas vous-
méme la passion de la vengeance. Appliquez plutdt
votre volonté a soigner et i guérir les blessures des pé-
cheurs. Ne renoncez pas a ce zéle paternel que vous avez
déployé pour obtenir ’aveu de si grands crimes: vous
n’avez employé ni les chevalets ni les ongles de fer, ni
les flammes, mais seulement les verges, mode de correc-
tion auquel ont recours les maitres qui enseignant les
arts libéraux, les parents eux-mémes, et souvent aussi
les évéques dans leurs jugements. Ne punissez pas trop
cruellement ce que par des procédés de cette modération,
vous avez su découvrir, car il est bien plus important et
nécessaire de rechercher que de punir les crimes.

Enfin n’oubliez pas que votre mission a pour but les
intéréts de I’Eglise. Or j’affirme que ma requéte est utile
a I’Eglise catholique ; ou, pour ne pas dépasser les limites
de mes attributions, qu’elle sera avantageuse 2 I'Eglise du
diocese d’Hippone. Si vous n’écoutez pas ’ami qui vous
sollicite, écoutez I’évéque qui vous conseille. Parlant aun
chrétien, je pourrais presque dire, dans une affaire de cette
nature, que vous ne devez pas mépriser ’évéque qui or-
donne, 6 mon illustre Seigneur, qui €tes aussi entre tous
mon fils de prédilection. Ne jetez point, par une récipro-
cité de peines infligées 4 leurs ennemis, un mauvais jour
sur les épreuves et les souffrances de deux catholiques,
serviteurs de Dieu, qui doivent servir 2 I’édification des
faibles. Adoucissez la rigueur de vos jugements et n’ou-
bliez pas, en tant qu’enfant de I’Eglise, de mettre en relief
votre foi et la mansuétude de votre meére.

Que le Dieu tout-puissant vous comble de toutes sortes
de biens, Seigneur éminent et d’un mérité insigne, qui
étes aussi mon trés cher fils !

(Lettre 133, Trad. de Labriolle.)
Choix d’écrits spirituels de St. Augustin (Gabalda).

140



e R

Saint Augustin inspiré, par Murillo (Cadix).

Trois vers

Saint Augustin nous a conservé, en les reproduisant dans
sa Cité de Djeu (Xv, 22), trois vers d’un poéme qu’il avait
composé a la Louange du Cierge (pascal : sans doute une
piéce analogue a PExultet de la liturgie romaine, écrit,
on ne sait par qui — saint Ambroise ? — wvers ['époque
méme ot vivait notre Saint), trois beaux vers d’une densité
qui oblige le traducteur a paraphraser et ou se condensent
tout ’optimisme anti-manichéen, toute la sévérité anii-
pélagienne :

HAEC TUA SUNT ; BONA SUNT QUIA TU BONUS ISTA CREASTI.
NIL NOSTRUM EST IN EIS, NISI QUOD PECCAMUS AMANTES,
ORDINE NEGLECTO, PRO TE, QUOD CONDITUR ABS TE.

Toutes ces choses sont & Toi et elles sont bonnes
parce qu’elles ont été créées par Toi qui es Bon. Il n'y a
rien en elles qui vienne de nous, sinon le péché par lequel,
au mépris de l'ordre, nous aimons, au lieu de Toi, ce qui
vient de Toi.

141

S




Il serait facile de les commenter par bien d’autres passages
de son auvre, des Confessions, par exemple. Ainsi, pour le
le v.1, quand il parle du lait de ses nourrices :

Elles voulaient, en vertu d’un sentiment réglé, me donner
ce qui abondait de toi en elles, trouvant leur propre bien
au bien qui me venait d’elles. D’elles ? Non pas précisé-
ment, mais par elles, car tous les biens, 6 Dieu, ils viennent
de toi ; toute santé me vient de mon Dieu, comme plus tard
je I’al reconnu, toi-méme me le proclamant, au-dedans et
au-dehors, par tes dons.

Au v.2, dont le pessimisme peut a bon droit paraitre exces-
sif, on opposera interprétatrion plus positive :

Qu’y a-t-il, dans un tel étre doué d’une dme, qui ne
merite admiration et louange ? Mais ces pouvoirs, ce n’est
pas moi qui me les suis donnés : ils sont tous dons de mon
Dieu. Or ils sont bons et 4 eux tous ils constituent mon étre.

La doctrine du v.3 sur I’ordre de I’amour revient trés sou-
vent ; ainsi

A cause de tous ces biens et d’autres du méme genre,
nous acceptons de pécher, lorsque, immodérément
inclinés vers eux, qui sont du dernier ordre, nous déser-
tons les biens meilleurs, les biens suprémes, a savoir toi,
Seigneur, notre Dieu, et ta vérité et ta loi. Ils ont aussi,
ces biens infimes, leurs délectations, mais non pas comme
mon Dieu qui les a tous faits...

(Confessions, 1, 6 (7); 20 (31); II, § (10).
Trad. de Mondadon.) Ed. de Flore.

Et jusqu’aux péchés méme...

Paul Claudel a inscrit en téte du Soulier de Satin I’épi-
graphe: « Etiam peccata. — Sainr Augustin ». L’idée est
bien en effet de celui-ci, qui I'a exprimée bien des fois. Ainsi :

Dans la création, il n’est pas jusqu’a ce qu’on appelle le
mal qui ne soit bien ordonné et mis a sa place de maniére
a mieux faire valoir le bien, qui plait davantage et devient
plus digne d’éloges quand on le compare au mal. En effet
le Dieu tout-puissant, auquel, ainsi que le reconnaissent
méme les infidéles, appartient le souverain domaine de toutes
choses (Enéide, X, 100), puisqgu’il est souverainement bon,
ne laisserait jamais un mal quelconque exister dans ses

142



euvres s’il n’était assez puissant et bon pour faire sortir
le bien du mal lui-méme.

o (Enchiridion, 3 (11). Trad. Riviére.)
Bibliothéque augustinienne (Desclée de Brouwer).

C’est pour de tels prédestinés qui aiment Dieu qu’il
fait que toutes choses tournent en bien, et tellement, toutes
choses, que si quelques-uns d’entre eux se déréglent, il
fait que leur déréglement méme leur tourne en bien
parce qu’ils en retournent plus humbles et plus savants.
Car ils apprennent i se réjouir avec tremblement dans la
voie de la Justice, ne s’assurant point de demeurer dans
la voie par leur propre force et ne disant pas dans leur
abondance : Nous ne serons jamais ébranlés ( Ps. 29,7).
C’est pourquoi le Prophéte leur dit: Servez le Seigneur
avec crainte et réjouissez-vous en lui avec tremblement,
de peur que le Seigneur ne s’irrite et que vous ne perdiez
la voie de la Fustice (Ps. 2,11).

(De correptione et gratia, 9 (24). Trad. A. Arnauld.)

Quant aux mots mémes qu’a retenus Claudel pour résumer
cette pensée, ils se rencontrent aussi, a la vérité, sous la plume
de saint Augustin, mais, chose piquante, exprimant une |
objection qu’il se voit opposer, et qu’il repousse

On m’objecte: Si notre misére elle-méme achéve la
perfection de 'univers, il aurait manqué quelque chose
A cette perfection si nous avions été toujours heureux. Par
conséquent, si I’dime ne tombe dans la misére qu’en pé-
chant, nos péchés eux-mémes (eriam peccata nostra)
sont nécessaires 4 la perfection de 'univers comme Dieu
I’a fait...

Voici ma réponse: Ce ne sont pas les pécheurs eux-
mémes, ni la misére elle-méme qui sont nécessaires a la
perfection de l'univers, mais les dmes comme 4mes...

(De libero arbitrio, 11, 9 (26). Trad. Thonnard.)
Bibliothéque augustinienne (Desclée de Brouwer).

Mais Claudel n’est pas le premier a avoir utilisé de la
sorte ces mots arrachés a leur contexte : il n’a fait que suivre
une tradition médiévale, attestée au moins depus le début
du xue siécle (Honorius Augustodunensis, Elucidarium,
11,29).

143

L







La légende de I’Ange : Foi et Raison

Un épisode légendaire a été reproduit avec prédilection
par les peintres de la Renaissance, — au point de devenir
le plus caractéristique de Piconographie de saint Augustin .
celui-ci se proméne sur le bord de la mer et rencontre un enfant
occupé a transvaser, avec un coquillage, I’eau de ’océan dans
un petit trou creusé dans le sable. A saint Augustin qui
s’étonne de cette vaine entreprise, Penfant, — qui se révele
étre un ange, répond : « Il me serait plus facile de faire entrer
la mer dans ce trou que pour toi d’expliquer la plus petite
partie du mystére de la Trinité. »

Ce n’est la bien entendu qu’une légende, dont on suir la
fortune du X111® au xve siécle: on I'a racontée d’abord en
Pattribuant @ un « scholasticus » anonyme (I’eau qu’il s’agit
d’épuiser est alors celle de la Seine), a saint Augustin, a
Lanfranc (mort en 1089, le maitre de saint Anselme) , puis
a Alain de Lille (mort en 1203).

Légende, dans notre cas, particuliérement mal venue
elle implique un contresens total sur Pesprit qui animair
la recherche théologique de saint Augustin et en particulier
son de Trinitate. 4 un correspondant qui, Iinterrogeant
précisément sur ce mystére, avait paru suspecter ou mécon-
naitre Ueffort rationnel d’élaboration, notre docteur réplique :

Tu m’écris qu’il faut saisir la Vérité par la foi plutée
que par la raison. D’aprés ce que tu dis, tu devrais préférer,
et surtout a propos de la Trinité, question de foi par excel-
lence, te contenter de suivre ’autorité des saints au lieu
de m’en demander, 4 moi, de ’en donner, A force de rai-
sons, l'intelligence. Quand je m’efforcerai de t’introduire
dans l'intelligence de ce grand mystére, — ce que je ne
pourrai réussir qu’avec 'aide de Dieu —, que ferai-je
sinon t'en rendre raison, dans la mesure du possible ?
Si donc tu te crois bien fondé de recourir 4 moi, ou A tout
autre maitre, pour comprendre ce que tu crois, corrige
ta formule : il ne s’agit pas de rejeter la foi, mais de cher-
cher a saisir par la lumiére de la raison ce que tu possédes
déja fermement par la foi.

Que Dieu nous garde de penser qu’il haisse en nous
ce en quoi il nous a créés supérieurs aux autres animaux !
A Dieu ne plaise que la foi nous empéche de recevoir ou

145

Saint Augustin et I"Ange, par Rubens.
(Eglise Saint-Thomas, Prague).




de demander la raison de ce que nous croyons | Nous
méme croire si nous n’avions pas des

Dans les choses qui appartiennent ala

doctrine du salut et que nous ne pouvons pas comprendre

encore, mais que nous comprendrons un jour, il faut
. elle purifie ainsi le cceur et

que la foi précéde la raison :
le rend capable de recevoir et de supporter la lumiére de
la grande raison. Aussi est-ce la raison méme qui parle
par la bouche du Prophéte quand il dit : Si vous ne croyez
vous ne comprendrez pas (Isaie, VII, 9) ! Par ou il
e les deux choses, nous conseillant de commencer
afin de pouvoir comprendre ce qué nous croi-
on qui veut que la foi la précéde
raison, il

ne pourrions pas
imes raisonnables.

pas,
distingu
par croire,

rons. Ainsi c’est la rais
(si ce que dit le Prophete n’était pas selon la

serait contre, ce que Dieu nous garde de penser !) Si donc
il est raisonnable que la foi précéde la raison pour accéder
4 certaines grandes vérités, il n’est pas douteux que la
raison méme qui nous le persuade précéde elle-méme la
foi : ainsi il y a toujours quelque raison qui marche devant.

(Lettre 120,1 (2-3).
D’aprés les trad. Du Bois et Poujoulat.)

Srele chretienne
diu 1V siécle
(Hippone ).




L Augustinisme




Le Systeme du Monde entre saint Augustin (a g.) et saint Thomas (a dr.),
par Pietro di Puccio d’ Orvieto (Camposanio de Pise).



EIZE SIECLES nous séparent de saint Augustin. Nous
séparent ? Disons mieux, nous unissent a lui, car
cette longue période n’est pas comme un trou vide :

elle est tout entiére pénétrée de la présence d’Augustin,
de sa gloire, de son influence, pour ne rien dire des apres
débats qu’a fait naitre l'interprétation des nuances déli-
cates de sa pensée. Si son nom s’impose avec tant d’in-
sistance a notre attention, c’est, autant que par son étre
propre, pour tout ce qu’au cours de ces seize siécles la
tradition de la culture occidentale a placé sous son

invocation.

LA FIN DE L’ANTIQUITE.

On a vu quel avait été, dés son vivant, le rayonnement
de I’évéque d’Hippone, de son ceuvre et de sa pensée
ses moindres productions s’arrachaient ; il arrivait méme,
avec la connivence de clercs de son entourage, que le
public obtint communication de certains de ses textes
avant méme qu’il ait jugé opportun de les « éditer » (c’est-
a-dire de les mettre en circulation) !'; I’indiscrétion du
messager aidant, telle de ses lettres était interceptée en
cours de route, copiée et répandue par des curieux ou des
amateurs : saint Jéréme apprit un jour de la sorte le bruit
que faisait en Italie une lettre, assez fraiche de ton, que
saint Augustin lui avait expédice mais qui ne lui était
pas parvenue 2! Une constellation d’amis et de disciples
enthousiastes s’emploie activement & diffuser son influ-
ence ; certains, et ce ne sont pas les moins actifs, ne le
connaissent qu’a travers ses livres et se sont épris de
lui sans I’avoir jamais rencontré ; tel, on ’a vu, saint Paulin

1. Les notes et références concernant cetle partie se trouvent p. 180.

149




de Nole en Campanie, tel ce Prosper d’Aquitaine qui
fait son apparition 4 Marseille vers 427-428, — il se
fixera plus tard 4 Rome ou il deviendra le secrétaire du
pape saint Léon, — et qui se dépensera sans compter
dans la querelle pélagienne, avec toute l’'ingénieuse et
inlassable activit¢ d’un « press-agent ».

Pour tous ceux-la, Augustin est le Maitre 3, passionné-
ment admiré, écouté, suivi, 4 qui on ne parle qu’en termes
enflammés : O vere artificiosa apis Dei... « O abeille de Dieu,
véritablement habile a4 faire un miel plein du nectar
divin et d’ou s’écoulent la miséricorde et la vérité... Le
Seigneur est béni par votre bouche et par votre fidele
ministére. Vous vous faites si bien ’écho de ce que le
Seigneur vous chante et vous y répondez si bien que tout
ce qui part de sa plénitude pour venir jusqu’a nous regoit
plus d’agrément en passant par votre beau langage,
votre netteté rapide, votre fidéle, chaste et simple
ministére 4... »

Mais saint Augustin n’avait pas que des amis : 4 mesure
que, sous le tir de harcélement de Julien d’Eclane, il est
amené, en la précisant, 4 durcir sa position dans les dif-
ficiles problémes de la prédestination et de la grice, il
suscite, dans une partie du public, une opposition de plus
en plus résolue. Elle se fait jour notamment en Provence,
— 12 méme ou s’exerce le zéle parfois indiscret de Prosper,
— dans les milieux monastiques de Lérins et de Marseille,
ou régne, souveraine, l’'influence de Jean Cassien, venu
au soir de sa vie apporter aux moines d’Occident la
sagesse qu’il avait apprise auprés des grands spirituels de
Palestine, d’Egypte, de Constantinople. Technicien de
interview, Cassien rédige au lendemain de la parution
du traité augustinien De correptione et gratia sa « X111¢ Con-
férence avec les Péres du Désert » ou, — tel Jean Guitton
prolongeant hardiment ses Dialogues avec M. Pouget, —
il place ses idées sur la question dans la bouche de ’abbé
Germanos de Panephysis qu’il avait visité, dans le Delta
du Nil, quelque quarante ans auparavant !

Cette réplique, elle aussi, ne va pas sans quelque
passion et outrance polémique : quand Augustin meurt
en 430, on est en pleine bagarre ; comme on devine, les
Augustiniens ne se tiennent pas pour battus, Prosper
en téte, qui en vers comme en prose ferraille contre le
« Conférencier », contre les In-grats (entendez les néga-

150



teurs de la grice, mais qui sont ingrats envers Dieu, —
mot plein de sel et propre a ravir les lettrés de I’époque).
Comme il arrive toujours en pareil cas, chacun s’ingénie
3 accoucher I’adversaire de ’hérésie implicite qu’il porte
dans son sein. Il suffisait d’outrer quelque peu les plus
raides formules augustiniennes pour définir I’horrible
et impudente erreur des « prédestinatianistes », qui pensent
que Dieu rejette des gens qui n’ont fait que le bien et les
force au mal pour les envoyer en enfer pendant I’éter-
nité 5 ! Il était plus facile encore de déceler dans la pensée
de Cassien, le germe inquiétant d’un retour possible au
pire pélagianisme : si ’homme seul, par les propres forces
de son libre arbitre, a I’initiative et le mérite du premier
mouvement, initium fidei, qui le porte vers Dieu, comme la
grice ne peut manquer de suivre, C’est attribuer en
derniére analyse le salut 4 nous-mémes et non a Dieu ;
ce point précis constituera I’hérésie appelée chez les moder-
nes « semi-pélagianisme », d’un terme assez malheureux,
car cette position n’a pas de lien originel avec Pélage

elle est sortie d’une réaction spontanée contre les ou-
trances de l’augustinisme et sa racine doit étre cherchée
dans ’enseignement le plus traditionnel des Péres Grecs

¢
< anach N i il

Sarcophage de saint Cassien (V' 5.) (Musée Borely, Marseille).

que Cassien transposait, de fagon quelquefois maladroite,
dims _une problématique occidentale pour laquelle il
n'avait pas été prévu.

151




‘(‘VJ.MENAI'O SIOLI
T
g1 TRICADF GENTEPE TRVSVI RN

: ORTVCRHISTINVIR AV S INAVLAR'
?P%\?yF\l/{Sl%\B}ES)I(.OgVPLESSI | PAKPERQV IBONAVITA EF

: mAEs,ENTrSf VGIEN SMERVITSPERAE.LEYI\LBA '- | -'-

J Inscription du pape Célesrin 1. Mosaique du V* s. ( Eglise Sainte-Sabine, Rome).

‘ La querelle donna au pape Célestin ’occasion de pro-
noncer solennellement un éloge d’Augustin, moins de neuf
mois aprés sa mort, — le premier d’une longue série

: d’hommages, échelonnés au cours des siécles : « La vie

| et les mérites d’Augustin de sainte mémoire ’cnt toujours

l maintenu dans notre communion, sans que jamais 1l
n’ait été effleuré du moindre soupg¢on ficheux; nous

nous souvenons de lui comme d’un homme de si grand

savoir qu’il a toujours été compté par mes prédécesseurs
au nombre des plus grands maitres, » inter magistros

optimos 8

Cette intervention ne devait pas suffire 3 mettre un
terme a la controverse qui, avec des moments alternés
de rémission et de virulence, s’est prolongée pendant tout
un siécle : elle ne trouva son dénouement qu’en 529 au

II¢ Concile d’Orange ou, grice aux efforts de saint Césaire

d’Arles, le « semi-pélagianisme » fut définitivement
condamné. La posmon alors arrétée,— celle que l’ortho-
doxie catholique n’a pas cessé de tenir, — a été définie”
comme un « augustinisme modéré » : on signifie par la

qu’elle s’établit notablement en retrait par rapport aux
conclusions a la fois logiques et implacables ou saint
Augustin lui-méme avait fini par se laisser entrainer :
- ce n’est donc pas en vain (si maladroits qu’aient pu étre
a leur tour leurs efforts) qu’avaient tant combattu les
partisans d’un sens plus authentique de la bonté de Dieu
et de Sa volonté de sauver tous les hommes.

)
ad
al

et

N
TTETTT

S
U\

=
-
b’,
-
L]
p—
=
| A
=
T
-
p—
-

il

A E
wllil
[ ™

5]

-y




Aussi bien on se ferait une idée fausse de ces bons
Lériniens et Marseillais en les imaginant comme des
adversaires déterminés de tout saint Augustin : ils sa-
vaient voir en lui autre chose que la théorie de la prédes-
tination et appréciaient a4 sa valeur 'ensemble de son
euvre 7. Ce serait aussi une grave erreur (et la remarque
faite ici pour cette premiére époque de I’Augustinisme
vaudra pour celles qui suivront) de limiter l’influence
augustinienne au seul domaine technique de la théolo-
gie de la grace et de la justification. L’histoire la retrouve,
toujours présente, dans les domaines les plus divers de
la pensée, de la culture et de la vie religieuses. On imagine
difficilement, avant de ’avoir constaté, combien ’exemple
et ’enseignement de saint Augustin ont modelé la tra-
dition latine : a plus juste titre encore que Virgile, il
mérite le titre de « Pére de I’Occident ».

Les Orientaux ne s’y trompent pas : que de fois, dis-
cutant avec eux, Grecs orthodoxes ou Russes, nous les
entendons nous objecter : « Votre Augustin... » Et de fait
chaque fois qu’on s’attache 2 suivre quelque filon doc-
trinal (qu’il s’agisse de philosophie, de théologie, de
spiritualité) on rencontre presquec toujours, 4 un moment
décisif, I’intervention originale d’Augustin : il joue, dans

153

Boucle de ceinture (ivoire) de Saint Césaire,
arch_evéque d'Arles (502-542)
(Trésor de |'Eglise de la Major, Arles).




notre Occident, le réle qui, en Orient, revient le plus
souvent au grand Origéne ; nul, si ce n’est I’un ou l'autre,
n’a mis plus d’idées en circulation.

La valeur intrinséeque de I’ceuvre augustinienne ne
suffit pas a expliquer cette étonnante fortune : il faut
aussi tenir compte de la situation en quelque sorte para-
doxale qu’elle s’est trouvée occuper dans I’histoire. La
comparaison avec Origéne, traditionnelle depuis Isidore
de Séville, est en effet trompeuse car le développement
des deux grandes traditions patristiques, grecque et latine,
n’est pas paralléele. Le Christianisme, ne ’oublions pas,
est né en Orient; il est longtemps resté 4 dominante
hellénique. En face du développement précoce et bientdt
si complexe de la pensée grecque chrétienne, que 1’Occi-
dent est lent a prendre conscience de lui-méme, a s’af-
firmer adulte !

Certes, trés tot on voit s’esquisser en pays latin une autre
manieére de penser, de sentir, de vivre la foi chrétienne ;
les personnalités originales ne manquent pas, de Tertul-
lien 2 Marius Victorinus (le précurseur d’Augustin en
matiére trinitaire), mais il faut attendre 1I’évéque d’Hip-
pone pour trouver une théologie occidentale vraiment
compléte, devenue autonome, ayant pris forme. Et c’est
en lui qu’elle se résume : si important que soit l’apport
personnel de tel ou tel, les autres noms palissent a coté
du sien. Comme |’a bien souligné, dans la premiére moitié
du vri¢ siécle, la légende de cette fresque du Latran qui
est la plus ancienne représentation de notre saint : Diversi
diversa Patres, sed hic omnia dixit Romano eloquio, mystica
sensa tonans! « Les divers Péres ont expliqué diverses
choses, mais lui seul a tout dit en latin, expliquant les
mystéres dans le tnnnerre de sa grande voix ».

Inscription ae la fresque de saint Augustin au Latran.



Sans doute la tradition ecclésiastique n’a jamais consenti
A se résumer en lui; elle a, par exemple, progressivement
dégagé, de la série des Péres, le groupe des quatre majores
doctores ou saint Augustin est associé i ses deux grands
contemporains, Ambroise et Jérdme, et 4 son héritier
le pape saint Grégoire le Grand (590-604) ; mais il est
remarquable qu’un des plus anciens documents ou s’es-
quisse cette sélection donne a saint Augustin la place
d’honneur.

Miniature a 'intérieur du diptvque de Boéce, partie dr.
( Brescia, Musée chrétien, VII¢ s.).

Ce n’est pas tout : on pourrait dire, en schématisant
a I’extréme, qu’il est A la fois le premier et le dernier des
grands docteurs de I’antiquité latine. En Orient, en effet,
la tradition patristique va se prolonger sans solution de
continuité A travers toute I’époque byzantine, pendant
un millénaire, encore ; la destruction de I’Empire sous le
coup des invasions germaniques précipite au contraire
’Occident dans les ténébres d’une barbarie d’ou la
nouvelle Europe, celle du moyen ige, n’'émergera que
lentement.

Sitét Augustin mort, la décadence se précipite ; comment
s’étonner dés lors de ne plus rencontrer aprés lui de per-
sonnalit¢ de premier plan (Grégoire le Grand seul excep-
té) ? Mais ce fait méme explique lintensité de son in-
fluence: aussi longtemps que se maintient en Occident

15§




quelque chose de la tradition antique, cette pensée gra-
vite dans 'orbite augustinienne.

C’est vrai, on s’y attend, de I’ Afrique ou le catholicisme
meéne un dur combat défensif contre l’arianisme de ses
nouveaux maitres Vandales: la figure la plus notable
de I’époque, Fulgence de Ruspe, a regu le surnom bien
caractéristique d’Augustinus abbreviatus : une sous-mou-
ture d’Augustin. Mais ce n’est pas moins vrai de I’Espa-
gne : Isidore de Séville, le premier, placera saint Augustin
au-dessus de tous les Peres, qu’ils soient Grecs ou Latins®.
Ou de la Gaule : toute l'ceuvre, théologique et pastorale,
de saint Césaire d’Arles s’offre 3 nous comme un reflet,
une adaptation, de celle d’Augustin. Ou de I'Italie : a une
premiere lecture, ’ceuvre, pourtant si profondément
originale, de saint Grégoire le Grand (le moyen age saura
voir en lui le maitre de la théologie mystique) donnera la
méme impression d’augustinisme élémentaire et vulgarise ;
saint Grégoire lui-méme, renvoyant un de ses correspon-
dants d’Afrique a la lecture de saint Augustin, écrit :
« Garde-toi de préférer notre son a ce pur froment ? ».

Mais achevons de parcourir ’Occident : la latinité s’é-
tendait alors, a travers tous les pays danubiens, jusqu’aux
rives de la Mer Noire; sous le régne de l’empereur
Justin, on Vit intervenir dans les querelles théologiques
de la capitale byzantine un groupe de moines « scythes », —
c’étaient des Roumains de Dobrogea — : ils étaient bien
dépaysés a Constantinople ; en purs Latins, ils tenaient
leur formation théologique de notre saint Augustin
(518-520).

Théologique et doctrinale, I’influence augustinienne
s'étend aussi sur le plan de la spiritualité ; soulignons
son role dans le développement du monachisme occiden-
tal. 11 semble qu’on puisse expliquer son évolution
si complexe, pendant les siecles obscurs, par l'interférence
de deux courants, I'un venu d’Egypte, des Péres du Désert
(dont Cassien a été le plus grand mais non le seul inter-
préte), l'autre d’Afrique : C’est le courant augustinien
dont I’inspiration s’est notamment exprimée par le texte
fameux de la Reégle dite de saint Augustin, qui (nous tou-
chons 12 4 une question trés disputée) ne semble pas étre
toute entiere de la main méme du grand évéque, mais est
certainement sortie de son milieu et exprime I’idéal qu’il
a lui méme essayé de pratiquer.

156




R g . Al w ¥ AR
¢ + 87 '7 e;;"'. ) “'
. \ Y ¥
. I* ‘/ =3} ¥4 - R
. a v g : ‘I. \
e ’ “ Ve b AR O X ) 3
<, mpaar i 4 L B V’; L. o0 s

= e tm, ot -
R e S L'.fj“ Jﬁgw’a";ﬁwﬂuaﬂrin‘
@ogUIPRaeCs TCagnoE 5 ek
UIST RN RaR uwtel\ 'f,‘g{ﬁ;gll

TN Urygud vy e o bec
PVl Cperants 5 A
GENOST N G t_!\;h\ues,mi.fﬁ;‘t‘mi’;

enugishul ALiSkeg/siIpu

o il 2 fornral
FEN IO TAT OBse-SK’!Sgﬁﬁou;é;?ﬁ‘-J’:’ ‘"’”7"‘
) C 8% ABCOqUIPRAGES T
HEIRMITASSUS TUNTE TR Gued )
IR USRS TIANTNOh U iugCEmn L/
FORTCTCUM FREGUENT LY

¢ OPCIRRICONSIDGRANFAPOS TOLb ars ol
coMale® ,;-_E’MCDRP\I#SQUMSE;MF“»TQ*. 28 ST

Gt hodau TCOORSCIEAND UM, v ¢ -

Le plus ancien manuscrit de la Regula.
(Bibl. Nai.).

LE PREMIER MOYEN AGE

Lorsque 4 partir des prodromes de la Renaissance caro-
lingienne I’Occident se reprend a penser et, avec les maté-
riaux assez limités sauvés du grand désastre, s’efforce
d’élaborer 4 nouveau une culture d’inspiration chrétienne,
c’est tout naturellement que saint Augustin redevient
son conseiller, son inspirateur ; plus que jamais il est le
Maitre incontesté, celui qu’on place si haut qu’il vient
immédiatement aprés les Apdtres, post Apostolos omnium
ecclesiarum magister!®, Tout, ou presque, vient de luj :
le fait est si évident que l’historien se préoccupe surtout
de préciser, en la limitant, cette constatation : il se croit
tenu de rappeler qu’a coté d’Augustin (et bien entendu
des autres classiques ou Péres latins), le haut moyen age
Tegoit quelque inspiration de sources grecques, — no-
tamment par Boéce, le seul Occidental depuis le Haut-

157




Empire a avoir regu une formation hellénique (il a fait
ses ¢tudes a I’école d’Alexandrie) et par le Pseudo-De-
nys I’Aréopagite, accueilli chez nous pour avoir été con-
fondu avec le martyr saint Denis : notre Bibliotheéque
Nationale conserve encore l'exemplaire du Ps. Denys
offect 3 Louis le Pieux en 827 par I’empereur Michel le
Beégue ; livre de luxe, splendidement relié en ivoire, —
mais écrit sans soin ; les Byzantins estimant sans doute
que de toute fagon les Francs étaient bien trop barbares
pour rien comprendre de ce texte entre tous ésotérique !

Saint Augustin n’était pas non plus toujours bien facile
a assimiler : ce qu’illustre le dramatique épisode de Gott-
schalk . Il était le fils d’un de ces comtes saxons convertis
par Charlemagne, — avec le type d’arguments que l’on
sait ; moine dés son enfance, d’abord contre son gré,
puis de bon cceur, a Fulda puis & Orbais (pres de-Soissons),
Ame ardente et tourmentée, Gottschalk défoula dans les
querelles théologiques le tempérament combatif hérité
de ses ancétres. C’est bien le type de ces nouveaux lettrés
qui redécouvrent les possibilités de lesprit et boivent
a longs traits le vin pur de la pensée. Gottschalk, comme
tous, lut aussi saint Augustin; le malheur est qu’il fut
attiré non par les pages les plus faciles et les plus valables
de son ceuvre, — ou1, comme le soulignait finement Cassio-
dore, ce grand esprit sait se faire si simple qu’il devient
accessible méme 2 des enfants !! —, mais, comme on s’y
attend, par l’inextricable dossier anti-pélagien. Sur le
probléme le plus difficile de notre théologie, 2 ou la plume
experte du grand docteur en vient elle-méme a vaciller,
que pouvait excogiter notre Saxon ? On n’attend pas de
lui mesure et sens des nuances : son esprit entier se saisit
avec ravissement des plus contestables, des plus raides
formules antithétiques ou saint Augustin avait pu se lais-
ser entrainer, et il se met 4 enseigner, heureux de la symé-
trie, insoucieux du blasphéme, la théorie d’une double
prédestination, également positive, celle des élus au
bonheur, celle des réprouvés a ’enfer (oui: Dieu créant
des hommes pour le plaisir de les damner). Cette fois on
tenait un authentique prédestinatianiste ! Ce fut une grande
affaire, — véritable préfiguration de ce que sera le Jansé-
nisme, — qui passionna les cercles théologiques de
I’Empire carolingien. Contré par le savant Raban Maur et
le terrible Hincmar, Gottschalk fut diment condamné et

158



trait¢ avec la rigueur de ces temps plus qu’a demi-bar-
bares : il devait passer vingt ans enfermé dans la prison
du monastere d’Hautvillers (prés d’Epernay), sans cesser
d’agiter I'opinion, tour a tour défendu par le génial, mais
peu sur, Jean Scot Erigéne ou par les théologiens plus
prudents de Lyon, mais toujours prisonnier et toujours
intraitable : il mourra, obstiné, entre 866 et 870.

Heureusement il n’y eut pas que Gottschalk ! Il y eut
aussi tout le moyen ige. Jusqu’au début du xIrre siécle,
I'influence augustinienne régne incontestée dans tous les
domaines de la pensée : elle inspire, au temps d’Alcuin
et de Charlemagne, les premiers théoriciens de la culture
chrétienne, comme en plein x11¢ siécle le magnifique huma-
nisme, pénétré de platonisme, de I’Ecole de Chartres.
Bien ou mal comprise, la Cité de Dieu fournit leurs cadres
de pensée aux constructeurs de la nouvelle formation
politique et sociale de I’Europe, la Chrétienté, comme
aux polémiques que fait naitre le conflit toujours renaissant
entre les deux glaives, les deux pouvoirs du Sacerdoce et
de ’Empire (que les problémes ont changé ! Ce n’est
pas sans gauchissement que les solutions augustiniennes
leur sont adaptées.)

Lorsque a partir du milieu du x1¢ siécle la curiosité
théologique renait et prend conscience de sa méthode
dialectique, c’est encore i saint Augustin qu’on va de-
mander les principes, et les matériaux avec lesquels
construire cette science nouvelle. Il inspire d’ailleurs aussi
bien ses premiers grands docteurs, de saint Anselme A
Abélard, que leurs adversaires, de saint Pierre Damien
a saint Bernard : car la scolastique qui va naitre ne sera
jamais tout le moyen Aige, qui connaitra toujours, dans
les milieux proprement spirituels, une opposition vigi-
lante 4 cette intrusion de la raison raisonnante dans le
domaine de la foi, au développement d’une étude nourrie
de curiosité : qui, mieux qu’Augustin, pouvait alimenter
de telles réticences ?

Enfin si, entre saint Benoit d’Aniane et saint Bernard,
le monachisme occidental a achevé de se rallier 4 la Régle
bénédictine, le courant augustinien ne perd pas pour
dutant son autonomie et sa vitalité : parallélement aux
monastéres bénédictins se développent les communautés
de chanoines réguliers et ceux-ci, surtout i partir de la
Réforme grégorienne qui mettra ’accent sur la pauvreté,

I59




B

1™

SCAVOVS

placent leur vie sous le patronage de la Regle, et de tout
I’enseignement, de saint Augustin. Nombreuses sont les
familles spirituelles qui mériteraient ici d’étre rappelées :
les Prémontrés, les chanoines de Saint-Ruf ; au XIII®
siécle, saint Dominique, chanoine d’Osma, trouvera naturel
de donner a son ordre des Fréres Précheurs (qui sont
d’une certaine maniére aussi des chanoines) la méme
Regula sancti Augustini. 11 faut au moins arréter la pensée
sur la grande école groupée autour de I’abbaye parisienne
des chanoines de Saint-Victor, fondés en 1108 par
Guillaume de Champeaux, le maitre puis I’adversaire mal-
heureux d’Abélard ; elle a compté quelques hommes,
Hugues (un saxon), Richard (écossais), Adam (breton),
qui sont parmi les plus grands de « ce grand XI11¢ siécle » ;
c’est peut-étre I’école la plus directement, la plus intime-
ment inspirée de l’augustinisme : mystique spéculative,
ascése orientée vers la contemplation, mais qui n’exclut
ni ’humanisme ni la poésie.

La présence presque obsédante de I’augustinisme dans
la culture de ce premier moyen ige entraine des consé-

160

Saint Augustin donnant la Régle. Manuscrit du Grand Sémi-
naire de Strasbourg, X11* siécle. (Photo F. Chatillon).



quences paradoxales : c’est tout naturellement i saint
Augustin qu’un copiste en mal d’attribution affecte une
ceuvre anonyme qui lui parait digne d’admiration : I’ceuvre,
déja si vaste, de I’évéque d’Hippone se gonfle peu a4 peu
d’un grand nombre d’apocryphes, qui contribuent a
leur tour & imposer son nom a [’attention et au respect.
Beaucoup de ces intrus connaitront une longue popula-
rité, comme ces Médirarions d’'une piété bien affective, qui
sont en fait, pour ’essentiel (il s’y méle un peu de saint
Anselme), ’euvre du bénédictin Jean de Fécamp (mort

en 1078).

LA SCOLASTIQUE.

Les choses changent lorsque a partir de la fin du XxI1°
siecle la culture occidentale s’enrichit brusquement
d’un apport massif de matériaux nouveaux: de cet
Aristote, dont le premier moyen ige n’avait connu que
’ccuvre logique, c’est maintenant I’ceuvre entiére, meéta-
physique incluse, qui devient accessible en latin, traduite
de I’arabe ou directement du grec, — l’ceuvre entiére,
et méme plus encore car (comme celle de saint Augustin)
elle est recue des scolastiques grossie d’apports étran-
gers : on lit sous le nom d’Aristote et du Plotin et du Pro-
clus, et on regoit en méme temps qu’elle le flot tumul-
tueux de ses commentateurs musulmans ou juifs, Avicenne,
Averroés, — Avicebron. ‘

On sait quelles furent les conséquences de cet épisode
pour la culture médiévale : un rétrécissement du champ
de ’humanisme (« I’exil des belles-lettres ») compensé
par un approfondissement dans le domaine de la pensée
pure ; C’est le triomphe de la scolastique, de la méthode
dialectique mise au service de I'idéal spéculatif, de la
recherche passionnée d’une vérité plus techniquement
définie. Mais on voit immédiatement ce qui est résulté
pour saint Augustin : il n’est plus dés lors le Maitre en
quelque sorte privilégié, celui de qui tout découle;
A coté de lui se dresse ’autorité, non moins vénérée, de
celui qu’on appelle /e Philosophe, en qui on voit I'incarna-

161

b




tion de la raison humaine et, précisément parce qu’il
avait été un paien, de la seule raison.

Non certes que I’autorité d’Augustin ait jamais été
contestée. On le voit bien par saint Thomas d’Aquin
dont la grande synthése, fondée sur un aristotélisme sys-
tématique et en quelque sorte radical, n’incorpore pas
moins des pans entiers d’augustinisme ; je ne parle pas de
’augustinisme purement nominal (c’est-a-dire de toutes
les opinions traditionnelles d’Augustin que saint Thomas
reprend 4 son compte, quitte 4 les interpréter dans sa
propre perspective et a leur faire dire tout autre chose que
ce que saint Augustin lui-méme avait pensé), mais bien
d’un augustinisme authentique, parfaitement bien com-
pris, sinon toujours conscient (car il arrive assez souvent
que la méme ou saint Thomas se veut plus purement aris-
totélicien I’héritage, si parfaitement assimilé, de la pensée
augustinienne s’interpose comme un voile et entraine
gauchissement ou transposition). Synthése chrétienne,
la synthése thomiste ne pouvait ni ignorer, ni dédaigner
I’apport si fondamentalement positif de cette pensée
patristique. On le verra bien lorsque éclateront au Xvie-
XVII®¢ siécles les discussions sur la grice; tout naturelle-
ment ce seront les Dominicains, les thomistes, qui se
porteront a la défense des positions traditionnelles héri-
tées de saint Augustin.

Cependant on se ferait une idée bien appauvrie de la
pensée chrétienne et spécialement de la scolastique, en la
ramenant 2 un simple dialogue entre Aristote et saint
Augustin dans la pensée de saint Thomas. Les choses
sont bien plus complexes : on sait que le thomisme n’a pas
eu au XIII®¢ siécle un triomphe facile ni méme incontesté.
Et c’est un fait que le nom de saint Augustin a été comme le
signal de ralliement de toute I’opposition anti-thomiste.
Opposition qui n’est pas faite seulement d’esprits conser-
vateurs, inquiets des nouveautés autant que des har-
diesses de saint Thomas et qui eussent aimé maintenir
la théologie au stade du XII1¢ siécle; il y a aussi, dans ce
XIII¢ siécle et cette scolastique si complexe, si riche, des
représentants de ce qu’on aurait pu appeler un augusti-
nisme moderne, qui lui aussi avait su assimiler ’apport
de toutes les pensées nouvelles : c’est Avicenne ici, tout
imprégné de platonisme, qui s’offrait 2 inspirer des
prolongements originaux : on verra par exemple le

162
Saint Bonaventure par Vicior Criv
(Musée Jacquemart-André, Pur



Dieu illuminateur de saint Augustin interprété comme
lintellect agent séparé de I’Aristote d’Avicenne. C’est
contre un tel augustinisme avicennisant, autant que
contre l’aristotélisme averroiste, que saint Thomas,
semble-t-il, se pose en s’opposant.

Mais la veine ne s’est pas tarie : en face des Domini-
cains, bientdt ralliés derriére saint Thomas, deux grandes
familles spirituelles apparaissent comme les porte-parole
de cet augustinisme toujours vivant, toujours renouvelé.
C’est d’abord, de saint Bonaventure a Duns Scot, 'ordre
franciscain, qui a toujours cherché en saint Augustin
I’inspiration de sa théologie. On s’attarde quelquefois
4 s’en étonner, comme s’il n’y avait rien de plus anti-
thétique que I’dpre sévérité augustinienne et l'optimisme
souriant d’un saint Frangois d’Assise; mais c’est 1a une
vue superficielle, car on oublie ainsi toute I’austérité de
P’ascése qui, chez saint Frangois comme chez tous les spi-
rituels authentiques, prépare, conditionne I’épanouisse-
ment mystique dont nous savons aussi qu’il n’est étran-
ger ni 4 la pensée ni 4 ’expérience méme de saint Augustin.




S’il n’est pas d’homme cultivé qui ignore I’importance
historique de cet augustinisme franciscain, on a davantage
oublié jusqu’ici le réle non moins marqué, et la valeur
non moins originale d’une autre grande famille, propre-
ment augustinienne celle-l1a : 'ordre des Ermites de saint
Augustin (ceux qu’on appelait en France les « Grands-
Augustins ») : fondé en 1256 par Alexandre IV comme une
fédération de petits groupements d’ermites en particulier
toscans, ’ordre nouveau perd vite son caractére érémi-
tique (il devient, avec les Carmes, le quatrieme des grands
ordres mendiants), connait bientdt un brillant développe-
ment et, saisi par ’atmosphére du siécle, devient lui aussi
un ordre savant, un centre actif d’études et de pensée. Son
docteur propre fut Gilles de Rome (mort en 1316), le

type méme de 1’augustinien scolastique posté-
rieur a saint Thomas (le monument qui lui
avait été élevé dans I’église des Augus-
tins de Paris le qualifiait d’Archi-
philosophie Aristotelis perspicacissimus
commentator) ; si fidéle qu’ait été
son école, on ne saurait y ramener
tous les penseurs de l’ordre, qui
furent nombreux : de cette variété
témoigne un homme comme Gré-
goire de Rimini (mort en 1358) qui
fut général de 1’Ordre et, en face
de franciscains comme Guillaume
d’Occam, un des principaux repré-
sentants de ce nominalisme en qui s’in-
carne la derniére poussée créatrice de la
. scolastique baroque.

L’une des originalités de Grégoire de Rimini est d’avoir
été, et cela de la fagon la plus consciente, un anti-pélagien,
fidéle a la doctrine la plus stricte de saint Augustin sur la
prédestination, jusque dans ses conséquences les plus
rigoureuses, comme la damnation des enfants : le salut
4 ses yeux est pure miséricorde de Dieu, répondant a
une impuissance radicale de I’homme. Seul d’entre les
grands scolastiques, Grégoire de Rimini trouvera grace
aux yeux de Luther et il est bien vrai que cet enseigne-
ment s’opposait a celui des autres docteurs, méme
augustinisants.

Voila qui nous conduit & réfléchir sur la complexité de

Gilles de Rome.,



cette notion d’augustinisme : on peut emprunter a saint
Augustin sa théorie de I’illumination {ou plutét développer
une théorie originale de la connaissance dans la perspective
de l'illumination), sans pour cela adopter les vues de I’ad-
versaire de Julien d’Eclane concernant la justification.
D’autres, par contre, s’y sont attaché avec prédilection.
Notre tableau de I'influence augustinienne au moyen age
ne serait pas complet si nous ne montrions pas, renais-
sant 4 nouveau, comme a chaque grande époque de son
histoire, le conflit entre I’augustinisme modéré, que cer-
tains qualifient bien entendu d’infidéle, et 'augustinisme
rigide qui, aux yeux de l'orthodoxie catholique, verse
immédiatement dans I’hérésie prédestinatianiste. Le cas
de Greégoire de Rimini n’est pas isolé : il faut le rappro-
cher d’une autre lignée, celle qu’inaugure Thomas
Bradwardine qui meurt en 1346 dans la paix de I’Eglise
comme archevéque de Canterbury, mais dont I’enseigne-
ment hardi inspire les positions radicales d’un Wyclif,
lui méme source de Jean Hus...

LA REFORME ET L’HUMANISME.

Nous avons atteint de la sorte les prodromes ou les
racines de la Réforme. On oublie trop, parfois, en pré-
sence des formes modernes auxquelles se trouve avoir
abouti le développement du protestantisme, que I’enjeu
du débat, le point de rupture entre Réformateurs et
Catholicisme, a été le probléme de la justification oqu’il
‘s’agisse de Luther, ou de Calvin, tous ont conscience de
s’opposer 4 ce qui leur parait le pélagianisme pratique
enseigné par I'Eglise de leur temps et de reprendre le
véritable enseignement de saint Paul dans la ligne de la
sévére interprétation augustinienne ; d’ou leur insistance
sur le péché originel, la concupiscence, la faiblesse ou
mieux I'impuissance radicale de ’homme, le salut qui
vient de Dieu seul, la foi justifiante : tous ces thémes
sont renouvelés d’Augustin et les Réformateurs en ont
bien conscience, qui citent volontiers ’évéque d’Hippone,
invoquent sinon son autorité du moins son exemple et
Ni¢ manquent pas une occasion de le couvrir de louanges.

16§

Bl g




Dans les discussions ainsi
pIOVOQUéCS, nous retrouvons
une fois de plus le conflit
entre les deux interprétations,
modérée ou excessive, des
théories anti-pélagiennes de
saint Augustin. On a pu ré-
sumer les débats si passionnés
du Concile de Trente comme
une bataille pour ou contre
’augustinisme. Bien qu’en défi-
nitive le Concile, définissant
la foi catholique en face des
innovations protestantes, se soit
prudemment tenu en dega
de toute précision excessive
(il n’a pas accepté de suivre
le grand théologien de l'ordre
des Augustins, Seripando, dans
sa théorie de la double jusu-
fication), il ne pouvait pas
faire moins que d’intégrer

4 son tour l’essentiel de l’enseignement du Docteur de

la Grice, tel que la tradition ecclésiastique I’avait compris,

C’est-a-dire a l’intérieur de certaines limites et en refusant”
toute majoration outranciére.

La Contre-Réforme ne se limite pas a la théologie dog-
matique : il faudrait parler de la présence de saint Augustin
dans le renouveau de la spiritualité, de la mystique.
Nous le voyons, par exemple, intervenir dans une vision
de sainte Marie-Madeleine de Pazzi (1585), qui fait écho
4 celles de la grande béguine du x111¢ siécle, Hadewijch
d’Anvers. Et parmi les gloires de I'ordre des Augustins,
comment ne pas mentionner le grand spirituel, et aussi
I’humaniste, le bibliste hardi, le poéte (I’'un des plus
grands qu’ait comptés le Classicisme espagnol) que fut
fr. Luis de Léon (1527-1591) ?

La Réforme et les réactions qu’elle a provoquées ne sont
pas seules 4 expliquer ce renouveau de I’influence, dela
présence de saint Augustin dont témoigne la culture
occidentale du xvi¢ siécle : ’Humanisme, mouvement
tour & tour allié ou adversaire de la Réforme, en soi bien

indépendant, a joué son rdle lui aussi. Rar plusieurs de

Jéréme Seripando (t 1563)
legar pontifical au Concile de Trente.



ses tendances fondamentales il devait contribuer 4 ramener
I’attention sur I’ceuvre des Péres de.l’Egllse, et parmi eux
sur celle de saint Augustin : mépris c.:le la scolasth}xt_: et
de son « jargon barbare » (il eut fallu dire de sa technicite :
’allemand de Heidegger et le frangais de Sartre paraissent
aussi « barbares » au lecteur qui n’est pas philosophe),
amour de l’antiquité, retour aux sources, aux textes ori-
ginaux, aux grands livres, par dela le « fatras » des glo_se_s
et des commentaires. Quand Lefévre d’Etaples publlfut
par exemple en 1498 un petit groupe de textes patris-
tiques sous le titre Théologie vivifiante, — avec la- perfide
épigraphe Cibus solidus, «c’est de la nourriture solide » —,
on entend bien a qui il s’en prenait. On a d’autre part
souvent exagéré le néo-paganisme de la Renaissance
il y avait chez ces hommes un Christianisme rémanent
trés conscient, souvent profond et sincére : ’humanisme
auquel ils aspiraient était, voulait étre un humanisme
chrétien ; comment ne se seraient-ils pas retournés vers
les Péres et notamment vers saint Augustin en qui ils
pouvaient trouver et le modéle et la théorie d’'un tel
humanisme (ce mouvement est trés sensible déja, en plein
xive siécle chez un des précurseurs de I’humanisme,
Pétrarque, qui a eu des liens trés étroits et avec saint
Augustin et avec l’ordre des Ermites) : enfin le renouveau
du platonisme, ou confluent la réaction anti-aristotélicienne
et 'influence des derniers Byzantins, a pu lui aussi redon-
ner un surcroit d’intérét au maitre du néo-platonisme
lain et chréten.

En fait la Renaissance et ses grands philologues ont
fait beaucoup pour rassembler et diffuser ’ceuvre augus-
tinienne, et aussi pour dégager progressivement cette ceuvre
authentique de la poussiére d’apocryphes qui avaient fini
par recouvrir son vrai visage : on constate non sans étonne-
ment que parmi les deux cents et quelques incunables qui,
sitdt aprés !'invention de l'imprimerie, ont paru sous
le nom d’Augustin, les pseudépigraphes représentent la
majorité! C’est au Xxvi¢ siécle qu’ont paru les premiéres
grandes éditions d’ensemble, et de ’une a ’autre on suit le
progrés de I’épuration critique, de 1’édition d’Amerbach
(Bale 1506), ou de celle d’Erasme, (Bile, chez- Froben
1527-1529), qui intégre la Cité de Dieu de L. Vives,
(Bﬁ_le 1522), en passant par celle de Chevallon, plus ou
moins piratée sur celle d’Erasme, (Paris 1531), 4 la magni-

167




fique édition préparée par 64 théologiens de Louvain,
sous la direction de Jean van der Meulen, et qui parait
chez Plantin 4 Anvers (1576-1577).

On ne pourrait pas dire cependant que saint Augustin
ait ét¢ le grand homme, I'inspirateur favori des humanistes.
Bien qu’Erasme, par exemple, dans sa lettre-préface &
’archevéque Fonseca de Tolede, ait magnifiquement
célébré, dans la ligne d’Isidore ou de Gottschalk, la gran-
deur de cet homme divin qui réunit en lui seul tous les
mérites qu'on trouve séparés chez les autres Péres, on sait
bien qu’au fond du cceur il lui préférait un Jérdme ou
un Origéne. A son gré saint Augustin paraissait trop peu
criique (au sens ou l'on parle de critique historique et
littéraire), trop dogmatique, trop théologien, trop ecclé-
siastique pour ne pas dire clérical, trop abstrait, — trop
profond.

Toutes ces raisons vont au contraire plaider en sa faveur
aupres du classicisme qui succéde a ce premier humanisme ;
elles aideront, et notamment en France, a faire du xvire
siécle, par excellence, le siécle augustinien.

D AVRELII AVGVSTINI

HIPPORERE(S EPISCOPI, OMNIYM OPERVE PRIMNYS
oo fimma mpilreia mpargaronm 3 mendis inoumeris.per o 2 5.

ERAIMYM ROTERODAMF I, U OParDO irc banan
c:ﬁﬁ.:dodnum::;udmpoﬂmlufpﬁtkﬂat—!fnbﬂu
hanc 65 uznam dle polliaranoncm : quid 6 granms cnam
Iz uolss . noa paneris arum libodis, ammdag

EEN.

. 5, T @I

BABILEAE M, D. XXX,

Caneom et priadegio Crfarex Maicflans, ne quis hoslbrosia
duwone Carlas exaadar , neur albi excollos wuchac



LE XVIIe SIECLE.

« Un Pére de I'Eglise, un docteur de I’Eglise, quels
noms ! quelle tristesse dans leurs écrits! quelle sécheresse,
quelle froide dévotion et peut-étre quelle scolastique!
disent ceux qui ne les ont jamais lus. Mais plutét quel
étonnement pour tous ceux qui se sont fait une idée des
Péres si éloignée de la vérité, s’ils voyaient dans leurs
ouvrages plus de tour et de délicatesse, plus de politesse
et d’esprit, plus de richesse d’expression et plus de force
de raisonnement, des traits plus vifs et des graces plus
naturelles que 'on n’en remarque dans la plupart des
livres de ce temps, qui sont lus avec gout, qui donnent du
nom et de la vanité A leurs auteurs ! Quel plaisir d’aimer la
religion, et de la voir crue, soutenue, expliquée par de
si beaux génies et par de si solides esprits! surtout
lorsque l’on vient a connaitre que, pour l’étendue de
connaissance, pour la profondeur et la pénétration, pour
les principes de la pure philosophie, pour leur application
et leur développement, pour la justesse des conclusions,
pour la dignité du discours, pour la beauté de la morale
et des sentiments, il n’y a rien, par exemple, que ’on
puisse comparer 4 saint AUGUSTIN, que PLATON et que
CICERON. »

C’est La Bruyére qui parle ainsi %, en bon classique et
partisan des Anciens; on n’a jamais mieux analysé les
raisons du prestige singulier, il faudrait presque dire de
la fascination, qu’a exercée sur I’époque celui qu’elle
appelait « ’Aigle des Docteurs », « I’Oracle de son siécle
et des siécles suivants », celui des Péres de I’Eglise en qui
elle retrouvait davantage et le noble esprit de la grande
Rome, et la perfection de sa langue et la beauté d’un style.

La Bruyére écrit vers la fin de notre période classique;
c’est dés le début du xviie que l’'influence augustinienne
avait marqué de son empreinte la grande renaissance
catholique, inspirée de ’esprit de la Contre-Réforme, qui
a transformé la vie frangaise de ce temps. S’il faut choisir
un nom pour résumer ’ampleur et la fécondité de cette
influence dans le domaine de la spiritualité, de la piété
et de la mystique, on ne peut guére hésiter avant de s’ar-

169

g“_;’ es de saint Augustin, édition Erasme
ale, 1529) (Bibliothéque Nationale).




céter a celui du cardinal Pierre de Bérulle, le premier ins-
pirateur de ce grand mouvement qu’on appelle & bon droit
I'Ecole Francaise (car c’est de lui que procedent, plus ou
moins, saint Vincent de Paul, et Condren, et M. Olier,
Saint-Sulpice, les Eudistes...) ; de toute son ceuvre, on
retiendra en particulier une initiative (le lecteur aura noté
que chaque renouveau de I’influence augustinienne est
comme rythmé par ’apparition d’une nouvelle famille
religieuse) : la fondation en 1613 de I’Oratoire de France,
societé de prétres a la fois apostolique et savante qu’il a
voulu voir animée de I’esprit de saint Augustin ; « c'est a
lui, disait-1l, que notre Congrégation doit demander d’étre

humble d’esprit et de conjoindre les études a l'amour
de Tésus-Christ et du prochain 1 ».

Mais l'influence de saint Augustin s’est étendue bien
au-dela : elle emplit le siécle tout entier. Tous le citent,
’utilisent, le commentent, méme ¢’ils ne 'ont guére lu,
comme c’est le cas de Pascal qui, semble-t-il, ne le connait
bien qu’a travers Montaigne, — grand lecteur, lui, de la
Cité de Dieu, — Jansénius ou ses amis de Port-Royal. On

le voit intervenir partout, autorité souveraine : c’est lui
qu’invoquent les Gallicans pour placer les Conciles au-
dessus du Pape; l’archevéque de Paris Fr. de Harlay
publie en 1685 sa Conformité de la conduite de I'Eglise

170
L' Oratoire de la rue Saint Honore.

T




de France pour ramener les Protestants avec celle de I’Eglise
d’ Afrique pour ramener les Donatistes, que Bayle entre-
prend aussitt de réfuter. C’est encore de la Cizé de Dieu,
étrangement comprise, cela soit dit en passant, que Bossuet
s’inspire a2 chaque page dans son Discours sur I’Histoire
Universelle... Cela finit par devenir une obsession : on
n’ose plus formuler de réserves, de critiques ; saint Au-
gustin en toutes choses a toujours raison : Rome devra
en 1690 condamner, parmi les erreurs des Jansénistes,
I’opinion qu’il suffit qu’un point de doctrine ait été pro-
fessé par saint Augustin pour qu’on soit autorisé a le
soutenir envers et contre tous, le Pape y compris.

Rien n’atteste mieux la place de premier plan qu’occupe
saint Augustin dans la mentalité du xvire siécle frangais
que le rdle joué par lui dans le développement du carté-
sianisme. Mersenne dés la premiére lecture du Discours
sur la Méthode, le grand Arnauld au lendemain de la paru-
tion des Méditations métaphysiques, signalérent a Descartes
la rencontre surprenante entre certains raisonnements du
grand Docteur !4 et ’argument du Cogizo. Descartes avait-
il ou non effectivement connu ces textes ? Les historiens
en discutent et, faute de document décisif, n’osent guére
conclure ; la chose d’ailleurs, en ce qui concerne Descartes
lui-méme, importe assez peu, comme il I’a relevé avec le
ton cavalier qui lui est cher !5, Elle a eu au contraire une
extréme importance pour les contemporains : cette ren-
contre leur parut admirable, providentielle, lourde de
signification, conférant a la philosophie nouvelle une auto-
rité inattendue. Les premiers partisans de Descartes ne
cessent de célébrer cette « conformité de la doctrine de
saint Augustin avec les sentiments de M. Descartes !® »
(pour un peu on concluait que celui-ci aprés tout n’avait
rien inventé '7): si différentes (Pascal I’a bien senti) que
fussent les perspectives propres 4 chacun des deux pen-
seurs, on situait le cartésianisme, pour son plus grand
honneur, sur le prolongement de I’augustinisme.

Il faut d’ailleurs souligner que, par un mouvement
inverse, la lecture de Descartes s’est trouvée influencer de
facon profonde (et durable) la compréhension de saint
Augustin. On peut se demander si, jusque-la, le xvir®
siécle n’avait pas vu, dans I’évéque d’Hippone, surtout le
docteur ecclésiastique et le maitre de vie spirituelle :
au contact de Descartes, on découvre en saint Augustin

I71




un « homme de trés grand esprit et d’une singuliére doc-
trine, non seulement en matiére de théologie, mais aussi
en ce qui concerne ’humaine philosophie », — comme
écrit Arnauld dans les fameuses Quatriémes Objections 8,
Mieux encore, c’est souvent a travers le prisme cartésien
qu’on apprend a découvrir la pensée augustinienne
un Oratorien, le P. André Martin, publie entre 1653 et
1671 une DPhilosophia Christiana qui est un montage
extrémement Iingénieux de textes empruntés a saint
Augustin, réalis¢é avec une habileté tendancieuse
I’Augustin systématique qu’il nous présente est un
Augustin repensé et reconstruit selon le systéme de
Descartes : le tome VI qui achéve ’ouvrage est tout entier
consacré a établir que saint Augustin, qui n’en a jamais
parlé explicitement, s’accorde bien en fait avec notre
philosophe pour nier I’dame des bétes!

C’est la rencontre, et précisément au sein de 1’Oratoire,
d’un tel cartésianisme augustinisant et d’un augustinisme
cartésien qui définit le climat de pensée ol a pu s’épanouir
la philosophie du P. Malebranche. Il n’est pas question
d’évoquer celle-ci pour elle-méme. Soulignons simplement
que, quelle que soit son originalité profonde, des théses
comme la vision en Dieu ou la théorie des causes occasion-
nelles la font apparaitre, historiquement, comme ayant
poussé a I’extréme, a la limite, certaines tendances bien
spécifiquement augustiniennes : l'indifférence, sinon le
mépris, pour les causes secondes et I'insistance a souligner
le réle primordial de Dieu tant dans le mécanisme de la
création que dans celui de la connaissance. On l’a vu,
c’est le propre de I’augustinisme que d’engendrer des dis-
ciples qui, par une fidélité si l'on peut dire excessive,
débordent, et transforment en le déformant, ’enseigne-
ment méme de saint Augustin.

Le xviI® siécle nous en fournit un autre et bien écla-
tant exemple dans le domaine proprement théologique et
religieux avec la grande et douloureuse aventure du
Jansénisme, qui, renouvelant les vieilles querelles du
prédestinatianisme, va une fois de plus affronter les deux
interprétations, radicale ou mitigée, des théories anti-
pélagiennes sur la grice. La querelle €tait rendue en quel-
que sorte inévitable par la réserve méme qu’avait observée
le Concile de Trente vis-a-vis de ce probleme entre tous
contesté. C’est ce que montrent bien deux épisodes,

172



moins connus en France que le Jansénisme proprement
dit, mais qui I’éclairent singuliérement.

C’est d’abord, a Louvain méme, ou se formeront
Jansénius et Saint-Cyran, |’affaire du Baianisme : Michel
‘de Bay (1513-1589), Baius dans le latin du temps, est
un augustinien strict; il se vante, réalisant et au-dela
I’exploit déclaré impossible par Possidius, d’avoir Iu
g fois I’ceuvre entier de saint Augustin et 70 fois les écrits
sur la griace (apocryphes compris d’ailleurs) : la propor-
tion est significative. A trop feuilleter le dossier anti-
pélagien, on ne peut manquer d’en sortir imprégné de
pessimisme sur I’homme, le péché, le libre arbitre et tout
naturellement on aboutit 2 une théorie de la justification
qui excéde bientét les limites de ’orthodoxie. Baius est
par rapport 4 Jansénius ce que Bradwardine est 8 Wyclif :
censuré, condamné, il meurt fidéle 3 I’Eglise, mais sa
doctrine contient déja tout ce que l'autre reprendra et
ou s’obstinera 1’hérésie.

La seconde échauffourée est ce qu’on appelle la querelle
de auxiliis, provoquée, elle au contraire, par ’enseigne-
ment, beaucoup trop favorable 4 ’homme et 2 son rdle
dans le salut, du jésuite espagnol Luis de Molina (1536-
1600) : les discussions éclatent en Espagne en 1594 entre
Dominicains, hostiles 4 Molina, et Jésuites et sont portées
ensuite 3 Rome ou de 1598 a 1607 les deux parties plaident
leur cause devant Clément VIII et Paul V; les débats,
qui laissérent aux deux ordres en cause des souvenirs
bien amers, aboutirent 4 une sentence renvoyant les deux
adversaires dos 4 dos, les Dominicains étant absous du
soupgon de calvinisme, les Jésuites d’étre pélagiens.
Solution prudente qui, bien entendu, ne devait pas mettre
un terme a ’effort des théologiens pour cerner de plus prés
la zone inaccessible du mystére ou se rencontrent la
toute-puissance divine et la liberté de I’homme. La
querelle devait rebondir vers la fin du siécle ou, cette fois,
c’est 'ordre des Augustins, dont le principal porte-
parole fut le cardinal Noris (1631-1704), qui défend contre
le molinisme une interprétation plus stricte de I’exégése
augustinienne. Une sentence de Benoit XIV en 1704
réaffirmait pour finir la liberté, au sein de I’orthodoxie
catholique, des diverses écoles et des systémes. Mais entre
temps le Jansénisme avait allumé dans I’Eglise un
Incendie beaucoup plus dangereux.

173

%——#



Cet épisode a joué dans I’histoire religieuse et littéraire
de notre pays un rdle trop connu pour qu’il soit néces-
saire de I’évoquer longuement ici. Il est sorti, comme on
le sait, de la publication du livre posthume du hollandais

g — g . IR e
IN VERITATE _f s . ET CHARITATE. }

; :_.
=
=
=

G I

Huil

Jansenius
7Frontispice de I'Augustinus, 1640)

Cornelius Jansen, professeur puis recteur de Louvain,
mort en 1638 évéque d’Ypres, un gros in-folio au titre
bien significatif : Augustinus ou la doctrine de saint Augustin
sur la santé (avant la chute!), la maladie ‘et la guérison de
la nature humaine contre les Pélagiens et les « Marseillais ».
(Louvain 1640, Paris 1641, Rouen 1643). Mais le seul

Jansénius n’explique pas tout le Jansénisme : on ne peut

174

L'Augustinus, Louvain, 1640

- I




— - - T e o Hae . oo gEnbass
% + VW

CORNELII IANSENII
EPISCOPI IPRENSIS

AVGVSTINVS

TOMVS PRIMVS

In quo hzrefes & mores Pelagij contra namrzhuma-
0z fanicacem, zgrirudinem & medicinam
] c:r S; Auguihno recenfenturac -

o “_ f!‘ } :-r: rCﬁ.lcanmr.

o/

gm lqlm ulm .Rmmé-S Sﬂymd.

i L O V ANIIL
Trris JACOBI ZEGERI, Auoy,

G-xmcrhmz-&' 08. Coferee Maiellary ¢
Qi Cabobci,

. 3%

e

St e e e

e SL TN

- i i L

- -



séparer sa pensée de l'action exercée par ces df.:ux granqs
hommes que furent le camarade d’etudes’et ami .de Jansé-
nius, Jean Duvergier de Haurannc;, a_bbe. de $a1nt-C\yrar%
(1581-1643), cet homme étrange, si dl_fﬁcﬂe _i-’l_juger, a qui
est due pour une large part la formation spirituelle de ce
milieu de Port-Royal ou le Jansénisme recrutera ses plus
ardents fidé¢les,—et le grand homme de ce milieu, Anto_ine
Arnauld (1612-1694), le véritable chef du parti, polémiste
infatigable, caractére d’acier... .
Histoire longue et douloureuse que celle de l’affaire,
ouverte dés 1641 par la premiére condamnation de
I’ Augustinus par Urbain VIII, un moment apaisée sous
Clément IX en 1668 par la « paix clémentine », — « paix
de I’Eglise » ou « paix fourrée » (cette période de tranquillité
assure au développement des études et de l’influence
augustiniennes une période de floraison comparable a celle
du début du siécle). La dispute reprend de plus belle a
partir de 1676 sous Innocent XI : Arnauld mort, le chef
du parti devient Pasquier Quesnel (1634-1719) ; elle se
fait plus 4pre, plus raide, infiniment moins riche en valeurs

humaines et spirituelles ; elle s’est prolongée, comme on
le sait, bien avant dans le xviire siecle ; 11 n’est pas sar
que toutes ses séquelles aient été, méme aujourd’hui,
surmontées.

L’essentiel du débat n’a cessé
de saint Augustin,
Insistance unilatérale,
défenseurs de la grace

de porter sur l’autorité
proclamée sans réserves, avec une
par ceux qui aimaient s’appeler « les

et de saint Augustin » : il est certain
que le Jansénisme est pour beaucoup dans cette omni-

Présence, cette obsession de Paugustinisme que nous avons
soulignée. Au-dela des Polémiques, il faut voir tout ce qui

a positivement contribué 3 Je faire mieux connaitre, i le
rendre plus familijer.

. Les travaux historiques se multi-
pl{cm, dus _.’1 la plume des Jansénistes ou de leurs adver-
saires Jesu_ltes,_r — sur Augustin lui-méme, Pélage, les
Seml—pélagxens, Gottschalk méme ; certes on leur
nt de trop se laisser absorbe

r par les
preoccupations du moment au détriment de la sérénité
neécessaire a effort authentique de compréhension ;
cest toutefois A 1’un '

des Messieurs de

176

—



saint Augustin et sur la Bihle.
( Musée de Versailles).

.1 Saint Cvran, lu main droite posee sur les Euvres de
| par Philippe de Champaigne (vers 1643).



SANCT! AURELII

"AUGUSTINI

HIPPONENSIS
EPISCOPI

OPERUM

TOMVS PRIMVS.
ron T _LOVANIENSITM -r:‘zxomrowu ucrujﬂz NEM

Orksas ET :i’vato Mouzcnonvu
Onleny J. Benede; 7 Cingeepations J. Mo,

PAILISI]S
¥ [4 M e Archicpécop
M (¥Y] ucui ua?';'n & Unlinfey Archepécop
MDCLXIXIX
CVAM PRIVILECIO.RECIS.

tielles et traductions se sont aussi multipliées ; le siécle
finissant élévera le plus beau et le plus durable monument
qui ait été dédié a sa mémoire : I’édition générale de I’ceuvre
augustinienne publiée par les Bénédictins de la Congré-
gation de Saint-Maur, le chef-d’ccuvre de l’admirable
équipe groupée autour de Mabillon 4 I’abbaye de Saint-
Germain-des-Prés : préparée sous la direction de Dom
Delfaut puis de Dom Blampin, poursuivie non sans orages,
elle a paru entre 1679 et 1700, surclassant la vieille édition
des théologiens de Louvain ; — elle n’a pas encore été,
elle-méme, entiérement remplacée.

HIER, AUFOURD’HUI, DEMAIN.

Le succés méme assuré par le xvIiI® siécle a saint
Augustin, le réle qu’il avait joué dans les querelles ecclé-
siastiques, détournent de lui le xvIII®, dans la mesure ou
celui-ci s’identifie 4 la Philosophie, aux Lumiéres, a la

178 Euvres de saint Augustin,
Edition des Mauristes, 1679.




réaction anti-catholique, é'la déchristianisation. Il est
pénible par exemple de relire les quelques lignes négli-
gentes, presque toujours dédalgncuses, que lui consacre
par-ci par-l1a le voltairien Gibbon gians sa grandc histoire
du Déclin et de la chute de I’Empire romain (1776-1788).
Mais dans la mesure ou le Christianisme se reprend et
renait, il ne peut manquer de venir 4 nouveau s’abreuver
3 la source vive de la pensée augustinienne. Le nom symbo-
lique qu’il est intéressant de situer, en quelque sorte
a la charniére, est celui du barnabite Hyacinthe Gerdil
(1718-1802), qui défend Malebranche contre Locke,
rédige un Anti-Emile (1763) : il est piquant de constater
que la réponse au Vicaire savoyard est sortie de la plume
d’un savoisien (Gerdil est né a Samoéns).

Avec lui, c’est la veine philosophique de I’augusti-
nisme qui se prolonge : Gerdil est aux origines du mouve-
ment ontologiste, un augustinisme métaphysique renou-
velé de Malebranche (une connaissance immeédiate de Dieu
en qui nous voyons ces archétypes divins que sont les idées
générales et leur vérite), doctrine et tendance qui jusque
vers 1860 va dominer dans beaucoup de milieux catho-
liques, — et inquiéter ’orthodoxie : en Italie, avec Gioberti,
Rosmini, Mamiani, 4 Louvain, en France (c’est un onto-
logiste, ’abbé Jules Fabre, qui réédite, en la retouchant
quelque peu, la Philosophia augustinienne du P. André
Martin, Paris 1863).

Mais ce n’est 13 qu’un aspect particulier : de fait toute
la renaissance chrétienne du X1x¢ siécle s’alimente 4 I’au-
gustinisme, comme [’attestent les réimpressions de 1I’édi-
tion bénédictine, les traductions partielles ou complétes
qui se sont alors multipliées, notamment en France.
Comme toujours cette nouvelle phase de I'influence au-
gustinienne se refleéte dans I’évolution de la vie religieuse,
s’incarne dans la création de nouvelles familles inspirées
de son esprit : c’est sous la Regula sanct Augustini que le
P. d’Alzon organise, entre 1845 et 1850, sa congrégation
des Augustins de I’Assomption.

Il ne parait pas nécessaire d’établir les preuves de cette
présence, toujours aussi sensible, de saint Augustin au
sein de la culture des derniéres générations, — et de la
ndtre. Il reste un des rares penseurs chrétiens dont les
non-chrétiens savent qu’il existe et a qui ils font au moins
une place dans ’évolution de l’esprit humain. Si éloigné

179

¥—4—




qu’il ait pu se montrer, notamment au moment du triom-
phe du libéralisme, des positions doctrinales et ecclésias-
tiques de saint Augustin, le protestantisme n’a pas cessé
de s’intéresser a lui et, d’une certaine maniére, d’en contes-
ter la possession au catholicisme. Celui-ci n’a pas cessé
non plus de le vénérer comme un de ses plus grands doc-
teurs : a travers les siécles, les encycliques solennelles
de Pie XI (1930) ou Pie XII (1954) font écho a la voix de
leur prédécesseur de 431, et cela malgré le caractére para-
doxal de l'influence augustinienne, source, on I'a vu,
d’autant d’hérésies ou de déviations que de fruits sains.

La célébration, en 1930, du Xv® centenaire de sa mort,
celle, a 'automne 1954, du XVI® centenaire de sa naissance,
ont montré a la fois « la fécondité toujours renouvelée
de la pensée augustinienne » (le mot est de Maurice
Blondel ') et les exigences méthodologiques qui condi-
tionnent son avenir. Si rapide qu’ait été cette revue des
siecles, elle aura suffi 4 faire saisir au lecteur ce fait
paradoxal : ce n’est pas toujours le meilleur de saint
Augustin qui a exercé de fait I’influence la plus profonde
ou du moins la plus visible; la tiche qui nous est fixée
devient dés lors facile 4 définir (Etienne Gilson en 1930 29,
Maurice Nédoncelle 2! ou André Mandouze *?* en 1954
’ont bien vue) : en appeler sans cesse de I’augustinisme,
de tous les augustinismes, a saint Augustin.

Notes
1. Retractar., 40 (11, 13), 42 (n, 15), 15. I'Ve* Réponses,t.1X (Adam-Tannery),
59 (u, 32); Lettre 174, p. 170 ; Letrre de Novembre 1640,
2. Lenre 72, 1. t. 1, p. 247-248.
3. Lertres 94 ; 119, 2. 16. L. de la FORGE, Traité de ['esprit
4. Lertre 109, 1-2. de I'homme, préf., et déja C.
5. Ps. Jerome (ici GENNADE de CLERSELIER, préf. au Traité de
Marseille), Indic. de haeres., 52. I'homme de DESCARTES.
6. CELESTIN, Lertre 21. ,
7. VINCENT de Lérins, Excerpta 17. g JHF'”’ C‘”;‘(‘);" philosophiae
(Madoz) : GENNADE, De Viris artesianae, p. :
illustr., 28. 18. Adam-Tannery, t. 1Xx, p. 154.
8. Etymologies, vi, 7, 3. 19. Saint Augustin (Cahiers de la Nou-
9. Lettre X, 16, velle Journée, 17), 1930, p. 3-20.
10. GoTTscHALK, p. 327 Lambot. 20. L'avenir de la métaphysique augus-

11. Institutions, 1, 22.
12. Des esprits forts, 21.
13. Conférence du 28 aolt 1613

tinienne, dans Mélanges Augus-
tiniens, Paris 1931, p. 371.

(J. DAGENSs, Bérulle, p. 268). 21. Augustinus Magister, t. 1, p. 601-
14. De libero arbitrio, n, 3 (7) ; Cité 602. ‘

de Dieu, X1, 26 ; de¢ Trinitate, X, 10 22. Interview dans L’Actualité reli-

(14). Cf Trad. ci-dessus p. 96-97. gieuse, 1¢7 novembre [954.

180

Saint Augustin dans « I'Enterrement |
diu Comte d’Orgaz », par le Greco.
(Toléde) .







(E‘M vres de

Saint Aungustin

Pour beaucoup de ces ceuvres il faut encore utiliser 1'édition des
BENEDICTINS DE SAINT-MAUR : on trouve facilement dans les biblio-
theques, a défaut des magnifiques in-folios du xvi® ou du xvie siécle
(il y a eu plusieurs réimpressions), les reproductions qu’en ont don-
nées les grands entrepreneurs de librairie du xixe :

GAUME, Paris 1836-1838, 11 tomes (belle présentation).

CaiLLau, Paris (Parent-Desbarres) 1836-1840, 41 volumes de sa
Collectio selecta SS. Ecclesi®@ Patrum.

MIGNE, Paris (aujourd’hui Garnier !). 1841-1842, 15 tomes de sa
fameuse PATROLOGIE LATINE (la plus répandue, et c’est dommage
le texte est souvent infidéle, soit par accident, soit par suite de correc-
tions arbitraires, dictées par un naif anti-jansénisme).

La moitié environ de |'ceuvre augustinienne est maintenant accessible
dans les éditions critiques du CorRPUs SCRIPTORUM ECCLESIASTICORUM
LATINORUM de 1'Académie de Vienne : toutes n'ont pas réalisé sur
I'édition bénédictine le progrés qu'on pouvait attendre des méthodes
de la philologie moderne ; nous signalerons en note quelques éditions
d’ceuvres isolées qui méritent d’étre retenues ou préférées.

Seule de toutes les grandes nations, la France posséde deux traduc-
tions intégrales de saint Augustin

PousouLAT et RauLx, Bar-le-Duc 1864-1873, 17 volumes ; )

PERONNE, ECALLE, VINCENT, CHARPENTIER et BARREAU, Paris (Vivés)
1869-1878, 34 tomes (reproduit en bas de page le texte latin des
Mauristes).

Une troisieme est en cours de publication depuis 1936 chez Desclée
De Brouwer : BIBLIOTHEQUE AUGUSTINIENNE, sous la direction de F.
: Cayré, puis A. de Veer (petits volumes reliés, format de poche, avec le
B texte latin en regard, introduction et commentaires développés). Il
o) existe beaucoup de traductions d'eeuvres particuli¢res : nous men-

¢ tionnerons seulement les plus notables *.

T s

I. Les tomes 32, 36-39 ne sont vendus qu'avec la collection compléte de la
Patrologie ; les autres sont disponibles.

2. On ne fournit pour chacune que la date de la premiére édition : certaines
ont fait I'objet de trés nombreuses réimpressions, ainsi les Confessions d’Arnauld,
encore en 1934. Nous indiquons le nom de I'éditeur pour celles qui sont encore
en vente en librairie.

La lettre P initiale est tirée d’un manuscrit des Euvres de
saint Augustin, provenant de Clairvaux (milieu du XII* 5.).
La miniature représente sainl Augustin tel que se I'imaginait
probablement saint Bernard. (Bibliothéque de Troyes).

182

;__——



Le tableau ci-aprés donne pour chaque ceuvre la date, * telle qu'elle

nous parait résul
le titre, la tomaison,
Maur(istes
du C(orpus) :
P(éronne) E(calle) V(incent),

: ¢’est aussl

sulter des recherches les plus récentes (certaines inédites),
— non la pagination, facile a retrouver —, des
celle de Gaume), de la P(atrologie) L(atine),
S(cript.) E(ccles.) L(atin.) de Vienne, de la traduction
et enfinde la B(ibliothéque) A(ugustinienne).

DATE TITRE Maur PL CSEL PEV BA
Nov. 186 Academicos (contra —) [ 32 63 2 4
394 Adimantum Manichaei discip. (contra —) VIII 42 25,1 25
399 Adnotationes in Job [, 1 34 283 8
419 — Adversarium Legis (contra —) VIII 42 26
396 Agone christiano (de —) VI 40 41 21 |
419 — Anima et ejus origine (de —) X, 1 4 60 30
401 Baptismo (de —) IX 43 51 28
Nov. 386 Beata vita (de —) I 32 63 2 4
401 Bono conjugali (de —) A" 40 41 21 2
414 Bono viduitatis (de —) A\ 40 41 21 3
Hiv. 411-12  Breviculus collationis IX 43 53 29
18.7.418 Cesariens. eccles. plebem (ad —) IX 43 53 29
399 Catechizandis rudibus (de —) VI 40 21 11
? Catechumenos de symbolo (ad —) \4! 40 22
413-427 Civitate Dei (de —)" VIl 41 40 23-25
427 Collatio cum Maximino VIII 42 27
397 Confessiones® I 32 33 2
419 — Conjugiis adulterinis (de —) VI 40 41 21 2
400 — Consensu evangelistarum (de —) IILL1 34 43 8-9
Apres 412 Continentia (de —) \"21 40 41 21 3
417 Correctione Donatist. (de —) = Ep. 185 11 33 5
426 Correptione et gratia (de —)* X.1 44 31
405-406 Cresconlum grammaticum (ad —) X 43 52 29
421 Cura pro mortuis gerenda (de —)7 \"A 40 41 22 2
398 Disciplina christiana (de —) \"2 | 40 22
28-29.8.392 Disputatio contra Fortunatum VIII 42 25,1 25
406 Divinatione demonum (de —) V1 40 41 22 10

3. « 419--» signifie « commencé en 419 » ; «413-427» =

et 427 ; « 396 ; 426 » = « une premiére partie composée en 396, la seconde en
426 ; « 421/422 » = « écrit en 421 ou en 422 »,

4. Préférer I'éd. DoMBART' - KaLB, coll. Teubner, 1928-29. La meilleure tra-

« composé entre 413

duction frangaise reste celle de P. LomeerT (1675) ; la plus répandue, celle de
L. MOREAU, (1843-45) est exécrable ; encore incompléte, celle de P. de LABRIOLLE
(I - V) et ). PERReT (VI-X), chez Garnier (1941—).

5. A I’édition P. DE LABRIOLLE, coll. « Budé » (1925 ;1" 1950 ; 11", 1947), préférer
celle de M. SKUTELLA, coll, Teubner (1934). Trés nombreuses traductions : anciennes
A. ARNAULD (1649), Ph. GoiBaup Du Bois (1686), Dom J. MARTIN (1741), ou
récentes : P. DE LABRIOLLE (1925, Budé), J, TRaBucco (1937, Garnier), G. COMBES
gl?ﬁZ, Lethielleux), L. pE MonDADON (1947, Ed. de Flore ; de beaucoup la plus

rillante).

6. Ed. Ch. Bover, Rome, 1932 ; trad. A. ARNAULD (1644).

7. Trad. P. DE LABRIOLLE, Choix d'écrits spirituels de saint Augustin (1932,
Gabalda).

183




DATE

396 ; 426
Hiv. 411-12
429

392
3927418

421/22 —
394-395
394-395
394-395

400

396

Hiv. 419-20
386-429

397-398
397-398
8.10.393
412-413
410-420/30
419 ; 420
398

393 ; 426
401-414
20.9.418
417

418

425

412
428-429
387

415
429/430 ?
428-430
421

388 ; 394-5

TITRE

Doctrina christiana (de —)*
Donatistas post collationem (ad —)
Dono perseverantia (de — )"
Duabus animabus (de —)
Enarrationes in Psalmos'®

Enchiridion ad Laurentium''

Ep. ad Galatas expositio

Ep. ad Romanos inchoata expositio

Ep. ad Romanos quar. propos. expositio
Epistulam Parmeniani {(contra —)
Epistulam q. v. Fundamenti (contra —)
Epistulas Pelagianorum (contra —)
Epistule'*

Faustum Manichaeum (contra —)
Felicem Manichaeum (contra —)
Fide et symbolo (de —)

Fide et operibus (de —)

Fide rerum que non videntur (de —)**
Gaudentium (contra —)

Genesi contra Manichaeos (de —)
Genesi ad litr. lib. imperfectus (de —)
Genesi ad litteram lib. XII (de —)
Gesta cum Emerito

Gestis Pelagii (de —)

Gratia Christi et pecc. orig. (de —)'*
Gratia et libero arbitrio (de —)
Gretia novi Testam. (de —) = Ep. 140
Heresibus ad Quodvultdeum (de —)
Immortalitate anime (de —)

Inquisitiones Januarii (ad —) = Ep. 54-55

Judaeos {adversus —)

Juliani responsionem op. imperf. (contra—)

Julianum lib. VI (contra —)'*
Libero arbitrio (de —)'"

Maur PL CSEL PEV BA

1,1
IX
X.2
VIII
1V

VI
I11,2
I11,2
11,2
IX
VIl
X,1
11

VIII
VIII
VI
VI
VI
IX
1L, |
11, 1
1111
X
X,1
X, 1
X,1
I
VIl

VIl
X.2
X.1
I

34
43
45
42
36-
37

40
35
3s
35
43
42
44

33

42
42

S&888

34
34
34

bl N N

42
32

.33

42
45
44
32

53

25,1

51
25,1
60
34,44
57,58
25,1
25,2
41

41

53

28,2
28,7
53
42
42

34

6 11
29
k]|
25
I1-

15
21 9
11
11
1
28
25
31
4-6

25-26
26

21 9
21
21 8
29

o0

-

29
30
30
31

25

25

31-32
K] |

"3 6

8. Utiliser 1I'éd. H. VOGELS, Florilegium Patristicum, n® 24 (1930) ; trad. G.
CoLLETET. (1636), Ph. Goisaup Du Bois (1701).

9. Trad. A. ARNAULD (1676).

10. Trad. A. ARNAULD (1683) ; choix G. HUMEAU (1947, Beauchesne).

11. Ed. O. ScHEEL® (1930), A. S1zo0, La Haye (Daamen), 1947 ; trad. A. ARNAULD

(1648).

12. Trad. Ph. G. Du Bois (1684), M. PousouLAT (1858). Ajouter la belle Lertre-
préface a la Cité de Dieu publ. par C. LAMBOT, Revue Bénédictine, 1939,

13. Ed. M. Mc DoNALD, Patristic Studies, n° 84 (1950).

14. Trad. anon. (1683), R. ANGEVIN (1699), F. DE VILLENEUVE (1738).
15. Trad. F. pe VILLENEUVE (1738).
16. Trad. Ph. G. Du Bois (1701).

184



DATE TITRE Maur PL CSEL PEV BA

401 ; 402 ; 405 Litteras Petiliani (contra —) IX 43 52 28

419 Locutiones in Heptateuchum L1 34 282 7

389 Magistro (de —) I 32 3 6
428 Maximinum d4rianum (contra —) VIII 42 27
394-395 Mendacio (de —) VI 40 41 22 2
419 Mendacium (contra —) VI 40 41 22 p
388 ; 389-90  Moribus eccles. cathol. et Manich. (de —)'" 1 32 3 1
389 Musica (de —) 1 32 7
399 Natura boni (de —) VIII 42 252 26 1
415 Natura et gratia (de —) X, 1 44 60 30
418-9 ; 419-20 Nuptiis et concupiscentia (de —) X,1 4 42 30

401 Opere monachorum (de —)'° VI 40 41 22 3
Fin 386 Ordine (de —)'° I 32 63 2

415 Origine anime (de —) = Ep. 166 Il 1] 4 5
Avant 418 ?  Patientia (de —) VI 40 41 22

411 ; 412 Peccatorum meritis et remissione (de —) X.I 44 60 30

415 7 Perfectione justiti@ hominis (de —) X, 1 4 42 30

429 Predestinatione sanctorum (de —)*" X, 1 44 31

417 Prasentia Dei (de —) = Ep. 187 II 33 57 5

415 Priscillanistas et Origen. (contra —) VIII 42 26

394 Psalmus contra partem Donati*' IX 43 51 28

399 — Questiones Evangeliorum Ii,2 3s 9

419 Questiones in Heptateuchum 1,1 34 28,3 7-8

? . Qucestiones viii ex Vet. Testam. 1,2 35

? Questiones xvii in Mattheum IIL,2 35 9

408 Questiones vi contra Paganos = Ep. 102 I1 33 4 4
388-3195/6 Questionibus (de diversis — lxxxiii) VI 40 21 10
396 Questionibus (de div. — ad Simplician.) Vvl 40 21 10
422 Questionibus (de viii Duleitii —) VI 40 21 10
? Questionibus (de viii — ex Vet, Test.)** 1,2 35

388 Quantitate anime (de —) I 32 k] 5
? ( Regula sancti Augustini)*® I 32 3
426-427 Retractationes I 32 36 2 12
401 Sancta virginitate (de —) ** VI 40 41 21 3
394 Sermane Domini in monte (de —)*° 11,1 34 9

Fin 418 ? Sermonem Arianorum (contra —) VUL 42 26

_— J—

I7. Trad. A. ARNAULD (1644), Ph, G. Du Bois (1690).

I18. Trad. J. P. Camus (1633).

19. Trad. Ph. G. Du Bos (1701).

20, Trad. A. ARNAULD (1676).

21, Ed. C. LAMBOT, Revue Bénédictine, 1935.

22. Ed. D. De BRUYNE, Miscellanea Agostiniana, t. 11 (1931).

23. Ed. D. D BRUYNE, Revue Bénédictine, 1930 : Trad. P. de LABRIOLLE, Choix...
Gabalda (1932).

24. Trad. CL. SEGUENOT (1638).

25. Trad. P. LoMBERT (1783).

185

e
e—— o



DATE

399

415

Hiv. 386-7
?

412

415
414-416/7
399419
412

405

Fin 410 ?
391
408/412
390

413 ?

26. Pour les questions d’authenticité, voir
n° 284-288, 368-372. En attendant ]’éd. promise par C.
Sermones post Maurinos reperti dans 1'éd. G. M
t. I (1931) ; quant aux Sermon
chaque année, voir Revue Béné
Miscellanea G. Mercati, 1 (Studi e Testi, 211),
A. DoLD, Texte und Arbeiten de Beuron, I, 2

TITRE

Sermones**®

Secundinum (contra —)

Sententia Jacobi (de —) = Ep. 167
Soliloquia

Speculum ( Quis ignorat...)*’
Spiritu et littera (de —)*"
Tractatus in Ep. Johannis ad Parthos
Tractatus in Johannis Evangelium
Trinitate (de —)

Unico baptismo (de —)

Unitate Ecclsia (de —)

Urbis excidio (de —)

Utilitate credendi (de —)*"
Utilitate jejunii (de —)

Vera religione de —)*"

Videndo Deo (de —) = Ep. 147"

es post Morinum...,

Maur PL CSEL PEV BA

v
VI
Il

1
11,1
x,1
I11,2
11,2
VIII
IX
IX
VI
VI
VI
I, 1
11

38-39

42
33
32
34
44
35
35
42
43
43
40
42
40
34
33

Ph. Du Bois, (1694), G. HUMEAU (1932-1934, La Bonne Presse).
27. Authenticité contestée.
28. Trad. V. pu CAURROY (1551), Ph. G. Du Bois (1700), J. D. BURGER (Neucha-

tel, Messeiller, 1951).

29. Trad. P. ESTEVE (1741).
30. Trad. A. ARNAULD (1647), Ph. G. Du Bois (1690).

31. Ed. M. Scumaus, Florilegium Patristicum, n°23 (1930).

186

25,2

53
52

25,1

15-20
26

5

2

30
10
9-10
27
29

15-16

o 2 oo

E. DekkEers, Clavis Patrum Latinorum,
LaMmeoT au CSEL, lire les
ORIN, Miscellanea Agostiniana,
dont la liste s'allonge presque
dictine, 1930, 1932-34, 1936-39, 1947-50, 1952-53 ;
1946, Colligere fragmenta (Mélanges
. Beiheft), 1952. Trad. d'un choix :



‘rientation

bibliographigue

Entre tant de travaux consacrés a Saint Augustin, il est difficile de
se reconnaitre. La masse s’accroit de plus en plus ; on pourra se rendre
compte de la diversité des points de vue sous lesquels I'érudition et la
pensée contemporaines envisagent 1’cuvre augustinienne en feuilletant :

Augustinus magister, Communications (t. 1 et II) et Acres (t. III) du
Congrés International Augustinien, Paris 21-24 Septembre 1954 (Etudes
Augustiniennes ??).

Nous voudrions simplement ici guider les premiers pas d'un lecteur
supposé entiérement novice. Autres essais d’initiation générale :

G. BARDY, Saint Augustin, L’homme et I'@®uvre, 1940 (Desclée De
Brouwer).

G. D PLINvAL, Pour connaitre la pensée de saint Augustin, 1954
(Bordas).

BIOGRAPHIE : La seule monographie critique couvrant toute la
vie de saint Augustin est celle du grand historien janséniste :

S. LENAIN DE TILLEMONT, Mémoires pour servir a [’histoire ecclé-
siastique, tome XIII, 1701 **.

Seule la période de la jeunesse et de la conversion, couverte par le
récit des Confessions, a retenu l’attention, — mais jusqu'a l’'exaspérer
au-dela des limites utiles —-, de la critique moderne. La meilleure mise
au point est celle de :

J. O’ MEARA, The young Augustine, the growth of St. Augustine’s
mind up to his conversion, Londres 1954 (Longmans). Trad. frang.
annoncée chez Plon.

L'avant-dernier état de la question est représenté par le livre de :

P. COURCELLE, Recherches sur les Confessions de saint Augustin,
1950 (De Boccard).

33. Nous indiquons le nom de I'éditeur pour les ouvrages qui se trouvent en
librairie.

34. La Vita jointe & I'édition des Mauristes (t.XI; P. L. t. 32, trad._PEV., t.Da
été rédigée par Dom du Frische et Dom Vaillant sur la documentation que leur
avait communiquée Tillemont.

Miniature provenant de La Couture, du Mans, et illustrant 181
un manuscrit des Enarrationes in Psalmos de saint Augustin

(fin Xl¢ 5.). L'Eglise personnifiée tend les mains vers un

groupe d'hommes : Ecclesia loquitur de Christo.

%4




Sur la période ecclésiastique existe pourtant un excellent livre de :

F. VAN DER MEER, Augustin pasteur d’dmes (en hollandais). Trad.
allemande : Augustinus der Seelsorger, Cologne 1951 (Bachem) ; trad.
fran¢. annoncée chez Alsatia.

Sur la formation et 1'équipement mental de saint Augustin :

H. I. MARROU, Saint Augustin et la fin de la culture antigque, 2¢ éd.
augmentée d'une Rerractatio, 1949 (De Boccard).

La connaissance de la langue et du style de saint Augustin
a été complétement renouvelée par les travaux de 1'Ecole de Nimégue
sur le latin des Chrétiens ; a défaut de synthese, voir les articles publiés
par :
Chr. MOHRMANN, dans la revue Vigilie Chistiane, Amsterdam
(North-Holland Publishing Co.), 1947 et années suivantes.

PENSEE : un livre de base :

E. GiLsoN, Introduction a I'étude de saint Augustin, 2e éd., 1943
(Vrin), que limite cependant la perspective un peu étroitement philo-
sophique de 1'auteur.

Pour la théologie, et de fagon générale, le meilleur inventaire reste

le grand article de :
E. PORTALIE, Augustin (saint), dans le Dictionnaire de Théologie

Catholigue de Vacant-Mangenot-Amann, t. I, 2, col. 2268-2472, 1902

(Letouzey et Ané). _
On pourra confronter le point de vue confessionnel de I'auteur a

celui du grand historien protestant libéral :
A. HARNACK, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 5¢ éd. (1932), t. III,

p. 56-215. .
On n’a traduit en frangais que son bref Précis de [’histoire des dogmes

(1893), p. 256-295.

Problemes philosophiques : apres Gilson, on peut lire les livres,
encore trés élémentaires, de :

R. JOLIVET, Dieu soleil des esprits, la doctrine augustinienne de lil-
lumination, 1934 (Desclée De Brouwer) ; Le probléme du Mal d’aprés

saint Augustin, 1936 (Beauchesne).
F.CAYRE, Dieu présent dans la vie de I’esprit, 1951 (Desclée De Brouwer)

sur les preuves de l'existence de Dieu ;
J. GuITTON, Le temps et I'éternité chez Plotin et saint Augustin,

1933, réédition annoncée chez Aubier.

Sur la Trinité, le livre de base est :
M. ScHMAUs, Die psychologische Trinitdtslehre des hl. Augustinus,

Miinsterrische Beitrage zur Theologie, 11), 1907 ;

En frangais :
A. GARDEIL, La structure de I'dme et ['expérience mysrique, 1927,

t. I, p. 28-130 ; t. I, p. 281-312.

Sur 'utilisation de la Bible dans I’enseignement de saint Augustin,
deux excellents guides :

M. COMEAU, Saint Augustin exégéte du IV¢ Evangile, 1930.

M. PONTET, L'exégése de saint Augustin prédicateur (coll. Théologie,
7). 1946 (Aubier).

188

—_—



Sur I’Eglise il faut pouvoir lire :

J. RATZINGER, Volk und Haus Gottes in Augustinus Lehre von der Kirche,
Miinich, 1954 (K. Zink).

Sur la morale, le livre fondamental est, toujours en allemand :

J. MAUSBACH, Die Erhik des HI. Augustinus, 2¢ éd., 2 vol. Fribourg,
1929.

En frangais :

B. ROLAND-GOSSELIN, La morale de saint Augustin, 1925 (Riviere),
bien sommaire. Et I'anthologie de :

Ch. BOYER, Saint Augustin (coll. Les moralistes chrétiens), 2¢ ed.,
1932 (Gabalda).

Sur la mystique, le livre est ici en anglais :

Dom C. BUTLER, Western Mysticism, The teaching of SS. Augustine,

Gregory and Bernard on contemplation and the contemplarive life,
2¢ éd., Londres, 1927.

On attend sur cette question disputée la thése d’A. MANDOUZE.
Entre-temps :

F. CAYRE, La contemplation augustinienne, principes de spiritualité
et de théologie, 2¢ éd., 1954 (Desclée De Brouwer).

Sur le monachisme, un petit livre de vulgarisation

M. MELLET, L’itinéraire et I'idéal monastiques de saint Augustin,
1934 (Desclée De Brouwer).

Mais la question de la Régle vient d’étre complétement renouvelée
par les travaux de :

M. VERHEUEN dans Vigilie Christiane, 1953, p. 27-56 : Revue du
Moyen Age Latin, 1952, p. 97-112; Recherches de Sciences Religieuses,

1953, p. 231-240; Augustinus Magister, t. 1, P. 255-263 ; Augustiniana,
1954, p. 258-268.

Sur la théologie de I’histoire, les livres fondamentaux sont en
allemand et d'utilisation délicate :

H. ScHoLz, Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte, Leipzig,
1911 (hégélien).

W. KAMLAH, Christentum und Geschichtlichkeit, 2¢ éd., Cologne-
Stuttgart (Kohlammer) 1951 (heideggérien).

Quelques bréves suggestions dans -

H. 1. MaRrRrou, L’ambivalence du temps de I’ histoire chez saint Augustin,
Montréal-Paris 1950 (Vrin).

g Polémique anti-manichéenne : utiliser le livre, pour le reste paradoxal,
€ :

P. ALFARIC, L'évolution intellectuelle de saint Augustin, t. 1, 1918.

Polémique anti-donatiste :

P. MoNCEAuUX, Histoire littéraire de I’ Afrique chrétienne, t. IV (1922),
VII (1923) :

W. H. C. FrRenD, The Donatist church, Oxford 1952 (Clarendon),
brillant, partial (trés pro-donatiste et anti-augustinien).

189



Polémique anti-pélagienne : elle vient d’'étre exposée & nouveau,
d'un point de vue catholique mais curieusement sympathique a Pélage,
par :

G. DE PLINVAL, Pélage, ses écrits, sa vie et sa réforme, Lausanne
1943 (Payot).

Quant au « systéme » augustinien sur la prédestination et la
grace, le lecteur imagine la difficulté qu'il rencontrera a trouver un ex-
pose qui lui présente la pensée « authentique » d'Augustin ; qu'il com-
mence par confronter les deux esquisses de :

Dom. O ROTTMANNER, L'augustinisme (1908) trad. frang. dans
Mélanges de Sciences Religieuses, 1949, p. 29-48 (Facultés Catholiques de
Lille), interprétation plutdt sévere. Plus optimiste :

H. RonDET, Gratia Christi, Paris 1948 (Beauchesne) p. 99-179 et
Liberté et grdce dans la théologie augustinienne, dans le recueil Saint
Augustin parmi nous, Le Puy-Paris (Mappus), 1954, p. 201-222, 297-306.

Il y a intérét a ne pas séparer la question du probléme plus général
du salut :
J. RIVIERE, Le dogme de la Rédemption chez saint Augustin, 3¢ éd., 1933,

J. WANG TCH' ANG-TCHE, Saint Augustin et les vertus des palens,
1938 (Beauchesne).

INFLUENCE : le domaine a explorer est immense ; on trouvera
un bon guide dans :

F. CAYRE, Augustinisme (développement de I'), Note complémentaige,
dans les Tables générales du Dictionnaire de Théologie Catholigue,
fasc. 2, col. 317-324.

Augustinus Magister, t. 11, p. 1003-1128 ; t. III, p. 265-273, 419-428.

Pour aller plus loin : il n’existe pas de bibliographie augustinienne
suffisamment compléte (la Bibliographia Augustiniana de E. NEBREDA,
Rome 1928, est tres incompléte et de toute fagon vieillie ; on cite, sous
le méme titre, le recueil de D. A. Perini, Florence, 1929 : il faut savoir
que c’est une bibliographie non de saint Augustin mais des écrivains
italiens de I'ordre des Ermites). Le meilleur guide dans ce dédale est
encore le manuel de :

B. ALTANER, Patrologie, 3¢ éd., Fribourg en Br. 1951 (Herder ; trad.
frang., trés maladroite, de la 17¢ éd. : Précis de Patrologie, 1941 Salvator/
Castermann), § 88, p. 364-398.

On suivra la production de chaque année grace a L’ Année Philologique,
au Bulletin augustinien de la Revue des Etudes Augustiniennes (Paris),
suite de L'Année Théologique (Augustinienne) ou au Répertoire Biblio-
graphique de saint Augustin de la revue Augustiniana (Louvain).

190




NOTE SUR LES ILLUSTRATIONS

Photos Charles Jehan, extraites du livre d’E. qu}c : Hippone-la-
Royale (Ed. du Gouvernement Général de I'Algirie) : pp. 9, 146.

Photos Marcel Bovis, extraites du méme livre : pp. 34, 36, 37, 39, 40-
1, 42, 46. _ ) .

Ph4oto Marcel Bovis, extraite du livre de L. Leschi : Algérie Antique
(Ed. du Gouvernement Général de I'Algérie), p. 13.

Photo Combier (Macon), extraite du livre de C. Courtois : Les Vandales
et I'Afrique (Arts et Métiers graphiques), p. 19.

Bibliothéque Nationale : pp. 8 (2), 26, 105, 157, 168, 174, 175, 178
182, 186.

Musée Guimet : p. 27.

Landesmuseum, Tréves : p. 14.

Service Municipal de I'Urbanisme, Marseille : p. 151.

Abbaye N.-D. de Lérins : p. 153.

W. Speiser, Bale : pp. 2, 125.

Roche : pp. 5 (1), 20, 23, 52, 75.

Giraudon : p. 177.

Giraudon-Haufstaengl : p. 5 (2).

Giraudon-Alinari : p. 8 (1), 93, 111, 116, 131.

Giraudon-Anderson : pp. 82, 95, 152 (1).

Bulloz : p. 163.

Artistic-Photo (Cherbourg) : p. 32.

Roger-Viollet - Hurault : p. 46.

Jaques (Orléans) : p. 54.

Mas (Barcelone) : p. 85, 99, 141, 181.

Brogi : p. 148.

P. Quoniam : p. 11.

Marcel Leglay : p. 51.

F. Chatillon : p. 160.

Le manuscrit de la p. 15 a été reproduit d'aprés une planche des Spe-
cimina Codicum Latinorum d’Ehrle-Liebaert (Marcus-Weber, Bonn).

Le sceau du duc de Numidie, p. 61, d’aprés une illustration des « Cahiers
de Byrsa » t. II, publiés par le Musée Lavigerie (Carthage).

La mosalque, p. 121, d’apres le livre de Colette Picard : Carthage (Ed.
Les Belles Lettres).

Le diptyque de Boéce, p. 155, d’aprés le Nuovo Bolletino di Archeologia
Cristiana (Rome, 1907).

La gravure p. 170, d’aprés |'Histoire Littéraire du Sentiment Religieux,
tome IIl, d’Henri Brémond.

191



Saint Augustin ........ 0000000 5
Lavie ............ AP (T 11
Notes . .........  ouiee coae 45
L'ceuvre . ........ e 47
Notes ......cciiiiieneeson 59
L’homme ................... 60
Notes ....ooviieneinnnnns 81
Textes ........cceoeeeeenonnnnnsscns 83
L’Augustinisme .................... 147
La fin de I’Antiquité.......... 149

Le premier moyen dge ....... 157

La scolastique ............... 161

La Réforme et ’humanisme ... 165

Le xvire siécle . .............. 169
Hier, aujourd’hui, demain .... 178
NoOtes .....ovuiinneeens 180
Guvres de Saint Augustin . ........ 182
Orientation bibliographique . ........ 187
Note sur les tllustrations . . . . .. vev.. I9I

ACHEVE D'IMPRIMER EN 1956 PAR L’'IMPRIMERIE TARDY A BOURGES
D. L. 3° trim. 1955. N° 692. 2 (2092).



a4





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

