o —

Vma un livre au carrefour de deux courants qui suscitent un intérét croissant
dans tous les pays d’Europe. D’une part, celui qui, avec une vigueur encouragéé
par les pouvoirs publics depuis une quinzaine d’années, se tourne vers les
f:onstrucuons significatives du passé, méme les moins prestigieuses, et s’attache
aleursauvegarde. S’agissant ici de chapelles et potales, ladémarche s’insére dans
l:’a campagne, lancée par 1a Région wallonne, visant 2 la protection de tous ces
tem(_nns_ muets de la vie des générations antérieures, qu’on appelle le «petit
patrimoine» et auxquels les modes de vie contemporains ont souvent enlevé toute
utilité et, partant, toute signification. :
Cet ouvrage rencontre, d’autre part, cet autre courant d’intérét qui porte sur la
culture populaire sous toutes ses formes, et singulizrement sous I’angle religieux.

L’auteur, qui est fréere a1’ Abbaye de Maredsous, établit clairement la distinction 5
entre la religion officielle et la foi populaire, qui non seulement a des racines

paiennes, mais qui continue a travers les siécles a consacrer 2 la dévotion des
fideles des arbres, des sources et des statues, ainsi qu’a reproduire 2 date fixe des
rites dont la symbolique lui est propre, tout en s’insérant a part entiére dans la
religion chrétienne qui I’alimente de ses références et lui donne sa légitimité.

L’enquéte menée dans I’Entre-Sambre et Meuse, et plus particuliérement dans
le pays de Brogne, permet de donner une assise tout 2 la fois scientifique et
concréte 2 cette étude, puisque pas moins de 496 potales et chapelles y ont été
répertoriées.

Ainsi I’amateur d’histoire locale se délectera a lire dans cet ouvrage des anec-
dotes savoureuses qui lui feront remonter tout un passé 2 la mémoire, tandis que
le lecteur intéressé par les phénomenes de la foi populaire y trouvera, assorti
d’illustrations nombreuses, un exposé magistral de ce qui en fait le fondement et
la permanence. :

Ce livre est publié 2 Namur aux Editions du Confluent, dans une collection
consacrée 2 I’histoire locale: «Pays de Meuse et d’Ardenne». L’auteur, Jean-
Baptiste Lefévre, est docteur en histoire, spécialisé depuis 40 ans dans le culte des
saints populaires et dans les traditions wallonnes. ‘

e 2 il i
taa?;_ e O

e




POTALES, CHAPELLES
ET CULTES POPULAIRES

L exemple du pays de

I.'exemple du pays de Brogne

€S

&
o
Y
S
&~
.
0
=
[-4.
=
x
v
v
/)
=
-
S
B
<
=
v
sy
m.
-
<
-
o‘
B

Jean-Baptiste Lefevre






Publié avec l'aide d'Albert Lienard,
Ministre de I'Aménagement du Territoire pour la Région wallonne.



Publie a I'occasion de I'exposition

"Potales. chapelles et cultes populaires au pays de Brogne" organisée
a I'abbaye de Brogne a Saint-Gérard

du 27 avril au 15 septembre 1991, avec l'appui de "Vers 1'Avenir",
"Radio Nostalgie", la Banque CERA, la Loterie nationale et Materne.

AVERTISSEMENT

1. Centains lecteurs pourraient s’étonner que nous ayons employé I’ abréviation «St»
pour désigner le mot «saint», au lieu de I'abréviation classique «S.», que I’on trouve
dans les anciens missels et livres religieux. Dans cet ouvrage de vulgarisation, elle
nous a paru. en effet. plus lisible par le lecteur d aujourd’hui.

2. Les représentations des saints sont, dans leur quasi-totalité, des photos originales
de statues découvertes dans le pays de Brogne. Les préteurs (doyens, curés,
monasteres, conseils de fabrique, particuliers), que nous remercions ici pour la bonne
grace avec laguelle ils nous ont confié leurs objets, n’ont pas souhaité, par crainte de
vol, que leur provenance soit indiquée.

Contribution bibliographique :

Publié aux P. Philippe Waffelaert, bibliothécaire,
Editions du Maredsous

C01.'1ﬂuent Contribution iconographique :

(Edico s.c.) P. Bernard Lorent, Maredsous
Rue Mazy 35 . )
5100 Jambes Recherche en paroisse :

P. Henri Ledoyen, Maredsous
Schémas et cartes :

M. Marc Van Leeuw
D/4369/1991/9 Photographie :
sauf indication contraire,

toutes les photographies sont de
Christiane Soliamont

} Traitement de texte :

" Clelia Theate

Photocomposition :
Topfilm, Namur

081/30 28 35

Mise en pages :

Eric Borgers et Jean-Luc Poncelet
Photo

| Photogravure :
de couverture : Namur Scanner Team, Lustin
vieux tilleul a
| Impression :

Ermeton-sur-Biert
R Chauveheid, Stavelot




Collection Pays de Meuse et d'Ardenne

Jean-Baptiste Lefévre

POTALES, CHAPELLES
ET CULTES POPULAIRES

L'exemple du pays de Brogne

édico







etit
patrimoine
populaire

AVANT-PROPOS

Ces tout derniers temps, on assiste a un regain d’in-
térét pour les matiéres du patrimoine. Cela est probable-
ment di, pour une part en tout cas, aux initiatives qui ont été
prises, voici quelques années seulement, par la Commu-
nauté frangaise et par la Région wallonne.

D’un coté, il s’est agi de 1’organisation des Journées du
Patrimoine, et de 1’autre, on a voulu porter une attention
toute particuliere au petit patrimoine populaire wallon,
¢’est-a-dire a tous ces éléments intéressants qui constituent
notre environnement quotidien et que, pour cette raison
peut-€tre, nous ne regardons plus suffisamment. C’est
pourtant 1’héritage collectif de tous les Wallons, plus sans
doute que celui que léguerent les princes et les évéques,

assurément plus grandiose mais aussi plus étranger au peu-
ple.

A ce titre, I’année passée, nous mettions les fontaines a
I’honneur. Cette fois, ce sont les croix et les potales, les
enseignes, les réverberes, les bornes et les horloges publi-
ques qui feront I’objet de tous nos soins. Bref, il s’agit de
ces €léments du petit patrimoine que 1’on peut rencontrer
chaque jour sur saroute ou son chemin. C’estun patrimoine
beaucoup plus important qu’il ne pourrait paraitre de prime
abord. Méme s’il est petit, il contribue grandement 2
structurer et a animer le paysage, que celui-ci soit rural ou
urbain. Songez a la place considérable qu’occupe, a la




l : AVANT-PROPOS

campagne, un calvaire dressé a la croisée des chemins ou,
dans une ville, au charme de I’avenue éclairée par des
candélabres pittoresques.

L’intérét majeur de ces actions entreprises par les pou-
voirs publics réside dans 1’idée qui en est a la base : la
population sera sensible au patrimoine en général et désire-
ra le conserver, dés lors qu’elle sera fiere de son propre
patrimoine local et régional. A cet égard, des initiatives
comme |’ organisation de cette exposition ou larédaction du
catalogue quil’accompagne, s’inscrivent parfaitement dans
la ligne des politiques régionales en matiere de patrimoine
et que je pourrais résumer comme suit : /'éducation au
patrimoine par la connaissance du terroir.

Ici, il s’agit du pays de Brogne, une contrée ou les
édicules et les souvenirs religieux doivent étre nombreux
puisque dans le sillage d’une abbaye fameuse. Dans cette
région, les chapelles et les potales sont méme plus qu’un
environnement : elles sont les témoins d’un passé particu-
lier. A travers ces petits monuments, ce sont I’histoire, les
sites et les paysages qui se mélent. Le professeur de géogra-
phie que j’étais est demeuré sensible a ce que j’appellerai :
le sens des lieux. La géographie n’est pas neutre, ou vide de
signification; elle est souvent le reflet d’une histoire. Le
patrimoine non plus n’ est pas neutre ! C’est ce que je retiens
de cette exposition et de ce catalogue.

Albert LIENARD,
Ministre de I’ Aménagement du Territoire.



uand Monsieur Albert Liénard, Ministre de ]’ Amé-
nagement du Territoire pour la Région wallonne décréta
1991 «Année du Petit Patrimoine», 1’ancienne Abbaye de
Brogne décida immédiatement de s’associer a cette initia-
tive.

Quoi de plus normal, en effet, que de participer a ce
mouvement de promotion et de restauration du petit patri-
moine pour une abbaye, fondée au X¢ siécle, qui, aprés avoir
connu des périodes de prospérité mais aussi de déclin, fait
I’objet, depuis 1983, d’une restauration et d 'une revalorisa-
tion qu’elle mérite en tant qu héritage prestigieux d'un point
de vue religieux et aussi humain. Parmi les nombreuses ma-
nifestations organisées par 1’abbaye a I’occasion de cette
«Année du Petit Patrimoine», 1'édition du présent ouvrage
veut apporter sa contribution a la redécouverte et a la survie
de ces témoins du passé.

Située a Saint-Gérard (Mettet), en Entre-Sambre et
Meuse, sur la route des Monastéres de la Marlagne, 1’an-
cienne Abbaye de Brogne est entourée de villages et ha-
meaux ou foisonnent une multitude de ces ceuvres et parti-
culierement des potales et chapelles dont prés de cinq cents
exemplaires ont été recensés dans une trentaine de localités
entourant Saint-Gérard.

Madame Christiane Soliamont introduit1’ouvrage ala
maniere d’une lettre d’amour.




.:. PREFACE

S’adressant a ses chéres potales, elle fait revivre, pour le
lecteur, tout ce qu’elle a ressenti pour chacune d’entre elles, au
cours des milliers de kilometres quelle a parcourus depuis une
vingtaine d’années a la recherche de ce qu’elle appelle «les
traces de I’homme».

Bien peu de carrefours, de routes, de sentiers, de mai-
sons,d’orées de bois, sites privilégiés de ces témoins, ne lui ont
échappé.

En Entre-Sambre et Meuse, elle a recensé pas moins de
mille huit cents potales et chapelles et elle en a photographié
un millier; quelle extraordinaire source de documentation !
Mais non contente d’en faire un inventaire, Madame Solia-
mont a enquété, investigué, consigné tout ce qui pourrait cons-
tituer I’histoire ou la légende de chacune de ses découvertes.
Dans un style simple et spontané, son récit, chargé d’émotion
etd’émerveillement, se veut un dialogue entre «ses potales» et
le lecteur.

C’est au frére Jean-Baptiste Lefévre, de 1’ Abbaye de
Maredsous, Docteur en Histoire, que fut confiée la rédaction
de cet ouvrage, destiné a prolonger les manifestations organi-
sées par I’Abbaye de Brogne a 1’occasion de cette «Année du
Petit Patrimoine».

Historien et spécialiste des traditions de Wallonie et des
vies de saints populaires, il s'attache, dans une premiére partie,
a faire la synthése de la foi populaire et de ses expressions
rituelles, d’hier a aujourd’hui; il les décrit et les explique avec
clarté a travers leurs composantes, leur cadre et leurs expres-
sions artistiques typiquement populaires.

Dans la seconde partie, l'auteur illustre cette foi a partir
des exemples tirés des potales, chapelles et saints du Pays de
Brogne; sous sa plume alerte et a la maniére d’une interview,
il les fait revivre au point de les rendre trés proches du lecteur.

Il écrit avec la rigueur de I'historien dans un style clair,
imagé et non dépourvu d’humour; il se met a la portée non
seulement des spécialistes, mais de tous.

Cet ouvrage constitue véritablement un livre de réfé-
rence qui éveillera pour les uns, le désir de découvrir dans
d’autres régions de Wallonie cette foi exprimée par ces potales
et chapelles qui jalonnent notre paysage quotidien, et, pour les
autres, celui de les voir désormais avec un ceil nouveau.

J. HUPE,
Directeur de I’ Abbaye de Brogne.



PROLOGUE

———

CHERES POTALES

Christiane Soliamont

J'ai toujours été attirée par ces potales, semées dans le
paysage. Pourquoi ? Je crois tout simplement qu’une cha-
pelle, parce que petite, est plus intime qu’une église; elle est
a taille humaine, donc plus propice 2 la priere. Et dans les
potales, j"aime I'imprévu : on ne s’attend a rien et puis, tout
d’un coup, sous un arbre, au détour d'un chemin ou a I’entrée
d’un bois, on découvre quelque chose qui n’est pas un arbre,
ni de la nature, mais quelque chose qui vient des hommes et
tellement bien intégré au paysage qu’il en fait intimement
partie,

J*ai pergu qu’il y avait 12 une émanation des petites
gens, dont je suis. C’est leur foi que je rencontre au bord des
chemins. Et je me rappelle avec attendrissement toutes ces
petites niches, comme celle de Falaén par exemple : une
niche haut perchée, en anse de panier, qui chevauche le mur
du presbytere; vide, sans date ni dédicace, que fait-elle 13-
haut ? Et depuis quand ? Il y a si longtemps que niche et vieux
mur sont ensemble que c’est comme soudés qu'’ils font le
charme émanant de ce vieux coin de village... I’aime ainsi
les champs et les bois ol se retrouve la trace de I’homme.

Le virus «potale»

Mais le virus potales’est vraiment développé en moi
quand j'ai découvert beaucoup plus de chapelles et de
potales que je n’imaginais. Plusieurs personnes me disaient:
«On voit que vous avez I'eil A ¢a», parce que je les repérais
trés vite, méme dans un village que je ne connaissais pas.

Que d’attraits supplémentaires elles m’apportaient !




ll:l PROLOGUE

D’abord, dans les villages que je connaissais déja. mais que
je voyais maintenant autrement; a ceux que je ne connaissais
pas et ou j étais déja passée une ou deux fois sans y remar-
quer rien de spécial, sans y prendre de photos, elles don-
naient un intérét nouveau et je les découvrais vraiment, en
me demandant aussi quelles avaient été les dévotions de
leurs habitants.

Trés souvent, je fus touchée par un tas de petits détails;
Jje commengais a imaginer tous ces fidéles qui étaient venus
la... De méme pour les chapelles ouvertes : une chapelle
ouverte, ¢’est banal. on passe devant rapidement en voiture,
on y apergoit un christ en croix et on n’y fait plus attention.
Mais voila, je prenais désormais le temps d’essayer de dater
tel christ et. a partir de ce moment-1a, j observais mieux la
croix, ses mutilations... I apprenais a regarder de plus pres
la physionomie du christ, son expression et, de nouveau, je
songeais aux artistes qui avaient essayé de rendre la douleur
etla mort -avec une sensibilité qui était la leur et celle de leur
époque : christ tout sanglant. I'accent mis sur ses souffran-
ces physiques: christ au visage pathétique. celui sans doute
d’un modele pris sur place, avec le carac-
tére émouvant de personnages fortement
individualisés.
Ce qui était aussi touchant, ¢’était juste-
ment de percevoir, chaque fois, le petit
détail propre. 1'apport personnel de I'artiste, car, presque
toujours, ¢’est un anonyme qui réalise sont travail avec toute
sa fol. tout son enthousiasme, toute sa bonne volonté surtout,
et qui aboutit ainsi a une ceuvre maladroite, mais qui n’en est
que plus belle, parce que unique dans I'expression de son
humanité...

Toutes différentes et en tous lieux

Les potales sont de toutes les formes : les unes sont
gréles, trés hautes sur un fit trop étroit; d’autres, au con-
traire, sont des pataudes, des maladroites, je dirais presque
des bien en chair: 1l y en améme qui paraissent tres contentes
d’elles-mémes, engoncées dans leur état de choses sacrées,
des altieres aussi, qui, méme mutilées, gardent leur fierté de
grandes dames; des timides qui sont si étroites, si banales, si
menues en somme, que rien ne peut leur réussir, dirait-on, et
faites pour le repli sur soi. la résignation...; d’autres sont si
calmes, si grises, si dignes : quand je suis devant elles, je
songe qu’elles expriment une sorte de silence intérieur,
notion abstraite, mais que je concrétiserais par une potale
grise et calme.

Beaucoup m'émeuvent aussi parce qu'elles sont lége-
rement inclinées, comme dans 'attitude d’une immense
compassion, d’une longue écoute surtout : rien gu’a les voir,
on a envie de leur raconter son histoire et on se sent
réconforté, comme si non seulement les potales compre-
naient, mais partageaient la peine des gens...

Etque dessites ol les trouver ! Siles carrefours sont, par
excellence, des gites a potales, ainsi que les orées des bois,
il y en a aussi aux endroits les plus inattendus : celles qui se
juchent bien au-dessus du talus-comme celle dédiée a saint
Pierre, qui monte la garde, bien haut perchée, a I'entrée de
Pontaury; ou celles qui se hissent en bord de pature en
contre-haut, comme sur des talons, avec, dirait-on, le secret

espoir d'étre a la hauteur | Et puis celles qui semblent étre
indifférentes a leur environnement, comme des gens qui
manquent totalement de coquetterie : collées a des piquets
de cldture, adossées a des remises ou a des murs de souténe-
ment, sans souci de présentation; celles qui se découpent sur
le ciel, ivres de leur solitude altiere; celles qui ont peur de la
chaleur ou du froid et se dissimulent dans une haie -comme
celle dédiée a saint Laurent, & Bossiere, blottie si fort dans
sa touffe de sapins été1és que je suis passée trois fois devant
elle sans la trouver ! D’autres, au contraire, s’accolent
frileusement a un pignon ou a une fagade -je songe a ['une
d’eclles. située a Bois-de-Villers, se faisant ainsi abriter par
un espalier aussi 4gé qu'elle et couronnée de quelques
poires, petites mais de belle teinte ! Enfin, les potales et les
chapelles rurales au plein sens du mot : enfoncées dans la
glaise des champs: d’autres, villageoises, mais qui prennent
des allures de citadines, avec des coquetteries aussi inatten-
dues que désuetes : & Olloy-sur-Viroin, une potale 2 saint
Agapil est sise sur un soubassement de style Régence; une
autre, a Thuillies-faubourg, est juchée sur un fit omé de
deux grandes spirales ascendantes émergeant de I'argile...;
ou cette chapelle de Flavion, au long d’un chemin champé-
tre, mais dont la fagade s’enorgueillit de volutes dignes du
Petit Trianon...

Parmi les sites a potales, il faut aussi mentionner les
cours de ferme ou les pignons et fagades des habitations, out
la potale est une simple niche intégrée dans la construction,
ou encore celles qui se hissent sur le mur d’enceinte comme
si elles voulaient dominer la fosse & fumier toute voisine !

Pour en revenir aux potales moins individualisées et
situées au long de nos routes, certaines semblent isolées,mais
sans donner pourtant le sentiment d’un vrai isolement ou
d’un abandon; elles sont encadrées de deux arbres (des
tilleuls le plus souvent) qui leur tiennent compagnie; parfois
elles sont toutes proches d’un banc de pierre ou de bois qui
invite le passant a faire halte un moment : comment
résister ?

Centaines sont fleuries de simples bouquets de fleurs
des champs, cueillies par des adultes ou des enfants qui
accompagnent une maman; ces petites fleurs accrochées
aux grillages (bouquets tout frais du matin, ou bouquets tout
fanés) sont comme de pauvres petites priéres, comme un
ceeur dans un bouquet...

Les potales et leurs dévots

Pour aborder -et, a plus forte raison, photographier- les
potales situées dans les villages ou prés des habitations, il
existe un véritable scénario. Parfois, ce sont les gens qui
viennent vers moi; certains parce qu’ils se demandent ce que
je faisla-je suis étrangere au village et je tourne autour d’une
potale, ¢’est louche; ou bien, on vient voir ce que je veux.
D’autres fois, la sympathie nait tout de suite : je ne suis pas
du village et je viens a leur chapelle, cela les honore. Bien
entendu, j'essaie de me renseigner, car pas mal de ces
potales n'ont ni dédicace, ni date. Alors je demande -de
préférence a une vieille personne- sielle n'a pas une histoire,
et ¢’est 1a que ma recherche a commencé de s’enrichir de
tout un passé humain, Car la potale qui est devant moi n’est
pas qu’une construction : des gens I’ont faite, des gens sont



Bien
intégrées
au
paysage...
S'Roch a
Haut-le-
Wastia

Niche et
vieux mur
sont ensem-
ble depuis
si long-
temps...
Saint
inconnu -
Presbytere
de Falaén

Toutes
différentes

PROLOGUE I ! .

... Gréles
S' Hubert
a Stave

.. Pataudes
S*Adéle a
Biesmes

.. Bien en
chair
N.-D.

Lorette &

Sosoye

.... Conten-
tes d'elles-
mémes
S*Adele A
Denée




venus invoquer le saint qu’elle contient. Elle a acquis la
richesse de tout ce qu’on est venu lui raconter, de tout ce
baluchon de confidences qui a le poids humain des mille
problémes -importants ounon- des simples gens. Ma collec-
tion de potales du départ est devenue quelque chose de
beaucoup plus grave, de plus profond, bien au-dela des
dénombrements statistiques : des témoignages de vie a
travers, par exemple, ce qui est gravé sur les cartouches des
dédicaces ou tout simplement a travers les récits qui me sont
faits.

Car toute chapelle ou potale est liée aI"individu ou a la
famille qui en a pris I'initiative: une fois construite, elle fait
partie de son patrimoine et onla considere comme telle, avec
un vrai sentiment de propriétaire. Plus d"une fois, on s’est
approché de moi en disant : «C’est de notre famille» ou
«C’est la famille qui Ia fait faire».

Tantot s’exprime la tradition (souvent imprécise et
banale) de sa construction, mais parfois aussi une tradition
apparemment sidre, mais enrichie par I'imagination popu-
laire : a Sart-Eustache, une fermiére me raconte que ce sont
les arriére-arriere-grands-parents de son
mari qui ont bati cette chapelle : «En ce
temps-la, il y avait des gens qui passaient
dans les villages pour recruter de latroupe
pour les guerres de Napoléon. Les deux
fils de la maison décident de s’engager ! Vous pensez la
peine etI’'embarras des parents. Ils promettent alors que siles
deux fils reviennent, ils construiront une chapelle. Quatorze
ans se passent et... les voila de retour un beau matin. On
raconte que le second fils vivait perpétuellement sur la selle
de son cheval, il y mangeait méme, parait-il ! Tout cela se
passait apres Waterloo (1815), mais les parents semblent
avoir mis longtemps a construire la chapelle promise... Ils ne
s’y sont décidés que sur le tard ou ce sont leurs enfants, bref,
on ne sait plus trés bien. C’est seulement en 1880 qu’elle a
été construite. Comme les fils s appelaient Pierre et Jean, on
a placé ces deux saints-1a au pied de la croix, plutdt que la
Vierge et saint Jean !!».

Ailleurs, c’est sans doute |'emplacement de la potale
qui lui aconféré un certain mystére -donc un prestige- aupres
des habitants. Ainsi, 2 Thirimont. Moi-méme, lorsque j’ai
découvert cette potale de 1841, apres une longue marche a
travers les labourés, elle m’a impressionnée. Elle se dressait
a1’orée d’un bois, tournant le dos a I’ arrivant. Or, elle fait un
peu plus de deux métres de haut, avec une silhouette vague-
ment humaine ! C’était au soleil couchant et le bois était
touffu, la pénombre régnait déja sous le couvert... Elle avait
une grande réputation dans le village car, a I'épogue (avant
1914) ou I’on tirait au sort le départ pour un service militaire
d’au moins deux ans -une calamité pour les jeunes hommes
actifs et pour les familles privées de tout salaire, les conscrits
devaient se rendre individuellement 2 N.-D. de Consolation
pour lui demander de tirer un hon numéro afin d'étre scdpes
(= échapper au service militaire).

De méme, les chapelles ou potales liées aux interces-
sions de maladies sont émouvantes, car on devine les deman-
des qui ont été faites, 'angoisse des pelerins attendant
malgré tout et toujours un miracle; je pense a une jeune
agricultrice de 28 ans, dont le troisiéme enfant -le gargon tant

espéré- avait une affection qui mettait ses jours en danger.

Alors, pendant qu'’il était conduit dans une clinique univer-
sitaire. la nuit-méme, la maman et les deux grands-parents
ont refait les gestes des ancétres : ils sont partis, & pied,
effectuer le Grand Tour  Notre-Dame de Walcourt, s”arré-
tant i chaque potale (il y en a 28 !) pour confier a Notre-
Dame et A tous les saints leurs angoisses et leur espérance -
exaucée.

Que de chapelles a des saints guérisseurs ! Lorsque
celui ou celle invoqué bénéficie d'une chapelle, on couvre
les murs de plaques de remerciements pour la guérison, mais
certains y apportent des ex-voto en cire, représentant un
membre guéri ou un petit angelot. Je songe a une chapelle au
lieu-dit Hontoir, prés de la ferme du méme nom a Sommiere:
les murs sont couverts de bras, de jambes ou de bébés
miniatures en cire blanche; ¢’est assez impressionnant.

Je peux encore citer la potale de 1a Sainte-Face a Thuin
(ou de sainte Adele, car les dévotions s’embrouillent vite),
dite aussi chapelle aux loques parce que les fidéles y accro-
chent des linges ayant touché les malades et, donc, porteurs
de leur mal ainsi transféré a la potale. Un fidele guéri a
exprimé sa gratitude sur un ex-voto : «Merci saint Fasse» !
Voila comment on enrichit le calendrier des saints...

A Thirimont, par exemple, une minuscule (et déli-
cieuse) potale peinte en orange vif et bleu roi est dédiée a
saint Benoit et entourée d’une haie circulaire. Sil’enfant ne
se décide pas 2 marcher ou marche mal ou boite, il faut le
prendre dans les bras et effectuer avec lui sept fois le tour de
la potale.

Parfois, c’est le texte d 'un cartouche quirévéle I’ anxié-
té des donateurs devant la maladie. Ainsi, & Villers-la-Tour,
une chapelle fin de siecle dit :

Chapelle dédiée a S' Roch en 1712
Reconstruite par Melle Thérése Lebrun en 1890
S'Roch préservez-nous de toute maladie contagieuse!

Toujours au chapitre des maladies -sujet intarissable
dans les conversations comme dans le voisinage des chapel-
les- je découvre, a Corenne, une jolie niche gothique placée
sur une fontaine, au long d’un sentier ignoré sans doute du
grand tourisme et resté trés poétique. Dans la fontaine, du
beau cresson... Je frappe a la ferme proche de I’endroit, et le
fermier me dit que la fontaine ne lui appartient pas, mais que
c’est la famille quiI’a toujours gardée. Elle est dédiée a saint
Quentin, ajoute-t-il, dont «la belle statue dorée est dans
1’église; la fontaine lui appartient; il protege du mal de saint-
Quentin : ¢ est «quand on a de gros poignets ou de gros pieds
et qu’en appuyant, ¢a devient tout blanc et qu’on est tout
mou» !? Et il ajoute : «lci, au village, on ne peut mal (= on

est a I’abri) car tout le village est protégé.»

Vie et mort des potales

Donc, bonheur de tant de découvertes, mais aussi des
amertumes ou des tristesses mélées de colere. Je me borne a
un exemple qui m’a fort touchée : je me souviens d’une
potale qui se trouvait dans le bois de Thuin; elle était dédiée
a N.-D. des Sept Douleurs, n’avait pas de style, mais cette
petite Vierge colorée, derriere sa grille, en plein bois, avait
son charme... Il était fréquent qu’on y vit des bougies briler.



.. Altieres
N.-D. de
Walcourt

a Florennes

. Si
étroites,
| sitimides
%] Jésus/Marie
a Mettet

... Si grises,

si calmes...

S' Donot a
Biesmes

... Inclinées
dans
Uattitude
d’une
longue
écoute
S' Martin a
St-Gérard
(Bossiere).

... Juchées
et qui
montent
la garde
S' Pierre a
Mettet
(Pontaury)

... Hissées
sur des
talons, ivres
de solitude
altiére
N.-D. de
Hal
Jésus/
S*Barbe i
Mettet

PROLOGUE




Pour I'atteindre, il fallait faire un assez long trajet a pied et
apporter ses bougies et ses allumettes. Mais quelle atmo-
sphére il y avait 13, avec les petites flammes vacillantes au
milieu des arbres rouges de 1’automne : un hippopotame y
serait devenu poéte ! Nous y allions souvent. avec maman,
vers les huit heures du matin, au milieu de la brume. Cétait
prenant et les photos ne rendaient pas les odeurs du sous-
bois, ni le chant des oiseaux qui faisaient de cet endroit un
lieu magique...

Quand j’ai commencé ma recherche systématique des

chapelles, j ai tout de suite pens€ a la petite Vierge des bois,
la-bas... Il y avait 15-20 ans que je n’y €tais plus retournée...
Je descends la dreve et... plus rien ! Finalement. je trouve
quelques blocs de pierre a moitié enfouis dans le terreau des
feuilles mortes. Une vieille dame me dit qu'on a un jour
essayé de la voler. mais que la niche était plus lourde que
prévu. En tout cas. la potale était par terre. la statue volée, et
la croix tordue; plus tard. la croix fut volée elle aussi, et puis
la grille et puis le faite de la potale. C était lamentable : toute
cette poésie qui était partie. toutes ces flammes qui s’envo-
laient avec les prieres. ¢’était fini...
Et ce cas devait étre pour moi le premier
d’une longue liste... Certaines potales ou
chapelles sont allées a 1"abandon, car qui
aurait payé pour les entretenir ? Et les
processions des rogations. de la Féte-Dieu ou de ]’ Ascension
qui s’y arrétaient et les trouvaient toutes ornées ne se faisant
plus...

D’ autres ont été supprimées ou déplacées parce qu’on
a élargi ou macadamisé la route voisine. On se souvient va-
guement qu’elles avaient été mises dans le fossé et puis on
ne sait plus trés bien... Le grand danger pour les potales, ¢ est
qu’elles sont souvent placées en bordure de route et comme
on suréléve constamment la chaussée en la rechargeant de
macadam, elles se trouvent finalement en contrebas -et un
contrebas de plus en plus boueux; la, elles commencent a
s’incliner, a s’enliser. et il ne faut pas longlemps pour
gu’elles soient couchées. envahies par la végétation et,
parfois, d"autant plus faciles a voler. Onm’a dit -en plusieurs
endroits- que le vol d"une potale se faisait en deux étapes :
on constate qu’une potale a été couchée dans un fossé :
«Tiens, c’est sans doute une voiture qui 'a renversée en
manceuvrant». Et puis, un mois ou deux apres : plus de potale
et on dit : «Tiens, elle était encore la a telle époque», mais
ellen’y est plus... [l semble donc qu’une premiere opération
soit de les repérer et de les coucher. puis de venir, une nuit,
faire un ramassage discret, une ceuvre de professionnels...

PROLOGUE

Je me sens un peu le «Sherlock Holmes» des polales :
chaque fois que je vois maintenant un arbre, ou deux arbres
isolés dans la campagne, je me dis : «Allons voir, c’est peut-
étre une potale 7» Et entre les deux arbres, je trouve un vide,
avec la terre bosselée : je suis devant le nid -vide- d’une
potale...

D’autres fois, elles sont encore la, mais mutilées ou
forcées par des bandes organisées qui opérent avec des
burins : les grilles sont arrachées et les statuettes anciennes
sont volées el revendues chez des antiquaires.

Pour certaines chapelles, c’est plutdt une destruction
lente qui les menace : une tempéte a un peu bousculé le toit,
des mousses ont envahi la fagade, les chassis et les portes

n’ont plus été repeints, et ¢’est I'engrenage fatal qui com-
mence.

Parfois, ¢'est du vandalisme pur : la porte est défoncée
et on voit que le saint est encore a 1'intérieur.

Pour toutes ces chapelles ou potales mutilées commen-
cent alors I'agonie et la mort. Pour les gens, une potale vide
et qui porte, en plus, des cicatrices, cela devient un gros
morceau de pierre bleue sur lequel la mousse et les lichens
se mettent a proliférer: elle ne sert plus arien et, en plus, elle
est vilaine a regarder...

Mais parfois les potales désaffectées recoivent des af-
fectations inattendues. Je me souviens de 1'une d’elles a
Flavion : elle est Ia, vide, & I’entrée d’un champ, sans croix
ni grille, mais encore debout, bien courageuse. Le fermier,

en labourant, avait trouvé de grosses pierres dans son champ
et... il les avait mises dans la niche vide !

Ailleurs, a Saint-Gérard, la potale est toujours la, sur
1"aire devant la ferme, mais vide et lamentable a voir. J” aper-
¢ois une grosse corde qui entoure la niche : bizarre. Je dis au
fermier : «Vous avez peur qu’elle ne se fende ?» et il me
répond : «Non, mais ¢a ne sert plus arien, ce machin-1a, alors
pour attacher le cheval. c’est encore pratique»...

Maisily a aussi les potales en grand danger : ce sont les
petites potales inclinées. Je songe a I'une d’elles qui se
trouve a I’orée d’un reste de bois, sur les hauteurs d’Erme-
ton. Je I'avais découverte apres avoir lu que les novices de
1" Abbaye de Maredsous, en 1903, avaient systématiquement
pourvu de statues les potales vides qu’ils rencontraient alors
dans leurs promenades du jeudi. Ils en donnaient -approxi-
mativement- la localisation. Voila que je la trouve, mais si
penchée, si timide a I'entrée bourbeuse d’un sentier, que
jétais passée devant elle depuis six mois au moins sans la
remarquer. Mais, a partir de ce moment, quel intérét pour
elle, en si grand danger de mordre la boue que je ne pouvais
faire autrement que lui adresser un sourire amical (et le plus
encourageant possible) & chaque passage. Et, aprés chaque
pluie abondante, je m’arrange pour aller voir si elle n’est pas
tombée pour -si je le peux- signaler son triste sort et essayer
de la sauver !

Mais si des potales peuvent étre inclinées parce qu’en-
fouies dans une terre meuble, il leur arrive de 1’étre pour
d’autres raisons et ¢’est parfois amusant. Je pense a 1’'une

d’elles 2 Chastres : elle est1a, a’entrée d’une rue trés pentue,
a lutter depuis a peu prés un siécle contre la pente et elle a fini
par céder, ce qui fait que la voila toute de guingois. Instinc-
tivement, on a envie de lui donner un coup de main pour se
redresser... ce qui fit que ma premiére photo d’elle était toute
inclinée, car ma bonne intention s’était manifestée par une
visée oblique!

Un petit bonheur complice

Enfin, il y a les potales sauvées : quand on quitte Saint-
Gérard en allant vers Fosses, on voit dans le tournant une
pelite potale qui est au ras du sol. En réalité, elle n’est pas
petite; ¢’est au contraire une grosse niche, mais placée surun
socle insignifiant. Pas spécialement belle, début de sigcle,
avec une croix en pierre bleue aussi massive qu’elle; dedans,
unimmense buste de la Vierge. On |'entretient trés bien, car




.. Sans
coquelterie,
indifférentes

au décor
N.-D. Hal a
Mettet

... Coquette- |

rie inatten-
due dans un
décor
champétre
N.-D.
deBon
Secours a
Flavion

... Se
contentent
parfois
d’étre une
niche
intégrée a
une facade
S' Hilaire a
Maredret

Encadrées
de deux
arbres qui
lui font
compagnie
St Jospeh a
Ermeton

... Proches
d'un banc
N.-D. de
Lourdes a
Flavion

.. Mutilées
au burin
S' Hilaire a
Biesme

2
a

PROLOGUE l B




Une impres-
sion de
cocasserie
S Barbe a
Mettet

Une histoire
d'amour !
S'Roch a
Bois-de-
Villers

PROLOGUE

elle est ouverte certains jours, bien protégée par un grillage
(genre grillage a poule malheureusement); mais on note une
grande bonne volonté a la préserver et le buste de cette
Vierge est bien propre. Un jour, je passe et qu’est-ce que je
vois ? Elle est 13, toute guillerette, avec un vase de tulipes
devant elle. Je lui dis : «Tu es jolie, telle quelle, méme sans
fleurs» et je I’ai prise en photo tout de suite, lui disant :
«Ecoute, tu n’as pas é1é gatée par ceux qui t’ont faite, ils ne
t’ont pas rendue tellement jolie, mais tu as quand méme un
moment de beauté et moi, je vais I'immortaliser, ce moment-
la !» C’était un petit bonheur complice entre la potale et
moi...

La joie de 1a découverte des potales c’est, au fond, une
série de petits bonheurs. Ainsi, je songe a une potale a
Pontaury : de passage dans le village, j'avais vu, a un
moment donné, qu’un petit sentier montait vers une entrée
de bois. Je me dis : «On ne sait jamais, 13, a I’orée du bois».
Eh ! oui, elle était 13, dédiée a N.-D. de Hal. Je la regardais,
dressée 13, grande, altiére, en pierre bleue; un peu comme
une sentinelle au départ d’une dréve qui finit en fouillis de
buissons et d’arbustes sauvageons. C’était un matin de
juillet avec beaucoup de brume, il allait faire trés beau; en
approchant, je vis qu'il y avait quelque chose d'anormal du
c6té de la niche... la grille avait été forcée pour voler la
statue! Le bonheur de la découverte -qui m'avait émue et
comblée- devenait amertume...

Autre découverte : un christ -je ne vois plus ol il se
situe. I1 lui manque un bras, ¢’est vraisemblablement le bois
qui s’est vermoulu ou une tempéte qui a emporté une
branche de la croix; le reste commence tout doucement i

pencher du c6té du bras restant. Il était tellement pathétique,
ce christ qui avait déja la téte penchée, et qui penchait
maintenant tout entier et, de plus, tout petit avec une croix un
peu trop grande... Tout cela exprimait beaucoup de mal-
heurs, mais aussi beaucoup de compassion, beaucoup
d’écoute...

Carles petites potales ont perpétuellement I'aird’écou-
ter... A Pontaury, du c6té de Mettet, je me souviens d’une
petite potale grise : elle était 13, a un carrefour, au matin, sans
grille, sans saint, sans croix, sans fleurs, au bord du champ
qui venait d’étre labouré. On était en mars et il n’y avait pas
encore de végétation, rien de riant autour d’elle... Et cela a
été plus fort que moi. Je cherchais mon chemin, j’étais a un
cing bras et je lui dis : «Bah ! tu sembles bien seule dans la
vie, mais prends courage, petite, tout peut finir par s’arran-
ger...»

Envoi

En terminant, je crois que chacun peut dire : «Mes
potales el moi», parce que le dialogue que chacun peut avoir
avec une potale est personnel. Il faut prendre le temps de
regarder, d' écouter, car, alors, chacun en recevra une im-
pression. Une impression parfois de cocasserie, de frai-
cheur, de quiétude, de peine, de joie, d’espoir... Bref, toute
la gamme des sentiments humains,

Alors, entre chacun et ses potales, ce sera tout simple-
ment une histoire d’amour !... C’est justement ce que mes
photos ont voulu exprimer !



Premieéere partie

APPROCHES
DE LA FOI POPULAIRE




Pour bien entrer
en matiere

Comment est-il possible, m’a-t-on dit cent fois, de
perdre son temps a de pareils enfantillages ? Un homme
intelligent peut-il s’occuper de contes, de légendes, de
superstitions ? Quel plaisir, quel profit peut-il y avoir i
écouter le radotage d’enfants ou de vieilles femmes
pour décrocher quelque histoire absurde ?

(Auguste Gitée, folkloriste frangais [1885])

Pour étudier et édifier le folklore d’un peuple, il
faut, non seulement les qualités de I’historien mais
celles d’un sage.

L’étude du folklore 2 quelque moment que ce soit,
qu'il s’agisse d’apprendre ou d’enquéter, de compren-
dre ou d’expliquer, conseille ou requiert une sympathie
toujours en éveil, sachant non seulement se communi-
quer et conquérir les cceurs, mais toujours préte i
projeter ses chauds rayons sur le point ol Iesprit veul
pénétrer I'esprit.

Sans amour, on ne connaitra jamais la vie popu-
laire de son propre pays; sans amour, on ne comprendra
Jamais I"dme vivante et secréte de son peuple.

(Saintyves, v. 1900)




Premiére partie :
APPROCHES DE LA FOI POPULAIRE

CHAPITRE .

AUX ORIGINES DE LA
FOI POPULAIRE

Depuis une vingtaine d’années, la religion populaire,
ou le catholicisme populaire, ou le christianisme populaire,
considéré dans les pays européens ou en Amérique latine,
fait 1'objet de trés nombreuses études, d’aucunes -c’est
paradoxal- d’une facture vraiment savante et, 2 la limite,
hermétique.

Ce qui frappe, quand on dépouille systématiquement
ces €tudes, c’est qu’elles sont sous-tendues par des théses
fatalement divergentes, voire opposées. Comme la plupart
d’entre elles se veulent le support d’une pastorale et d’une
évangélisation nouvelles, elles constatent ou préconisent :

- soit une distanciation de la religion populaire de la reli-
gion officielle : celle-ci du domaine du prescrit, celle-1a,
du vécu ;

- soil une tentative de symbiose entre les deux, I’une -la

populaire- menant, devant ou pouvant mener 2 1'offi-
cielle.

Autres questions : la religion populaire est-elle un
résidu -pas nécessairement noble- de la religion officielle et
qui se confine -voire se compromet- en pratiques supersti-
tieuses, méme franchement magiques ? Et, de ce fait, ne doit-
elle pas étre combattue et rejetée ? Ou bien est-elle, au
contraire, I'expression d'une religiosité, d’une attirance vers
le sacré, que sa naiveté méme rend plus pure parce que plus
native, au sens d'inné, de naturel ?




1~ PARTIE
CHAPITRE 1

NoISNT

°

m
z
=
m
S
I-'
m

Mais avant de répondre 4 ces questions, il convient de
voir comment, globalement, s’est exprimée et s’exprime la
religion officielle et comment, la populaire.

Déja, en 1934, Arnold Van Gennep invitait a bien
distinguer ce qu’il appelait, avec justesse, le cycle liturgique
et le cycle populaire. C’est cette réflexion judicieuse qui va
servir de base a I’examen successif de ces deux cycles qui
ont, surla religion populaire , un impact différent : faible en
ce qui concerne le cycle liturgique, trés fort pour le cycle

populaire.

1. CYCLE LITURGIQUE
ET CYCLE POPULAIRE

Le cycle liturgique annuel : christocentrique

Telle qu’elle s’est trouvée fixée autour des VI et VII¢
siécles, la liturgie officielle de I'Eglise, uniquement centrée
sur le Christ, s’organise autour de deux cycles qui couvrent
le temps d’une année compléte, d’ol leur nom de remporal.

* Le cycle de Paques

Le plus ancien est celui de PAques : dés les origines, les
communautés chrétiennes commémorent chaque dimanche
(le «Jour du Seigneur») la résurrection du Christ. Puis, on
insére ces commémorations hebdomadaires dans un ensem-

ble couvrant une année.

* Le cycle de Noél

Autour du VI¢s., on double le cycle de PAques par un
cycle de Noél congu selon la méme structure et élaboré pro-
gressivement, ce qui donne I'ensemble dessiné di-cessus.

Ces liturgies de Paques et de Noél sont complexes et, de
plus, toutes chargées d’une symbolique profonde, difficile 2
saisir et sur laquelle se sont appliquées, durant des siécles, la
réflexion et la méditation des Péres de I'Eglise, des clercs,
des mystiques. Liturgies inaccessibles évidemment 2 la
masse des fidéles, qui restent jusqu'au XIX¢ s. avancé,
illettrés dans leur trés grande majorité. Le clergé ne leur
demande d’ailleurs que o’ assister de loin (non de participer)
a un cérémonial compliqué, dont fait partie la messe domi-
nicale (a laquelle les fidéles ont I'obligation de se trouver)



dite ou chantée en latin, langue inconnue du plus grand

nombre.

C’est pourquoi les deux grands cycles liturgiques n’au-
ront que fort peu d’influence sur les traditions populaires qui
n'en retiendront que quelques éléments disparates, d’ailleurs
chargés de présages et de rites tout a fait étrangers 2 la
religion chrétienne officielle.

Ainsi Noél (25 décembre) est fété comme la naissance
du Christ, mais aussi, pendant des siécles, comme le signal
de I’an nouveau ou le point de partage en deux de I’année:
Noél (25 décembre) ef Jean (Baptiste : 24 juin) se parta-
gent I"an (proverbe populaire). Féte toute remplie de tradi-
tions (bfiche, sapin) qui ne doivent rien au christianisme.

La Circoncision (ler janvier) doit son succeés a la
fixation de la nouvelle année i cette date et 2 la coutume des
souhaits et des étrennes.

La période de 12 nuits entre Nogl (25 décembre) et
I’Epiphanie (6 janvier) dite les douze nuits enchantées est
toute chargée de présages sur la température des douze mois
de I’année, chaque jour étant identifié a un mois. Ces
présages ont subsisté dans certains proverbes :

Jour de I'an, beau

Mois d'aoiit, chaud.

Les Rois ont pris la place du mot liturgique savant :
Epiphanie(s), premiére(s) manifestation(s) de la divinité du
Christ (adoration des Rois mages, baptéme du Christ, mira-
cle de I’eau changée en vin a Cana). Le 6 janvier est devenu
’occasion de fétes familiales oi 1’on mange le fameux
giteau a la féve : qui I’aura sera le roi d’un jour.

La chandeleur (2 février) est entrée dans les traditions
populaires a cause des chandelles bénites qui, ramenées au
logis, protégent les champs, les bétes et les gens. Elles
veillent sur les mourants de la maisonnée et elles sont
efficaces durant les orages. En place des chandelles, les
habitants du Brabant wallon, du Namurois, de la Hesbaye,
rapportent de 1'église les copezias ou compezias, rats-de-
cave bénits et, eux aussi, d’une redoutable efficacité contre
la foudre, la fievre aphteuse, les incendies et les sorciers.

Telles sont les grandes fétes liturgiques qui auront un
véritable impact sur les traditions populaires et sur la foi
populaire. Non sans y méler des éléments superstitieux ou
non chrétiens. On le voit : c’est peu, méme si on y ajoute
deux fétes de Notre-Dame : la Grande Notre-Dame ou As-
somption de la Vierge (15 aoiit), qui correspond au temps de
la moisson, et la Petite Notre-Dame ou Naissance de la
Vierge (8 septembre), temps de répit apres le dur labeur de
la moisson et signal du départ des hirondelles.

Le cycle populaire : les saints

Dans la priere officielle de I’Eglise, le sanctoral (ou
commémoration des saints) a d’abord tenu fort peu de place.

Auregard de I'Eglise, les premiers saints sont ceux qui
ont donné le témoignage du sang en affirmant leur foi
chrétienne, malgré le danger mortel qu’ils couraient, face
aux autorités publiques persécutrices. Ce sont les marryrs.
Puis, quand I’Eglise cessa d’étre persécutée par I’Etat ro-
main (en I'an 313), elle reconnut comme saints non seule-

ment ceux qui ont confessé leur foienla déclarant publique-
ment, au péril de leur vie, mais aussi ceux qui, dans leur

existence quotidienne, ont vecu en conformité avec I'Evan-

gile.
Et, progressivement, elle intégre dans la liturgi_e du
temporal la commémoration de confesseurs (ceux qui ont
affirmé leur foi) de toutes espéces.

Et méme, dans I"Office de nuit (Matines), une des sept
parties de la priere officielle, récitée ou chantée en groupe
par les moines/moniales et les chanoines/chanoinesses,
I’Eglise insere des extraits de la vie du saint du jour. Ces
extraits, qui devaient étre lus (legenda), donnérent, en fran-
gais le mot légende, ¢'est-2-dire un récit pouvant souvent
comporter des éléments fabuleux.

En effet, un certain nombre de ces vies de saints sont
’ceuvre d’auteurs -dotés d’une vive imagination- qui ne
veulent pas faire ceuvre historique, mais souhaitent avant
tout exalter la puissance de ceux-ci par des miracles parfois
vraiment étonnants.

Ce caracteére fabuleux -et I’on peut
utiliser ici le terme légendaire dans son
sens courant- aura une répercussion di-
recte sur la religion populaire.

En effet, la quasi -totalité de 1a popu-
lation -illettrée jusqu’au XIX® s. au moins- ne peut accéder
4 I’information sur les saints que par les récits que les gens
d’Eglise lui en font ou par la contemplation de peintures a
fresques, sur bois ou sur toile, de vitraux ou de sculptures ol
sont figurés les épisodes qui frappent le plus 1'imagination.

Plus tard, au X VIII%, et surtout au XIX°®s., le colportage
véhiculera, jusque dans les campagnes les plus reculées, des
images de saints, violemment coloriées et supports d’un
message trés simple, mais qui fait choc : tel saint est bon pour
telle maladie.

Ce que je dis ici des saints est évidemment valable pour
les Notre-Dame, mais je me réserve d'en traiter a part car,
patronnes de nos potales régionales, elles sont liées a des pe-
lerinages spécifiques.

1= PARTIE
CHAPITRE 1

Ces saints destinés a devenir populaires, quels sont-ils?
Il y en a de toutes sortes.

I1'y ales saints locaux de I’Eglise qui est 2 Rome et qui,
avec le pouvoir croissant -jusqu’a nos jours- de la papauté,
verront leur culte s'étendre progressivement a I'Eglise uni-
verselle.

Il y a les saints locaux ou régionaux de telle ou telle
Eglise et dont le culte se circonscrit parfois A une seule ville
et aux campagnes avoisinantes. Beaucoup ne sontrepris que
dans des calendriers liturgiques géographiquement limités,
ce qui n’enléve rien A leur popularité, soit que les commu-
r.laulés chrétiennes locales les reconnaissent comme leurs
fondateurs (St Feuillen a Fosses), soit qu’ils soient réputés
comme des intercesseurs privilégiés par un voisinage qui
peut s’étendre a des dizaines de villages (ainsi, les lieux de
cultes de St Walhere ou de Ste Brigide).

Des saints immigrés peuvent étre, eux aussi, 1’objet
d’un culte important. Leur connaissance découle de circons-
tances locales : les éleveurs d’entre-Sambre et Meuse n’au-




m 1*= PARTIE

raient jamais songé a prier Ste Brigide d’Irlande (morte au
ient introduit son culte &

Ve s.) si des moines irlandais n’avai
Fosses ot ils s étaient installés vers 650-652. De méme, la

dévotion particuliére de telle personne a un saint géographi-
quement éloigné peut, jusqu’a nos jours, le lancer :le culte
de N.-D. de Lorette apparait au XVII° 5. & Rochefort, au
XIX¢ s. 2 Doische (sous un nom local d’ailleurs) et, a la fin
du XX¢s., ala base d’aviation de Florennes : tout simplement
parce que la maison de la Vierge a Nazareth (la Santa Casa)
étant censée s étre déplacée a travers les airs pour. apres
quelques atterrissages, se fixer enfin a Lorette (Italie), elle
devint tout naturellement la patronne des aviateurs.

Autre observation : la foi populaire n’est pas statique.
fixée une fois pour toutes sur des personnages, longtemps
éprouvés. Elle se renouvelle et s'actualise car, avec les
siecles, la multiplication des saints accroit d'autant le nom-
bre des intercesseurs potentiels. Les nouveaux venus ont
tendance a obnubiler les anciens et a usurper leur place.
Quelques exemples, tirés du monde des potales : d"antiques
Notre-Dame comme N.-D. de Bonne Espérance, N.-D. de
Walcourt, N.-D. de Foy, N.-D. de Bon-
Secours ont eu grande renommée dans
nos régions -le nombre des potales a elles
consacrées en témoigne-, mais leurs sta-
tues disparues avec le temps ou fracas-
sées par des vandales (qui désormais
hantent aussi les champs) se voient remplacées par des N.-
D. de Lourdes -du dernier cri : en plastique- ou des N.-D. de
Beauraing, soit par facilité, soit parce que les N.-D. récentes
sont estimées plus puissantes que les anciennes.

CHAPITRE 1

Dans la plus pure tradition des pharaons qui usurpaient
les ceuvres de leurs prédécesseurs en martelant leur nom au
profit du leur, le propriétaire d'un St Agrapeau (qui. déja,
n’occupe plus sa niche) va effacer le nom de ce dernier au
profitdu saint régional le plus récent et qui tient déja la place:
St Mutien-Marie.

Tout ceci témoigne finalement que la foi populaire
reste vivante, vigoureuse el réactualisant ses dévotions.
Cest ce qui a dii se passer au cours des siecles : un saint
estimé plus puissant en remplace un autre ou méme, sous
I'influence de I’Eglise, un saint réputé prend la place, au
méme lieu, d’un culte antique paien.

2. Un héritage complexe

Religion populaire ou foi populaire ?

La question se pose s’il faut placer sur le méme pied la
religion populaire le christianisme populaire ou le catholi-
cisme populaire, et la religion catholique, ol le terme reli-
gion est entendu comme formant un ensemble structuré de
croyances, de dogmes et de pratiques, contrdlé par toute une
hiérarchie allant du simple curé local au pape, en passant par
I’évéque qui exerce sa juridiction sur une région fixée : le
diocese.

Or, aprés avoir étudié de pres un certain nombre d’ex-

pressions concrétes de la foi populaire, il me semble que 1’on
setrouve en face de deux types de phénomenes religieux fort

différents dans leurs manifestations.

En effet, si les expressions cultuelles de la religion
officielle sont parfaitement codifiées et ne laissent pratique-
ment aucune place a I improvisation, a la diversité, et moins
encore 2 la fantaisie, bien au contraire, les expressions
cultuelles de la religion populaire, méme si elles se coulent
dans un certain nombre de rites, relévent avant tout de la
dévotion personnelle des fideles  tel ou tel saint personnage
et peuvent donc varier. Et méme si le clergé exerce ou tente
d’exercer son controle sur les manifestations de la foi popu-
laire. il ne le peut jamais totalement, cardiverses expressions
de ces cultes populaires, ou bien lui restent cachées, ou bien
s’exercent hors du cadre de I’Eglise officielle.

Je pense donc pouvoir en conclure que le terme «reli-
gion populaire» est sans doute excessif pour désigner -en
paralléle & une religion organisée- ce foisonnement de
démarches et de pratiques irréductibles a une véritable
structure et dans laquelle la décision individuelle garde son
libre jeu. Aussi m’en tiendrai-je désormais au terme de foi
populaire ou de culte populaire qui englobe a la fois la
croyance en la puissance et |'efficacité d’un tel saint person-
nage et les rites qu’en conséquence le dévot doit effectuer
pour en obtenir le bien maximum qu’il recherche.

De plus, le terme foi populaire peut, au sens large,
aisément englober toutes les manifestations des cultes popu-
laires qui sont aux racines mémes de I’humanité et dépassent
de loin, dans ’espace comme dans le temps, le cadre de la
religion chrétienne. Car le culte populaire, voué aux saints
des chapelles et des potales, résulte d’un héritage complexe
et diversifié ob I'on peut distinguer des apports celtiques,
romains et, brochés sur le tout, chrétiens naturellement.

Le fonds celtique

Les Celtes, qui font 1’objet aujourd’hui de nombreuses
études, apparaissent dans I’histoire comme un important
groupe humain, de langue indo-européenne, qui, depuis
I’Europe centrale, fait mouvement vers la Gaule et s’y
infiltre vers le premier millénaire. Au I1I° s. avant J.-C., les
Celtes y imposent leur autorité, leur civilisation et, surtout,
leur religion qui est un puissant ferment d’unité entre des
peuples politiquement séparés, voire ennemis. Les Gaulois
-tels que les décrit Jules Césarlors de la conquéte de la Gaule
entre 57 et 50 avant J.-C.- font partie du monde celte et ne
nous sont connus, du point de vue historique, que par les
auteurs romains qui n’ont pas toujours bien compris leur
civilisation. On sait que sur ces territoires, dont nos régions
font partie, s’épanouit une religion avec des déesses-meres,
symboles de la fécondité végétale, animale ou humaine.
L’une d’elles, Epona, est vouée plus particulierement ala
fécondité des chevaux.

La religion celtique, dotée de prétres (druides), s’ex-
prime par le culte des grandes pierres : des mégalithes -
dolmens ou menbhirs; par celui des forces de la nature €n
général -cours d’eaux, sources, foréts, tous endroils consi-
dérés comme habilés par des puissances. Les relations avec
elles se font par des rites qui nous restent en grande partie
mystérieux. Mais la découverte de dépots d’ex-voto, comme
les 836 pieces (dont 90 sculptures en bois) offertes a 12



divinité des sources de la Seine, font immanquablement
songer a ceux que I'on trouve sur les lieux ot s’exerce la foi
populaire chrétienne. La comme ici, les fideles ont voulu
laisser la trace de leur gratitude par des statuettes (représen-
tant les malades eux-mémes) ou des objets propitiatoires,
comme des clous, des monnaies, des pi¢ces métalliques
d’habillement (fibules).

Le fonds romain

Sur ce fonds religieux celtique se superpose un fonds
romain. Les Romains ont un grand respect pour les forces de
la nature et une trés grande crédulité a I'égard des prodiges,
dans lesquels ils voient des signaux faits par les dieux ou les
traces de leur action. Cette attitude les rend préts a accueillir
parmi les leurs, en leur donnant un nom romain, la multitude
des dieux des peuples vaincus, tout en cédant a ceux-ci leurs
propres dieux : donnant-donnant, c’est ce que 1’on appelle le
syncrétisme religieux.

Car, au-dela du culte officiel de I’Etat, formaliste et
glacé, la population romaine met sa confiance dans des
divinités bien plus accessibles et en quelque sorte familieres
que chacun peut créer 2 sa guise comme ce Priape local, que
le poéte Horace met en scéne :

J’ étais autrefois un tronc de figuier, bois sans valeur,
lorsqu’ un artisan, ne sachant ce qu’il allait faire de
moi, un escabeau ou un priape, se décida pour le dieu;
Jje suis dieu depuis lors et grand épouvantail pour les
voleurs et pour les oiseaix.

(Horace, Satires I, 8).

Il s’agit ici d'un culte lié aux arbres, comme celui voué
aux chénes, a la forét et méme aux plantes, dont les effets
bénéfiques étaient connus depuis des millénaires.

Mais, a c6té du culte des arbres, celui le plus prisé par
les Romains est celui des eaux.

L’eau est vitale pour les plantes, les animaux et les
hommes, et les premiéres pistes taillées a travers les halliers
le furent par les hommes et les animaux en direction de
points d’eau permanents. AuIV¢s., le pogte Ausone célébre
ainsi la fontaine Divona (2 Bordeaux) :

Salut, fontaine, a la source inconnue,
Fontaine sainte, bienfaisante,
Intarissable, cristalline, azurée,
Profonde, murmurante, limpide,
Ombragée. Salut, Génie de la ville
Propre a guérir qui y puise.

De vitales, les sources et les fontaines deviennent donc
sacrées, surtout si des phénomenes inexplicables, comme
une température élevée ou un bouillonnement spontané, s’y
observent. Les propriétés curatives, qu’expérimentalement
on découvre, sont a ’origine d’un important thermalisme, A
caracteére religieux.

En témoignent ces ex-voto figuratifs -dont certains
originaires de nos régions- et qui reproduisent des membres
malades (yeux, torses avec représentation de hernies ingui-
nales, jambes, trachées, poumons, cceurs, estomacs, intes-
tins, mains entieres ou doigts) ou des personnages entiers,

des clous ou encore des statuettes en terre cuite, des coupes,
des bagues ou anneaux jetés dans les sources et les fontaines.
S’y ajoutent des ex-voto écrits selon une formule bien fixée:
V.S.L.M. (Votum Solvit Libens Merito : En accomplisse-
ment d'un vaeu avec une juste gratitude), qui font évidem-
ment songer A ceux des lieux de culte populaires
d’aujourd’hui: Merci d Ste Adéle pour une grace obtenue, ou
la suspension, dans telle chapelle, de membres en cire, voire
de poupées en celluloid.

Ces ex-voto romains ont dii étre nombreux et de tous
les styles comme en témoigne une lettre de Pline le Jeune a
propos d’un temple des eaux qu’il a inventorié d’un ceil
curieux -mais aussi respectueux de la foi naive qui s’y
manifestait :

Tu y liras une infinité d’inscriptions gravées sur toutes
les colonnes, par toutes sortes de personnes el par
lesquelles cette source et son dieu sont célébrés. Tu
loweras les unes, tu te moqueras des autres ou plutot,
comme je connais ta bonté naturelle, tu ne te moqueras
d’aucune.

Lettres, L. VIII, VIIL.

De ce culte des eaux, fécondes et
curatives, il reste des témoins dans nos
régions. Ainsi, la Fontaine des Turcs dans
le vicus de Liberchies, qui était un lieu de pélerinage a une
divinité indigéne des eaux; et le puits de Taviers, avec un
autel votif du Ile s. consacré a Apollon devenu Grannos, lui
aussi une divinité locale des eaux.

CHAPITRE 1

Le fonds chrétien

La christianisation de nos régions est tardive -au plus
tot au IV® s.- par des soldats, des fonctionnaires et des
marchands romains et syriens. Elle ne touche -faiblement-
que certains centres urbains comme Bavai, Cambrai, Tour-
nai, Namur, Huy, Arlon, Tongres. Avec les grandes inva-
sions du V¢ s, elle recule méme. Au VI¢ s, il faut réorgani-
ser I’Eglise de nos régions dont les communautés restent
confinées a quelques villes. Quant aux campagnes -ou vit la
quasi-totalité de la population- elles ne sont touchées qu’au
Vlle s., par la création de paroisses ou I’'implantation d’ab-
bayes parmi lesquelles Fosses et Nivelles.

La christianisation en milieu rural est si faible que le
meme mot -paganus- désigne a la fois un paien et un paysan.

Laconversion des campagnes reste donc une tiche rude
et de longue haleine. Les missionnaires -souvent des évé-
ques itinérants, comme St Amand ou St Feuillen- rencon-
trent évidemment les lieux de culte locaux celtico-romains,
qui ont derriere eux peut-&tre un millénaire de pratiques et de
célébrité,

L’Eglise applique alors toute une panoplie de moyens
pour déraciner ces traces des religions antérieures:

* soit la destruction pure et simple des anciens lieux de
culte, dont les titulaires sont assimilés A des démons, donc a
des forces ou des puissances rivales irréductiblement hosti-
les;

* soit leur christianisation : 1’habitude invétérée des
populations de se rendre 2 tel ancien lieu de culte est telle

1*~ PARTIE E l




Arbre. potale et dolmen . le fonds chrétien.
Représentation du dolmen de Velaine (Jambes).
(Lithographie dans Bull. des commissions rovales d'art et
archéologie VIII, 1869).

BI 1*~ PARTIE

CHAPITRE 1

qu’il est impossible de le détruire. surtout devant I’hostilité
des fideles.

L Eglise va donc les christianiser : tel menhir sera
surmonté d une croix. tel dolmen -comme celui de Velaine
2 Jambes- sera accosté d une potale, telle source ou fontaine,
détournée de son patron paien primitif. sera attribuée a tel
saint. Des lors. les recours et les pelerinages peuventrepren-
dre. les apparences du moins sont sauves. Car I’hostilité de
I"Eglise reste vigilante en face de rites dont elle pergoit bien
I aspect magique. étranger a sa propre pensée, selon laquelle
ni Dieu. ni les saints, ses serviteurs fideles, ne peuvent étre
capturés par des formules magiques ou contraints a des
actions.

Pounant, dans la pratique, que de compromis -voire
davantage- restent nécessaires pour concilier ces manifesta-
tions d une foi vive el spontanée, mais sans discernement,
avec |'enseignement de I'Eglise.

Ce n’est d’ailleurs 12 qu'une fraction de ces traditions
antéchrétiennes (comme les grands Feux de Caréme, les
Carnavals et les rites mis sur le compte de St Jean-Baptiste

-le 24 juin : feux, eaux et plantes magiques) que 1'Eglise
s'est efforcée de canaliser a défaut de pouvoir les supprimer
et auxquelles elle ne cesse, durant des siecles, de manifester
une hostilité grandissante. Renan -un Breton de Treguier-
nous en laisse un témoignage du lemps de sa jeunesse, vers
1840 :

Loin d'encourager les vieilles dévotions populaires

[multiformes et fort répandues en Bretagne, un réduit

celtique] le clergé ne fait que les 1olérer; s'il le pouvail,

il les supprimerair. 11 sent bien gue ¢ est la le reste d un

autre monde, d'un monde peu orthodoxe.

Cette hostilité s’exprime dans les décisions juridiques,
de synodes ou de conciles; elles sont précieuses pour I’his-
torien du folklore car elles nous transmettent des rites
populaires encore pratiqués aujourd’hui. J’en évoquerai
quelques-uns plus loin.

Que conclut Gabriel Le Bras, un des initiateurs de la
sociologie religieuse :

Le premier acte de notre histoire religieuse est la

rencontre des pratiques chrétiennes importées d' Orient

et des vieilles pratiques du paganisme indigéne [celli-
que et romain].

Paysans des domaines, boutiquiers et artisans des

«vicir, desvilles, etméme I aristocratie, recherchaient

par des invocations religieuses et des rites magiques le

secours de puissances cachées. L' idéal des Germains
se tenail a méme hauteur terrestre : la conception
antigue des mystéres ne touche guére ces hommes
temporels. s ne pouvaient comprendre le sens profond
des Sacrements ef des Offices. Mais ils furent sensibles
aux injonctions et aux miracles. La pratique religieuse
en Gaule et dans tout I' Occident s’ est prolongée grace
au double prestige du merveilleux et de I" autorité.

Le grand art du christianisme fut de substituer des
habitudes nowvelles aux anciennes dans un cadre
matériel et temporel a peine remanié : conservation des
liewx sacrés, souvent méme édification de 1" église sur
I"emplacement dutemple ; concordance des calendriers
gui vd jusqu'a I'imitation des fétes paiennes.




Premiére partie :
APPROCHES DE LA FOI POPULAIRE

CHAPITRE ._

LE CONTENU

ET LES SUPPORTS
TRADITIONNELS

DE LA FOI POPULAIRE

Apres cette approche de la foi populaire dans le temps,
qui a montré la continuité des croyances populaires du
monde paien au monde chrétien, il faut voir de plus prés sur
quoi elle repose et quels sont les lieux od elle tend A
s’exercer.

1. QUELQUES COMPOSANTES
DE LA FOI POPULAIRE

Dans la foi populaire, ce qQui est sans doute le plus
frappant au premier abord, mais qQui se confirme ensuite,
¢’est un caractére de spontanéité et de démarche person-
nelle, partois méme fortement individualisée ou, en tous cas,
affirmée comme telle, A tort ou A raison. Une enquéte récente
faite sur le sujet a enregistré cette réponse : «J'ai ma petite
Ste Thérese et elle me suffits. Cette réponse, sous son
dpparence naive, est trés indicatrice. Il s’agit du choix d’un
saint personnage par une personne qui individualise forte-
ment ce choix, s’en approprie I"objet et en fait un absolu,
Cela devient un monde clos et qui tend & I’hermétisme.

_




Une foi émotionnelle

Sil’on a défini la religion -celle qui s ‘'exprime dans des
institutions qui ont leur poids- comme un ensemble de
croyances, de dogmes et de pratiques cultuelles en vue
d’établir une relation avec Dieu ou des dieux, ensemble
structuré, obéissant & des normes officiellement définies,
controlées par des autorités spirituelles responsables, il est
clair que la foi populaire se situe bien en marge d’une telle
définition.

En effet, non seulement elle est loin de former un
ensemble structuré, mais. de plus, elle échappe -parfois de
maniére importante- aux normes de I'Eglise qui tentent sans
totalement y réussir de s’imposer a elle.

Car. si elle n’est pas vraiment une religion, elle est
certainement tout imprégnée de religiosité, ¢’est-a-dire de
dispositions, d'élans qui. par essence, relévent de la sensibi-
lité, de 1'émotion du fidele. voire méme de son émotivité,
¢’est-a-dire de ses réactions plus ou moins controlées a des
impressions venues de 1'extérieur et percues comme agréa-

bles. désagréables ou méme hostiles.
m 1~ PARTIE

CHAPITRE 2

Tout cela ressortit au domaine d’un
affectif plus ou moins prédominant, plus
ou moins bien assumé ou qui cherche -et
trouve- un exutoire vers le spirituel, mais

un spirituel concret.

Conjuration contre la peur des peurs :
le diable et les sorciéres

L’ homme du passé -comme celui d"aujourd "hui- se sent
dominé par des forces supranaturelles ou sumnaturelles :
Dieu qui, méme s’il punit, estd'abord le Bon Dieu , ainsi que
le Diable, force de destruction et attaché, par méchanceté
pure, a couvrir de malheurs le monde de la nature, des bétes
et des gens. Il est aidé efficacement par ses suppots, les
sorcieéres (makrales), vivant secrétement dans les commu-
nautés mémes et chargées de tiches bien concrétes : faire
tarir le pis des vaches, faire tourner le beurre, amener les rats
dévastateurs, diriger les orages sur telle moisson, nouer
I'aiguillette, ensorceler les femmes grosses ou les petits
enfants, etc.

C’est | la peur des peurs que certains pensent conjurer
en faisant avec 1’ennemi une sorte d’alliance. Ainsi, d’au-
cuns appellent i la rescousse des sorcieres de bonne com-
position, des sorciers (makrés) de meilleure réputation que
leurs correspondantes féminines, des groumanciens (nécro-
manciens qui interrogent les morts), des guérisseurs et des
chasseurs de sorts qui lisent dans des livres comme I’
Enrichidion Léonis Papa, Le médecin des pauvres ou quel-
que mystérieux grimoire.

Mais I'Eglise ne badine pas avec ces compagnonnages
hautement suspects, surtout en ce qui concerne les sorcieres,
et elle sévit, appuyée par les autorités publiques, elles aussi
terrifiées par la crainte des maléfices. Finalement, pour se
protéger, il vaut mieux demander aux saints, a qui I’on
attribue une puissance supérieure (soit qu’elle vienne de

Dieu, soit qu’on les en gratifie pour la bonne cause), de
casser les sorts ou méme de les prévenir.

Recherche d’une protection d’En Haut

L’homme du passé -davantage encore que 1’'homme
d’aujourd’hui, qui n'en est pourtant pas exempt- se sent
cemné par des forces d’autant plus inquiétantes qu’elles Juj
demeurent rationnellement inexplicables. Les éléments
naturels d’abord : la pluie renverse les moissons et les géte
en des temps ol la famine reste toujours menagante et préte
a décimer des communautés villageoises; la sécheresse
persistante ne vaut guére mieux pour les plantes et, de plus,
elle menace les réserves d'eau; la foudre s abat, tue hommes
et troupeaux et incendie les champs, ol s’est exercée la
longue peine des gens.

Comment prévenir ces catastrophes naturelles toujours
suspendues ?

Les animaux, eux, se contaminant mutuellement, tom-
bent malades, dépérissent et crévent de maladies percues
comme d’autant plus redoutables quelles restent mystérieu-
ses. Or, la mort du cheptel, ¢’est non seulement la ruine du
paysan -surtout du plus pauvre qui ne posséde qu'une vache,
quelques moutons, chévres ou cochons, sans oublier la
volaille-, mais I'interruption d’un cycle nourricier.

Le vieux paysan romain encore paien avait trouvé un
recours dans des processions printaniéres a travers champs
quand commence a se former le fruit tant espéré. C’étaient
les Robigalia parce qu’on y invoquait un dieu Robigus qui
préservait les moissons de la maladie de la rouille (robigo),
engendrée par lanéfaste lune rousse, par ailleurs peu propice
aux amours. L’Eglise reprend le rite. Ce sont les rogations
ou prieres de demande qui se déroulent a travers nos campa-
gnes le jour de la Saint-Marc (25 avril) et les trois jours avant
I’ Ascension.

Un certain nombre de nos potales et chapelles ont été
établies sur leur parcours, soit pour servir de reposoirs avec
une console faite expres, soit pour attirer la bénédiction de
Dieu sur les champs voisins.

En une longue litanie, tous les saints du ciel se trouvent
convoqués a protéger champs, prés, bois et, par extension,
les animaux de ferme et les hommes qui les gouvernent.
Avec le rappel lancinant des grandes terreurs ancestrales :

De la faim, de la peste et de la guerre, protégez-nous,

Seigneur.

Pour les suiveurs des rogations, le périple immuable
qu’ils effectuent, c’est la garantie d’une sécurité assurée
d’En Haut et dont potales et chapelles sont le signe concret
de la bénédiction de Dieu et de tous ses saints sur les choses
humbles : les fruits, les légumes, les céréales qui conservent
la vie des hommes.

Mais il y a encore la mort et les maladies qui cernent le
pauvre monde, a tous les ages de la vie.

Des femmes, éreintées de travail, perdent leur fruit; des
enfants mort-nés jettent I’angoisse dans des familles: que
deviendra I’dme de ces innocents non baptisés ? Errera-1-
elle plaintive ou malfaisante autour de lamaison ? L’on court
a des Notre-Dame locales efficaces, comme ce fut le cas pour
St Mort (4 I’origine mort-né, d’ o son nom) afin que I’enfant
-ayant brievement retrouvé la vie (c’est le répir)- soit bapti-
s€, qu’il soit en paix, désormais lui et ses parents...



R4 DR

4
win <

i 'Y
Sk A

Notre-Dame de Lorette a Sosoye.

Si I’enfant est languissant (parce que rachitique), en
proie & la fiévre lente, que Ste Fiv’léne (fievre lente) ou
Geneviéve le guérisse. S’il marche tardivement, que St
Stamp (celui qui est debout) en fasse un bé-stanipé (un bien
assuré sur ses jambes) et non un mati stampé (un mal assuré
sur ses bases). Et ainsi de suite tout au long de la vie
calamiteuse de I'homme dont le vieux Job disait déja :

La vie est rude pour les hommes sur la terre... (7,1)
et:

L’ homme n’est rien d’ autre que I'enfant de la femme.
Savie sera donc bréve et remplie de tourments... (14,1).

Nos vieilles gens pratiquent, eux aussi, un optimisme
trés modéré que l’on retrouve encore chez nos paysans
sentencieux : si on les interroge sur leur santé, celle des bétes
ou sur les fruits des champs, ils vous répondront que :

Rien ne va jamais vraiment bien en tout et partout.

Désir d’un exaucement immédiat

Mais cette foi pressée, elle demande d’étre exaucée au
plus t6t. C’est tout et tout de suite. Le petit salut immédiat
plutdt que le salut a long terme qu'enseigne la religion
officielle.

La priére se fait a la fois plaintive et autoritaire, respec-
tueuse et audacieuse, humble et vindicative, car les saints qui
n’exaucent pas sont honnis par leurs propres dévots : d’au-
cuns sont jetés dans des mares, d’autres tournés face au mur

ou couverts d’un torchon. Et les promesses s¢ mélent aux

menaces.
C’est un culte plein de sincérité mais aussi d

otl la familiarité, finalement, I’emporte :
Saint Caboulet, lui, ¢’ est le spécialiste du temporel et
ses anributions sont toutes simples. (...} Tout cela,
terreau, légumes, fruits et bétes, ¢'est sous la juridic-
tion de Saint Caboulet. Le gros ne lui demande que la
prospérité. Etil le traite familiérement. Il n"a pas a se
géner avec lui puisqu'il lui a rendu le grand service de
le déterrer... C'est pourquoi le gros lui parle assez
rondement, en un patois que le saint doit comprendre,
étant du pays. Avec Saint Antoine, le gros s'expligque en

frangais. Et il soigne ses phrases.

Arthur MASSON, «Toine Culot».

e tensions

Mais, dans sa rude vérité, cette familiarité est-elle si

loin du cri des gens simples, dont retentit I'Evangile ?

Descends avant que mon enfant ne meure (Jean 4, 19),
Si tu le vewx, tu peux me rendre pur (Mc 1, 40),

Si je touche quelque partie de ton
vétement, je serai guérie (Mc 5.8).
Et la réponse : Va, ta foi t'a sauvé.
(Mc 5. 28).

1‘~ PARTIE
CHAPITRE 2

La spécialité des saints

Mais I'acte de foi irraisonné et total qui meut cette piété
populaire se trouve, dans les faits, parcellisé : la foi globale
en la puissance ou en I’amour de Dieu est remplacée par une
foi éclatée, éparpillée entre de multiples intercesseurs, dont
certains atteignent 4 un haut degré de spécialisation dans le
rayon qui leur est dévolu par leurs fideles.

Par contre, d’autres sont bons pour tout, ce qui rend
leurs dévots plus exigeants et leur tiche d’intercesseur ou de
guérisseur d’autant plus difficile. On a calculé le nombre de
saints généralisres : 49 guérisseurs de maux de téte; 23 de la
goutte; 85 de maladies infantiles; 123 des fievres -mot
fourre-tout car les gens prennent 1'effet pour la cause-; 18
des coliques et 20 des maux de dents.

Le résultat apparait a |’opposé d’une vrai religion. Ici,
dans cette foi populaire, il n’y a plus de véritable perspective,
car tout se ramasse en de petits actes, avec des formules
€prouvées, dans ces petits coins que sont ces sancluaires
locaux.

Permanence et évolution de la foi populaire

Telle fut la foi du plus grand nombre et telle elle le reste
aujourd’hui pour un public encore considérable et auquel
tous ceux qui voient de prés les manifestations de cette foi
hésitent & appliquer le terme de populaire, entendu comme
désignant une classe sociale bien déterminée -la plus hum-
ble. En effet, dans cette masse de dévots aux saints populai-
res d"aujourd’hui, on ne trouve pas que des gens d humble
condition, mais aussi des gens bien assis sociologiquement.

Celtte constatation fait surgir une interrogation fonda-




mentale : I’homme de nos pays industrialisés, au-dela d'une
omnipotente et omniprésente civilisation technicienne. ne
continue-t-il pas de porter en lui -plus ou moins assourdies
et plus ou moins jugulées- de vieilles inqui€tudes, de vieilles
questions sans réponse immédiate et rationnelle, qui ont
traversé les millénaires et qu’il lui faut remettre avec une foi
totale 3 des dénoueurs de questions, & des donneurs de
réponse, dominant leur dévots mais en méme temps de plain-
pied avec eux, intemporels et pourtant concrets, tout-puis-
sants et familierement secourables : les saints personnages
de la foi populaire? Ce qui signifie, dans la durée des siecles
et dans la succession des civilisations s’ annulant les unes les
autres, qu’un vieux fonds humain reste inchangé comme
I’est son recours : des intercesseurs ressentis comme pro-
ches.

Ainsi, passé, présent et avenir de la foi populaire

apparaissent-ils comme un tout qui transcende les temps, les
lieux et les grandes religions.

Mais, dans le catholicisme, entre la foi populaire du
passé et celle d’aujourd’hui. une nuance doit étre apportée et

leurs peres, quant a la nature hostile contre laquelle il faut se
protéger. mais ils en garderontd’autres quisont dans le fondy
humain : comment s’ expliquer la maladie, la mort, la ruipe
matérielle, les malheurs et les accidents ?

Avec les mémes interrogations : quelle puissance dy
mal agit ? Comment la contrebalancer ? Par quels rites de
pelerinage ou d’intercession 7 Mais elles sont posées désor-
mais en dehors de la structure d’une religion officielle qui
n’est d’ailleurs plus pratiquée.

D’ou la majoration de pouvoir accordé A des saints
particuliers, devenus des sortes de fétiches ou d’amulettes e(
complétementisolés d’une strucrure religieuse ol ils avaient
anciennement une place dont I'Eglise veillait & ce qu’ils ne
débordent pas trop.

Sur cette dissociation actuelle de la foi populaire d’avec
la religion. tous les témoignages concordent. Dans les lieux
de pelerinage célébres d aujourd’hui comme i Ste Rita (a
Bouge ou a Marchienne-au-Pont) ou encore a St Benoit 2
Maredsous, lors des offices dominicaux par exemple, on
observe deux publics paralléles : 1'un qui y participe; I’autre

elle est d'impo . i i i i
portance qui va et vient au risque de troubler le premier et qui ne

s’intéresse qu’au saint dont il attend les faveurs et auquel il
offre prieres et bougies.

Le monde des chapelles et des potales
-expressions de la foi populaire ancienne-
estessentiellement rural, parce que la struc-
ture de notre société areposé, jusqu’ala fin
du XIX*s., sur un secteur primaire prédominant, ¢ est-a-dire
celui de communautés restreintes, vivant 4 et par la campa-
gne.

E:l 1~ PARTIE

CHAPITRE 2

2. LE CADRE NATUREL DES LIEUX
DE RECOURS

Ces petites communautés sont imprégnées de leurs
traditions propres -conservatrices- et, de plus, régies par leur
curé, connaissant bien ses brebis et celles-ci le connaissant
tout autant, aI’ombre de /eur clocher. Le curé tient I'ceil a ce
que les rites de la foi populaire -admis de plus ou moins bon
cceur ou seulement tolérés- ne connaissent pas de dérives
trop prononcées vers les pratiques magiques, rejetées ferme-
ment par I’Eglise comme d’origine diabolique.

Pour!’Eglise primitive, la Nature -paienne- est devenue
partie de la Création, ceuvre de Dieu et donc bénie et
exorcisée de tous ses dieux paiens antérieurs. Du moins en
théorie car, dans la pratique, les missionnaires, c’est-a-dire
les planteurs de la foi chrétienne, se heurtent a forte partie et
a des traditions culturelles locales ou régionales qui ont sans
doute derriére elles plusieurs millénaires.

Des sites restent privilégiés et, en eux, des objets bien
déterminés : surtout les arbres (particularisés) et les eaux,
dont les pouvoirs se prolongent sans discontinuité du paga-
nisme populaire au christianisme populaire. En quelque
sorte, deux enveloppes successives d’une méme foi popu-
laire en des intercesseurs proches et familiers.

Ainsi, les expressions de la foi populaire -méme a la
limite de la superstition- se trouvent-elles quand ¢ est possi-
ble, insérées dans une structure d’Eglise, de pratiques reli-
gieuses officielles dont la messe dominicale reste le centre.

Les saints s’y intégrent et leur statue peut se retrouver
a la fois dans I'église du village et dans les chapelles et
potales nées de la dévotion privée. Telle est la situation
ancienne.

Mais, vers la fin du XIX* s. -il y a un siécle déja- ces
communautés rurales aux coutumes stables vont se trouver
disloquées par I'appel incessant et irrésistible de main-
d’ceuvre émanant des villes industrielles en pleine expan-
sion.

Sur la résistance au christianisme de ces antiques lieux
de culte, les témoignages, surtout dans les vies des saints
évéques pérégrinant dans leurs diocéses pour y fixer la foi
chrétienne, abondent. La mesure des difficultés qu’ils ren-
contrent nous est fournie par I’appel a 1’aide qu’ils font
fréquemment au pouvoir politique déja chrétien.

Voici deux témoignages éclairants. Le premier est Liré
Le cadre religieux traditionnel va se trouver lui aussi  de la vie de St Martin (v. 316-397) par Sulpice-Sévere :
rompu, soit que des familles entiéres -surtout parmi les
Jeunes générations- émigrent vers la ville, soit que le village

se réduise a une sorte de dortoir.

Martin voulut aussi détruire un temple que la fausse
religion avait comblé de richesses, mais la foule des
paiens s'y opposa tant et si bien qu' il fut repoussé non
sans violence. 1l prie et jetine, des anges lui promettent
leur appui et :) /i retourna droit au village et, tandis que
les foules paiennes le regardaient sans bouger, démolir
Jjusqu’ aux fondations cet édifice impie, il réduisit en
poussiére tous les autels et statues.

En ville, ces nouveaux citadins vont se retrouver isolés
et solitaires, ne formant plus que des familles nucléaires,
déracinées de leur milieu humain rural ancien bien plus sage
et protecteur.

Certes, ils n’auront plus les inquiétudes des paysans,



dl I
nun..g]_ﬂnﬂm:uﬂ ol

Evolution d'un culte.

1*< PARTIE
CHAPITRE 2

B : premiére chapelle en bois ; E . chapelle en pierre (1 603) ;
H - sanctuaire actuel (1609). Drapelet de pelerinage de Montaigu (Brépols, Turnhout, XIX*s.).

L’autre, un édit de Childebert ler (544), dont I'effetn’a
da étre ni immédiat ni total puisque, quelque deux cents ans
plus tard (789, 794), des capitulaires de Charlemagne re-
prennent ce méme sujet. :

A I'égard des astres, des pierres et des fontaines, oit
qitelques insensés vont allumer des chandelles et prati-
quier d autres superstitions, nous ordonnons que cet
usage soit aboli... [Que celui qui] s opposerait a ceux
qui ont re¢u [’ ordre de les détruire soit traité comme un
sacrilége.
Ces deux textes désignent clairement les cultes incrimi-
nés : ceux des arbres et des eaux, particulierement des
fontaines, auxquels il faut ajouter celui des pierres.

Les arbres sacrés

Déja, la sylve profonde devait inspirer inquiétude et
respect. Les légendes la peuplent de créatures merveilleu-
ses: les f[ées et d’autres €tres bénéfiques comme ceux qui
hantent Brocéliande, la forét enchantée des chansons de
geste. Mais, dans 1’épaisseur des foréts, on trouve aussi des
sorcieres et le diable qui se rassemblent aux carrefours des
sentiers et tiennent sabbat sous le couvert des grands arbres,

Cependant certains arbres sont de bon augure : isolés
sur des hauts-lieux, proches d’un point d’eau, et, sans que
plus personne ne sache pourquoi, devenus sacrés, car ils sont
I"habitation d’un dieu et ne peuvent étre abattus sous peine
de malheur. Lucain (39-65) rapporte que les gens proches de
la forét de Marseille croient que celui qui briserait les
membres d’un arbre aurait, lui aussi, les siens rompus.

C’estdans cette ambiance qu'il faut replacer cette sorte

de provocation de S' Martin a I’égard des dévots d’un pin

sacré : qui sera vainqueur, le saint du Dieu chrétien oul'arbre

du dieu paien ? :
... Ces mémes gens [le prétre du lieu et la foule des
paiens] qui pourtant... n" avaient pas bougé pendant la
démolition du temple ne supportaient pas que I'on
coupe I'arbre [un pin sacré]. Martin s’ employairt a leur
faire observer qu’ une souche n’avaitrien de sacré : ils
devaient plutér suivre le Diew qu’ il servait lui-méme; il
Sfallait couper cet arbre car il était consacré a un
démon. [Les paiens le mettent au défi de se placer du
cOté ou tomberait I'arbre]. I/ le reléve et, bien entendu,
I"arbre tombe de I'autre cété (Vie de S' Martin, chap.
13).

Les fonctions de I'arbre sacré restent multiples : arbres
A loques ou arbres a statues, arbres a clous ou arbres dont le
bois est saint et peut servir de remedes.

Les bénis chénes

A Montaigu, on vénérait un chéne déji christianisé
avant 1500, par la pose d’une porale avec une statue de la
Vierge. Mais le culte devait avoir gardé un caractere super-
stitieux puisque, vers 1600, Miraeus, évéque d’Anvers, fit
abattre I'arbre. Ce qui n’arréta nullement la dévotion. En
1602, une modeste chapelle en bois prit la place du chéne et
donna une plus grande notoriété au culte. Celui-ci s’amplifia
avec la visite des pieux Archiducs Albert et Isabelle qui, en
1608, poserent la premiére pierre de I'actuel sanctuaire. Le
pelerinage de Montaigu est lancé.

A Foy-Notre-Dame, en 1609, en débitant un vieux
chéne, on y découvre une statue de la Vierge insérée dans
une anfractuosité du tronc, deux siécles auparavant. L arbre

IR g e T————




Arbre avec potale a la Vierge a Maredret.

s’est refermé sur la niche naturelle et I'a recouverte. Ici
encore : une statue posée dans un arbre.

A Bon-Secours, autre lieu de culte célébre a N.-D., un
vieux chéne dit chéne d’entre deux-bois est déja, au XV« s,
un lieu de culte ancien a une N.-D. dans une potale apposée

a ce chéne.

En 1603, la statue est un bloc informe et le curé fait
abattre le chéne dont on tire deux nouvelles statues de la
Vierge : I'une est installée sur place dans une pyramide de
pierres a trois compartiments en compagnie de St Quentin et
de St Martin. Ce sont des potales rudimentaires. Quant aux
pelerins, ils emportent des parcelles de racines du vieux
chéne qui possede des pouvoirs guérisseurs.

Ces arbres sont vraiment christianisés et quand on les
supprime ensuite (ceux de Montaigu et de Bon-Secours sont
abattus, celui de Foy débité en morceaux, eux aussi chargés
de pouvoirs) pour les remplacer par de vastes chapelles, 'en-
droit devient un licu de pélerinage que contrélent les autori-
tés religieuses chargées d’avaliser les miracles qui s’y pro-
duisent, et de les promouvoir par des images pieuses ou des
livrets de pelerinage.

Mais le souvenir de I'arbre, origine du culte, reste
vivace, car ses fragments ont un pouvoir guérisseur par eux-
mémes. Ainsi 2 Foy-Notre-Dame, le P. Bouille, s.j., rap-
porte, vers 1620, douze miracles dis a ce bois : soil par
attouchement, soit par immersion dans un liquide, soit sous
forme d’une poussiere absorbée par le malade. Encore
aujourd’hui, la toponymie a gardé trace de cette christiani-
sation de I’arbre sous le nom de chéne-a-'image.

A c61é d'un culte vraiment officialisé, on trouve aussi

Arbre a loques : chéne St-Antoine (Herchies),
photo (v. 1900/1912), dans J. Chalon :
Les arbres fétiches de la Belgique,
Anvers (1912), p. 18.

des arbres, assez souvent accostés d’une chapelle ou potale,
voire méme d’une croix, le plus souvent isolés et distants
d’unlieu de culte officiel et public, ¢’est-a-dire échappant en
grande partie a la vigilance de I’autorité ecclésiastique.

La spécialité de ces arbres -qui peuvent étre voisins
d’une source ou d’une fontaine, ce qui donne lieu a un double
rituel- est de fixer les maladies de leurs dévots. Ce sont les
arbres a loques et les arbres a clous.

Les arbres a loques

Apreés avoir baigné ou aspergé d’eau la partie malade du
corps dans une source ou une fontaine s’il s’en trouve une,
voisine, il faut accrocher a I’arbre, dans les branches ou au
tronc, des pansements de toutes espéces qui ont €€ en
contact avec le membre malade ou blessé et sont donc
automatiquement porteurs de la maladie. Abandonnés a
I’endroit réputé sacré, ils y conservent avec eux le mal dont
le patient se trouve ainsi débarrassé.

Il peut méme y avoir offrande d’une parcelle de 1'indi-
vidu, par exemple une méche de cheveux, le geste étant
préventif d une maladie ou représentant un ex-voto. On peut
se demander si la tresse de cheveux de femme, découverte en
1609 dans la niche naturelle du chéne de Foy-Notre-Dame,
n’'est pas tout simplement la trace d’un de ces rites de
prévention ou de reméde 4 une maladie ou d’action de
grices.
Les logues peuvent élre remplacées par des croi.x,
comme 4 Marcour, 4 I"arbre de St Thibaut, ermite, non o1
d’une chapelle de 1637/1660. Ces croix rudimentaires sont
posées sur I'arbre ou s’y trouvent attachées. C’est une



Arbre a clous : tilleul de Soleilmont (Gilly),
fv. 1990/19]2) dans J. CHALON :
Les arbres fétiches de la Belgique,
Anvers (1912), p. 31.

Arbre a croix. Ermitage de St-Thibaut a Marcour
(v. 1915/1920) dans J. CHALON :
Fétiches, idoles et amulettes,
St-Servais - Namur (1920), p. 347.

processions des rogations de huit paroisses; de Braine-
I’Alleud avec une croix proche, dite de saint Z¢€ qui pourrait
étre une déformation de saint (z)Etton honoré a 1'abbaye
bénédictine de Liessies; de Chapelle-lez-Herlaimont, de
Trazegnies et, surtout, de Soleilmont, a une centaine de
metres dusite de I'abbaye cistercienne. C’est le plus fameux:
on y a dénombré au moins 70.000 clous.

variante christianisée et symbolique des logues. Elles fixent
un veeu. Ces croix elles-mémes sont sans doute la matéria-
lisation ou la commémoration d’un pélerinage qui avait lieu
le 3 mai, jour de I’Invention (= découverte) légendaire de la
Croix du Christ par Ste Héléne, mere de I’empereur Cons-
tantin.

Dés lors, I’arbre lui-méme se trouve christianisé, c’est-
a-dire intégré dans le culte d'un saint. Ainsi, le vieux chéne Bien entendu, clouer une maladie & un arbre est un acte
de Herchies est appelé le chéne de St-Antoine a cause d’'une  dangereux : le clou enfoncé, il faut s’ enfuir au plus tét. Ar-
chapelle toute voisine dédiée a ce saint. Il s’agit ici de St racher un clou, par pure inconscience, ¢ est contracter auto-
Antoine ermite (avec son fidele cochon) invoqué contre le matiquement la maladie dont il était le réceplable.
mal des ardents ou feu de §' Antoine dii 2 I'absorption de pain
de seigle ergoté et qui provoque, entre autres, 1'éruption de
clous. C’est d’ailleurs sur ce jeu de mots clous et clous que
I’apport de pansements et, par extension, de pigces diverses
d’habillement, s’est complété peu a peu par la fixation de
clous.

Les eaux miraculeuses

J'aiexpliqué plus haut I'importance de I’eau vitale dans
toutes les sociétés et notamment dans le monde romain.
D’ou la présence de multiples dieux attachés non seulement
aux chdteaux d' eau du temps, les nymphées, mais aussi aux
CdUX courantes : rivieres, fontaines et sources, ces deux
Au fond, il s’agit d’un rite voisin de celui des arbres a dernieres étant plus aisément lides 2 un culte bien localisé.

Les arbres a clous

loques, mais nettement plus parlant. Les mots clou et clouer
. S e Les sour 7 ]
font d’ailleurs partie d’expressions trés imagées : rester irces sacrees des Romains
cloué sur place, lui clouer le bee, lui river son clou, elc. Beaucoup de rites que I'on retrouve dans les lieux de

culte chers a la foi populaire sont déja ceux des Romains. Ce
dieu qu'on vénére, on "appelle le rapproché (proximus),
nous dirions le familier. On le prie, on fait des ablutions avec
I"eau de sa fontaine, on inscrit des graffiti d’espoir ou de
?rut:t:;de sur les murs du petit temple voisin, on jette dans le
ond de l: i as ieces d’ ¥

Tels sun[llcs arbres célebres de Coplice, sur la com- ousim;ll:ntl(:rl\[lndl:;::)unjz (IScbl(I):srfcci (iiilglfgz: t;j Ol;; X esqui
mune de Battice, haut licu ol se rencontraient jadis les s'excusent dans des ex-volo : 5(.a,'ls.t, d‘(, ,,,up;,[:.,::’;;sg;

;

Clouer une maladie, ¢’est, a la fois, I'interrompre et,
mieux encore, la transporter ailleurs ct I'y fixer de maniere
définitive, espére-t-on : sur un arbre déjd antérieurement
considéré comme sacré et, a ce titre, pouvant servir de
réceplable définitif aux maladies.




Ea 1¢* PARTIE

bracelets, pierres gravées, bagues, fibules -bref tout ce qui a
louché le pelerin.

La religion chrétienne et l’eau

L auitude judéo-chrétienne a 1'égard des eaux est
marquée d'ambivalence.

Dés le récit des origines, ’eau intervient :

La terre était comme un grand vide, I'obscurité cou-

vrait 'océan primitif et le souffle de Dieu agitait la

surface de I' eau (Gen. 1,2).

Dieu gouverne déja celte eau indistincle qui va bientot
devenir foisonnante de vie :

Diew dit encore : que les eaux grouillent d une foule

d’ étres vivants... Dieu créa les grands monstres marins

el toutes les espéces d'animaux qui se faufilent et

grouillent dans I'eau... Et il constata que ¢’ était une

bonne chose. Dieu les bénit... (Gen. 1, 20-21).

Puis, il y a le Jardin d"Eden avec sa source jaillissante
et son fleuve aux quatre bras irriguant tout et créant vie
autour de lui. Mais ces eaux, bonnes,
deviennent destructrices par le Déluge.
Puis, Dieu jure de ne plus jamais envoyer

CHAPITRE 2 |a grande inondation contre les hommes.

Plus tard, un poeéme admirable céle-
bre les eaux bienfaisantes sous I’autorité de Dieu :

Sur les montagnes, se tenaient les eaux

A ta menace, elles prennent la fuite

A la voix de ton tonnerre, elles s'échappent
Elles sautent les montagnes et dévalent
Vers le lieu que tu leur as assigné

Tu mets une limite a ne pas franchir

O’ elles ne reviennent couvrir la terre.
Dans les ravins tu fais jaillir les sources
Elles cheminent au milieu des montagnes
Elles abreuvent toutes les bétes des champs
Les onagres assoiffés les espérent

L’ oiseau des cieux séjourne prés d'elles
Sous la feuillée il éléve la voix...

Tu fais croitre I' herbe pour le bérail

Et les plantes a I'usage des humains

Pour qu’ils tirent le pain de la rerre

Et le vin qui réjouit le ceeur de I'homme.

(Ps 103, 1-12, 14-15)

Etpoursignifier le bonheurdes exilés rentrant chez eux,
le prophete Isaie s'écrie :
Ivres de joie vous puiserez les eaux
Aux sources du Salut.
(Is. 12,3)

Telle est d’ailleurs I'inscription figurant dans la crypte
de I'abbaye d’Echternach au-dessus de la fontaine de St

Willibrord.

Enfin, I’eau est magnifiée avec le baptéme du Christ par
St Jean le Baptiste et le symbole qu’elle va représenter pour
les chrétiens : comme morts et ensevelis avec le Christ, ils
ressuscitent avec lui a travers les eaux baptismales, en
hommes nouveaux.

Crrater dmmniu Lo dul dwcantague ceptilia 8t st 4uelatie lup a2 pvu i o 4

waenert iwe winta g reptibia g befhar

L Dimie ol faume foist pomatar T nd Bad (¥
Pt g Futin @ Peilmedsl «nt wnsdfa g fpeea mmnpie

Dieu, créateur de la terre et des eaux,
dans Hortus deliciarum, d'Herrade de Landsberg (XII s.)
Ed. Oberlin, Strabourg (1945).

Fontaine Ste-Adéle (Warnant), (v. 1915/1920)
dans J. CHALON : Fétiches, idoles et amulettes,
St-Servais - Namur (1920) p. 189.

Ainsi, pour I’Eglise, I’eau devient un élément du Salut
des hommes.

Les eaux paiennes christianisées

Mais cette admirable vision théologique reste difficile
a percevoir ou pratiquement hermétique pour la masse des
paiens, amenés difficilement a un christianisme méme tres
simple. Pour eux, les eaux restent marquées par leur long
passé paien : indispensables a la vie, elles continuent de
recéler les bienfaits du dieu particulier qui habite relle source
ou relle fontaine.

Ici, I'Eglise va adopter en pratique plusieurs attitudes
dictées par ce qui est possible :

* Ou bien les sources et les fontaines objets d’un culte
seront comblées et les monuments votifs détruits : on a
découvert de ces anciennes sources paiennes effondrées, et
recelant des débris de statues et des piéces de monnaie
romaines, signes tangibles d’un culte.

Car I’hostilité des évéques, réunis en conciles provin-
ciaux, ne désarme pas contre les restes des cultes paiens :

Que |I’on veille] artentivement a ce que s’ ils voient des

gens...accomplir, auprés de je ne sais plus quels pierre,
arbre ou source, des rites incompatibles avec I esprit
de I'Eglise, ils les chassent de I Eglise. (Tours 11, [567],
¢.23).
Méme des prétres ou des moines restent contaminés par
des coutumes paiennes :
Si un clerc ou un moine ou un séculier... pensen!
pouvoir révéler a d'autres les sorts qu’'on arribue
faussement aux saints, qu’ils soient rejetés de la com-
munion de I Eglise (Orléans I, [511] ¢.30).

P, e - of fontaines

* Ou bien I'Eglise christianise ces sources €l fontain Is

. » : . S Sé 5

en les rattachant a la vie d’un saint. Par exemple les bd’_"ns
dits céphalophores, ¢’est-a-dire portant entre leurs ma

-



1‘ PARTIE

leur propre éte tranchée, et qui, apres leur supplice, seraient
venus la laver A une fontaine ou a une source, dés lors
sanctifiée & leur nom ou sous leur patronage.

Mais d’autres points d'eau se trouvent christianisés par
la présence d’un ermite, le voisinage d’une église ou d’un
monastere. Ils deviennent alors le complément quasi indis-
pensable d’un culte officiel tout voisin. Ainsi, pour m’en
tenir A un rayon géographique restreint: St Job a Mettet, S*
Adéle 3 Warnant - et 2 Orp-le-Grand, S Laurent 4 Sart-Saint-
Laurent, S' Hilaire 4 Matagne-la-Petite (proche d’un ermi-
tage).

Ces exemples pourraient étre multipliés pour toutes les
régions.

Méme des pelerinages anciens a la Vierge comportent
des rites a des fontaines voisines : ainsi a Foy-Notre-Dame,
le premier recueil de miracles, v. 1620, fait référence & une
fontaine.

Quant a Jean le Baptiste, parce que justement, il avait
baptisé le Christ, il s’est trouvé investi par la foi populaire,
au jour de la féle de sa naissance (24 juin), d'une grande
puissance sur les eaux. Tous lesrites doivent s’ exercer a midi
-heure faste, comme minuit est une heure néfaste, exception
faite pour la nuit de Noél. A la Saint-Jean de juin, il faut
tremper sa statue dans I’eau, y plonger les enfants, en boire
pour étre préservé -un an seulement- de la noyade, s’en laver
les yeux, car accomplir le rite au moment ou le soleil est A son
zénith, ¢’est naturellement étre str de voir clair.

Pourtant, par une curieuse ambivalence, 'eau de la
Saint-Jean peut devenir maléfique. Ce jour-1a, les enfants ne
doivent pas s’approcher des rivieres car :

St Jean ne va jamais sans son poisson (entendez : son

noyé).

De méme, la pluie de la Saint-Jean n’est pas bénéfique:

CHAPITRE 2

Eau de Saint-Jean ote le vin
et ne donne pas de pain.

Doublement nuisible donc : aux vignobles et aux céréa-

les.

Les rites des eaux

L’eau est non seulement indispensable a la vie, mais
elle permet & I'homme de se laver le corps.

De ce simple lavage du corps, la foi populaire est passée
tout naturellement a I'extinction des maladies qui 1'affli-
gent. Et par un autre raisonnement, a la capacité de prévenir,
par des rites d'eau, les maladies qui pourraient le frapper.

D’ol la complexité des rites d’eau ou I’on retrouve a la
fois un volet préventif et un autre, curatif.

Un certain nombre de points d’eau (sources mais sur-
tout fontaines) sont bons pour prévoir des maladies, surtout
infantiles, et comportent divers rites : & Couture-Saint-Ger-
main, on invoque le saint pour les enfants qui marchent
tardivement. Sur I’eau de la fontaine, on pose une chemise
de l'enfant : sielle flotte, tout va bien; la ou elle s’enfonce est
le siege de la maladie; si elle va au fond, I’enfant est menacé
de mort. Il est, en outre, conseillé de faire porter a I'enfant la
chemise humide imprégnée de 1'eau de la fontaine. A Cha-
pelle-Saint-Lambert, existe une autre fontaine, dédiée a St
Roch, mais avec le méme rituel. A Chapelle-lez-Herlai-
mont, méme coutume 2 nouveau, sous le patronage de St
Germain. A Strombeek, c’est la fontaine de St Amand. A
Jehay, celle de St Gérard.

Mais tous les rites d’apparence paienne sont plus ou
moins christianisés par I’adjonction de neuvaines et I’eau de
la fontaine, bénite ou non, est souvent emportée pour étre
mélée aux aliments ou pour en laver |’enfant.

D’autres fontaines sont vouées a la guérison de mala-
dies bien avérées, voire rebelles.

e



Ici encore la spécialisation se fait en fonction de cer-
tains saints. Ainsi, St Quirin guérit immanguablement du
mal de saint Quirin ou des maux violents comme les ulcéres
incurables.

Son grand centre de pélerinage est Leernes : tous les
rites y figurent : lavage des plaies avec de 1’eau de St Quirin
bénite par triple immersion des reliques, application sur les
plaies de feuilles de St Quirin (la brigle rampante). Restent-
t-elles vertes ? C’est bien le mal de saint Quirin.

Quand les fontaines sacrées se trouvent dans des solitu-
des, on observe un rite supplémentaire : le linge qui a été
trempé dans Ieau et dont on a frotté la partie malade du corps
est laissé sur place, accroché a un arbre ou posé sur un
buisson : on rejoint ainsi les arbres a loques.

De méme -les Romains le faisaient déja- des objets sont
Jetés dans la fontaine (épingles a cheveux, clous, pieces de
monnaie) avec I'intention, par la présence dans la fontaine
d’un objet ayant appartenu au pelerin, de le rappeler de
mani¢re permanente au saint.

Un lien subsiste ainsi entre le saint et
le fid¢le qui voulur étre présent ici, un
1t PARTIE moment, mais qui est reparti.

CHAPITRE 2 Ce rite est proche de celui, banal, qui

consiste a laisser des graffiti sur un monu-
ment pour attester qu'on y vint.

Localisation du culte lié aux eaux

Beaucoup de potales ou de chapelles sont en pleine
nature et un certain nombre dans des sites boisés ou buisson-
neux.

Des points d’eau y apparaissent et ce sont eux qui ont pu
étre a I’origine du culte local d’un saint. Ou bien ce dernier
s’estaccompagné et s 'est complété par ladécouverte fortuite
ou la création d’'un point d’eau.

A cet égard, le pelerinage de St Méen a Brily-de-
Pesche est exemplaire. Il est la transposition, aprés 1853,
d’un culte antéricurement fixé a Attigny (Ardennes francai-
ses). Au Brily, le curé fit creuser, pres de 1'église dédiée a St
Méen, une excavation qui libéra une source; on installa une
statue et un bac de pierre pour recueillir I'eau. La fontaine
devint tout naturellement la fontaine de saint Méen et se
completa d’'une modeste chapelle : en 1860, les pelerins
étaient 300, d’origine locale, avec quelques étrangers; en
1874, quelque 1600 pour la procession de saint Méen, le 21
juin.

Mais I'intendant du duc de Croy fit démolir la chapelle
batie sans autorisation : la fontaine de saint Méen devint
inaccessible. Aussi, les pelerins en cherchérent-ils automa-
tiguement une autre a proximité en creusant, en bord de
roule, un trou que les nombreuses sources remplirent. Pour
les pelerins, et malgré son extréme modestie, ce point d’eau
devint la vraie fontaine de saint Méen, jusqu'a ce que, aprés
plusieurs années, la premiére leur soil 2 nouveau accessible.
Elle fut alors dotée d’une nouvelle chapelle et d'une statue
de St Méen : le culte 8’y retransporta définitivement.

Cetexemple -récent- est trés révélateur : le culte se fixe
matériellement sur une fontaine qui est identifiée au saint et
au pouvoir de guérison qu’on lui attribue. Mais cette fon-

taine, pour une cause extérieure, est supprimée. N'était-co
donc pas la bonne ? la vraie ? Les pelerins lui trouvent dapg
le voisinage un substitut -méme trés modeste-. Le culie 5y,
fixe. Mais la premiere chapelle, beaucoup plus identifiab)e
grce 2 la statue du saint, retrouve sa destination premigre -
le culte s’y transfere anouveau. Silapremicre chapelle (avee
fontaine) n’avait pas é1¢ reconstruite, le culte se serait sans
doute développé ala seconde fontaine o une chapelle (avec
fontaine adjacente) aurait €€ bétie ensuite avec des signes
d’identification du saint, une statue par exemple,

Une derniere fixation des cultes liés a I'eau se retrouve
dans les puits miraculeux d'église. Celui des Saints Forts i
la cathédrale de Chartres est trés connu. Mais il en existe
d’autres, sans doute, a I’origine creusés lors de la construc-
tion d’une église pour fournir I'eau nécessaire au chantier,
puits gardés ensuite comme utiles. Ainsi, dans I’église de
I’abbaye de Saint-Gérard, le puits, dit de St Pierre, premier
patron de I'église, est situé & I’entrée du cheeur. Ce puits est
utilisé par les pelerins, qui parcourent ensuite la crypte

construite en 1550 et vénérent au passage les reliques de St
Gérard.

Surle soubassement ou la margelle du puits, on pouvait
lire :

Qu’accourent les malades, les gens en bonne santé,
Ceux qui veulent hoire, ceux qui ont soif,
Je fournirai a tous un doux rafraichissement.

Ses propriétés miraculeuses contre la figvre et la jau-
nisse sont attestées dés la fin du XII* s. et attribuées a St
Gérard lui-méme qui en aurait regu communication des Sts
Pierre et Paul.

De méme, a I’église St-Ursmer de Lobbes, un puits
miraculeux est mis au compte de Ste Renelde et une inscrip-
tion des XVII*-XVIII siecles déclare :

Ste Reinelde ! Enfin ¢’ est au govt de ces eaux

+ Ov j'espére treuver le reméde a mes maux +
Espoir des affligez, noble Vierge, et martire :

FPuis gve vostre crédit éclatte dans ce lieu

M’y voicy, pélerin, sauvez moy ou i’ expire :

Car ie n'attens secours que de vous et de Dieu

Ah ! Donc guérissez moy : et tout ce vaste globe

+ En rendra plus d’ honneur a votre image a Lobe +

Enfin, a Fosses, sous la tour de la Collégiale de Saint-
Feuillen se trouvait aussi un puits sans doute 1ié au culte du
saint.

Les pierres et la terre

Les pierre et méme la terre rentrent dans le répertoire de
la foi populaire.

Les mégalithes tout d’abord : menhirs ou pierres dres-
sées; dolmens ou pierres disposées en lable.

Certains -en Bretagne surtout, ot la religion celte les
avait récupérés d’une religion antérieure- sont christianisés,
par exemple par la taille d’une croix a leur sommet, 0u la
proximité d'une chapelle chrétienne. Un grand nombre
furent sans doute détruits lors de la christianisation de nos
régions. Les subsistants ont alimenté les traditions pOP“l"”’

»r



Haillot, chapelle St-Mort - «l'oreiller de saint Mort», pointe d’un mégalithe.
La terre autour est sacralisée.

res sous le nom de pierres qui croissent, qui pleurent, qui
chantent ou qui virent 2 certaines dates, pour révéler des
trésors toujours inaccessibles.

A citer aussi les rochers 2 forme humaine ou réputés
portant une empreinte sainte comme le pied du Christ, de St
Pierre ou de St Remacle A Spa, voire le séant de St Fiacre;
enfin, les blocs épars, connus sous le nom de faix du diable,
que celui-ci aurait destinés a détruire une église ou un
monastere, mais dont un saint aurait conjuré le maléfice.

Toutes ces pierres sont surtout I’objet d’un culte li¢ ala
fécondité : les dévotes s’y assoient ou s’y font glisser.

Participant aussi au culte des pierres, la poussiere des
tombeaux des saints qui, grattée, guérit des maladies, culte
attesté dés le VI* s. par Grégoire de Tours; s’y ajoutent des
pierres tombales de personnages non saints, mais que le
peuple a confondus avec de véritables saints. Ainsi a Lob-
bes, la pierre tombale de I'’Abbé Caulier (+ 1550) dressée
contre le mur de la crypte de 1'église Saint-Ursmer a-t-elle
été confondue avec celle de St Dodon (VIII® s.) qui, tout
naturellement, guérit des maux de dos. Et les fideles -
nombreux, |'usure de la pierre en témoigne- de s’y frotter
consciencieusement. Un curé du lieu, excédé, voulut empé-
cher I’acces a «St Dodon» en disposant des planches devant
la dalle. Les fideles, sans doute persuadés que ce n'était pas
12 le vrai St Dodon, commencerent d’aller se frotter 2 une
autre pierre tombale, en face. Le curé enleva les planches et
le culte reprit au premier endroit...

De petites pierres peuvent aussi étre considérées comme
miraculeuses. A Foy-Notre-Dame, en 1609, en dégageant
du chéne, ou elle avait é1é renfermée naturellement, la statue
de N.-D., on trouve a ses pieds de petites pierres brillantes,
soil jetées 1a par des enfants, soit placées avec une intention
précise. Tout simplement des fluorines ramenées A la surface
de la terre par les labours : jolies, brillantes, mais banales.

1¢* PARTIE
CHAPITRE 2

Mais la proximité de la statue miraculeuse, étant donné les
circonstances curicuses de sa découverte, leur procure un
caractere sacré et elles jouent leur réle dans un certain
nombre de miracles par attouchement ou immersion dans
I'eau que boira un malade.

La terre, 2 son tour, participe a une sacralisation. A
Hakendover, lors du pelerinage de la Treizaine ou du St
Sauveur, les dévots emportent de la terre d’un enclos contre
I’église -soigneusement délimité par le clergé. A Haillot, &
la chapelle Saint-Mort, les gens s’en procurent aussi, aux
alentours du prétendu oreiller de pierre dont se servait ce
saint et qui est, en réalité, un mégalithe couché dont seule la
pointe sort de terre.

En conclusion : une religion de naturisme

Ainsi, les lieux de culte recherchés par la foi populaire,
dans des formes proches de la superstition ou carrément
superstitieuses, voire magiques, apparaissent-ils comme
I'expression d"une religion du naturisme envers les arbres et
les points d’eau surtout, sans exclure pour autant certaines
terres réputées miraculeuses, comme a Hakendover ou a
Haillot, ou des poussiéres venant du grattage de statues,
comme A Foy-Notre-Dame, ou de tombeaux de saints. Cette
antique religion du naturisme semble bien réutiliser i des
fins chrétiennes un certain nombre de sanctuaires champé-
tres ou forestiers d’origine paienne et que I’Eglise a bien dii
tolérer en les christianisant peu ou prou quand elle n’est pas
parvenue 2 les détruire.

Les rites mémes, tels qu’encore utilisés aujourd’hui par
les pelerins chrétiens, ne sont pas sans rappeler ceux des
pelerins paiens, articulés autour de trois idées simples :
prévenir la maladie, la faire guérir par un spécialiste et la
fixer sur place.




Chene u potale dediee a saint Donut. Omezed

Tl

(T Jrodale dingie




Premiére partie :
APPROCHES DE LA FOI POPULAIRE

- CHAPITRE .

LA DEVOTION ENVERS
LES SAINTS

Les expressions de la foi populaire sont fort diverses
Plus rares sont celles qui sadressent au Chnist et encore,
quand clles le font, ¢’est au Christ considere dans son
humanité, a partir de dévotions nées au Xllle s. dans le mibeu
des sainres femmes de nos régrons, dont la plus celebre est
Ste Marie d'Oignies (+ [214) et qui comprennent a la Tois

des béguines et des cisterciennes

Cest done le Chriat considere dans quelques moments
de sa passion et de samort qui alimenteront le culte populaire
et 'art populaire par lequel il s’exprime a partur du XVe ¢
surtout du XVle s.

*le Christ attendant la mort - ou Christ de pirie comme
le Viewy Bon Diew de Giblouw (Gembloux) répute miraculeux
au XVle s. et qui figurait dans tous nos anciens cimetieres,

* le Chnist en Croix, entoure de sa Mere et de Jean, le
disciple bien-aime : Calvaire ou Grand Bon Dieu, partors
complete par une mise au tombeau.

Mais, [a ou la tor populaire s"est manifestee le plus tor-
tement, ¢ est dans la dévouon d Notre-Dame et, plus encore,
AUX SAINLS ZUSTISSEUrs Ou Intercesseuny, parce gu'ils fournis-
sent a la piete populaire un aliment, si j'ose dire, concret
puisqu’ils sont chargés de resoudre les problémes bien

precis etquotidiens, relants surtout aux maladies des gens et
des betes.

Clest done eux que on ira servir de préférence.



E!:l 1** PARTIE

CHAPITRE 3 .
Vierge en majeste

(X1 s,
Eglise St-Georges, Leffe.

1. LES ANCIENNES ET NOUVELLES
NOTRE-DAME (DU XII¢ AU XX¢S.)

Les anciennes Notre-Dame

Dans I'Eglise, le culte marial a pris un grand dévelop-
pement, & partir de la fin du XI* s.. mais surtout aux XII* et
XIII* s., grice aux travaux des théologiens consacrés i
I"lmmaculée Conception de la Vierge ou i son Assomption
dans le ciel.

Mais ceux-ci sont relayés et amplifiés i la fois par des
dédicaces d'églises (ex.: abbayes d"Hastiere. de Waulsor,
pricuré de la Brouffe) et de collégiales (Ciney, Dinant,
Namur, Walcourt, etc), par des dévotions populaires lices i
des pelerinages dont un des plus anciens dans nos régions
répond a une épidémie de peste: c'est celui de N.-D. de
Toumnai («N.-D. laBrune», en 1090) et enfin., pardes ceuvres
littéraires, comme les Miracles de Notre-Dame ou théatra-
les comme le Miracie de Théophile (un clere quiavaitvendu
son dme au diable et que la Vierge sauva).

L'art, a son tour, contribue 3 développer le culte de
Notre-Dame, selon deux types iconographiques successifs :
d’abord, 1a Vierge en majesté, une reine hiératique, au visaee
SEVETe, assise sur un trone, tenant son fils sur les 2enoux,
toute raide et fixant le fidele : la Mare-Djey, Puis, vers Je
début du XIII* s., issue des ateliers gothiques d'Ile-de-
France, une statuaire d'un tout autre espril, ol la Vierge -
patronne de nombreuses églises et de 4 plupart des grar{dm
cathédrales d'!lc-de—Frunce el du Nord de |3 France- appa-
rait sous les traits d"une mere souriant 4 son enfant, Iallaiiang
ou le mignotant, suprémement élégante dan le drapé de sa

Notre-Dame de Bonne-Esperance (Xjv }

Anc. abbaye des Prémontrés: college de Bonne-
Espérance. Hainaut. photo Chan. Dupont, 1930,

robe. et désormais toute proche du fidele. comme Notre-
Dame de Bonne-Espérance (début XIVe s.) qui. tout en
nourrissant son enfant. tient préte sa petite chemise quilveur
saisir.

Ce sont ces Notre-Dame-la, devenues familicres, qui
vont populariser le culte marial chez les simples gens. Ceus-
cise sentent désormais comme de plain-pied avec la Vierge.
de plus en plus considérée comme la meilleure des médiari-
ces aupres de son Fils, qui, lui aussi, figuré en enfant joueur.
devient res proche des pelerins.

Les plus anciennes de nos Notre-Dame régionales.
vouces a une grande popularité, sont celles de Walcourt. d¢
Bonne-Espérance et de Hal, dont les pélerinages remontent
sans doute au X111 s. quand on a fait la part des Iégcndc:x qur.
comme toujours, ont tendance a reporter les cultes @ des
temps tres anciens. Au début du XVII° s.. dans le il_“”‘d
mouvement de la contre-réforme ou restauration culhuh@f-
vontsurgir de nouveaux licux de culte marial stimulés P"rl‘;
PICtE 4 I'espagnole des Archiducs Albert et Isabelle 4"
aiment & pérégriner dans les sanctuaires mariaux. dont 1

font, par le fait méme, la publicité.

ude _conles”
bois
it

Clestde cette époque aussi que date 1habit :
table. mais invétérée- d habiller les statues anciennes d‘_ 0
ou de pierre ou de créer des mannequins dont ne suralllrm
queles tétes, carils seront revétus de rigides procards q’u‘“y
engoncent comme les ménines dans les tableauX de Vel
quez.

Parmi ces Notre-Dame nouvelles venues, m
un tres grand succes : Notre-Dame de Foy (v. 16¢
Dame de Montaigu (v. 1600, mais reprise d'un ¢t

rieur) et Notre-Dame de Bon-Secours (v. 1603 nd
ur culte dePe

sosil
ais vouees
RIE
j9), Notre

Jte ante”

Ladiffusion plus ou moins large de le

Yy



o
pra om 1636
1639 e
s \l ‘\‘
v = 1642 Sy
Hille 1620] Gl e )
< <7 by
| » g
' . il
N, €7 1688 Ci '
\ 58 G, ppa-
. | S N
Raismes l\,,'-’“--"'\ Yobbas 1613/ 1641 g )r-,
L iy, 1623 oo S 609 «
. @hw*u.lhmu .~ D
/ Ay
.., L\ /"‘T‘\ . . /f
Bousies se W
1682 L Voo 16.. Vi
¢ ey )
Y - [ '
. T )] 1688 o
Amisns { Yauz -Log- Fosiinss
’62’ ’ o, “\
Sy \ J
o ¢ villes - vepiesd e } 4
Gilly ; Lieux de culte [Ny
o 0 2 Mk * \ -) ,
) e
IJ—’ ~

Expansion du_ culte de Notre-Dame de Foy.

évidemment du nombre et de la qualité des miracles qu’on
leur attribue, mais aussi -déja- de la publicité qu’on leur fait.
Cest le cas pour Notre-Dame de Foy qui a la chance d"étre
exaltée par un Jésuite de Dinant, le P. Bouille.

Jai sous les yeux la seconde édition de 1667 (la pre-
miére est de 1627) de ce que I'on appellerait aujourd’hui un
livret de pélerinage bien fait pour attirer sur lui I'attention
des fideles. Le titre seul est parlant : «Histoire de la décou-
verte et merveilles de I'image Nostre Dame de Foy trouvée
en un chesne (prés) la ville de Dinant I'an MDCIX [1609]
composée par le P. Pierre Bouille de la Compagnie de
Jésis».

Le P. Bouille, convaincu d’avance, se plait d raconteren
détail année parannée, de 16162 1627, tous les miracles dont
il a eu connaissance, en soulignant par quels rites ils ont été
obtenus, ce qui est précieux pour I'historien des religions :
utilisation de pierres de fluorine trouvées dans la niche du
chéne, entiéres ou en poudre; bois ou poussiére de ce chéne;
application sur un malade du fac-similé de la statue, etc.

Le Pere Bouille, transféré a Valenciennes, y répandra le
culte de N.-D. de Foy dont les Jésuites font la célébrité dans
le Comté de Flandre et I’ Artois, soit par leurs colléges, soit
parleurs prédications, avant de le répandre dans le Nouveau-
Monde.

La carte ci-dessus montre la rapidité de I'expansion de
ce culte. Les lieux soulignés sont ceux ou le culte est
directement patronné par les Jésuites.

Pour I'ensemble des anciennes Notre-Dame, I’aire
géographique de leur culte dépasse la région d’origine, ce
qui est remarquable en un temps ol les communications
restent difficiles.

R e

Il'y a donc 12 un phénomene de notoriété qui s'effectue
sans doute de bouche a oreille : des gens entendent parler de
tel licu de culte marial; ils s’y rendent en pélerins et en
ramenent une statuette qu’ils installent dans une potale de
leur village.

Un dénombrement des Vierges miraculeuses de Wallo-
nie en fait apparaitre :

17 dans la province de Liege

18 dans celle de Namur

10 dans le Luxembourg

71 dans le Hainaut

106 dans le Brabant, y compris la partie néerlandophone.

Cela fait beaucoup...

Les nouvelles Notre-Dame :
les grands pelerinages internationaux

L apparition de la Vierge a la Salette (diocese de Gre-
noble) en 1846, va créer un premier pelerinage international
dontI'influence est rapidement manifeste dans le diocese de
Namur : quelques années aprés la reconnaissance du culte
(1851), un certain nombre de chapelles et de potales lui sont
consacrées dans le Namurois.

Mais ce sont les apparitions de Lourdes (1858) qui,
apres la reconnaissance officielle du culte (1861), auront le
plus gros impact et créeront une nouvelle dévotion mariale
appelée A une diffusion mondiale.

Dans le Namurois, dés 1870, une église est consacrée a

N.-D. de Lourdes et aussi d’innombrables chapelles ou
potales votives,



Notre-Dame
de Beauraing.

Notre-Dame
de Lourdes.

o

Notre-Dame
de Walcourt.

Notre-Dame
de Lorette.

Notre-Dame
de Foy.

Notre-Dame
de La Salette.

1¢~ PARTIE
CHAPITRE 3

Cette dévotion prendra une ampleur nouvelle a partir de
1902, avec I'organisation des pelerinages diocésains a
Lourdes et le développement des communications ferroviai-
res internationales. Avec cette conséquence inattendue :
dans un certain nombre de chapelles ou de potales, les
anciennes Notre-Dame de nos régions, vétustes ou détruites,
vont se trouver remplacées par des Notre-Dame de Lourdes
ramenées de pelerinage ou acquises dans des maisons d’art
religieux qui suivent cet article dont le succes ne cesse de
croftre.

Plus récemment, les apparitions de Beauraing (1932/
33), dans le diocése méme (culte officiel en 1943), vont pro-
voquer le développement de ce culte nouveau avec le méme
effet que celui de Notre-Dame de Lourdes : des chapelles
votives ou potales dédiées a d’anciennes Notre-Dame vont
I’étre maintenant a Notre-Dame de Beauraing.

Il y a donc un phénoméne de renouvellement de la
dévotion vouée a des Vierges dont le culte est plus récentet,
par son caractere international, plus célebre; mais les ancien-
nes Notre-Dame. tout en ne rassemblant plus les foules de
dévots des origines, gardent encore leurs fideles; ce sont la
des dévotions plus discrétes, voire secretes et qui expriment
en profondeur la continuité de la foi populaire, comme la
dévotion aux nouvelles Notre-Dame en prouve la perma-

nence.

2. LES GRANDS SAINTS POPULAIRES

Si un certain nombre de Notre-Dame anciennes -et plus
encore, de récentes-onteuetontunc grande notoriété aupres
des fideles, les saints populaires, dans le passé du moins,

Notre-Damie

de Bonne-Espérance.

jouissent d’un culte plus étendu encore. On peut s'enrendre
compte pour une région déterminée -le pays entre Sambre et
Meuse- par un premier dénombrement : si plus de 150
potales et chapelles sont consacrées i la Vierge, quelque 300
le sont a différents saints considérés comme les intercesseurs
les plus efficaces.

Ce qui confirme bien que a foi populaire s'établit surun
dialogue entre les fideles et leurs saints.

Mais sur quels fondements repose la foi populaire en tel
saint ? La réponse est complexe et fait entrer en ligne de
compte un certain nombre d’éléments parfois séparés, par-
fois réunis, comme un jeu de mot sur le nom du saint ou la
légende populaire sur le saint. De la vie d’une personnalité
historiguement connue, parfois de grand format, la foi
populaire isole un fait miraculeux et réduit le saint a n’étre
plus que I'intercesseur pour tel mal dont on lui impose le
nom.

Enfin, cette spécialisation du saint s'accompagne d’un
rituel de gestes et de priéres qui peut dériver rapidement vers
la magie ou se confondre avec la médecine populaire, elle
aussi non exempte de relents magiques.

Jeux de mots sur les noms des saints

Parfois, la dévotion populaire a tel saint repose au
départ sur un jeu de mots a propos de son nom, tel que
prononcé en wallon, langue usuelle du peuple au moins
Jusqu’a 1914,

Quelgques exemples de ces jeux de mots :

St Quentin ou Quintin : guérit de la toux. La quintouss est




1 PARTIE

Saint Quirin.

une toux forte et prolongée, lacoqueluche. A Ronquiere, une
N.-D. de Kaytouss (Quintouss) partageait le méme patro-
nage.

St Eutrope : s’occupe des estropiés.

St Genou : de la goutte.

St Lucie et Ste Claire : font voir clair.

St Longin (Londjin) : aen charge les enfants fondjins, c’est-
a-dire longs a marcher.

St Geneviéve (Fiv’lene) : réputée contre la fievre lente
(fiv’ién) ou langueur des enfants.

St Cornelis ou Corneille : est réputé pour les bétes a cornes.

St Stamp (Stapin) : pour que les enfants se tiennent fermes
sur leurs jambes (Stampé).

St Loup : pour guérir les enfants qui ont une faim de loup.
St Cloud : contre les clous et furoncles.

St Expedit : pour expédier les causes devenues pressantes.
St Marcoul : propice aux maladies du cou.

Ste Gote (Gudule) : contre la goutte.

Ste Rose : contre la rése (érysipele).

St Mort : contre les morts subites. Prié aussi -car ce fut son
cas- pour donner le répit d un enfant mort-né afinqu’il revive
le temps d’étre baptisé.

Tout ceci peut, au premier abord, préter a sourire mais
recouvre, en fait, une sorte de raisonnement analogique qui
est présent aussi dans la médecine populaire : le semblable
cherche et guérit son semblable par la couleur, le mouve-
ment, le nom, la forme, le geste.

CHAPITRE 3

Saint Corneille.

La légende, réductrice du personnage

Dans la piété populaire, ce qui I'emporte, ¢’est d’abord
le sensible, car elle est bien le reflet du peuple, qui ne se livre
pas généralement a des raisonnements complexes et nuan-
cés, mais se contente des impressions de ses sens et, plus
fortes seront-elles, plus elles seront convaincantes. Ces
impressions ontbesoin, on1’a vu plus haut, de se fixer sur des
objets matériels liés & la nature : arbres, rochers, eau, etc.

Ce sont ces objets qui retiennent 1’attention de la piété
populaire. De méme, dans la vie d’un saint personnage, elle
ne retiendra pas I’ensemble de la personnalité du saint, mais
tout au plus des incidents mineurs de son existence qui, parce
qu’extraordinaires -et I’extraordinaire devient vite miracu-
leux- font la plus forte impression et dispensent d'en savoir
plus long. L’ imagination est comblée et elle continuera de
s'exercer sur une légende de base qui ne cessera d’embellir
avec le temps.

On peut donc dire que la foi populaire, dans une démar-
che qui rappelle la spontanéité enfantine, est réductrice d’un
saint, en ce sens qu’elle le ramene aux dimensions nécessai-
res et suffisantes pour justifier son culte : que I'évéque Blaise
aiteuune existenceriche d’expérience spirituelle,iln’existe,
pour la piété populaire, que parce qu’il a délivré un enfant
d’une aréte de poisson fichée dans son gosier. Et le voila
invoqué pour les maux de gorge. St Hilaire, un des grands
évéques et théologiens du IV© s., est invoqué contre les
serpents, car la [égende affirme qu’il les chassa. St Antoine
de Padoue, franciscain, un grand théologien et prédicateur
populaire, est réduit a tenir le rayon des objets perdus a cause
d’un incident mineur de sa légende: un novice lui aurait
emprunté son psautier; i la priere d’Antoine, il dut le rappor-
ter, tout penaud.




_ Mais la Jégende supplée si I’histoire fait défaut : Ste
Rita, pour le peu qu'on en sache historiquement, fut une
religieuse de Cascia en Ombrie, fort accueillante 3 ceux qui
venaient la consulter en lui demandant ses priéres. En
récompense de sa dévotion en I'humanité du Christ, elle
aurait recu au front la marque d’une épine. Puis, la légende
broda et I’on raconta que son abbesse lui avait ordonné
d’arroser sans se lasser une plante désséchée -cause désespé-
rée- qui, naturellement, refleurit. Et voila lancé son patro-
nage pour les causes désespérées.

On pourrait multiplier les exemples : je reprendrai plus
loin, saint par saint, le motif du patronage que leur attribue
la foi populaire,

Les maladies qui portent le nom d’un saint

A partir du moment od, par un jeu de mots ou un incident
de sa vie. un saint est invoqué pour une maladie déterminée,
celle-ci lui est attribuée comme s’il en

frappait les gens.
Déja, au XVI¢s., les humanistes iro-
nisaient :

!g 1< PARTIE
CHAPITRE 3
Chacun des saincts peut envoyer laméme

maladie de laquelle il peur guérir... il y a saincts plus
coléres que les autres : entre lesquels sainct Antoine
[I’ermite, le saint au cochon] est le principal a cause
qu’il briile tout pour le mondre despit qu’on face a lui
et a ses mignons [favoris]. (H. Estienne)

Le feu sacré est a la disposition d’ Antoine. Frangois
d'Assise, depuis qu’il est au ciel, peut rendre aveugles
oufous les gens qui ne le respectent pas. Les sainis mal
honorés envoient d’ horribles maladies. (Erasme)

Alors, on parlera du :

* Mal de St Antoine ou feu de St Antoine ou mal des
ardents (ceux qui briilent), ou ergotisme provenant de fari-

nes avariées 2 base de seigle ergoté.

* Mal de St Job quand on tombe en morceaux : maladies de
peau, mais aussi vénériennes.

* Mal de St Laurent : ulcéres superficiels, maux en crofite,
herpes facial, etc.

* Mal de St Jean (Evangéliste) : enfants peureux, convul-
sionnaires, fous (mais le mot n’est jamais prononcé). Porcs
atteints du tournis.

* Mal de St Meen : eczéma.

* Mal de St Marcoul : écrouelles que les rois de France pou-
vaient guérir au jour de Jeur sacre : Le roi te 1ouche, Dieu te
guérit (sse).

* Mal de St Thibaut : coqueluche.

et tant d’autres.

Il s’établit alors entre le saint redoutable (et donc
redouté) et le fidele malade (ou qui craint de leAdf:veni'r) une
sorte de contrat préventif ou curatif avec une 'ln_!()rlclllon au
saint de reprendre sa maladie. Aipsn a St Eloi -a Escideuil
(F)- on I’invoquait pour les maladies de peau :

Bon St Eloi
Regarde comme tu n'as mis
Remets-moi comme fi m'as pris.

Les gestes et les priéres : vers la magie, ou
la médecine populaire

La vraie priere -méme la plus impatiente ou la plus
pressée- reste une demande faite & Dieu ou, plus fréquem-
ment, a ses saints.

Le fidele -tout en espérant la voir exaucer- s'en remet i
Dieu et a ses saints.

Mais que cette pricre -avec ou sans offrande d’accom-
pagnement- devienne impérative, coercitive afin de provo-
quer un exaucement aufomatique, commence alors une
dérive vers le magique, c’est-a-dire par des mots et des
gestes répétés avec le plus grand soin, la capacité d’empri-
sonner le pouvoir du saint, remis entre les mains du fidele et
forcé de I'exaucer.

Avec bien entendu, en cas de refus du saint d’acquiescer
a cette priére impérative, des punitions prévues sous forme
d’humiliations provisoires, car le saint reste redouté autant
qu’estimé secourable. Au XVII¢s., le P. Le Nobletz s”insur-
geait déja contre «les mauvais traitements subis par les
images des saints fouettées ou mises dans I'eau par les
femmes dont les veeux n’avaient pas été exaucés». Des
témoignages rapportent I'existence de telles pratiques jus-
qu’au XX°s.

Cest d’ailleurs 12 un des éléments qui constituent
certaines priéres de la médecine populaire. Par le prononcé
de certaines paroles -accompagnées ou non de gestes rituels-
on obtient un exaucement automatique.

Ce mélange, souvent inextricable, de foi et de magie
apparait particuliérement dans les livres de colportage des
XVIII et surtout XIX¢ s., comme Le médecin des pauvres,
souvent réédité et dont le titre est significatif a lui seul : en
un temps ot les médecins, par leur rareté et la cherté de leurs
soins, sont inaccessibles A la masse, le recueil propose sou-
lagement et guérison de toutes les douleurs. Il faut citer aussi
les recueils manuscrits réputés secrets et dangereux comme
Les heureux secrets, trésor des ménages. Deux exemples de
ces priéres ol se mélent foi chrétienne et incantations magi-
gues mises en parallele:

* Contre la colique

1. Marie qui étes Marie

2. ou colique

3. passionquiestentre mon foie et mon ceeur, entre ma rate
et mon poumon, arréte

4. Aunom du Pere et du Fils

et du Saint-Esprit
5. Trois pater

Trois ave
6. Nommer le nom de la personne

(Le médecin des pauvres - 1893)

7. Dieu "a guérie. Amen

* Contre les clous
Trois pater




Trois ave
Bonjour, clou
Au revoir, clou (Nivelles)

Ces formules de médecine populaire sont, somme toute,
assez proches de certaines prieres de la piété populaire qui,
sans faire appel a I'automatisme (formule = exaucement
assuré), ont un aspect conjuratoire. Ainsi ces trois prieres a
St Hubert contre les chiens enragés et la foudre (et bien
d’autres choses !):

* Contre bien des maux

1. Bon St Hubert qui siége en sa chapelle
Qui nous héle et qui nous appelle
Qu'il me garde du tonnerre
De I éclair
Du mal de dents
Du mauvais serpent
Des chiens enragés
Qu'’ils ne puissent m’approcher
Pas plus que les étoiles du
ciel et du Paradis. (Bastogne)

2. Bienheureux St Hubert

Que le Bon Dieu en fut fier

contre trois choses me défend

Du loup et du serpent

Du mauvais chien enragé

Qu'’il ne puisse m’approcher

Plus que les étoiles du ciel. (Nivelles)
3. Grand St Hubert qui est dans la chapelle

Qui nous voit, qui nous appelle

Grand chien

Petit Chien

Passe ton chemin

Je ne te fais rien. (Charleroi)

Dans les trois formules, I’intention est la méme : se
protéger du danger -notamment des chiens enragés. Si
I’aspect conjuratoire est sensible dans les trois malgré une
référence claire a St Hubert, dans la troisiéme, il y a contrat
avec le chien sous 1’égide de St Hubert : comme je ne te fais
rien, tu ne peux rien me faire.

Je termine avec une charmante incantation a une cocci-
nelle qui est la béte de St Martin; ¢’est pour obtenir du beau
temps :

Petite couturiére de St Martin

Si vous ne me dites pas qu’ il fera beau demain

Je vous coupe la téte entre deux haches. (Dinant)

Apres cela, il vaut mieux que la coccinelle, posée sur les
mains du chanteur, s’envole au plus vite...

3. SERVIR UN SAINT

Telle est I'expression consacrée par la foi populaire
pour signifier que I’on va aller se remeltre totalement et en
confiance entre les mains de 1'intercesseur par excellence.
Bien entendu, les Notre-Dame locales sont, elles aussi,
comprises dans ce service rendu par le fidele.

Nous sommes ici au caeur méme de la foi populaire, au

moment ol elle va s’exprimer par des prieres et des gestgs,
en quelque sorte entrer en communication avec celui qui a
pouvoir de.

Cette communication est d’abord une rencontre : a la
différence de la médecine populaire, qui tente d’agir de loin
sur un saint par le seul moyen de formulettes-priéres, la foi
populaire exige que le malade -dans tous les sens du terme:
physique ou psychique- rencontre le saint et le serve en sa
présence.

Ce qui implique un véritable réseau d’actions dont
toutes ne sont pas simultanées, ni présentes en méme temps,
mais que, pour la commodité, je vais regrouper toutes dans
quelques chapitres.

Pérégriner

Servir un saint ¢’est, d’abord, aller vers lui. Aujour-
d’hui, avec les multiples moyens de communication privés
ou publics, rien ne parait plus aisé. Mais le bon, le vrai
pelerin de jadis, ¢’était un marcheur sans
étre nécessairement un sportif : les récits
de pelerinage nous parlent d’estropiés
qui mettent cinq heures a se trainer de
Dinant a Foy-Notre-Dame; de paysannes
de Chapelle-lez-Herlaimont qui vont a
Hal; de Ste Marie d’Oignies (+ 1214) en route de Nivelles
vers Notre-Dame de Heigne-sous-Jumet, un prieuré de
Lobbes; d’une jeune pelerine de Dinant en chemin avec un
groupe vers N.-D. de Hal et qui meurt d’épuisement a Bioul.
Tant d’autres encore !

CHAPITRE 3

Pelerins volontaires tous ceux-la. Mais certains sont
pelerins parce que condamnés par le Magistrat de leur ville
a faire un pelerinage judiciaire dont on escompte grand
amendement pour leur Ame pécheresse.

Nous connaissons par des documents des XVI-XVII®
siecles, quelques-unes des destinations de ces pélerinages
Judiciaires, propres A nos régions :

Ste Begge 2 Andenne

Ste Perpete a Dinant

N.-D. de Foy

N.-D. de Hal

N.-D. de Huy (la Sarte)

N.-D. de Montaigu

N.-D. de Walcourt (ot en 1318, 20 bourgeois de Fosses

sont envoyés ensemble)

St Hubert

St Théodard de Thuin

St Hadelin de Visé (en 1338, le corps du saint y a été

transporté depuis Celles)

St Hermes A Renaix (Ronse).

Les pelerins peuvent voyager seuls -et certains le font,
POUSSEs par une angoisse qui les isole et les projette solitaires
vers le recours-, mais le plus souvent ils sont en groupes,
famille, amis, paroissiens, en nombre parfois considérables:
aFoy, lors de la guérison de Jean Chaumont, ils étaient trois
cents, venus ensemble de Mézieres.

Enfin, il y a des pelerinages qui regroupem des villes

S

1 PARTIE ! EI



!!l 1~ PARTIE

CHAPITRE 3

Harginelle

Roste

ofes vitlages qui vont “sowsin” St Brigilte 4 Fosses-La-Ville.

St-Semrais

‘haninne

\St- Z

Anmnevoie - Rowillbore

Comelon -dwre - Bient

harc Tan Beuw

entieres. comme celui, célebre depuis 1626, de Rochefort a
Foy, en remerciement pour une épidémie de peste évitée.
Chaque année, il y ameéne -de nuit- ceux de Rochefort et,
chaque septieme année. sous les armes, avec grande solen-
nité jusqu’a aujourd’hui.

En marchant par tous les temps -mais pluie du matin
n’arréte pas le pélerin-. par des chemins défoncés, ou a
travers champs et boscailles, les pelerins apportent leur foi
et leur fatigue qui est offrande.

Et quand pointe le haut clocher du sanctuaire, que de

cris de joie ! On se lave au ruisseau proche, on se rajuste, on

resserre les rangs et on entre pieds nus dans la terre sainte.

Tout ceci, ¢’est I’apparent. Mais ce qui reste ignoré de
I’historien et méme de I'historien de la spiritualité, c’est la
rencontre toute personnelle et toute secrete entre le fidéle et
le saint. Ce qui se ditet ce qui ne se dit pas ou ne peut pas se

dire. C’est tout I'intime de 12 foi populaire, bien plus secrete

dans saréalité profonde que ne le feraient supposer les gestes
extérieurs ou les invocations faites 4 haute voix.

Demander

Les simples gens savent pourquoi ils sont venus ici et
pas ailleurs. Si les Notre-Dame -parce que méres- sont
invoquées pour toutes sortes de tourments physiques et
moraux, les saints ont leur spécialité. Ce sont les secourables
pour les gens et les bétes.

Les pelerins de Ste Brigide a Fosses lui demandent que
l.eurs vaches soient bonnes laitieres, que les élevages se
fassent bien -et on y annexe les juments parturientes.

Ceux de St Walhére (Vohy ou Wohy) d’Onhaye lui
conflem loys lesanimaux de la ferme et la guérison des maux
de téte, puisqu’il eut la téte fendue d’un coup de rame. St

- 4



. Cheeur des chanoines

. Maitre-autel

. Chasse ou fierté de St-Feuillen.

. Autels secondaires de la crypte.

. Circulation a sens unique ds pélerins.

n AW~

(1970) p. 68, fig. 82.

Circulation des pélerins dans la "grotte” ou crypte extérieure de Saint-Feuillen de Fosses.

Dans Luc F. GENICOT : Les églises romanes du pays mosan, témoignages sur un passé, Celles

CHAPITRE 3

Hilaire, & Matagne-la-Petite, est chargé des abces et des
foulures, et de chasser les serpents. St Hubert a en charge les
gens qui ont la rage et, de plus, les lunatiques. St Job, de
Mettet, est bon pour les maladies de la peau et les honteuses.
En ce temps-ci ol les choses se compliquent, Ste Rita fait
Paffaire -comme St Expédit- pour les gens pressés. St
Benoit, 2 Maredsous, délivre les gens maléficiés ou persécu-
tés par les mauvais esprits. Etc.

Mais il ne suffit pas de demander, il faut obtenir : des
gestes sont nécessaires.

N
Circuler
Processionner -¢’est-a-dire se déplacer méme sur une

courte distance pour en revenir 4 son point de départ- est au
fond de toutes les religions. La foi populaire de chez nous

n’échappe pas au rite.

Les pelerins doivent circuler autour de la statue quand
c¢’est possible, autour de I'autel, autour de la potale ou de la
chapelle, généralement trois fois, ou parcourir 1’ église.

Tres vite, dans les lieux de pelerinage les plus fréquen-
tés, le probléme du sens unique se pose. D’ol ces cryptes
congues dans ce but et que des textes appellent «le tour des
pelerins» (voir Nivelles, Fosses, Saint-Gérard, etc.) avec
leur triple nef pour permettre aux allongés et aux infirmes
moteurs de se tenir dans la nef centrale hors de la circulation
des pelerins qui est intense. En effet, le jour de la féte de la
Notre-Dame ou du saint local, des milliers de personnes
circulent dans les sanctuaires (ainsi dans les cryptes de
Nivelles, Gerpinnes, Soignies, etc.).

Ce rour des pélerins leur permet aussi de passer sous la
chésse du saint, élevée sur I’autel de I’église supérieure,
mais dontle pouvoir se diffuse surceux qui passent dessous:

&;——

1:~ PARTIE l El



ainsi a Nivelles, 4 Fosses et a N.-D. de Hal ot un passage est
meénagé sous la chasse ou la statue miraculeuse.

Toucher

Ce pouvoir du saint, la foi populaire pense mieux le
recevoir en touchant la statue ou la chasse. Cest un substitut
du personnage lui-méme. L "hémoroisse de 1'Evangile vou-
lait toucher la frange du vétement de Jésus (Mc, 5. 25-34).

Les gestes de lafoi populaire restent toujours les mémes:
toucher est une communication privilégiée. autant que la
parole.

On touche de la main ou avec un objet quelcongue qui.
a son tour, pourra communiquer le pouvoir particulier du
saint. Déja. les Actes des Apotres (19, 11-12) attribuent a St
Paul un tel pouvoir :

Dieu opérait par les mains de Paul des miracles peu
banals a rel point qu’il suffisait d" appliquer sur les
malades des mouchoirs ou des linges qui
avaient touché son corps : alors les

m 1t~ PARTIE maladies les quittaient et les esprit

CHAPITRE 3 mauvais s en allaient.

Mais ici encore. surtout quand toute

une foule s’électrise et se trouve soule-

vée par des émotions puissantes, les gestes deviennent

excessifs et des porteurs de chasses ou de statues saintes

doivent se mettre a 1"abri d"une dévotion devenue incontro-

lée : c’est ce qui se passa a Fosses, en 1086, lors de I’
élévation des reliques de St Feuillen.

Laisser son souvenir ou son empreinte

La communication avec la Vierge ou le saint s’inter-
rompt par le départ du pelerin. Mais celui-ci veut que son
souvenir -ou mieux ; son empreinte- demeure dans ce lieu ou
il vint tout expres. Il vadonc y allumer un cierge. y laisser des
pansements, des pieces d’habillement, des linges quelcon-
ques, des objets signes de sa guérison comme des béquilles,
des reproductions en cire de membres malades, des poupées
figurant des enfants guéris. etc. Bref, ce qui devient rapide-
ment un bric-a-brac, mais qui exprime de maniere simple et
sincére la dévotion au sens le plus profond du mot : |’état de
celui qui s’est voué, lié a tel saint.

Ce geste de dépot peut étre soit la continuation d’une
demande ou, au contraire, un ex-volo, ¢’est-a-dire |’expres-
sion de la gratitude pour une grace obtenue, comme on le lit
couramment dans les lieux humbles (potales, chapelles) ou
solennels (églises, basiliques) ou s exprime la foi populaire.
Ces ex-voto sont aussi un témoignage, pour les autres, de Ja
puissance du saint et ils auront une force d’enlraincrpgn[
pour d’autres affligés. Ils font, en quelque sorte, la publicité

du saint.

Emporter un sou venir

Mais le pelerina besoin d’emporter un souvenir -quiest

aussi une empreinte- de son passage au lieu saint. D’ou le

foisonnement de ces boutiques de pelerinage qui, aujdelz‘i du
scandale quelles peuvent provoquer, ne font que\rep'ondre
A une demande pressante: satucs. drapelets QC pélerinage,
médailles, images du saint ou de son sanctuaire.

Le phénomene n’est pasnouveau: voici une requéte des
habitants de Walcourt, du 3 juillet 1754, pour pouvoir

accepter monnaies de France ct de Licge :

Pendant tour I'é1é. il v a affluance de peuple tant de
France que du Pays de Liége qui se rend a walcourt en
pélerinage soit en confréries ouautrentent lisolément]
pour honorer I'image miraculeuse de la Ste Vierge qui
est en grande vénération depuis plusieurs siécles, de
sorte que la ville de Walcowrt et son voisinage a
toujours beaucoup profit de ces pélerinages soit en
vendant leurs denrées pour comsomption de bouche,
soit en toute autre chose qui se débite ordinairement
dans ces voiages de dévotion....

Mais les boutiques ne comblent d"ailleurs pas le désir du
pelerin qui se crée sa propre boutique aux souvenirs : eau
d’une fontaine miraculeuse, pains ou baguettes bénits par un
prétre, herbe, débris d’un arbre, branchettes, feuillage, pier-
res. terre méme ! Tous ces objets sacralisés seront emportés
non pas seulement comme simples souvenirs, mais comme
chargés d'une fonction : communiquer a d'autres le pouvoir
éprouvé sur le lieu saint.

Commémorer et publier

En rentrant chez lui, le pelerin commémore son acte de
dévotion, en proclamant le bénéfice qu'il en atiré. Il le publie
autour de lui et il suscite des imitateurs. La notoriété de
nombreux pélerinages s est faite a partir du bouche a oreille
qui, de maison en maison, de village en hameau, et de village
en village, a fait savoir telle grice obtenue contre toute
espérance, lel miracle sensationnel que la communauté
paroissiale va alors prendre officiellement en charge par une
messe ou une procession. Nous en avons de nombreux
témoignages pour des miracles obtenus a Foy-Notre-Dame.

Mais le pelerin peut aussi publier sa foi en distribuant
autour de lui des images saintes, des religues ou en faisant
élever une potale ou une chapelle a tel saint fameux et
secourable et dans laquelle on placera une statue ramenée de
pelerinage, ou que I'on fera faire, d’aprés image, par un
artisan local. Ainsi nos potales et nos chapelles champétres
sont-elles sans doute, pour un certain nombre d’entre elles,
des ex-voto. C’est pourquoi on les appelle votives, car elles
résultent d'un veeu fait par celui qui les a fait tailler ou
construire.

Les gestes de la dévotion. >
Remercier pour une résurrection,
implorer pour une guérison,
toucher la chisse ou ses supports,
laisser des linges en signe de demande
ou en ex-volo.
(D'apres : Le Maitre de Saint-Sébastien,
Ecole provengale, seconde moitié du XV<s.,
Rome : Galleria Nazionale).






Tour reliquaire et marche militaire,
en 'honneur de saint Feuillen. Fosses-la-Ville.
(Photo Musée de la Vie wallonne. Liége 1949).




Premiére partie :
APPROCHES DE LA FOI POPULAIRE

CHAPITRE -

L'ART RELIGIEUX
POPULAIRE

1. L’INSPIRATION DE
L’ART RELIGIEUX POPULAIRE

Leterme religion populaire est, je1’ai montré plus haut,
plein d’ambiguité. Celui d’ art religieux populaire ne 1’est
pas moins.

Art religieux se congoit aisément : c’est un art qui
s applique volontairement a exprimer le sacré. Il fait partie,
depuis plus d"un millénaire, du patrimoine de I’Eglise d’Oc-
cident et il se présente a nous comme une sorte d’intermé-
diaire visible, appui de la pri¢re, entre le fidele et le Dieu
trinitaire, le Christ, la Vierge et les saints.

Avec le temps mais aussi avec 1’accroissement de la
demande, cet art religieux développe son répertoire. Ceci
surtout durant le XV¢s., ce qu'Huizinga appelle «le déclin du
Moyen Age». Cette époque correspond A une véritable
parcellisation des dévotions qui, par ailleurs et parallele-
ment, ne cessent de se multiplier avec, comme conséquence,
une véritable invasion des saints non seulement dans le
calendrier liturgique de 1'Eglise, mais aussi dans la statuaire
et la peinture des églises, des chapelles et, sans nul doute,
dans les plus anciennes de nos potales.

Toutes ces dévotions nouvelles sont matérialisées dans
des ceuvres d’art qui, méme si elles drainent la masse des

fideles et sont donc, a ce titre, populaires, ne constituent pas
necessatrement un art religieux populaire.

¥;—&¥




En effet, ces ceuvres d’art peuvent résulter de comman-
des de riches clients : ecclésiastiques, princes, nobles, bour-
geois opulents. Ces commandes sont passées a des artistes
reconnus par une clientéle -une élite sociale- comme les
meilleurs de leur temps et capables d’exprimer les canons
esthétiques de celle-ci. On ne pourra donc parler icid un ar
religieux populaire méme si, devant ces ceuvres, la masse
vient prier. Elles représentent seulement & ses yeux ce qui
correspond a telle dévotion. Le martyre d"Erasme, de Thier-
ry Bouts, a la collégiale Saint-Pierre de Louvain, est une
ceuvre d’art de haute qualité et non de facture populaire.
mais ce qui importe aux dévots de St Erasme. ce n"est pas de
prier devant une ceuvre d’art mais de savoir -par les attributs
du saint- qu’ils sont bien devant celui qui les soulagera de
leurs maux d’entrailles.

Pour m’en tenir & St Erasme. a c6té de telle ceuvre d art
majeure, on verra surgir. comme a Saint-Georges de Leffe.
une représentation de facture bien plus maladroite : un artiste
local ou régional, qui n'était pas des plus grands, a voulu
présenter aux fideles du coin. eux aussl travaillés de maux
d’entrailles. un objet de dévotion dont le
plus important pour eux n’est pas qu’il se
classe parmi les belles ceuvres d’art, mais
qu’il atteigne son but concret : reconnu par
les dévots, grace a ses attributs, qu'il soit
un support a leur priere.

1¢* PARTIE
CHAPITRE 4

On se retrouve ainsi devant deux objets de dévotion
identiques, mais profondément différents en tant qu’ceuvres
d’art : d’une part. la peinture de Thierry Bouts, de facture
savante. maitrisant toutes les difficultés du métier -mais
chére. De I'autre, la sculpture de Leffe. de facture mala-
droite. d"abord objet cultuel et acquis sans doute & moindre
frais.

Ces ceuvres d"art n’ont comme commun dénominateur
que d’étre I'une et I"autre des supports a la priere. Or, avec
]a Renaissance et I application des canons de beauté gréco-
romains. le divorce va s accentuer entre | “art savant appliqué
a des représentations religieuses et I"art «populaire» -certai-
nement meilleur marché- qui continue de produire (ou
d"accroitre) des figurations religieuses telles que les veulent
les dévotions de 1'épogue. sans nécessairement se soucier
que ces figurations soient @ la derniere mode ni gu’elles
respectent tous Jes canons de beauté d une ceuvre savante. Le
professeur I Vandevivere le note fort bien : [La culture
populaire est] «plus attachée a la continuité qu’a l'innova-
tion... elle se réfere de maniere permanente a I"homme
archaique dont la pensée est profondément ancrée dans la vie
concréte et, dés lors, elle fonde sa croyance sur la tradition
a laquelle elle adhere spontanément et $ans retour>.

Cette réflexion s applique parfailement aux Geuvres
d'art des églises rurales et aussi a celles gui peuplent potales
et chapelles vouves.

Car toutes ces ceuvres d’art sont du méme milieu et
faites pour lui : le milieu rural.

11 faut le répéter une fois encore - jusque dans le X1X¢s.
bien avancé, c¢’est 1z secteur primaire gui est prédominant.
Le plus gros de la population se groupe dans d'es wllageh_ de
forestiers, d'éleveurs ou de cultivateurs, parfois les trois a la

fois.

Or. durant tout le Moyen Age, les paroisses se sont
multipliées. Sur les plateaux fertiles du Brabant, du Hainaut,
de 1a Hesbaye, les clochers pointent de partout.

Et aux XVII-XVIIFsiecles, beaucoup d’églises villa-
geoises sont reconstruites, soit aux frais des communautés

Jocales. soit -les plus belles- aux depens de ceux qui en ont
le patronage. cest-a-dire qui en non'uncnl les c)urés : les
orandes abbayes bénédictines, cisterciennes et prémontrées
encore richement possessionnées.

Ces églises nouvelles que 1’on remeuble souvent totale-
ment en faisant appel non pas a un grand artiste de renom -
ce que font les puissantes abbayes qui se reconstruisent  la
méme époque-, mais a un artisan (local ou régional) tra-
vaillant le bois ou la picrre selon les ressources des régions
ou ses possibilités personnelles dont on dispose sur place.
Lui va s'inspirer du style a la mode. Il le connait, le plus
souvent par des images de colportage, des gravures, ou en
allant voir les ceuvres savantes s'il en est & sa portée.

Mais. en voulant les reproduire, il les réinvente comme
il peut, avec ses propres moyens. Alors, ce tailleur de bois ou
ce menuisier-ébéniste, d’artisan, devient artiste. Son but :
P.-]. Foulon I'exprime excellemment, dans sa belle intro-
duction a la description du Calvaire du Bois du Grand-Bon-
Dieu a Thuin : «L'image populaire est essentiellement un
signe, c’est-d-dire une forme qui désigne simplement un
theme». Cette forme, ce théme -ou, plus concrétement, tel
saint avec ses attributs propres- peut étre obtenu par une
taille maladroite du matériau de base, et se compléter par une
polychromie aux vives couleurs qui, posée avec maladresse,
accentue i I'excés les détails. Qu'importe, le but est atteint
- les gens du lieu ont un nouvel objet de dévotion devant
lequel prier.

Et Iartisan est reconnu artiste par son groupe social,
curé compris, puisque son euvre est mise en bonne place
dans une église, une chapelle ou une potale.

Chaque ceuvre de cet art religieux populaire dont est
unique. Ce qui les fait se ressembler entre elles, c’est
I'identité du personnage, aisément repérable pour ses dévots
grice i ses attributs -donc sa spécialisation. Que ceux-ci
disparaissent, et St Eloi ou St Hubert ou encore St Hilaire
deviennent de saints évéques anonymes.

2. LE RETOUR AU «POPULAIRE»

Le mouvement romantique

Apres la Révolution frangaise de 1789 (et avant elle, en
Allemagne eten Grande-Bretagne) se déploie le mouvement
multiforme et torrentiel du romantisme : retour aux vieilles
traditions nationales, retour un Moyen A ge mal connu mais
idéalisé et, finalement, de fantaisie: retour au peuple (que les
le{(lcs constitutionnels appellent -théoriquement- souve-
rain).

Cette idéologie des retours va aboutir 4 la découverte -
reelle ou supposée- de toul ce qui concerne le peuple, alors
C'réfiil%‘ de toutes les valeurs et de créations artistiques ou
liéraires. C'estdans cette ambiance d’ailleurs gue vanaitre,




Sainteté populaire : saint Mort,
gardien de porcs. Eglise de Haillot.

en 1846, en Grande-Bretagne, sous la plume de W.J. Thoms,
le terme folklore (savoir du peuple), pour désigner ce que
I’on appelait auparavant les popular antiquities et qui en-
globe péle-méle : les croyances traditionnelles (et donc leurs
expressions artistiques, utilitaires, profanes ou religieuses),
les superstitions, les usages, les dits du peuple (sentences et
légendes), etc.

Le folklore -terme seulement connu en frangais en
1885- va notamment magnifier 1'art religieux populaire
dont les témoins les plus nombreux subsistant alors ne datent
d’ailleurs pas du Moyen Age mais du XVI¢ et surtout des
XVIE et XVIIIE sigcles.

Ce mouvement de retour aux sources meédiévales est
fxlimcmé par des écrivains, comme Chateaubriand, ou des
1déologues, comme Montalembert, qui, dans un siecle de
scepticisme et de rationalisme, veulent rétablir intcgrale-
ment toutes les valeurs (politiques, sociales, artistiques)
d”unc s0ciélé -mythique- telle que, selon eux, I’aurait géné-
ree la chrétienté médiévale.

Cette idéologie -pugnace- va donner naissance a deux
courants : le néo-gothique et le Saint-Sulpice de la seconde
Moitié du XIX¢ s., dont I'action se fera senur jusqu'd la

»

Premicre moitié du X X- siecle.

Le néo-gothique religieux

Pugin, le courant néo-gothi-
que va trouver sa terre d’'élection en Belgique, via l'écrivain
Montalembert, qui influence Jean-Baptiste Béthune (.1821—
1903). Homme aux multiples talents -vitrailleur, architecte,
concepteur de sculptures, etc-, il donne les plans détaillés d?’
I'église et de 1'abbaye de Maredous, construites de 1877 a
1900, non seulement de leur architecture, mais aussi ceux de
toute la décoration intérieure.

Anglais de naissance, avec

Ce que A. Lemercinier, conservateur du Musée d’art
religieux et d’art mosan a Liege, appelle ' «historicisme
religieux», va se déployer largement, encourag€ par la
hiérarchie catholique (Congres de Malines - 1863) et aboutir
1 la création des Ecoles Saint-Luc : a Liege d"abord en 1880;
a Bruxelles en 1888. Avec leurs fondateurs et animateurs,
J.B. Béthune et J. Helbig, le programme est tout tracé :
former des artistes, mais pas n’importe lesquels : «Voulez-
vous des artistes convaincus, fideles, consciencieux ? Don-
nez-nous de solides chrétiens» (J. Helbig). Leur but : réin-
suffler «l'esprit chrétien dans une soci¢té
chrétienne». Et les ceuvres de valeur -des
créations plus que des pastiches- de surgir,
animées par cette idéologie combattante :
architecture, sculptures, peintures, vitraux
historiés, textiles, orfevreries, etc. Des ceuvres luxueuse-

CHAPITRE 4

ment réalisées.

Comme I"écrit A. Lemeunier : «La sculpture montre le
soin délicat apporté par les artistes d’alors a rehausser leurs
ceuvres de sculpture de polychromies raffinées imitant &
profusion les riches effets des tissus brochés, brodés ou sertis
de pierreries; la chose est attestée également pour ce qui est
des sculptures anciennes restaurées par leurs soins».

Le Saint-Sulpice ou le néo-gothique de série

Son nom lui vient de ce que les marchands d’ objets de
religion comme ils s’intitulent eux-mémes, se sont groupés
a Paris, place Saint-Sulpice.

Apres un premier départ, vers 1840, cet «art» essentiel-
lement commercial, prend toute son expansion dans la
seconde moitié du siecle. Il est donc parallele, dans le temps,
avec le néo-gothique religicux dont il est question plus haut.
Il partage la méme idéologie du retour au Moyen Age
chrétien et au style gothique -son expression par excel-
lence. Cect est sensible dans des objers de religion mineurs
comme les images de piété et les bibelots religieux: petits
crucifix, bénitiers, ete., présentés dans des décors gothiques.

Apres 1860, les marchands de Saint-Sulpice doivent
faire face 2 une demande toujours croissante émanant non
seulement de France (en Belgique se créent et se dévelop-
pent des maisons autonomes : Gérard, fondée en 1830, a
Namur, par exemple), mais aussi des colonies frangaises
d’Algérie, du Congo frangais, du Sénégal, d'Indochine, etc.
La se construisent quantité d’églises -le plus souvent en néo-
gullhuluc» qu'il faut meubler de nombreuses statues de
saints. Car I'époque est précisément a I’expansion du culte
des saints.

e R L

1¢~ PARTIE E.



1¢~ PARTIE
CHAPITRE 4

L’art sulpicien se sent a méme de répondre a cette
demande en expansion car, avec le développement des
fabrications industrielles -donc de masse et par voie de
conséquence a des prix de vente mieux accessibles a une
vaste clientele- il peut se lancer dans les grandes séries
réalisées en un matériau bon marché et facilement moulable:
le platre.

Des esprits perspicaces comme 1’abbé Hurel s’en alar-
ment -sans succes d’ailleurs : «Au train ou vont les choses,
la substitution de 1'industrie a I"art, dans le proche avenir,
nous parait certaine. II suffira 2 un peuple de quelques
ingénieurs, architectes ou sculpteurs dont les modeles feront
loi».

Et ce sera la ruée du clergé sur ces sujets religieux en
plitre polychrome et souvent doré, aux expressions stéréo-
typées dont un critique (B. Dorival) dit qu’elles se répartis-
sent en deux genres : le constipé et le sucré.

Mais Saint-Sulpice offre aussi des statues de format
réduit, pour étre exposces dans les maisons. Les fideles en
achéteront en masse, el maintes de nos potales et chapelles

nt, a coté de vieilles statues naives et belles, toute cetle

recele
méme foi fer-

production sulpicienne mais qui accueille la
vente des gens au caur simple.

Pourtant, acotédeces productions de tres grandes séries
latre, on Vvoit aussi se créer, dans des centres comme
Andenne, des statues de faience; ailleurs, de porcelaine ou
de biscuit qui ne mangquent pas d’un charme un peu désuet
et qui, elles aussi, se retrouvent nombreuses dans nos pota-
les, nos chapelles, comme d’ailleurs dans beaucoup de

maisons, bourgeoises ou non.

en p

PR I et
- ¥

Exemple de néo-gothique religieux, production de luxe:
le reliquaire de Saint Martin (XIX*s.),
abbaye de Maredsous.

On en conclura : le contenu de nos potales et chapelles
est constitué par des statues de tailles, d’ages (XVI-XX) et
de matériaux différents ; des piéces uniques sculptées avec
amour par quelque artisan, des euvres de petite série, mais
qui, finement travaillées, ont leur charme; enfin, ce qu’il faut
bien appeler une pacotille religieuse courante.

Mais le principal n’est pas 12 : c’est devant ces vrais
témoins d’un art populaire comme devant des ceuvres char-
mantes ou, au contraire, d’une grande banalité, que la piété
populaire s’estexprimée, en qui elle amis sa confiance et o,
en reconnaissant la puissance de I’intercesseur imploré, elle
s est reconnue elle-méme et identifiée.

Finalement, ce n’est donc pas le contenu -artistique ou
non- des potales qui est essentiel, mais que -méme vides
comme beaucoup d’entre elles le sont aujourd’hui-, elles
continuent, dressées dans tous les paysages de notre vieux
pays, de nous parler de ces vieilles gens de Wallonie qui les
ont mises 12 pour qu’elles y expriment leur simple et solide
foi.




Premiére partie :
APPROCHES DE LA FOI POPULAIRE

CONCLUSION

Auterme de cette premiere partie, quelques traits essen-
tiels de la foi populaire peuvent étre dégagés.

Foi populaire : produit de la religion officielle

La foi populaire est née de la religion officielle, de
I"Eglise, car ce sont des clercs qui ont transmis au peuple
illettré tous les éléments qui fondent cette piété populaire :
connaissance de la Vierge et des saints, présentés comme des
intercesseurs privilégiés auprés de Dieu. Pour les saints, les
¢pisodes de leur vie sont racontés 2 la fois pour marquer leur
foi en Dieu, leur volonté persévérante de vivre selon I’ Evan-
gile, mais aussi, en retour, la puissance de Dieu qui se
manifeste en eux et les rend ainsi capables de faire des
miracles ou d’accorder I’exaucement des prieres que leur
font les fideles.

Foi populaire et religion : distanciations

A ce stade, la foi populaire n’est pas en opposition avec
lareligion officielle, centrée sur le Christ et sa commémorai-
son durant tout le cycle liturgique annuel. Mais elle tend a
s'en différencier et A s’en distancer fortement en ceci : elle
majore excessivement le pouvoir de certains saints -retenus
surtoutsous leur aspect de guérisseurs, dontlerdle n’est plus

_; -




seulement de transmettre & Dieu -selon la doctrine officielle
de I'Eglise- les priéres des fideles, mais d’en accorder
directement I’exaucement par une sorte de puissance auto-
nome dont les gratifient leurs dévots.

Ici, il y a une véritable déviation du pouvoir attribué aux
saints par rapport  celui que leur accorde la religion offi-
cielle, d’étre seulement des intermédiaires entre le fidele et
Dieu, le seul a exaucer la priere.

Foi populaire : les dérives, superstitions et
magie

De plus en plus, les dévots a tel ou tel saint s’efforcent
d’exercer sur lui une véritable pression par le moyen d’ob-
jets, de formules ou méme de gestes hostiles. le tout en vue
d’obtenir un exaucement automatique.

Ici s"opére, méme inconsciemment, un incontestable
glissement vers la magie si on entend par 12 une réponse
automatique & une demande grice a une
sorte d’emprisonnement du pouvoir du
saint des lors que des rites précis ont €té
effectués. C’est sur la méme conception
que repose la médecine populaire.

1~ PARTIE
CONCLUSION

Foi populaire : un héritage inconscient

Les fideles ont recours a des éléments naturistes (eau
surtout, arbres, pierres. terre méme ), ce qui correspond a une
réappropriation inconsciente d’un vieux fonds religieux
plus que millénaire d origine celtique etromaine que I'Eglise
n’est pas parvenue a éliminer totalement et qu’elle adonc di
transférer sur un personnage par elle reconnu : le saint.

Tel saint n"a, le plus souvent, aucun lien historique avec
le lieu de culte naturel ot on I'invoque. C’est son image
seule, placée en tel lieu (a ’emplacement d’une image
paienne ou toute nouvelle) qui le sacralise sous sonnom : a
Briily-de-Pesche, le culte récent -XIX¢ s.- de St Méen, un
saint de Bretagne, est centré sur la fontaine de StMéen, alors
qu’il n’y a jamais eu de relation entre ce saint et sa fontaine.

Foi populaire : actualité permanente

Bien entendu, dans leur démarche religieuse a tel saint
en tel lieu, les fideles n’imaginent méme pas qu’ils perpé-
tuent ainsi des gestes élémentaires hérités de religions anté-
rieures dont ils ne connaissent méme pas I’existence.

Les fideles qui invoquent St Eloi 1'é1é pour la santé de
leurs chevaux et leur font des ablutions rituelles ne savent
évidemment pas qu’ils prolongent le culte de la déesse
gauloise, Epona, protectrice des chevaux.

Ceux qui suivent pieusement, en s’arrétant aux potales
de tel ou tel saint, la procession champétre des rogations,
ement que les vieux Romains effectuaient

ignorent complet | i ‘
les pour que le dieu Robigo protége leurs

des rites semblab
cultures de la rouille.

Foi populaire et histoire

Car la piété populaire n’a pas conscience de I"épaisseur
du temps et ne porte aucun intérét a I'histoire. Pour elle, tous
les saints sont congus de maniére intemporelle; puisqu’ils
sont au Ciel -raison dailleurs pour laquelle on les prie avec
confiance- quelle importance qu'ilsaient vécuatelleoutelle
époque et que tel saint en tel lieu y remplace un dieu
antérieur?

En effet, la 1égende est sans dge et n’a pas besoin de
repéres chronologiques. La fameuse formule initiale des
contes de fées le dit, on ne peut plus clairement : 1l érait une

fois...

Démarche intellectuelle de I’historien

Ce sont les historiens des religions et les folkloristes
qui, a travers les temps et les civilisations, établissent des
points de comparaison entre les croyances et en montrent la
répétition et la permanence. C’est la une démarche intellec-
tuelle qui peut devenir trés glacée, les gens disparaissant
derriére les symboles. Ce n’est certainement pas celle des
fideles qui n’en ont cure et ne s’intéressent, eux, qu’a la
relation émotionnelle immédiate, actuelle, qu’ils veulent
créer avec «leur» saint.

Aussi. les deux démarches -celle des historiens et celle
des fideles- sont-elles fondamentalement différentes et ne
doivent pas étre confondues.

Démarche émotionnelle des fideles

Ce qui attire les gens au plus haut point -et j’y inclus la
plupart des clercs et des religieux durant des siecles- c’estle
goiit, pour ne pas dire la soif, du merveilleux. Constante de
1’Ame humaine, sous toutes les latitudes et dans tous les
temps, d’aimer, d’étre ébaudie par tout ce qui est extraordi-
naire et a rebours des lois naturelles. Bref, les merveilles : ce
que I’on admire dans un étonnement muet et qui manifeste
la puissance de Dieu et ses familiers : les saints.

C’est le merveilleux chrétien qui succéde au mer-
veilleux paien.

Certes, pour I’ historien des saints, les récits légendaires
-dont les thémes se répétent- peuvent apporter, outre la
méfiance, une certaine lassitude. Mais en face des prodiges
accumulés a plaisir, la foi populaire ne voit qu'une raison de
plus de faire confiance a tel saint puisqu’il était assez
puissant pour triompher de telles épreuves et qu’il ne peul
donc qu’exaucer les demandes qu’on lui fait.

Foi populaire, foi réductrice...

A partir dumoment ol |"altention et I’émotion se fixent
sur des événements prodigieux ou seulement extraordinai-
res, les autres tendent & s’estomper et le saint devient, en
qUtI:Ique sorte, une caricature de lui-méme dessinée a gros
traits de la méme maniere que I’art populaire schématise un
saint en traits puissants mais élémentaires.




Deux exemples : St Antoine de Padoue, théologien et
prédicateur populaire en est réduit a faire retrouver les objets
perdus: St Hilaire, un chef de file des évéques de son temps
et un défenseur de la foi chrétienne, est confiné a la chasse
aux serpents et a la guérison des rhumatismes.

... Mais foi toute nue

Cette réduction d’un saint a une fonction élémentaire ou
A une figuration simpliste correspond a la démarche mentale
des gens simples. Il s’agit pour eux de trouver /e protecteur
le plus efficace préposé par le Ciel a supprimer telle misére,
telle maladie qui frappent gens et bétes sans possibilité d’y
faire face.

Par la foi toute nue et toute spontanée qu’elle exprime,
cette démarche de la piété populaire est donc respectable.
Elle est action. Sur elle, I’historien réfléchira et tenterad’en
montrer la continuité ou la répétition, mais il doit d’abord
prendre en compte le sentiment religieux que cette action
manifeste, élémentaire, répétitive, banale méme, mais che-
villée en I’homme. Voila le fait historique, brut en quelque

sorte. Tout le reste est affaire d’interprétations diverses. 1 PARTIE m

CONCLUSION




-—



Deuxieme partie :

POTALES

ET CHAPELLES AU
« PAYS DE BROGNE» :
EXPRESSIONS
REGIONALES DE LA
FOI POPULAIRE




Job, sa femme acariatre et le diable. Drapelet
de pélerinage (XVII s.) d’Herentals dans E.
VAN HEURCK : Les drapelets de pelerinage en
Belgique, Anvers (1922), p. 203.




INTRODUCTION
QUELQUES CADRAGES

La deuxieme partie de ce livre veut faire percevoir un
certain nombre d’éléments constitutifs du culte populaire a
travers les potales et les chapelles découvertes dans le rayon
géographique retenu, ¢’est-a-dire une trentaine de commu-
nes ayant comme épicentre Saint-Gérard (anciennement :
Brogne). Ce qui ne veut pas dire que beaucoup d’observa-
tions faites sur la zone envisagée ne sont pas applicables
d’autres régions. Quelques sondages effectués montrent,
bien au contraire, que I’on découvre ailleurs des constantes
soit sur la popularité plus importante de tel saint, soit sur les
rituels qui expriment cette foi populaire.

Cecidit, il est nécessaire de bien mettre en évidence les
cadrages retenus

Cesont: - le cadrage géographique : ot ?
- le cadrage matériel : quoi ?
- le cadrage spirituel : qui et comment ?

- le cadrage chronologique : quand ? en
ne négligeant pas I’actualisation de ce
phénomene de la foi populaire toujours
vivante et se renouvelant par des apports
successifs.




Cadrage géographique : le pays de Brogne

Le village de Saint-Gérard a été retenu comme centre
géographique avec, autour de lui. une trentaine de commu-
nes dont rend compte la carte ci-jointe.

Pourquoi ce cadre qui, a d’aucuns, apparaitra fort
restreint ? Tout simplement parce que la quantité¢ de potales
et de chapelles recensées dans cette seule aire géographique
s’éleve déja a pres de 500. Pour le seul pays d Entre-Sambre
et Meuse, prolongé vers la région de Chimay jusqu’a la
frontieére francaise. la présence de quelque 2.000 potales et
chapelles peut étre supposée comme ¢tant un minimum.

Une stricte limitation de la zone a retenir s’est donc
imposée d’elle-méme. Toutefois. des vérifications. opérées
dans I'ensemble de I"Entre-Sambre et Meuse. montrent que,
le plus souvent. les mémes saints se retrouvent pratiquement
partout avec. bien entendu. des variantes locales : ainsi. dans
la région Beaumont-Chimay. on trouve des potales et cha-
pelles dédiées a N.-D. des Affligés. N.-D. de la Consolation.
des Lumieres. du Rosaire ou de la Miséricorde et a des saints

inconnus dans le périmétre ici retenu
comme : Appoline, Christophe. Fia-
mw cre. Lambert ou Philomene.

La localisation des témoins est
diverse : au long des routes. dans des
écarts. dans des hameaux. a 1’orée de bois ou en bordure de
champs. a des croisements de voies champétres, dans des
villages. dans la fagade de maisons. mais aussi dans divers
quartiers de petites villes comme Fosses et Florennes, de

gros bourgs comme Saint-Gérard ou Bioul.

Mais il n"a pas été tenu compte des potales quis”élevent
a I'angle des maisons dans des villes plus importantes.
comme Namur par exemple (qui échappe d"ailleurs au rayon
érudié).

Aussi notre inventaire est-il quasi totalement d origine
rurale.

Cadrage matériel : les potales et chapelles

A é1é retenu toul ce qui ressortit 4 ce que, d’un terme
général, on pourrait appeler des lieux de culte votifs, ¢’est-
a-dire élevés par le vaeu de particuliers. voire de groupes ou
de communautés villageoises, mais qui ne relevent pas dela
notion de lieux de culte publics, officiels, comme des églises
ou des chapelles -de quelque dimension qu’elles soient- et
ot se déroulentrégulierement la liturgie officielle de I"Eglise,
¢’est-a-dire, essentiellernent la messe.

Les termes utilisés ici seront potales et chapelles. Une
courte définition s’impose :

Potales : le mot est déja attesté d’usage courant dans un
dictionnaire liégeois de 1787 avec le sens d’un creux. d’un
enfoncement dans un mur, d'un trou en Lerre, voire méme -
c'est charmant- de fossettes d’enfant. Le terme est employé
dans le wallon du Namurois et du Brabant wallon. A Bioul,
on I'utilise avec le sens d'un enfoncement pratiqué dans un
mur pour marquer 2 miloyennclé: sans exclure, bien sar, la
signification de petite niche, voire de chapcll‘c dans une
église. Dans la région de Charleroi, potale devient potéle.

avec aussi la signification d'une lucarne oud’un il de beeuf
au pignon d une maison.

Bref, pour avoir une potale. il suffit d'un simple creux
dans la magonnerie ou d’une niche insérée dans la facade
d*une maison. d"un bloc de pierre évideé (ou d'une construc-
tion de briques) posé sur un muret ou surun socle, d'une
construction en pierre bleue, monolithique.

Nous avons retenu des exemples de ces trois types.
La hauteur de ces potales varie d’apres leur type :
- letype | peutn’avoirque quelques centimetres (£ 15 cm);
- e type 2 -la niche proprement dite- a environ 1 métre;
- le type 3 varie de 0.80 metre a 2 metres, parfois plus !

Chapelle : Dans la zone considérée, nous réservons le
terme chapelle & de véritables édifices, sortes d’églises en
réduction et comportant porte et fenétre(s) et, a I'intérieur,
dotées d un autel réservé en principe a un saint, mais ol l’on
peut en trouver une véritable assemblée, avec certains d’en-
tre eux en double ! Mais toutes ces chapelles sont votives
comme les potales dont elles ne sont qu’une amplification.

11 est a noter que dans le Hainaut belge et son prolonge-
ment. le Hainaut frangais (notamment le pays autour d’ Aves-
nes) -qui. jusqu’au XVII s., formaient ensemble 1'ancien
Comté de Hainaut- le terme chapelle s applique indifférem-
ment i nos potales et a nos chapelles.

Le plus fréquemment, une potale ou une chapelle est
réservée a un seul patron : une N.-D. ou un saint dont le nom
est trés souvent rappelé soit sous la niche, soit sous le socle.
Mais on trouve également des potales a triple, voire quadru-
ple niche et d’autres o deux, trois, voire six saints se
partagent une seule niche.

Figurent aussi -mais pas toujours- la date d’érection de
la potale ou de la chapelle, le nom -souvent réduit a des
initiales- du donateur et, enfin, le nom du saint patron avec
parfois une invocation pieuse destinée a attirer Iattention du
passant et a lui faire effectuer un geste religieux :

- a Florennes : On ne passe pas sans dire un Ave.

- a Weillen : Passans (sic) prie la Mére de Miséricordel
Pater AvelRefuge assuré des pécheurs/Intercéde pour
nous/1754.

- a Biesmes : Arréte/Pensealamort (sic) Le graveur a cons-
taté trop tard qu’il manquait de place. Alors, il a serré les
mots les uns contre les autres.

Cadrage spirituel : la Vierge et les saints

Dans tous les exemples retenus, il s’agit de construc-
tions votives, ¢’esl-a-dire consécutives a un veeu ol a une
promesse faite généralement par un individu ou une famille,
tres rarement par une communauté. Ainsi se sont trouvées
excluesles chapelles semi-publiques ou publiques ou s 'exerce
une liturgie officielle, de méme, naturellement, que les
églises.

Pourtant, dans divers cas, nous n’avons pas hésité a
rapprocher le culte privé de tel saint personnage, rendu dans
une potale ou une chapelle votive, avec celui, rendu dans

A



@
NOIAV 14 L
ANN3HOD S3INNIHOTS
o
N3VIV4 ° .
14318-4NS ANVl
3JA0S0S -NOL3WH3
VILSVM-3T-LNVH o ® ® ® N
@33Ny @ 134A3HVI 3343NS3I8 13HO
® o
137vs XNYNYN4
P 13113N
@ LNVNHYM 2afiEd . °
® 1noig XNvHO
[ ] INSIIL @
343I1SSod ®
® AHNY1INOJ
GENHESSSS siog mm._o INVA3Q
3u8YY N
]
3IASTT
. d JHOVISN3g
sloanwve L LHYS
-S| . IVAIHLIA
o iNgunviis  Sassod VMg o
-1HVYS
®

®
IOH3THVYHO




la INTRODUCTION

I"église du lieu ou ¢c samnt personnage a sa statue.

Certes. 11 0y & pas souvent concomitance entre le culte
privé d'un saint dans une potale ou une chapelle. etle culte
officiel agréé par " Eglise dans ses murs. mais la simultanéite
des dewy est loujours intéressante car -comme je le montrerai
plus lomn- elic est Mindice de la reprisc en mains ou du
contrdle. par |'Eglise. d un culte prive local ou régional.

Nous zvons aussi volontairement exclu de notre exa-
men le culte du Christ exprimé par le Christatiendant la mort
ou Christ de piti¢. tres répandu dans nos cimeteres depuis le
XV s ou par les crucifix. ¢ est-z-dire Jésus seul en croix;
par les calvaires, Chnist en crob. enlourt de sz Mere et de St
Jean ou d autres personnages (comme au calvaire du grand
Bon Dicu z Thuin): les mises au lombeau: les dévotions
particulieres comme I"Enfani-Jésus de Prague. elc.

Cadrage chronologique :
du X VII* siecle 2 1940

Nous 2vons pris en comple 1oules les potales el chapel-
les depuis les excmples les plus anciens. qui ne remontent
pas ou guere au-delz du X VI s, jusqu’z environ 1940 el
méme au-delz. quand 1l & agissal 4 MOnLrel comment un
sainl personnagc plus récent ou plus célebre avail prs la
place d'un autre Carled ulte e 1z tor populaires ne sont pas
figés ou fixés sur des palrons définfs mass, au contraire, 1ls
ne cessent de se renouveler de + actualiser. ) en donneril

des exemples.




Deuxiéme partie : }
POTALES ET CHAPELLES AU PAYS
DE BROGNE'" : EXPRESSIONS
REGIONALES DE LA FOI POPULAIRE

LES LIEUX,
LES EPOQUES
ET LES PATRONAGES

1. LES LIEUX PRIVILEGIES

Comme ce sont des édifices vonls, ¢ 'est-a-dire financés
et édifiés par des individus, beaucoup plus rarement par des
communautés, leur emplacement depend de |'imitiative du
donateur qui, generalement, les placera sur sa propriété, soit
dans les villages, soit en bordure de champs ou de bois ou
meme le long des routes car, comme pour les croix d'occis,
la plantation de potales ou de chapelles expnme la foi du
propri¢taire, mais vise aussi 2 la faire partager par les
passants, d’ou les inscriptions qui figurent sur beaucoup
d'entre elles.

Pour expliquer la localisation geographique de ces
signes de devouon, 1l faut sans doute aussi prendre en
compte lasituation de certaines d'entre elles (comme aussi
des croix) soit sur des hauts licux, soit au carrefour de routes
ou de sentiers, endroits réputés néfastes, puisque les sorcie-
res 'y donnent rendez-vous pour aller au sabbat.

Enfin, les itineraires de pelerinage menant a des sanc-
tuaires celebres peuvent se trouver jalonnés de polales et de
chapelles - ainsi, de Dinant a Notre-Dame de Fay, on en
compie une bonne dizaine; a Walcourt, sur le circuit qu’'em-

prunte lu grunde procession annuelle, on en dénombre une
trentaine.

‘—— B




, . s . ¢lerinages régionaux
Fréquence des titres donnés a la Vierge Pele & & .
Nbre de potales et de chapelles
Nbre de potales N.-D. de Walcourt (av. le XITI*s. b QT 12
MAME  oeeeeeresreseseeeeses s enss s sae s 5 N.-D. de Hal (XTTIF §.) wommrsssemsimmees 16
Mere de Dieu ....cceeveeeee 2 N.-D. de la Bonne Espérance (XIVES.) e 4
Immaculée Conception 3 N-D. de Foy (¥, 1610) s 6
[aprés la définition du dogme (1854) Y\ D.dela Paix (bénédiction de la Paix a
et le culte officiel 2 Lourdes (1861)] R 1 ) T ————— 1
VIETgE FIBRIE....ococeveeeeeersssseres oo 1 S . ] 1637 6
I S G (V. 163T) coirriimnrmceessssnsnsas
Salut des INFIMMES couevueuereeeeiceeie s 1 N.-D: de Bon-Scc0is. ¥ 1909) |
N-D. jce A Berzée (v.
N.-D. de la Bonne Mort 1 N.-D. de Grace d = 55 1943) 7
N.-D. 00 12 VIETZE coruirieec it 23 N.-D. de Beauraing (apres T2
[sans spécification] . L.
Pelerinages non régionaux
TOLAL oo et e e n s e 36
Nbre de potales et de chapelles
N.D. de Lorette (XTVE-XVES.) oiimmnmnssnienes 2
N.-D. Auxiliatrice (aprés 1571; victoire de
Lépante sur les TUTCS) .ovississsssessmmmmssses 2
N.-D. du Perpétuel Secours (Rome,
XVII s.. missions locales des Rédemptoristes ....... 2
N.-D. de La Salette (apres 1851} woovvivircsiusninsusnes 9
N.-D. de Lourdes (apres 1862) w.c.ocvmmieimrnenscminnsns 59
2. L’ORIGINE propriétaires de terrains pour qui elles n’offrent aucun inté-

Les anciennes potales -en tout cas celles conserveées-
datent au plus @0t du XVI*s. et se présentent comme des
niches insérées dans des fagades. Les potales en ronde bosse
avec ou sans socle semblent bien se multiplier au XVII* s.,
mais plus encore au XVIII* s.dans le puissant courant de la
contre-réforme ou restauration catholique. qui commence
avec le début du XVI< s. (le temps des pieux Archiducs
Albert et Isabelle) pour s affirmer 4 la fin du XVII¢ et durant
tout le X VIII« siecle.

La Révolution frangaise. dont les idées anti-religieuses,
patronnées par les nouvelles autorités publigues, se répan-
dent chez nous apres la batille de Fleurus (26 juin 1794),
marque un hiatus dans la construction de potales. Une
exception curieuse au village de Denée : une potale affiche
une date empruniée & l’ere républicaine (qui, en France
depuis 1792, remplagait Ja chrétienne) : an C-XII, ¢’est-a-
dire 1804.

Mais, au XIX¢ s., apres 1830 chez nous, dans la ligne
d’une nouvelle restauration catholigue, qui §’exprime par
des missions préchées dans les villages. par la plantation de
Croix et par une nouvelle impulsion imprimée au culte des
saints et de la Vierge, les potales se multiplient anouveau en
méme temps que les chapelles. Cela jusque vers 1914,
semble-t-il. Car, apres 'a guerre 1914-18%, sans que 1'on
puisse parlerd’un arrét complet, la construction de nouvel-
les potales oude chapelles se raréfie foriement. Situation qui
reste celle d’aujourd’hui, avec un ¢élément nouveau el néga-
tif : I’abandon de nombreuses potales par les nouveaux

rét, ou leur destruction par accident ou par vandalisme.
Certaines sont volées ou acquises et ainsi sauvées, mais,
déracinées, elles perdent la valeur de témoignage qu’elles
avaient dans leur lieu d’origine.

La fin du XXt s., ¢’est vraiment le temps de la grande
misére des potales, qui n'épargne d’ailleurs pas les chapel-
les.

3. LES PATRONAGES

Comme les potales et chapelles sont dues a Iinitiative
privée, on pourrait croire que leurs patrons vont étre aussi
diversifiés que peuvent 1étre les dévotions privées.

Et pourtant, dans le pays d"Entre-Sambre et Meuse, on
s’apergoil qu’un certain nombre d'entre eux -un petit nom-
bre il est vrai- se retrouvent fréquemment, ce qui pose la
question du pourquoi de cette fréquence. C’est ce que je vais
tenter d’élucider, a propos des Notre-Dame d’abord, puis
des saints, soit les plus fréquemment représentés, soit offrant
un caractere régional bien marqué.

Les Notre-Dame

Quelque 35 patronages mariaux peuvent étre dénom-
brés dans la zone considérée. Certains se rapportent 2 des
myocaliuns telles qu'on les trouve dans les litanies de la
Vierge, d"autres a des pelerinages régionaux ou non régio-
n.aux, Q‘aulrcs. enfin, sont des vocables en relation avec
I"endroil ou une potale a €€ soit créée, soit rélablie avec

L



¥,

En I’absence fréquente de la statue ou i cause d’une dédicace trop laconique (St Antoine), il est difficile de toujours trancher,

Fréquence et spécialités des huit saints les plus représentés
Titulaires Fréquence
Adele 22
Antoine* 18

- de Padoue

- Ermite (au cochon)
Barbe 20
Donat
Hubert 22
Joseph 21
Roch 30
Ghislain 9
*

mais, a des titres divers, chacun des deux a sa célébrité.

Spécialités

Yeux.

objets perdus, délivrance des prisonniers, protection
du bétail.
maladie des porcs, zona, croiite de lait.

foudre, mort subite, patronne des magons et
carriers, nombreux anciennement dans la région.

foudre.

rage.

bonne mort.

peste, épidémies en général.

protection des enfants, convulsions.

changement de nom. C’est le cas pour un certain nombre
d’entre elles, plantées autour de 1903 par les novices béné-
dictins de I’abbaye de Maredous, en cours de promenade, et
que nous connaissons par la relation détaillée qu’ils en ont
laissée. Leur patronage est surtout lié i une particularité du
lieu: N.-D. du Moulin, de la Passerelle, de la Barriére...

Il faut aussi noter qu’un certain nombre de statues de la
Vierge, avant d’étre abritées dans une chapelle ou une potale
en pierre, se sont trouvées d’abord -et parfois pour des
siecles- fixées sur un chéne. Cette pratique a d’ailleurs laissé
une trace dans la toponymie sous le nom de chéne a I’ image.

Sil’on récapitule maintenant la répartition de ces patro-
nages par potales ou chapelles (en incluant TOUS les pele-
rinages régionaux), on obtient les chiffres suivants :

59
16
12
Foy ... 6
Bon-Secours ... 6
La Salette 9
Beauraing ..o 7
Bonne Espérance 4
Berzée |

Les autres patronages de la Vierge (soit 24) ne comptent
que 1 ou 2 sanctuaires chacun.

Ce dénombrement indique bien une actualisation de la
foi Populaire en faveur des lieux de culte récents et particu-
lierement Lourdes qui dépasse, en quelques décennies, les
Vieux pelerinages célebres de Hal et Walcourt,

2¢=< PARTIE IE

CHAPITRE 1

Les causes principales en sont la diffusion de I'informa-
tion (presse - journaux et périodiques) et la multiplication
des moyens de transport en commun (chemins de fer). Elles
rendent possible I’organisation de grands pelerinages ou
figurent notamment des infirmes qui peuvent étre transpor-
tés & grande distance. La formule continue aujourd’hui,
modernisée, sous la forme: «Lourdes en un jour» par avion.

Mais un lieu de culte régional, Beauraing, qui joue au
XXes. le role qu eut Foy au XVIle, voit son succes grandir
de maniére continue jusqu'aujourd’hui : d’abord avec la
consécration du diocese de Namur 2 Marie en 1943 (coinci-
dant avec la reconnaissance du culte public) et ensuite avec
Porganisation de multiples pelerinages diocésains et 1'ins-
tallation sur place d’antennes pastorales. Do la présence
de N.-D. de Beauraing dans des potales anciennes en place
du patron originel (N.-D. de Walcourt ou de Foy par exem-
ple).

Les saints

Une cinquantaine de saints se répartissent les quelque
500 potales et chapelles retenues sur le territoire de 28 com-
munes. Mais cette répartition est fort inégale: d"aucuns sont
trés représentés (voir ci-dessus), d'autres moyennement,
d’autres enfin plus rarement (voir page suivante).

Il sagit, pour I'ensemble, de saints de renommée tras
ancienne et éprouvée : ce sont vraiment, dans toute la force
du terme, des saints populaires, ¢"est-3-dire voués i soulager
le pauvre monde dans ses épreuves quotidiennes, qu’elles
frappent les hommes ou les animaux ou menacent les mai-
sons ou les champs (foudre).




Ia: 2¢=« PARTIE

CHAPITRE 1
Titulaires Fréquence
Anne 2
Begge 3
Eloi 3
Jean-Baptiste 2
Laurent 3
Marcoul 2
Mutien-Marie 2
Rita 2
Willibrord 2

Titulaires Fréquence
Benoit 4
Hilaire 4
Marguerite de Cortone 4
Pierre 4
Quirin 4
Thérese de I"Enfant Jésus 4

Fréquence et spécialités des six saints moyennement représentes

Spécialités

contre le diable et les mauvais sorts. Influence
directe de I'abbaye de Maredsous (depuis 1872) et
de son pelerinage & St Benoit.

contre les serpents; guérison des rhumatismes
(plerinage important a Matagne-la-Petite).

pour Iheurcuse délivrance des femmes enceintes.

vieille dévotion. Pelerinage voisin a Biesmerée.
développement du culte au XIX®s. avec le
prestige grandissant de la papauté.

Marche militaire a Florennes.

contre les ulceres (mal de St Quirin); herbe de St
Quirin (sans doute le tussilage ou pas -d'ane), pour
les blessures cutanées lentes a guérir.

dévotion qui a pris toute son ampleur en 1914-18:
protectrice des soldats. Distributrice de faveurs de
toutes sortes : «Je passerai mon ciel a faire
pleuvoir des roses sur la terre».

Fréquence et spécialités des neuf saints faiblement représentés

Spécialités

pour les enfants pleurnicheurs (breyaus),

les jeunes filles & marier, les couturieres.

pour les maladies infantiles et les hernies.

patron des forgerons et des travailleurs du fer (ler
décembre), mais aussi des chevaux (25 juin), avec
un important pélerinage régional au XVII®s. a
Laneffe.

culte complexe, patronages multiples.
pour les briilures en général.
contre les écrouelles.

pourles causes difficiles : pas de patronage vraiment
spécifique.

pour les causes désespérées. Culte trés récent a
I'initiative des Augustins de Bouge (1935). Vaste
rayon dont les enfants a I’éducation laborieuse.
Sainte-Rita-des-Impossibles.

pour les gens atteints du haut-mal (épilepsie) ou
danse de St Guy (= St Vit).

Enfin, I'idée de la mort est toujours présente, comme
I'impuissance devant la maladie -surtout les épidémies
cycliques de peste et de choléra dans les patronages de Ste
Barbe, St Donat. St Joseph et St Roch (e plus honoré).

Quant a I'importance donnée a celui de St Ghislain, elle
reflete 1'angoisse devant I'ampleur de la mortalité infantile,
angoisse exprimée parallelement par la forte fréquentation
des lieux de pelerinage consacrés aux enfanlts el ol s’entre-
mélent pri¢res et recherche de présages.

D’autres saints semblent -dans la documentation ac-
tuelle- moins représentés, mais sans doute, pour certains
d’entre eux, a cause de la destruction de leurs potales ou
I’impossibilité de les identifier aujourd’hui (voir ci-dessus).

Enfin, 27 saints ne sont patrons que d’une potale ou
chapelle. Or, on trouve parmi eux de grands saints régionaux
comme Feuillen de Fosses, Gérard de Brogne, Rolande de
Gerpinne, Walhére d’Onhaye et Brigitte (ou Brigide), dont
le culte fut amené a Fosses par les moines irlandais au VII*
siecle.

Leur faible représentation a une explication : le culte est
centralisé, soit a I'abbaye (St-Gérard), soit a la collégiale
(Feuillen et surtout Brigitte), soit a I'église paroissiale
(Roland, Walhére).

Au jour de la féte du saint, de nombreux villages
s'ébranlent vers le lieu du culte ol tous les rites sont
organisés par les responsables du sanctuaire. Ce sont de

-



4

r_I’;'iﬂ;ts régionaux curieux

baptiser.

Agrapau (Leffe)

Stamp (Anhée)

Walhere (Onhaye)

Titulaires Spécialité ‘ r
Mort saint légendaire de Huy ou il a son église. Il s’agit d’un Enfﬂ_.nt mort-né L.ldpolu
lequel les parents obtinrent un répit, c'est-a-dire sa résurrection, le temps de le

Mais il vécut. Dans notre région, il est invoqué pour les femmes enceintes.

Son patronage est donc préventif d'une naissance tragique.

C'est un St Erasme aux intestins roulés sur un treuil. Arracher en wallon se dit
agrapi, d’ou agrapé et St Agrapau .

avatar de St Pothin (?), martyr de Lyon, sans doute a partir d’une interpretation

toute matérielle de se tint ferme dans la foi . eutbi
Patron des enfants qui marchent tardivement. «B¢ stampe», en wallon, c’est bien

assuré sur ses jambes.

curé d'Onhaye, tué a Hastiére d’un coup de rame par son neveu, curé indigne.
Patron du bétail, des beeufs ayant ramené son corps sur le plateau. Contre les
maux de téte, la sienne ayant été fracassée.

grands pelerinages dont les gens rameénent des objets bénits.
1l ne leur apparait pas nécessaire de les doubler par des lieux
de culte locaux multiples.

Enfin, il est un certain nombre de saints régionaux
curicux et qui sont aussi 1'objet de peélerinages fréquentés,
¢’est pourquoi je les reprends ici en compte (voir ci-dessus).

4. CONCLUSION

Cetinventaire des Notre-Dame et des saints honorés par
la foi populaire dans le pays de Brogne ne peut étre qu’indi-
catif. En effet, une trentaine de potales -vides naturellement-
n’ont pu étre identifiées. Mais tel quel, il est significatif des
objets de cette foi populaire : ce sont des saints intercesseurs,
Protecteurs des gens, des bétes et des choses, secourables
dans le quotidien de la vie des humbles. Chacun a sa ou ses
Specialités et les gens donnent A tel mal le nom du saint qui
Cnest, en quelque sorte, propriétaire, et qui doir les en
Soulager,

Quant aux Notre-Dame, I'examen des miracles qu’on
leur auribye montre qu’elles ont pouvoir sur les maux de

2¢=< PARTIE
CHAPITRE 1

toutes sortes aussi bien physiques que mentaux.

Je pense que la plupart de ces potales sont des témoigna-
ges d’actions de grices, 2 la suite de veeux et, par leur
présence dans le paysage, une invite insistante faite aux
autres gens du lieu (tous se connaissent dans les villages) A
recourir A telle Notre-Dame ou 2 tel saint qui a prouvé son
pouvoir et sa bienfaisance.

Mais 'aspect prigre, protection et conjuration est aussi
certainement A retenir et, notamment, a 1'égard des forces
naturelles, comme la foudre qui peut semer la mort (les
histoires locales sont pleines de petits bergers frappés par la
foudre et tombés en poussiére) ou la ruine: moissons, gran-
ges et maisons incendiées.

Tous ces humbles sanctuaires semés A foison dans nos
campagnes restent bien I'expression de petites communau-
1és relativement isolées, cernées par une nature qui peut se
révéler terriblement hostile, dominées par la maladie et la
mort des gens et des bétes.

En dressant ces pierres de la foi, tous ces gens procla-
ment leur confiance et leurespérance, caril faut continuer de
vivre, jour aprés jour, sous le Ciel de Dieu -dans un opti-
misme relatif quexprime bien la formule populaire ; «On a
fait ce qu’'on a pu, le Bon Dieu fera le restes.

~¥—







Deuxieme partie :

POTALES ET CHAPELLES AU "PAYS
DE BROGNE" : EXPRESSIONS
REGIONALES DE LA FOI POPULAIRE

CHAPITRE .

LES CARACTERISTIQUES
ET ATTRIBUTS DES SAINTS

Les premiers saints furent ceux qui connurent directe-
ment le Christ : la Vierge, St Jean-Baptiste, les douze
Apotres. Ce sont les Compagnons du Christ .

Puis, vient la génération des mar ryrs (I"-1Ve s)) qui,
soumis, a cause de leur foi, A la persécution violente des
autorités officielles romaines, offrent le témoignage du sang
Jusqu’a la mort. Dans la foulée, I’ Eglise considére aussi
comme saints ceux qui ont souffert dans leur chair, pour la
toi, mais qui ont survécu. La notion de martyr est alors
étendue, dans tous les lieux et dans toutes les & époques, d ceux
qui meurent d’une mort violente en haine de la foi .

Progressivement, les communautés chrétiennes locales
-d commencer par celle de Rome- appellent saints aprés leur
mort, certains de leurs membres qui ont vécu, leur vie durant,
selon les préceptes de I'Evangile, pratiqués parfois héroi-
quement. On les appelle les confesseurs pour désigner ceux
qui ont aftirmé leur foi chrétienne dans les actes de leur vie
quotidienne. On les téte A leur dies natalis , au jour de leur
naissance au Ciel, ¢’est-a-dire celui de leur mort.

Ces confesseurs vont naturellement se diversifier selon
leur état de vie. On trouvera des empereurs, des rois, des
papes, des évéques, des abbés ou des abbesses, des moines,
des moniales, des religieux et des religicuses, quelques curés
de paroisse, ainsi que des laics dont la proportion ne dépasse
pas 20% de I’ensemble des saints.




E:I 2¢= PARTIE

Une sous-section répartira tous ces personnages ¢n
martyrs ou non-martyrs. Tous les apdtres sont martyrs. On
dira : St Lambert, évéque et martyr; St Martin, évéque (non-
martyr). Distinction liturgiquement importante et qui in-
fluence la couleur des vétements (chasuble, étole) que le
prétre revét pour célébrer la messe : rouge pour les martyrs.
blanc pour les non-martyrs.

Les caractéristiques des saints

Mais, surtout pour la masse qui ne sait pas lire, ces saints
doivent pourvoir étre d"abord identifiés quant a leur état : un
saintroi ou un saint empereur sera couronné: un saint évéque
portera la mitre et la crosse. un saint abbé. la crosse etle livre
de la Régle et il aura la large tonsure monastique. Mais on
verra aussi des abbés avec des mitres. car. surtout a partir de
la fin du Moven Age (XIV<-XV¢ s.). beaucoup d’abbés de
monasteéres. dans le but d accroitre leur prestige. obtiendront
de Rome le privilége de la mitre. comme les évéques: un
apdtre aura les pieds nus dépassant de sa
longue robe: un ermite sera pourvu d’une
sorte de froc: un diacre aura revétu la dal-
matigue. etc. Dans les peintures. tous les
saints ont la téte entourée d une auréole lu-
mineuse.

CHAPITRE 2

Les attributs

Ces caractéristiques permeltent une premiere orienta-
tion. mais insuffisante pour fixer la piété des fideles a la
recherche de te! saint invogqué sous tel patronage et qu’il ne
faut évidemment pas confondre avec un autre. D'ou la
présence d attributs qui individualisent les saints. Il y a
beaucoup de saints évéques. mais grace aune enclume et un
marteau. impossible de "y méprendre : le fidele est bien en
face de St Eloi qu’il peut prier en toute confiance. Pourtant
le décryptage des attributs n’est pas toujours aisé, car ils
peuvent étre inspirés par divers épisodes de I’histoire ou de
la légende de ce saint qu’il faut donc connaitre. Quelques
exemples :

St Blaise : ¢ estun évéque. A ses pieds. ou dans sa main,
deux chandelles entrecroisées. Voici par quel raisonnement
:il a guéri un enfant qui avait une aréte de poisson en travers
de la gorge. 11 est donc invoqué pour les maux de gorge de
toute espece. La présence de ces deux bougies est due a un
rite liturgique bien précis : le 3 février. jour de sa féte, on
appose sur la gorge des fideles deux chandelles entrecroi-
sées, bénites la veille, jour de la Chandeleur.

St Hubert : est aussi évéque, mais accompagné d’un
cerf crucifere. Ici. 'attribut renvoie a un €pisode de sa
légende (d’ailleurs emprunté a St Eustache) : un cerf cruci-
fere lui aurait reproché de courir les bois au lieu d’assister a
la messe.

St Nicolas : évéque lui aussi, est accompagné de trois
petits enfants sortant tou: souriants du saloir. C’esl un
épisode de sa légende.

St Pierre : apotre; est pieds nus el il tient une ou deux

es Cieux gue le Christ lui a confiées,

énorme(s) clés : celles d : tluiace
angile qui fournit Iattribut.

Ici. ¢'est un épisode de I'EV

Ste Adele (avatard Odiled’ Alsace) esten abbesse avec
crosse et livre. mais elle porte une sorte de calice, symbole
des coupes qu’elle remplit miraculeusement de vin pour sa
communauté qui en manquait. Parfois la coupe est prise pour
un calice et on y met une hostie.

St Benoit : est en abbé (coule, crosse. regle, avec
parfois un faisceau de verges pour signifier qu’il est correc-
teur). A ses pieds, un corbeau tenant un petit pain dans son
bec. Allusion 4 un épisode de sa 1égende : le prétre Florent,
exaspéré de la sainteté de Benoil lui envoie un pain empoi-
sonné. Le saint, qui 1'a deviné, demande & son corbeau
familier d’aller jeter ce pain la ol personne ne pourra le
trouver.

St Bernard de Clairvaux : est figuré en abbé avec une
ruche ases pieds. Ilnes “est jamais occupé dapiculture, mais
on I'appelait celui dont la parole est tout miel. Ou bien, il
apparait, chargé de tous les instruments de la Passion : c’est
pour signifier qu’il était dévot & I’humanité du Christ dans sa
Passion.

Ste Catherine d’Alexandrie : est en robe longue et
porteuse d’une palme : ¢’est donc une martyre. A ses pieds,
des roues brisées : rappel d’un supplice qu’elle faillit subir.
Un affreux personnage, qu’avec un racisme candide, les
vieux imagiers figurérent en turc : le roi, son persécuteur,
qu’elle a vaincu par sa foi. Parfois, par surcroit, de respecta-
bles barbus avec des livres ouverts, éparpillés : les philoso-
phes qu’elle mit a quia lors d’une controverse théologique.

St Paul : en apétre, tient une épée, instrument de son
supplice, et un livre, celui de ses épitres.

St Denis : a sa téte coupée entre ses mains. Il fut
décapité. Mais, pour 'artiste, ou placer cette téte 7 A ses
pieds, ¢a aurait été inconvenant. Il 1a lui plaga entre les mains
par pur esthétisme. Mais le peuple ne comprend pas |artifice
artistique et on raconte donc que le martyr a ramassé sa téte
et a parcouru ainsi une lieue en s’arrétant de temps a autre.
A chacune de ces stations, on éleva un Montjoie-St-Denis,
petit édicule commémoratif qui avalisa la 1égende. D’autres
saints décapités sont supposés avoir été laver leur téte
sanglante & une fontaine voisine devenue, dés lors, miracu-
leuse. Je pourrais multiplier les exemples, mais je renvoie a
la guirlande des saints du pays de Brogne (v. infra).

Quant au décryptage de ces attributs, il n’est pas tou-
jours des plus aisés, comme on peut |'imaginer par les
exemples ci-dessus. D’autant moins que certains saints
peuvent avoir plusieurs attributs : ainsi St Nicolas est parfois
figuré portant un livre (symbole de I'évéque enseignant 2
son peuple), surlequel sont posées trois bourses dorées (pour
signifier gu’elles sont pleines d’or) qu’il offrit a trois jeunes
ﬁllc_s a marier. On prit ces bourses pour trois petits pains
sortis tout dorés du four, et St Nicolas devint un patron des
boulangers au grand détriment de St Aubert.

Si les attributs manquent ou sont brisés et si, de plus, le
socle de la statue ne porte pas le nom du saint, ce dernier
tombe dans I'anonymat : ¢’est un saint évéque ou un saint
abbé par exemple.

Il'y a aussi un piege : les statues rebaptisées. Chaque




chapelle ou potale a son saint particulier ou principal. La
chapelle porte son nom et les dévots le savent. Si, pour un
motif quelconque, la statue d’origine (avec ses attributs
spécifiques) disparait, on veut la remplacer, mais on ne
retrouve pas toujours une image du saint antérieurement
honoré. Aussi, va-t-on la remplacer par une autre, avec ses
propres attributs : une Vierge Marie remplace une Sainte
Appoline introuvable dans le commerce et est baptisée
comme telle, par exemple, par une inscription sur son socle.
Comme le culte local était celui de Ste Appoline, la nouvelle
statue sera a jamais, pour ses fideles, une Ste Appoline. Etils
ne vous croiront certainement pas si vous affirmez, avec
quelque compétence historique, que ¢’est une Notre-Dame.

Au XIX¢s., quand se développe I"art sulpicien, avec des
productions en trés grandes séries, rendues possibles par la
mécanisation, les industriels chargés de la fabrication des
objets de religion, créent astucieusement des saints évéques
uniformes en leurs caractéristiques auxquel ils ajoutent, a la
demande du client, les attributs indispensables pour faire un
St Augustin que personne ne pourra confondre avec un St

Géry.

2'=< PARTIE E I

CHAPITRE 2

L'art saint-sulpicien présente les saints de maniére uniforme :
St Louts, St Norbert et St Thomas d’Aquin.







Deuxiéme partie :

POTALES ET CHAPELLES AU "PAYS
DE BROGNE" : EXPRESSIONS
REGIONALES DE LA FOI POPULAIRE

CHAPITRE .

- S — —

LA "GUIRLANDE"
DES SAINTS AU PAYS
DE BROGNE

Ce qui sult est une guirlande d"hommage i tous les
saints populaires de ce vieux pavs de Brogne au centre
duquel fut fondée, voici plus d'un millénaire. I"abbaye
benédictine de Brogne aujourd hui connue par le nom de son
fondateur : St Gérard.

Cette guirlande va permetire au lecteur de faire connais-
sanee concretement avec les habitants des potales et des
chapelles de toute cette région. Quelle diversité entre eux !
Diversite dans les epoques ou ils vecurent. div ersite dans
leurs vies respectives, diversité dans leurs patronages. Di-
Versilé mais aussi conlinuité et, finalement. permuanence de
cette foi populaire qui, non seulement, se maintient et
s'exprime dans us ces monuments votifs et cet art re ligieux
d"essence populaire, mais de plus, se prolonge et s *actualise
dans des deévotions nouvelles QUL s& superposent aux ancien-
nes, quand elles ne les remplacent pas carrément.

Saints officiels et saints populaires

Des lecteurs s"étonneront, se scandaliseront peul-étre,
enprenantconscience de labiographie de certains saints treés
celebres, de la part fortement légendaire qu’elle comprend.

‘+




E I 2*=< PARTIE

CHAPITRE 3

C’est pourquoi quelques précisions préliminaires ne
sont pas inutiles. Pour les saints contemporains. aucun
probleme : leur sainteté officielle. proclamée par Rome, et
Rome seule. est 'aboutissement d’un long proces de
canonisation, lerme qui englobe une série d’enquéles au
niveau diocésain. puis romain. Il s"agit de recueillir le plus
de témoignages possible (v compris les €crits) sur celui qui
pourrait étre déclaré saint par I'Eglise. Tous ces préliminai-
res afin de dégager le plus d"éléments possible de sa person-
nalité.

Ce n’était pas le cas avant le X1I* siecle. Tel martyr. dont
les souffrances el la mort pour sa foi étaient bien connues de
la communauté chrétienne locale. se trouvait proclamé saint
par elle. De méme. telle abbaye déclarait saint un de ses
membres ayant vécu remarquablement sa vie chrétienne
pour I"édification de son entourage. Ettel diocese. tel de ses
évéques.

Centains de ces personnages. devenus saints par accla-
mation du peuple chrétien («Vox populi, vox dei : la voix du
peuple.c’est la voix de Dieur). resterent des saints locaux ou
régionaux. D autres furent reconnus par Rome. @ un certain
moment, comme saints de I'Eglise universelle.

Des légendes aux écrits

Pour maintenir le souvenir d’un saint, les chanoines et
les moines lisaient, lors de 1I’Office de nuit (les Matines) un
abrégé de sa vie. c'est ce qu'il fallait lire (legenda d'ou
légende).

Comment ces 1égendes se sont-elles constituées ? Dans

un grand nombre de cas a partir d’un noyau historique
parfois restreint. mais que le gout du merveilleux (qui hante
tous les peuples et tous les temps) va amplificr de maniére
parfois démesurée. comme on le verra concretement dans la
vic de certains saints, 11 se crée alors un véritable genre
littéraire que 1'on appelle la littérature hagiographique (=
consacrée aux saints). avec de véritables procédés littéraires
et pas mal de clichés. C'est que I'imagination populaire
n’apparait pas toujours comme inventive. Il faut ici citer
I'observation pleine de justesse du Pere Delehaye, un bol-
landiste. ¢ est-a-dire un membre d’un petit groupe de jésui-
tes qui. depuis le XVII*s.. se sont dépensés au travail ardu et
interminable de publier les vies de saints avec des commen-
taires historiques de maniere a faire, dans tous ces récits, la
part de I'histoire et celle de la légende. :

«La littérature hagiographique s’est constituée sous
I"influence de deux facteurs bien distincts, que nous rencon-
trons d’ailleurs en remontant n’importe quel courant litté-
raire. I y a ce créateur anonyme qu’'on appelle le peuple ou,
en prenant 1'effet pour la cause, la Iégende. Son ceuvre est
celle d’un agent mystérieux et collectif, libre dans ses allures
rapides et désordonnées comme I’'imagination, sans cesse en
travail de nouvelles inventions, mais incapable de les fixer
par I’écriture. A c01é de lui, il y a le lettré, le rédacteur qui
nous apparait comme assujetti & une tiche pénible, astreint
i suivre une voie tracée et imprimant a tout ce qu'’il produit
un caractere réfléchi et durable. Tous deux ont collaboré a
cette ceuvre vaste entre toutes qui s’appelle «La Vie des
Saints» etil nousimporte de connaitre la part de chacun dans
cette entreprise séculaire qui se renouvelle sans cesse». (H.
DELEHAYE, s.j.: Les légendes hagiographigques, Bruxel-
les, 1927, p. 11).

Des esprits chagrins, s'il en reste, pourraient évidem-
ment déplorer cet amas de 1égendes autour de saints person-
nages el les rejeter en bloc. Mais ce serait 1a une attitude de
refus de toute une tradition qui imprégne profondément la
démarche de foi du peuple chrétien, comme d’ailleurs les
artistes, populaires ou non, qui ont traduit et traduisent en
images tout ce légendaire. Citons encore le Pére Delehaye :

«Affirmer que la légende a fleuri abondamment autour
des sanctuaires, ¢’est simplement constater I importance du
culte des Saints dans la vie des peuples. La légende est un
hommage du peuple chrétien a ses protecteurs. A ce titre, on
ne peut la négliger. Seulement qu’on ne la prenne pas pour
de I'histoire. C’est une confusion gue le zéle de la gloire des
saints ne requiert pas et qui offre de sérieux inconvénients».
(Op. cit., p. XI).

El maintenant, bien informés que nous voici sur ce qui
peut nous attendre dans pas mal de ces vies de saints, lisons-
les en créant en nous la méme faculté d’émerveillement
qu’avaient nos Anciens a les écouter, pour leur édification,
cerles, mais aussi, sans nul doute, pour leur plaisir.

A



Présentation des saints

Les saints sont classés par ordre alphabétique. Chaque
notice comprend trois éléments :

*  Lavie(etlou la légende) du saint. Cette distinction était
indispensable pour les saints les plus anciens. Pour des
saints récents : St Jean-Baptiste de la Salle (XVIII s.),
Ste Thérése de I’Enfant-Jésus (XIXc s.), St Mutien-
Marie (XIX<-XX¢ s.) régulierement canonisés, cette
distinction n’avait pas d’utilité.

*  Le culte : comme la présence des saints dans nos potales
etchapelles estI’effet du culte officiel qui leur est rendu,
j’ai tenté d’en retracer les grandes lignes, ce qui aboutit
parfois 4 des constatations étonnantes quant a [’évolu-
tion de leur 1égende. Jai aussi noté leur patronage, sur
qui, et leur pouvoir de guérisseur, en quoi.

La représentation : comme, par son essence méme, la

foi populaire a besoin de signes concrets immédiate-

ment intelligibles, j’ai fourni les éléments d’identifica-
tion de chaque saint : ses caractéristiques et ses attributs.

Cette liste, limitée au pays de Brogne , est exemplative:

eneffet, d’une part, cette grille de présentation peut s appli-

queratous les saints; de I’autre, les saints les plus populaires
de cette zone se retouvent également comme tels dans

I"ensemble de la Wallonie. Ce sont les saints secourables par

excellence, que I'on appelle en allemand Notheiligen : les

saints en cas de besoin.

Enfin, dans toute la mesure du possible, I'iconographie
illustrant chaque dossier de saint a ét¢ choisie dans une
€glise, une chapelle ou une potale du pays de Brogne . Mais
dans de rares cas, il a fallu réaliser le choix en dehors de lui.

2'=< PARTIE
CHAPITRE 3

Mais ces exceptions mémes font apparaitre la parenté qui
existe entre toutes ces expressions de la foi populaire, alors
que chacune d’elles a son caractere singulier.

Parfois, j"ai eu recours a une illustration tirée d’ouvra-
ges populaires, de bois ou de gravures anciens, de drapelets
de pelerinage, etc, bref de tout élément iconographique qui
apu servirde support a un culte ou a une dévotion et qui, par
sa mobilité méme et son cout trés modique, a contribué A
répandre au loin la renommée d’un saint.

En ce faisant, j'ai voulu m’associer au vaste mouve-
ment actuel de rehabilitation de I'art populaire que de bons
Jjuges appelaient de leurs veeux. Citons le folkloriste Van
Gennep:

«Sans I'iconographie des saints, ¢’est depuis peu d’an-
nées seulement qu’on ose tenir compte des productions po-
pulaires, admirer leur naiveté grossidre et aussi leur vie
intense. Celte imagerie populaire est, psychologiquement,
bien plus proche de la masse des croyants que les beaux
retables, les tryptiques, les scenes sacrées en bas-relief, les
tableaux commandeés par des nobles et des riches.»

«Telle petite statue d’oratoire a entendu plus de priéres
directes que tel tableau enfumé rendu aux murs d'une
cathédrale.»

«lci aussi, le folklore s est heurté a une attitude «chic»
mondaine et surtout professorale; et les esthéticiens éduqués
selon les conceptions pseudo-classiques et bourgeoises
n'osent que rarement, méme maintenant, accorder 3 1’art
populaire hagiographique la place qu'il mérite.» (VAN
GENNEP : Cultes liturgiques et cultes populaires, dans
«Folklore brabangon»/77, 1934, p. 288).

;____——»—



E:L’""PART]I

CHAPITRE 3

1. Adéle (= Odile) - 30 juin

1. Vie ou légende

4 cause de la prononciation locale en wallon,

Adele.
<se de Hohenbourg et patronne de

peut dériver d"Odile. abbe
1" Alsace (Mont Sainte-Odile).

Ce qui confirme ce fait. ¢ est que. dans le cas d*Adele
o1 d'Odile. la légende tardive (vers 950 pour une sainte
supposée du VII®s.) raconte J]a méme chose : une petite fille
nait aveugle. alafureurde son noble pére de comte (mais mal
embouché) et qui veut la tuer. Sa mere la fait disparaitre de
Ja maison. Un évéque baptise la petite Adele-Odile et elle
recouvre la vue. Son pére se repent el lui construit un
monastere dont elle devient abbesse.

2. Culte et patronage

A partir de ce petit roman a multiples épisodes et voué
4 un grand succes. le patronage d'Adele-Odile est tout
indiqué : elle guérira des maux d’yeux. Son culte 2 Warnant,
comme 2 Orp-le-grand, s accompagne de I’ablution de ces
organes a une fontaine miraculeuse.

Les Prémontrés semblent étre al'origine du culte : ceux
d° Averbode desservaient Orp et le culte y est connu depuis
de XVes.: ceux de Floreffe avaient en charge la cure de
Senenne (dont Warnant) avec un culte attesté en 1764. Le
lien avec Ste Odile d’Hohenbourg peut sans doute étre
recherché dans le fait que les Prémontrés d’Etival desser-
vaient. eux, la cure de Niedermiinster (=le monastere du bas,
attribué lui aussi a Odile) sous Hohenbourg.

La transmission de la dévotion alsacienne vers nos
régions a pu se faire par I"intermédiaire des réunions de tous
les abbés prémontrés ou nobertins a I'abbaye chef d’Orde,
Prémontré, dans le diocese de Laon.

3. Représentation

Odile-Adele est représentée en abbesse avec Crossc.
Elle tient en main un livre : allusion soit & la Regle de St
Benoit qu’elle fait pratiquer dans son abbaye soit pour signi-
fier la profonde connaissance des Ecritures que sa légende
lui attribue.

Parfois, sur ce livre, sont posés deux yeux grands
ouverls, ce qui renseigne immédiatement ses dévots. Sur le
livre, repose ce qui a Iapparence d’un calice, mais qui n’est
qu’une coupe. Ceci en mémoire dun miracle bien réconfor-
tant dont on la gratifie : un jour ol sa communauté manguait
de vin, elle remplit miraculeusement de ce précieux liquide
tous les récipients du monastére. Elle est aussi représentée
porteuse d’une croix.




2. (H)Adelin

1. Vie ou légende

Le récit, d'environ I'an mil, raconte qu’(H)Adelin était
un disciple de St Remacle (le fondateur de Stavelot) qui
I'installa a Celles, vers le troisieme quart du VII*s., a la t€te
J’unc communauté dont on ne sait si ce sont des moines ou
des chanoines (ce qu'ils sont effectivement depuis le XTI s.).
En 1338, a cause des tracasseries de seigneurs locaux, les
chanoines émigrent a Visé cn emportant la magnifique
chisse du saint (qui date du XII* s.). Le culte principal s’y
déplace tout en se maintenant, mais amoindri, a Celles.

2. Culte et patronage

Saint (H)Adelin s’occupe plus particulierement des

rhumatismes.

3. Représentation

Saint (H)Adelin est représenté en diacre (dalmatique) 2¢me PARTIE m

portant un baton pastoral surlequel est juché un pigeon: c’est e ——
le Saint-Esprit qui lui serait apparu en songe.

3. Adrien - 11 mars

1. Vie ou légende

Salégende en fait un officier romain devenu chrétien et
martyrisé a Nicomédie, en 303, avec ses 23 compagnons,
dont St Hermes, patron de Renaix (Ronse). Avant d'étre
décapité, il aurait eu les bras et les jambes brisés par une
enclume.

2. Culte et patronage(s)

Son culte se répand en Flandre et en Hainaut, durant le
quen Age, via 'abbaye de Grammont (Geraardsbergen)
qui possédait ses reliques.

Avec quelques autres saints, il est invoqué contre la
peste et les épidémies en général.

Il est patron de la corporation de ses persécuteurs :
g'eéliers et bourreaux, mais aussi des forgerons, i cause de
l L‘I}L‘lume de son supplice. Et encore des messagers car,
4pres samort, il serait apparu it sa femme pour lui transmettre
un message.

3. Représentation

- AUXVes il sera représenté en chevalier (Memling,
Iryptique de la Déploration du Christ, 2 I'hdpital Saint-Jean
de Bruges).

Ensuite, en officier romain, avec la palme du martyre,
une enclume el parfois un lion (celui de Flandre ou une
allusion 2 son courage 7).

%




E:I 2= PARTIE

CHAPITRE 3

4. Agrapau - 2 juin

1. Vie ou légende

[1 faut d"abord signaler que St Agrapau ou Agrappia ou
Agrippaou Agapit.etc... est.en réalité. St Erasme dont le vie
se présente d’ailleurs comme un tissu de Iégendes.

Erasme est simultanément évéque et ermite au Mont
Liban. Le cruel Dioclétien se fatigue beaucoup a lui faire
subir divers supplices (coups de baton. immersion dans
I"huile bouillante). inutilement, puisque Erasme n’en res-
sent aucune douleur.

Apres quoi. les anges le transportent par voie de mer
vers la Campanie ol I'attend le non moins cruel Maximien,
Nouveaux supplices infligés @ Erasme : on lui brise la
michoire. on le vét d une cuirasse de fer incandescente, on
I'immerge dans de I'eau bouillante. IIn’enéprouverien, que
le sentiment d'un bain rafraichissant. Des anges intervien-
nent A nouveau pour le transporter en bateau jusqu’a Gaéte,
pres de Naples, ol sa prédication convertit beaucoup de
monde. Et il meurt de sa belle mort (v. 303 7).

2. Culte et patronage

Son corps. enterré d abord & Formies, puis a Gaéte, fixe le culte. A cause des voyages que les
anges lui firent effectuer, St Erasme devient tout naturellement le patron des marins de la région.
Pour signifier son patronage. on le représente évéque, tenant entre les mains un cabestan ou
s"enroulent des cordages de navire. Cet engin le désigne trés clairement aux marins et son image
figure souvent a la proue des felouques latines.

On I"appelle aussi St Elme. et son nom passe aux phosphorescences de la mer qui se com-
muniquent. sous forme d’aigrettes lumineuses, aux extrémités des mats. C’est le feu de St EIme et
il est de bon augure. Mais. plus tard, quand son culte se déplace vers I'est de la France et nos régions,
le symbole de son patronage sur les marins, le cabestan, n’est plus compris et la dévotion populaire,
servie par |'imagination de quelque clerc pense, y voit représentation de son supplice : les bourreaux
lui auraient fendu le ventre pour. ensuite, trés soigneusement, enrouler ses intestins sur un treuil.

Et une nouvelle représentation de St Erasme de naitre. Ce supplice imaginaire va, dans nos
régions, changer compl¢tement son patronage. St Erasme s occupe désormais de maux d’entrailles,
particulierement ceux des enfants, soumis a toutes sortes de petites miseres de ce coté-l1a. Les meres
viennent donc I'invoquer et 1'un des rites consiste a accrocher a la statue un écheveau de fil,
figuration de ces intestins enfantins perturbés, qu’on lui demande de débrouiller comme le feraitune
ménagére d’un écheveau de laine ou de lin toutemmélé. On I'orne aussi de bandes ayant comprimé
le nombril des bébés a leur naissance.

Chemin faisant, Erasme perd méme son nom et il devient, en Wallonie, Agrapau(d). Cela
demande exégése : Agrapi en wallon, c’est saisir vivement quelque chose (en I'occurrence les
intestins de St Erasme) avec un crochet, un crampon, un grappin, et arracher. C’est donc St Agrip-
pé. A partir de la, le culte de ce saint se répand et son nom connait divers avatars : Agrappat, Agrippa,
Agapit, Agapet. Il change méme de sexe et devient Ste Agapate 2 Horrues-lez-Soignies.

Enfin, son nom, Erasmus, disparait méme et il devient St Oremus, début d’une priere latine &

lui adressée.

3. Représentation

Dans nos régions, on ne connait que celle née du contresens a propos du cabestan : St Erasme-
Agrapau esl représenté couché ou debout accosté de deux bourreaux qui exécutent consciencieu-
sement leur tache d*étripeurs. Erasme reste le plus souventimpassible, ce qui renforce bien I’espoir
d’apaisement d’entrailles que ses dévots en escomptent.




5. Anne - 26 juillet

1. Vie ou légende

Elle est la mére de la Vierge Marie. Aucun renseigne-
ment sur elle dans les Evangiles. Mais les évangiles apocry-
phes (Jacques. Pseudo-Matthieu, de la Nativité de Murlie :
VIIIes.) vonty suppléer abondamment. Epouse de Joachim,
elle aurait été stérile pendant 20 ans. Mais un ange lui promet
une fille en précisant qu’il faudra I'appeler Marie.

Voila pour le gros de la légende qui comporte de
nombreux épisodes que Giotto a narrés dans les fresques de
la chapelle des Scrovegni a Padoue.

2. Culte et patronage

Une invention (= découverte) de ses reliques aurait eu

licu, en Provence, 2 Apt, dont la cathédrale porte son nom.

Mais le culte de Ste Anne se développe surtout aux XV¢-
X VI siecles, dans le sillage de celui de Notre-Dame, alors en
pleine expansion. La mére profite de la célébrité de la fille.
Saint Joachim suivra.

En 1587, Grégoire XII étend le culte de Ste Anne a
I’Eglise universelle, ce qui signifie qu’il jouit déja alors
d’une grande notori€té.

EnBretagne, il s’amplifiera encore en 1624, 3 Auray, avec I’apparition de Ste
Anne au laboureur Yves Nicolazic, qui donnera naissance a un grand pelerinage
régional encore vivace.

En Wallonie, Ste Anne fait vraiment partie des traditions populaires. D abord,
sa maternité tardive la recommande aux femmes stériles mais aussi, par liaison
de pensée, aux jeunes filles qui ne trouvent pas de mari. On dira d’elles,
moqueusement, mais sans méchanceté fonciere, qu’elles sont dans la garde-robe
de Ste Anne , pour longtemps peut-étre, allusion a celle des viewx waziers liégeois
ou fripiers qui détiennent, dans leurs armoires, du passé de mode .

Dans le Médecin des pauvres , on la prie contre la teigne, la rogne et la gale
et, pour faire pleine mesure, la rage. On1'invoque aussi pour les bréyaus , c’est-
a-dire les enfants pleurnicheurs, par exemple 2 Furnaux ot elle a pris le nom de
Ste Breyaite. Pourquoi ? Les artistes, peintres et sculpteurs savaient que ¢’était
une ateule et ils la campaient avec réalisme : une vieille femme ridée, parfois
édentée, aux traits burinés, graves et séveres. Ce qui fit dire, dans le peuple,
qu’elle pleure, d’ol son surnom de Ste Breyaiite et son patronage sur les enfants
pleurnicheurs.

Enfin, femme active 2 son ménage, Ste Anne deviendra la patronne des
couturieres qui allaient coudre, de maison en maison, dans nos villages.

3. Représentation

A ¢Oté des tableaux (les premiers du genre sont de nos primitifs du XV s.)
dela Sainte Parenté , sorte de vaste réunion de la parentéle de Marie et de Joseph
Ou Ste Anne figure toute naturellement, ses représentations sont doubles :
i Ste Anne en trois ou trinitaire : ' aicule porte tendrement sur ses genoux sa
I1Ille Marie et, celle-ci, Jésus. Proximité affectueuse de trois générations comme
bien deg foyers la connaissaient;

Ste Anne enseignant les Saintes Ecritures i la petite Marie toute jeunette et
appliquée,

2¢m= PARTIE EI

CHAPITRE 3



2*= PARTIE
CHAPITRE 3

6. Antoine, ermite - 17 janvier

1. Vie ou légende

C’est un personnage historiquement bien connu (250-
356). Egypticn d”Alexandrie. orphelin de famille aisée,
Antoine décide. a 18 ans, de se retirer au plus profond d’un
désert d Egyvpte. La. il est assailli de nombreuses tentations
qui alimentent le récit de son contemporain, St Athanase (v.
29() - v. 373), patriarche d"Alexandrie. Mais Antoine n’est
pas pris tout entier par ses tentations. Il rassemble autour de
Jui beaucoup de disciples et il sera considéré, comme plus
tard St Benoit (v. 480 - v. 547), comme |'un des patriarches

des moines.

2. Culte et patronage

Son culte commence en Occident, au XI¢ s., avec
I"arrivée. depuis Constantinople, de ses reliques, déposées a
I"église de la Motte-Saint-Didier en Dauphinois, mais il ne
prend toute son ampleur qu’apres 1297, quand cette église
devient le chef d ordre des religieux antonins ou Antonites.
Ceux-ci se consacrent a soigner une maladie qui fait de
terribles ravages. Elle est due a la consommation de pain a
base de seigle ergoté. ¢ est-a-dire contenant I'ergot, un champignon vénéneux. C’est le mal Saint-
Antoine ou le Feu St-Antoine ou le mal des Ardents, car les victimes ardent . ¢ est-a-dire brilent. Cette
maladie provogue le dessechement des extrémités. ce qui nécessite des amputations. Mais, de plus, une
forme convulsive fait souffrir e malade d hallucinations de la vue (et de 1'ouie) avec visions effrayantes
de diables et d"animaux sauvages. Comme les malades ardent . les gens font le lien entre la maladie et
I"enfer oli. ¢ est bien connu, les gens briilent. Or. St Antoine fut persécuté par les puissances infernales.
A lui donc de soulager ceux qui souffrent du mal des ardents. ainsi que de syphilis, ramenée du
Nouveau-monde. car ses viclimes ardent . elles aussi..

Chemin faisant. St Antoine s’ annexe toutes les épidémies et les maladies de peau, dont le zona.

C’est un grand saint car il est bon pour tout .

I est aussi le patron des vaniers car. dans sa solitude, il faisait des nattes pour gagner sa vie. Son
palronage s exerce encore sur les maladies des porcs et, par extension, sur ceux qui les font passer de
vie 4 trépas : les bouchers et les charcutiers. Ceci demande une explication : jusqu’au premier tiers du
XX- 5. au moins. la viande de pore est la moins chére de toutes et donc accessible au peuple.

Si la célébrité de St Antoine s'étend extraordinairement a partir du XIV¢ s., c’est parce que les
Antonites disposent de nombreuses commanderies avec hopitaux annexes. Aussi parce que de grands
personnages. comme Philippe le Hardi, duc de Bourgogne, ont une grande dévotion pour St Antoine.
En 1382 déja. Albert de Baviere. comte de Hainaut, a créé un ordre de chevalerie, doublé d’une confrérie
en |"honneur de St Antoine. Son collier est constitué d"un bijou représentant une ceinture d’ermite, avec
une clochette d or ou d argent et un T (Tau), symbole du biton des moines d’Egypte.

Cette clochette rappelle un privilege recherché, obtenu des autorités publiques par les Antonites :
celui de laisser paitre librement leurs pores (dont ils nourrissaient leurs malades) dans les villes; ceux-
¢i élaient reconnaissables a la clochette qu’ils portaient au cou.

De plus. le lard de porc était considéré comme un reméde au mal de Saint-Antoine. Le lien, fait par
Ja tradition populaire. entre St Antoine et son fidele cochon, ne vient donc pas de I'une de ses tentations,
mais de la croyance en la vertu du lard contre le mal des ardents.

3. Représentation

Elle dérive directement de tous les €léments qui précedent. Saint Antoine est généralement
représenté en moine a capuchon et a bonnet. Il porte un biton en T. Il est accompagné de son fidele
cochon avec sa clochette (le privilege des Antonites). Sous les pieds du saint, s arrondit une gerbe de
flammes, rappel du mal qui arde .

_ d



r’mtoine de Padoue - 13 juin

|. Vie ou légende

Personnage de grand format, historiquement bien con-
nu quoique la légende ait embelli les faits. Portugais de
Lisbonne, il nait, en 1195, se fait franciscain en 1220 et est
envoyé en Italie ol il devient un extraordinaire prédicateur
populaire. I passe en Languedoc ou il argumente contre les
hérétiques cathares. car il est aussi excellent théologien. II
vient mourir  Padoue, d'ou son nom. en 1231, épuisé. [ln"a
que 36 ans. Déja, sarenommée est grande, et les Franciscains
vont la répandre dans toute I’Europe avec la fondation de
leurs couvents dans de nombreuses villes.

2. Culte et patronage

Son culte repose principalement sur des éléments Ié-

gendaires de sa vie.

On le prie pour retrouver les objets perdus et c’est.
jusqu’aujourd’hui, son principal rayon. Plusieurs explica-
tions A ce patronage si peu en rapport avec la vie réelle du
personnage : un novice lui avait emprunté son psautier.
Antoine invoque le Ciel et le coupable, tout penaud, de
rapporter 1'objet du délit. Autre explication : en 1612, Guy
Coquille attribue & un mauvais calembour la spécialisation
d’Antoine pour les objets perdus. On disait Antoine de Pade
(au lieu de Padoue). En italien, Padoue, ¢ est Padova, ou, po-
pulairement, pava. Et pava, c’est épave, objet sans maitre,
perdu. Difficile de trancher.

Concluons par un dicton-priere impératif :

Saint Antoine de Padoue
Rendez ce qui n’est pas a vous.

3. Représentation

Le saint est en franciscain, portant contre lui I'Enfant-
Jésus. Parfois il tient un lys, symbole de la virginité.

Cette représentation vient de la légende : un confrére de
StAntoine, doublement indiscret, | aurait surpris dialoguant
avec I'Enfant Jésus et se serait empressé d’aller le raconter

partout.

2¢=< PARTIE I:! I

CHAPITRE 3



8. Aragone (Radegonde) - 13 aoit

1. Vie

Derriere ce nom, créé par la foi populaire, se cache celui
de 1a reine Radegonde, dont la vie est un véritable roman 3
rebondissements qu'a mon vif regret. je suis obligé de
résumer fortement. Mais les faits sont historiques et les
péripéties de 'existence de Ste Radegonde bien réelles.

Fille duroi de Thuringe (Allemagne), 1a jeune princesse
Radegonde (518-587) se trouve, bien malgré elle, mélée ala
vie tumultueuse des rois francs mérovingiens qui utilisent
|"assassinat comme argument politique avec la plus grande
aisance et beaucoup de détachement. Bref, voila Radegonde
captive de Clotaire ler, une brute débauchée dont elle doit
devenirl épouse. Faisant contre mauvaise fortune bon ceeur,
elle se réfugie dans la dévotion et les bonnes ceuvres,
fréquentant les hopitaux et les mouroirs ol s’entassent les
plus misérables de ses sujets. Elle y travaille de ses mains, se
faisant, vraiment, pauvre parmi les pauvres. A la fureur de
son époux et des grandes dames, mijaurées, de la Cour.

Quand son mari fait assassiner le propre frere de Rade-
gonde, celle-ci n’y tient plus et court se faire consacrer a
Dieu en se coupant les cheveux. signe apparent de la religieuse, sortie du monde.

Son mari essaie bien de la reprendre de force, mais en vain. Découragé, il fait batir pour elle, &
Poitiers. le monastére Notre-Dame ou elle se réfugie. Elle refuse d’en étre abbesse mais gouverne, en
fait. quelque deux cents moniales adonnées au travail de la laine. & la copie de manuscrits et aux saintes
lectures.

Pour le contentement de Radegonde. vient s installer a Poitiers un troubadour italien, dévot quoique
errant : Fortunat Vénance. qui devient prétre et se fixe 1, en continuant a composer des poésies de toutes
sortes. notamment pour remercier Radegonde de toutes les douceurs qu’elle lui envoie, sous le nom
d"eulogies : des plats tout préparés, des chataignes, des prunes, des cremes -car il est gourmet.

Mais Radegonde a aussi la passion des reliques et elle obtient de 1'empereur de Constantinople, un
morceau de la vraie Croix -ce qui changera le patronage du monastére, de Notre-Dame en Sainte-Croix.

Pour la réception solennelle de la relique, la lyre de Fortunat est sollicitée, ce qui nous vaut
1"admirable poeme: Vexila Regis. entré ensuite dans la liturgie du Temps de la Passion :

Les étendards du Roi s avancent

La Croix rayonne en son mysiere

En Croix, la Vie subit la Mort

E1 par sa mort eut fruit de vie

(Traduction : J. Feder).

Et quand mourra Radegonde, ¢’est encore Fortunat qui écrira sa vie, en y relatant complaisamment
ses actes d humilité. les tortures physiques qu’elle s’infligeait et, bien entendu, ses nombreux miracles,
dont le plus charmant est celui d’avoir procuré du vin a ses moniales qui en manquaient.

2. Culte et patronage

Son culte se répandra surtout et rapidement dans les milieux monastiques et, par eux, dans le peuple.
Ce que la foi populaire retiendra de Radegonde, ¢’est son action parmi les pauvres et le soulagement
qu’elle apportait aux maux des misérables : la gale, la teigne, les ulceres et la terrible lepre. Ici et 1a, on
cite des rites d’eau a des fontaines ou il faut laver les parties malades du corps.

3. Représentation

Ste Radegonde est ngureg soil en reine avee couronne, habits somplueux et sceptre; soit en
religieuse avec, i ses pieds, les insignes royaux pour signifier le mépris qu'elle en eut.

N | A



‘,r 9. Barbe - 4 décembre

]. Vie ou légende

Récit légendaire et méme fabuleux que je résume vi-
goureusement : chrétienne, Barbe brave son pére Dios-
core. toujours paien : d’abord, elle refuse de se marier;
puis. elle fait bitir une tour avec trois fenétres en I’hon-
neur de la Sainte-Trinité: enfin, elle tient a son peére de
longs discours sur la religion chrétienne. Excédé, celui-ci
tente de la percer d’une épée, mais elle s’échappe. Rattra-
pée, il la traduit devant un tribunal ou le juge épuise son
imagination en faisant subir a Barbe toutes sortes de
supplices dont elle se tire indemne en les entremélant de
pieux discours. Enfin, son pere lui coupe lui-méme la téte,
ce qui lui vaut d’étre, sur I’heure, frappé par la foudre et
réduit en cendres.

2. Culte et patronage

En Occident, son culte se répand, vers le [X*-X¢
siécle, particulierement dans une zone géographique qui 2= PARTIE I:El
englobe la France du Nord, 1a Belgique, les Pays-Bas et la CHAPITRE 3

Lorraine actuels.

En souvenir du feu céleste qui frappa, justement. son pére, elle devint la pro-
tectrice contre le tonnerre qui tue les gens et bétes, incendie maisons et moissons.
D’ou le dicton conjuratoire :

Quand le tonnerre grondera
Sainte Barbe nous gardera
Quand le tonnerre tombera
Sainte Barbe le retiendra
Partout ou Barbe passera
Le tonnerre ne tombera pas.

Mais elle est aussi invoquée, avec autant de ferveur, contre la mort subite,

pour la bonne mort , ¢’est-d-dire la mort accompagnée des sacrements, et dont
il existe de nombreuses confréries trés populaires car, pour le peuple, la mort
subite, c’est la plus terrible des angoisses. Liée par la 1égende au feu du Ciel,
Barbe devient la patronne de ceux qui touchent au feu : les artilleurs, les
artificiers, les pompiers, les carriers qui font sauter des mines. Et, surtout, des
mineurs de houille en Wallonie, un des métiers les plus durs qui se soient
développés avec I'ere industrielle dans le pays de Charleroi, la Basse-Sambre,
le Cenlre etle Borinage. J'exclus la région de Lidge dont les mineurs ont, comme
principal patron, St Léonard.
. Au fond des fosses & houille, dans les «bougnous», la Sainte-Barbe était une
féte émouvante. Sur un autel de fortune, une statuette sans valeur était entourée
dg havresses (pics pour tailler les strates de charbon) et surtout de lampes de
Mineurs capables de détecter, par le changement de couleur de leur flamme, le
ler'r.lble gaz grisou (grégeois) qui explose, fait s effondrer les tailles, asphyxie et
broie les hommes. Do la simple priere des gueules noires :

Du feu grisou, Ste Barbe, protégez-nous.

3. Représentation

_ Sainte Barbe est représentée en martyre, une palme 2 la main avec, A ses
Pieds, sa tour a triple fenétre. Par conformité A sa légende, certaines chdpelles
adopteront la forme d'une tour.

¥—




I:Zl 2¢=< PARTIE

CHAPITRE 3

10. Begge - 17 décembre

1. Vie ou légende

Elle est la sceur cadette de Ste Gertrude de Nivelles et vit
au VII siecle. De la famille des Carolingiens. elle connait
cette époque tumultueuse ou les maires du palais s efforcent
d écarter du pouvoir les derniers Mérovingiens, que les
vieux manuels scolaires présentaient aux écoliers, avec une
désapprobation visible. comme les rois fainéants. Querelle
de palais ou périssent Grimoald, le frere de Begge et de
Gertrude, et Anségise, le mari de Begge.

Devenue veuve, Begge décide de fonder un monastére
comme 1 avait fait Gertrude.

Des religieuses, des livres et des reliques (le lit mor-
tuaire de Gertrude) sont amenés de Nivelles 2 Andenne-aux-
Sept-Eglises. en mémoire des sept basiliques majeures de
Rome. De ce groupe mérovingien des sept églises, la princi-
pale est celle de Sainte-Marie, siege de I'abbaye, aujour-
d’huilacollégiale. Lalégende embellira : sept poussins avec
leur mére poule, sept porcelets conduits par une truie indi-
queront miraculeusement & Begge ol construire ses sept
églises.

2. Culte et patronage

Le culte se fixe autour du tombeau de la fondatrice. Ses
reliques sont magnifiées par une procession annuelle dans la
ville. On y porte sa chisse. Pour attirer la protection de Ste
Begge, le rite consiste, lors de la rentrée de la procession, a
passer en dessous de la chasse. En d’autres temps, dans la
collégiale méme. les enfants qui ont des difficultés amarcher
doivent se faufiler a quatre pattes entre les balustres d’une
cloture en marbre proche de I’ancien tombeau. Sainte Begge
s emploie & guérir les maladies infantiles et les hernies grace
a I'eau de la fontaine miraculeuse toute voisine de la collé-
giale. A partir du XIII* 5., sa célébrité va s’étendre a cause
d’une confusion entre son nom Begge et le terme béguines,
qui désigne des saintes femmes vivant en groupe dans des
enceintes a I'intérieur méme des villes : nos béguinages,
dont le plus ancien est celui de Nivelles, dans le Roman Pais.

Au XVII¢s., quand la plupart des églises de ces bégui-
nages seront reconstruites, Ste Begge y tronera comme
patronne.

3. Représentation

Ste Begge est représentée en chanoinesse tenant dans la
main une église & sept clochetons. A ses pieds, une couronne
ducale pour signifier qu’elle a méprisé les honneurs du
monde.




11. Benoit de Nursie - 21 mars,
10 juillet : translation des reliques a
Fleury (Saint Benoit-sur-Loire)

1. Vie

Elle ne nous est connue que sous la forme dhistoires
fertiles en miracles et qui constituent le Livre II des Dialo-
gues de Saint Grégoire le Grand (540-604). Mais elle retrace
s élapes essentielles de la vie de celui que I'on appellera le
patriarche des moines d’Occident.

Converti de la vie du monde a la vie érémitique, St
Benoit (v. 480-527) fonde, apres quelques expériences anté-
rieures, un monastére au Mont Cassin entre Rome et Naples.
111e dote d’ une toute petite régle pour des commergants qui
veulent se mettre a I'école du Seigneur, ne rien préférer a
I amour du Christ, et vivre en communauté fraternelle, sous
la direction d’un abbé qui se charge de conduire le groupe en
se référant a la regle.

Celle-ci est pleine de la pondération de quelqu’un qui a
derriére lui une vie d’expérience humaine et religieuse, qui
connait bien le cceur de I'homme et qui, comme abbé (pere).
doit sauver I’entiéreté de son troupeau en faisant sienne «la
discrétion», mére des vertus, en veillant a adoucir toutes
choses, si bien que les forts ont quelque chose a désirer et que
les faibles ne prennent pas la fuite.

Saint Benoit apparait aussi, dans sa régle, comme tout
imprégné de la lettre, et surtout de I'esprit des peres fonda-
teurs du monachisme : ceux d’Egypte avec St Antoine et St
Pacdéme, ceux d’Orient avec St Basile.

Mais de St Benoit, la piété populaire ne retiendra que la
fameuse médaille dite chasse-diable .

2. Culte et patronage

Son culte principal est, bien entendu, d’abord répandu
dans les milieux monastiques d’hommes et de femmes qui
pratiquent la Régle et entendent raconter sa légende d’aprés
le Livre II des Dialogues de St Grégoire-le-Grand.

Et la présence de milliers de monastéres bénédictins
dans toute I'Europe popularise le nom de Benoit sans que
Ion puisse vraiment parler de son adoption comme culte
populaire. Ce culte, 1ié 2 la protection contre les maléfices et
donc contre le diable, es prit du Mal, par excellence, apparait
comme assez récent.

Lorigine de la médaille de St Benoit dite chasse-diable
€st germanique.

En voici les origines, relatées par un auteur contempo-
rain tres appliqué a la recherche des superstitions: J.-B.
Thiers, un curé parisien, qui écrit en 1679 :

L’an 1647. Comme on fit recherche des Sorciers dans

la Baviére, et que méme on en exécuta plusieurs dans

laville de Stranbingen, quelgues-uns d'entre eux dans
leurs interrogatoires avouérent aux Juges, que leur

dessin

2¢m< PARTIE I:EI

CHAPITRE 3




I:!: 2*=< PARTIE

sortiléges n’ avoient pu avoir d'effet sur les personnes.
ni surles bestiaux du Chateau de Natremberg . voisin de
I'Abbave de Metten, de I' Ordre de St Benoit. @ raison
de quelques médailles sacrées qui étoient aux lienx
qu'ils indiquérent. Elles v furent trouvées en effet; mais
comme

personne, ni méme les Sorciers. ne powvoient dechifrer
les caractéres qu’elles portoient gravés. on décowvrit
enfin un manuscrit ancien dans la Bibliothégue de cette
Abbave. qui en donnoit un partait éclaircissement.

On fit rapport de tour ceci au Duc de Baviére. lequel
voulant s'en informer exactement sc fit apporter les
médailles et le manuscritdans laville d Ingolstad. et de
la a Munich: et apres avoir confronté l'un avec I'autre.
il assura qu’ on pourroir user de ces medailles avec
fruit. sans soupcon d erreur. ni superstition. de quoi il
fit dresser un procés-verbal.

Pour ce qui est des caracteres qui sont graveés sur ces
médailles. chaque letre signifie un mot. En voici la
figure avec lUinterprétation.

Dans ['une des faces de la Croix, il faut
lire :

CHAPITRE 3 Crux sacra fit mihi lux :
Non draco fit mihi dux.

Ce qui se peut ainsi tourner en notre langue :

Que la Croix éclaire mes pas.

Démon, je ne te suivrai pas.

Les quatre lettres qui sont aux quaire coins si gnifient
ces mots :

Crux Sancti Patris Benedicti :

La Croix du Bienheureux Pere St Benoit.

Dans I autre face, ces deux vers sont marques :
Vade retro Satanas. nunquam suade mihi vana.

Sunt mala quae libas. ipse venena bibas.

Retire-toi Satan. cesse de me tenter,

Garde-bien ton poison. je n’y veux pas gonter.

Le bruir de cette découverte s élant répandu dans le
pays, chacun voulut avoir des médailles. On fur obligé
d’ en faire plusieurs sur le modele de celles qui avoient
S1é trouviées, lesquelles avant é1é hénites par les Reli-
gieux de I'Ordre, ont produit des merveilleux effets,
principalement conire les charmes et sortiléges, au
rapport de ceux qui s’ en sont servis, ou en les portant
au col.ouen les rempant dans [ eau que venoient boire
les animaux ensorcelés.

(1.B. THIERS. Traité des Superstitions, 1679 - T .1/pp.
303-305.

D’ Allemagne, les Bénédictins font passer Je culte de la
médaille de St Benoit en France. chez les Bénédiclines qui,
des 1688, publient un petit ouvrage clairement indiqué
comme «extrait de I'imprimé d" Allemagne» et intitulé «Les
effets des vertus de la Crcix, ou médaille du Grand Patriache
St Benoit. Extrait de I'imprimé d’Allemagne».

Au XIX¢ s.. toujours en France, Dom Guéranger, le
restaurateur de Solesmes. écrit un ouvrage maintes fois
réédité : «Essai sur I'origine, la signification et le privilege
de la médaille ou Croix de St Benoit» et ot d’étonnants
miracles sont rapportés.

A Maredsous. dés les origines de I'abbaye et du peleri-
nage 4 St Benoit (1872). la croix-médaille est présente. Les
lettres mystéricuses -hermétiques pour la masse de pelerins-
établissent, par 1a méme. la réputation de puissance.

Le texte cité plus haut ressemble fort 2 un exorcisme et
la dérive vers la magie est a craindre. En effet, la répétition
mécanique de ces lettres inintelligibles peut facilement
aboutir. dans 1'esprit de celui qui les prononce, au sentiment
qu’il contraint une puissance -ici celle de St Benoit- A agir
automatiquement contre des forces réputées hostiles. De
méme |"usage de la médaille, par exemple, en la plagant sur
des personnes, @ leur insu, prend aussi un aspect de con-
trainte automatique a 1’égard du saint chargé d’agir sur tel,
sans qu'il le sache. méme s’il s’agit de le protéger et de le
bénir. Quant a la puissance multiforme qu’on lui attribue,
elle peut laisser a un public mal formé et crédule, le senti-
ment que la médaille agit par elle-méme comme ces sortes
de talismans ou d’amulettes laiques (trefles a 4 feuilles,
cceurs) dont on trouve la publicité dans les journaux et les
magazines. 11 faut donc espérer que les vrais fideles de St
Benoit pourront dépasser ce matérialisme de la médaille
pour s acheminer vers une pri¢re de demande personnalisée,
au-dela de toute contrainte imposée au saint et par lui.

3. Représentation

Saint Benoit est représenté de diverses manicres, mais
le plus souvent en abbé ayant ou non la crosse, mais toujours
porteur d’un livre : sa Régle.

Sur ce livre, peut figurer une coupe, allusion a celle,
empoisonnée, que certains moines lui offrirent afin de se
débarrasser de lui et de ses réformes. Celte coupe apparait
fendue et contenant un serpent, symbole du poison, auquel
il échappa par un signe de croix.

Autre représentation de St Benoit : en abbé, tenant sa
Régle d’une main, mais armé, dans 1"autre, d’un paquet de
verges : c’est ici le symbole du réformateur.

Enfin, couramment, le saint en abbé, avec a ses pieds un
corbeau portant un pain dans son bec. Allusion a un récit des
Dialogues (VI11) d apres lequel le prétre Florent, envieux de
Benoit, aurait résolu de I’empoisonner avec un pain. Or,
Benoil le devina et il commanda au corbeau apprivoisé gu’il
nourrissait d’aller jeter ce pain la ol nul homme ne le
retrouverail.




12. Blaise - 3 février

1. Vie ou légende

Sa vie est Iégendaire. On le dit médecin puis évéque de
Sébaste en Arménie. L'auteur le fait passer par divers
supplices : il est soumis a la bastonnade, déchiré par des
ongles de fer, jeté dans un lac, mais il se maintient ala surface
de I'eau. Enfin, comme de coutume dans ce type de récit, il
est décapité (v. 316 7).

Lalégenderaconte qu’il sauvaunenfanten train d'étouf-
fer avec une aréte de poisson en travers de la gorge. Ceci
fondera son culte.

2. Culte et patronage

Il est invoqué contre les maux de gorge. Son culte sera
répandu par les moines de Cluny, qui avaient de ses reliques
et le feront figurer parmi les peintures de leur prieuré de
Berzé-la-Ville (XII* s.). Du fait de ce patronage clunisien,
son culte s’est fixé dans les milieux monastiques jusqu’il y
a peu. Le rite consistait, au jour de sa féte, a imposer sur la
gorge deux cierges en X, bénis la veille, a la Chandeleur.

Dans le peuple, ce rite se complétait d’un autre : mettre
autour du cou un ruban rouge trempé dans I'eau bénite.
Blaise est le patron de tout ce qui concerne la gorge : toux,
coqueluche, goitre. I est aussi celui des tisseurs de laine et
des cardeurs, a cause des peigne de fer dont ils se servent et
qui furent I’instrument de I'un de se supplices.

Ilestinvoqué aussi, sans que le lien avec sa vie soit bien
perceptible, contre les bétes sauvages ou farouches, et pour
les pourceaux.

3. Représentation

Il est figuré en évéque : 2 ses pieds, deux cierges entre-
croisés enrappel durite liturgique contre les maux de gorge.

2¢=< PARTIE
CHAPITRE 3



13. Brigide (Brigitte) d’Irlande -
ler février

1. Vie ou légende

Sa biographie est Iégendaire. Historiquement, on sait
qu’elle a vécu dans la seconde moitié du Ve s., qu’elle est
contemporaine de St Patrick. le grand saint national irlan-
dais. Elle meurt. abbesse de Killdare (cill-dara=lacellule de
I’église du chéne) en Irlande.

2. Culte et patronage

Son culte se répand sur le continent grace aux moines

X irlandais qui. avec St Feuillen, fonderont le monastere de
e Fosses. Le succés de Brigide lui vient des miracles que sa
1G] :JE-PiP'N_-‘ légende lui attribue. concernant les vaches : elle pouvait les
TR < O P traire trois fois par jour, avec un rendement optimal. L’ima-

gination irlandaise en rajoute méme :

Les vaches furent traites et des cuves furent remplies de

88 g¢me PARTIE lait... les récipients ne purent contenir tout le lait qui se
CHAPITRE 3 répandit et forma un lac...

Avec de tels titres, Brigide (en wallon : Bridge) devint tout
naturellement la patronne des éleveurs de bestiaux, de va-
ches particulierement. Le ler février, un grand pelerinage
amene a sa chapelle des milliers de personnes venant d’une
trentaine de villages avoisinants. Le culte public est sous
I"autorité du clergé. Il bénit des petites baguettes de noisetier
écorcées, que les fideles font toucher a la statue de la sainte,
mais aussi des médailles, des images, des pains, du sel, de
I'eau, de la terre, ces quatre derniers 2 méler aux aliments du
bétail. Pour les baguettes, elles seront rapportées a la ferme:
on en touchera la téte, les flancs et le pis des vaches, car Ste
Brigide doit leur assurer une bonne parturition, un vélage
sans probleme et leur éviter la fievre aphteuse, et surtout Je
redouté mal des quatre quarterons : un engorgement des ma-
melles avec de fortes douleurs. Mais Ste Brigide est la
complaisance méme : elle assurera aussi un bon barattage du
beurre et s’occupera méme des chevaux et des cochons dont
I'existence n’est pas non plus sans péril.

Citons la priére de son sanctuaire de Louveigné, de
plain-pied avec le réalisme qui inspire la foi populaire :

Nous vous supplions de garder a I' abri
De tout danger et de toute maladie
Ces animaux indispensables a notre vie humaine.

3. Représentation

Sainte Brigide est généralement représentée en abbesse
ou en chanoinesse (comme celles de Nivelles). Elle tient un
livre : la Regle. A ses pieds, une vache et parfois une
couronne car, selon la légende, elle était princesse et refusa
les honneurs pour se faire religieuse. Elle figure aussi en
vachere ou en fermiére barattant le beurre.




14. Catherine - 25 novembre

1. Vie ou légende

Le récit de sa vie estun tissu de légendes. Mais ce sont
ces légendes mémes, dans ce qu’elles ont de merveilleux, qui
vont charmer la piété populaire et fonder le culte -important-
de Ste Catherine.

Fille de Costor, roi d'Alexandrie, disent les uns, de
Chypre, disent les autres, Catherine est une jeune fille tres
douée et instruite en tout, particulierement en philosophie,
avec, de surcroit, pas mal de notions de théologie.

A la suite d’une vision ou, devant tous les habitants du
Ciel, I'Enfant Jésus la prend pour épouse en lui passant
I’anneau au doigt, Catherine devient chrétienne, ce qui lui
vaut les persécutions du cruel empereur Maxence. Convo-
quée a son tribunal, elle lui tient un discours philosophique
qui le laisse a quia. Aussi, pour venger cette vexation,
rassemble-t-il les plus grands philosophes du temps pour
battre la controverse avec elle. Mais, d’ailleurs aidée par un
ange, elle leur dame le pion. A bout d’arguments, Maxence
la livre a divers supplices, dont celui de deux roues, armées
de lames et qui, tournant en sens contraire, doivent nécessai-
rement ladéchirer. Mais un ange les casse et, pour faire bonne
mesure, il aveugle ou frappe de paralysie les bourreaux. Découragé, 1'empereur
fait décapiter Catherine, dont le corps est transporté par les anges au Sinai, au lieu
ou s’éleve encore aujourd’hui un célebre monastére sous son patronage.

2. Culte et patronage

Avec le retour des premiers croisés (début du XIIs.) qu’elle protégeait, son
culte se répand en Occident. Il se développe surtout  la fin du Moyen Age.
Catherine devient la patronne des jeunes filles qui languissent dans le célibat,
avec I'espoir d’en sortir avant d’avoir coiffé Sainte Catherine -25 ans- expression
venue des ateliers de modistes ou, 4 la Sainte Catherine, celles qui étaient restées
filles se confectionnaient les chapeaux les plus extravagants pour aller i la messe
de leur confrérie.

Quant au supplice des roues qu’elle subit, il en fait la patronne des maladies
de la peau et, notamment, de 1'herpes circiné, que le peuple appelle la roue ou
le mal sainte Catherine A cause de la forme que prend cette dermatose. Tout ce
qui rappelle la roue est mis sous son patronage : charrons, meuniers (les roues 3
aubes des moulins), tourneurs, potiers, rémouleurs, fileuses au rouet, barbiers
mémes, 2 cause des lames dont les roues étaient garnies. Entin, Catherine est la
protectrice des mourants, a cause d’une priere qu’elle fit en allant A la mort.

3. Représentation

Catherine est représentée le plus souvent accostée d’une ou deux roues
brisées, tenant un livre et I’épée de sa décapitation. A ses pieds, des philosophes
barbus (donc savants) avec leurs livres inutiles et I'empereur Maxence, justement
dégradé.

Les peintres, eux, comme Memling, traiteront volontiers les scénes du
Mariage mystigue.

2¢= PARTIE I:E.

CHAPITRE 3



15. Donat - 30 juin

1. Vie ou légende

On ne connait rien de sa vie. Il est réputé martyr romain,
Cest done Thistoire de son culte et non celle de sa vie, qui
explique 1'importance que lui attribue la piét¢ populaire.

2. Culte et patronage

11 s’agit d"un culte récent lancé par les Jésuites.

On peut en retracer ainsi les commencements : de Rome,
le vicaire général de la Compagnie de Jésus envoie aux Jésui-
tes de Miinstereifel. dans le diocése de Cologne, le crine et
quelques ossements d un martyr. Donat, tiré des catacombes de
Sainte-Agnés et ayant  ses cOtés, dans sa tombe, une fiole
contenant ce qu’alors on croit étre du sang, et donc la preuve
qu'il s’agit d'un martyr. Le 30 juin 1652, les reliques sont
recues solennellement a Miinstereifel. Or. lors d’une messe,
célébrée parun Jésuite de Miinstereifel, dans la paroisse de Eus-
kirchen. la foudre pénétre dans 1'église, commotionne le c€élé-

EI:I 2¢=< PARTIE brant et le blesse. mais sans le tuer. L'événement est évidem-
CHAPITRE 3 ment considéré comme un miracle et mis en rapport avec

|'arrivée récente a Miinstereifel des reliques du saint martyr
Donat.

Le fait se trouve accrédité miraculeux, quand les Jésuites
de Miinstereifel le représentent sur un tableau de leur église
avec l'invocation : S'Donat, martyr, priez pour nous pour que
nous sovons sauvés de la foudre .

De Miinstereifel, le culte de St Donat passe, avec reliques,
chez les Capucins d’Arlon, puis a I'église Saint-Nicolas de
Namur. De leur coté, les Jésuites le propagent, notamment par
Jeur College de Mons, doté lui aussi de religues. Des billets de
protection sont imprimés portant la mention a touché aux
religues de St Donat .

Des confréries achévent de populariser le saint, dont le
patronage est tres sollicité, non seulement contre les orages trés
redoutés pour les gens, les bétes, les maisons et les moissons,
mais aussi pour la gréle, en référence, comme I'indique I’'undes
billets de protection, & I'Ecriture : J' étendrai la main vers le
Seigneur et le tonnerre et la gréle cesseront (Ex. 9, 29, relatif
4 I'une des pluies d’Egypte déchainées par Moise, au nom du
Seigneur, contre le Pharaon).

Comme souvent dans les cultes populaires, une idée en fait
naitre une autre : St Donat protége contre la mort subite -donc
sans sacrements et toujours redoutée, comme celle qui frappe
ceux foudroyés lors d’un orage.

Enfin. a partir d'une priere un peu magique : Saint Donat,
que le tonnerre tombe a l'eau sans qu'il écrase un bateau , le
saint devient protecteur des bateliers.

3. Représentation

Saint Donat est représenté en soldat romain ou mieux en
officier. A ses pieds, un fidele qui I'implore. 1l porte la palme
du martyre et peut tenir a la main un faisceau d’éclairs figurés.

-




16. Druon ou Drogon - 16 avril

1. Vie

Né vers 1110, Druonest le fils de petits seigneurs locaux, ceux
d'Epinay (Carvin. dans le Nord de la France). Sa mere meurt en le
metlant au monde, événement qui sera le tourment de toute sa vie.

“ .

< ‘A . 2eredet-1 o N P 71]le
Aussi, dés I'dge de 16 ou 17 dllh.vdetl(lt ‘t |!. selon | Evangllc'.
abandonner tous ses biens et de suivre le Christ dans la pauvrete.
«

d’ o . )
Mais, dans I"esprit du vaste mouvement religieux qui se fait alors
jour, Druon veuta la fois étre pauvre mais aussi vivre du travail de

ses mains.

Le métier de berger lui parait le plus adéquat. Vivre avec ces
bétes innocentes que sont moutons et chevres, étre en pleine nature
et en pleine solitude, prier tout a son aise au chant des oiseaux, ]}11
semblent le comble du bonheur. Aussi s'installe-t-il a Sebourg, pres
de Valenciennes, dans I'ancien comté de Hainaut. Bientot. sa
compétence professionnelle en fait le herdies du village, ¢ est-a-
dire celui qui a la responsabilité de tous les troupeaux du bourg.
Mais dans ces solitudes, comment recevoir |'Eucharistie 7 Gros
probléme qu’un ange va résoudre : quand Druon ira communier i
une église voisine, I’ange gouvernera le troupeau, C’était le temps
des anges a compétence agricole : I'un hersait a la place de St
Guidon en visite chez les vieux parents; celui-ci garde le troupeau
de Druon. Quel honneur pour les patrons de nos deux saints !

Mais voila Druon saisi par la bougeotte et lancé dans les
pelerinages : neuf fois, dit-on, il va 3 Rome. Entre-temps, il revient
4 Sebourg saluer ses moutons que d’autres -ou I’ange ?- ont bien du
garder pendant ses six ans d’absence au total.

Mais pour s’étre fort démené en pelerinage, voila Druon atteint
d’une rupture (hernie) et contraint a I'immobilité. Adieu routes,
chemins et sentes du pelerin, les jours de soif et de faim, de pluie.
de vent, de soleil et de neige -de bonheur aussi.

Druon se fait reclus au flanc de 1’église de Sebourg : par une
fenétre intérieure donnant sur le cheeur, il peut se rassasier de
messes et d’offices; par une fenétre extérieure, il prodigue 2 ses
nombreux visiteurs, conseils et encouragements. 1l meurt paisible-
ment dans sa maisonnette, en 1188, vers les 70 ans, i la mi-avril,
quand la jeune herbe d’un tendre vert partout devient belle et drue,
¢t met moutons et chévres en grande liesse.

2. Culte et patronage

Druon est, évidemment et d’abord, le patron des bons bergers,
c’est-d-dire de ceux qui ont I'eeil vigilant sur leurs troupeaux. Mais
aussi, en souvenir de sa propre rupture, il soulage celle des autres et
s’occupe aussi de la gravelle ou pierre. Ses dévols apportent en ex-
.Vom a Sebourg, ou son culte s’est fixé avec ses reliques, les pierres
Importunes dont Druon les a libérés,

3. Représentation

et figuré en berger portant un grand chapeau protecteur. Il

L A la mas A . . )

1eNLA Ta main un baton, celui de sa souveraineté sur le peuple des
Vs et des caprins qu’il aimait et continue de protéger.

2¢m PARTIE
CHAPITRE 3



17. Eloi - ler décembre, 25 juin

1. Vie

Le personnage est historique (v. 588-660), méme si une
partic de sa célébrité vient de récits l1égendaires. Orfevre de
métier. il dirige I"atelier monétaire de Marseille et fait partie,
comme haut fonctionnaire, de 1'entourage du Roi Dagobert
(I'homme de la culoire a ' envers selon la chanson populaire

bien connue).

Familier du toi. il est choisi par lui comme évéque de
Noyon. C’est un évangélisateur. Il parcourt son immense
diocese qui s'étend jusqu’en Frise. poury implanter le chris-
tianisme et v détruire tous les cultes paiens encore existants

avec la méme énergie que St Martin.

11 réalise aussi la création d'un certain nombre de mo-
nastéres qui pourront prolonger la premiere évangélisation.
On lui attribue ainsi : Saint-Martin de Noyon, Saint-Pierre au
Mont-Blandin 4 Gand. Saint-Martin 2 Courtrai.

2. Culte et patronage

Il existe deux fétes de ce saint :

-1'une, la Saint-Eloi d"hiver, le ler décembre, estla plus
connue. Saint Eloi y estinvoqué, a cause de son premier métier, par tout ceux qui travaillent
le métal : les orfevres, mais aussi les forgerons, les maréchaux-ferrants et les ouvriers de
la grande métallurgie. Avec la forte industrialisation du XIX® s., dans les régions de
Charleroi et de Lizge surtout. la Saint-Eloi s’est fortement popularisée en Wallonie.

- L autre. la Saint-Eloi d'é1é, e 25 juin, est celle des éleveurs de chevaux. C’est celle-
¢i qui a provoqué I'apparition de potales campagnardes. Elle repose par un épisode
légendaire : un certain évéque. Momolin. se serait emparé du cheval de St Eloi. Celui-ci
le rendit rétif jusqu’a ce que le voleur le lui rapportit, adouci.

La féte de Saint-Eloi d'été est méme régionale, car le culte s’est fixé a Laneffe, depuis
1635-1640. avec la création d une confrérie alliée a celle de Béthune (1643) : les Chari-
tables. dont la mission principale est 1’enterrement des pauvres. Le rite de la bénédiction
des chevaux comportait tous les ingrédients du culte populaire : lavage 4 une fontaine
sainte. distribution de drapelets de pélerinage protecteurs, triple tour du sanctuaire et
réception de petits pains destinés aux chevaux pour conjurer la maladie.

Les petits pains servaient aussi pour lutter contre |"athrepsie ou dureté du ventre : le
fourteau . en langage populaire, qui affecte notamment les enfants.

Voici le curieux rite utilisé : un membre de la confrérie des Charitables touche, du
marteau de St Eloi, le petit pain qu’on lui présente. Il le coupe en deux. Il en donne une
moitié au malade et garde pour lui la seconde. Ensemble, chacun mange sa part et, au cours
de cette manducation, lamaladie doit diminueret disparaitre. Rite trés parlant : I'absorption
d’une chose sacralisée bénit I'intérieur du corps perturbé par la maladie.

Ce rite est a rapprocher de celui-ci en I’honneur encore au XIX® s. : I'absorption
d’images pieuses, faites tout expres en format trés réduit pour étre ingérées et provoquer,
au nom du saint absorbé, un bien-étre physique ou spirituel.

3. Représentation

StEloi est traditionnellement représenté en évéque avec une enclume a ses pieds : ¢’est
la Saint-Eloi d’hiver qui, curieusement, figure ainsi dans les potales et chapelles des
champs.

Mms aux nombreux lieux de pelerinages pour chevaux, les drapelets le montrent avec
ces animaux el le marteau de bénédiction.

A




18. Feuillen - 5 octobre

1. Vie

Les renseignements que nous avons sur lui sont en
artic historiques. C’est un abbé irlandais. passé sur
le continent avec d’autres moines en emportant des r?li'qycs.
des objets de culte et des livres, afin d'échapper définmvg-
ment aux pcrsécutions d’un roitelet voisin. Par Péronne. il
ivelles ot il est accueilli par Ste Gertrude et par son
Id. Ttte, leur mere, veuve de Pépin I'ancien. lui

grundc p

gagne N
frere Grimoa ’
fait don d’un domaine personnel : la ville de Brébona (le lieu

aux Castors), la ol s’éleve aujourd’hui la collégiale de
Fosses. Feuillen y établit (v. 650). sur le modele de Nivelles,
re d’hommes, composé de moines irlandais ou

un monaste
indigénes formés a leurs pratiques monastiques : Saint-Paul,
ou Abbaye-aux-hommes. D ailleurs, Feuillen reste en rap-
ports sui-vis avec Ste Gertrude, abbesse de Saint-Pierre (au-
jourd’hui Sainte-Gertrude), ou Abbaye-atx-Dames, ou il
exerce une direction spirituelle.

En la vigile de Saint-Quentin (30 octobre), il célebre la gtme PARTIE m
messe 2 Nivelles et reprend la route avec ses trois compa- CHAPITRE 3
gnons. Tous quatre sont assassinés par des voleurs, qui les
enterrent dans une porcherie et vendent leurs biens (chevaux,
vétements, etc). La disparition de Feuillen alarme Gertrude et les moines de Fosses. Des recherches
sont entreprises et elles aboutissent, le 77e jour (chiffre peut-étre symbolique), 16 janvier 656, a la
découverte des corps qu’une tradition populaire ultérieure fixera au Roeulx etous’établiraune abbaye
de Prémontrés : Saint-Feuillen-du-Roeulx. Les corps sont ramenés a Nivelles (et des reliques natu-
rellement prélevées, car Feuillen est en grande vénération chez sainte Gertrude) et de 1a, a Fosses.

2. Culte et patronage

Le culte se fixe sur le site de I'abbaye ot sont les reliques, et se poursuit apres le premier quart
du X¢s., moment oi, vraisemblablement, les moines sont remplacés par des chanoines. Le culte aura
son apogée en 1086, quand les ossements de St Feuillen seront tirés de son tombeau et placés dans
une belle chisse -une fierté (ferretum : objet en fer, en métal) -, comme on disait jadis. Cest
I’élévation des reliques, parce qu’on les place au-dessus de I'autel, visibles de tous. Le 3 septembre,
date de cette élévation des reliques, va devenir la féte annuelle de Saint-Feuillen.

L’expansion du pelerinage (avec celui de Ste Brigide) va développer la ville. Pour permettre aux
pf‘:lerins une circulation aisée et le passage sous la chasse (car le corps du saint diffuse un fluide
bienfaisant), on aménage, vers 1086/1096, une crypte a sens unique qui existe toujours. La célébrité
de St‘!:'eui]len tient surtout A la marche militaire qu’accompagne la procession septennale, dont la
PIFHIICFC mention est de 1549 ( pour avoir du chaud temps) . Une escorte militaire est citée en 1584,
Des le XVII s, la Compagnie de la Jeunesse de Fosses accompagne la procession avec les milices
i::a(::sb?éergloreffe, Vitrival, Malonne, Falisolle, Mettet, pour qui le magistrat prévoit des fournitu-

Saint Feuillen, 4 caus 5 't violente sans :stiny U > les maux d'orei
e o e A e
de I’ouate qu’ils fourrent ensuite dans leurs oreilles ‘ . e maladestouchentavee

‘ Saint Feuillen est aussi prié contre la sécheresse et les pluies excessives, fléaux des cultivateurs
Bien d’accord avec leur peuple, les chanoines de Fosses n’hésitent pas A sortir la grande chasse dt;
1086 et a faire, avec elle, le rowr en vue de la bénédiction des campagnes.

3. Représentation

Saint Feuillen est représenté en abbé ou en évéque, avec mitre et crosse. Il tient une palme
sSymbole de son martyre.

—




19. Fiacre - 30 aout T

1. Vie ou légende

Le récit de sa vie est fort 1égendaire : moine irlandais
venu sur le continent (v. 670 7). il aurait d'abord €é1€ prince.
11 se retire dans une forét de la Brie. non loin de Meaux. I
regoit de si nombreux visiteurs (pelerins et pauvres) qu’il ne
parvient plus & les nourrir avec les Iégumes de son petit lopin
de terre. De St Faron. évéque de Meaux, il obtient un bien
plus grand. rien qu’en faisant tournoyer largement un baton
miraculeux qui défriche a mesure la forét environnante.

Pressenti par des compatriotes, il refuse la couronne
d’Ecosse (?) et continue paisiblement, comme plus tard Can-
dide. a cultiver son jardin. Seulement perturbé par une
certaine Becnaude ou Baguenaude qui veut pénétrer de force
dans son ermitage et, refoulée, va le calomnier aupres de
I"évéque. Mais tout s"arrange pour Fiacre, car son innocence
éclate. Qui aurait pu en douter avec la vie saine et sainte qu’il
menait en pleine nature ?

2. Culte et patronage

Bien entendu, les jardiniers, les horticulteurs, les marai-
chers. les verduriers et les cultivateurs de fleurs le réclament
comme patron pour avoir de beaux légumes et étre débarras-
sés des insectes ravageurs. C'est le saint €cologique par
excellence. Mais, il s’occupe aussi d’une tumeur dite le fic
de saint Fiacre -par un jeu de mot sur la premiére syllabe de
son nom- ou le mal de saint Fiacre . Cette tumeur fort
incommode, ce sont les hémorroides. On peut s’en guérir en
invoguant St Fiacre ou mieux, en allant s’asseoir a Saint-
Fiacre-en-Brie sur la pierre de Saint-Fiacre, un rocher ou il
§"était assis, un jour, éreinté par le jardinage et qui prit la
forme de son séant.

Son nom est aussi associé aux voitures de louage
nommées fiacres, tout simplement parce que les premieres
prirent leur départ, en 1640, rue Saint-Martin a Paris, juste
en face d’un hotel a I'enseigne de Saint-Fiacre.

3. Représentation

Inutile de se fatiguer : Fiacre est représenté en moine,
une béche alamain. Parfois, il est accompagné d’une femme
tenant une quenouille. C’est 1'affreuse Becnaude a qui St
Faron de Meaux, excédé de ses cancans sur le bon Fiacre
aurait dit : «File ta quenouille, Becnaude !».




20. Georges - 27 avril

1. Vie out légende

Saint Georges ne nous est connu que par une légende.
Chacun sait -et les Montois plus que personne- qu'il a
terrassé un dragon et délivré une fréle princesse. A moins
que le dragon ne soit le symbole du diable que ce prétendu
officier de Cappadoce aurait pourfendu.

Selon la légende, Georges est une nouvelle victime de
I'infatigable empereur Dioclétien qui lui fait subir, durant
sept ans, divers supplices : il est écrasé sous un rouleau en
pierre, déchiré par une roue a pointes acérées, immergé dans
une chaudiere pleine de plomb fondu. De tout cela, il se joue.
11 faut donc se résoudre a le décapiter.

2. Culte et patronage

Tres tot (VIII® s.), son culte passe d’Orient en Occident,
et St Georges devient méme le patron de I’ Angleterre. Celui
aussi des chevaliers, puis des compagnies d’arbalétriers qui,
a la fin du Moyen Age, se développent dans toutes nos
vieilles villes, en concurrence avec les archers qui, eux, se
réclament de St Sébastien.

11 patronne aussi les maitres d’armes, les escrimeurs de
toutes sortes, les cavaliers civils et militaires. On le prie pour
la santé des chevaux, pour la bonne portée des juments et
contre le grand méchant loup.

Que le bon Saint Georges
Lui casse la gorge

Que le bon Saint Jean
Lui brise les dents.

3. Représentation

Saint Georges est représenté en preux chevalier com-
battant le dragon ou debout, armé de toutes piéces. Les
peintres n”omettent pas de faire figurer la princesse délivrée.

2=« PARTIE EE

CHAPITRE 3



21. Gérard de Brogne - 3 octobre]

1. Vie

1 est né a Stapsoul sous Stave, vers 898. Petit seigneur
local. il décide de fonder une abbayc au licu appelé Brogne,
sur ses biens patrimoniaux. La se trouve déja un oratoire,
dédié a St Pierre, ancien mais délabré et desservi par un
prétre. Dés 919. Gérard entreprend la construction d’une
abbaye. a cOté de I"oratoire existant, I'actuelle église parois-
siable de Saint-Gérard. Il pourvoit rapidement ce monastére
des reliques de St Eugene, archevéque de Tolede et martyr,
qu’il aobtenues de I"abbaye Saint-Denis, pres de Paris. Vers
922-23, I'église abbatiale, les bitiments adjacents et la
porterie, bref. ‘ensemble des lieux réguliers, sont achevés et
bénis par 1'évéque de Licge. L’église abbatiale est dédiée
aux Sts Pierre et Eugene et tel sera son titre jusqu'a sa
suppression en 1796.

De 920 2 928 environ, Gérard va recevoir sa formation
monastique & Saint-Denis. Autour de 930, Brogne est une
abbaye bénédictine ou la Regle de St Benoit se trouve

2= PARTIE o )
appliquée de maniére stricte.

CHAPITRE 3

Dés 931, la renommée monastique de Gérard doit déja
étre grande. puisqu’il est alors invité par les comtes de
Flandre et de Hainaut a réformer toute une série d’abbayes
situées dans leurs principautés. En tout une dizaine. Il
poursuivra cette activité jusqu’en 952. 11 s’agit 1a d’une
euvre personnelle a laquelle 1a communauté de Brogne, en
tant que telle, n’est pas associée. Partout ou il passe, Gérard
met en ceuvre un programme bien élaboré : rétablissement de
I'assiette économique de I’abbaye 2 restaurer, nomination
d’un abbé (quand il n’y a pas sur place de personne valable,
Gérard assume temporairement le poste) et pratique de la
regle bénédictine selon I'esprit de Brogne.

En 953, Gérard rentre définitivement a Brogne ol il
meurt en 959.

2. Culte et patronage

Son culte ne parait pas avoir été créé rapidement. En
effet. si. autour de I’an mil, deux écrits, rédigés a Brogne ou
pour Brogne, exaltent St Eugéne dont les reliques font des
miracles, il faut attendre 1074/1075 pour voir paraitre 12
premiére vie de St Gérard, et 1131 ,pourassisterﬁl'élévalion
de ses reliques, tirées du tombeau ol il repose depuis 959, et
mises dans une chiisse qui prend place dans la nouvelle
église consacrée le 14 novembre 1038.

Le culte se concentre dans une chapelle située a droite
du cheeur du XI¢ 5. A I'entrée méme du cheeur, a droite, s¢
trouve un puits réputé miraculeux a cause d’une vision
gu'aurait eue Gérard, des saints apétres Pierre el Paul. On
le voit, le culte de S' Gérard n’efface pas le souvenir de
S' Pierre ni de St Eugene, patrons de I’abbatiale. Ainsi, le
jour du grand pélerinage annuel qui, au début du XVIIs-
attire encore de 5.000 a 6.000 personnes, ne C()rrcspond-il
pas a la Saini-Gérard (3 octobre), mais 4 la Saint-Pierre (29
juin). Y

-




pes la canonisation de St Gérard (1131) sans doute, les
e culte sont bien fixés : e puits Saint-Pierre et la
Gérard. En 1550, le site est completement
¢ dernier abbé régulier, Guillaume Caulier,
ceur du XI¢ s. et remplacer par un autre au
alors, sans doute pour faciliter
ns qu'ils dérangent les

deux licux d
chapelle Saint-
bouleversé, car |
fait démolir le ch |
dessus d’une crypte creusee -
|es allées et venues des pelerins sans q -
“apres le témoignage d’un religieux de I’endroit,
Dom Massart, qui écrit en 1710, les lieux se présentent
désormais ainsi : le puits Saint-Pierre est toujours laal’avant
du cheeur, auquel on accede maintenant par sept marches.
Pour gagner la chapelle Saint-Gérard, en contrebas du nou-
veau cheeur, il faut descendre seize marches : a leur gauche,
les pelerins ont le sépulchre du saint; a leur droite, sa
chapelle. [1s sont alors au niveau du pavement de la crypte de
1550 (la grotte ) d'ot ils remontent par un escalier parallele
acelui qu’ils ont descendu et qui les amene dans la petite nef
a gauche du cheeur. Cest le tour de pélerins . Par le
creusement de cette crypte de 1550, 1’abbé Caulier a établi
le circuit classique des lieux de pelerinage : un sens unique
qui permet de passer sous le maitre-autel ou, le jour de la
Saint-Pierre, la chisse de St Gérard est exposée dans le
cheeur surun podium al’arriére du maitre-autel. C’estundis- A —
positif depuis longtemps courant dans les lieux de peleri- e APTIRE &
nage, comme 2 Fosses depuis 1086.

moines. D

Dans leur tour, les pelerins passent au puits dont ils
utilisent I’eau sur place ou en emportent. Aujourd’hui en-
core, ce puits miraculeux peut étre atteint en passant derriere
1a chapelle nouvelle de St Pierre (XIX¢s.), dans le cimetiére.
Un souterrain, sous la route, conduit au puits. On se trouve
alors au niveau de la nef du Xle s. Au XVlle s., le culte de
St Gérard prend un nouvel essor car divers miracles sont
signalés en 1602, 1605 et 1620. Une confrérie est établie
sous son patronage, en 1617, et les pieux Archiducs offrent
unreliquaire pour sa machoire (1621). St Gérard est invoqué
contre la jaunisse et divers autres maux de foie ou la pierre.

Un autre lieu voué au culte de St Gérard se trouve a
Jehay-Bodegnée, depuis le XIX¢ s. seulement. Antérieureu-
ment, il était fixé a la proche abbaye des Cisterciennes de la
Paix-Dieu. On trouvait 1a une fontaine de St Gérard et une
statue était honorée a 1’'abbaye. Jetée au fossé, lors de
I’expulsion des Cirsterciennes, elle fut cachée puis rendue a
la paroisse de Jehay.

3. Représentation

Il en existe deux types :

- en chevalier : A Saint-Gérard, une curieuse statue du
XVIIIe s.représente le saint en armure de chevalier mais
tonsuré et tenant dans sa dextre, la crosse abbatiale. Dans sa
guychc, une figuration de I'abbaye qu'il fonda. Méme figu-
Tation & Jehay ou, curieusement, il porte une mitre.

- enmoine : a Saint-Gérard, il figure, dans une statue du
[))(V!ll“ 8. en tunique longue avec, par -dessus, ce qui ressem-
d;l:;:: l:: s’urfrlis. Fl ('h:v uil\tcnir dz}ns samain droite une crosse,

Ssa gauche, soit laReégle, soit une maquette de sonéglise.

¥4¥




22. Gertrude de Nivelles - 17 mars

1. Vie

Fille de Pépin I’ Ancien et de Itte, et sceur de Ste Begge
d° Andenne et de Grimoald, maire du palais, Gertrude fonde,
vers 650, avec sa mere veuve, un monastere établi sur leurs
biens patrimoniaux. Cette Abbaye-aux-Dames, sous le
vocable de Saint-Pierre. se double d’une Abbaye-aux-
Hommes. Saint-Paul. qui a en charge la direction spirituelle
el les activités liturgiques des moniales. Mais c’est 1'ab-
hesse. Gertrude. qui garde autorité sur les deux communau-
tés. La spiritualité est irlandaise et la Reégle, mixte sans
doute: celle de St Colomban et celle de St Benoit. Avec
Feuillen et la communauté des moines irlandais de Fosses,
les rapports sont suivis. Gertrude apparait comme une forte
personnalité et une organisatrice. Elle sera enterrée a Saint-
Pierre. qui prendra ensuite, avec le développement du culte,
le nom de Sainte-Gertrude.

2. Culte et patronage

Mais la piété populaire ne retiendra qu'un épisode de sa
légende : le monastere aurait €té envahi par des rongeurs.
Pour les chasser, on y promena le lit mortuaire de Ste
Gertrude. considéré comme une relique. Ils s’enfuirent.
Evidemment, dans cette région opulente, consacrée aux
cultures de céréales, pareil miracle convainc les paysans de
I’efficacité de Ste Gertrude contre un de leurs ennemis : les
rongeurs, dévastateurs des récoltes. D’ou le pélerinage a
Sainte-Gertrude avec des rites qui rappellent ceux de Sainte-
Brigide a Fosses : a Nivelles aussi, on bénit des baguettes
écorcées, mais en bandes et non point totalement comme a
Fosses. De retour 2 lamaison, les pélerins s’en serviront pour
toucher les blanches bétes, c’est-a-dire les bovins, afin de
prévenir et guérir leurs maladies. Ces bagueties s révéleront
aussi efficaces pour chasser toute espece de rongeurs. Preuve
de la vitalité du pélerinage : depuis 1276, est attesté le grand
Tour de Sainte-Gertrude qui se déploie a la Saint-Michel
(29 septembre) sur un parcours de 15 km environ. Madame
Sainte-Gertrude, dans sa belle chasse d’argent doré de Ia fin
du XI1I¢ s., hissée sur un char, parcourt les belles campagnes
brabangonnes, au pas pacifique des robustes chevaux du

pays.

3. Représentation

Sainte Gertrude est représentée en abbesse ou, plus

souvent, en chanoinesse -car les moniales sont devenucs
chanoinesses nobles- A la mode du XVI* s., avec guimpe
plissée. D’une main, elle tient la Regle; de ’autre, la crosse
ol grimpe une souris plus ou moins grosse et effrontée.




23. Ghislain - 9 octobre

1. Vieet légende

Son histoire est [égendaire : athénien d’origine, venuen
pélerinuge a Rome ot Dieu lui aurait donné I'ordre de venir
en Havnau . Ghislain obtempere : un aigle et une ourse lui
indiguent ol bitir un monastere, en un lieu nommé Ursidon-
gus (I'antre de I’ours), aujourd’hui Saint-Ghislain.

2. Culte et patronage

C’est d’un épisode de la 1égende que part son culte tres
populaire dans le Hainaut et le Namurois. A Roisin, il aurait
sauvé de la mort une personne en couches, I'épouse du
seigneur du lieu ol se concentre aujourd’hui encore le
pelerinage, autrefois localisé dans 1’abbaye de Saint-Ghi-
slain et ensuite transféré en une nouvelle chapelle batie spé-
cialement a cet effet (1492). Comme Ghislain aurait aidé a
la délivrance de la chitelaine en lui prétant son haudrier, une
sorte de ceinture que les parturientes emportent du sanc-
tuaire et dont elles s’entourent le corps. Mais il s’occupe
surtout des enfants heureusement nés : il guérit les convul-
sions des petits, le rachitisme (autrefois fort commun a cause
des mauvaises conditions de vie et d’alimentation) et toutes
malformations infantiles. Comme protection, on donne son
nom -Ghislain ou Ghislaine- en second prénom aux enfants
du Hainaut et du Namurois.

3. Représentation

Il est figuré en abbé, mitré et crossé, tenant parfois une
€glise pour symboliser son abbaye de Saint-Ghislain. A ses
pieds, I’ourse et I’aigle qui I’aidérent efficacement a traver-
ser les marais de la Haine. Parfois aussi une église en
flammes & cause d’un incendie qu’il aurait conjuré.

2= PARTIE E EI

CHAPITRE 3




24. Gilles - ler septembre

1. Vie ou légende

Son histoire est pleine de prodiges : il serait venu
d’Athenes ol, comme en se jouant, il faisait des miracles
depuis sa plus tendre enfance. Arrivé en Provence, il devient
ermite et une biche vit familierement aupres le lui. Biche
bien utile d’ailleurs. car il en tire du lait & volonté.

Un jour qu’elle est allée en promenade, celle-ci est
poursuivie par des chasseurs qui accompagnent le roi. Elle
se réfugie contre Gilles qui la protege de sa main. Un
chasseur décoche une fleche qui transperce la main de
Gilles. Le roi présente naturellement ses excuses et devient
le meilleur ami de Gilles. qui le fait directement absoudre par
le Ciel d'un péché inavouable. Gilles meurt paisiblement au
milieu de ses disciples.

2. Culte et patronage

Son culte ne se répandra de fagon extraordinaire qu’a
partir du XI* s.: Saint-Gilles du Gard est, en effet, une étape
importante du pelerinage de Saint-Jacques de Compostelle,
car plusieurs routes de pelerins y aboutissent,

Saint Gilles est prié pour les enfants que, d’aprés sa
Jégende, il a guéri de convulsions. Comme il a chassé le
démon du corps d’un agité, il guérit encore les gens atteints
du haut mal (épilepsie et maladies nerveuses). Enfin, acause
de sa bonne biche, il prend en charge les animaux : épilepsie
des porcs, maladies multiples et indéterminées des poules,
des canards et des lapins. Cela lui fait déja bien du travail. A
la fin du Moyen Age, il deviendra I’un des 14 saints auxiliai-
res ou secourables.

3. Représentation

1l est figuré en moine, la main percée d’une fleche et
appuyée, protectrice, sur sa biche. Les peintres, eux, outré
1"épisode de la biche, aimeront  le présenter célébrant la
messe et recevant, du Ciel, la cédule de pardon pour le royal
péché.




I”'EGuy (Vith, Veit) - 15 juin

1. Vie ou légende

Récit légendaire : ce jeune Sicilien (IV¢ s.), devenu
chrétien, aurait €té, encore enfant, soumis, par ]‘aff_reux
valérien, préfet ct gouverneur, ade terribles supplices : il est
jeté dans un four embrasé ou dans une chaudiere, ef(pnxé au
Jion le plus terrible que I’on pit trouver, mais il sortindemne
de ces épreuves, comme il faut s’y attendre dans ce type de
récit.

Entre-temps, Guy multiplie les bonnes ceuvres : a son
pere, qui voulait le corrompre par des fétes, et devenu
aveugle par punition du Ciel, il rend la vue. Il délivre le fils
du méchant Dioclétien d’un démon particuliérement opinia-
tre. Mais 1’obstination de Dioclétien, qui semble avoir pris
la releve de Valérien, est sans borne : Guy est mis sur un
chevalet et tous ses os sont déboités, mais un ange le guérit
et le transporte en un lieu paisible d’ot 'dme du saint
s’envole vers les cieux.

2. Culte et patronage

En 836, ses reliques sont transférées de Lucanie (ltalie
du Sud) a I'abbaye de Corvey-en-Saxe, venant de Saint-
Denis, Paris, ot elles opéraient déja beaucoup de miracles,
ce qu’elles continuent ensuite, quatre cents déja sur le seul
parcours vers Corvey.

Au X< s., St Wenceslas, duc de Bohéme, trés amateur de
reliques, obtient, de Corvey, une partie de celles de Guy qu’il
fait transférer a Prague. En son honneur, on batit une cathé-
drale sous le vocable de St Guy dont le nom, dans les pays
de langue allemande, devient Veit ou Vith (ainsi, la ville
belge de Saint-Vith est sous son patronage).

St Guy ou Vith est invoqué contre le haut-mal ou
¢pilepsie, contre la chorée ou danse de St Gui et, par
extension, contre toutes les maladies nerveuses. A cause de
la procession expiatoire d’Echternach, instituée au XIV<s.,
contre une épidémie de danse de St-Guy , et la mimant de
_maniére ritualisée, le patronage de St Willibrord est aussi
Imploré contre la chorée. Enfin, une figuration de St Guy,
mal comprise par le peuple, lui attribue le patronage des
enfants énurétiques. Voici pourquoi : A c6té de I'enfant Guy,
on fait figurer -en réduction- la chaudiére de son supplice.
Elle fut prise pour un vase nocturne. Donc, I'enfant St Guy
Euérit des pipis au lit.

3. Représentation

En enfant, vétu d’une robe, tenant la palme du martyre
claccosté d'une chaudigre en réduction.

2= PARTIE
CHAPITRE 3



26. Gui (ou Guidon) d’Anderlecht -
12 mai

1. Vie ou légende

Son existence, si I'on en croit sa légende. a été fort
mouvementée : sacristain a Laeken, i1 se lance dans les
affaires et s’y ruine. Il faitalors pénitence et vaen pelerinage
a Jérusalem. 11 revient a Anderlecht. sans doute comme
simple paysan. ¢t il y meurt, vers 1012. On I'enterre en
bordure d’'un chemin. semble-t-il, et le voild completement
oublié. Mais un cheval se blesse sur sa tombe et meurt. Cela
demande reméde : on décide donc d’entourer latombe d’une
cloture. Les ouvriers chargés du travail, de plaisanter sur ce
mort qu’on veut empécher de se sauver. Celaleur cofite cher
- tous deux meurent dans la semaine et Gui(don) devient

célebre par toutes sortes de miracles.

2. Culte

1] est. péle-méle, patron des sacristains, des laboureurs,
du gros bétail qu’il protege de I’épizootie, de ladysenterie et
des épidémies en général. A Anderlecht, dans la collégiale
qui porte son nom, son culte se fixe dans la crypte, autour de
son tombeau surélevé comme une table dautel sous laquel-
Je passent les pelerins. Ce geste a sans doute pour origine la
dépose de la chasse de St Gui(don) sur cet autel. Pour jouir
du pouvoir émanant du saint, il faut passer sous ses reliques:

¢’est 1a un rite traditionnel.

3. Représentation

St Gui(don) est figuré soit en pelerin, avec chapeau,
cape, bourdon et panetiére, soit en laboureur avec comme
attribut une herse. Sur un drapelet de pelerinage, un ange
laboureur remplace Guidon, allé voir ses vieux parents
pendant ses heures de travail.




27. Hilaire de Poitiers - 13 janvier |

1. Vie

N¢ a Poitiers (v. 315). il acquiert une forte culture
profane, puis se convertit au christianisme et devient évéque
de Poitiers. Il connaitra St Martin et I'ordonnera exorciste.

Il se trouve mélé a tous les grands mouvements de
I"Eglise de son temps. II dit haut et clair ce qu'il pense. Ce
qui lui vaut d’étre exilé en Orient par I'empereur Constance.
Il revient ensuite a Poitiers, continue son bon combat pourla
vérité et il meurt en 367/368 environ.

Mais, de cette vie hors du commun, la foi populaire ne
gardera que quelques traits.

2. Culte et patronage

On lui attribue un miracle qui se serait passé a |'ile
Gallinaire infestée de serpents qu’il aurait chassés par la
puissance de son béton. Puis, il ressuscite un enfant mort.

Sa célébrité et son culte dans nos régions prennent
naissance a3 Matagne-la-Petite.

De 1500 environ a 1635, on y signale une chapelle a
I'emplacement de 1’ancienne église d’Ossogne, dédiée a St
Remy et a St Hilaire. C’est un domaine appartenant a la
grande abbaye de Saint-Benoit-sur-Loire.

Au XVII*s., a Matagne, le culte de St Hilaire reprend,
sous I'influence des moines de Saint-Gérard, qui font des
prédications sur lui et en diffusent des images.

Et, en 1865, on restaure la chapelle : le pelerinage (14
Janvier et en mai) se ranime; en 1903, il attire encore 12.000
personnes sur 1I’année.

Curieusement, St Hilaire n’est pas invoqué contre les
serpents, mais pour la guérison de la lepre et surtout des
enfants, car on lui attribue la résurrection d’un enfant noyé
dans son bain.

A Fosses, on le priait pour les plaies aux jambes.
3. Représentation

[T est figuré comme évéque écrasant de sa crosse d’af-
freux serpents, ou ayant, a ses pieds, un enfant mort.

2= PARTIE
CHAPITRE 3



28. Hubert - 3 novembre T

1. Vie et légende

Le personnage est historique. Successeur de St Lambert
(+696) a latéte du diocese de Maastricht, il transfere le sigge
épiscopal & Ligge. ol un culte est en train de se développer
autour du tombeau de St Lambert, considéré comme un
martyr. Le vrai fondateur de Liege comme ville épiscopale,
promise a un brillant avenir, ¢’est donc St Hubert.

Mais trés vite, la 1égende va s’emparer du personnage,
le transformer profondément et I"offrir & la piété¢ populaire,
1 est intéressant de voir quelles furent les péripéties de cette
transformation.

D’abord la fixation du lieu du culte : St Hubert repose
paisiblement de 727 a 825 a Liege. quand le roi Louis-le-
Débonnaire, malgré 1 opposition des Liégeois, le fait trans-
férer. en 825. au monastere bénédictin d’ Andage, I’actuel

Saint-Hubert, abbaye d’importance médiocre et qui semble
végéter. Le culte du saint s’y fixe. A la fin du XI¢s., début du
XII s.. un livre des miracles mentionne que 1'on offre & St
Hubert les prémices de la chasse. L’idée s’enracine qu’Hu-
bert aurait é1é chasseur avant sa conversion légendaire, telle
que rapportée, vers 1140, par Nicolas, prévotde Saint-Denis
a Liege : alors qu'Hubert est a la chasse, un vendredi saint,
précisera-t-on plus tard, un cerf crucifere lui apparait et lui
reproche sa conduite impie. II se rend en pelerinage a Rome
pour expier. La, un ange avertit le pape que Lambert, évéque
de Liege. est mort et que le Ciel a choisi Hubert pour lui
succéder. Le pape s’incline et sacre Hubert. Mais un sacris-
tain distrait a oublié I'étole. La Vierge, qui en tenait une,
toute préte, 1'apporte et St Pierre y joint une clé guérisseuse.

Hubert rentre chez lui et fait des miracles avec sa clé et
son étole, surtout en faveur des gens atteints de la rage et
auxquels on joint tout naturellement ceux atteints du haut
mal (épilepsie) et divers types de lunatiques.

Tous les éléments sont en place pour faire de St Hubert,
qui n'y peut rien, le patron des chasseurs et le guérisseur
patenté des enragés. Aprés cela, qui croirait I’historien
objectant timidement que St Hubert, en ses moments de
loisirs épiscopaux, pécheur a la ligne a Nivelle-sur-Meuse,
est mort d’un stupide accident de péche : un clerc de son
entourage, en enfongant des pieux pres de I’embarcadere ot
il se tenait, fracassa la main de son évéque qui, peu de temps
aprés, mourut de gangrene, a Tervuren (727).

2. Culte et patronage

Pour la piété populaire, St Hubert est donc le saint des
grandes foréts d’ Ardenne ot s éléve son monastere. I1devint
donc tout naturellement le patron des chasseurs, des fores-
tiers, des pelletiers (qui traitent les peaux du gibier), des
bouchers (qui débitent la venaison) et des gainiers (qui font (
es étuis des couteaux de chasse pour le dépegage du gibier
apres la curée).

-



Mais son patronage essentiel s’exerceal’égard des gens
enragés soit par morsure d’un animal (chien, loup, renard),
soit par dérangement mental ou par cette maladie effrayante
qu’est I’épilepsie.

Deux objets du culte : I'étole, d’abord, pour ceux qui
sont mordus a sang. Le moine, responsable des pelerinages,
incise le front du malade ety insére un fil de I'étole céleste.
C’est la «taille», Puis, il prescrit une neuvaine et un traite-
ment ol alternent des prescriptions hygiéniques et d’autres
qui confinent 2 la magie ou, si I'on préfere, aux pratiques
toutes voisines de lamédecine populaire, comme celle de ne
pas se faire la barbe pendant 9 jours, ni se faire couper les
cheveux pendant 40 jours. Ceux qui ont subi la taille et
observent soigneusement les prescriptions ont le privilege
de donner le répit 3 d’autres, mordus par une béte enragée,
jusqu’a ce qu’ils viennent a Saint-Hubert.

Autre rite : celui de la clé ou du cornet Saint-Hubert. La
clé, en souvenir de celle offerte par St Pierre a St Hubert; le
cornet par assimilation au comet de chasse. L'un et |’autre,
rougis au feu, sont apposés sur le front des hommes et des
animaux.

Au XIXcs. (v. 1855-1880), on fait encore a Saint-
Hubert, quelque 150 tailles par an; en 1925, trois ou quatre
seulement. Pasteur est passé par la.

Le grand pelerinage est fixé au 3 novembre, jour de la
translation des reliques, de Ligge a Andage. Il attirait jadis
des milliers de pélerins venus de nos Ardennes, mais aussi
des Ardennes frangaises et de 1’Eifel.

Aujourd’hui, il a pris un caractére plus folklorique :
messe avec cors de chasse et bénédiction des meutes.

3. Représentation

Lalégende étant bien fixée, la représentation du saint va
suivre .par emprunt vers un autre saint : Eustache, ex-
Placidus, officier romain, converti & son tour par un cerf
crucifere.

Cette figuration d’Hubert n’apparait, au plus tét, qu'au
XVes., mais elle est désormais immuable. Qui aurait I'idée
Saugrenue, pour la foi populaire, de le représenter en pacifi-
que pécheur a la ligne ?

24 PA.RTIEII:E

CHAPITRE 3



29. Jean-Baptiste - 24 juin : Nativité;
29 aout : Décollation

1. Vie

L Evangile de Luc (Luc 1.5-25: 39-80) s'ouvre avec les
Enfances Saint Jean-Baptiste en paralleleavec les Enfances
Jésus puisque celui-1a est le précurseur (celui qui court en
avant pour annoncer) de celui-ci.

Puis, 1"évangéliste rapporte la vie publique de Jean le
Baptiseur et son emprisonnement par Hérode (Luc 3, 1-21)
¢t fournit ce témoignage de Jésus : «de plus grand que Jean
parmi les enfants des femmes.iln’y enapas» (Luc7, 18-28),

Mais ¢ est I'évangéliste Matthieu qui raconte longue-
ment la mort cruelle de Jean-Baptiste & cause de la ven-
geance d'Hérodiade (Mt. 14, 3-12).

Ce sont ces deux épisodes : prédication de St Jean-

Baptiste et baptéme du Christ par lui; sa mort par décapita-

St Jean-Baptiste. lion (on disait anciennement : décollation pour signifier
couper le col [cou)) qui vont faire sa célébrité et fixer sa re-
présentation.

2. Culte et patronage

Pour I’Eglise, Jean-Baptiste est le troisiéme en impor-
tance aprés le Christ et sa mére. C’est la place qu’elle lui
donne dans saliturgie officielle. Pourelle, il est le dernier des
prophétes, des annonciateurs et il fait ainsi le lien entre
1" Ancien Testament (ou premiére Alliance de Dieu et de son
peuple, Israél) et le Nouveau (Alliance de Dieu, par Jésus-
Christ. avec toute I’humanité).

Pour la foi populaire, influencée par celle de I'Eglise,
mais|"interprétant en signes concrets, St Jean-Baptiste devient
un intercesseur éminent avec la dérive, toujours a prévoir,
vers une certaine magie. Deux idées-forces animent le culte
populaire de St Jean :

La lumiére : la Saint-Jean (24 juin) se situe dans la
période de 1'année ou les nuits sont les plus courtes €t
commémorées par les feux de la Saint-Jean antéchrétiens
malgré leur nom et liés a des rites de fécondité. L'Eglise ne
s’y est jamais trompée et elle ne les a jamais admis, sans
parvenir d’ailleurs a les supprimer.

L' eau : a cause du baptéme du Christ, il y aeu sacrali-
sation de |’eau mais ce grand symbole a été détourné de sa
signification premiére, liturgique, au profit de rites d’eau
dont j’ai parlé plus haut.

A ces deux idées-forces, il faut ajouter celle-ci : la
cueillette des simples i effectuer ala fin de lanuitde la Saint-
Jean,  la rosée matinale et quand le jour parait. Saint Jean
étant considéré comme rés puissant, on a mis sous SO0
patronage des multitudes d’herbes (on en a dénombré jus-
qu'a 222). d’o le proverbe : «cest plus compligué que
toutes les herbes de la Saint-Jean» pour signifier qu'une
affaire est insoluble,

Il faut mentionner ici la confusion qui s’est installée

J




.

entre les deux Sts Jean : Jean le Baptiste (24 juin et 29
a0it) et Jean 'Evangéliste, celui que Jésus aimait . Elle
pmvicnl du fait qu’aux XV¢ et XVI¢siecles, au moment
de 1'apogée du culte des saints, on représentait, dans les
retables, les deux saints Jean en parallele. La piété popu-
Jaire les a confondus quant a leur patronage respectif.
saint Jean I'Evangéliste est spécialisé dans les maladies
mentales, 1'épilepsie et toutes les autres formes de mala-
dies nerveuses. Pour le conjurer, on posait, sur la téte du
malade, I'évangile selon St Jean et on en lisait le prolo-
gue: Aucommencement étaitle Verbe... Dupointde vue
de la représentation, St Jean I'Evangéliste est imberbe,
avec A la main son évangile, accosté d’un aigle, tenant
parfois une coupe fendue et d’ou sort un dragon minia-
ture, allusion a la légende selon laquelle on aurait, en
vain, tenté de I’empoisonner.

Le culte de St Jean-Baptiste est plus développé que
celui de I'Evangéliste. Ceci est dii a diverses raisons :
d’abord, la place éminente que lui donne I'Eglise et, no-
tamment, & propos du baptéme du Christ; or, pratique-
ment, tous les enfants de nos vieilles communautés
rurales sont baptisés. Ensuite, la concomitance de la féte
de la Nativité (24 juin), période du solstice d’été, avec
d’anciennes coutumes paiennes (liées a |'eau et au feu)
d’ou la fusion des célébrations. Enfin, a cause du large
patronage de St Jean-Baptiste. Ermite, retiré au désert
(celui-ci congu au sens réel mais aussi symbolique et spi-
rituel), St Jean-Baptiste deviendra le patron des Char-
treux, ermites qui vivent isolés dans de petites maisons
individuelles tout en formant une communauté. Et aussi
celui des moines-chevaliers de Saint-Jean de Jérusalem,
puis de Rhodes, enfin de Malte.

Divers métiers se mettront sous sa protection : les
tailleurs, les pelletiers, les peaussiers, les cardeurs de
laine, les ceinturiers, i cause de ses vétements en poils de
chameau et de sa ceinture de cuir.

En souvenir de son martyre par décapitation, il pro-
tégerales couteliers et les fourbisseurs d"armes. Etcomme
il futemprisonné, ceux qui le sont mais aussi les condam-
nés & mort aidés spirituellement par des confréries dont
I'insigne est la téte de St Jean sur un plat.

Ses reliques seront partout répandues, ce qui est loin
d’en garantir 1’authenticité.

Dans notre région, I’abbaye bénédictine de Floren-
nes (1010) est dédiée a St Jean et affirme détenir, depuis
ses origines, une relique du Précurseur, venue de Reims,
en 'occurrence I'index qu'il a tendu vers le Christ en
disant Voici I’ agneau de Dieu . Avec le temps, Florennes
s’enrichirad’une molaire, de parcelles de vétements et de
cheveux du saint. Divers miracles ne mangqueront pas de
développer la piété populaire 2 son endroit. On cite
Notamment, en 1441, le répit accordé a un enfant de
Dorinnes, mort-né, pour lui permettre d’étre ondoyé.

Jusqu'a I’occupation frangaise (1794), un grand pe-
ICrinagc avait lieu, le 24 juin, et attirait une foule consi-
dérable. 1| s’accompagnait d’un Towr qui parcourait la
ville et les environs immédiats avec la superbe chisse du
XII 5. des Sts Jean et Maur. Au retour A I'abbaye, deux

St Jean UEvangéliste.

2t~ PARTIE i I:E

CHAPITRE 3

rites €taient observés par les pelerins : boire de 1'eau d’une
fontaine, se laver a une autre.

Tout naturellement, St Jean-Baptiste guérit des maux de
téte a cause de sa décapitation, d’ ot la confusionavec StJean
I’Evangéliste qui, lui, s’occupe de la téte du point de vue
psychologique puisque d’un insensé. le proverbe dit : «Il
perd la téte, il n"a plus toute sa téte».

3. Représentation

L’importance du personnage le fait bénéficier de plu-
sieurs représentations :

Jean-Baptiste enfanr jouant avec le petit Jésus sous les
yeux attendris de Marie. Theme cher aux artistes italiens de
la Renaissance et qui n’évite pas la fadeur.

Jean-Baptiste adolescent : theme surtout florentin du
XV¢s. ot le personnage devient gracile, voire androgyne.

Jean-Baptiste adulte : celui qui crie dans le désert. Art
robuste et réaliste de la fin du Moyen Age, typique des
régions du Nord. Personnage impressionnant : le prophate
dont le cri dérange. Vétu de sa mélote en poils de chameau,
ceinturé de cuir, I'index pointé : «Voici I’ Agneau de Dieu»,
en désignant le Christ qui s avance vers lui, ou levé au ciel,
enannonciateur. Il tient une croix avec une banderole : Ecce
Agnus Dei - Voici I' Agneau de Dieu. A ses pieds, 1" Agneau
symbolique.

Le plat Saint-Jean (Johannischiissel dans les pays ger-
maniques) ot sa téte coupée, figurée de maniere réaliste,
apparait vers la fin du XV¢ 5. sur les insignes de confréries
pour les condamnés & mort ou comme objet de culte que I’on
impose sur la téte des migraineux.




30. Jean-Baptiste de la Salle

1. Vie ou légende

Il nait. en 1651, dans une famille de bonne bourgeoisie
3 Reims. Tl suit d"abord une carriére d"ecclésiastique sur une
route qui parait tout unie : études brillantes, au niveau du
secondaire actuel, jusqu’a 18 ans. A 16 ans, il était déja
chanoine de la cathédrale de Reims, grice 4 un cousin
complaisant, qui lui céda sa stalle. Mais Jean-Baptiste, quia
de la piété et du caractere, se regarde comme consacré a la
pricre publique et remplit son office de chanoine avec une
régularité qui frappe ses confreres et qu'ils ne devaient pas
partager.

1l se prépare a la prétrise par la forte formation du
séminaire de Saint-Sulpice & Paris. C'est Ia que, comblé
intellectuellement et matériellement, il rencontre les pau-
vres. Rentré i Reims, ot il achéve ses études théologiques,
il prend conscience de I'immense soif d’instruction qui
travaille le peuple de ces artisans et laboureurs, dont les plus
éclairés veulent la promotion sociale de leurs fils comme

2¢=< PARTIE maitres d'école .
CHAPITRE 3 Jean-Baptiste pergoit tout ce qu’il faut faire pour I'édu-

cation de ces gargons. D’abord il les aide financiérement.

Puis, il réalise qu’ils ont aussi besoin, par priorité. d’une formation religieuse et d’un encadrement
quotidien. Aussi. au grand scandale de sa famille, de la bourgeoisie et du monde ecclésiastique rémois,
renonce-1-il & son canonicat, vend-il ses biens. considérables, pour vivre avec les futurs maitres,
d"extraction modeste. pour les former et faire avec eux un institut qui aurait comme idéal de créer des
maitres apétres et pas seulement gagés.

L’Institut des Fréres des Ecoles Chrétiennes -c est le nom humble qu’il leur donne- est en germe.
11 faut leur donner un habit. Ce sera la capote, manteau @ manches flottantes que portaient les paysans
de Champagne, une soutane en serge noire fermée par des agrafes de fer, un rabat blanc, un tricorne
plat et de gros souliers. Bref, une véture de pauvres gens. Cela aussi fait scandale partout, quand lui-
méme. prétre distingué, I'adopte. Lenseignement des Fréres sera gratuit. La structure de I'Institut
s affirme progressivement : un noviciat pour former des maitres, religieux. Il est ouvert aux postulants
a partir de 14 ans. A 17, ils deviennent membres de la communauté, Cette école normale a une
pédagogie trés au point pour former de bons maitres, avec des idées de base révolutionnaires, comme
le remplacement de la grammaire en latin par une autre en frangais. Ceci et I'étrange habit des Freres
valent 4 Jean-Baptiste rebuffades et oppositions. Mais c’est un homme prudent qui a Iesprit
d’entreprise et le sens de la gestion. Son Institut se développe et ouvre de nombreuses écoles. Mais ses
membres décident de rester des Fréres et de ne pas accéder a la prétrise.

A la fin de sa vie. il s’efface humblement derriere son ceuvre qui, 4 sa mort, en 1729, est bien
assurée de son avenir. Au début du XX¢ s., I'Institut diversifie ses activités en fonction des besoins des
formations professionnelles spécialisées exigées par la société industrielle, en pleine expansion. A
]’enseignement primaire des origines. les Freres en joignent désormais un autre, secondaire, de haute
qualité. dont Malonne -ou vécut le frere Mutien-Marie-, reste un brillant exemple de préparation aux
études universitaires d’ingénieur, tandis que 1'école normale forme instituteurs et régents.

2. Culte

Pas de culte spécifique, mais St Jean-Baptiste de la Salle est célebre 2 travers des générations de
Freres des Ecoles chrétiennes.

3. Représentation

Ilest figuré en prétre avec soutane a boutons, car il dut, sous les pressions, abandonner 1’ habit des
Freres qu'il avait adopté. L entourent des jeunes gens tenant des livres 2 la main et auxquels il fait -
naturellement- un exposé pédagogique,

o




31. Job - 10 mai

1. Vie ou légende

Cest le Job de I'Ancien Testament dont les calamités
sont racontées dans le livre qui porte son nom.

En fait, il est bien difficile de dire s7il s’agit d’un
personnage réel ou [égendaire. On pense plutot que I histoire
de Job, écrite par un auteur inconnu, au Ves. ouau VIIIE s.
av. Jésus-Christ, est une parabole, c’est-a-dire un récit
allégorique sous lequel se cache un enseignement.

Ici. I"auteur a voulu montrer comment réagit un homme
juste, frappé par le diable -mais avec la permission de Dieu-
de toutes sortes de malheurs. Comment, a partir de sa propre
expérience de la souffrance, il se pose la question fondamen-
tale du mal et de la justice de Dieu. Mais ce faisant, Job
dépasse son cas personnel pour embrasser, dans sa réfle-
xion, toutes les souffrances du monde. A ce titre, il devient
une sorte d’exemple de tout ce qui peut bouleverser la vie
I’homme, soudain précipité -sans qu’il y soit de sa faute- du
plus grand bonheur au plus grand malheur. imv PARTIE

De ce texte, d’une grande profondeur mais difficile, CHAPITRE 3
I’imagination et la piété populaire n’en retiennent -a travers
le récit des clercs- que I’aspect des épreuves de toute espéce
qui peuvent frapper les gens, y compris ceux qui ont tout : richesse, santé, bonheur familial.
A ce titre, Job devient donc le saint de tous les recours, car qui n"a pas ses malheurs, grands
ou petits ?

2. Culte et patronage

Son nom méme est passé en proverbe : «Pauvre comme Job», «Misérable comme Job
sur son fumier» -fumier que le texte biblique appelle cendre - terme qui a une signification
pénitentielle dont on retrouve trace dans la liturgie du Mercredi des Cendres.

Bref, le personnage est bien campé : il git sur le sol et, avec un tesson de poterie, il gratte
'ulcére dont le diable I'a frappé de la téte aux pieds (Job 2, 7-8). Son patronage est ainsi
touttracé :le mal de Monseigneur StJob , ce seront toutes les éruptions de la peau : ulceres,
l&pre, dermatoses diverses. Et méme les maladies vénériennes ( C'est quand on tombe en
morceaux ), bien connues mais redoutées. Des hopitaux consacrés aux vérolés se mettront
sous le patronage de St Job. Voila pour le physique. A Mettet, sa fontaine est réputée
miraculeuse.

Pour le moral, les plaintes de Job en font le patron tout indiqué des grands chagrins. Il
estaussi invoqué pour I'amélioration du caractere des femmes acaridtres : la sienne 1" était.

A Bruxelles, la gilde ou confrérie des musiciens et des ménétriers 1'a pris comme
patron pour que, grice i lui, ils charment les oreilles de leurs auditeurs, sans doute au
contraire du texte :

Ma cithare ne donne plus que des accords lugubres, mon chalumeau que des sons
plaintifs. (Job, 30,31).

3. Représentation

Job est le plus souvent figuré, atfalé sur son fumier, le corps couvert de pustules que
art Populaire se plait A multipliereta vermillonner. Muni d'un tesson de bouteille ou d’une
Sorte de couteau, Job les gratte consciencieusement.

Mais & Mettet, il est représenté sous I'aspect d’un vigoureux prophete barbu, en robe
longue, et tenant un gourdin a la main.

¥_




32. Joseph, époux de Marie - 19 mars,
ler mai

1. Vie

Le peu que nous sachions sur lui se trouve dans I'Evan-
gile de Matthieu (Mt. 1. 18-24; 2, 1-23). La silhouette du
personnage est celle d™un homme juste et qui, sans bien leg
comprendre, s"en remet aux desseins de Dieu.

Pere adoptif de Jésus (qui [ui était soumis), époux de
Marie. il apparait comme un homme simple, vivant  Naza-
reth. en famille (la Sainte Famille). I'existence d un artisan
charpentier. La tradition assure qu'il serait mort entre les
bras de Jésus et de Marie, ce qui explique son patronage pour
la honne mort, ¢ est-a-dire 1a mort accompagnée des sacre-
ments.

2. Culte et patronage

Chose étonnante, son culte est assez récent. A la fin du
Moyen Age. Joseph est un personnage ridiculisé, présenté
comme un benét. Le souvenir en reste dans les traditions
populaires: onDjosef, ¢’estquelqu’undesimpleetquel’on
dupe facilement. Au XV¢s.. il est présenté par les peintres et
les auteurs des mysteéres théatraux trés courus, comme un
vieux tout cassé, ravaudant ses chausses ou préparant la
panade de I'Enfant.

Le motif en est celui-ci : I'imagination populaire ne peut
pas concevoir qu'un homme, dans la force de I'dge, ait pu
vivre en frére a coté de la Vierge Marie. Aussi, pour écarter
tout soupgon, les prédicateurs populaires, notamment, insis-
tent-ils sur son grand ge qui en fait plutdt le grand-pére que
le pere adoptif de Jésus. L'idée passe dans I'art et dans les
mysteres populaires qui fournissent, de Joseph, une image
volontairement dévalorisée.

Tout change, vers la fin du XVI*s., apres le Concile de
Trente (1545-1563) qui, face aux protestants, doit réformer
le culte des saints, sujet 2 de nombreuses superstitions. A
cette raison s'en ajoute une autre : il parait désormais
intolérable que le pere adoptif de Jésus, choisi par Dieu, soit
un personnage grotesque. Aussi, sous I'influence de Ste
Thérese d’ Avila, fondatrice des Carmels réformés, qui appelle
St Joseph le pére de mon dme, le culte de ce dernier sé
développe en méme temps que I’on corrige son image : le
vieillard ridicule, tel qu’il était représenté, se mue €n un
homme en pleine force de 1’age qui a pratiqué une chasteté
volontaire. De leur coté, les Jésuites, dont I'influence est (res
grande dans la restauration catholique, développent le culte
de ce que 1'on a appelé la Trinité jésuite : Jésus-Marie-
Joseph, I'image de la Sainte Famille de Nazareth.

Quant au culte de St Joseph lui-méme, il ne va cesser de
s’amplifier : patron de I'Eglise universelle en 1870, il sera |
proposé, en 1955, aux ouvriers comme St Joseph travailleu |
(1er mai). Mais cette derniére féte, instituée par Pie X1I pous
faire picce a la féle laique d’inspiration socialiste gu’est
depuis 1889, le ler mai, n’aura pas le succes escompté ¢b N

_4




ros 1965, elle disparaitra lors de la vigoureuse réforme du
apres = i !

ganctoral par le Concile Vatican II.

S:

Enméme temps que le culte de StJoseph, son patronage
s‘amplifie. Protecteur naturel des anu.iSierS. des ch.armns
et des charpentiers, il devient progressivement celui de la
ponne mort (entouré de Jésus et de Marie); puis, en.lzm[ que
chef de la Sainte Famille, celui des peres. Comme il a vécu
chastement, on I'invoquera pour la conservation de la belle
vertu, comme on disait au XIX* s., moment de I'apogée de
<on culte. On portera a cet effet le cordon de Saint-Joseph. a
7 neeuds. Avec Pie XII, il sera proposé comme modéle aux
jeunes ¢poux chrétiens (1940-1942), puis aux hommes de
I"action catholique (1945) et, enfin, aux ouvriers (1955).

Dans le Namurois, son culte est lancé au XVII* s, par les
Carmes qui ont un couvent au désert de Marlagne (1619/
1620) et ouvrent, en ville (1627) I"actuelle église Saint-
Joseph. Les Carmélites suivront en 1673. Les Jésuites de
Saint-Loup (1645) développent le culte de St Joseph (et de
la Sainte Famille), invoqué péle-méle pour la guérison des
enfants malingres et les mauvais fils, héritiers de I’Enfant
Prodigue de I'Evangile.

3. Représentation

Celle du Moyen Age finissant est dans la ligne de cette
description d’Eustache Deschamps :

En Egypte s'en est allé

Tout lassé et troussé

d'une cotte et d’un baril

vieil, usé

c’est Joseph le rassotté.

Le personnage n’est guére engageant.

Sa représentation embellira depuis le XVII¢ sigcle. 11
sera rajeuni, tenant a la main un béton fleuri qui, d’aprés la
légende, le désigna, au milieu d’autres prétendants, comme
le fiancé de la Vierge. Puis, ce biton devient une tige de lys,
symbole de sa chasteté,

Ailleurs, il tient I’Enfant Jésus par la main et le guide
comme le ferait un bon pere. Mais ¢’est la représentation du
groupe de la Sainte Famille, Marie et Joseph entourant Jésus
enfant, qui va se répandre, au XIX* s. surtout, tant dans la
Slatuaire d’église que dans celles des potales-chapelles ou
des familles.

2*=< PARTIE
CHAPITRE 3



EIE 2¢=< PARTIE

CHAPITRE 3

33. Laurent - 10 aoiit J

1. Vie ou légende

Sa vie esl en trés grande partie légendaire : il aurait é1é
martyr a Rome, vers 258. Diacre, il est dépositaire des
trésors de I'Eglise. Lempereur Décius veut les ravir e,
obtus, ne comprend pas les paroles de Laurent : «les trésors
de I’Eglise, ce sont les pauvres». Aussi, le fait-il périr sur un

gril.

2. Culte et patronage

A cause de son supplice. il devient le patron des cuisi-
niers et des rotisseurs.

Comme il a été brilé, il guérit aussi de toutes les
maladies qui donnent un sentiment de brilure ou de fievre,
comme une maladie de la peau, assimilable a la petite vérole:
les pokétes Saint-Laurin (une «pokéte» estune boursouflure
de la peau, qui créve ensuite).

I1 guérit aussi du zona, parfois appelé e gril Saint-Lau-
rent. 11 ne refuse pas non plus de s’occuper de la figvre qui
rend le malade briilant, ni de I'impetigo, ni méme du lumba-
go.

Au jour de sa féte, on évitait d’allumer du feu dans les
maisons pour que les habitants ne contractent pas ensuite des

maladies a briilures .

3. Représentation

Il est figuré en diacre avec son gril.




34. Louis Grignion (de Montfort)

1. Vie

Il est né, en 1673, a Montfort (d’ol son nom complet),
au diocese de Saint-Malo, aujourd’hui Rennes. Il fait de
ponnes études ecclésiastiques au séminaire de Saint-Sul-
pice, 2 Paris. Prétre, il se sent poussé i évangélixcnt les
pauvres qu’il a déja beaucoup fréquentés durant sa période
de formation, en donnant des instructions religieuses aux
domestiques ouen se mélant aux mendiants. Son idéal, ¢"est
un apostolat mobile, & la campagne : «aller de paroisse en
paroisse, faire le catéchisme aux pauvres paysans». Mais sa
mise en ceuvre va lui susciter bien des déboires. C'est que le
personnage a de quoi surprendre : un grand nez busqué, des
yeux quidévisagentelsondemsesimer]oculeurs.une parole
abondante, terrible ou joyeuse mais qui peut se faire tran-
chante, car il aime les effets contrastés qui frappent le
populaire. Et son accoutrement ! Une soutane en loques, un
énorme rosaire lui ceinturant les reins, un baton a la main,
surmonté d’'une croix ou d’une statuette de la Vierge (sa
grande dévotion), un sac au dos qui contient sa Bible, son
bréviaire, quelques ouvrages pieux, des recueils de canti-
ques composés par lui. Et il chante :

C’est fait, je cours par le monde

J'ai pris une humeur vagabonde

Pour sauver mon pauvre prochain.

[1 ne passe certes pas inapergu. Ses «missions» non plus.
11 préche partout dans les églises, dans les champs, a I'orée
des bois, dans les granges, et & tous : aux paysans, aux
paysannes, 2 leurs enfants, aux soldats aussi, car il se
dépense dans 1’Ouest de la France ol il y a pas mal de
garnisons.

Il a un sens extraordinaire de la mise en scéne pour le
public populaire, notamment dans les processions qui, lors
desmissions, scandent tous les jours de la semaine et ol
figurent des orphéons tonitruants pleins de bonne volonté
sinon de talent, des racleurs de violon récemment convertis
et, outre le commun des fidéles, des pénitents encapuchon-
nés qui se flagellent avec des cordes i nceuds ou’ munies de
petites pointes de fer. Tout cela au son de cantiques de style
Populaire, chantés sur des airs profanes, mais bien connus de
ses auditeurs et que Louis Grignion a composés : on lui
attribue 20.000 vers.

L’apogée de sa mission est la plantation d’une énorme
Croix en un lieu élevé pour commémorer le repentir de ceux
qui ont bien vécu la mission .

Evidemment, ces manifestations bruyantes et quelque
Peu ostentatoires ne plaisent ni a tous les prétres, ni aux
¢véques. Et la vie de Louis Grignion apparait comme une
sorte d'errance, mais c’est un homme dont la foi ne se
découragejamais :chassé d’un lieu, il iras’exprimer dans un
autre. Il meut épuisé, a 43 ans, en 1716.

2. Culte

Toujours allant, Louis Grignion trouve encore le temps
de jeter les bases de quelques congrégations qui se dévelop-

2¢m PARTIE
CHAPITRE 3

peront surtout aprés sa mort et assureront sa célébrité : les
Filles de la Sagesse, vouées aux pauvres, aux marginaux et
aux malades parmi les plus abandonnés, et aussi aux enfants
sourds, muets et aveugles; la Compagnie de Marie (en
réplique de nom 2 la Compagnie de Jésus, car Louis Gri-
gnion eut beaucoup d’amis et de conseillers jésuites); les
Freres de Saint-Gabriel, a I'origine liés 2 la Compagnie de
Marie, mais devenus autonomesen 1842 : ce sont surtout des
éducateurs voués aux enfants déshérités : orphelins, sourds-
muets, aveugles, aveugles-sourds-muets.

Toutes ces congrégations feront larenommée posthume
de Louis Grignion. Il a vraiment lancé les missions populai-
res . Elles seront multipliées au XIXc s., et elles auront un
impact direct sur la foi populaire, la dévotion i la Vierge et
aux saints, particulierement dans le monde rural, celui de nos
potales et chapelles.

3. Représentation

Louis Grignion est figuré en marcheur de Dieu, portant
soutane et brandissant le crucifix comme il avait coutume de
le faire.

—




2¢=< PARTIE
CHAPITRE 3

35. Marcou(l) - ler mai

1. Vie

11 est mal connu. Il s’agit d'un abbé bénédictin origi-
naire de Bayeux et mort @ Nant, au diocése de Coutances,
vers le milieu du VI* siecle.

En 906. ses reliques sont transférées au monastére de
Corbeny. diocése de Laon, et dépendant de celui de Saint-
Remy a Reims.

2. Culte

Sa célébrité lui vient du fait qu'il guéritdu mal royal ou
mal de saint Marcou (ou Marcoul), ¢’est-a-dire les scrofu-
les ou écrouelles qui se logent dans les glandes du cou d’ou
son patronage, résultant d’un jeu de mots : Marcou guérit du
cou. Ce mal est appelé mal royal car la tradition attribuait
aux rois de France le privilege de guérir les écrouelles, au
retour de leur sacre a Reims.

A Corbeny, les malades attendaient le roi qui leur
imposait les mains en disant :

Le roi te touche

Dieu te guérit (ou te guérisse).

St Marcou s’annexe aussi la guérison des goitres et,
dans lafoulée, celle de larage ou des pigiires venimeuses. Le
plantin ou herbe de Saint-Marcou peut aussi soulager les
malades.

3. Représentation

Marcou est représenté en abbé bénédictin, avec la
crosse. A ses pieds, un malade I'implore. Sur des drapelets
de pelerinage, le roi de France est agenouillé devant lui.




36. Marguerite d’Antioche - 22 juillet

1. Vie ou légende

Native d’Antioche de Pisidie, Marguerite est dotée
4'une légende tres riche en épisodes.

Elle aurait été la fille d"un prétre idolétre qui, furieux de
la voir devenir chrétienne, I'envoie garder des moutons, ce
que Marguerite fait avec la plus grande simplicité.

Hélas, une triste destinée I'attend dans cette accupation
innocente : le préfet Olibrius qui passe par la, tombe amou-
reux d’elle mais, déja vouée au Christ, elle refuse tout net ses
propositions. Et I'enchainement fatal commence : elle subit
des interrogatoires répétés qui lui permettent de faire 2 son
juge plusieurs exposés, amples, sur la doctrine chrétienne.
Des interrogatoires, elle tombe dans les supplices : flagella-
tions, lacérations avec des ongles de fer, etc... donte bien
entendu, elle se tire sans probleme.

Le diable méme s’y met et, sous la forme d’un dragon
enflammé, il tente de la dévorer, mais d'un signe de croix,
elle le fait crever par le milieu. Et comme d’habitude dans les
récits de ce type, Marguerite finira décapitée.

2. Culte et patronage

Lareprésentation de Marguerite accostée du dragon est
mal interprétée par la piété populaire qui s’imagine qu’elle
sortdudragonqu’elle confond avec la greule d' enfer béante
pour accueillir les damnés, que 1’on voit au tympan des
églises ou sur des peintures.

Marguerite devient donc tout naturellement la patronne
des femmes enceintes en vue de leur heureuse délivrance, si
elles portent la ceinture de Sainte- Marguerite .

Elle est aussi invoquée contre les hémorragies en géné-
ral & cause d’un jeu de mots sur son nom : Marguerite
signigie perle enlatin (margarita). Or, les perles jouissaient
d’une réputation d’hémostatique.

Comme elle eut affaires avec un dragon, elle est aussi
priée contre les cataclysmes naturels (inondations, tempeé-
tes, etc...) attribuées au dragon d’aprés 1" Apocalypse.

3. Représentation

Marguerite est représentée soit sortant du dragon, soit
c0té de lui qui commence A happer le pan de sa robe. Ainsi,
elle ne peut étre confondue avee Ste Marthe qui, elle, tient un
dragon en laisse : la Tarasque.

g

2t~ PARTIE I! E

CHAPITRE 3




2¢=< PARTIE
CHAPITRE 3

37. Martin de Tours - 11 novembrﬂ

1. Vie

Il naiten 317/326 et meurten 397. D"abord officier, en
gamison a Amiens, il se convertit au christianisme, devient
moine et fonde Ligugé, prés de Tours, dontilestévéque en
370. Cest1'exemple méme, a la fois de I'évangélisateur et
du moine. actif a déraciner les cultes paiens et a planter des
centres durables de christianisation.

11 aura sur ces deux plans, surtout sur le second, une
extraordinaire renommée. On dira de lui «partout ou le
Christ est connu, Martin est honoré».

2. Culte et patronage

Son culte sera lancé par les moines. St Martin est
surtout connu par 1'épisode fameux ou il partage son
manteau d’officier avec un pauvre qui n’est autre que le
Christ.

Le récit. symbolique sans doute, influence directe-
ment le patronage qu’on lui attribue ensuite sur les tailleurs,
les fourreurs, les drapiers, les corroyeurs (car son humilité
est telle qu’il cire lui-méme les bottes de son ordonnance)
et, bien entendu, sur les mendiants.

Cavalier, il protege les chevaux et, sans rancune, les
oies qui I'avaient dénoncé a des poursuivants en criant «il
est 1, il est 1a», ce qui vaut a ces vilaines bétes, au temps
de I’année ol passent les oies sauvages, d’étre dégustées
de bien des maniéres.

11 est aussi le protecteur de la monarchie frangaise : sa
chape (d’ou le mot chapelle pour désigner le lieu ou elle
était conservée) est déposée 4 1’abbaye royale de Saint-
Denis, prés de Paris, et elle devint le premier drapeau des
rois de France.

Grégoire de Tours (538/9-594) assure que la pous-
siere de son tombeau guérissait de la dysenterie.

3. Représentation

St Martin est généralement figuré, partageant son
manteau : d’abord, a pied, puis a cheval. C’est cell¢
derniére représentation qui I’emportera.

Mais il peut étre aussi représenté en évéque, avec, a
ses pieds, ces fameuses oies criardes.




38. Mort - 15 janvier

1. Vie ou légende

St Mort (parfois erronément écrit Maur et alors confon-
du avec St Maur, disciple de St Benoit de Nursie) est un
personnage sans doute historique, mais dont la légende sest
emparée.

Enfant mort-né (d’ol son nom : mortuus natus = mort),
il est porté par son pére de Haillot (Andenne) al'église Saint-
Jean I'Evangéliste a Huy, considérée, sil'on suit la Iégende,
comme un sanctuaire @ répit . Mort, ressuscité, est baptisé et
survit. Devenu adulte, il se fait d’abord gardien des porcs des
chanoinesses d’Andenne, puis charbonnier, c’est-a-dire
fabricant de charbon de bois en un lieu boisé pres d”An-
denne, nommé Saint-Mort-aux-Bois. Apres des années de
vie obscure, I’ermite Mort meurt définitivement (v. 680 ?).
11 est enterré a 1’église Saint-Jean I’Evangéliste de Huy, qui
prend alors le nom de Saint-Mort. C’est la qu’on fera. en
1624 seulement, I’é1évation de ses reliques.

2= PARTIE
2. Culte et patronage ! l E

CHAPITRE 3

Pourtant, ¢’est a Haillot, son lieu présumé de naissance,
que le culte prend plus d’ampleur. Pour 1’accréditer, on lit
sous |’autel de sa chapelle :

L'an 613 de ce lieu

St Mort est monté aux cieux.

frappant I'imagination : St Jean Népomuceéne serait mort
martyr pour avoir refusé de révéler au roi le contenu de la
confession de la reine. Il devient donc le patron des confes-
seurs et celui des ponts. Dans les pays germaniques et en
On Iy invoque pour la santé des enfants et les pelerins ~ Bohéme, il figure sur tous les ponts anciens.
laissaient en ex-voto des figurines en cire d’enfants ou des
membres séparés : bras et jambes. Mais St Mort est aussi prié
contre I’apoplexie (qui provoque une mort subite), contre la
paralysie, la gravelle, 1" hernie, les maux de dents et le reste.

L’image de Bois-de-Villers (signée H. Dewez, Namur
et datée de 1844) fait de St Jean Népomucene un St Mort :
c’estécrit sur le socle. De plus, il tient en main un livre avec
un texte en grec qui se traduit ainsi : «Sous Hérode, roi de

Les gens prélévent de la terre présumée étre celle du  Judée, il y avail une vierge trés sainte dans la ville de
tombeau du saint et s’en frottent la partie du corps malade ou Nazareth, son nom était Marie». 11 s’agit d’une citation de
douloureuse. I"évangile de Luc, composée de deux passages séparés mais

A Bois-de-Villers, on I'invoque pour I’heureuse déli-  volontairement rapprochés ici. (Lc, 15 : «Il y eut aux jours
vrance des femmes enceintes, par un raisonnement assez ~ d 'Hérode, roi de Judée..». Lec, 1, 26-27 : «une ville de
simple : on demande 3 un saint mort-né la faveur de mettre  Galilée du nom de Nazareth... et le nom de la vierge était

au monde des enfants en bonne santé. Marie»).
La chapelle, quoique isolée et fermée, reste fréquentée. Moyennant ce nouveau texte, I'ex-Jean-Népomucéne,
devenu St Mort, regoit le patronage des femmes enceintes.
3. Représentation En effet, le passage complet du texte évangélique relate

I"annonciation faite 2 Marie qu’elle serait la mere du Christ.

St Mort de Bois-de-Villers est trés curieux. 1l s'agit, en

fait, d’une statue de St Jean Népomucene figuré de maniere

t:lussique : prétre en soutane noire, avec un surplis et une

€tole, qui sont les vétements liturgiques du prétre qui entend
la confession.

La partie droite du socle a été profondément grattée,
sans doute pour emporter des parcelles de plitre & mettre
dans un liquide & absorber -type de dévotion déja attestée au
VI siecle.

La représentation de Haillor est plus conforme 2 I’his-
toire du personnage. St Mort est figuré en robe d’ermite
avec, A ses pieds, un pore. Ceci en mémoire du temps ou il
gardait ceux des nobles chanoinesses d’Andenne. Il est donc
invoqué contre les maladies des pores, mais surtout contre
diverses maladies infantiles, 1'heureuse délivrance des
femmes enceintes et, le livre des intentions etdivers ex-voto

,La Iégende assure que le cadavre flotta et émit une  en font foi, par les jeunes couples dans I'espoir d’avoir des
lumigre: puis, au milieu du XV s., elle ajoute un épisode  enfants en bonne santé,

———

A la main droite, il tient un crucifix qu'il contemple.
C’est la représentation classique de St Jean Népomucéne,
chanoine régulier de la cathédrale de Prague, né en 1340.
Ayant reproché son impiété au roi, celui-ci le fit jeter dans la
Moldau (20 mai 1393), la bouche ouverte retenue par une
cheville de bois.

g—_—:




!!!:I 2=« PARTIE

CHAPITRE 3

39. Mutien-Marie - 30 janvier

1. Vie

Crest le saint le plus récent que 1'on trouve dans une
chapelle ou une potale puisquila ¢1é canonisé en 1990, Mais
<on culte. aujourd’hui en pleine expansion, s’est créé des
apres sa mort (1917).

Louis Wiaux nait i Mellet, pres de Gosselies, en 1841,
Son pere est forgeron-aubergiste, sa mere tient une merce-
rie-epicerie de village. Six enfants, un milieu de braves gens
¢t d humeur joviale.

Louis est un enfant pieux. Il fait son €cole primaire a
I"école du village. mais. dés ses 11 ans (sans doute apres sa
communion-solennelle qui, alors. dans le peuple, marque
I'entrée dans la vie de travail), son pére I’emploie dans sa
forge. Sa vie parait toute tracée mais, en 1855, les Freres des
Ecoles Chrétiennes de St-Jean-Baptiste de la Salle arrivent
4 Gosselies, appelés par le baron Adolphe Drion. Louis
Wiaux fait leur connaissance et demande a ses parents de lui
permettre d’étre I'un d’eux. Avec leur accord, il entre au
noviciat en 1856. 11 a 15 ans. A 18 ans, on I'envoie a
Malonne. ot les Freresontouvertune écoleen 1841. Mutien,
¢’est son nom de religion, tiendra la classe de 7°™ année,
Comme pédagogue. il échoue. ce qui pose a ses supérieurs le probleme de le garder, car que faire d un Frére
des Ecoles Chrétiennes qui ne peut tenir une classe ? On le confie alors 4 un autre Frere qui aura toute
autorité sur lui. 1l met Mutien aux cours de dessin. puis a ceux de musique ot il devient une sorte d’homme-
orchestre. enseignant I"harmonium, le piano. le baryton, la contrebasse, au milieu d'une véritable
cacophonie ot six harmoniums jouent ensemble mais chacun pour soi, quand ce n’est pas douze fliites en
méme temps que douze violons raclés.

Avec un héroisme quotidien, Mutien supporte ces supplices auditifs pendant quelque 50ans. Aux [Etes
de I’école. il joue de la contrebasse el aux entractes, tout en nage et par n'importe quel temps, il va dans
la cour surveiller les allées et venues des éleves. Surveillant, ¢'est 1a sa seconde charge, hiver comme été,
durant de longues heures, il surveille et surveille encore, dans la cour, allant et venant, en disant son
chapelet. «Cest le frere qui prie toujours», disent les ouvriers ou les domestiques qui travaillent pour
I"école. Ce sont ces simples gens gui ont pergu instinctivement, comme le peut le peuple, toute la force et
toute la foi qui émanent de lui. Cest du profond de ces petites gens qui le sentent a leur niveau que va surgir
le culte rapide et spontané envers Mutien. Car comme I"écrit Mgr Mathen : «avoir une dme de pauvre fut

pour lui un idéal de vier.

2. Culte

Dés sa mort, le bruit se répand : «Malonne a perdu un grand saint !». Mort en 1917, il est béatifi¢ en
1970 et canonisé en 1990. Mais les fidéles n’ont pas attendu I'issue des enquétes diocésaines et romaines.
Iis ont fait de lui un saint. dans toute la force du terme, populaire, répondant a des demandes simples et
directes comme celle de Georges Thibaut, cheminot de Salzinnes, guéri en trois jours d’un ulcére
variqueux:

Arrivé a Malonne, je m’ assis a gauche du tombeau du Serviteur de Dieu, j ai étendu la jambe malade

etj ai invogué le Fr.Mutien-Marie en disant : «Je suis de Malonne,J'y ai habité plusieurs années, vous

me connaisses bien, vous gucrissez les autres, moi, je veux étre guéri.»

C’est la forme méme de la piété populaire telle qu'on la voit s'exprimer i travers les siecles.

Un rite trés ancien est appliqué a ce nouveau saint : les fideles frottent sa (éte de leurs mains, avec un
mouchoir ou avec une bougie qu’ils vont ensuite allumer a un endroit désigné.

3. Représentation
St Mutien-Marie est figuré en Frére des Ecoles Chrétiennes, portant la robe noire et le rabat blanc de

son Institut.




40. Nicolas - 6 décembre

J. Vie ou légende

Le récit de sa vie est légendaire. On e représente
comme ¢véque de Myre, en Asie Mineure. I serait mort en
342.

A son compte, on met bien des miracles qui vont faire
sacélébrité. A trois jeunes filles qui vont devoir se prostituer
par indigence, il lance trois bourses qui vont leur permeltre
de faire un heureux mariage. Il sauve des marins en train de
périr. 11 prouve l'innocence de trois officiers emprisonnes
dans une tour el, comme tout le monde le sait, il sort
indemnes d’un saloir les trois petits enfants qu'un méchant
boucher (mais pourquoi done ?) y aurait mis.

2. Culte et patronage

Il s¢ développe a partir du moment (vers 1087) ou ses
reliques sont apportées d’Orient A Bari, dans le sud de
I'ltalie. ou la légende se constitue et ol le culte se forme,

5 . . 2¢=* PARTIE

Or, i ce moment-Ia, ce sont des seigneurs normands qui

R ) L CHAPITRE 3
occupent I'ltalie du Sud et la Sicile; ils vont ramener le culte
de Saint-Nicolas vers la Normandie. De 14, il s'étendra a
l"actuelle Belgique, aux Pays-Bas et & la Lorraine. Il sera encore aceru par les
pelerinages qui se développent vers le XI=-XII* en direction du sanctuzire de
Saint-Michel-au-Mont-Gargan, en Italie du Sud : comme celui-ci est proche de
Bari, les pelerins faisaient le crochet par Bari, d’ou ils ramenérent chez eux le
culte de Saint-Nicolas.

Son fameux patronage sur les enfants parail reposer sur une erreur de la
pi¢Lé populaire. St Nicolas était représenté a coté d'une tour tronquée, pour que
I"on en voit bien le contenu, d’oi sortaient la téte et le buste des trois officiers
prisonniers, innocentés par lui. La tour fut prise pour un baquet, et les officiers

pour des enfants au saloir. Et voila lancée une nouvelle légende avec la belle
complainte

I érait trois petits enfants
qui s en allaient glaner aux champs...

et le bonheur de tous les enfants remerciant St Nicolas au matin du 6
décembre...

Que ["historien donc se contente de chanter comme tout le monde *
O grand St Nicolas, patron des écoliers...

Patron des écoliers, St Nicolas 1"est aussi des filles & marier, des marins,

des charpentiers de bateaux, des navigateurs sur rivicres (les naiveurs). des
Mmarchands, (beaucoup de nos vieilles villes marchandes ont, pour ¢e motif,
une église Saint-Nicolas), des prisonniers en souvenir des trois officiers.
Et, dans le pays de Charleroi, des verriers. Voici pourquoi : au XIX¢ s.,
b “aucoup d'enfants (i partir de 6 ou 7 ans) travaillaient durement en usine on
ils Accompagnaient leurs peres; au jour de la Saint-Nicolas, pour que ces
enfants-ouvriers (fey gamins) aient aussi leur féte, les peres leur fabriquaient
des jouets en verre filé qui ¢taient conservés dans les familles.

3. Représentation

StNicolas est représenté en évéque avee, a ses pieds, le baquet aux trois
Petits enfants, récit qui a le plus frappé, par son contenu émotionnel, la picté
Populaire,

;




EE:I 2*=< PARTIE

CHAPITRE 3

41. Philomene - 5 juillet
ou 29 novembre

1. Vie ou légende

C’est un saint imaginaire. En 1802, 3 Rome, dans les
catacombes de Priscille, on découvre une tombe chrétienne

LUMENA PAX TECUM Fl

2 3 4 1

On s’imagine que les tuiles ont été interverties et on
rétablir 1'ordre initial supposé, ce qui donne :

PAX TECUM FILUMENA

La paix soit avec toi, Philoméne

Et I'inscription des tuiles (en fait, de remploi) est pris
pour la dédicace a une martyre. Il s’agit en réalité d’une
simple chrétienne, morte au Ve siécle.

En 1805, un prétre de Mugnano emporte, a Naples, les
religues de cette prétendue martyre dont on ne sait rien.
Heureusement, une visionnaire napolitaine regoit révélation
que Philomene aurait été martyrisée sous Dioclétien : d"abord,
jetée dans le Tibre avec une lourde ancre au cou et, comme
elle surnage, percée de fleches.

Le saint curé d”Ars (Jean-Marie Vianney) (1786-1859)
se procure de ses reliques auxquelles il attribue des miracles.
Sa célébrité rejaillit sur Philoméne.

2. Culte et patronage

Ste Philomene passe pour soulager les dmes du purga-
toire.

3. Représentation

Une jeune fille avec la palme du martyre et les instru-
ments de son supplice : une ancre et trois fléches.




r*«tz. Pierre, Apotre - 29 juin

1. Vie

Fils d"un patron pécheur. pécheur lui-méme comme son
frere André, il suit le Christ (Mc, 1, 16) dans sa prédication.
Son surnom araméen est Kepha qui, transcrit en grec, donne
Kephas (= pierre) ct, en latin, Petrus. D’ol le jeu de mots « Tu
es Pierre et surcette pierre, je batirai mon Eglise» (Mt 16, 13-
18).

Effectivement, il regoit du Christ la mission d'étre celui
qui affermit ses freres dans la foi, ce qui ne I'empéchera pas
de trahir son maitre, lors de I’arrestation de ce demnier, pour
ensuite s’en repentir amerement.

Tempérament fougeux, spontané mais plein d’impré-
vus, tel apparait Pierre a travers le récit évangélique.

Venu i Rome, il donnera le témoignage du sang (v. 64).
Il sera considéré comme le fondateur de |'Eglise qui est a
Rome, et plus tard, comme le premier des papes.

2. Culte et patronage

Samission particuliere et la premiére place que le Christ
lui confie vont faire sa célébrité et développer son culte trés
rapidement. Celui-ci croitra encore au fur et 2 mesure que la
papauté développera son autorité sur I'ensemble des Eglises
particuli¢res.

L’apogée du culte de St Pierre se situera vers la fin du
XIX¢s., quand I'infaillibilité du pape, en matiére de foi, sera
proclamée au premier Concile du Vatican (1870) et, simul-
tanément, quand le pontife et roi perdra ses Etats el verra
croitre d’autant son autorité spirituelle.

St Pierre est tout naturellement le patron des pécheurs,
mais aussi des prisonniers, car il fut miraculeusement déli-
vré de son cachot par un ange : ¢’est la féte de Saint-Pierre-
aux-liens, le ler aoiit.

A Florennes, a lieu la Marche militaire de Saint-Pierre,
qui date de 1825 et remplace le tour Saint-Jean- -Baptiste
supprimé avec I'arrivée des Frangais dans nos régions (1794).

3. Représentation

St Pierre est traditionnellement représenté avec les
énormes clés des cieux en mémoire de la parole du Christ :

Jete donnerai les clés du royaume des Cieuy, quol
que tu lies sur la terre, ce sera tenu dans les Cieux
pour lié et quoi que tu délies sur la terre, ce sera tenu
dans les Ciewx pour délié (Mt 16, 19-20).

A ¢Oté de lui, on voit souvent un coq : celui qui chanta
Apres qu'il eut, par trois fois, trahi son maitre.

2= PARTIE EEI

CHAPITRE 3



43. Quentin - 31 octobre

¥ [. Vie ou légende

Le récit de sa vie est 1égendaire. Il serait venu de Rome,
v. 300, pour évangéliser larégion de St-Quentin (le Verman-
dois).

Sa légende raconte que, parce que chrétien, il subit 3
Amiens divers supplices : on lui enfonga dans le crine des
broches rougies au feu, puis on le décapita et, lesté d'une
ancre, on le jeta dans la Somme.

Apres SS ans. grice a une aveugle, on découvrit son
corps -et sa téte- flottant sur 'eau. Il fut enterré a Saint-
Quentin. car son corps, devenu excessivement lourd, ne put
étre déplacé.

S.E:‘i*'h_ 7 2. Culte et patronage

izh

Tout naturellement, a cause du miracle de sa flottaison
sur 1'eau, on l'invoque contre I’hydropisie et contre la
coqueluche i cause d’un jeu de mots en wallon: Quentin ou

Im 2t~ PARTIE W, B . . .
CHAPITRE 3 Quintinestrapprochéde la guinrouss ,quis’appelle d’ailleurs
le mal de saint Quentin . 1l y avait, a Lives-sur-Meuse, une

fontaine miraculeuse sous son patronage.

3. Représentation
11 est figuré avec des clous dans la téte, ou assis sur une
chaise de torture, fixé par quatre clous.

11 est aussi représenté en diacre, vétu de la dalmatique ou |
en soldat romain.
|




44. Quirin - 30 mars

1. Vie ou légende

Encore une vie légendaire @ Quirin, tribun romain, se
converlit au christianisme, ce qui fit enrager le juge Auré-
lien, son bienfaiteur. Aussi. sans désemparer. celui-ci fit
arracher salangue pour’empécherde faire de la propagande
chrétienne. Puis, on le suspendit a un chevalet, on lui coupa
les mains et les pieds et, enfin. on le décapita.

2. Culte et patronage

Ses reliques sontenvoyées, v, 1050, par le pape Léon IX
a1 sa sceur Géga, abbesse d'unmonastére a Neuss, surle Rhin,
Or. Neuss, faisant partic -comme le diocése de Liege- de la
province ecclésiastique de Cologne, le culte de Saint-Quirin
se répandit dans nos régions.

Au X Ve s, il fera partie des 14 saints auxiliaires, les
guérisseurs par excellence.

St Quirin, dont un lieu important du culte est Leernes
(Hainaut), est invoqué contre les ulcéres, les maladies de
peau en général ( le mal de saint-Quirin ) et méme la peste
bubonique, a cause des bubons qui en sont un des sympto-
mes.

2¢= PARTIE IEI

CHAPITRE 3

3. Représentation

Il est figuré soit en officier romain, avec lance et
bouclier (dont les boules représentent les écrouelles), soit en
évéque ce qu’il ne fut jamais.

L'eau de ta fontaine est bénite et l'on peut emporter
unmorceaw de cordon pour s'en ceindre la taitle.
\

¥——




IZlT" PARTIE

CHAPITRE 3

45. Rita de Cascia - 22 mai T

1 Vie

Aprésavoir véeu, pendant 18 ans. une vie matrimoniale
pénible avec un mari brutal, elle le perd ainsi que ses deux
fils. Elle peut alors entrer chez les Augustines de Cascia ot
elle subit d"autres épreuves de la part de ses consceurs. Mais
clle les supporte avec une grande patience.

Dévote a 'humanité du Christ dans sa Passion, elle
obtient de lui d"avoir sur le front, le stigmate d’une épine qui
dégage une odeur insupportable aux autres religieuses, mais
qui ne décourage pas les malades qu'elle réconforte ou
guérit. Apres une existence de douleurs (v. 1381-1447), clle
meurt dans son couvent.

Dix ans aprés. on exhume son corps, car il fait des
miracles. Mais sa biographie ne sera écrite qu’en 1610 parun
religicux. Fra Cavallucci. Celui-ci se borne a enregistrer
avec crédulité, toutes les 1égendes qui courent déja. En 1626,
clle est béatifiée : elle a déja 216 miracles a son actif. Elle ne
sera canonisée qu’en 1900.

2. Culte et patronage

Son culte chez nous est récent : il sera introduita Bouge,
en 1935, par les Augustins, qui feront la publicité de Ste Rita
présentée comme la sainte de I'impossible ou des causes
désespérées, ce qui assure naturellement son succes aupres
d’un vaste public. On I'invoque aussi contre la petite vérole,
en référence A sa blessure au front.

3. Représentation

Ste Rita est figurée en religieuse avec, au front, le
stigmate de I'épine. Elle fixe avec dévotion le crucifix
qu’elle tient dans les mains.




.

46. Roch - 16 aont

1. Vie ou légende

Sa vie comporte de nombreux traits historiques, mais la
1égende s’en est mélée et ¢’est ce qui fera sa célébrité.

Orphelin, il décide de se faire pelerin. C'est le temps des
grands pelerinages comme St-Gilles-du-Gard, St-Jacques
de Compostelle, Jérusalem et, bien entendu, Rome. C’est ce
dernier que choisit Roch. La vie du pelerin est rude, pleine
de dangers et vouée a la mendicité.

A Rome, ol la peste a éclaté, il a I'occasion de se
dévouer aux nombreuses victimes et il contracte le mal. II
remonte vers le Nord pour rentrer chez lui. A Plaisance, il
séjourne dans un hopital, mais les cris que lui arrache la
douleur I’en font chasser. Il se réfugie alors dans une forét,
abandonné de tous; mais Dieu fait jaillir une source oli Roch
se désaltére et se lave.

Chaque jour, le chien d'un seigneur voisin dérobe un
petit pain pour’apporter a Roch qui, réconforté et soigné par
un ange, guérit. Il se retrouve 2 Montpellier, dont son oncle
est gouverneur. Il n’est reconnu par personne et ne se fait
d’ailleurs pas reconnaitre. Pris pour un espion, on le jette
dans un cul-de-basse fosse o il croupit 5 ans et meurt de
misére (v. 1327).

A son chevet, on trouve une planchette, réputée d’ori-
gine céleste, et ot on lit: ceux qui frappés de la peste auront
recours a I'intercession de St Roch seront délivrés de cette
cruelle maladie. Rien de plus clair. Entre-temps, Roch a été
enterré dans une église spécialement construite : le culte
local et régional démarre.

2. Culte et patronage

Trés vite, St Roch a I'occasion de montrer son pouvoir:
en 1414, a Constance ob un Concile est réuni, la peste se
déclare. Les évéques songent a fuir, quand un jeune Alle-
mand, qui connait la réputation de Roch A Montpellier,
conseille de le prieret la peste disparait. Rentrés chez eux, les
évéques répandent son culte dans leurs diocéses.

En 1485, de pieux pelerins assurent avoir dérobé 2
Montpellier, pour la bonne cause naturellement, une partie
de ses reliques qu’ils aménent & Venise, ville particuliére-
Mment exposée A la peste, par le brassage de population que
S0n port international favorise.

Son culte va s amplifier grace aux nombreuses confré-
ries qui portent son nom et dont les membres s’engagent &
soigner les malades lors des épidémies.

Il va prendre un nouvel essor au X1V« s., d’abord, avec
la peste noire qui tue un Européen sur quatre, puis, au XVI1I*
S avec les épidémies de peste et, au XIX¢ 5., avec celles de
choléra, en 1832 et 1853, qui feront respectivement 100.000
€t 150.000 victimes en France, el celle de variole en 1870-
71, qui fera mourir de 400.000 & 500.000 personnes.

Enuntemps ot I"espérance de vie est de quelque 46 ans,
4vec une mortalité infantile de S0% avant I"dge de 10 ans, on
———

2*== PARTIE
CHAPITRE 3

congoit combien le culte de St Roch est resté important : en
témoignent nos nombreuses potales du XIX® s. qui lui sont
consacrees.

Apres la guerre de 1914-18, Roch sera encore invoque
lors de la tres grave épidémie de paratyphus, connue sous le
nom de grippe espagnole et qui tuera, en Europe, des mil-
lions de gens.

Par un jeu de mots sur son nom : Roch-Roc, notre saint
devient encore le patron des carriers et des paveurs.

3. Représentation

ClestI'épisode pathétique de St Roch pestiféré et aban-
donné qui a le plus frappé I'imagination populaire,

[l est représenté en pelerin avec les insignes habituels -
"ample pelerine & vaste collet, la gourde, le bourdon ef le
grand chapeau a larges bords avec la figurine du «romieu»
(celui a pérégriné a Rome), les deux clés de St Pierre, en
sautoir. Mais, sur certaines figurines, St Roch porte -erroné-
ment- les coquilles des pelerins de St Jacques de Compos-
telle, tant la célébrité de ce sanctuaire est grande et que
mot de pélerin évoque,

le seul

[l estle saint & la cuisse droite découverte. Du doigt, il
indique le bubon de la peste que, parfois, un ange soigne. A
ses pieds, le fameux chien secourable qui est passé en
proverbe 1 «Cest St Roch et son chien» pour désigner deux
inséparables, avece la nuance que I'un suit Iautre, comme
dans cet autre proverbe «Qui voit St Roch voit bientot son
chien». Car il est tres présent, ce chien, avee son petit pain
rond que I'on appelait au Movyen-Age, un pain créné, c'est-
A-dire marqué d'un cran, d'une entaille légere en son milieu.
Etque nous, Wallons, appelons un pisroler, petit pain rond
croustillant & merveille.




47. Rolende - 13 mai }

1. Vie et légende

Sa légende est une sorte de roman bien propre 4 émou-
voir la sensibilité populaire : Rolende. fille d'un roi deg
Lombards. Didier. s enfuit de la Cour pour échapper a un
prétendant-roi d’Irlande -a qui son pére veut la marier. Car
Rolende s’est déja promise au Christ. Elle tente de gagner
Cologne pour s'agréger a une communauté de onze mille
vierges dont elle a entendu parler. Elle fait route avec troig
serviteurs mais. épuisée, elle meurt dans une métairie 3
Villers-Poterie. sans pouvoir atteindre Fosses ot elle voulait
s"arréter. Des aprés sa mort. elle guérit un aveugle, et les
chrétiens de Gerpinnes, curé en téte, viennent prendre son
corps pour le déposer dans leur église.

La. le culte va s’organiser a partir de 1'élévation des
reliques.en 1103, etleur dépose dans une chisse. C’est peut-
¢tre a cette occasion méme, ou plus tard, au XII¢ s, que la vie
de Rolende fut écrite, probablement par un chanoine de
Fosses. car cette collégiale y est citée deux fois : la premiére

27— PARTIE comme ¢étape dans le voyage de Rolende; la seconde a
CHAPITRE 3 propos de dons que lamere de Rolende, en visite au tombeau
de sa fille, y aurait faits.

La tradition populaire va encore compliquer les choses en imaginant un second
prétendant de Rolende : soit Oger. qui est un serviteur de Rolende et qui, aprés sa mort,
se fera. par désespoir. ermite a Hanzinne, village voisin de Gerpinnes; soit un noble
seigneur poussé, lui aussi par le refus de Rolende, a se faire ermite.

Ce roman d’amour a multiples épisodes continue a se concrétiser lors du Tour
annuel de Ste-Rolende : quand ses reliques parviennent sur le territoire d’Hanzinne, les
porteurs de la chisse d’Oger miment une poursuite (infructueuse). Aprés quoi, Rolende
rentre & Gerpinnes et Oger a Hanzinne.

2. Culte et patronage

Le culte de la sainte dépend de la vie du XII=-XI1I* s., complétée par des récits de
miracles dus au curé Crespin Paradis, curé de Gerpinnes (1620).

Sur son mausolée, reconstruit aprés 1'incendie de 1'église, en 1545, on a mention-
né clairement pour quels maux invoquer Ste Rolende.

Ste Rolende, fille du trés grand Didier, roi de la Gaule,

Mes ossements reposent ici.

Je guéris la rétention d'urine (les «pierres») par la grdce de Dieu, la hernie ( la

«rupture» ), la cécité, outre les autres maux.

Une confréric antérieure au XVI¢s. et le Tour de Ste-Rolende d’avant 1413 (car une
bulle de Jean X X111 -celui qui régna de 1410 a 1415 et fut ensuite déclaré anti-pape-, €n
modifiant alors sa date, la signale comme une antique coutume) vont contribuer a assurer
la renommée de Rolende.

Son culte, relancé par la création d’une nouvelle chisse en 1599, sera exporté, en
1630, de Namur 4 Licge, par les Bénédictines de la Paix Notre-Dame qui y essaiment.

3. Représentation

Sur son mausolée, Rolende est représentée en princesse couronnée, avec les armes
de France. Dans la main droite, elle tient un livre de prieres ouvert; dans la gauche, la
palme du martyre quoiqu’elle n’ait éé victime que d’une faligue excessive.

Ses autres représentalions meltent toutes en évidence son aspect de princesse
richement vétue avec son surnom de Vierge Royaler.

N

L




L’is. Rose de Lima - 30 aoit

1. Vie ou légende

Rose de Lima (1586-1617) est une Indienne, du Pérou,
iertiaire dominicaine. Par mortification, elle porte une cou-
ronne d’épines et dort sur du verre pilé, ce qui lui vaudra la
visite de 1'Enfant Jésus qui la couronne de roses.

2. Culte et patronage

Ste Rose de Lima est la premiére sainte du Nouveau-
Monde. Son culte est pris en main par les Dominicains et
popularisé d’abord dans leurs églises, puis, dans d’autres. en
méme temps que la dévotion au Rosaire, qui prend une
extension extraordinaire & partir de 1571, année de la vic-
toire de Lépante sur les Turcs, qui fut attribuée a I'interven-

. . . L ROSA ROSILSorags, dum jactar in Sthera.l
tion de la Vierge sur la priére de St Pie V, un Dominicain. Format in ovali [ingula neoca, CRUCEM.
Lhalaue o X Liaa G St Agre
Sculptures et peintures montrent donc Notre-Dame
donnant le Rosaire a St Dominique et & Ste Rose de Lima,
couronnée de roses.
(616 de la dévoti Rosaire aqui I’ . 2= PARTIE
é évotion au Rosaire a qui I’on associe PITRE
La notoriété de la tion au q = 3

Rose de Lima, va, par un jeu de mots, faire d’elle la patronne
de ceux qui souffrent de la rose, c’est-a-dire de I’érysipele,
qui laisse sur la peau des traces rondes et rosées.

3. Représentation

Enreligieuse dominicaine, couronnée de roses et tenant
un rosaire, partie d'un groupe comprenant, en outre, N.-D.
du Rosaire et St Dominique. Je n’ai pas trouvé de Ste Rose
de Lima isolée.




IE:’ 2¢=< PARTIE

CHAPITRE 3

49, Sébastien - 20 janvier J

1. Vie ou légende

Le récit de sa vie est Iégendaire. Il aurait é1¢ un capitaine
de la garde de I'empereur Dioclétien. Celui-ci, apprenant
qu’il est chrétien. le fait cribler de fleches. Mais les archers
n'étant pas des plus adroits, il en réchappe. Guéri, il se
présente devant Dioclétien pour lui reprocher de persécuter
les chrétiens. Furieux, I'empereur le fait flageller, puis
achever a coups de baton. Son corps est jeté a I'égout. Tout
ceci est censé se passer vers 258.

2. Culte et patronage

Tout naturellement, il devient le patron des archers et
méme des arbalétriers dont les compagnies se développent
dans nos villes de la fin du Moyen Age. Il protege aussi les
tapissiers a cause des grandes aiguilles, ressemblant a des
fleches et grace auxquellesils fixent les tapisseries aux murs.

Mais il est surtout invoqué contre la peste, dont les
ravages sont comparés aux fleches qu’enverrait un Dieu
1mité : «les fleches de Dieu en moi sont plantées» (Job, 6,4),
«le Tres Haut décocha des fleches et mit en fuite» (Ps 17, 15).

En 680, on attribue a I'intervention de St Sébastien la
cessation de la peste qui ravage alors Rome.

Dans la foi populaire, c’est bien comme protecteur
contre la peste qu’il est invoqué, et sa célébrité croit avec la
Grande Peste qui, au milieu du XIVe s, frappe I’Europe et
tue un quart de ses habitants.

3. Représentation

Les ceuvres d’art qui lui sont consacrées vont surtout se
multiplier a partir des XVe-XVI¢ s, et, plus particuliérement,
chez les peintres italiens de la Renaissance. Le martyre de St
Sébastien est pour eux 1’occasion -en y ajoutant le piment
ambigu de la souffrance- de représenter un nu dans la
tradition gréco-romaine.

Nos St Sébastien, issus de I’art populaire ont, eux, de la
robustesse et ils s’écartent généralement de la miévrerie.




50. Stamp - 6 aout

]. Vie ou légende

Au point de départ, il faut savoir quel personnage se
cache derriere ce saint invoqué a Anhée et dont le nom en
wallon : stampé (abrégé en stamp) signifie «étre campé sur
ses jambes». En vieux frangais du XII s., estamper, ¢'est
manquer le pas, piétiner; on voit bien le sens de se renir
debout, a rapprocher du terme wallon stamper.

StStamp, toujours figuré en évéque, a été identifié avec:

* St Pothin, évéque de Lyon, martyr en 177 et dont la
fate est le 2 juin;

* St Stapin, évéque de Carcassonne au VIIs. (v. 683 7),
dont le nom est probablement une déformation de Stepha-
nus: Etienne, un évéque authentique de cette époque-la. St

Stapin est invoqué contre la goutte et pour la guérison des
podagres en général. Sa féte est le 6 aodt.

L’identification de St Stamp d” Anhée avec St Stapin est
déja admise comme probable par les Bollandistes en 1735
(Acta Sanctorum, Aoit, t. IT). Pour moi, c’est la plus vrai-
semblable du simple point de vue de la proximité des deux
termes Stamp et Stapin. Mais de plus la notoriété de St Stapin
dans les régions du Nord -alors que ¢’est un méridional- est
bien davantage attestée que celle de St Pothin.

2. Culte

Le culte de St Stapin est notoire, dés le XII* s., dans le
diocese de Carcassonne, a partir d'une vie légendaire. Mais,
c’est surtout au XVII*s. qu’il s’est ranimé fortement dans le
diocese de Carcassonne : on cite une chronique des évéques,
appuyée sur un ancien catalogue de 1552,

Et le culte s’étend : a Dourgnes (son lieu présumé de
naissance), un pelerinage est attesté avant 1629, i Carcas-
sonne (avant 1663), a Lyon (avant 1661) avec une confrérie
d’hommes et de femmes, a la chartreuse de Villeneuve-lez-
Avignon (v. 1660). Un ouvrage sur St Stapin parait 2 Milan
en 1681; un autre a Palerme en 1695 -ce qui indique un saint
déja célebre. Dans les régions du Nord, une priere a St Stapin
estimprimée i Lille en 1671. St Stamp est invoqué a Anhée,
dés 1689 au plus tard, traditionnellement par les méres pour
que leurs enfants se tiennent bien debout. Nous le savons par
le témoignage des Jésuites en pelerinage de Namur vers N.-
D.de Foy, sanctuaire lancé pareux (v. 1620). Ils rencontrent
des pelerins de St Stamp, 2 sa vieille chapelle d'Anhée,
identifiée par M. Closset comme se trouvant au coude de la
rue Ste Barbe et de la rue des Fusillés, ¢’est-d-dire dans le
Anhée primitif proche de la Meuse. Cette chapelle est
desservie par les Cisterciens de Moulins qui y disent une
messe tous les vendredis.

Déjaen 1662, a la requéte de 1'évéque de Namur, une
Information sur le culte estimé entaché de superstitions avait
€U licu. Les Jésuites de 1689 trouvent donc un pelerinage
déja ancien.

En 1794, la statue est cachée 2 Senenne, paroisse de

Anhée ¢ rendue, v. 1802/1804 (la période du Concordat) &
_—

2'= PARTIE i EI

CHAPITRE 3

I"église de Senenne. En 1846, elle est transférée a lanouvelle
église d’Anhée et placée dans le porche. mais la présence de
bruyants bébés et de leurs meres importune. Aussi, St Stamp
est-il transfére dans un lieu ot les dévots ne seront pas une
cause de géne : le cimetiére, dans une chapelle construite par
le Général de Villiers et sépulture des Beauchan. bienfai-
teurs de la nouvelle paroisse.

C'est sans doute par des prieres imprimées ou des
gravures, quaux XVII-XVIIE s. le culte de Saint-Stamp
s'estrépandu au loin. Un exemple typique : autour de 1789,
"abbaye cistercienne d’Alcobaga, au Portugal. possédait
une gravure de St Stapin, intitulé patron des podagres,
réalisée & Augsbourg, en Allemagne, par Joseph-Sébastien
Klauber (1710-1768) vers 1740, avec toutes les caractéristi-
ques du baroque augsbourgeois. Cette gravure fait partic
d’un ensemble de 360 planches : Annus Sanctorum. " année
des saints. St Stapin (notre Stamp) est présenté dans un décor
d’ex-voto de jambes et de béquilles.

Du soulagement des podagres A la guérison des enfants
marchant difficilement, il n'y a quun pas 2 franchir. Nul
doute que St Stamp ne ait fait et ne continue 2 le faire, car
son culte reste vivant & Anhée : les ex-voto (souliers d’en-
fants dans sa chapelle) le prouvent. Depuis 1883, un second
lieu de culte existe a Morialmé,

3. Repreésentation

Il estfiguré en évéque, assis, mitré, crossé et bénissant.
A Anhée, il n’a aucun attribut particulier, sinon i ses pieds
une sorte de tabouret incliné, en forme de boile, que 'on
trouvait chez les marchands de chaussures et sur lequel les
clients posaient leurs pieds pour les essayages. L attribut
d’Anhée fait songer & une boite de cireur de chaussures
professionnel. Le lien de cetautribut avec les pieds (domaine
de St Stamp) est clair.

N




!EI:I 2¢= PARTIE

CHAPITRE 3

51. Thérese de I’Enfant-Jésus -
3 octobre

1. Vie

Son existence est d ‘une grande simplicité. Thérése Mar-
tin, originaire de Lisieux en Normandie, entre au carmel de
cette ville a 1'dge de 15 ans (1888). De santé fragile, elle y
meurt, le 30 septembre 1897. Pendant quelque 500 scmaineé,
elle va, de 15 & 24 ans, connaitre une vie obscure dans une
communauté dont la moyenne d’age est de 50 ans. Vie aussi
matériellement, trés dure, vie de solitude et de soul‘t‘rance‘
physique, morale et spirituelle. Tout cela, elle I'assume avec
un admirable et silencieux courage quotidien, cherchant Diey
par une petite voieet par la voie d’ enfance de remise totale
Lui avec la simplicité d'un enfant.

C’est 12 que cet esprit énergique, dans un corps exténug,
trouvera son équilibre et sa paix jusqu’a la fin.

2. Culte
Il partira du carmel de Lisieux et, grice aux médias (pro-
pagande, livres, photos, etc.), il sera amplifi€ au niveau inter-

national.
Mais ] image que les carmélites de Lisieux veulentd abord

donner de Thérése est, hélas, conforme 4 celle de la sainteté
telle qu’exaltée dans ce milieu : un dolorisme recherché, une
vision miévre de cette jeune fille héroique, un embellissement
de ses photos ou un aménagement de ses écrits. Le tout
contribuant 2 masquer pour longtemps la véritable Thérese.
Comme celle-ci avait promis de passer son Ciel a faire du
bien sur la terre, elle frappe I'imagination populaire, surtout
au moment des hécatombes de la guerre 1914-18, pendant la-
quelle on I’invoque avec ferveur pour les soldats au front.

Et comme elle avait déclaré un jour «qu’elle marchait
pour un missionnaire» (son époque est celle de la grande
expansion missionnaire suivant I’expansion coloniale de la
France), elle devient dés 1927, la patronne spéciale des
missions aprés avoir été canonisée dés 1925.

Son image et son culte se répandent donc dans les
missions frangaises et belges d’Afrique et d’Asie.

Aujourd’hui, la publication intégrale de ses écrits et de
ses photos vraies réveéle en Thérése un étre volontaire, dont 1a
personnalité rompt le carcan de la piété étroite, miévreetd’un
romantisme attardé, qui a eu cours en son temps el dans son
milieu.

La foi populaire, elle, a bien pergu en Thérese une ﬁn‘w
simple et bonne, ouverte a toute souffrance. D’ou le succes

inouf de son culte.

3. Représentation

Elle est figurée en carmélite portant un crucifix, sy
de son union au Christ, et un bouquet de roses par allu
cette pluie de roses, c'est-a-dire de priéres exaucées g
souhaitait, du Ciel, faire tomber sur la terre.

mbole
sion a
u'elle




[: 52. Walhére - 23 juin

1. Vie ou légende

Historiquement, le personnage est attesté comme curé
d'Onhaye et doyen rural du Concile de Florennes. On en
trouve des traces dans des documents de 1187-1199; ce qui
laisse supposer qu'il est né dans la premiére moitié du XII*
siecle. Sur ce maigre canevas, la légende brode : un jour,
walhére tente d’amener au repentir, mais en vain, son neveu,
curé d’Hastiere-par-dela, prétre concubinaire. Celui-ci le
reconduit sur 1’autre rive pour que Walhére regagne Onhaye
sur le plateau. Excédé de ses reproches, il le tue d'un coup de
rame et le précipite a I’eau. On est le 23 juin 1199. Le corps
de Walhere flotte et, ramené sur larive gauche, il y fait jaillir
une fontaine.

Ceux de Bouvignes, dont on dit Walhére originaire,
veulent le ramener chez eux. Impossible, car les beeufs du
char s’y refusent. Ils s’entétent méme a ne pas vouloir
regagner Onhaye. On les remplace donc par deux génisses
blanches qui s’élancent a travers les taillis, sur la pente
abrupte qui méne a Onhaye. Les traces des roues et celles de
leurs sabots sont encore, dit-on, visibles sur les rochers. Sur
le plateau, ces vaillantes bétes s’arrétent ou est actuellement
lachapelle de Bon-Airet, de 13, reposées, elles repartent vers  narale du sainta Bouvignes. L "eau en bouillonnait, dit-on, le
I’église d’Onhaye. 23 juin, jour anniversaire de sa mort.

2= PARTIE
CHAPITRE 3

Enfin, a Onhaye, un dernier rite du pelerinage prévoit
2. Culte et patronage I'imposition du reliquaire de la téte de St Walhere sur celle

' 5 . s des gens souffrant de maux de téte.
C’est de 1a que le culte va rayonner sur toute la région

et au- dela (voir carte p. 132). A Enhet (Chevetogne), le culte de St Walhere s’est,
d’apres la tradition, fixé dans la seconde moitié du XIX:s.,
quand un magon de cette localité, travaillant A 1'église
d'Onhaye, enramenala vieille statue de St Walhere négligée
au profit d’'une nouvelle. Le pélerinage d'Enhet a lieu le
dimanche suivant le 23 juin (comme 4 Onhaye).

St Walhere (Vohy, Vohi, Bohi, en wallon) est fété le 23
juin. Il est invoqué, a cause des génisses blanches, pour les
maladies des bestiaux ou leur prévention. Mais il s’annexe
progressivement tous les animaux de la ferme. On le prie
aussi pour les gens migraineux.

Le rite consiste a frotter la statue avec des drapelets de
pelerinage ou d’autres objets et de les exposer dans les
¢étables. On emporte aussi les jonchées de verdure foulées
par la procession et on les mélange aux aliments du bétail.

Les rites du pelerinage sont nombreux. Les pélerins
acquierent un drapelet de pélerinage, une image ou une
médaille a placer au retour, dans les étables. Dans |’église, ils
vont aussi toucher le tombeau, de la main, avec une image ou
un mouchoir. Chargés du pouveir du saint, la personne ou
les- objets le communiqueront, de manidre bénéfique, aux 3. Représentation
animaux malades ol a préserver.

Sursapierre tombale (1552), dans |'église d’Onhaye, le
saintest figuré debout sur une barque stylisée. Il esten aube,
chasuble et ¢tole, avec un livre A la main comme un prétre
prét a célébrer la messe. A ses cOtés, deux personnages de
petite taille : & sa droite, le prétre assassin levant haut sa
rame; A sa gauche, le donateur de la dalle : le curé d’Onhaye,
Pierre de Harroy.

Les pelerins participent aussi A la procession et empor-
tent des pétales de roses ou des branchages foulés par la
Procession qu’il faut mélanger avec les aliments des bétes,
comme d’ailleurs I'eau de la fontaine Saint-Walhére 2
Hastiere-Lavaux. Ici, on se lave le visage ou I'on emporte
I"eau. 11 sagit d’un lieu secondaire du culte dont I'évolution
est significative du besoin qu’a la piété populaire de lier le
Culte d’un saint 2 un point d’eau. A 'origine, la fontaine A Gourdinne, par exemple, il tient une rame et est vétu
Saint-Walhére était en bord de Meuse, jaillie [a ol soncorps  en prétre, mais portant la barrette et seulement un surplis et
liré de I’eau avait été déposé. Mais elle fut submergée lorsde  une étole : les vétements liturgiques prévus pour la confes-
travaux d’élargissement du fleuve. Les pelerins ont donc  sion.

Créé une fontaine de substitution, plus haut, sur la route Ainsi, les deux représentations évoquent-elles la double

menant au plateau. mission de Walhére : 2 Onhaye, celle du prétre célébrant la
Une troisi¢me fontaine est méme citée dans la maison  messe est mise en évidence; & Gourdinne, celle du prétre

;___—_——




Un grand saint régional et son culte :
Saint Walhére d’Onhaye
(d'apres Corinne Hoex).

2*= PARTIE
CHAPITRE 3

incitant a la confession et a la pénitence.

Enfin, les panneaux de la chapelle de Bon-Air figurent
les trois scénes qui fixent la légende -le curé d’Hastiere,
inspiré par le diable, caché dans les buissons en bord de
Meuse, va chercher Walhére a Hastiére-Lavaux. Il est seul
dans la barque. Il reconduit Walhere a Hastiére-Lavaux et se
prépare -la tentation diabolique faisant son effet- a I"assom-
mer d'un coup de rame. Enfin, les génisses blanches grim-
pent le coteau abrupt vers Onhaye. Quant aux drapelets de
pelerinage, ils reprennent au centre la scene de I’assassinat
de Walhere et, latéralement, la montée vers Onhaye de la
procession suivant le char aux génisses blanches. L’église,
centre du culte, est reproduite.

La figuration de Walhére en pied, portant soutanc,
surplis, étole et barrette; un livre dans ]lamain, une rame (qui
ressemble 4 une béche) dans I’autre.

Le commentaire insiste sur le martyre et le lien avec
Onhaye, localisation du culte.




| 53. Willibrord

1. Vie et légende

C’est un des grands évangélisateurs des Pays-Bas et du
Grand-Duché de Luxembourg.

Anglo-saxon d’origine, il nait en 658, devient oblat
bénédictin a Ripon, puis va en Irlande s’initier au mona-
chisme celtique. Il passe ensuite sur le continent et en 695,
est sacré archevéque des Frisons par le pape Serge ler.

11 fixe son siege épiscopal a Utrecht et, de 134, il déve-
loppe I’évangélisation de son diocese, en poussant vers les
iles de la Frise et méme le Danemark.

En697,il a fondé’abbaye d’Echternach (Grand-Duché
de Luxembourg) ot il mourra le 7 novembre 739.

2. Culte et patronage

Mais sa célébrité dans la piété populaire jusqu’ aujour-
d’hui ne repose pas sur sa qualité d’apdtre des Frisons, mais
sur la procession dansante qui a toujours lieu 2 Echternach,
le mardi de la Pentecote. Attestée depuis les XVe-XVI<s., la
procession des saints (= chrétiens) dansants dérive sans
doute d’une procession expiatoire contre la chorée, sorte
d’épilepsie, ou dans de St Guy , épidémie signalée en 1374,
dans I’Eifel, a Cologne et dans les parties orientales de
I’ancien diocese de Ligge.

Cette procession mimerait, ritualisés (trois pas en avant,
deux pas en arriére), les mouvements convulsifs des épilep-
tiques. Quant au patronage de St Guy (25 juin) sur la danse
qui porte son nom, il serait dii & un miracle que ce saint
légendaire aurait effectué en faveur du fils de Dioclétien,
épileptique ou possédé du diable. Le culte de Guy (Vit ou
Veitdans les pays germaniques) s’est répandu de Prague, ol
ses reliques sont conservées depuis 1355, dans tout |I’empire
germanique et les confins occidentaux, nos régions.

St Vit est d’ailleurs I’'un des 14 saints secourables ou
auxiliaires dont le cultre prendra une grande expansion 2
partir du XV« siécle. Une confusion de patronage sur la

chorée entre St Willibrord et St Guy n’est pas A exclure (voir
St Guy).

3. Représentation

St Willibrord est représenté en évéque, la crosse enfon-
cée dans un tonneau, par la bonde. Ceci en mémoire d'un
miracle hautement louable qu’il fit en faveur des moines
d’Echternach dont le fat de vin était désespérément vide. Y
Plongeant sa crosse épiscopale, il le remplit de bon vin de la
Moselle, déja chanté au 1V« s, par Ausone, un Bordelais
Pourtant...

2¢=< PARTIE I EEI

CHAPITRE 3






Deuxiéeme partie :

POTALES ET CHAPELLES AU "PAYS
DE BROGNE" : EXPRESSIONS
REGIONALES DE LA FOI POPULAIRE

CHAPITRE . B

LES VIEILLES
NOTRE-DAME
DE CHEZ NOUS

Elles ont ét€, durant des siecles, I'objet de la piete
populaire avant de se voir, depuis la seconde moitié du XIX¢
s., devancees par d’autres Notre-Dame de renommeée inter-
nationale : La Salette et surtout Lourdes, dont le culte a é1é
amplific par les medias et les facilités de transport en com-
mun a longue distance.

Nos antiques Mere-Dieu sont plus modestes, méme si
leurs sanctuaires attirent des fideles d'assez loin. A part les
jours de grandes fétes, ou elles rassemblent des milliers de
personnes, elles accueillent surtout de petits groupes de
voisins ou de parents venus de quelque villette ou de qQuelque
village. Mais aussi des pelerins solitaires chargés de grandes
peines, hommes et femmes, recrus de douleurs et Qui mar-
chent vers une espérance.

Pour cux tous, nos vieilles Notre-Dame sont rosée des
ceeurs aftligés, tréve et repos dans le labeur, paix dans la
souffrance, doux feu qui rayonne intiment dans la froideur
des caeurs, paisible clarté pour ceux qui errent encore dans la
nuit. Elles ¢coutent et rendent courage. C'est leur tache
secrete. Elles 'accomplissent dans le silence, comme font
nos meres,

Au -deld des miracles annoncés au son de saintes trom-
pes, on atteint ici au ceeur méme de la foi populaire dans ce




|
el

AN
LA
'gi’d\\\%ix:;—

i IGRTI Wi ey (i

e ——

Drapelet de pelerinage (1791)
dans E. VAN HEURCK : Les drapelets
de pelerinage en Belgique,
Anvers (1922). p. 371.

2*=< PARTIE
CHAPITRE 4

qu’elle ad’indicible. On est au seuil d"une rencontre propre-
ment incommunicable. ot quelqu’un demande et s offre
avec l'intime conviction d’avoir ¢été entendu. compris et
exaucé, déchargé ou allégé de ses peines physiques. mais
aussi morales. Etqui veut proclamer ce qui est pour lui un fait
miraculeux. mais tout en restant incapable de vraiment
I’expliquer a quicongue.

Ceci est valable pour la rencontre de tout fidele avec son
saint, mais plus encore avec les Notre-Dame dont la litanie
des vocables montre bien gue. comme des meres, leur
sollicitude s’étend a tout : N.-D. des Affligés, N.-D. de Bon
Conseil, N.-D. de Bon Secours. N.-D. de Grice. N.-D. des
Larmes, N.-D. du Bon Vouloir, N.-D. du Perpétuel Secours,
etc.

Voici la breve histoire de quelques-unes de ces Notre-
Dame fort vénérées au Pays de Brogne.

Notre-Dame de Bonne-Espérance

Son culte est lié a la présence de 'une des premiéres
abbayes des Prémontrés dans nos régions : Bonne-Espé-
rance, fondée en 1132. Les Prémontrés, a I'instar des Cisler-
ciens, vouaient un grand culte a Notre-Dame. Ils ont di, des
les origines, en amener ici une image, puisque le titre initial
de Bonne-Espérance é1ait Sainte-Marie de Ramignies.

La statue actuelle, en pierre, date du XIV© s., mais le
culte public est attesté avant 1274 puisque, a cetle date, le
pelerinage est reporté de 1" Assomption (15 aolt) a I’Annon-
ciation (25 mars).

La statue n'est plus une Vierge en majesté, du type
Sedes Sapientiae, hiératigue et solennelle, mais une mere
dans une attitude toute familiere avec son petit enfant, type

e

Notre-Dame de Foy. Gravure
de 1692 dans EVAN
HEURCK : Les drapelets de
pelerinage, Anvers (1922).

créé par les ateliers d’'lle-de-France, depuis le milieu du
XIII¢ s.. déhanchée et offrant & son enfant un fruit ou un
oiseau comme jouet.

Mais, pour R. Didier, N.-D. de Bonne-Espérance a un
caractére trés rare. Elle est du type de la mére allaitant
(comme celle de Hal, de 1a seconde moitié du XIII* s.), mais
avec la particularité d’un enfant Jésus nu et jouant avec le
vétement que sa mére se prépare a lui passer. Mélange d’un
certain maniérisme dans I'image de la Vierge allant de pair
avec un trés grand réalisme dans celle de 'enfant. Quant a
son origine, R. Didier ne se prononce pas : ateliers montois,
ateliers de Cambrai , de Laon , de Reims ?

Directe ou indirecte, la marque frangaise est indéniable
pour cette ceuvre extraordinaire de 1360-1370.

A l'origine, elle se trouvait dans la chapelle axiale de la
grande église gothique ( 1266-1274), mais comme les allées
et venues des pelerins troublaient les offices des chanoines,
elle fut transférée, vers 1568, a son emplacement actuel.

Sauvée de la destruction en 1794, elle fut remise €n
1833 au Petit Séminaire fondé en 1830 dans les locaux de
I’ancienne abbaye. Elle est, jusqu’a aujourd’hui, restée le
symbole méme de I’'union des anciens de Bona Spes qui s€
regroupent volontiers autour d’elle, au jour de sa féte, a
I’ Annonciation.

Notre-Dame de Bon-Secours

Au XVlIe s., on signale I’existence d’une image de la
Vierge sur un grand chéne appelé le chéne-d’ entre-deux-
bois , objet d’un pelerinage local @ N.-D. du Chéne.

En 1603, le curé Lebrun fait abattre le chéne en train de




dépérir. De son bois, il tire deux statues : I’'une qu’il instal-
lera en 1604, & Grammont dans la chapelle d’Oudenberg.
L’autre reste sur place et est déposée dans une sorte de triple
potale. La Vierge y est encadrée par les statues de St Quen-
tin, patron de la paroisse et, de St Martin, patron du curé
Lebrun.

En 1636, a la suite d’une épidémie, heureusement
conjurée, la population veut élever une chapelle A N.-D. de
Bon-Secours; c’est le titre qu’on lui donne désormais. Sa
dédicace a lieu le 21 novembre 1637.

Le pelerinage prend une grande expansion, ce qui
nécessite un agrandissement de la chapelle primitive, qui
devient le cheeur de la nouvelle et subsistera, avec elle,
Jusqu’en 1885, date de la vaste église du pelerinage actuel.

Notre-Dame de Foy

Découverte dans le tronc d’un chéne, en 1609, la statue
devient rapidement I’objet d’un culte important -et A grande
distance (v. carte p.39)- dd au fait que, d&s 1620, un Jésuite,
originaire de Dinant, le Pere Bouille, publie un recueil de
miracles et fait connaitre N.-D. de Foy a des colléges ou des
centres de prédication jésuites.

L’origine de la statue est maintenant bien élucidée grice
4 un autre Dinantais Joseph Destrée, conservateur des
Musées du Cinquantenaire a Bruxelles.

Elle est en grés quartzeux, de style gothique (haut :
0,224 m), moulée dans une matrice en terre de pipe. C'estun
travail de série réalisé a Utrecht, dans la premiére moiti¢ du
XV« siecle.

Elle a di étre vendue 2 Dinant par un commergant

s

£
.’ e i \\,.
f"
= 4
.. . )
) Nholite - Dame de ’hum[agu ,/J
Ll ok es ] (
A * holie-Doms de Hal T,
. ) ”
1 C
/3.0 “
m-m;u“&;{'?m Secous ST )
{ /Mobie-Dare de Bonme Enbrance
" \'J‘, |:| ,,,'
Mobee- Zome de Waleount "0 Dome do Ty Faoy
L“, / ;
' i {
Yeoon A o~
S _) ¢
i ‘F
] b 0GCC00
i e, T ;
; L0 000000000 - &
— i 0000000000000
Drapelet
de pélerinage 2™ PARTIE
(XIX®s.). CHAPITRE 4

hollandais qui a di la placer dans la fourche d'un chéne.
Celui-ci s’est progressivement refermé sur elle, en empri-
sonnant la grille qui protégeait la statue. Il s’agit donc ici
d’une des nombreuses images au chéne, le type primitif des
potales dont la toponymie a gardé la trace en bien des
endroits.

Apres 1609, le pelerinage démarre trés vite et les pele-
rins affluent au chiteau de Celles o la statue a été déposée.
Importuné, le seigneur fait construire (1610-1618) une pre-
migre chapelle A I’emplacement du chéne. La statue y est
transférée en 1618. Mais trés vite, il faut construire une
nouvelle chapelle plus ample, celle que nous voyons aujour-
d’hui (1635).

En 1696, des soldats hollandais emportent la statue. On
la retrouvera a Liege si, du moins, ¢’est bien de 1’original
qu'il s’agit : en effet, du chéne miraculewy, on avait déja tiré
beaucoup de copies toutes ressemblantes.

En 1631, signe d’un pelerinage tres fréquenté et qu’ad-
ministrent les abbés de Lette, le trésor de Foy comprend déja
137 piéces d’orfevrerie et de joaillerie et 152 pigces d’orne-
ments liturgiques. Dés 1619, les pieux archiducs Albert et
Isabelle y sont venus en pelerinage, ce qui n'a pas manqué
de lui donner un nouvel essor.

Apres une certaine éclipse au XVIII s., le pelerinage
reprendra 2 la fin du XIX¢ siecle.

Notre-Dame de Hal
La tradition assure que la statue fut donnée a I’église de

Hal en 1627 par Alix, épouse de Jean d’Avesnes, comte de
Hainaut, principauté dont Hal fait alors partie.



VOUS QUI PAR ICT
PASSE.CONTEMPLE
MA PASSION

LORSQUE
IAURAI DE VOUS

SEREZ TREPASSE
COMPASSION

EE!:I 2'= PARTIE

CHAPITRE 4

La statue est encore du type Sedes Sapientiae mais, a
cause du theme de 1'allaitement de 1’enfant, son origine est
sans doute a reporter apres 1250.

Il s’agit d’une image en bois d’environ 95 cm, mais qui
offre cette particularité : elle est simplement ébauchée.
L’ame de bois se trouve enveloppée de bandelettes de toile;
elles-mémes enduites d une couche de talc (craie a lacolle).
dans laquelle les détails de la sculpture ont €t€ réalisés.

La finition a consisté en une argenture abimée par le
temps ce qui explique la teinte noire de I'image actuelle. Au
XVIIE s., la statue sera habillée a I’espagnole.

Le culte 2 Notre-Dame de Hal prend vite un trés grand
développement, et une confrérie est attestée dés 1432. Des
miracles sont signalés des la fin du XIV* siécle. Ils concer-
nent non seulement des fideles de I’ ancien comté de Hainaut,
mais aussi de Liege, de Huy, de Namur, de Lille, du Charnoy
(futur Charleroi), de Tournai, de Douai, du Cambrésis et
méme d’Echternach.

Le culte va connaitre un nouvel essor avec la publica-
tion d’un livret de p&lerinage par Juste Lipse (1547-1606),
professeur a I’université de Louvain, et avec sa reprise en
mains par les Jésuites, installés a Hal en 1623 et gardiens du
sanctuaire.

Avec une technique assurée de public relations, ils
remettent en vigueur la participation au pélerinage des villes
affiliées a2 Notre-Dame de Hal , comme Ath, Tournai,
Bruxelles, Valenciennes, Condé et Namur.

Les représentants de cette derni¢re viennent a Hal avec
leur confrérie, derriére leur banniére blanche représentant un
pendu dépendu miraculeusement, sans doute un des nom-
breux miracles de ce type attribués a Notre-Dame de Hal.

CY EST DECEDEE
DUNE DEBILITE CATERRINE
FILLE A VINCENT DU
PONT.BOURGOL DE DINANT
EN.ALLANTE EN PELERINAGE A
NOSTRE.DAME.DE.HAULE
30 DE JUN 1646 ET EST
ENSEVELIE EN LEGLISE
DE BIOU.PRIE DIEU
POUR SON

AME

Croix en mémoire d'un pélerin a Notre-Dame de Hal.

Les deux grands jours du pelerinage, qui attirent des
dizaines de milliers de personnes, ont lieu a la Pentecote et
le premier dimanche de septembre.

Les pelerins pratiquent deux rites. Le premier : triple
circulation dans I’église, de la petite nef degauche 2 la petite
nef de droite en passant par le pourtour du cheeur et sous la
statue miraculeuse.

Le second rite, avec la récitation du chapelet, est le
parcours d’un long itinéraire a travers la campagne : 1I'Oni-
megang ou Wegom (tour) de la Vierge, jalonné par une
cinquantaine de potales ou de chapelles.

C’est en se rendant 2 Hal, avec une soixantaine d’autres
Dinantais qu’une jeune fille de Dinant mourut a Bioul, au
lieu-dit Taye a I'Crwé ol s’éleve la croix commémorative
dont la reproduction se trouve ci-dessus.

Notre-Dame de Montaigu

A I'origine, il s’agit d’une statuette de la Vierge fixée
dans un chéne. Le pélerinage se développe au XV<s. avec
I’épisode miraculeux du jeune berger qui voulut emporter la
statue tombée au sol, mais qui se trouvarivé ala terre jusqu 2
ce que la statue fat remise dans le chéne.

Elle disparait, en 1579-80, lors du passage des Gueux.
mais, vers 1586, on en retrouve une copie fort ressemblante.
alors placée dans le chéne, qui était sans doute antérieure:
ment I’objet d’un culte superstitieux. Sur ordre de I’autorité
ecclésiastique, on abat ce dernier en 1602-1603 eton en tire
plusieurs statuettes conformes a celle du chéne. En 1602,
une chapelle en bois est construite et devient le siége d'un
miracle : du sang apparaitrait sur les levres de la statue, € qu

.

|



=

T i,
— e

amene, aux jours de féte, des dizaines de milliers de pélerins,
parmi lesquels, comme il fallait s’y attendre, les Archiducs
Albert et Isabelle qui, des 1603, ont fait poser la premiére
pierre du sanctuaire actuel,

Aujourd’hui encore, Montaigu reste un pelerinage
marial trés fréquenté.

Notre-Dame de Walcourt

Bien des traditions légendaires se mélent 2 son culte.
Pour lui donner une antiquité respectable, on la supposait

e

T

=i

SRR

&

B2,

A

7

Notre-Dame de Montaigu.
Image de pélerinage (XIX¢ s.);

Brépols, Turnhout.
CHAPITRE 4

apportée par St Materne, évéque de Tongres. En réalité, il
s'agit d’une Sedes Sapientiae, estimée de la fin du X* s. ou
du début du XI* s. Statue de chéne recouverte de feuilles
d’argent au XIII® s. et en 1626, moment od I’on grossit
démesurément les tétes de Jésus et de Marie avant d’habiller
la statue 2 la mode espagnole.

Une particularité de la statue par rapport aux Sedes
Sapientiae habituelles: la figure de la Vierge et de I’Enfant
ne sont pas dans le méme plan vis-a-vis du spectateur,

A Walcourt, I'Enfant ne repose que sur le genou gauche
de sa mere. Il s’y appuie transversalement et apparait donc
de profil.

Avec le temps, le culte fort ancien s'enrichit de la
légende de I'incendie sacrilége de la collégiale au cours
duquel la statue aurait pris son envol pour aller se poser dans
un arbre au lieu-dit le Jardinet ou s’éldvera, en 1232, une
abbaye de Cisterciennes.

La, le comte de Rochefort, aprés une triple supplication
-chiftre rituel-, aurait obtenu que la statue descendit de son
arbre pour se poser dans ses bras afin d’étre reportée a la
collégiale.

Telle est la légende commémorée, chaque année, le
dimanche de la Trinité par un grand rour et une marche
militaire dont I'apogée est la reproduction -en paroles et en
gestes- du miracle du Jardinet.

Notre-Dame de Walcourt. Drapelet
de pélerinage dans VAN HEURCK :
Les drapelets de pélerinage en
Belgique, Anvers (1922), p. 457.

2= PARTIE i EEI



b
*




CONCLUSION
GENERALE

La foi populaire et surtoutles cultes qu’elle génere, avec
tous les risques possibles de dérive vers les superstitions ou
la magie, ne laissent pas indifférent : dans un premier mou-
vement, on est pour ou on est contre, quitte ensuite 3 nuancer
ou a confirmer son jugement initial.

Dans ce livre, j’ai tenté de prendre en compte, de
comprendre et d’expliquer ce phénomene complexe, et re-
lativement inorganisé, de la foi ou piété populaire, terme que
davantage encore aujourd’hui, je continue a préférer A celui

de religion populaire qui évoque structure et organisation
formelles.

Pour conclure, je voudrais, dans une sorte de courte
anthologie -mais qui embrasse tout de méme six sidcles-
laisser s’exprimer des opinions diverses en faveur ou contre
la foi populaire. Cette foi populaire qui, selon le proverbe, est
la foi du charbonnier, c’est-a-dire du plus simple des hom-
mes, perdu au milieu de ses bois, sous la tente des cieux, mais
certes aussi avec les pieds bien plantés dans la glebe.

Directement, quelle religion ?

En avons-nous entendu, des discours sur le sentimen-
talisme, lamievrerie, la superstition, la mariolatrie, la soif du
merveilleux, la crédulité populaire.

En sens contraire, que de sermons exaltent, pour faire

g———_———




i ! E CONCLUSION

GENERALE

honte a notre tiedeur. les braves gens, le petit peuple, les
simples et la foi des sans-grade.

A chacun son peuple.

Pour 1'un, il n'existe que conscient et organisé; pour
I’autre, seulement fidéle 2 la terre et au clocher.

Jean Guehenno, cité par St Bonnet dans la Vie
Spirituelle 129 (1975), p. 164.

Religion populaire, religion de I’imagination

I1 faut considérer que trés peu de personnes sont en état
de s’élever jusqu’aux choses divines si ce n’est par I'inter-
médiaire des choses matérielles. Un grand nombre ne peut
avoir facilement confiance en Dieu et dans les saints que par
une pratique particuliére qui s’adresse souvent a leurs sens
et i leur imagination. Une semblable imagination, forte et
confiante dans le secours divin, est permise et méritoire,
quoiqu’elle se dirige, par des objets intermédiaires ou des
applications matérielles, et par des actes étrangers qui
émeuvent, aident et fortifient I'imagination vers 1'espé-
rance, vers la confiance 2 obtenir le salut comme les méde-
cins aussi disent qu’une imagination forte peut donner le mal
ou la guérison.

Jean Gerson, théologien [Ardennes 1363-Parnis 1429],
De directione et rectitudine cordis, Opera, 1. 111, c. 471-2,
Anvers (1706).

Traque de la superstition

J’ai quelquefois noté de superstition certaines pratiques
qui paraissent innocentes et irrépréhensibles, parce qu’elles

sont accompagnées de choses saintes et honnétes, de paroles
deI’Ecriture, de croix, de priéres, de bénédictions, de jelines,
d’auménes, de mortifications, de confessions, de commu-
nions, de pelerinages, de messes et qu’elles sont assez
souvent dans la bonne foi et sans aucun mauvais dessein.

Mais j’ai mieux aimé en juger avec quelque sévérité, en
vue d’en faire concevoir du dégofit et de les discréditer, que
de n’en rien dire et de les excuser...

Jean-Baptiste Thier (+ 1703) : Traité des Supersti-
tions, t. 1, Paris (1679).

De la crédulité

11 suffit a plusieurs de savoir qu’il arrive des choses
singulieres dans le monde pour croire sans examen tout c€
qu’on leur dit : en vain, leur propre expérience leur apprend-
elle qu’on est souvent trompé : ils ne veulent pas se donner
la peine de vérifier les faits; et I’indifférence produit en eux
la crédulité...

La crédulité est le défaut le plus commun parce que les
hommes ont naturellement du godt pour le merveilleux,
qu’ils entendent volontiers parler de ce qu’ils admirent et
qu'ils sont facilement portés 2 le croire, surtout s'ils ne le
trouvent pas destitué d’autorité...

Pierre Le Brun, prétre de I’Oratoire (1661-1729) :

Histoire critique des pratiques superstitieuses, L. L
(1702).

Une religion générée par le peuple

<domi s
Dans le sens commun (de la masse) predommcfll.le
¢éléments réalistes, matérialistes, ¢ est-a-dire le produit 1M

.




CONCLUSION! ! E’

GENERALE

médiat de la sensation brute, ce qui, d’ailleurs, n’est pasen  423. Traduction dans P. Robbrecht, Foi populaire a Montai-
contradiction avec I’élément religieux; bien au contraire  gu, Lument vitae, XLI, 1986, n° 2, p. 185-7.
mais ces éléments sont superstitieux, acritiques.

[l existe] une religion du peuple, spécialement dans les ) . )
pays catholiques et orthodoxes, trés différente de celle des  Lignes de force de la foi populaire
intellectuels de celle organiquement systématisée par la

hiérarchie ecclésiastiue. Lareligion populaire se caractérise parun certain nombre

de traits : I’existence de lieux sacrés nombreux et entourés
d’un grand respect, une liturgie dominée par le rythme des
saisons, une hantise de la fécondité qui influence les com-
portements religieux et moraux, un goiit des fétes et des
cérémonies spectaculaires, une recherche angoissée de la
guérison et de la survie.

Gramsci (1891-1937) cité par Jojo Burnotte : Religions
Populaires et pouvoir, these manuscrite UCL, Faculté de
Théologie (1983).

Une religion d’incarnation o S
Y.M. Hilaire : La vie religieuse des populations au

Au début du si¢cle, Remy de Gourmont écrivait : «Une diocése d’ Arras, these de Lettres, Paris IV, (1976), 1. 1,
religion vit en proportion de ce qu’elle contient de folklore p-86.
etelle meurt en proportion de ce qu’elle contient de philoso-
phie». Pour une religion centrée sur I’[ncarnation, iln’y a 1a
rien de choquant  condition d’entendre par folklore, nonpas ~ Foi populaire : une authentique soif de Dieu
le pittoresque superficiel et sans importance, mais bien les
expression multiples des aspirations populaires profondes... [Lareligion populaire| est riche de valeurs. Elle traduit

J. Pirotte : L’ univers des objets, supports de la foi, une; soil’ e D}eu que, scu}s, les simples et les pauvres
dans Lumen Vitae, t XL1, 1986, p. 142, ~ Peuvent connaitre... Nous I'appelons volontiers «piété po-
pulaire», ¢’est-a-dire religion du peuple plutét que religiosi-
té. Il faut y &tre sensible, savoir percevoir ses dimensions
Chaleur de la foi populaire intérieures et ses valeurs indéniables,
- ) Paul VI : Evangelii nuntiandi, 8, X11 1975
La religion traditionnelle (= populaire) est un foyer ‘ '
Symbolique oll chacun se retrouve chez soi, devient lui- X =
méme et auquel on est attaché parce qu’on peut y étre soi- 4 la Saint-Benoit (21 mars) 1991.
méme, de fagon permanente, et y exprimer spontanément ses
convictions et ses sentiments les plus profonds.

A Maredsous, de la Saint-Hubert (3 novembre) 1990

. A. Vergote : Volkskatholicism dans Collationes Viaams
Lijdschrift voor Theologie en Pastorale, 1X, 4, déc. 1973, p.

——







ANNEXES




ANNEXE 1:
DENOMBREMENT
DES MONUMENTS VOTIFS

(XVI-XX*S.)

Commentaires
Sigles :
Z= zone retenue pour I’exposition «Potales, chapel-
les et cultes populaires»: une trentaine de locali-
tés.

ESM = le reste du pays d'Entre-Sambre et Meuse (une
bonne centaine de localités).

Les potales ont é1é réparties en trois séries :
- Dieu, le Christ, le St-Esprit.
- La Vierge

Les monuments votifs non datables, en ruine ou sans
dédicace ne sont pas repris.

De ce dénombrement, on peut esquisser un certain
nombre de conclusions qui resteront a confirmer par un¢
enquéte plus approfondie.

Depuis le XVI¢s. (date des plus anciens témoins rares
aujourd’hui) le nombre des monuments votifs s’est régulie-
rement accru, avec une véritable apogée au XIX* s.

Au XX s., une baisse générale est sensible mais moins
forte dans Z que dans ESM.

A partir du X VIII ., et surtout au XIX¢s., I'écart entre
le nombre de monuments votifs d’une part dans Z, de I"autre:
dans ESM, diminue fortement. Au XIX® s., Z apparall

e




I
rf’- DENOMBREMENT DES POTALES ET CHAPELLES (XVI* - XX* S.)
XVIes. Xvlies Xvilles. XIXes, XXes.
Zone E‘s‘S-M Zone E-S-M| Zome E-S-M|Zone E-5-M| Zone E-5-M Bolal
Qiew/obist.. | 2 4| T 1610 19115 15/20 14 i
Lo | Ligd | Logd | L3od | Laa- {115
65
hotie-Dome | T ‘ 4|2 ‘26 27.70 37‘151 64
2 | Logl | Lozl | loggl | Liogl | 1496
Saints 2‘8 7(35 24‘71 161|161| 44 | 36
'—1oJ_rL4[2J Lg5- 13?2L£80L~%
| | |
Botal pan sitcle 20 86 221 590 243 IJ
1
WW
Détait pan siicle
Mbne 4 9 61 2631 128 annexes fTY4
EsM 16 77 60| 327| 115

comme une région fortement peuplée en chapelles et pota-
les, caractére qui, malgré la baisse générale, se maintient au
XX siecle.

Si, pour le XIX¢ s., on répartit les monuments votifs de Z et
ESM en deux périodes : jusqu’en 1850 et de 18504 1900, on
trouve :

- avant 1850 : 48 témoins
- apres 1850 : 274 témoins.

L’accroissement important de monuments votifs dans la
seconde moitié du XIX® me semble correspondre a un
puissant mouvement de piété populaire renforcé par ou
coincidant avec :

* une ferme reprise en mains des paroisses par un clergé bien
formé et tout acquis aux formes démonstratives de la piété
populaire illustrée parallélement par 1’expansion de 1'ima-
gerie religieuse et le style Saint-Sulpice (notable apres
1860).

* une influence des missions d’une semaine, préchées dans
les paroisses par des Montfortains ou des Rédemptoristes
avec processions, plantations spectaculaires de croix et
sermons non dépourvus de pathétique, notamment en ce qui
concerne la mort. Or, de nombreux monument votifs sont
consacrés aux patrons de la bonne mort, celle avec les
derniers sacrements.

* : 5 ™
une influence des theémes de piété venus de Rome au

moment ol en 1870, la papauté dépourvue de ses Etats mais
lout auréolée dudogme de I Infaillibilité pontiticale (Concile
Vatican 1), voit croitre son prestige spirituel.

Or, cette piété ultramontaine privilégie les cultes mariaux
dans la liturgie (St Nom de Marie, N.-D. Auxiliatrice, Trés

Pur Cceur de Marie, Immaculée Conception surtout, a qui
Lourdes donnera un impact international).

Elle encourage aussi, simultanément, le culte des saints
locaux dont les légendes sont prises en compte par les
autorités ecclésiastiques locales, comme certains rites qui
les completent, et celui des saints de I’Eglise Universelle,
dont St Joseph est le meilleur exemple.

Ce populisme religienx (J. Delumeau) fait appel a une
foi d’essence émotionnelle qui s’oppose a la fois :

- & l'esprit sceptique et voltairien, héritage des philosophes
du XVIII s. et de la Révolution frangaise de 1789 avec ses
séquelles anti-cléricales et anti-religieuses (de+ 1793 a+
1800);

- au matérialisme des socialismes et du marxisme intematio-
nal, anti-cléricaux ou fondamentalement athées.

Or, dans la seconde moitié du XIX* s., avec I’extraordi-
naire expansion du secteur secondaire industrialisé, avec
I’émigration de nombreux ruraux attirés par les villes tenta-
culaires, avec le déracinement de tous ces gens, coupés de
leurs traditions -y compris religicuses- et Jjetés isolés dans
I"anonymat de villes en pleine croissance, le socialismes et
le marxisme gagnent du terrain et conquirent 2 leur vision
matérialiste du monde cette classe ouvridre que les prétres
des paroisses urbaines populaires ne comprennent pas, car
ils sont, eux, généralement d’origine rurale.

D’ou I'effort de FEglise pour promouvoir ces expres-
§jons réligieuses, familidres, sentimentales, servies par une
imagerie qui, selon Mgr. Dupunluup«alleintquelquefois on
peut le dire, les dernigres limites du ridicule et dela fadetir»

~———_*—




ANNEXE 2 :

CONFRONTATION DE DEUX LIEUX DE
CULTE REGIONAUX : STE BRIGITTE DE

FOSSES ET ST WALHERE D’ONHAYE

La province de Namur compte deux lieux de culte
régionaux importants. jadis fort fréquentés par les éleveurs
de bétail et les fermiers en général : celui de Ste Brigitte a
Fosses et celui de St Walhere a Onhaye.

Je me bornerai ici, a partir du remarquable mémoire de
Corinne Hoex. cité dans la bibliographie. 2 montrer le
-ayonnement respectif de ces deux cultes et leur confronta-
tion dans la région limitrophe de I’un et de I"autre

La province de Namur est ici figurée avec ses trois
arrondissements.

1. Culte de Ste Brigitte

Son épicentre, Fosses, le fait toul naturellement se
développer dans I'arrondissement de Namur (28 lieux de
culte), mais il mord aussi sur celui de Philippeville (6 lieux ).
Sans étre toutefois présent dans celui de Dinant ol il subit la
concurrence victorieuse du culte de St Walhere.

2. Culte de St Walhere

Son épicentre 2 Onhaye le destine a s’implanter tres
fortement dans I’arrondissement de Dinant (69 lieux de
culte), mais il mord a la fois sur |"arrondissement de Philip-
peville (44 lieux de culte auxquels par proximité géographi-

Is

N

s Bugitn @8
S Uabhiee (9)

[m]

Tnee. Ton Conaw

]
5= Buigita (0)

que. il faut en joindre 3, de Givet) et sur celui de Namur 9
lieux).

Des deux cultes, celui de St Walhere est le plus impor-
tant. Plus récent (fin XII-XIII* s.) que celui de Ste Brigitte
(VIII-IXE s.), il totalise 122 lieux de culte, devangant forte-
ment Ste Brigitte (34 lieux de culte).

3. Lieux secondaires de culte

Le culte de St Walhére comme celui de Ste Brigitte se
répartissent en un lieu de culte principal (St Walhere: On-
haye; Ste Brigitte : Fosses) et en lieux secondaires, c’est-a-
dire ceux ou les pelerins les plus proches se rendent plutot
qu’au chef-lieu du culte.

4. Importance de ces cultes populaires

Le dénombrement fait apparaitre que 156 loca
(chiffre approximatif sans doute mais indicatif) servenf
St Walhere et Ste Brigitte.

C’est typiguement un culte populaire clientele essen-
tiellement rurale. En effet, St Walhére comme Ste Brigitte
sont d’abord invogqués contre les maladies des bestiaux. Or,
il faut se souvenir que les grandes découvertes dela mfj:dl?‘
cine vélérinaire, capables d’enrayer les redoutables épideé-
mies du bétail (el la perte d’un troupeau est une catastrophe
économique pour 1’éleveur) sont relativement récentes : 1a
peste bovine n’est conjurée que vers 1872, la pleuro-pneu-
monie aprés 1892, et la fievre aphteuse apres 1945. La
généralisation des soins vélérinaires n’est sans doute pas
antérieure 4 1940-45. Ce qui explique 2 la fois 1a popularité
de ces cultes et le grand nombre de localités qu’ils concer
nent.

lités

R



ToUR SAINT DIERRE

St Jear /
e sk 3
Ont des aheEYﬁ @ _ Y

Mantsécral

A
fa,,‘//a/
+ Chapalle

Baty
Stz Adune

cor€E e lal=2

Crote de
la Vabalte.
L\j’
oo
™
Goltede, 4]
St o Sarfite

ANNEXE 3 :
SAINTS DE POTALES/CHAPELLES
ET SAINTS D’EGLISES

1l est intéressant de rappeler que le culte populaire a tel
saint répond a divers motifs :

- le saint invoqué dans un monument votif peut étre I'ex-
pression d’une dévotion toute particuliére du donateur :
ainsi, une Ste Virginie, isolée, dans toute une région.

- ce saint peut aussi faire partie des grands saints populaires
traditionnels dont on retrouve de multiples exemplaires
dans les potales et chapelles, comme Ste Barbe.

Certains de ces saints figurent aussi dans I’église du
lieu. Leur présence est le sceau officiel de I’Eglise mis sur
leur culte.

Toutefois, on observe que 1a ot une grande institu-
tion religieuse (abbaye, collégiale) a pris la gestion d’un
culte avec pelerinage important, elle le fixe chez elle : 2 St-
Gérard, ceux de St Pierre, de St Eugéne et de St Gérard; a
Fosses, ceux de St Feuillen et de Ste Brigitte; 3 Maredsous,
celui de St Benoit.

Alors, on ne trouve pas, ou trés peu, dans la localité ou
aux environs, de monuments votifs en ’honneur du grand
saint local.

Mais des lieux secondaires de culte peuvent naitre
distance du lieu de culte principal (je renvoie a I'annexe 2).
Autre cas de figure : le culte principal, originel, est fixé
dans une chapelle de pélerinage, en dehors du village.
L église peut posséder une statue du saint local, mais ses

dévots continuent de se rendre au lieu du pelerinage pour y
déposer bougies et ex-voto. Ainsi, a Haillot, le culte bien
vivant de St Mort continue de se dérouler dans la chapelle
supposée étre celle de son ermitage (S7 Mort és bwés).

Enfin, dans une localité, un culte populaire nouveau
peut en remplacer un autre. A Florennes, jusqu’en 1796, date
de I'expulsion des moines, un culte populaire se déroulaiten
I’honneur de St Jean-Baptiste, patron de I'abbaye. Un Tour
promenait la chasse dans la ville et se terminait au monastére
duquel deux fontaines permettaient aux pelerins d’accom-
plir les rites traditionnels : 2 1'une, ils allaient boire; a I'autre,
se laver,

Avec 'abbaye, disparaissent les supports du culte :
statue, tour, fontaines.

Mais, vers 1823, nait un nouveau culte populaire, celui
de St Pierre, fixé dans une ancienne chapelle : Saint-Pierre-
hors-la-ville, attestée en 1221. Il s’exprime par une marche
militaire enuniforme du ler Empire et prend de plus en plus
une allure profane.

Aussi, récemment, le doyen Pirotte et son équipe, créent-
ils un rour i caractere religieux avec des stations A diverses
potales et chapelles de la localité. 1l prend naturellement le
nom de Tour Saint-Pierre. Ainsi, le culte multi-séculaire et
populaire de Saint-Jean se trouve remplacé par celui, nou-
veau, de Saint-Pierre.

;-_;







ORIENTATION

BIBLIOGRAPHIQUE




im BIBLIO-

GRAPHIE

Quelques remarques

1. Pour la facilité du lecteur, j’ai classé cette bibliogra-
phie par grands thémes, mais, bien entendu, il peut y avoir,
de theme a théme, des recouvrements qui sont inévitables.

2. Les ouvrages cités sont souvent récents : la plupart
d’entre eux contiennent évidemment une bibliographie qui
permet au lecteur de s’orienter vers des ouvrages plus
anciens.

3. J’ai renoncé a citer :

- toutes les revues régionales existantes ou ayant existé
et concernant 1’archéologie, 1’histoire régionale et le
folklore (dans la grande diversité de ses domaines). En
effet, ces trois themes peuvent assez souvent se super-
poser.

- tous les livrets ou plaquettes de pelerinage, souvent
trés rares, parus au XIX¢ s. surtout, pour exalter -sans
guere de critique historique- une dévotion et un sanc-
tuaire particuliers. Ils restent évidemment précieux
puisqu’ils fixent les rites utilisés jusqu’au XIX*s. bien
avancé avant que ceux-ci ne soient supprimés par une
autorité ecclésiastique devenue sourcilleuse oune soient
tombés d’eux-mémes en désuétude.

1. Quelques ouvrages de référence

DICTIONNAIRES :

- d'archéologie chrétienne et de liturgie
- catholicisme * hier, aujourd’ hui, demain
- de spiritualité.
ENQUETES DU MUSEE DE LA VIE WALLONNE

REVUES REGIONALES d’archéologie, d’histoire et de
folklore, arrétées (ex.: Wallonia [1897-1914] ou toujours en
cours de publication.

2. Coup d’il historique

- M. ALBARIC : Histoire du missel frangais, Turnhout/
Paris (1986).

- U. BERLIERE : Anciens pélerinages bénédictins dans
Revue liturgique et monastique, X1, 1926, p. 207, 252.

- C.BREMONT/J. LE GOFF:L’ «exemplum» (au Moyen
Age), Tumhout (1982).

- G. CHOLVY : Le catholicisme populaire en France au
XIX¢ s. dans Le Christianisme populaire, Les dossiers de
" histoire, direction : Bernard Plongeron, Paris (1976).

- A.DIERKENS : -L'implantationdu christianisme dans
les campagnes de I Entre-Sambre et Meuse, Abbayes et
paroisses (VIlle-XIe s.), Bruxelles, U.L.B. Faculté de
Philosophie et Lettres, Histoire, mémoire dactylogra-
phié, 1982-83 (3 tomes).

- Abbayes et Chapitres entre Sambre

et Meuse, Singmaringen (1985).

- E. DELARUELLE : La piété populaire au Moyen Age,
Turin (1975).

- J. DELUMEAU : Histoire vécue du peuple chrétien, 1. 1
et 2, Toulouse (1979).

- J.DELUMEAU : La peur en Occident, Paris (1978).

- G.GATTI: Lachristianisation des traditions fokloriques
au Moyen Age dans Annales Economies, Sociétés, Civi-
lisarions, 34 (1979), p. 929-42.

- B.GEREMEK : L' «exemplum» et la circulation de la
culture dans Mélanges de I Ecole Frangaise de Rome, 92
(1980), 1, p. 153-170.

- G. LE BRAS : Introduction a I histoire de la pratique
religieuse en France, Paris (1942), Bibliothéquede I’Ecole
Hautes Etudes, Sciences religieuses, Vol. LVIle.

- A.LOTTIN : Contre-réforme et religion populaire d;-ms
Lareligion populaire a travers ! histoire sous ladirection
de Y.M. Heilaire, Paris (1981).

- R.MANDROU : La culture populaire aux XVHe-XVille
s., Paris (1986).

- M.MENARD : Mille retables manceaux, (XV1le-X VIlle
s.), Paris (1980).

- PIETE POPULAIRE EN NAMUROIS : Exposition du
Crédit communal, Namur (1989).

- J.PIROTTE : Images des vivants et des morts, Louvain-
la-Neuve (1974).

el



. J. PIROTTE : Les pélerinages en Wallonie dans La
Belgique et ses dieux, églises, mouvements religieux,
laics, L.L.N. (1985), p. 255-70.

- J. PIROTTE : L' univers des objets, supports de la foi. le
recours a I' objet pieux et son évolution, du XVIe au XXe
s. dans Lumen Vitae, t. XLI, 1986, p. 139-154.

- B.PLONGERON : - La religion populaire dans I' Occi-
dent Chrétien, Colloque de Chantilly (1975); -Lareligion
populaire, approches historigues, Paris (1976).

- C.ROSENBAUM/M. ALBARIC: Unsiécled images de
piété (1814-1914), Catalogue de I’exposition du Musée -
Galerie de la Seita, Paris (1984).

- J. TOUSSAERT : Le sentiment religieux en Flandre a la
fin du Moyen Age, Paris (1963).

- A.VAUCHER : La spiritualité au Moyen Age occiden-
tal (Vllle-XlIlle s.), PUF, SUP, I'historien, 19, Paris
(1975).

\-. A. VIRCONDELET : Le monde merveilleux des images
pieuses, Paris (1988).

3. Héritage celte et romain

- 1. BAYET : Histoire politique et psychologique de la
religion romaine, Paris (1973).

- L. BONNARD : La Gaule thermale, Paris (1908).

- A.DE VRIES : La religion des Celtes, Paris (1963).

- H.P. EYDOUX : - Monuments et trésors de la Gaule,
Paris (1958); - Hommes et dieux de la Gaule, Paris (1961).

- M. FOUSS : La vie romaine en Wallonie, Gembloux
(1974).

- A. GRENIER : Les religions étrusque et romaine; La
religion des Celtes, Coll. Mana, Paris (1948).

- A, GRENIER : Manuel d’'archéologie gallo-romaine, t.
IV, Monuments des eaux, Paris (1960).

- Ch.RENGL: Lesreligions de la Gaule avant le Christia-
nisme, Paris (1906).

- M.RICHARD : Le thermalisme gallo-romain, en parti-
culier dans les stations du S.-O. et des Pyrénées, Bor-
deaux (1968).

- A. VARAGNAC : Les Celtes et les Germains, Coll.
Religions du Monde, Paris (1965).

- ClL VAILLAT : Le culte des Sources dans la Gaule
romaine, Paris (1932).

4. Religion populaire :

approches sociologiques

- J. ANCION : La religion populaire, servitude ou libéra-
tion, Paris (1987).

Ph. ARIES : Religion populaire et réforme liturgique,
Paris (1975).

- S.BONNET : A hue et a dia, Paris (1977).

- P.BOURDIEU : Genése et structure du champ religieux
dans Revue Frangaise de sociologie, XI1, 1971, p. 295.

J. BURNOTTE : Religion populaire et Pouvoir, theése

manuscrite, U.C.L., Faculté de théologie (1983).
COLLECTIF : Religion populaire, chemin de libération,
synthése dela journée d’étude, Namur, avril 1990, Bruxel-
les (1991).
CONCILIUM : - Sociologie de la religion, persis-
tance de la religion, n° 81 (janv. 1973);

- Religion populaire, contexte cultu-
rel, points de vue théologiques, n° 206 (1981).
P. DELOOZ : Sociologie et canonisations, Ligge (1969).

ENQUETE sur la spiritualité populaire dans Revue
d’ histoire de la spiritualité, 49, 4 (1973), p. 493-504.

P. HOGGART : La culture du pauvre, Paris (1970).

F.A. ISAMBERT : Le sens du sacré, Féte et religion
populaire, Paris (1982).

B. LACROIX/P. BOGLIONI (sous la direction de :) Les
religions populaires, Colloque international de I’Univer-
sité Laval, Québec (1970). Actes édités a I'Univ. Laval,

Histoire et sociologie de la culture, 3,
BIBLIO- EE!

(1972).
M. OCHSE : La nouvelle querelle des P p—

images, Paris (1952).

R. PANNET : La religion populaire,
Paris (1974).

B. PLONGERON : La religion populaire (aspects histo-
rigues, théologies de la libération) dans Etudes, 348/4,
Paris (1978); p. 535-548.

A. ROUSSEAU : Religion, culture et rapports sociaux
dans Recherches de sciences religieuses, 65/3 (1977), p.
474-504.

G.THILS : Lareligion populaire dans Le temps et la Foi,
4, 8e année, (1978), p. 313-332.

5. Saints et sainteté

ACTA SANCTORUM des Bollandistes, janvier a no-
vembre. Classement des saints selon le calendrier.

BENEDICTINS DE PARIS : Vie des Saints, classement

selon le calendrier, t. 1 2 12, t. 13 : tables, Paris (1935-
1956).

Ch. BAUSSAN : Images populaires des saints, Paris
(1927).
H. DELEHAYE :

- Les légendes hagiographiques
Bruxelles (1905); e

- Les origines du culte des martyrs,
Bruxelles (1912);

. - Sanctus : Essai sur le culte des
saints dans I’ Antiquité, Bruxelles (1927y;

» - Les Passions des martyrs et les
genres littéraires, Bruxelles (1921):

-Atraverstrois siécles - ' ey
Bollandistes (1615-1915), Bruxelles (1919), vre des

Th-J. DELFORGE : Les saints

populaires d .
Gembloux (1977). pulaires de Wallonie,

~—




- A.DEREUME : Les Vierges miraculeuses de la Belgi-
que, Bruxelles (1895).

- J. DOUILLET : Qu’est-ce qu'un saint ?, Paris (1957).

- R. DE WARSAGE : Calendrier populaire wallon, réed.
anastatique, Bruxelles (1988).

- O.ENGELBERT : La fleur des saints (selon 1'ordre du
calendrier), Paris (1984).

- 1.FIVET: Les saints familiers du pays de Namur, s.1.n.d.

- L. GOUGAUD : Les saints irlandais hors d'Irlande,
Louvain (1936).

- C. HOEX : St Walhére. culte, vie, iconographie, Gem-
bloux (1974).

- J. DE VORAGINE : La Légende dorée (XIlle s.), multi-
ples éditions.

- J. LADAME : Les saints de la piété populaire. Paris
(1985).

J. LECLERCQ : Saints de Belgiques, Bruxelles (1942).

- J.LEFEVRE : - Saints familiers de
Wallonie, Tournai (1947).

M - Sub tuum praesidium : plaquette pour
GRAPHIE le 550¢ anniversaire de la fondation de

1'Université de Louvain, LLN (1976) :
Quelques grands saints wallons.
- Abbé MAHO : La Belgique a Marie, Bruxelles (1930).
- A. MEYRAC : Légende dorée des Ardennes, Reims
(1908).
- A.MICHAUX : Le culte de St Méen a Briily -de-Pesches
dans Pays de Namur, n° 40, juillet 1975, p. 106-118.

- J.MOLANUS:
- Indiculus Sanctorum Belgii, Louvain (1573);
- Natales Sanctorum Belgii, Douai (1616);
- De historia Sanctorum imaginum et picturarum pro
vero earum usu contra abusus, Anvers (1617).
- PETITS BOLLANDISTES : Vie des Saints, classement
selon le calendrier, Paris (1866).

- Pierre PIERRARD : Larousse des prénoms et des saints,
Paris (1976).

- SAINTYVES : Les saints, successeurs des dieux, Paris
(1907).

- Chanoine SCHMITZ : Eglises et chapelles du diocése de
Namur dans Le diocése de Namur a Marie, (1942-3),
Brochures n®2, 8 et 11.

- VIE SPIRITUELLE (Revue), 1989, n° 1 a 5, Sur la
Sainteté :tous les saints, pourquoi des saints, visages de
saints, sainteté cachée, saints de demain.

6. Iconographie des saints
- BARBIER DE MONTAULT : Traité d'iconographie
chrétienne, t. 1 et 2, Paris (1890).

- Ch. CAHIER : Caractéristiques des saints dans I'art
populaire, . 1 et 2, Paris (1867).

- Abbé CROSNIER :/conographie chrétienne,Paris (1848).

- L. CLOQUET : Eléments d'iconographie chrétienne,
Lille (1890).

- Corinne HOEX : Recherche iconographique fondée su)-
le culte populaire de Ste Brigide et des saints Monon et
Walhhére, U.L.B., Section Histoire de I'art et archéolo-
gie. mémoire dactylographié, Bruxelles, U.L.B., 1971-2.

- LEXIKON DER CHRISTLICHEN IKONOGRAPHIE,
t. 1 4 8, classement alphabétique des saints, Freiburg in
Brisgau (1968-1976).

- L. REAU : Iconographie de I'art chrétien, Paris (1955-
1959). Sur les saints : classement alphabétique, 1. I11 (vol.
1a3).

7. Art religieux et art populaire

- ENCYCLOPEDIA UNIVERSALLIS : article Art popu-
laire, t. XIII, p.336 sv.

- P.J. FOULON : La sculpture populaire. Analyse d'un
cas: le calvaire duBois du Grand Bon Dieu a Thuin dans
Commission Belge de Folklore, Section wallonne, Col-
lection Folklore et art populaire de Wallonie, vol. 1lI,
Ministere de la Culture frangaise, Bruxelles (1972) - tiré
a part.

- L. GAUTIER : Lentres d’un catholique (art. du XI1Xe s.)
Paris (1876).

- J. HELBIG : Le baron Béthune, Bruges (1906).

- AbbéHUREL: L artreligieuxcontemporain, Paris (1868).

- IMAGIERS DUPARADIS : /mages de la piété populaire
(XVe-XX¢ s.), Bastogne, Musée en Piconrue (1990).

- Abbé JACQUIN : Dictionnaire usuel du curé de campa-
gne, Paris (1848).

- A.LEMEUNIER (sous la direction d’ :) Le néo-gothique
dans les collections du musée d art religieux et d art
mosan, catalogue de 1’exposition (1990).

- E. MALE : L’art religieux de la fin du Moyen Age en
France, Paris (1908).

- Marie-Claire RENNESON : Les images religieuses en
Belgique, Institut Supérieur d’études sociales de I’Etat,
Section Bibliothécaires-Documentalistes, mémoire dac-
tylographié, Bruxelles (1978).

. Abbé SAGETTE : Essai sur I'art chrétien, Paris (1853).

- SAINTS PROTECTEURS ET GUERISSEURS EN AR-
DENNE, Bastogne, Musée en Piconrue (1986).

- C.SAVART: A larecherche de ' «art dit de St Sulpice”
dans Revue d histoire de la spiritualité 52 (1976),n° 3-4.

- TRESORS D’ARDENNE : Art religieux et croyances
populaires en Ardenne et Luxembourg, Bastogne, Musée
en Piconrue (1987).

- A.H. VAN HEURCK :

- Histoire de I'imagerie populaire flamande, Bruxelles
(1910).

- Les drapelets de pélerinage en Belgique, Anvers
(1922),

L



8. Traditions et folklore

L.BANNEUX : L' Ardenne mystérieuse, Bruxelles (1930).
Brigitte CAULIER : L'eau et le sacré, Paris (1990).

COLLECTIF : La Wallonie, le pays et les hommes,
Bruxelles (1981).

A. DOPPAGNE : Esprits et gens du terroir, Gembloux
(1977).

I. LEFEVRE : Traditions de Wallonie, Verviers (1976).
0. LEMAIRE : Folklore au pays wallon, Gand (1892).

A. MEYRAC : Traditions, coutumes et légendes des
Ardennes, réédition anastatique, Paris (1968); La Forét
des Ardennes, rééd. anastatique, Paris (1968).

P. MOREAU : Les sanctuaires a répit dans En Fagne et
en Thiérache, 22, t. 87, (1989), p. 14-22.

J. ROLLAND : Les marches militaires de I’ Entre-Sam-
bre-et-Meuse dans Enquétes dumusée de lavie wallonne,
t.V,n®57-58,p. 257-296, Liége (1950).

J.C. SCHMITT : Religion populaire et culture folklori-
que dans Annales | Economies | Sociétés | Civilisations,
31le année, n° 5, sept-oct. 1976, p. 941-54.

P. SEBILLOT : Le folklore de France, Paris (1968), t. 1
ad.

TRADITION WALLONNE : Revue annuelle de la
Commission royale belge de Folklore (Ministére de la
Communauté frangaise de Belgique), Paris, t. 1 (1984) a
t. IV (1989).

A. VAN GENNERP : Cultes liturgiques et cultes populai-
res dans Le folklore brabangon, 77, avril 1934, p. 287-
299.

F.X. WEISER : Fétes et coutumes chrétiennes : de la
liturgie au folklore, Tours (1960).

9. Superstitions et survivances

BERENGER-FERAUD : Superstitions et survivances,
Paris (1896).

J. CHALON : Les arbres fétiches de la Belgique, Anvers
(1912),

J. CHALON : Fétiches, idoles et amulettes, St-Servais-
Namur (1920).

A. du CHESNEL : Dictionnaire des superstitions, er-
reurs, préjugés et traditions populaires, Paris (1856).
H. ESTIENNE : Traité préparatif a I'Apologie pour
Hérodote, Lyon (1592), nouvelle édition : Paris (1879).
P. LE BRUN : Histoire critique des pratiques supersti-
tieuses..., 1. 1 & 4, Paris (1750).

P. PARFAIT ; L'arsenal de la dévotion, Paris (1876).

1.B. THIERS : Traité des superstitions qui regardent les
sacremens..., Avignon (1777).

10. Médecine religieuse et populaire

- R.DASCOTTE : Les maladies portant le nom d’un‘sginr
guérisseur dans la région du Centre dans Traditions

wallonnes, t. IV (1987).

- P. HERMANT : La médecine populaire, n° spécial (43-
48) du Folklore brabangon, 1928.

- HOCK : Croyances et remédes populaires au pays de
Liége, Liege (1873).

- Corinne HOEX : Médecine populaire et religion : les
saints guérisseurs dans La médecine populaire en Wallo-
nie, Actes du Colloque, U.L.B. (1974), Bruxelles (1978),
p. 59-67.

- Ch. LEESTMANS : Guérisseurs et rites magiques : de
I"histoire a I enquéte orale dans Tradition wallonne, t.

IV (1987).

- P.MORY :Lerecoursactuel aux saints guérisseurs dans
Tradition wallonne, t. 111 (1986).

- 1. PIROTTE : Priéres merveilleuses
et foi populaire en Wallonie aux X1Xe-
XXe s. : Le médecin des pauvres fjﬂl"lS BIBLIO- E
Fédération des Cercles d’archéolo- SRAPILE
gie er d’ histoire de Belgique, XLIVe
Session, Congres de Huy (1976), t.
III, 677-683.

- TRICOT-ROYER (Dr) : La médecine religieuse en
Belgique : Saints invoqués et lieux de pélerinage dans
Revuede Thérapeutique Meurice,n® 18, 15 janvier 1939,
p. 1729 sv.

11. Monuments votifs régionaux

- J. DE BECO/]J. MOSSAY : Inventaire des chapelles de
pierre bleue du Hainaut, (= Hainaut S., belge et frangais),
Avesnes, s.d.

- CHIREL (= Cercle d'histoire religieuse du Brabant wal-
lon) : Chapelies et potales en Brabant wallon dans Revue
d'histoire religieuse du Brabant wallon, n° 4 (1990, a
paraitre fin avril 1991,

- R. HIERNAUT (sous la direction de :) Calvaires et
chapelles en Hainaur, dans Bulletinde I' Association «Les
amis des calvaires et chapelles du Hainaut», 12re année,
n° 1 (ler décembre 1948) A 15e année, n° | (mars 1962).

- J.P. LENSEN : Croix, portales et chapelles au pays de
Visé : Société archéologique et historique du Musée
régional d’archéologie et d’histoire de Visé, 1989.

- P.MEURICE : Croix, calvaires, niches et chapelles de
Lessines dans Cercle dhistoire de I entité lessinoise
(1986).

- L. F{ADEMECKER t Les maisons a potales du début du
XV l_le s.etl'artarchitectural mosan dans Cercle archéo-
logique des cantons de Fléron et de Grivegnée (1972).







TABLE

DES MATIERES







5 AVANT-PROPOS
7 PREFACE
9 PROLOGUE
Cheéres potales
PREMIERE PARTIE

Approches de la foi populaire

19 CHAPITRE 1
Aux origines de la foi populaire
25 CHAPITRE 2
Le contenu et les supports
traditionnels de la foi populaire
37 CHAPITRE 3
La dévotion envers les saints 12000 (159
GRAPHIE
49 CHAPITRE 4
L'art religieux populaire
53 CONCLUSION
DEUXIEME PARTIE

Potales et chapelles au "Pays de Brogne" :
expressions régionales de la foi populaire

59

63

69

73

135

INTRODUCTION
Quelques cadrages

CHAPITRE 1
Les lieux, les époques et les pPatronages

CHAPITRE 2
Les caractéristiques et attributs des saints

CHAPITRE 3
La "guirlande" des saints au pays de Brogne

CHAPITRE 4
Les vieilles Notre-Dame de chez nous

141

145

151

CONCLUSION GENERALE

ANNEXES

ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

&;—‘—




PARUS DANS LA MEME COLLECTION : ‘

L’ Affaire Calbalasse: un crime a Malonne en 1787, par Jean Hockay;

Assesse: une paroisse, une église, par Jean-Louis Javaux et Jacques Lambert;

Richesses et miséres des houilléres namuroises et jamboises de la fin du XVIII a nos jours, '
par Adolphe Prouveur et Alphone Jacques; ’
Petite histoire de la musique @ Namur, par Marc Ronvaux;

- L’histoire des moulins @ Namur aux XIX* et XX siécles, par Alphonse Jacques et Adolphe Prouveur;

Petite histoire du cinéma a Namur 1900-1990, par Michel Amold. ‘

4‘4








{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

