SAINT-CLOUD, = IMPRIMERIE DF DBFLIN-MANDAR.



OEUVRES COMPLETES

DU BIENHEUREUX

A.-M. DE LIGUORI,

EVEQUE DP SAINTE-AGATHE DES GOTHS,
TRADUITES DE L,ITALIEN EN FRANCAIS ET MISES EN ORDRE,
PAR UNE SOCIETE D'ECCLESIASTIQUES,
sous la direction
DE MM. LES ABBES VIDAL, DELALLE ET BOUSQUET.

OUVRAGE DEDIE A MONSBIGNEUR L'ARCHEVEQUE DE PARIS,

TOME QUATORZIEME,

GEUVRES ASCETIQUES,

SERMONS,

PARIS,
PAUL MELLIER, LIBRAIRE -EDITEUR,

PLACE SAINT=ANDRE DES ARTS, 11,

PARENT - DESBARRES, n LAGNY FRERES,

RUE DE BUSAY, 12 BT 14, RUE BOURBON—LE—CHATEAU, 1.

1842.



iv PREFACE.

appelée & satisfaire, c’est celui des enseignements sé-
veéres de Ia morale évangélique. Ces hommes croient.
Ce qui leur manque, ce n’est pas la foi; c’est la pra-
tique, c’est la charité. Le prédicateur doit donc étre
surtout un prédicateur de morale.

Chez nous, au contraire, nation indifférente, in-
croyante, oublieuse d’'un symbole appris superficiel-
lement al'agede Venfance, c’est d’abord, ¢’est surtout,
c’est sans-cesse le dogme catholique qui doit faire
Pobjet des prédications. Les diverses solennités de
Iéglise offrent le plus magnifique ensemble dogma-
tique & exploiter auzéle et autalent de I'orateur sacré,
Déduite de Penseignement du dogme, la morale,
portant ainsi avec ellesa sanction, pénétrera les ames
de sa force et de sa lumiére désormais invincibles, ct
si les nombreuses stations quadragésimales, données
dans nos grandes villes, ne raménent pas les popula-
tions dans les vaics qui conduisent A Dicu, c'est que
pour lordinaire ceux qui exercent le ministere de la
parole, dans ees occasions, quelquefois avec un ta-
lent si rare, ne se sont point dit assez 4 eux-mémes
que la foi est l¢ premier et le plus pressant besoin de
leurs auditeurs.

Puisens donc dans cet arsenal sacré que nous ou-
vre le docte prélat : armons-nous-y du glaive de la
parole , et sachons nous servir de cet instrument de
conquétes évangéliques en la maniére que P'exigeront
lIes ennemis que nous aurons a combatire. La parole
de Dieu ne saurait étre enchainée : Malheur donc i
nous si pous n’évangélisons!



BUT DE L’OUVRAGE.

Nous ne donnons point & ce livre le titre de Dosi-
NICALE 0U D’ANKUEE , Mais sculément celui de Stamons
ABREGES, pour ‘tous les Dimanches de 'année. Nous disons
abrégés, parce que blen qu "ils renferment assez de
matiére pout chaque sermon , néanmoins les senti-
ments qui en ressottent sunt exposés d’une maniére
cour(e, succinte. Ce n’est pas au point cependant que
Ié¢ lecteur ne puisse en saisir la substauce; ce qm
donne encore A cet ouvrage l'avantage de pouvou‘
servir de lectures spirituelles. Nous nous sommes
abstenus de donner  chaque sujet Pétendue qu'il sem-
blait démander,afin de laisser chaque conipositeurlibre
@’y ajouter les détails qu’il croira convenables. 11 est
ihpossible qu'un prédicateur débite avéc chaleur lés
seatlments de son sermon, s’il ne se les est pas rendus
propres et personuels en quelque manidre. Aussi
n'avons-nous fait qu'eMeurer cesdilférents s sujets, hn\
laissant a liberté de les étendré & son chonx et par ce
moyen de se les approprier.

.'Nousy avons encadré un grand nombre de maximes,
des écritures et des SS. Péres, et une foule de ré-
flexions varides (bien au-dela de ce qu’ilien faut pour
chaque sermon) » afin quele lecteur pulisse les choisir
et en faire usage selon son gott, Nous nous sommes
altachés en oulre & les revétir d’un style simple et
facile, tel que le demande le bien des ames, lors-
qi’on adnnonce la parole de Diéun. Pour enflammer lcs
autres , il faut d’abord étre enflaimmé soi-iméme.



6 BUT DE L'OUVRACE.

AVERTISSEMENT INDISPENSABLE.

I. Le premier devoir de tout prédicateur , 8'il veut
que sa parole porte des fruits abondants, est de moins
s’attacher a satisfaire ses intéréts matériels et ceux
de son amour-propre, qu'd conquérir des dmes au
ciel. 11 est donc nécessaire , avant tout, que celui qui
se consacre 4 la haute mission d’apétre de Dleu le
supplie avec ferveur d’allumex dans son éme le feu
sacré de son divin amour, aﬁn que ses sermons pro-
duisent d’heureux résultats. Quelqu un ayant demandé
auR. P. Jcan Avila ce. qu’il fallait faire pour bien
précher ¢« Aimer heaucoup J¢sus-Christ, répondit-il. »
En effet, il est arrivé bien souvent que des prédi-
cateurs , doués de cette grace 1neﬁ'able, ont plus fait
avec un seul piéne s que d’antres avec un grand
nombre. .

I1. Saint Thomas de Villeneuve prétend que les
paroles du prédicateur doivent étre autant de fleches
de feu, qux frappentl’audlimre et l’embrasent de I'a-
mour de Dieu. « Mais quel feu (a;oute-t—ll) ‘peuvent
porter dans les ceeurs ces longs sermons monotone~
ment récités, et qui semblent couler d’une montagne
‘de neige ? » On lit dans St.—Fran(;mb de Sales quela
langue parle & Poreille, et que le cceur parle au coeur;
ce qui veut dire, qu’il est impossible d’exciter chez
les autres des sentiments dont on n’est pas soi-méme
vivement pénétr.é; Les lampes sont comme des lampes
de feu et de flammes. Lampades ejus, Ia?npades ignis
atque flammarum. (Cant. vin. 6.) 11 wappartient qu'an
feu seul de l)ruler , etala ﬂamme seulc d’eclalrer
St.-Bernard exprime la méme uke as une aulre ma-
niére ; « 1l faut , dit-il, étre & 1a fois réservou', et
dquéduc. Réservoir pour amasser dans son dme des



BUT DE L’OUVRAGE. Vi

trésors damour et de zéle; aquéduc, pourlesfaire passer
chez les autres.

I1I. Venons maintenant 3 la matitre des sermons.
Il faut avoir soin de choisir les sujets qui sontle plus
propres A faire naitre Fhorreur du péché et Pamour
de Dieu. Aussi doit-on surtout parler des fins der-
niéres, de la mort, du jugement, de Penfer, du para-
dis et de I'éternité ; selon le conseil de I'Esprit Saint.
« Souvenez-vous de vos fins dernitres et vous ne pé-
cherez jamais. » Memorare novissima tua, et in @ternum
non peccabis, { Eccl. vi. 40.) 11 est bon de rappeler
souvent la pensée de la mort, I'incerlitude de ce mo-
ment terrible qui met fin aux joies ainsi qu’aux dou-
leurs de ce monde ; et de mettre sous les yeux des au-
diteurs la peinture effrayante de la mort du pécheur ,
et le tableau consolant de la mort heureuse du juste.

IV. 11 ne faut laisser passer aucune occasion de
parler de 'amour que nous porte Jésus-Christ, de
I’obligation oli nous sommes de 'aimer, et de la con-
fiance que nous devons avoir en sa miséricorde , lors-
que nous voulons nous corriger de nos défauts. Il est
des prédicateurs quine cessent de fulminer, nesachant
parler que de vengeance céleste , de terreurs , de me-
naces et de chatiments. Sans contredit, rien n'est
plus capable de réveiller les pacheurs du someil de
Piniquité ; mais il est nécessaire de leur faire sentir
en méme temps, qu'ils ne sauraient persévérer long-
temps dans la voie du salut , si la crainte seule les re-
tient. L’amour est ce lien d’or qui unit les ames a
Dieu, qui les rend supérieures a la tentation, et leur
donne la force de pratiquer la vertu. « Aime et fais
ensuite ce que tu voudras, dit St.-Augustin. » Ama
et fac quod vis. Celui qui aime sincérement Dieu , fuit
avec soinles occasions de Poffenser, et ne cherche qu’a



8 BUT DX L’OUVRAGE.

lui complaire. Et ¢’est icile cas de citer encore cesbelles
parolesde St.-Francois de Sales : « It est bien faible, Pa-
mour qui ne prend pas sa source dans {a passion ded.-C.! »
Vouldnt par 12 nous apprendre que rien n’est plus
propre que la passion 4 nous faire aimer Jésus-Christ.
V. Pour arriver & ce but, il est'utile aussi d’entre-
tenir les pécheurs de la eonfiance qu'ils doivent avoir
en Jésus-Christ, ¢'ils veulent renoncer au péché. Viam
mendatorum luorum cucurri 5 cim dilatasti cor meum.
{ P8. cxvin. 32. ) Le cceur qui s’ouvre a la confiance
marche facilement dans les voies du Seigneur. On
doit encore revenir souvent sur les heurcux effets de
Pintercession de la' mere de Dieu, et, sans parler ici
des sermons qu’on préche les jours de ses fétes, tels
que V'Annonciation, UAssomption, N.-D. de Bon-Se-
cours, N.-D. des Doulgurs etc, il ne faut pas non plus
négliger, dans les antres prédications, de faire naitre
dans les dmes la dévotion a la B. Vierge. Il est des
prédicateurs qui n’oublient jamais dans leurs prones ,
de citerle nom de'Marie, rappelant, ou quelque grice
accordée par cllé Aun de ses serviteurs, on quelgue dé-
vote pratique & son-inicntion,ou quelque priére bonne
& lui adresser.
VI. On doit de plus revenir souvent sur les moyens
de se maintenir én grice auprés de Diea, tels que
fuir les occasions dangereuses et les manvaises com-
pagnies, fréquenterlessacrements, et surtout ne cesser
dé se recomimander & Dieu ct & la B. Vierge , pour en
‘obtenir les grdces Hécessaires alt salut, et principale-
ment celle de lx persévérande et de Pamour de Jésus-
“Christ, sans lesquelles nous me pouvons nous sauver,
VII. Eitfin on doit eficofe §'élever souvent contrele
sactilége dunt se rentdent coupabled ceux qui, par
fiusét'honte , cacent’ quelgue péché er confession.



BUT DE L’OUVRAGE. Iy

Ce crime n'est malheareusement que trop fréquent,
surtout daps les petits endroits, et il énvoie bien des
ames en enfer. Ilsera bon de leur mettre de temps a
autre scus les yeux I'exemple de quelque maiheu-
reux, damné pour avoir céi¢ en confession quelques-
unes de leurs fautes.

VIII. Nous allons maintenant dire quelques mots

touchant les parties du sermon. On en compte neuf:
' Pexorde ou propesition, la divisios:, I'introduction ,
la preuve, la réfutation, Mamplification, lq péroraison
ou conclusion , I'épilogue et les mouvements oratoires:
elles peuvent se réduire a trois principales, saveir:
1°l'exorde ; 2° Ja preuve, qui renferme Pintraduction
qui la précede et la réfutation qui la suit ; 3° la péro-
raison ow conclusion, qui contieut I'épilogue, la mo-
ralité et les mouvements affectueux.

IX. Les rhéteurs divisent 'exorde en sept parties :
Pintroduction, la proposition générale, la confirma-
tion, la répétition, le complément, la proposition par-
ticuliére et la division : on ne lui en donne néammoins
ordinairement que trois principales: 1° la proposition
‘générale ou affection; 2° le complément ou nead qui
la lic & la proposition particuliére ; 3° la proposiiich
particuliére, ou principale, du sermon, qui renfermie
Ia division des points, Exemple : 1. I est nécessaire de
se sauvery parce quw’il W'y a point de miliea ; celui qui ne se
saure point est damné. Voila Ia proposition générale.
IX. Mais pour se sauver, il faut faire une bonne mort c’est
le complément du noead. ITL. Mais il est trop difficile de
faire une bonne mort, aprds une manvaise vie. Voila 1a pro-
Pposition particulitre ou principale du sermon, qui doit
étre & la fois claire, bréve, facile, et nue ; elle doit
surtout avoir ce dernier caractére, sans quoi i'oti ne
ferait plus un: sermon, mais bien plusicurs sérmons,



10 BUT DE L’OUVRAGE.

C’est pourquoi tous les points doivent lendre & prou-
ver une seule proposition. Exemple : Celui qui a con-
tracté de mauraises habitudes se sauve difficilement, pavce
que les mauvaises habitudes 1°. aveuglent Uesprit ; 2°. en-
durcissent le ceeur. Ce seront ld les deux points du sermon.
Ces points doivent étre courts et en petit nombre,
deux ou trois tout au plus ; il suffit quelquefois d’un
seul, comme par exemple : Lepéché mortel est un grand
crime, parce gu'il renferme unoutrage d Dieu.Soit encore:
Celui qui abuse trop de la miséricorde de Dieu o sera aban-
donné de Dieu.

X. Nous allons maintenant nous occuper du corps
du sermon, et en premier lieu de la preuve. Elle doit
-8tre un syllogisme parfait , sans toutefois en affecter la
forme , prouvant la majeure avant de passera la mi-

neure, €t la mineure , avant de tirer la conséquence.
Cea arrive ainsi quand la majeure ou la mineure ont
besoin de preuves , lorsqu’clles sont par elles-mémes
claires, et évidentes, il suffit de les amplifier sans les
prouver.

XI. Pour ce qui est de I'ordre des preuves, il est
d’usage de mettre d’abord en avant lautorité des écri-
tures et des SS. Péres; puis viennent les raisons , les
-comparaisons el les exemples. Les textes des écritures
doivent étre prononcés d’une voix grave et solennelle.
Il vaut beaucoup mieux de n’en prendre qu'un ou
deux , et de les bien développer, que d’en entasser un
grand nombre sans les commenter. 1l faut user sobre-
ment des maximes des Peres, choisir les plus courtes,
et prendre garde qu’elles renferment quelque belle
sentence. Viennent ensuite les raisons. Il en est qui
veulent qu’on se serve d'abord des plus faibles et
puis des plus fortes; mais je pense avec d’autres, que,

¢'il est indispensable de réserver les plus puissantes



BUT DE L’OUVRAGE. 11

pour Ia fin, il est bon néanmoins d’en plac'er quel-
gues-unes au commencement, garda.mt‘les moins fo-rtes
pour le milieu. Produire dés le principe 1.me m‘f"“
peu puissante, serajt porter une ﬁichel‘lse lmpre?swn
dans 'esprit des auditeurs, Aprés les raisons, arrivent
les comparaisons, les exemples. C’est la Tordre qu'il
est d’usage d’observer; cependant il peut étre utile
quelquefois de renverser cette syméttie et de mettre
en premier lieu les preuves que nous avons réservées
pour la fin. C’est ce que nous laissons au godt et a
la sagesse du prédicateur. ;
XII. La transition d’un point & un autre doit aveir
lieu . naturellement, évitant de passer brusquement
d'une idée & une avire qui fait disparate. Voici les
formules les.plus usitées et les plus faciles : « P énons
maintenunt sur Uautre point, etc. , ou bien : Nous venons
de faire observer etc. Et, pour passer d’une raison 2
Pautre, on peut dire : « Joignez d cela etc., ou bien :
oIl faut en outre consideérer eic : Ayant soin, autant que
possible , que le dernier motif du point précédent ait
quelque rapport avec celui du point gui va suivre.
X1I. Quant & Pamplification des preuves, on en
distingue de deux sortes ; la verbale, qui consiste dans
les mots, et la réelic, quia lieu ou par progression,
parexemple : C’est une vertu de supporter patiemment les
tribulations, cest une vertu plus méritoire de les désirer, et
c'est une vertu bien plus meritoire encore de les supporter
avec allégresse : ou bien elle ressort des circonstances
mémes du sujet, ou de sa comparaison avec un autre
sujet d’¢gale ou de moindre importance. C'est 2 la
peroraison que se placent ordinairement les moralités;
Pon peut cependant se permettre , quand on vient
d’avancer quelque preuve puissante , d’en tirer quel-
4quesentence morale. C'est le soin que doivent avoir leg



12 BUT DE L'OUVRAGE.

missionnaires , appelés & précher devant des gens
ignorants et grossiers, sur esprit desquels les mora-
lités font le plus d'impression : mais il faut bien se
garder d’en faire un trop fréquent usage; il faut les
rendre d’une manitre claire et concise, sans quoi elfes
provoquent 'ennui et ne font que refroidirle discours.

X1V. La péroraison renferme trois parties : 1'épilo-
gue, la moralit¢, et les mouvements aff:ctueax. L’é-
pilogue , n’est autre chose qu'on résamé du sermon,
un faisceau de tout ce quw’on a déja dit de plus con-
vaincant, pour préparer les voies aux mouvements
affectuenx. D'oir il suit que le prédicateur doit com-
mencer:a 8'y livrer en faisant cette récapitulation.

XV. Pour ce qui est de la moralité; elle doit élre
exprirhée d’'une maniére claire et chaleureuse , c’est
de 11 que dépend principalement le suceés d’un ser-
moén, qnaud on préche devant le peupte. C’est pour-
quoi Pon doit tonnér contre les vices les plus com-
muns; la kaine , Pimpudicité, le blasphéme (si fré-
quents , hélas! dans le royaume de Naples, ) les occa-
sions dangereuses , les mauvaises compaghnies ; s'élever
avee force contre les péres qui permettent & leurs en-
fants de s’eéntretenir avec de jeunes persnnnes du sexe,
et surtout contre les merés qui ouvrent aux jeunes
gens Ventrde de leurs maisons, pour lear procurer des
téle-a-1éte avec leurs filles; exhorter les péres de fa-
mille & bannir de leur demeure les mauvais livres ,
et particuli¢rem :nt les romans, poison secret qai sé-
duit ¢t corrompt le cogur de la jeunesse ; enfin contre
les jeux de hasard, qui sont i la fois 1a ruine des fa-
inilles et la perdition des dmes.

XVI. En somme, le prédicateur ne doit jamais man-
Guier, dans ses sermions, derappeler A ses audifenrsles
Mnyens d’échapper aux vices et de persévérer dans la



BUT PE L'OUVRAGE. 13

ponne voie ; tels que fuir les occasions et les com-
pagnies dangereuses, se faive violeuce pour ne pas
s'abandonner i sa colére , et se livrer a des paroles ou
a des acles antrageans, leur conscillant , quand ils se
sel;teut prés de tomber dans le blasphéme ol Uimpré-
cation , de pronoucer avec ferveur quelque priére
pieuse, comme : « Seigneur , accordez-moi la patience:
Sainte Marie, secourez-moi : Que Dieu vous sanctifie elc. ,
ou autres semblables. Voici encore quelques bons
conseils aleur donner : entrerdans quelque confrérie ,.
entendre la messe chaque matin, se livrer 4 des lec—
tures édifiantes , renouveler chaque jour en se levant
la ferme résolution de ne pas offenser Dieu et lui en
demander la grace, faire des visites journalieres an
St.-Sacrement, ne point oublier de faise chaque soir,
avec componction, son examen de conscience, faire
un acte de contrition aussitdt aprés avoir commis un
péché, et s’en confesser le plutét possible. 11 doit
principalement s’attacher & leur persuader d’avoir re~
cours a Dieu et a la bienheurcuse Vierge, au moment
delatentation; en pronorgant souvent et avec ferveur
les SS. noms de Jésus et de Marie, et ne cessant d’in-
voquer leur secours , qu’aprés que la tentation se sera
dissipée. Le prédicaleur doit avoir soin de revenir sou-
vent, dans ses sermons, sur 'effigacité de ces divers
moyens , sans s¢ meltre en peine des critiques des
gens lellrés qui pourraient lui reprocher dese répéter.
Ce n’est point pour ¢attirer les saffrages des gens de
lettres que Y'on doit précher, mais bien pour étre
agréable 4 Dieu et [ui conquérir des Ames ; celles sur-
tout de ces pauvres ignorants, qui retirent bien moins
de fruit des raisonnements et des belles sentences,
que de ces pratiques simples et faciles, quon ne doijt
cesser de leur rappeler, de peur gu'ils les oublient.



14 BUT DE L'OUVRAGE.

~ XVII Les jeunes prétres, avant de précher, doivers
avoir le soin d’éerire leurs sermons et de les apprendre
par cceur. 1l n’appartientqu’a ceux qui ont depuis plu~
sieurs années 'habitude de la chaire , d’improviser et
de parler d’abondance; leur discours alors est plus na~
turel et plus familier ; mais vouloir s’y hasarder, avant
d’avoir acquis une longue expérience, serait courirle
risque de s’embarrasser et de tomber dans la confu-
sion des idées. Les jeunes prédicateurs doivent écrire
leurs sermons sans empioyer le style fleuri, Penflure,
Ia haute métaphisique, et les périodes sonores. Le ¢é-
lebre littérateur Louis Mulatori, dans son précieux
traité sur 'E loguerice populaire , démontre qae tous les
sermons prononcés devant un auditoire composé de
savants et d’ignorants, doivent &tre non seulement fa-
miliers, muis encore pepulaires; d’un style facile et
simple , comme parle le peuple ; fuyant avec le méme
soin la boursoufflure et la triavilité, également indi-
gnes Pune et V'autre de la chaire. Le peuple, dit-il, est
pour la plupart composé d'ignorants. Sivous lui jelez d la
face des sujets et des réflexions abstrails , revétus d’un style
aw-dessus de Pintelligence commune , quel succes espérez-
vous obtenir auprés de ceur qui ne peuvent vous comprendre!
Aussi faut-il bien se garder de prendre pour moddle ceux
qui loin de chercher d se melire au nivean du plus grand
nombre , semblent s’ ¢tudier au contraire d ne se faire com-
prendre que des letirés seuls, comme sils dédaignaient de
se faire entendre de tant de pauvres gens qui n’ont pas
moins de droits que les savants d la parole de Diea. C’est le
devoir de tout prédicateur de s’aidresser d chacun en particu-
lier, commes’il 0’y en avaitpas d’autres qui Pécoutdssent.
Celui qui affecte de hauts raisonnements que la foule ne
peut concetoir , trahit d ta fois la volontéde Dieu , sa mis-
sion, et les besoins de la majeure partie de son auditoire.



BUT DE L'OUVRAGE. 1b

Aussi le concile de Trente ordonne-i-il d tous les curés
Paccommoder leurs sermons d la capacité de leurs parois-
siens : Les archiprétres et les curés doivent euz-mémes ,
ou par le ministére de personnes compétentes, nourrir de
parolss salutaires Uintelligence des ouailles confiées d leur
soin, selon leur capacité. (Sess. v. cap. 2. de reform. )

XVIIL St.-Francois de Sales prétend que les mots
choisis et les périodes harmonieuses sont la peste des
sermons; et la raison qu'il en donne, c’est que P'es~
prit de Dieuabandonne ceux qui s'ylivrent. Cesbelles
phrasesne peuvent convenir qu’aux savants, mais non
point aux ignorants qui forment laplus grande partie
des auditeurs. Les sermons, au contraire, écrits d’un
style de couversation et familier plaisentégalementaux
uns et aux autres. Muratori ajoute que, lorsqu'on s’a-
dresse au peuple ou aux gens de la campagne , il faut
se servir du langage le plus vulgaire possible, pour se
conformer 4 leur intelligence bornée. Le prédicateur
doit alors se figurer qu’il est un des leurs qui cherche
a persuader quelque chose 4 un de ses compagnons;
ses phrases doivent étre courtes etbrisées, afin que ce-
lui qui n’aura pas saisi le premier sens puisse saisir le
sécond, il manquerait son buf en faisant un sermon
suivi, parce qu’alors celui qui n’aurait pas compris la
premiere période, ne comprendra point la seconde ni
la troisitme.

XIX. Muratori conseille encore A ceux qui pré-
chent devant le peuple, d’employer fréquemment £an-
tiphrase, figure par laquelle on peut se faire  la fois la
demande et 1 réponse, comme par exemple : Dites- -
mois pourquoi tant de pécheurs , aprés la confession, retom-
bent dans les mémes fautes? moi je vais vous le dire : cest
parce quils w'en évitent pas {occasion. Il faut avoir soin
de rapimer souvent Pattention de l'auditoire, surtout



16 BUT DE L’OUVBAGE.

lorsqu’on #Péive a quelque point important, par des
mots tels que ceux-ci : Remarquez bience que je vous dis,
efc, 1i est aussi convenable de proférer dans le cours
du sermon quelque picuse exclamation; par exemple:
O Dieu bon et miséricordieus, vous venez d nous exprés pour
nous sauve r et nous, nous vous fuyons pour nous dasmner!
On doit aussi répéter avec force quelque grande ma-
xime; par exemnple : Il 0’y a point de remide, il faut
mourir 16t ou tard ; 16t ou tard il faut mourir 3 ou bien :
mes chers fréres, il est certain qu’apris celie vie nous
serons ou élernellement heureuz , ou eternellement malheu-
reux ; comprenez bien , ou élernellement heureux , ou éter-
nellement malheureus.

XX. Nous ne nous étendrons pas d’avantage sur
ce point, selon moi trés-important, ayant été obligés
de le iraiter p'us au long dans la letire apologétique ,
que nous avons faite imprimer, en réponse a un reli-
gieux qui désapprouvait notre opinion surle stylesim-
ple et vunlgaire des sermons. Nous y exposons succin-
tement ce qw'en pense Muratori, en ce qu'en ont
écrit les SS., autant que notre mémoire a pu nous le
rappeler. Nous 'avons renvoyée i la fin du présent
volume, et nous engagecns fortement le lecteur ala
parcourir (1).

XXI. Nous allons parler brievement de la modula~
tion de la voix et du geste, propres A la chaire. Pour
ce qui est de la voix, on doit éviter de lavoir trop
ronflante,, monotoue et haute. Le plus siir moyen de
se concilier Fattention des auditeurs est de prendre

(1) Cette letire, d’aprés notre édition , se trouve dans le vo-
lume XV, des OEuvres Ascétiques ; intitulé : Pratique des Exer~
cices des Missions. Nole de Uéditenr.



BUT BE L'ODVBAGE. i /]

des intonations tantdt fortes, tantdt médickyes, tantot
basses, suivant les sentimens gue I'on exprime (en
ménageant toutefois les transitions }- par exemple k
placer ici une exclamation, 1a, faire u.ne pause, et‘
puis reprendre avec un soupir. Cette variété de tons et
de inaniéres tient toujours 'auditoire attentif.
“XX1I. Pour ce qui est du'geste, il faut éviter I'af-
fectation, l'uniformiité; les mouvermens trop impé— )
tueux qui ébranlent tout le corps. On doit remuerles
bras avec beaucoup de modération, se servir ordinai-
pairement de la main droite,; peu de la'g’aup‘hé,"‘ é
jamais les élever au-dessus de la téte, ni les trop éten-
dre sur les cotés, ni les trop rapprocher du'c'oi"p’s“,"g'i
ce n’est sur la poitrine. Le prédicatelir doit prononcer
Pexorde debout, et sans qaitter le milien de 1a chaire,
point de gestes & la premiere période, a la seconde’
seulement il doit commencer 4 mouvoir la main
droite, tenant la main gauche appuyée sur sa poitrine
ou bien sur. la chaire. Il faut s’abstenir de portcr les
bras sur les cotés, de les élever en forme de croix, on
de les jeter, derriere le dos; frapper.des mains on sur
la chaire ne Qoit se faire que bienrargment. Ilesttrés- .
inconvenant de frapper des pieds, ou de relever son
surplis. Que les mouvements de la téte répondent
a ceux de la main, mais que celle-ci seule dirige 1'ac-
tion. C’est un défaut de tordrs la tétg, de trop lagiter,
et de la tenir continuellement haute ou trés-inclinde
sur la poitrine. Les yeux doivent suivre le mouvement
de la téte ; aussi doit-on se garder avec soin de les
tenir fermés ou toujours baissés, ou fixés plutét d’un
cdté que d'vn auire, et particulitrement du coté dges
dames. On peut s’asseoir de temps 4 autre, mais peu
souveat. 11 ne faut jamais non plus se porter brusque-

meut d’un ¢3té de la chaire 4 Pautre. Du reste, le pré-

XlV-' P



i8 DE L'OUVRAGE.

dicateur doit presque toujours se tenir au milieu, afin
d’¢tre également vu de partout; il est bon cependant
qu’il se tourne parfois taniét du cdté droit, tant6t du
cOté ganchle, sans néanmoins tourner jamais entié-
rement le dos & une partie de l'auditoire. Enfin, pour
ce qui regarde la durée des sermons, ceux du caréme
ue doivent jamais dépasser une heure, ceux des fétes
et des dimanches trois quarts d’heure; quant aux
simples prénes de paroisse, ils ne doivent jamais dé-
passerune demi-heure, y compris I'acte de contrition,
qu’ilestutile defaire pratiquer au peuple , 'exhortant,
en termipant, & se recommander & la Ste.-Vierge,
pour en obtenir quelque grice particulitre , comme la
persévérance, une bonne fin, Pamour de J.-C., et
autres semblables. 11 est nécessaire, pour faire place
a ces actes, d’abrégcr le temps du préne, attendu
qu'’ils en sont le fruit le plus important.

Le prédicateur doit aussi quelquefois exhorter ses
auditeurs & rapporter a d’autres soit i leurs parents,
soit a leurs amis, ce qu'ils viennent d’entendre , afin
que de cette sorte le sermon soit encore utile a ceux
qui n’y ont point assisté.

L d



SERMONS ABREGES

POUR

TOUS LES DIMANCHES DE 1I’ANNEE,

SERMON 1.

POUR LE PREMIER DIMANCHE DE L’AVERT.
Sur le jugement dernier, #4¥

Et videbunt filium hominis venientem in nubibus cali cum
virtute mulld et majestate. ( Matth. xxiv. 30.)

De nos jours Dieu est méconnu, aussi les pécheurs
le méprisent-ils , comme #’il ne pouvait pas, quand il
le veut , se venger des outrages qui lui sont faits. Et
quasi possit nil facere omnipotens, estimabant eum. ( Job.
xxit. 17, ) Mais le Seigneur a fixé irrévocablement un
jour, que les écritures appellent Dies Domini, ou le
souverain )uge doit enfin se montrer tel qu’il est. Co-
gnoscetur Dominus judicia factens ( Ps. ix. 17. ) Aussi
ce jour esi-il appelé, Diesire, dies tribulationis et an-

gustmz, dies calamitats et mtserme (Soph 1.15.) Nous
allons expoqer

Dans ls 1. point. La comparution différente des
justes et des pécheurs.

Dans le I1. L’examen des consciences.

Dans le HY. L4 séntence des élus et celld dés’ dam-
nés.’



20 SERMONS.

PREMIER POINT.

Comparation des justes et des pécheurs dans la vallée de Josaphat,

L. Le commencement de ce jour sera marqué par
le feu qui i descendra du ciel, et briilera la terre avec
tous les hommes vivant alors et toutesles choses de ce
monde: Terraet que in ipsd sunt opera ewurentur. (2. Petr.

. 10, )Tout cela ne sera plus qu'un monceau de

L F AN

cendres. ’

I1. Les hommes étant morts, la trompette sonnera,
et tous ressusciteront, comme le dit I’Apétre : Canet
enim tuba , et mortui vesurgent, (1.Cor. xv. 52.) St.-
Jérdome s’écrie (In Matth. Cap. 5 ) : Quoties diem ju-
dicii considero, contrerhisco. Sive comedam , sive bibam
sive aliud faciam, semper insonare videtur auribus meis illa
terribilis tuba : Surgite mortui , venile ad judicium. Et
St.-Augustin confesse que rien ne ’arrachait aux plai-
sirs d’ici bas, comme la crainte du jugement.

II1. Au son de cette trompette, des¢endront du ciel
les Ames pures'des élus, pour reprendre la forme sous
laquelle ils ontservi Dieu sur cette terre ; et surgiront
de Penferles 4mes coupables des damnés, pour re-
vétir 'enveloppe maudite sous laquelle ils ont offensé
Diéu. Combien ils seront différents les unsdesautres!
les damnés apparaitront hideux et noirs comme au-
lant de: tisons de Venfer ;- et les élus resplendiront
comme autant de soleils. Tunc justi fulgebunt sicut sol;
(Matth. xin. 48.) Ah! combien auront a se réjonir
alors ceux qui auront mortifié leurs corps par la pé-
nitence. Nous pouvons nous en convaincre par les pa-



SERMONS. 21

roles que St.-Pierre d’Alcantara adressa & Ste.-Thé-
rése lorsqu’il lui apparut aprés samort : 0 feliz peeni-
tentia, qua tantam mihi promeruit glori iam !

IV. Aussitot aprés leur résurrection tousles hommes
seront appelés par les Anges dans la vallée de Josa-
phat poury étre jugés : Populi , populi in vallem conci-
sionis , quia juzta est dies Domini. ( Joel. ni. 14, ) Les-
Anges viendront ensuite, qui sépareront les réprouvés
des élus, placant ceux-ci a la droite, les autres a la
gauche. Ezibunt angeli, et separabunt maios d2 medio Jus-
torum. ( Matth. xmi. 49.) Oh'! quelle honte éprouve-
ront alors les misérables condamnés, écrit l’aq;gur
du livre des OEuvres imparfaites ( homél. 54. ) : Quo-
modo putas impios confundendos, quando segregatis justis ,
fuerint derelicti! Ce chitiment seul, nous dit St.-Chry-
sostdme, suffirait pour remplacer tous les tonrments
deVenfer : Et si nihil ulteriuspaterehtur, ista sola vere-
cundia sufficeret eis ad penam. (Sur St.-Math, chap. 24.)
Le frére sera séparé du frére, le mari de sa femme, le
fils du pére, etc.

V. Mais voici que les cieux s’ouvrent, les Anges en
descendent pour venir assister an jugement, portant
le signe de la croix et les autres instruments de la pas-
sion de notre divin Rédempteur , comme Pécrit St.-
Thomas, le docteur Angélique : ¥ eniente Domino ad
Judicium , signum crucis, et alia passionis indicia demon-
strabuntur ( St.-Thom. opusc. 2. Chap 244.) Cela eqt
confirmé par ces paroles de St. -Matthieu ( xxiv. 30. )
Et tunc apparebit : wgnum Filii hominis in caelo, et tunc plan—
gent omnes tribue terree. Les pécheurs verszront les
larmes cruelles des remords, en voyant la croix du
Sauveur et, comme dit St.-Chrysostome s’advessant
alimpie, les clous se plaindront de toi, les p]ales et
la croix éléveront contre toi leur voix pumante Ulavi



22 SERMONS.

de te copguerentur , cicatrices contra te loquentur , crur
Christi contra te perorabit. ( Homil, 20, sur Maith.}

VI. Ace iugen{ent supréme assistera encore la reine
des saints et des anges, la trés-sainte-Vierge Marie
et enfin apparaitra le souverain juge, porté sur des
nuées, brillant de lumiére et de majesté. Et videbunt
Filium hominis venientem innubibus ceeli,cum virtyte mulld,
et majestate. ( Matth. xxiv. 30.) O quel tonrment pour
les réprouvés que cette vue fage a face de leur juge!
A facie ejus craciabuntur populi. ( Joel. u. 6.) St.-Jé-
réme écrit que la présence de Jésus-Christ sera pour
eux un supplice plus terrible que ecux de l'enfer
méme : Damnatis melius esset inferni penas , quam Do-
mini preesentiom ferre. Aussi, 4 ce jour supréme, comme
I'a prédit St.-Jean, ils diront eux-mémes aux mon-
tagnes de tomber sur eux, et de les dérobera la vue
de leur juge irrité : Dicent autem montébus : cadite super
nos , et abscondite nos d facie sedentis super thronum , et
ab ird Agni. { Apoc. vi, 6.)

DEUXIEME POINT.

Examen de conscience.

VII. Judicium sedit et lLibri aperti sunt. (Dan. vir. 10)
Les livres des consgiences sont ouverts et le jugement
commence. Rien alors ne restera caché : L’apétre dit
que le Seigneur illuminabit abscundita tenebrarum. (1.
Cor. 1v. 5.) Dieu lui-méme dit, par la bouche du pro-
phéte Sophonie. (1.12.) : Scrutabor Jerusalem in lu-
cernis, La lumiére de ce flambeau éclairera toules les
choses cachées.

VIII. On lit dans St.-Jéréme ( hom. n1. sur Dav.):
Terribile judicium , sed peccaloribus, justis autem optabile



SERMONS. 23

et suave. Ce jugement sera terrible au pécheur: il ne
sera que joie et douceur aux justes. Dien lni-méme
fera a chacun de ces derniers I'éloge mérité de ses
bonnes ceuvres. { 1. Cor. 1v. 5.) L'apdtre dit que les
élus seront en ce jour ¢levés dans les ai1s sur les nuées
pour augmenter le cortége des Anges qui accompa-
gnera le Sauveur : Rapiemur cum illis in nubibus obviam
Christo in aera. {1. Thess. . 16.)

1X. Ces mondains, qui jadis taxaient de folie les
Saints, mortifiés et humiliés maintenant, font retom-
ber cette méme injure sur eux-mémes, et s'écrient :
Nos insensati vitam illorum @stimabamus insaniam , et fi-
nem illorum sine honore ; ecce quomodo computati sunt
inter filios Dei et inter sanctos sors illorum est. ( Sap. v.
L. ) Dans ce monde on répute heureux ceux qui pos-
sédent les richesses et les honneurs tandis quela senle
forturie véritable est de devenir Saints. Réjouissez-
vous donc, vous, dmes chrétiennes, qui menez ici-bas
une vie plaine de tribulation : tristitia vestra vertetur
in guudium. (Jean, xvi. 20.) Dans Ia vallée de Josa-
phat vous serez placés prés du tronede gloive.

X. Tout au contraire les réprouvés seront placés &
gaucke, comme autant de boucs immondes , destinés
au couteau du boucher; ils y aitendront leur derniére
condamnation Judicii tempus, dit St.-C hrysostéme, mi-
sericordiam non recepit. Il n’y a plus, a ce grand jour du
jugement, aucun espoir ni miséricorde pour ces mal-
‘heureux pécheurs. St.-Augustin nous dit : Magna jam
est pena peccati, metum et memoriam divini perdidisse judici.
(Serm. xx, de Temp. ) Le premier chatimentde ceux
qui ont perdu la grace de Dieu, ¢’est de perdre avecelle
la mémoire et la crainte du jugement de Dieu. Sache,
sache, misérable pécheur, obstiné dans le péchd, dit
IApétre, que par cette obstination tu amasses pour



a4 SERMONS.

le grand jour du jugement un trésor.de colire de la
part de Dieu. Secundim autem duritiam tuam, et impe-
nilens cor , thesaurizas tibi-iram in die irg. ( Rom. . 5.)
‘XL Alors, djt St.-Aaselme, les pécheurs voudront
envain se cacher, ilsseront contraints de comparaitre
devant leur juge en éprouvant une douleur insuppor-
table. Latere enim impossibile , apparere intolerabile. Les
démons feront leur office d’accusateurs et diront an
juge, suivant les paroles de St.-Auéustixx,:,J udicn esce
meum qui tuus esse noluit. Les damnds entendront contre’
eux le témeignage 4° de leur conscience: Testimonium
reddente illis conscien lid ipsorum; (Rom. i1. 5.) 2° celui
des créalures, car les murailles elles~-mémes des mai-
sons oli;ils ont péché parleront et dévoileront leurs cri-
mes : Lapis-de pariete clamabit, (Abac. n,11.) 3° et celui
de leur juge, qu‘i leur dit : Ego sum judex et lestis, dicit
Dominus. ( Jer. xxix. 23..) Il dira spécialement aux
chrétiens Féprduvés, ainsi que I'écrit St.-Matthieu ( x1.
21.) : Va tibi ,Corozain, ve libi Bethsaida, quiu si in Ty-
ro et Sidone facte essent virtutes que facte sunt in vobis,
olim in cilicio et ciners peenitentiam egissent.Chrétiens, di-
.ra-f-il, si j’avais fait aux Turcs et aux Idolatres lesmé-
mes grices que vous avez regues de moi, ils auraient,
eux , fait. péni-ténce de leurs fautes, tandis que vous
avez persévéré dans le péché jusqu’a Iheure de'votre
mert.Et alors il fera apparattre, aux yeux de tous, leurs
crimes les pius cachés. Retelabo pudends tua in facie tud.
(Nuham. u1.5.)11 découvrira et rendra putliquesleurs
débauches, leurs injustices et leurs cruautés cachées.
. Ponam contra te abominationes tuas. (Ezech., vi1. 4.)
- XIL. Quelle excuse fondée, gnelle excuse méme
quelconque pourront-ils présenter ? Omnis iniguitas op-
pilabit os suum (Psaume, cvi. 42.) Leurs nombreux
péchés.leur fermeront la.bouche, en serle qu’au lieu



SERMONS. a5

de chercher A s’excuser ils prononceront euk-mémes
leur propre condamnation.

TROISIEME POINT.

Sentence prononcée sur les élus et sur les réprouvés.

XIiL St.~Bernard dit (serm, 8. sur le psqume 90.)
que la sentence concernant les justes sera prononcée
la premiére, et les appellera a jouir de la igloire cé-
leste afin d’aggraver la peine des réprouvés parle spec-
tacle du bien qu'ils ont perdu : Prius pronunciabitur
sententia eleclis, ut acrids { reprobi ) doleant, vilfentes quid
amiserint, Jésus-Christ se tournera donc ve 'S lesl élus
et leur dira’, avec amour et sérénité : Fenite, benedict
Patris mei : possidete paratum vobis regnum, d copstitutione
mundi. ( Matth. xxv. 34. ) Il bénira toutes les larmes
qu’ils ont versées dans la pénitence, et tqutes leurs
bonnes ceuvres, leurs oraisons, leurs mortifications,
leurs communions : pardessus tout il bénira|la partde
douleur qu’ils ont ressentie de sa passion , ¢t du sang
versé par lui pour leur salut. Et tout glorifiés de cette
bénédiction, lesélus chantant alleluia, alleluia, entre-
roni dans le paradis pour y louer et aimer ieu éter-
nellement.

X1V. Se retournant ensuite du cdté des réprouvés,
le souverain juge prononcera leur sentcrice cn ces
mots : Discedite d me maledictiy in ignem@ternum. (Matth,
xxv. 34.) 1ls seront donc maudits et commg tels sépa-
rés de Dien, et condamnés i broler pour toujours
dans les feux de 'enfer : Etibunt hi in supplicium eter-
Mttwiy justi autem in vitam @ternam. ( Matth. xxv. 46. )

Aprés cette sentence, dit St.-Ephrem, lps damnés
seront forcés de faire un éternel et derni¢r adien a




26 SERMONS.

leurs parents, au ciel, aux saints, & la Sainte Mére de
Dieu : Valete justi, vale cruwm o vale paradise yvalete patres
ac filii , nultum siquidem vestriin visuri sumus ultrd : vale
i quoque Dei genitriz Maria. St.~Ephrem (de variis ser-
monibusinf. ) Ensuite un gouffre s’ouvrira dans le mi-
lieu de la vallée, ou los damnés seront engloutis , et
ils sentiront, derritre eux, se fermer ces portes qui ne
gouvriront plus pendant une éternité. O funeste
péché, a quelle fin misérable tu dois conduire un
jour tant d’Ames, rachetées par le sang précieux de
J.-G.1 O dmes malheureuses, Aquiune fin si déplorable
est ainsi réservée !

Mais vous, chrétiens mes freres, réjouissez-vous;
vous pour qui Jésus-Christ est encore un pére, et non
un juge ; il est-tout prét & pardonner au pécheur re-
pentant. Implorons de suile ce pardon salutaire. ( Ici
on fait faire au peuple les actes de pénitence et de ré-
solution de meilleure vie, et la pritre & Jésus et A
Marie pour obtenir la grace de persévérance. Ces
actes doivent se faire & la fin de chaque sermon. )

'SERMON 1I.

POUR LE SECOND DIMANCHE DE L’AVENT-

De Putilité des souffrances.

Crimaudisset Joannes in vinculisopera Christi, Matth. xr. 9.

Dieu, dans les tribulations, enrichit les 4mes qu’il
aime de ses plus grandes graces. Voila St.-Jean qui,
dans les fers et dans la géne d’une prison, apprend 4
connaitre les ceuvres de J.~C. : Cdm audisset Joannes



SERMONS. 29

in vinculis opera Christi. On ne peut trop apprécier 'a-
vantage que nous apportent les tribulations. Le Sei-
gnenr pous les envoie non comme des maux qu’il
veut nous infliger , mais comme un bien dont il nous
gratifie; d’ol il suit que nous devons les recevoir,
quand elles nous arrivent, avec un sentiment de re-
connaissance, non pas sculement en nous résignant a
la volonté divine, mais en nous réjouissant de ce que
Dieu nous traite comme il a traité Jésus son fils,dont
la vie sur la terre fut remplie de peines et de douleurs.
Yentreprendrai donc de vousfaire voir:

Dans mon 1 point, combien les tribulations nous

sont utiles.

Et duns mon 2"pofnl , comment nous devons nous
comporter dans Jes tribulations.

PREMIER POINT.
Combien les tribulations nous sont utiles.

1. Quinon est tentatus, quid scit? Vir inmultis expertus,
cogitabil multa, et qui multe didicit enarrabit multa.
{Eccl. xx1v. 6.) Celui qui n’a vécu gue dans la pros-
périté et n’a point 'expérience du malheur, ne sait
rien de I'élat de son ame. L’adversi-té, pour premier
effet, nous fait ouvrir les yeux que la prospérité nous
teuait fermés. St.-Paul resta comme aveuglé quand
J.-C. lui apparut, ct dans ce moment il reconnat
Perteir dans laquelle il vivait, Le roi Manasses, pri-
S?unier 4 Babylone, recourut 2 Dicu dans son afllic-
tion, rappela ses fautes eten fit pénitencge : Postquam
coangustatus est, oravit Dominum... et egil penitentiam
taldé cordm Deo. ( 2 Paral. xxxuu. 12. ) L’enfant prodi-
gue, se voyant réduit 3 gavder les pourceaux et souf-



28 SERMONS.

frant de la faim dit : Surgam et ibo ad patrem meum
(Luc.xv. 18.)

La tribulation sert en second lien 4 nous détacher
des choses terrestres. La mére qui veut sévrer son en-
fant met du fiel 4 son sein, afin de dégotiter son fils
ct de lc forcer ainsi & prendre une meilleure nourri-
ture. Dien nous détache des biens terrestres par un
semblable moyen, il les enduit de fiel pour que nous
les trcuvions amers et e nous les quittions,et repor-
tions nos affections vers les biens célestes.

Troisitmement. Ceux que laprospérité accompagne
sont sous lejoug de mille tentations, de l'orgueil , de
la vanité, du désir immodéré d’augmenter leurs ri-
chesses, de se procurer de nouveaux honneurs, de
nouveaux plaisirs. La tribulation nous délivre de
toutes ces tentations, et nous rend humbles et satis-
faits de ’état ol nous a placés la volonté du Seigneur.

II. En guatri¢me lieu , les souffrances qui nous
arrivent servent d’expiation pour ies péchés commis,
encore mieux que les mortifications que nous nous
imposons volontairement, I'ntellige, dit St.-Augustin,
medicum esse Deam , et tribulationem medicamentum esse
in salutem. Oh! quel puissant reméde que les tribula-
tions pour guérir les plaies que nous ont faites nos
péchés! Job estime heéureux celui qui est repris de
Dieu par les tribulations, parce que Dieu guérit et
sauve de la méme main dont fi nouvs afflige et nous
frappe. Beatus homo qui corripitur d Deo, quiaipsevulnerat,
et medetur ; percutit, et manus ejus sanabunt, { Job. v. 18.)
Aussi St.-Paul se glorifiait-il des souffrances par les-
quelles il ¢tait éprouvé : Gloriamur in tribulationibus,
(Rom. v. 3.)

III; Cinqui¢mement, les tribulations nous forcent
a nous souvenir de Dicu, eta recourir A sa miséri-



SERMONS. ag.

corde en nous faisant comprendre que lui seul peut
et veut apporter du sonlagement a nos miseres. P enite
ad me omnes , nous dit-il , pour nous donner du cou-
rage, qui laboratis , et onerati estis , et ego reficiam vos.
(Matth. x1. 28.) Aussi se fait-il appeler : Adjutor in
tribulationibus. (Ps. xLv. 2.) David écrit encore : Cum
occideret eos quarcbant cum et revertebantur. ( Ps. Lxxvir,
34.) Les hébreux, vaincus et taillés en piéces par leurs
ennemis, se ressouvenaient de Dieu et se tournaient
vers lui.

IV. Sixi¢tmement. Les souffrances nous font ac-
quérir un grand mérite aupres de Dien, gn nous don-
nant occasion d’exercer les vertes qui lui sont le plus
agréables , I'humilité, la patience et lx conformité &
sa volonté souveraine. Le R. P. Jean d’Avila disait :
« Un Béni soit Dieu, prononcé dans les choses contraires
est d'un bien plus grand priz que les plus ferventes actions
de grdcerendues pour les choses heureuses. » O quel trésor
de mérite acquiert un chrétien qui souffre patiemment
les mépris, la pauvreté, les infirmités ! Les mépris
surtout qui nous viennent des autres sont 1’objet des
plus ardents désirs des saints, qui n’aspirent qu'a étre
soumis aux humiliations pour "amour de Jésus-Christ,
a qui clles les rendent en quelque sorte semblables.

V. De plus, comnbien ne gagne-t-on pas i souffrir la
pauvreté ! Deus meus et omnia, disait St.-Frangois
d’Assises, et, enparlant ainsi, il se trouvait plus riche
que tous les rois de la terre. Qaelle profonde vérité
dans cc mot de Ste.-Thérese : Moins nous aurons 03sédé
ici bas , plus nous aurons ld haut. » Bienheureux qui peut
dire dans toute la sincérit¢ de son ceeur s aJésus, 6
mon Dieu , vous seul me suffisez.» Sije Vestime mal-
heureax, parce que tu es pauvre , dit St.-Chrysos-
tome, si je te répute malheureux et digne de com-



3o SE RMONS.

passinn, ce n’estpas uniquement parce que tu es pau-
vre mais parce qu’étant pauvretu n’embrasses, pasavec
joie la pauvreté ; voila pourquoi je te trouve malheu-
reux : Sané dignus eslacrymis, ob hoc quod miserum. te exis-
timas, non ideo quod pauper es. (St.~Chrysost. Serm. 2.
ep. ad Philip.)

YI. Considérez en outre, que supporter patiem-
ment les douleurs et les infirmités, ¢’est s’emparer &
I'avance d’'une grande portion de la couronné quinous
est préparée dans le ciel. Un malade se plaint que,
dans son état d’infirmité , il ne peut‘rien faire ; ah!
comme il se frompe : il peut tout faire au contraire,
car tout est remplacé par sa résignation et sa patience
dans ses douleurs.

VII. St.-Francoisde Sales dit : C'est toute la science
des saints que de souffrir constamment pour Jésus-
Christ , et c’est par-1a que nous avangons en sainteté.
Et I'Apbtre : quem diligit Dominus castigat , flagellat
autem omnem filium quem recipit. ( Bébr. xu1. 6.) Aussi
Jésus-Christ disait un jour & Sté.-Thérése : « Sathe
gue les 4mes que mon pére aime et favorise sont celles
qu’il éptouve par les plus grandes douleurs. » Jdb
s'écrie 4 cause d€ cela : Si bona suscipimus de manu
Domini, mala quare non suscipiamas ? {Job. 1. x.) C’est-
d-dire, si nous avons recu volontiers de Dieu les
biens, dont on peut jouir sur cette terre , pourqtrof
n’accepterions-nous pas avec plus de joie endore les tri-
bulations, bien antrement profitables quela prospérité?

“VIII. Les tribulations les plus cruélles pour une
ame sainte sont les tentations dont le démon se sert
pour nous portet & offenser Dicu' mais aussi qui les
chasse et les souffreavec p’affénce en recourant i P'aide
deDieu , acquiertpar elles un bibn plus grand mérite »
Fidelis autemDeus est quinon pdtiettd vos tenfari suprd



SERMONS. 3

id quod potestis s sed faciet etiam cum tentatione proventum

ut possistis sustinere. (1. Cor. x. 13.) C'cst pour cela

que Dieu permret que nous seyons tourmentés par les
tentalions , afin qu'en les chassant nous en ayons
plts de mérite. Beati qui lugent, dit le Seigneur, quo-

niam ipsi consolabuntur. ( Matth. v. 5.) Heoreux , dit
aussi I'Apdtre, puisque nos tribulations sont si courtes,

et swg‘?res en comparaison de Pimmensité de gloire

qu'elles;nious font acquérir dans le ciel : Quod in pre-

senti est momentaneum et leve tribulationis nostra, suprd

modum in sublimitate ceternum glorie pondus operatar in
nobis. (2. Cor. . 17.)

IX. 1l est donc nécessaire , dit St.-Chrysostéme ,
de souffrir sans murmure les tribulations, car si vous
les acceptez avec résignation, magna lucraberis , vous
faites un gain inappréciable, tandis que’si yous les
prenez avec mauvaise volonié¢ , loin de diminuer
votre misére, vous l'augmentcz :Si autem agré feres,
neque calamitatem minorem facées et majorem reddes pro-
cellam. (Vide Hom. 64. ad Fop.) Nous n’avons pas
de meillear moyen si nous voulons nous sauver :
Perl multas operationes oportet introire in regnum Dei.
(Act. xav. 21.) Un grand serviteur de Dieun disait,
que le ciel était une demeure destinée aux pauvres,
aux persécutés , 4 ceux qui souffrent I’humiliation
et I'affliction ; car tels ont été tous les martyrs et
tous les saints. D’olv St.-Paul conclut ; Patientia enim
vobis necessaria est ut voluntatem Dét facientes reportetis
remissionem. (Hébr. x. 36.) Mais, dit St.-Cyprien, par-
lant des souffrances des Saints : Quid hae ad Dei servos
quos. parddisus invitat? (Epit. 4 Démétr.) Que peuvent
offrir de difficile 4 supporter les courtes afflictions de

cettg Vie A ¢eux qui se confient i Ia promesse des joies
éternelles du“paradis? .



52 SERMONS,

En somme, les fléaux que Dieu nous envoie ne nous
frappent que pour notre bien : Flagella Domini quibus
quast servi corrigimur , ad emendationem et non ad perdi-
tionem nostram evenisse credamus. (Judith. vi. 27.) St.-
Augustin, sur le psaume 89, dii : Deus irascitur quem
peccantem non flagellat. Quand un pécheur se voit affii-
gé dans cette vie, il doit y voirla volonté de Dieu de
lui faire miséricorde dans Lautre , en changean®un
chatiment éternel en une peine temporelle qui est
par conséquent infiniment moindre. Malheureux au
contraire est le pécheur que Dieu ne chatie point ici-
bas! C’est une marque que le Seigneur conserve
toute son indignation contre lui et lui réserve le cha-
timent éternel.

XI. Le prophite Jérémie demande a Dieu : quare
na improrum prosperatur ? (Jér. xn. 1.) Seigneur,
pourquoi les pécheurs prospérent-ils ? Le prophete
lui-méme répond & cette demande : Congrega eos quasi
gregem ad tictimam , et sanctifica eos in die occisionis. (1.
b. ». 3.) Ainsi qu’au jour du sacrifice les victimes ur-
rivent assemblées er: troupeau, ainsi les impies sont
destinés a la mort éternelle , comme victimes de la
colere divine. Destina eos est victimas furoris tui in diem
sacrificic, ce sont les paroles de Duhamel, commen-
tant le texte cité.

XIL Quand donc nous nous voyons éprouvés par
les tribulations, disons avec Job : Peccavi et 1ere de-
ligui et ut exam dignus non recepi. (Job. xxxmi. 27.} Sei-
gneur , mes péchés méritent unc punition bien plus
sévére que celle que vous m’avez envoyée. Aussi de-
vous-nous prier Dieu avec Si.-Augustin : Aic are , Fic
seca, hic non parcas ut in @ternum j arcas. Le plus grand
chatiment du pécheur est que le Seigneur dise de lui:
Misereamur impio etnon discet justitiam. (J, s. 26.) Lais-



SERMONS. 33

sonscetimpiedansimpunité pendant sa vie mortelle;.
qu'il reste dans les liens du péché et qu’il arrive ainsi
au jour ol lattend un chatiment éternel. De la ceque
dit St.-Bernard a ce sujet : Misericordiam hanc nolo ;
super omnem iram miseratio ista. (42.in Cant. ) Sei-
gneur , je ne veux pas d'une telle miséricorde, c’est
1a peine la plus cruélle sur toutes les peines.

XIIL Ainsi celui qui se voit sur ceite terre en proie
aux afflictions et & la douleur posséde un signe cer-
tain de 'amour de Dieu pour lui : Etquia acceptus eras
Deo, dit Pange & Tobie, necesse fuit ut tentatio probaret
te. (Tob. xui. 13.) Aussi St.-Jacques appelle heureux
homme sowmis aux iribulations, car cette épreave
des afflictions lui assure la conquéte de la vie éter-
nelle. Beatus vir qui suffert tentalionem, quoniam cum
probatus fuerit , accipiet coronam vile. {Jac,1.13.)

XIV. Celui qui souhaite enirer dans la gloire avec
les Saints doit donc se résigner & souffrir dans cette
vie, comme dnt souffert les Saints. 1l n’en est pas un
en effet qui ait vécu dans le monde heureux et bien
‘traité, mais tous ont élé repoussés et persécutés et
leur exemple a complétement vérifié cette parole du
meéme Apotre : Omnes qui pié volunt vivere in Christe
Jesu , persecutionem patientur. (1. Tim. 1. 12.)

* DEUXIEME POINT.
Comment nous devons nous comporter dans les tribulations,

XYV. Celui qui se trouve dans la tribulation en ce-
monde doit avant tout se dégager du péché et cher-
cher A rentrer en grace avec Dieu; sans quoi toutes
ses souﬂ‘rauces,pmdam qu’il est en état de péché, sont
efliiérement perdues pour lui, St.-Pautl disait : Si tra-
didero corpus meum, itd ut ardeam , charitatemn aulem non

habuero, nikil mih; prodest. (3. cor. xu. 3.) Si un homme
X1¢. 5



34 SERMONS,

souffrait tous les tourments di martyr, jusqu’au sup-
plice méme du feu, sans étre en état de grace, il n’en
retirerait adcun profit pour le salut.

- XVI. Tout au contraire celui qui souffre, et qui
souffre-avec Dieu et pour Dieu, avec une entitre ré-
signation, voit ses afflictions se fourner en éonsola-
tions et en joie. Tristitia vesira vertetur in gaudium.
{Jean. xvi. 20.) C’est ainsi que les Apédires, aprés avoir
été baffoués et maltraités par lés Juifs, s’éloignérent
pleins de joie d’avoir souffert pour Pamour de Jésus-
Christ, . - ‘

Tbant gaudentes & conspectu concilii quoniar digni ha-
biti sunt pro nomineJ ésucontumeliam pati. (Actes.v. 11.)
11 faut donc; quand Dieunous 4prouve par la douleur,
dire avec Jésus-Christ : Calicem, quem dedit miki pater ,
non bibam illum? (Joan. xviu. 11.) Nous-avertissant
que les tribulations qui nous viennent par le moyen
des hommes nous viennest pourtant de la part de
Dieu, qui est celui qui nous les envoie.

XVIIL De plus, quand nous nous voyons dans la dé-
tresse, ‘affligés et téurmentés de tous les cotés, nous
ne devons avoir de recours qu'a Dieu. Voila pourquoi
le roi Josaphat parlait ainsi au Seigneur : Cum igrio-
remus quid agere debeamus , hoc solum’ habemus residui
ut oculos nostros dirigamus ad te. (2. Par.-xx. 12.) Ainsi
faisait David dans ses peines ; il recourait & Dieu et
Dieu le consolait : 4d Dominum cum tribularer clamavi ,
et exaudivit. me. ( Ps. xix. 1. ) Nous devons donc recou-
rir 3 Dieu, le prier et le prier sans cesse, jusqu’a -oe
que nous. soyons exaucés : Sicut oculi ancille ( dit le
méme prophéte ) in manibus Domine sue, ita oculi nis=
tri ad Dominum Deum nostrum, donec miser eatur nostri.:
( Ps. cxxur. 2..) Il ne faut détourner les yeux de Dieu
ni cesser de le prier, qu’il n’ait eu enfin piti¢ de nous



SERMONS. 35

Il faut avoir une confiance ‘entiere dans le coeur de
Jésus-Christ, pour nous tout plein de miséricorde ,
et ne pas imiter ceux qui ayant & peine commencé a
prier, et ne se voyant point exaucés encore, perdent
le courage et I’ espoir. A eux convient cette parole du
Sauveur , adressée 4 St.-Pierre : Modice filei, quare
dubitasti ? (Matth. xiv. 31.) Pourvu queles grices que
nous dernandons soient spirituelles; ou tendentau bien
ét & la petfection 'de nos.dmes, nous sommes sirs de
les obtenif de Dieu , en priant’ avec persévérance et
pleins deconﬁancc Omnia quacumgqite petieritis , credite
quia accipietis , et ¢venient vobis. { Marc. xi. 24. ) Ainsi
donc au milien de 808 !muﬁ'rances, il est essentiel de
ne jamais désespéref du secouirs de la divine bonté, et
si nos tribulations continuent, répétons : Etiamsi occi-
derit me , in ipso sperabo. ( Job. xuir. 15.)

X VIH. Les 4mes d2 peu de foi , au lieu d’avoirre-
cours A Dieu dans leurs afllictions ne cherchent du
soulagement que dans les moyens humains, et ainsi,
méprisant Dieu, elles restent en proie 4 leurs miséres.
Nisi Dominus edificaverit domum ; in vanum bdboraverunt
qui edifi cant eam. (Ps. cxxvi, 1.) St.-Augustin écrivant
sur ce texte dit : Ipse edificat, ipse intellectum aperit,
ipse ad fidem applicat serisum vestrum ; et tamen taboramis
et'nos tanquam operarii ; sed nisi Dominus custodierit civita-
tem, etc. Tout bien, tout secours, doit nous venir dé
Dieu, autrement les créatures ne peuvent rien pour
notre soulagement.

" XIX. De la ces plamtes du Seigneur contre son peu-
ple: Numqlud Dominus non est in Sion ?.... Quare er-
89 me ad iracundiam concitaverunt in sculptilibus suis ?..,
num quid resina non est in Galaad ? aut medicus non est
ibl» quare igitur non est obducta cicatriz f ilice popuh mei?
('Jér. vin. 19, 29, ) Ne's sais-je donc plus dans Sion R



36 SERMONS.

dit le Seigneur , que ces hommes m'irritent en recou-
rant aux créalures, en adorant leurs idoles en qui ils
mettent toute leur. espérance ? 1ls cherchent un re~
meéde A lears maux | et pourquoi ne le cherchent-ils
pas dans Galaad ( montagne d’Arabie, pleine de par-
fums et d’aromates et qui est priseici pour le symbolc
de la miséricorde divine ) ol1 ils trouveront et le mé-
decin et le reméde a tousleurs maux ? Pourquoi donc,
ajoute le Seigneur, vos plaies demeureni-elles sans
guérison ? parce que vous voulez recourir aux créa-
tures et non A moi. »

XX. Dans un autre endroit le Seigneur dit : Num -
quid solitudo factus sum Israéli, aut terra serotina 7 quare
ergo dizit populus meus : Recessimus , non veniemus ullra
ad te ?.... populus vero meus oblitus est mei diebus innume-
ris. ( Jer n. 31, 32. ) Dicu se plaint et dit : Pourquoi
dites-vous, vous mes fils, que vous ne voulez-plus re-
courir 3 moi ? Quoi! suis-je devenu pour vous une
terre stérile, qui ne donne plus de fruit ou le donne
trop tard ? est-ce pour cela que vous m’avez oublié si
long-temps. ? Par ces paroles Dieu nous fait entendre
que son désir est que nous ayons recours a lui, afin
qu’il puisse nous verserle trésor de ses graces. Et en
méme tempsil nous apprend que quand nousle prions,
il ne retarde pas son secours, mais commence & nous
Paccorder aussitét.

XXI. Non,_le Seigneur ne dort pas, s’écrie David ,
lorsque nous recourons A sa bonté pour obtenir des
graces nécessaires au salut denos dmes. Alors il nous
écoute, voulant trés-ardemment notre bonheur : Non
dormitabit, neque dormiet, quicustodit Israél, {Ps. cxx. 4.)
Et quand ce sont des graces temporelles que nous lui
demandons, alors dit St.-Bernard , dut dabit quod pe-
timus , aut “llius. Ou il nousacoordera la grace de



SERMONS, 37

mandée, toutes les fois qu’elle sera profltable & notre
4me, ou il nous donneraune grice plus utile, comme
serait celle de la résignation a sa divine volonté, el de
la patience a souffrir les tribulations, ce qui augmen-
tera de beaucoup nos mérites peur le paradis.

{ Acte de pénitence, de bonne résolution et priére
a Jésus et A Marie. )

SERMON IIL

POUR LE TROISIEME DIMANCHE DE L’AVENT.
Des moyens nécessaires au salut.

Ego vox clamantis in deserto : Dirigite viam Domizu.
Jo. 1. 23.

Tout le monde désire étre sauvé et jouir du paradis;
mais pour y parvenir il faut suivre Ia voie droite qui y
conduit. Cette voie droite est I'exacte observation des
préceptes divins.. Dela la prédication de St ~-Jean Bap-
tiste : Dirigite viam Domini. Afin que nous puissions
suivre cette voie sans nous détourner a droite ou a
gauche, il faut que nous employions les moyens né-
cessaires pour cela. Ces moyens sont :

L. Défiance de nous-mémes.

II. Confiance en Dieu.

II1. Résistance aux tentations.

PREMIER MOYEN.
Défiance de nous-méines.

I. L’Apétre dit : Cum metu et tremore vestram salu-
tem oreramini. (Phil. u. 12.) Pcur conquérir la vie



38 SERMONS,

¢ternelle, nous devons toujours étre en crainte et en
appréhension de nous-mémes (cum metu et tremore)
nous défiant de nos propres forces, sachant que sans
la grice divine nous ne pouvons rien faire : Sine me,
dit J.-C., nikil potestis facere. Nous ne pouvons rien
faire de bon pour nos dmes. St.-Paul dit que par nous-
mémes nous ne sommes pas capables méme d’une
bonne pensée : Non quod suficientes simus cogitare ali-
quid d nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Deo
est. (2. Cor, 1. 5.) Nous ne pouvons pas méme pro-
noncer avec humilité le nom de Jésus, sans I'assistance
de VEsprit-Saint : Et nemo potest dicere , Domine Jesu,
nisi in Spirilu Sancto. (1. Cor. 12. 3.)

II. Malheur a celui qui, dans le chemin du salat,
se confie & lui-méme. Ce malheur, St.-Pierre le sen-
tit vivement, lorsque J.-C. lui prédisait que dans la
nuit mémwe il le renierait : In hdc nocte, priusqudim
gallus cuntet, ter me negabis. (Matth. xxvi. 34.) Lui se
confiant .en ses forces et dans ses intentions, répon-
dit : Etiamsi opportueri®™mne mori tecum, non te negabo.
(Ibid. v. 35.) Mais qu'advint-il ? que se trouvant la
nuit méme de la prise de J..C. dans la maison de
Caiphe, 2 peine lui eut-on reproché d’étre un des
disciples du Sauveur, pressé par la crainte, il renia
trois fois son maftre, attestant en ouire qu’il ne I'avait
jamais connu. Grand exemple! Ainsi pour nous ap-
prendre a étre humbles, Dieu quelquefois permet que
nous tombions dans le péché, afin de nous faire sen-
tir la nécessité de Phumilité, par la eonsidération de
notre faiblesse. La méme disgrdce arriva a David, qui,
aprés son péché, gécria : Priusqudm humiliarer, ego de-
liqui. (Ps. cxvui. 67.)

IIT. Aassi le Saint-Esprit appelle-t-1l heureux
homme qui craint toujours de tomber en faute :



SERMONS, 39

Beatus homo qui semper est pavidus. (Prov. xxvi. 14.)
Celui qui craint de tomber, sc défie de ses propres
forces , fuit les tentations, a souvent recours a Dieu,
etse maintient ainsi dans I'éloignement du péché. Mais
celui qui ne craint pas est comfiant en lui-méme,
s’expose ala tentaiion, se recommande rarement a
Dieu et tombe facilement. Figurons-nous un homme
au sommet d’'une montagne , snspendu 4 une corde
au-dessus d'un affreux précipice : 4 la vue de ce pé-
ril imminent ferait-il autre chose que prier celui qui
tiendrait la cerde par 'autre bout? ne lui crierait-t-il
pas : »Tenez, tenez bien, par charité, et ne m’aban-
donnez point ?» Nous sornmes tous dans cette position,
exposés A tomber dans I’abime du péché, si Dien ne
nous soutient de sa main puissante. C’est pourquoi
nous devons sans cesse le prier de ne pas retirer sa
main protectrice, et de nous secourir dans tous nos
périls.

IV. St.-Philippe de Néri, chaque matin en se le-
vaht » disait & Dieu : » Seigneur, tiens toujours ta main
sur Philippe, pour que Philippe nc te trahisse pas.»
Et un jour (comme on le lit dans sa vie) le saint
marchant dans une rue de Rome, et tout 4 L'idée de
sa misére spirituelle se prit & crier : » Désespoir! Dé-
sespoir!» Tl fut entendu par an certain religieux qui,
pensant qu'il fat véritablement livré au désespoir, ac-
courut A lui, et ’exhorta & espérer dans la bonté di~
vine. Mais le saint lui répondit : » Je suis en désespoir
de moi-méme , mais plein de confiance en Pieu.» 11
est donc nécessaire gu’en traversant ceite vie ol nous
‘courons tant de dangers de perdre Dien, nous vivions
dans une perpétuelle défiance de nous-mémes, mais
pleins de confiance cn Dieu. '



4o SERMONS,
DEUXIEME MOYEN.
Confiance en Dieu.

V. Nous lisons dans St.-Frangois de Sales, que si
nous nous bornons i la défiance de nous-mémes, ne
gardant que le sentiment de notre faiblesse, cela ne
peut pous servir qu’a nous rendre pusillanimes, et
nous metireen grand danger ou de nous relicher dans
la vie spirituelle, ou de désespérer totalement. Plus
donc nous nous défions de nous-mémes,plus nous de-
vonsaveir confiance en la divine miséricorde. C’est,dit
le méme saint, une balance telle que plus le pla-
teau de la eonfiance en Dieu s'éleve, plus s’abaisse
celui de la défiance de nous-mémes.

V1. Ecoutez-moi, pécheurs, qui par malheur avez
offcnsé Dieu dans le passé pgr vos péchés, et vous
étes rendus dignes de l'enfer ; si le démon veus dit
pour vous décourager que peu d’espoir vous reste
pour votre salut éternel, répondez lui avec PEeriture :
Nullus speravit in Domino et confusus est. { Ecel. 11, 11.)
Aucun pécheur qui s’est confié au Seigneur n’a été
perdu. Et ainsi formez une ferme résolution de ne
plus pécher : abandonuez-vouns dans les bras de la di-
vine miséricorde, et ne doutez pas que Dieu prendra
pitié de vous et vous sauvera de I'enfer. Le-Scigneur
dit un jour & Ste.-Gertrude, comme nous 'apprend
St.-Blaise : » Qui se confie & moi, me fait une telle
violence que je ne puis m’empécher de exaucer en
tout ce qu’il me demande.»

V1I. Ecoutons le prophete Isaie : Qui autem sperant
in Domino, malabunt fortitudinem , assument pennas sicut
aquile , current , et non loborabunt , ambulabunt et non
deficient. (1. 8. xr. 31.) Ceux qui placent leur comn-



SERMONS, 4

fiance en Dieu, changent leur faiblesse en force, ils
perdent leur débilité propre pour revétir la force di-
vine, ils voleront dans la voie duaSeigneur comme. des
aigles; sans se fatiguer et sans faire de chute. David
dit encore : Sperantem autem in Domino misericordia
circumdabit. (Ps. xxx1. 10.) Celui qui espére dans le
Seigneur sera fellement rempli de sa grace qu’elle ne
Yabandonnera plus.

VIIL. St.-Cyprien nous apprend que la miséricorde
divine est une fontaine d’une abondanceintarrissable:
qui y porte un plus grand vase en recueille plus de
grices. De la cette parole du prophéte-roi : Fiat mi-
sericordia tua super nos , quemadmodum speravimus in le.
(Ps. xxxi1. 22.) Quand donc le démon cherche 4 nous
_épouvanter en remettant sous nos yeux combien il est
difficile .de persévérer dans la grice de Dieu au mi-
lieu des tentations et des dangers si nombreux de
cette vie; sans lui répondre, levons nos yeux vers le
ciel et espérons que Dieu dans sa bonté nous aidera a
surmonler tous les assauts auxquels nous sommes
exposés. Levari oculos maos in montes, undé veniet au-
@ilium miti. (Ps. cxx. 1.) Et quand 'ennemi nous re-
présentera notre faiblesse, disons avec I'Apétre : Om-
nia possum in eo qui me confortat. (Phil. 1v. 13.) Par
moi-méme je ne peux rien , mais je me confie en
Diea, et avec sa grice je peux tout.

IX. Ainsi, au-milien des dangers que peut courir
notre salut, nous devons tenir nos yeux tournés vers
Jésus-Christ,en nous abandonnant entre les mains de
celui qui nous a rachetés par sa mort et lui disant :
In manus tuas commendo spirilum meum : redemisti me ,
Domine, Deus veritatis. (Ps. xxx. 6.) Et en priant ainsi
nous devons conserver une entiére assurance de par-



42 SERMONS.

venir 4 la vie éternelle, ajoutant ensuite : I'n 22, Do-
mine, speravi; von confundar in @ternum. (Ibid. ». 1.)

TROISIEME MOYEN.

De la résistance aux tentations.

X. G’est une chose bien certaine que lorsque , dans
les cecasions périlleuses, nous recourons a Dieu avec
confiance, il vient a notre secours ; mais quelquefois
aussi , dans des moments plus immincnts, le Sei-
gneur exige que, de notre cété, nous fassions tous
nos efforts par repousser la tentation. 11 ne suffit
point alors d’avoir recours une ou deux fois 4 Dieu,
mais il faut redoubler de priéres , aller souvent se
prosterner et gémir devant les images de la B. Vierge
et aux pieds du crucifix , s'écriantavec larmes : «Ma-
rie, ma mére, secourez-moi ; Jésus, mon Sauveur,
sauvez-moi; par pitié ne m’a¥¥hdonnez pas, ne souf-
frez pas que j’aie le malheur de vous perdre.

XI. Bappelons—nom les paroles de Ifvangile:
Quam angusta porta , et arcta via est que ducit ad vitam!
et pauci sunt qui inveniunt 'eam. (Matth. vo. 14.) Le
chemm qui mene au paradis est étroit , comme on a
coutume de le dlre , il ne peut point contenir de ca-

TOSSe; ceux qm veulent y aller en carosse n y pour-
ront point entrer. Bien peun y arrivent , parce que
bien peu se fontviolence pour résister aux tentations;
Regnum calorum vim patitur , et violenti rapiunt iblud,
(Matth, x1. 12.) Le royaume de cieux vim patitur,
remargue un anteur , vi gueritur et invaditur, cccupa-
tur ; il faut le-chercher et le cenquérir en se faisant
violencc; celui qui pense le gagner sans se géner, en
menant une vie libre et indolente, ne 1'obtiendra
point et en sera exclu.



SERMONS. 43

XII. Les Sainis, pour se sauver, sont allés, ceux-ci
vivre dans un cloftre, ceux-la s’enfermer dans une
grotte ; d’autres ont embrassé les tourments et 12 mort,
commme Lont fait les martyrs. Violenti rapiunt illud.
Quelques-uns se plaignent de ce gqw’ils n’ont pas con-
fiance en Dieu; mais ils ne s’apercoivent point que.
leur peu de confiance naft da peu de résolution qu'ils
ont de le servir. Ste .~Thérése dit ; Ce ne sont point les
dmes faibles et irrésolues que craint le démon. Et on lit dans
le Sage: Desideria occident pigrum. (Prov. xx1.25.) 1l en
est qui. désiraient se sauver et devenir saints, mais ils
ne peuvent se résoudre 4 mettre en geuvre les moyens
qui y. conduisent, la médltatlon, la fréquentation des
Sacrements, le détachement des créatures; ou bienss xls
les pratiquent ils les abandonnent bientot. En somme,
ils se repaissent de désirs muules et vivent, en at-
tendant, dups la disgrice de Dieu, que leur tlédeur
finit par keur faire perdre, ce qui vérifie le praverbe :
desideria occident pigrum. _

XIII. Si nous désirons nous sauver .“et devenir
saints, il est indispensable que nous formions une
ferme résolution , non senlement, .en général , de
nous donner 4 Dieu, mais encore, en particulier, de
prendre tous les moyens nécessaires ; puis aprés les
avoir embrassés de ne plus les abandonner. Pour ce~
la, ne cesser d’intercéder anpres de Jésus-Christ et
de sa sainte mére, pour en obtenir la grice de la
persévérance.



44 SERMONS.

SERMON 1V.
POUR LE QUATRIEME DIMARCHE DE L’AVENT.

Sur I'amour que nous porte Jésus~-Christ et sur Pobligation ot
nous sommes de 'aimer.

Et videbit omnis caro salutare ejus. Luc. ur. 6.

Ce Sauveur du monde prédit, par le prophéte Isaie,
que les hommes le verront un jour sur cette terre , et
videbit omnis carosalutare ejus ; il est déja venu, et nous
I'avonsvu,non seulement converser parmi les hommes,
mais encore souffrir et mourir pour 'amour de nous.
Arrétons-nous donc ce matin a considérer 'amour que
nous devons porter & Jésus-Chgjst , au moins par re-
connaissance de celui qu'il nous porte lui~-méme. D’otr
neus verrons :

Dans le I' point, combien est grand Pamour que
nous a témoigné Jésus- Christ.

Dans le I1¢ point , combien nous sommes obligés de
Paimer.

PREMIER POINT.

Combien est grand I’amour que nous a témoigné Jésus-Christ,

1. On lit dans St.-Augustin que Jésus-Christ est
venu pour faire connaitre & '’homme combien il est
aimé de Dieu : Propterea Christus advenit ut cognosceret
homo, quantum eum diligat Deus. 11 est donc venu poar
nous faire voir 'amour infini que nous porte ce Dieu,
qui ’est donné tout entier pour nous , se soumettant
A toutes les peines de cette vie, 4 la flagellation, & la



SERMONS. 45

couronne d’épines, enfin & toutes les donleurs et &
tous les oulrages qu'il subit dans sa passion , jusqu’a
mourir abandonné de tous, sur le bois infaime de la
croix. Dilexit nos, et tradidit semetipsum pro nobis.
(Galat. 11. 20.)

II. Jésus-Christ pouvait bien nous saaver sans
mourir sur la croix et sans souffrir. Il suffisait pour
nous racheter d’une seule goutie de son sang , il suffi-
sait d’une simple pritre, offerte parlui au peére éternel,
sa priére étant d’un prix infini, 4 cause de sa divinilé,
suffisait pour sauver le monde et mille mondes ; mais
non, dit St.-Chrysostdme (ou quelque autre auteur
ancien ) : Quod sufficiebat redemptioni , non sufficiebat
amori. Cétait assez pour notre rédemption, mais pas
assez pour le grand amour qu’il nous portait. Aussi
voulut-il , pour nous témoigner combien il nous ché-
rissait, non seulement verser une partie de son sang,
mais le répandre tout entier a force de tourments.
C’est ce que signifient les paroles qu’il proféra la nuit
qui précéda sa mort. Hic est enim sanguis meus novi tes-
tamenti , qui pro multis effundetur etc. (Matth. xxvi. 28.)
Le mot effundetur veut dire que le sang de Jésus-
Christ, dans sa passion, fut tout répandu, jusqu’ala
derniére goutte ; c’est pourquoi, lorsqu’aprés sa mort,
la lance de Longin lui ouvrit le cété , il en sortit du
sanget de I'ean , ensigne quec’étaient 12 les dernitres
gouttes qui lui restaient ; en sorte que, pouvant nous
sauver sans souffrir, Jésus-Christ voulut embrasser
une vie toute de douleur, et puis mourir d'une mort
ameére et ignominieuse sur la croix. Humiliavit semetip-
sum, factus abediens usque ad mortem, mortem autem crucis.
(Phil. n. 8.)

III. Nous lisons dans St.-Jean (xv. 13 ): Majorem
hdc dilectione nemo habet , ut animam suam.ponat quis pro



46 SERMONS.

amicis suis. Que pouvait faire de plus le fils de Dieu,
pour nous montrer I'amour qu’il nous portait, que de
mourir -pour nous? Que peut faire de plus un ami
pour son ami, que de donner sa vie pour lui ? Majorem
hic dilectione nemo habet. Dites-moi, mon trés-cher
frére, si un de vos serviteurs , si Phomme le plus vil
de la terre avait fait pour veus ce qu’a fait Jésus-Christ,
en mourant de douleur sur une croix, pourriez-vous
vous le rappeler , et ne point aimer ?

1V. -Si.-Francois d’Assises ne pouvait penser gu’a
la passion de Jésus-Christ ; cetie idée faisait sans
cesse couler ses larmes, il en versa tant qu’il en devint
presqu’aveugle. Un jour on le trouva tout en pleurs
aux pieds du crucifix, gémissant et soupiran! a hante
voix, Interrogé pourquoi il se lamentait ainsi: « Je
pleure , vépondit-il, sur les douleurs et les humiliations
de mon Sauveur. Ei ¢e quime fait le plus pleurer, c’est de
voir que les homimes , pour lesquelsNi a tant souffert , vivent
sans s¢ la rappeler.

V. Si tu doutes encore , 6 chrétieri, si Jésus-Christ
t’aime ou ne taime point, léve les yeux et con-
temple-le suspendu sur cette croix. Ah! Ce ne
sont que de trop certains témoignages de Vamour
qu’il te-porte, s’écrie St.-Thomas de Villeneuve, que
cette croix sur laquelle il est cloué , que ces douleurs
intérieures et qu’il souffre , et que cette mort amere
qu’il subit pour toi : Testis crux , testes dolores, (estis
amara mors qiam pro te sustinuit. (Conce: 8.) N'entends-
tu pas, dit-St.-Bernard, la voix de cette croix , de ces
plaies, qui crient pour te faire comprendre qu’il ta
réeltement aimé ? Clamat cruw , clamat 1ulnus , quod
ipse vert dilexit.

V1. On lit dans St.-Paul que ¢’est moins encore la
flagellation, la cotironne d’épines, 'aséension doulou-



SEAMONGS. 47

reuse du calvaire, Pagonie des trois heures sur la croix,

et toutes Ies autres souffrances et humiliations, coups

de poings, souffiets, crachats a la figure, que sup-
porta Jésus-Christ, qui doivent nous porter a 'aimer,

que P'amour qu’il nous a’témoigné, en voulant tout

souffrir pour nous ; cet amour, dit I’Apdtre , non seu-
lement nous oblige , mais en guelque sorte nous force

et nous contraint d’aitner un Dieu qui nous a tant’
aimés : Charitas Christi urgetnos. (2. Cor.v. 14.) St.-
Frangois‘de Sales écrit sur ce texte : Savoir que Jesus,

vrai Dieu, nous a chéri au point de subir pour nous la mort,

et lamort de la croiz , west~ce pas avoir son ceeur dansurn
élau , et le sentir fortement pressé , et amour en étre ex-

primé par une violence d’autant plus puissanie qu'elle est
plus douce ? :

V1. L’amour dont le cceur'de Jésus-Christ bralait
pour nous fut tel que non seulement 31 voulut mou-
rir pour nous, mais encore qu’il soupira ardemment
toute sa vie aprés le jour qui devait le voir périr pour
Pamotur de nous. Aussi, il allait disant : Baptismo ha-
beo bagtizari, et quomodo coarctor, usquedum perficiatur!
{ Luc. xu1, 50. ) Le baptéme que je dois recevoir dans
ma passion, c'est le baptéme de mon propre sang ,
pourlaverles péchés des hommes; et guomodo coarcior,
et combien je me sens pressé [ comme le remarque
St.-Ambroise ) duv désir de voir luire bientot le jour
de ma mort! C’est pourquoi la nuit qui précéda sa
passion, il dit : Desiderio desideravi hoc pascha manducare
vobiscum. ( Luc xxir. 15.)

VIII. Nous lisons dans St.-Lanrent Justinien : Vidi-
mus sapientem pree nimietate amorisinfatuatum. Nousgvons
vu, dit-il, le fils de Dien devenir comme insensé a
cause de som excés d’amour pour les hommes. Les
Gentils, quand on leur préchaitla passion que Jésus-



48 SERMONS.

Christ a soufferte par amour pour les ames, la regar-
daient comme une démence a laquelle ils ne pouvaient
jamais croire, ainsi que I'atleste Apétre : Predicamus
Christum crucifizum, J udeis quidem scandalum, Gentibus
autem stuititiam. (1. Cor. 1. 23. ) Et qui pourra jamais
croire, disaient-ils, qu’un Dieu infiniment heureux
par lui-méme, et gqui n’a besoin de personne, ait
voulu revétir la forme humaine, et mourir pour l'a~
mour des hommes ses créatures ? Autant vaMrait
croire un Dieu devenu fou par amour pour les hom-
mes : Stultum visum est (écril St.-Grégoire, Homel. 6.)
ut pro hominibus auctor vile moreretur. Mais que ne
disaient point les infidtles de notre ferme croyance :
que le fils de Dieu a versé tout son sang, pour en
faire un bain et laver nos dmes de tous leurs péchés:
Ditexit nos , et lavit nos d peccatis nostris in sanguine suo.
(Apoc. 1. 5. ) Dela vient que les saints en, considérant
Pamour de Jésus-Christ, restaient muets de stupeur.
St.-Frangois de Paule, 4 la vue du crucitix, ne pouvait
faire autre chose que s’écrier : O amour ! 6 amour )
6 amour !

IX. Cum dilexisset suos, in finem dilezit eos. ( Jean.
xm. 1. ) Ce Sauveur aimant ne se contenta pas de
nous prouver sou amour en expirant pour vous surla
croix; mais arrivé & la fin de sa vie, il veut de plus
laisser sa chair elle-méme pour nourriture 4 nos
Aames, ets’unir ainsi tout entier avec nous, en disant -
Accipite et comedite , hoc est corpus meum. ( Matth. xxvi,
26. ) Nous parlerons ailleurs plus au long de ce nou-
veau don et de cet excés d’amour, quand nous traite-
rons du St.-Sacrement del’autel. Passons maintepant

A 'autre point.



SERMONS. 49

DEUXIEME POINT.

Combicn nous sommes obligés d’ajmer Jésus-Christ.

X. Celui qui aime veut étre aimé, St.-Bernard s'é-
crie : dd quid amat Deus, nisi ut amaiur ? Pourquoi
Dieu aime-t-il, si ce n’est pour éire aimé ? Le Ré-
dempteur lui-méme Pavait dit d’abord : Ignem veni
mittere in terram , et quid volo nisi ut.accendatur ? ( Lue.
xu. 49. ) Je suis venu , dit Jésus-Christ, sur la terre
pour allumer dans le ceeur des hommes le feu sacré
de PPamour divin , 6t guid volo nisi ut accendatar ? Dien
ne demande autre chose de nous que d’en étre aimé;
anssi la sainte-Eglise nous fait faire cette priére : Ille
nos igne , quwsumus Domine, spiritus inflammet, quem
Dominus J.-C. misit in terram et voluit vehementer ac-
cendi. Ah1 de quoi n’ont point été capables les Saints
embrasés de ce feu! ils ont tout laissé, plaisirs, hon-
neurs, pourpre et scepires, pour s’abandonner tout
entiers & Pardeur de cette flamme bienheureuse. On
dira : Mais ccmment faire pour braler encore d’a-
mour pour Jésus-Christ? faites comme David : In
meditatione med exardescet ignis. ( Psalmy. xxxvir. 4.)
La méditation est la préciense fournaise oit s’allume
le feu sacré de 'amour divin. Faites I'oraison mentale
chaque jour , pensant 4 la passion de Jésus-Christ ,
et ne la cessez que lorsque vous vous sentirez plus
pénétré de cette bienheureuse flamme.

XT. Jésus-Christ, dit St.-Paul, a voulu mourir pour
nous, pour conqueérir 1ous nos caewrs : I'n hoc Chrisius
mortuus est , et resurrexit , ut mortuorum et vivorum do-
minatur. (Rom. x1v. 9. ) Ila voulu donner savie pour
tous les hommes, sans en exclure aucun, écritle méme

xiv 4



5o SERMONS,

apdtre ,. afin qu’aucun d’eux ne vive plus pour lui-
méme, mais pour ce Dieu qui s’est immolé pour lui :
Pro omnibus mortuus est Christus , ut et qui vivunt jam
nonsibivivant, sed ei qui pro ipsis mortuusest (2. Cor. v.15.)

XII. Ah! sans doute pour bien répondre & 'amour
de ce Dieu, il faudrait qu'un autre Dien mourit pour
lui, comme Jésus-Christ est mort pour nous : mais
on est forcé de s’écrier : 6 comble de I'ingratitude hu-
maine ! un Dieu a voulu donnersa vie pour le salut
des hommes , et les hommes ne veulent pas seule-
ment y penser ! Ah! si chacun méditait souvent sur
la passion du Rédempteur, et surl’amour dont il nous
y a donné des preuves, comment pourrait-ilne pas le
chérir de toule son dme ? A qui contemple avec une
vive foi Jésus attaché par trois clous sur un infime
gibet, chaque plaie de Jésus doit ‘parler et lui dire :
Diliges Dominum Deum tuum; chéris, 6 homme, chéris
ton Seigneur et ton Liew quit’a tant aimé. Et qui
pourrait résister & cette tendre voix ? St.-Bonaventure
dit que lesplaies de Jésus-Ghrist sunt vulnera, dura corda
vulnerantia , et mentes congelatas inflammantia ; ce sont
des plajes qui blessent les coeurs les plus durs, et
embrasent les dmes les plus froides.

XIII. Oh! siscires mysterium crucis! dit I’ Apotre St.-
André au tyran qui cherchait & lui faire renier Jésus-
Christ ; 6 tyran, voulait-il lui dire , si tu comprenais
V'amour que t’a porté ton Sauveur, en voulant mourir
sur une croix pour te sauver, tu ne te fatiguerais pas
A me tenter, mais tu quilterais tous les biens de ce
monde, pour te donner tout entier i chérir Jésus-
Christ.

X1V. Je finis, mes trés-chers auditeurs, en vous
exhortant a méditer - dorénavant chagque jour sur la
passion de Jésus-Christ ; il me suffit que vous y em-~



. SERMONS. 51

ployez un guart d’heure. Qu’au moins chacun devous
se procureune bellg image du crucifix , la place dans
sa chambre, et lni donne de temps 4 autre un baiser
en disant : O mon Jésus, vous étes mort pour moi,
et moi, je ne vous aime pas! Si un ami souffre pour
son ami des outrages, des violences et la prison, il
aime qu'il se le rappelle, qu’il y pense et en parle avec
reconlaissance, il souffre au coniraire, si celui-ci ne
veut ni en parler, ni méme en entendre parler. De
méme Jésus-Christ se plait & nous voir penser sou-
vent & sa passion, et souffre beaucvup de voir que
nous ne voulons point y penser. Quelle grande conso-
lation nous trouverions a Pheure de la mort, dans les
souffiances et la mort de Jésus-Christ, si, pendant
notre vie, nous avions souvent médité avec amour sur
ce sujet : N’attendons pas, qu’a notre derniére henre,
on nous mettele crucifix dans les mains, et rappelons-
nous ce que Jésus-Christ a supporté pour nous de dou-
leur ; embrassons-le pendant que nous vivons encore,
et portons-le toujours avec nous, afin de vivre etmou-
rir avec lui. Celui qui est dévot a la passion du Sei-
gneur, ne peut pas ne pas ’4tre non plus aux dou-
leurs de Marie, sa mére. Leur souvenir aussi le conso-
lera an moment de la mort. Quelle belle méditation ,
que la méditation de Jésus sur la croix ! quelle belle
mort que de mourir en embrassant Jésus crucifié,
mourant avec joie pour I'amour de ce Dieu, qui est
mort pour 'amour de nous.



52 SERMONS.

SERMON V.
POUR LE DIMANCHE DANS L’OCTAVE DE NOEL.

En quioi consiste la vrai¢ sagesse.

Pofitus ést hic in ruinam et in resurrectionem multorum.

(Luc, 1. 34.)

Ainsi parla le vieillard Siméon, au moment ou il
avait la consolatlon de tenir dans ses bras I'enfant Jé-
sus. Au nombre des prophéties qui sortirent alors de
sa bouche . fut celle-ci : Positus est hic in ruinam et in
1_'esurrectwnsm mulprum. Clest ainsi qu’il se réjouit
du sort des saints, qui, éprés leur mort, ressusciteront
ala vie éternelle daus Ie royaume des élus; et qu’il
déplbre le malbeur des pécheurs, qui, pour uelques
plaisirs courts et misérabes,éncourent la ruine de leur
ame et leur damnation éternelle. Et ces magheureux ,
qui ne pensent qu'a jouir des biens présents, traitent.
de fous les saints qui ne demandent qu’a vivre pau-
vres, humﬂlés et dans la mortification. Mais viendra
le jour ol1 115 reconnaitrant leur erreur, et diront :
Nos insensati vitam illorum esttmabamu.s insaniam. ( Sap.
v. 4.) Nos insensati, voila comment ils confesseront
leur démence. Examinons en quoi consiste la vraie sa-
gesse et nous verrons:

Dans le I point, que les pécheurs sont les vrais in-
sensés.,

Dans le II* point, que les saints sont les vrais sages ,



SERMONS. 53

PREMIER POINT.
‘Les péchenrs sont les vrais insensés,

1. Et quelle plus -grande folie, pouvant vivre ami
de Dicu, que de le vouloir pour ennemi ; de sg faire
par 1 une existence malheureuse, et encoprir.en ou~
tre, en se damnant, un malheur éternel! St.-Augns-
tin raconte que deux courtisans de 'empereyr, 8’¢-
tant rencontrés dans un couyent de solitaires, XI’u,n
deux se mit & lire la vie de St.-Anloine, abbé.
Legebat ( écrit le Saint ) et exuebatur mundp cor ejus. J
lisait , et 4 mesure qu’il avancait, il se sentait détaché
des affections mondaines. Ktant ajlé retrouver son
compagnon y; il.1ui dit : Quid querimus? major ne esse
potest spes nostra 5 qudm quod amici imperatoris simus?
et per quot pericula ad najus- periculum pervenitur ? Et
quandilt hoc erit? Ami, lui dit-il, nous sommes des in-

_sensés: que cherchens-nous? Qu_e_pouvoqs-nous espé-
rer de plus, en servant 'emperepr, que d’ebtenir son
amiti¢ ? aprés bien des périls pour arriver A ce put,
nous serons encore exposés A un plus grand dapger ,
celui du salut éternel; et pujs , quand deviendrons-
nous les amis de César? il finit par ¢onclyre : Amicus
autem Del, si voluero, ecce nunc fio. Si je veux étre Pami
de Dieu,.je puis le devenir sur-le-champ, en mg ré-
-conciliant avec lui; la grace, divine est ce ‘tréspr in-
fini, qui nous rend dignes.de san.amiti¢ : Infinijus
enim thesaurus est hominibus , quo qui usi sunt , participes
f wti sunt amicitie Dei. ( Sap. vii. 14. ).

1. Les gentils regardaient comme impossible que
la créature piit jamais obtenir,de se lier d’amitié avec
Dieu, parce que I'amitié rend les amis égaux entre
eux, comme dit St,-Jérbme : Amicitia rares accipit, aut



54 SERMONS,

pares facit. Nonobstant cela, Jésus-Christ lni-méme a
dit que, si nous observons ses préceples, nous serons
ses amis : Pos amici mei estis, si feceritis que pracipio
_vobis. (Jean. xv. 14.)

III. Or, je le réptte, quelle folie c’est aux pé-
chéurs, pouvant jouir de l'amitié de Dicu, que de
préférer vivre danssa haine! Le  Scigneur ne hait
aucune de ses créatures, il ne hait ni le tigre, ni la
vipere, ni les crapauds: Diligis omnia que fecisti, et
nikil odisti eorum gue fecisti. (Sap. x1. 25.) Au con-
traire, Dieu ne peut pas ne pas hair les pécheurs :
Odisti omnes qui operantur iniguitatem. (Ps. v. 7.)
Puisque Dieu ne peut pas ne pas détester le péché,
comme son ennemi, contraire en tout 4 sa volonté,
‘détestant le péché, il doit aussi détester le pécheur,
qui ne fait qu'un avec le péché : Similiter aulem odio
‘sunt Deo impius et ingpietas ejus. ( Sap. xwv. 9.}

1V. Une autre folie. du pécheur, c’est de mener
une vie opposée au but que Dieu s’est proposé en le
créant. Dieun ne nous a point faits et ne nonus con-
serve pas l'existence pour que nous 'emploiions &
amasser -des richesses, a conquérir les honnears de 1a
terre, et & nous abandonner aux plaisirs, mais bien
pour que nous Yaimions et le servions dans ce monde,
pour aller Paimer et nous réjouir éterncllement dans
’aatre : Finemtero vitam aternam , écrit I’Apétre ( Rom,
vi. 22.) Ainsi cette vie, comme dit St.-Grégoire,
nous cst donnée comme un chemin qui nous corduit
A notre patrie, qui est le ciel : I'n prasent. vitd quasi in
vid sumus , qud ad patriam pergimus. { St.-Grég. Homel.
11,in Evang.)

V. Mais le malheur de la plupart des hommes est
de vivre dans 'égarement; puisque au liea de suivre
la voie de leur salut, ils choisissentcelle de leur dam-



SERMONS. 55

‘nation: Les insensés! I'un pour les plaisirs des sens,
et pour un vil intérét, perd les jouissances infinies
du paradis : L’avtre , pour quelques honneurs et un
peu de fumée, perd la chance de devenir roi du ciel ;
celui-1a, pour quelques instants de volupté et de plai-
sirs périssables, perd la grice de Dieu, et se con-
damne 4 briler ajamais dans les prisons de I'enfer.
Pauvres aveugles ! si & chaque péché ils devaient avoir
la main brilée avec un fer ardent, ou bien étre en-
fermés pour dix ans dans une chambre obscure,
certainement ils s’en abstiendraient; ils ne savent
donc pas les malheureux, qu’en péchant, ils serout
condamnés a étre ensevelis dans les profendeurs de
T'enfer, ol leur corps sera la proie des flammes pen-
dant toute I’éternité ? Quelques-uns, écrit St.-Chryso-
stéme (Homel. derecup. laps.) sacrifient leur dme a
leur corps; mais ne voient-ils pas qu’en perdant leur
ame , ils perdent aussi leur corps, qui sera condamné
4 des tourmgnts sans fin! §¢ animam negligimus, non
corpus salvare poterimus.

YI. En somme, les pécheurs tombent dans un tel
égarement, qu’ils deviennent semblables aux brutes,
et, obéissant i Pinstinct des sens, ils se jettent dans
les plaisirs de la chair, s'inquiétant peu de ce qui est
licite ou défendu. Mais ce n’est pas la, dit St.-Jean-
Chrysostéme , se comporter en homme , c’est agir en
brute : Hominem illum dicimus ( écrit le saint ), qui
imaginem hominis salvam relinet : qu autem est imago
hominis? rationalem esse. Etre homme, emporte néces-
sairement la qualité d'étre raisonnable, obéissant,
non alappétit des sens, mais 4 la raison. Si Dieu ac-
cordait & une brute Pusage de la raison, et que celle-
ci agit en conséquence, on dirait qu’elle se conduit
comme un homme : Et quand homme, esclave de



56 SERMONS.

ses sens, agit toujours contre la raison , que doit-on
dire ? Qu’il se ravale au niveau de la brute. Celui qui
vit en homme , suivant les 1.is de la raison, pense a
Vavenir. Utindm saperent et intelligerent,et novissima previ-
derent, (Deut. xxxn. 29.) Il pense a l'avenir, c’est-a-
dire a ce qui doit arriver a la'fin de la vie, au compte
.qu’il aura & rendre au moment de sa mort , apres la-
quelle il sera irrévocablement réservé A l'enfer ou au
paradis , selon ses mérites.

VII. Les pécheurs ne s’occupent que du présent,
‘peu soucieux du but pour lequel ils ont été créés.
Mais quimportent leurs succés dans tout le reste,
s'ils ne peuvent atteindre la fin qui seule peut les
rendre heureux ? Porré unum est necessarium. ( Luc. x.
42.) Arriver A ce but doit étre notre. unique affaire,
celle-la manquée, tout est perdu avec elle. Et quel
est ce but : Obtenir la vie éternelle : Finem vero vitam
@ternam. Les péchegrs vivent sans s’inquiéter nulle-
ment de la conquérir; en atiendant, la piort approche
et I’éternité s’avance, et ils ne savent ot ils vont. Si,
interrogé sur la roule qu’il fait, et sur sa destination,
le pilote d'un navire répondait qu’il n’en sait rien,
qui ne dirait point, écrit St.-Augustin, que cet
homme va faire perdre le vaisseau : Fac homéinem perdi-
disse qud tendit , et dicatur ei : qud is? et dicat, nescio;
nonne iste navem ad naufragium perducet ? Et le saint en
conclut : Talis ect qui currit preter viam. Telle est cette
fausse sagesse du monde, qui n'est propre qu’a nous
damner, qui nous conduit aux honueurs, nous
comble de vaines jouissances , mais ne peut rien pour
le salut de notre 4me. Pauvre Epulon ! il sut acquérir
des trésors, et vivre au sein de la splendeur, mais
il mourut et fut précipité dans les gouffres de
Penfer! Pauvre Alexandre-le-grand qui sut -conguérir



SERMONS. 55

tan’ de royaumes, mais qui fut, aprés sa mort, con-
dam 6 a des tourments éternels! Pauvre Henri Arrigo
VIII, qui, aprés avoir trahi Jésus-Christ et I'Eglise,
sentant 4 lagonie que son dme allait étre damnée,
s'éc1ia désespére ; Amici,perdidimus omnial O Dieulet
ccmbien d’autres gémissent également dans Penfer et
cricat : Quid profuit nobis superbia , aut divitiarum jac-
tantia ? transierunt omnin illa tanqudm umbra. ( Sap. y.
8.)1Voici, disent ils, que dans le monde nous faisions
un: belle figure, nous étions comblés de richesses
et d’honneurs, mais aujourd’hui tout cela a passé
«eo mme une ombre, et il ne nous reste plus que des
plaintes et des tourments éternels.

YIIL. Ensomme, a tous cevx qui ne prennent au-
can sein de leur ame, arrive ce que dit Saloinon :
}.atrema gaudii luctus occupat. (Prov. xiv. 13.) Tous
Ieurs plaisirs, leurs honneurs et leurs grandeurs vont
 boutir a une douleur et A des Jarmes sans fin. Dim
adhuc ordirer, suogidit me.(Isa. xxxvir. 1.2.) A moment
«@’ils ourdissent la. toile de leurs espérances, et qu’ils
s’occupent des moyens de faire leur fortune, vient la
mort qui tranche le fil de Jeur vie, leur enléve tout
et les envoie braler dans V'abime immense du feu.
Et quelle plus grande folie peut-on commettre, gue
de se faire, d’ami de Dien, esclave de Lucifer ? d’hé-
ritier du paradis, devenir, par le péché, la proie de
Penfer ? Car aussitot que quelqu’an commet un péché,
il est immédiatement inscrit au nombre dos damnés.
St.-Frangois de Sales prétend que si les anges pou-
vaient pleurer sur le sort d’'une dme qui vient de tom-
ber en péché mortel, ils ne feraient jamais autre
chose que de gémir.

IX. Mais le comble de I'aveuglement, c’est quand,
vivapt dans le péché, les méchants meénent une exis-



58 SERMONS.

tence malheureuse, car tous lesbiens de ce monde ne
sauraient satlisfaire notre cceur , qui fut créé pour ai-
mer Dieu, et qui ne peut trouver qu’en Dieu seul la
paix dont il a besoin. Que sont toutes les grandeurs et
toutes les délices du monde ; vanitas vanitatum ? (Eccl.r.
2.) vanitas et afflictio spiritds ? (Ibid. iv. 16.) Vanité des
vanités, rien que vanités, erreurs et frivelités. Voila
comme en parle Salomon, qui en avait fait Pexpé-~
rience. Et afflictio spiritis , ajoute-t-il : de pareils biens
non-sculement ne contentent point notre 4me, mais
encore ils I'aflligent; et son affliction s’accroit en rai-
son de leur nombre. Les pécheurs espérent trouver
la paix dans le péché : mais quelle paix, grand Dieu!
Quelle paix ! Non estpaz impiis , dicit Dominus. (Isa.xuvin.
22.) Je n'en dirai pas davantage sur les maux qui
poursuivent le pécheur méme deés cette vie, me pro=~
pusant d’en parler ailleurs plus au long. Qu’il me suf-
fise pour le moment dg vous apprendre que la paix est
un don de Dien qu’il rtpand sur les dAmes qui Paiment
et non sur celles qui le méprisent, et préferentd son
assistance le joug du démon, tyran sans miséricorde,
qui ne cesse de les tourmenter. Crudelis est et non mi-
serebitur. ( Jer. vi. 23. ) Et 8'il nous promet quelques
jouissances , gardonsl-nous de croire, dit St.-Cyprien,
que ce soil dans notre intérét, ce n’'est que pour nous
associer & son chatiment, et nous précipiter avec lui
dans Uenfer, ut habeat Socios pen, socios gehennee.

DEUXIEME POINT.
Les Saints sont les vrais sages.

X. Soyons bien convaincus que les vrais sages sont
ceux qui savent aimer Dieu et conquérir le ciel. Heu-
reux ceux auxquels le Seignenr accorde la science



SERMONS. 5g

des saints! Dedit illis scientiam sanctorum. ( Sap. x, 10.)
Oh! la belle science que de savoir aimerDieuetsauver
son ame! Il doit s'estimer heureux, dit St.-Augustin,
celuigui Deum novit, etsi alinnescit. Celui qui sait aimer
Dien etlui porter tout'amonr que nousiui devons, peu
importe qa’il ignore tout le reste ; il est au-dessus de
tous les savan¥, dont 'érudition est vaste, mais qui ne
savent point aimer Dieu. Eloy, frére de l'ordre de St.~
Francgois , dit un jour & St.-Bounaventure : « Que vous
étes heureux, vous qui savez tant de belles choses, et
pouvez par-1a vous élever en sainteté au-dessus de mot,
qui ne suis qu’un pauvre ignorant! » Apprends, lui
répliqua le Saint, quw’il n’est pas de bonne vieille, tant
soit-elle ignorante, qui ne me surpasse en science et
en sainteté , si elle sait aimer Dieu plus que moi. »
Sur quoi Elvy se mit 4 s’écrier : « O bonne vieille ,
bonne vieille, entends ce que dit Bonaventure; tu
peux le surpasser en sainteté, si tu sais aimer Dieu plus
que lui.

I1. C’est i cela quaspirait St.-Augustin, et c’est
aussice qui le faisait rougir de lui-méme : Surgunt in-
docti et rapiunt celum ) » Malheureux que je suis, s'é-
criait-il, les ignorants se lévent et gaguent le ciel; et
nous, savants du monde, que ferons-nous ?» En effet,
combien d’ignorants, qui ne savent méme pas lire ,
mais savent aimer Dieu, fent leur salut; et combien
de sages de la terre se damnent éternellement? Oh!
sans doute, ce furent de bier: grands sages, qu'un St.-
Jean-de~Dieu, un St.-Félix, un St.-Pascal , pauvres
fréres franciscains , éfrangers & toutes les scien-
ces humaines , mais profonds dans la science des
Saints! Mais ce qu’il y a de plus surprenant, ¢’estque
les mondains, bien qu'ils connaissent cette vérité, et
véutrent cenx gui se détachent du monde pour ne vi-



6o

vre que pour Dieuseul, font tout le eontraire , quand
il s’agit de la mettre en pratique. v

X1I. Dans quelle classe voulez-vous vous ranger,
mes chers fréres, est-ce dans celle des sages selon le
monde, ou dans celle des sages selon Dien P Proficis-
camur ad sepulchra , suivons ce conseil de St.-Jean-
Chrysostome, et nous sommes sirs de faire un bon
choix. Quelle plus belle école que la sépulture des
morts, pour nous démontrer toute la vanité des biens
de ce monde , et nous initier 4 la science des saints !
Pour moi, dit le Saint, nihil video, nisi putredinem ossa
et vermes, Ce qui signifie : Aumilieu de ces cadavres, il
m’est impossible de distinguer qui fut noble, riche ou
savant; je ne vois qu’ossements et pourriture, la miort

les a tous confondus , faisant disparaitre comme un
songe leurs grandeurs et leurs triomphes.

XIII. Que nous reste-t-il donc & faire ? Ecoutez le
conseil de St.-Paul : Hoc itaque dico , fratres : tempus
breve et reliquum est, 7 AR qut utuniur hoc mundo , tgn-
qudm non utantur ; preeterit enim figura hujus mundi.
(1. Corinth. vn. 29 et 31. ) Ce monde n'est qu’une
scéne qui passeet dure peu , tempus brece est. Etudions-
nous , pendant le pen de jours qu’il nousreste & passer
sur cette terre, éludions-nous A vivre en sages, non
pas selon le monde , mais selon Dieu; fdisons
tous nos efforts pour pérer notre salut et mettons en
ceuvre les moyens d’y paxvenir ; fuoyant avec soin les
occasions dangereases , nous adonnantd oraison ,
fréquenfant la congrégation et les sacremeuts, nous
livrant chaque jour a quelque lecture pieuse, enten-
dant, antant que possible, chaque jourla sainte messe,
ou du moins allant visiter Jésus-Christ dans le St.-
Sacrement de l'autel, ou !aire quelques dévotions
aux images de Ste.-Marie. Par 1 nous acquérerons la



SERMONS. 61

vraie sagesse, et nous trouverons le repos de cette vie
et le bonheur de V’éternité.

SERMON VI

POUR LE PREMIER DIMANCHE APRES L'EPIPHANIE,
De la malice du péché mortel.
Ego et pater tuus dolentes quarebamus te. (Luc. 11. 48.)

Marie ayant perdu, pendant I’espace de trois jours,
son fils Jésus, ne pouvait se consoler de ne pas le voir,et
ne cessade le chercher jusqu’a ce qu’ellel'etitretrouvé.
Comment peut-il se faire qu’aprés avoir perdu non-
seulemeunt la vue de Jésus-Christ , mais encore sa
grice ineffable, tant de pécheurs ne gémissent point,
et dorment en paix, peu soucicux de la recouvrer ?
Cela vient de ce qu'ils ne comprennent point que
pécher ou perdre Dieu n'est qu'une seule et méme
chose. On se dit : je commets ce péché, non pour
perdre Dieu, mais pour me procurer tel plaisir, pour
dérober telle chos e & autrui, pour satisfaire cette ven~
geance. Raisonner ainsi, c’est montrer qu’on ne con-
nait point toute I'étendue du péché mortel. Qu'est-ce
que le péché mortel ?

Point I*. C’est un grand mépris que l'on a pour
Dieu.

Point II*. C’est un grand déplaisir que I'on cause &
Dieu.



62 7 SERMONS.
PREMIER POINT.
Le péché mortel est un grand mépris que I'on a pour Dieu.

I. Le Seigueur souldve le ciel et la terre contre l'in-
gratitude dout se rendent coupables envers lui les
hommes qui péchent mortellement, lui qui les a créés,
nourris de son sang, et élevés jusqu’a en faire les en-
fants de son adoption : dudite celi et auribus percipe
terra : filios enutrivi , et exaltavi, ipsi autem spreverunt me,
1sa.1.2.)Quelest ce Dien que méprisent les pécheurs ?
C'est une maijesté infinie devant laquelle tous les rois
de la terre et tous les bienheureux du ciel sont moins
qutne goutte d’eau, moins qu'un grain de sable.
Quasi stilla situle , pulvis exiguus. (Isa. xv. 15.) En
somme, Dieu est un étre ineffable, aux yeux duqﬁel
toutes les créatures sont si petites, quelles sont ccmme
si elles n’étaient point : Omnes gentes quasi non sint, sic
sunt cordm eo. (Isa. xr. 17. ) Et ’homme qui l'offense ,
qwest-il ? Saccus vermium , cibus vermium , répond St.-
Bernard , un ver, I'aliment des vers quile dévoreront
dans le tombeau. Miser , et pauper , el cecus , et nudus.
Malheureux, car il ne peut rien, aveugle car il ne
sait rien connailre, nu, car il ne posséde rien. Et ce
vermisseau & la hardiesse de mépriser Dieu et de braver
sa colere ! Tam terribilem majestalem audet vilis pul-
visculus irritare ! dit encore St.-Bernard. C’est donc
avec raison que St.-Thomas, le docteur angéhque ’
avance que le péché mortel renferme une malice in-
finie : Peccatum habet- quamdam infinitatem malitie ex
infinitate divine Majestatis. ( St.-Thom. p. m1. q. 2.
a. n ad. 2.) Et St.-Augustin appelle le péché un mat
infini. C’est pourquoi 'enfer et mille enfers ne sauraient
suffire au chatiment d’un seul péché mortel.



SEAMONS, 63

11. Les théologiens définissent ordinairement le
péché mortel ; Aversio ab incommudtabili bono. (S. Thom,
par. 1. q. 24. a. 4.) Aversio , ce qui veut dire tourner
le dos ausouverain bien. C’est ce donl Dieu se plaint
envers le pécheur par ces paroles : tu reliquisti me,
dicit Dominus, retrorsdm abiisti. (Serm. xv. 6.) Ingrat,
dit Dieu, je ne me serais jamais séparé de toi, et tu
as ét¢ le premier & m’abandonner;’ retrorsdm abiisti
tu m’as tourné le dos.

III. Méprisersaloi, c’est mépriser Dieu, lorsque
Yon sait que le mépris de sa loi entraine la perte de sa
grace. Per prevaricationem legis, dit ’Apotre, Deum in-
honoras, (Rom. 1. 23.) Dieu est le maiftre de toutes
choses , puisque c’est lui qui a tout créé. : in ditione
tud_cuncta sunt posita; tu enim creasti omnia. (Esther,
xin. 9.) Aussi toutes les choses inanimées, les vents,
la mer, le feu, les images, lui obéissent-ils : Venti et
mare obediunt ei. (Matth. viu. 27.) Ignis, grando, niz
glacies faciunt verbum ejus. (Psalm. cxivir 8.) Quant 4
I'homme, pécher c’est dire & Dieu : Seigneur, vous
étes mon maftre , mais moi je ne veux point vous
obéir : vous m’ordonnez de pard onner cette injure,
mais moi je veux m’en venger ; vous m’ordonnez de
ne point envier le bien d’autrui, mais moi je veux
m’en emparer, vous me commandez de m’abslenir
de ce péché déshonnéte, mais moi je veux m’y livrer.
Confregisti, dit Dieu , jugum meum ; dizisti : non ser-
vigm. (Jer.1.20.) En somme, enfreindre ses préceptes,
c’est dire 4 Dieu : je ne vous reconnais point pour
mon maitre ; ¢’est répondre comme Pharaon, quand
Moise lui enjoiguit au nom de Dieu de meltre son
peuple en liberté. Quis est Dominus , ut audiam vocem
ejus ? nescio Dominum ? (Exod. v. 2.)

1V. Ce qui ajoute encore 4 'outrage fait a Dieu par



64 SERMONS.

le peché, c’est le néant des biens pour lesquels le
pécheur Poffense : Propter quod irritavit impiis Deum?

( Psalm. x. 13.) Pourquoi tant de personnes affectent-
elles Dieu ? par un peu de fumée , pour satisfaire un
mouvement de colére, pour une sensualité brutale :
Violabant me propter pugillum kordei et fragmen panis.
(Ezech. xu1.19.) On outrage Dieu pour une poignée
d’orge, pour un morceau de pain. Oh! Dien! Com-
ment se fait-il que nous nous laissions si facilement-
séduire par le démon ? In manu ejus'statera dolosa, dit
Ie Prophéte Osée , (x11. 7.) c’est parce que, au lieu de
peser les choses dans la balance de Dieu, qui ne peut
nous tromper, nous préférons les peser dans la ba~
lance du diable, qui ne cesse de ncus tendre des pié-
ges pfiur nous faire tomber avec luj dans enfer. Do-
mine, quis similis tibi? disait David. (Psalm. xxxtv. 10.)
Dieu est un bien infini ; aussi, quand il se voit com-
paré par les pécheurs a ce peu de bien, a ces nyjséra-
bles plaisirs, a-t-il bien raison de s’en plaindre et de
leur dire par la voix d'Isaie : Cui assimiliastis me et ad-
a@quastis me 2 dicit sanctus. ( Isa. xr. 25. ) Tl était done
d'un plus grand prix que ma grice, ce plaisir, puis~
que tu me I'as préféré P Projecisti me post corpus tuum.
( Ezech. xxux. 35.) Ainsi, ajoute Salvien, Deas soius
in comparatione omnium tibi oilis fuit? tu as regardé
Dieu comme une chose méprisable, puisque tu I'as
dédaigné pour les biens périssables de celte terre.

" V. Le tyran, ayant fait étaler sous les yeux de St.-
Clément un monceau d’or, d’argent et de pierres pré-
cieuses, luioffrant de les lui donner, s’il renoncait &
la foi de Jésus-Christ ; le saint se mit a pousser un
profond soupir en pensant & 'aveuglement des hom-
mes, qui mettent un peu de terre en comparaison:
avec Dicu. Combien de pécheurs perdent, pour bien



SERMONS. 65

moins encore, la grice divine! Pour s’attacher a
quelques misérables plaisirs, ils abandonnent Dieu,
qui est un bien infini et qui seul peut les rendre heu-
reux. C’est cet aveuglement que le Seigneur déplore
par la bouche de Jérémie, lorsqu’il dit au ciel de
tomber dans la stupéfaction et a ses portes de se bri-
ser d’horreur : Obstupescite , celi , super hoc, et porte
ejus desolamini vehementer ; puis, il ajoute : Duo énim
mala jecit popalus meus; me dereliquerunt fontem aque
vive el foderunt sibi cisterras, cisternas dissipatas, que
continere non walent aquas. { Jerem. 1. xi. 13.) Nous
nous étonnons de U'injustice dopt les Juifs se rendi-
rent coupables envers Jésus-Christ, lorsque Pilate
leur ayant demandé lequel ils voulaient metire en
liberté de Jésus ou de Barrabas,ils répondirent : non
hunc, sed Barrabam. (Joan. xvim. £40.) Mais les pé-
cheurs font bien pis, car, lorsqu’interrogés par le
démon lequel ils veulent cheisir , de ce désir de ven-
geance, de ce plaisir honteux , ou de Jésus-Christ, ils
répondeut : non hunc, sed Barraiam; c'est-a-dire le
péché.

YI. Non erit in te Deuf'recens, ditDicu. (Psalm. txxx.
10.) Je ne veux point que tu m’abandonnes, moi
ton vraiDieu, pour te fairc un Dieu nouvesu et te met-
tre 4 son service. Ce que 'homme préfere a Dieu,
dit St.-Cyprien, il en fait son Dieu, il en fait Pobjet
de ses voeux et de sa fin, tandis que ndiis ne devons
nous proposer d’autre but et d’autre fin que Dien seul.
Quidquid homo Deo anteponit , Deum sibi facit, De plus,
nous lisons dans 5t.- Jérome (in Psal. 80.) Unusquis-
que quod cupit , sivereratur , hocilli Deusest. Vitium in
corde, est idolum in altari. La créature que nous pré-
térons & Dieu, devient elle-méme notre Dieu; ce qui
fait dire au St.-docteur que, semblables a ces gentils

X1V, 5



66 SERMONS.

qui adoraient les idoles sur les autels, les méchants
adorent le péché dans leurs coeurs. Leroi Jéroboam,
quand il se fut révelté contre Dieu, essaya de forcer
le peuple A encenser avec lui les idoles, et les faisant
placer un jour devantlui : Ecce Dei tui, Israél. (1 Reg.
xit. 28.) lui, dit-il. Ainsi Pait le démon; il met le
plaisir sous les yeux du pécheur, et luidit: Que veux-
tu faire de Dieu? Le voici ton Dieu; c’est cette jouis-
sance, c’est cette vengeance, c’est cet or : prends-les
et laisse-1a Dieu. C’est la ce que fait le péchear,
lorsqu’il se laisse aller 4 la tentation; il abandonne
Dieu, et éléve dans son cceur un autel a ses désirs :
Vitium in corde est idolum in altari.

VII. Ce qui aggrave bien plus encore I'outrage fait
4 Dieu par le pécheur, c¢’est qu’il loffense en sa pré-
ence. St«Cyrille de Jérusalem (Cath. 4). rapporte
que certains peuples avaient choisi le soleil pour leur
Dieu, persuadés que la nuit, en I'absence de cet
astre, ils pouvaient impunément s’abandonner  leurs
désirs : Alii solem ponebant Deum , ut occidente sole , sine
De¢o essent. Ces malheureux aveugles n’en étaient pas
moins coupables ; mais ils avaient du moins la pu-
deur d’¢éviter les regards de leur Dieu. Mais les chré-
tiens, eux, qui savent que Dieu est partout, qu’il voit
tout, comue il le dit lui-méme par I'organe de Jéré-
mie. (xxur. 24.) Celum et terram ego impleo , ne lais-
sent pas néanmoins de pécher et de 'offenser et de’
braver sa colére sous ses propres yeux. dd iracundiam
provocant me ant faciem meam. (Isa. xv. 3.) Le pé-
cheur , poursuit Dieu, en se rendant coupable en
présence de son juge, le fait par 1a témoin de son
crime : Ego sum judex et testis ( Jer. xxix. 23.) Ez-
¢udatione caret, qui facinus ipso judice teste committit
dit St-Pierre Chrysologue. Gelui qui cominet un délit



SERMONS, T

en présence méme du juge , n’a pas d’excuse qui
puisse le justifier. Cetle pensée d’avoir offensé Dieu
sous ses propres yeux, était ce qu'il y avait de plus
poignant pour David , aussi disait-il : Tibi soli peccavi,.
et malum cordm te feci, ( Psalm. L. 3.) Mais passons au
second point , ol nous verrons surlout combien est
grande la malice du péché mortel.

DEUXIEME POINT.

Le péché mortel est up grand déplaisir que Yon cause A Diea

VIIL. Il nly a point de déplaisir plus amer que de
se voir maltrait¢ par une personne que I'on aime et 3
laquelle on fait da bien. Quel est celni que méprise le
pécheur? Il méprise un Dieu qui I'a comblé de tant
de bienfaits, et I'a aimé jusqu’a mourir pour lui surla
croix. L’homme, en commettant un péché mortel, le.
bannit de son dme. Un coeur qui aime Diev estaimé
de Dieu, et Dieu lui-méme vient habjter en, Ini :,
Si quis duligit me, pater meus diliget eum, et ad eum pe-,
Rigmus ¢t mansionem apud ewm faciemus. (Jean, xiv. 23,).
Le Seigneur n’abandonne point cette dme , & moips.
gwelle ne le repousse elle-méme, encore bien gu’il
sache qp’elle dojt bientét le bannig : Non desgrit pisi
deseratur , selon le concile de Trente. | oo

IX. En se laissant aller au péché mortel, Ldme dit
d Dieu : « Seigneur, éloignez-vous de meoi. Impii
dizerunt secum, recede d nobis. { Job. xx51. 14, } Ce n’est
point la langue qui parle, mais I'acte, comme le re-
marque St.-Grégeire : Recede , non verbis,, sed moribus.
Le pécheur n’ignore pas que Dieu ne peut habiter
avec le péché ; qu’aussi, du moment olr il se rend con-
pable, Dieu deit 'ahandpnner; aussi semble-t-il lui
dire: «Vousne pouvezplusrester avec moi,allez-vous-¢n;



68 SERMONS,

bon voyage. Et la méme porte, par laquelle Dieu sort
de I'ame , s'ouvre pour le démon, qui s’en empare.
Quand le prétre baptise un enfant, il ordonne au dé-
mon de sortir de cette Ame : Exi abeo, immunde spiritus,
et da locum spiritui sancto, comme dit le Rituel, mais
lorsque I’homme se livre au péché, il dit a Dieu : Ewi
d me , Domine , da locum diabolo. Sortez de moi, Sei-
goeur, et faites place au démon; c’est lui que je veux
servir. ’ '

X. On lit dans St.-Bernard que le péché mortel
est si odieux & Dieu , que si la mort pouvait I'attein-
dre., il suffirait pour le faire mourir ; Peccalum , guar~
tdm in se est , Deum perimit. Ce qui fait dire 3 Job que
Thomme, quand il commet un péché mortel, se roi-
dit contre Dieu et léve la main contre lui : Tetendit
enim adversds Deum manum suam , etconlrd omnipoten—~
tem roboratus est. ( Job, xv. 25.)

XI. Le pécheur sait fort bien gu'aussitot qu'il
commet un péché, Dieu le condamne 4 Penfer ; ot
il suit que lorsqu’il se résout a pécher, il voudrait que
Dieu n’existdt point, et par conséquent pouvoir lui
arracher la vie, afin qu’il ne pat plus le punir, Cu-
currit { poursuit Job, v. 26.) adversus eum erecto collo ,
et pingui cervice animatus est. Alors il dresse la téte d'or-
gueil , et courl offenser Dieu} et commme il va se me-~
surer avec une grande puissance, il s’arme, et de
quelles armes ?'Il s'arme pingui cervice. L’embonpoint
est le symbole de I'ignorance, d'oi1 il suit qu’il s’arme
d’ignorance en disant : « Ce n'est point un grand péché;
Dieu est plein de miséricorde , la chair est faible, le Seim
gneur a pitié de nous. Erreur funeste, qui peuple I'enfer
de tant de damnés!

XII. En outre, commettre un péché mortel , c’est
affliger le cceur de Dieu. Ipsi autem ad iracandiampro-



SERMONS. 69

vocaverunt , et afflizerunt spiritum sanctum ejus.(Isa. Lxir,
10. ) Quel chagrin ne ressentiriez-vous pas, si vous
veniez 4 apprendre qu'une personne que vous chéris-
sez et A laquelle vous faitesdubien, atenté de vous pri-
ver de la vie ? Dieu est au-dessus de la douleur, mais
s'il pouvait I'éprouver, un seul péché mortel suffirait
pour le faire mourir de tristesse, comme le ditle P.
Médina : Peccatum mortale, si possibile esset , destrueret
ipsum Deum , eo quod causa esset tristitie in Deo infinite.
Ainsi donc, mon cher frére, quand vous avez cominis
un péché mortel, si Dien pouvait mourir, vous 'au-
riez d¢ja fait mourir de douleur, nivré de voir que
vous Voutragez et lui tournez le dos aprés tous les
bienfaits qu'il vous a prodigués, jusqu’a donner tout
son sang et sa vie pour 'amour de vous. Acte de con-
trition.

SERMON VI..

POUR LE SECOND DIMANCHE APRES L’EPIPHANIE.

‘De la confiance que nous devons avoir en la mére de Dieu quand
nous avons recours a elle.

Deficiente vino, wicit Mater Jesu ad exm : ¥inwm non
habent. ( Jean, 2. 3. )

Nous 1isons, dans I’Evangile de ce jour , que Jésus-
Christ ayant été invité aux noces de Cana, en Galilée,
8'y'rendit avec s1 meére. Le vin étant venu 4 manquer,
Marie dita son divin enfant: Pinum non habent; vou-
lant par 1a le prier de consoler les dcux époux, qui
s’affligeaient vivement de ce contre-temps. Mais Jésus



720 SERMONS,

Jui vépondit : Quidmihi et 1ibi est, mulier ? nondum venit
hora mea. ( Jean. 4. ) Ce qui signifiait que le temps
mardgué pour les miracles était celni ob il devait pré-
cher dans la Judée. Néanmoins cette réponse, parut
tellement contrarier Marie, dit St.-Jean Chrisostome,
que le fils s’empressa de condescendre aux désirs de
sa mere : Licet hoc dixerit , nondum venit hora mea, ma-
ternis tamen precibus obtemperavit. ( Hom. 2. in Joan, )
En effet, Marie ayant ordonné & ceux qui servaient a
table de se conformer aux paroles de son fils. Jésus
leur ordonuna de remplir les vases avec de Veau, et
cette eau fut changée en excellent vin, & la grande
satisfaction des époux et de toute la maison. Dans ce
fait considérons :

. Point Combien est puissante Tintercession de
Marie , ponr nous faire obtenir de Dieu les grices que
nous désirons.

1I*. Point, Combien grande est 11 ferveur de Marie
4 pous secourir daus toutes nos nécessités.

PREMIER POINT.

Combieh est puissante I'intercession de Marie pour nous faire
obtenir de Dieu les graces que nous désirons.

I. L’intercession de Marie est d’un si grand prix aux
yeux de Dien, dit St.-Bonaventure, queses demandes
ne peuvent pas ne pas étre exaucées : Maria tanti apud
Deumn est meriti, ut non possit repulsam pati. (De. Virg.
Cap. 35. ) Mais d’ol1 vient cette grande efficacité des
pri¢res de Marie ? 8t.-Antonin nous en donnela rai-
som : ¢’est parce qu’edle est mere : Oratio Deipare habet
rationem imperii , unde impossibile est eam non exaudiri.
( Par. 4. tit.15.) Les pri¢res des Saints sont des
prieres de serviteurs, mais les priéres de Marie sont



SERMONS. 71

des prieres de mere ; d'ol1 il suit, dit St.-Antonin ,
qu’elles sont pour ainsi dire des ordres pour Jésus-
Christ, qui leur porte tant d’amour. C’est pourquoi il
est impossible que les sollicitations de Marie éprouvent
un refus.

II. C’est pour cette raison que Cosme de Jérusalem
appelle tout-puissant le secovrs de Marie : Omnipotens
auzilium tuam , 6 Maria ! Il ¢st juste , ajoute Richard
de St.-Laurent, que le fils fasse participer sa mére 4 sa
puissance, aussi lefils qui est tout-puissant a-t-il ren-
du sa mére toute-puissante, autant qu'une créature
peut le devenir, pour obtenir de Ini tout ce qu'eile
ui demande : Cum autem eadem sit polestas filii et ma~
tris, ab omnipotente Filio omnipotens Mater facta est.
( Lib. 4. de Laud. Virgin. ) C’est ce qui fait dire & St.«
Bernardin de Sienne, que tout obéit & Marie, et, en
quelque sorte,, Dieu lui-méme : Imperio Virginis om-
nia famulantur , ipse Deus.

I1. Un jour Ste.-Brigitte ( Revel. lib. 1. Cap. 4.)
entendit notre Sauveur dire 4 la Vierge avec laquelle
il s’entretenait : Pete quod vis d me , non enim potest esse
inanis petitio tua. Ma Mére , demandez-moi tout ce que
vous voudrez, car je ne puis pas ne pas exaucer vos
priéres. La raison qu’il lui en donne est bien tou-
chante : Quia tu mihi nihil negasti in terris, ego nihil
tibi negabo in ceelis. Puisque tu ne m’as jamais rien
refusé pendant que nous vivions surla terre, il est
juste que je ne te refuse rien , maintenant que nous
rommes ensemble dans le ciel. Nous lisons dans St.-
George, Archevéque de Nicomédie , que Jésus-Christ
exauce toutes les pritres de sa meére, comme ¢’il vou-
lait par-la s’acquitter envers elle de ce qu'elle a bien
voulu I'accepter pour fils, et lui donner la vie : Filius
exsclvens debitum petitiones tuns implet. ( Orat. ad ex.



P2 SERMONS.

Mar.-) €’est pourquoi St.-Métodius, martyr, lui adres-
sait-ces paroles : Enge, euge , que debitorem habes Ki-
tium ; Deo enim universi debemus , 1ibi autem ille debitor
est. ( Orat. Hyp. Dom. ) Réjouissez-vous , réjouissez-
vous, Vierge Sainte ; vous qui avez pour débiteur ce
fils, dont nous sommes tous les débiteurs ; car il vous
doit la vie humaine, qu’il a regue de vous.

IV. St.-Grégoire de Nicomédie encourage les pé-
cheors en leur apprenant que s'ils ont recours a la
Ste.-Vierge avec lintention de se corriger , elle les
sauvera par son intercession ; puis, s’adressant a Ma-
rie-: Habes vires insuperabiles, ne clementiam tuam supe-
ret wnultitudo peccatorum. Les péchés d’une dme, 6 Mére
de Dieu, quelque grands et nombreux qu’ils soient
ne peuvent point surpasser votre clémence. Nikil tue
resistit potentie , tuam enim gloriam creator existimat esse
propriom. Rien ne résiste A votre puissance auprés du
créateur , puisqu’il regarde votre gloire comme la
sienne proplte.vl{ien ne vous est impossible & vous,
ajoute St.-Pierre Damien, qui pouvez relever ceux
qui désespeérent, et leurrendre I'espérance de se sau-
ver. Nikil tibi impossibile, quee etiam desperatos.in spem
salutis potes relevare, ( Serm. 1. de Nativ. B. V. )

V. Richard de St.-Laurent remarque que lorsque
I'Archange - Gabriel annonca a la Ste.-Vierge que
Dieu la choisissait pour mere & son fils, il lui dit :
Ne timeas, Maria , invenisti gratiam. ( Luc, 1. 30.. D’olt
Richard tire celte conséquence : Cupientes i.wwenire gra-
tiam, queramus inventricem gratie. Si nous voulons

_récupérer la grace aprés l'avoir perdue, adressons-
nous 4 Marie quiYa retrouvée. Elle ne pérd jamais la
grice divine, elle en jouit sans cesse. Et lorsque
Fange lui annonce qu’elle a retrouvé la grice, cela
signifie qu'elle 'a retrouvée, non pour elle, mais pour



SERMONS. /3

nous , malheureux pécheurs qui Pavions perdue; ce
qui fait dire an cardinal Hugon, que nous devons re-
courir & Marie, et Iui dire avec confiance : Vierge
sainte, on doit restituer au prochain ce qu’il a perdu:
La grice que vous avez trouvée n’est point & vous, qui
ne 'avez jamais perdue : Elle est & nous qui 'avions
perdue par notre faute, c’est donc & nous que vous
devez la rendre : Currant ergo, currant peccalores ad
Virginem, qui gratiam amiserunt peccando ; securé dicant:

redde nobis rem nostram , qudm invenisti.

VI. Ste.-Gerirude eut une révélatios dans laquelle
elle nous apprend que toutes les graces que nous de~
manderons i Dieu par I'intercession de Marie, nous
sommes surs de les oblenir. Cette rainte entendit un
jour Jésus s’entretenir avce sa mére, et lui adresser
ces paroles : Per te omnes , qui petunt misericordiam cum
voluntate se emendandi » gratiam habebunt. Sitous les ha-
bitants du ciel se réunissaient pour implorer une grace
de la bonté de Dieu, et que Marie en demandat une
autre opposée, le Seigneur exaucerait de préférence
sa pri¢re, parce que, comme le dit le P. Suparez,
Deus plus amat sanctam virginem , qudm reliquos sanctos
omnes. Terminons ce premier point par le conseil de
St.-Bernard : Quaeramus gratiam et per Mariam quera-
mus ; quia mater est et frustrari non potest. ( Serm. de
Aquaed.) Toutes les graces que nous désirons, deman-
dons-les par l'intercession de Marie, et nous serons
strs de les obtenir; elle est mere : lorsqu’elle sollicitz
pour nous quelque grace auprés de son fils, ¢lle ne
saurait éprouver de refus.



74 SERMONS,
DEUXIEME POINT.

Combien grande est la bonté de Marie pour nous secourir dans

tous nos besoins.

VII. 1l suffit de lire attentivement I'évangile que
nous avcrs eité plus haut pour avoir la preuve de la
grande bonté de Marie. Le vin vient & manquer et les
époux s'en affligent. Marie n’attend point quon lui
dise de prier son fils de les consnler. Elie obéit & la
voix de son cceur, qui ne saurait ne pas compatir aux
affligés , ccmme dit St.-Bernardin de Sienne, et sans
que personne l'en prie, elle implore un miracle de son
fils : Oﬁi(:‘ium advocationis et piee auailiatricis assumpsit ,
non rogata. (Tom. m. Serm. g. ) Sicettebonne Vierge,
ajoute le méme saint, fit tant sans en étre priée; que
pourrait-elle refuser & nos priéres? i hoc non rogata
perfecit , quid rogata perficiet ?

VIII. Le méme fait fournit & St.-Bonaventure une
autre preuve de la confiance que nous devons avoir en
Marie. Puisque tel était son ztle, dit ce saint, pendant
qu’elle élait sur la terre ; combien plus ardent encore
doit-il étre maintenant qu’elle est dans le ciel! Hagna
fuit ergd miseros misericordia Marie adhuc exulantis in
mundo, sed multd major est regnantisin celo : 11 en donne
ensuite la raison : Quia magis nunc vidit hominum mise-
riam. ( S. Bon. in spec. Virg. cap. 8. ) Marie dans le
ciel, sous les yeux de Dien , est mieux & méme que
lorsqu’elle était sur la terre, de voir tous nos besoins ;
et le désir de nous soulager s’accroit dans son ceeur
en proportion de sa pitié pour nous, Ce qui justifie
les paroles que lui adresse Richard de St.-Victor ¢
Aded cor tenerum habes , ut non possis miserias scire, et
non subvenire. Tel est le zéle de celte tendre mére,



SERMONS. 75

quelle ne peut connailre une affliction sans y compa-
tir et la soulager.

1X. La St.-Vierge, selon St.-Pierre Damien, amat nos
amore invincibili. { Serm. 1. de Nat. Virg. ) Ce qui veut
dire qu’elle nous aime d'un amour irrésistible. Quelque
grand qu’ait été 'amour des saints pour cette aimable
reine, il était bien loin de celui qu’elie leur portait
elle-méme. Son amour pour neus va jusqu’a Panxiété.
Les saints, dit St.-Augustin, sont tres-puissants au-
prés de Dieu pour en obtenir les graces qu’on sollicite
par leur intercession; mais , de méme que Marie est
plus puissante que tous les saints, de méme aussi
elle est plus soucieuse de nous obtenir les divines mi-
sérioprdes ; sicut omnibus sanctis est potentior , sic omni-
bus est pro nobis sollicitior.

X. Et comme notre grande protectrice le dit elle-
méme & Ste.-Brigitte : Quand un pécheur implore
son secours , elle regarde moins les péchés qui le souil-
lent que Finiention qui ’'anime. S’il vient avec la ré-
solution de se corriger , elle I'accueille,et son interces-
sion le guérit et le sauve : Quantumcumque homo peccat,
si ad me reversus fuerit , statim parata sum recipere rever-
tentem. Nec atiendo quantdm peccaverit, sed cum quali vo-
luntate ventt ; nam non dedignor ejus plagas unguere et sa-
nare , quia vocor et veré sum mater misericordice. On lit
dans Richard de St.-Laurent, que le Seigneur tient
les yeux ouverts sur les justes; oculi Domini super justos.
( Psal. xxxix 16. ) La Sainte Vierge tient également
les yeux ouverts sur les justes et sur les pécheurs; at-
tentive pour chacun de nous comme une mére, qui ne
quitte pas de I'ceil son enfant , de crainte qu’il ne
tombe, et §'il vient & tomber , s’empresse aussitot de
le relever : Sed cculi Domine super justos et peccatores ;



76 SERMONS.

sicut ocult matris ad puerum , ne cadat; vel si veciderit, ut
sublevet.

XI. L’écriture compare la B. Vierge & une olive
qu’on voit an milieu des champs : Quasi oliva speciosa _
in campis. { Eccl. xxiv. 19. ) L’olive ne produit autre
chose que de l'huile, et des mains de Marie ne des-
cendent que grices et miséricordes. On la voit an mi-
lieu des champs, ce qui signifie, suivant le cardinal
Hugon, que Marie s’offre comme d’elle-méme 4 tous
ceux qui I'appellent i leur secours : Speciosa in campis,
ut omnes ad eam confugiant. Sous l'ancienne loi exis-
taient’cing villes , ol les criminels ‘pouvaient trouver
un asile, pour quelques délits senlement ; mais selon
St.-Jean Damascéne . tous les coupables trouvent un
refuge chez Marie, quelque soit d’ailleurs leurs crimes
aussi le saint 'appelle-t-il, cititas refugii omnium ad se
confugentium.Quelle crainte alors peut nous empécher,
dit St.-Bernard, d’aller vers Marie , elle qui n’a rien
de repoussant et de terrible, mais au contraire est
toute douceur et clémence ? Quid ad Mariam accedere
trepidat humana fragilitas ? nihil austerum in ed, niful
terribile , lota suavis est.

XII. St.-Bounaventure raconte que lorsqu’il regar-
dait Marie, il lni semblait voir la miséricorde elle-
méme qui Paccueillait : Domina , cdm 1e aspicio , nihil
nisi misericordiam cerno. La Ste.-Vierge dit un jour a
Ste.-Brigitte : Miser erit, qui¢ ad misericordem, cdm
possit , non accedit. Malheureux , dit-elle, et malhen-
reux pour Péternit¢ sera le pécheur. qui pouvant
recourir & moi, qui puis et désire leseccurir, ne
le fait point et se damne. Le démon, ce lion féroce,
tourne sans cesse autovr de nous, cherchant qui dé-
vorer, comme dit St.-Picrre. Circuit quarens quem
devoret, (1. Petr. v.8.) Mais cette compatissante mére,



SERMONS. na

dit Bernardin de Bustis, veille sans cesse sur les
hommes, cherchant les pécheurs pour les sauver :
Ipsa semper civcuit, quaerens quem salvet Maria. (Par. 3.
Serm. 3.) Et tel est le zéle de cette reine ajoute Ri-
chard de St.-Victor, qu’elle prévient nos priéres, et
nous portesecours, avant méme quenous implorions:
V elocids occurrit ejus pietas , qudm invocetur, et causas
miserorum enticipat. (in Cant, cap. 23.) Et cela vient,
(comme le dit un auteur que nous avons déja cité,
de ce que le coeur de Marie esi si tendre pour nous,
gu’elle ne peut voir nos miséres sans en avoir pitié :
Nec possis miserias scire et non subvenire.

XI1II. Ne nous lassons donc jamais, dans tous nos
besoins, d’avoir recours & cette mére de miséricorde,
qui se montre toujours préte & soulager ceux qui I'im-
plorent : Invenis semper paratam auwxiliari, dit Richard
de St.-Laurent. Elle est préte & noeus secourir, et
quelquefois méme elle dévance nos pritres; mais
cependant elle aime mieux yu’on l'implore. Quand
on ne la prie point, elle se regarde comme offensée:
In te, Dominu, peccant (dit St.-Bonaventure ) non solum:
qui tibi injuriam irrogant , sed etiam qui te non rogant.
(In spec. Virg. ) O bonne vierge! disait-il, vous vous
tenez pour offensée, non-seulement par ceux qui vous
font quelquc outrage, mais encore par ceux qui ne
vous implorent puint. Concluons de tout ceci, avec
le méme docteur, qu’il n’est pas possible que Marie
repousse nos priéres; puisqu’elle ne peut et n'a ja-
mais pu s’empécher de prendre en piti¢ et de consoler
les malheureux qui U'invoquent. Ipsa enim non misereri
ignorat, et miseris non satisfucere,

XIV. Mais le meilleur moyen de conquérir la fa-
veur de cette bonne mere, c’est de se livrer & quel-
ques actes de dévotion particuli¢re, pratiqués par ses



78 SERMONS.

zélés serviteurs, tels que,'i. dire le dhapelet au moins
une fois pav jour ? Jetiner chagque samedi en honueur
de Marie. 2. Beaucoup de personnes jedinent au poin et
aleau; c’est ainsi qu’il faut observer le jeline, au
moins pendant les vigiles des sept fétes prifcipales de
Notre-Dame. 3. La saluer suivant 'usage, dc trois 4ve,
quand sonne VAngelus Domini; dans le cours de la
journde dire un Ave maria chaque fois que I'on entend
sonner ’horloge, ou que 'on rencontre en chemin une
deses images;de plus réciter lesmémes pri¢res lorsqu’on
sort de sa maison ou qu'on y entre. 4. Réciter chaque
soir les litanies de la Ste.-Vierge, avant d’aller se cou~
cher, et se procurer A cetie fin quelque belle image
de Marie, que P'on place auprés da lit. 5. Porter le
scapulaire et le petit habit de Notre-Dame des douleurs. 11
est encore un grand nombre d’autres dévotions,mises
en pralique par ses servileurs ; mais la plus profitable
est de se recommander souyent A cetle divine mére,
ne jamais manquer chaque matin de lui adresser
trois Ave, avec pricre de nous délivrer du mal pendant
toute cette journée. Quand nous nous sentons surpris
par les tentations, recourir aussilot A elle en lui disant
Marie, secourez-moi; il suffit de prononcer avec ferveun
les noms de Jésus et de Marie pour surmonter toute
tentation; si la tentation ne se dissipe point, conti-
nuons d'invoquer ces deux sainis noms, et de cette
maniére nous triompherons toujours du démon.

XV. St.-Bonaventure appelle Marie le salut de
celui gui Pinvoque ;- O salus te invocantium ! Et
en vérité, si une ame vraiment dévoude a4 Marie
venait & se damner, (j’entends par vraiment dévoude,
une 4me qui veut s’amender, et recourt avec con-
fiance & cette auguste protectrice des pécheurs) cela
arriverait, parce Jue Marie, oung pourrait pas, ou ne



SERMONS. 79

voudrait pas la secourir. Or, cela ne peut étre, dit
St.-Bernard. Marie, mére de la toute-puissance, et
mére de la miséricorde, ne peut manquer ni de pou-
voir, ni de volonté pour la sauver. C’est donc avec
raison qu'on la nomme le salut de celui gui Pappelle
4 son aide. On en trouve une infinité d’exemples. Le
plus frappant est celui de Marie Egyptienne. Souillée
de péchés, aprés bien des années d’une vie dissolue,
un jour qu'elle voulait entrer dans I'Eglise de Jéru-
salem , ol Yon célébrait la féte de la Ste-Croix, Dieu
voulut, quouverte pour tout le monde, I'Eglise fat fer-
mée pour elle. Chaque fois qu’elle s’approchait pour
entrer,une force invincible la repoussait. Alors elle fit
un retour sur elle-méme, et se tint hors de I’Kglise
dans une profonde affliction. Par bonheur pour elle,
sur le porche était une image de Marie. La pauvre
pécheresse se recommande & elle, lui promettant de
changer de vie; aprés cet acte de dévotion, elle se sen-
tit le courage d’entrer dans I'Kglise, dont la porte ne
fat plus fermée pour clle; elle y entra, se confessa ,et
mue par une inspiration divine elle alla s’ensevelir
dans le désert, ol elle vécut 47 ans, et mourut en
odeur de sainteté.




So SERMONS,

SERMON VIII.

POUR LE TROISIEME DIMANCHE APBEs L’EPIPHANIE,
Remords des darnés.

Filic autem regni eficientur in tenebras exteriores 5 ibl erit
fletus et stridor dentium. (Matth, vin. 12.)

Nous lisons dans Lévangile de ce jour que Jésus-
Christ étant entré dans Capharnaum, le centurion
vint le trouver etle prierde rendre i la santé un de ses
serviteurs paralytique, qu’il avait dans sa maison. Le
Seigneur lui dit : Ego veniwm et curabo eum, Non , lui
répondit le centurion : Je ne suis point digne que vous
entriez dans ma demeure; il suffit que vous vouliez le
guérir, etil sera guéri. Le Sauveur, en récompense de
sa foi, rendit, pour le consoler, son serviteur & la
santé ; puis , se tournantvers sesdiseiples, il leur dit:
Multi ab oriente et occidente venient , et recumbent cum
Abraham, Isaac et Jacob in regno celorum ; filii autem
regni ejicientur in tenebras exteriores ; ibl erit fletus ot
stridor dentium. Il voulait par la leur donuer 4 enten-
dre qn’un grand nombre de personnes, nées parmi les

" infidéles, se sauveront avec les saints, tandis qu'un
grand nombre d’autres, néesdans le giron de la sainte
]'Sglise , iront en enfer, oli le ver de sa conscience les
déchirera de ses morsures etleur arrachera des larmes
ameéres pendant toute ’éternité, Considérons les re-
mords dont le chrétien damné sera la proie dans
Yenfer.

1" Remords. Combien peu de chose il avait a faire
pour se sauver.



SERMONS, 81

{1* Remords. Pour combien peu, de chose il s’est
damné.

11I* Remords. Le grand bien qu’il a perdu par sa
faute.

PREMIER REMORDS.

Combien peu de chose il avait & faire pour se sauver.

1. Un damné apparut un jour & St.-Umbert et lui
dit que deux remords étaieut dans I'enfer ses bour-
reaux les plus cruels : Penser combien peu de chose
il avait & faire dans cette vie pour se sauver, et pour
combicn peu de chose il s’était damné. C’est aussi ce
qu'écrivait plus tard St.-Thomas : Principaliter dole-
bunt , quod pro nihilo damnati sunt , et facilimd vitam
poterant consequi sempiternam Arrétons-nous & consi-
dérer le premier remords ; celui qui naitde la frivolité
¢t du peu de durée des plaisirs, pour lesquels un
damné s’est perdu. Hélas! dira le malheureux : « si je
m’étais abstenu de telle jouissance, si j’avais triomphé
detel respect humain, sij avais fui telle occasion et telle
société dangereuses, je ne me serais po‘mt damné ;
si j’avais fréquenté la congrégation . si je m’étais con-
fess¢ chaque semaine ; si,pour repousser les tentations,
je m’étais recommandé¢ 4 Dieu, je n’avrais point suc-
combé. Je me suis proposé bien souvent de le faire,
et puis je ne l'ai pas fait. J'ai commencé de le
mettre en pratique, mais bientot je m’en suis lassé, et
de cette maniére je me suis perdu.

IL. Ce qui ajoutera au supplice de ce remords pour
le damné, ce sera le souvenir des bo 1s exemples qu'il
aura recus d'autres jeunes gens de son age, qui
ont mené, méme au sein du monde, une vie chaste

et picuse. Mais ce qui mettra le comble 4 son toyr-
x1v. 6



83 SERMONS.

ment, cé sera de se rappeler les dons sans nombre
dontle Seigneur 'avait comblé pour le mettre Améme
d’opérer son salut éternel; dens de nature, santé,
fortune , naissance , talens ; avantages dont Dieu
Pavait doué , non pas pour qu’il vécdt au milieu des
plaisirs de la terre, ou se distinguat des autres, mais
bien pour qu’il les fit servir au bien de son ame ; et
puis encore tant de dons de grice, illuminations di-
vines , inspirations, tendres appels, et tant d’années
d’existence ¢ui lui avaient été accordées pour s’amen-
der et expier ses faules. Mais il entendra la voix de
Yange du Seigneur, quilui apprendra’qu’il n’est plus
temps pour lui de se sauver. Et angelus, quem vidi
stantem, juravil per viventem in secula seculorum.... Quia
tempus non erit amplids. (Apoc. x. 16.)

II1. Hélas! quels coups de poignard affreux seront
pour le cceur du panvre damné tant d: bienfaits recus,
au moment ou il se verra dansla prison de Venfer et
s’apercevra quele temps est passé pour lui de'remédier
a sa ruine éternelle ! Il est donc vrai, dira-t-il, en
versant des larmes de dés spoir, avec ses infortunés
compagnons : Transiit messis, finita est estas, et nossalvati
non sumus. Le temps dz recueillir des fruits pour 1’é-
ternité s’est écoulé, la saison est finie dans laquelle
pous pouvidns nous sauver ; mais nous ne sommes
point sauvés; et ’hiver est venu; hiver éternel, au sein
‘duquel fuis sommes condamnésa vivre'a jamais mal-
"heureux et d ésespérés, tant que Dieu sera Dieu.

IV. Insensé que'j’stais, dira-t-il eacore ! Si les
'I;('a)ihes queic me suis donnés pour contenter mes capri-
cées je les avais supportées pour Dien; si les fatigues que
Jhi essuyées pour’ me datiinkr, je'les asais subibs
"pour mie sduver , §u’¢llé’ joie' n’en éprouverais-je pas
“Kojourd’hui'! bt  matutenant , ‘que ine reste-t-il ; 1és



SERMORNS, 83

remords et les douleurs qui me déchirent et medéchi-
reront éternellement. Je pouvais étre heureuxajamais,
et rue veila réduit 2 étre pour toujours malheureux!
Cetteseulepensée tourmentera le damné mille foisplus
que les flammes et tous les autres supplices de I'enfer.

DEUXIEME REMORDS.
Pour combien peu de chose 1l s’est damré.

V. Leroi Saiil, étant dans son camp, ordonna,
sous peine de la vie, 'on edit & s’abstenir de certains
aliments. Ayant appris que, pressé par la faim, Jo-
nathas son fils, avail maygé un peu de miel, il vou-
lut gw’on lui appliquit 12 peine due & son infraction,
et qu’il fit exécuté. Le pauvre enfant, se voyant con-
damné A mort versait des larmes et disait : Gustans
gustavi, paululdm mellis, et ecce morior. (1. Reg. xtv. 43.)
Tout le peuple touché de compassion pour lui, 8’in-
terposa aupres de san pire , et finit par obtenirsa grace.
Le malheureux damné, lui, ne trouve.et, pe trouycga
jamais personne qui prenne pitié de lui et intercéde
auprés de Dieu pour le délivrer de la mort étarnelle
de I’enfer ; tout te monde, au contraire, se réjouit de
son chatiment bien légitime, puisque pour un plaisir
d’un moment , il a consenti & perdre le ciel et Dieu.

VL. Aprés s’étre repu du-ragodt de lentilles, pour
lequel il avait-vendu son droit d’ainesse, Esaii, dit
YEcrituresse sentit tellement pénétré de douleuret de
remords, a cause de la perte qu'il venait de faire,
qu’il se mit & hurler :.Irrugit clamore magno. ( Gen.
xxviL. 34, ) Combien plus affreux seront les rugisse-
ments et les hurlements que poussera le damné, en
pensant, que pour quelques jouissances éphémeres et
empoisonnées il a perdu le royanme éternel du para-



84 SERMONS.
dis, et qu'il est condamné pour toujours & une mort

continuelle.

VIL Il aura sans cesse présentea la pensce la cause
malheureuse de sa dammation. Nous qui vivons sur
cette terre , la vie écoulée ne nous semble qu’un mo-
ment et qu'un songe. Hélas | que seront aux yeux du
damné les cinquante ou soixante ans qu’il aura passés
dans le monde, quand il se trouvera dans les profon-
deurs de Véternité, quand il aura déja subi cent mille
millions d’années de tourments, et verra gue son éter-
nité de douleurs ne fait que commencer, et ne fera
jamais que commencer! Mais quoi! ces cinquante
années n’ont-elles é1é pour Iui qu'une série de plaisirs?
le pécheur, vivant dans la disgrdce de Dieu, seréjouit-
il sans cesse au milieu de ses fautes ? Combien durent
les jouissances du péché ? un instant seulement; et
pour ceux qui vivent loin de Dieu, tout le reste du
temps n'est que dégoit et qu’angoisses. Or, que sem-
bleront au pauvre damné ce moment de plaisirquand
il se verra plongé dans ce gouffre de feu ?

VIIL. Quid profuit nobis superbia, aut divitiarum jac-
tantia ? Transieruntomnia illa tanqudmumbru. (Sap.v. 8.)
Malheureux que je suis, s’écriera-t-il ; sur la terre je
vivais selonmon caprice et contentais tous mes désirs;
4 quoi tous ces plaisirs m’ont-ils servi ? ils n’ont duré
gu’un instant, il ont répandu sur mon existence I'in-
quiétuc’e et 'ameriume, et me réduisent maintenant
a briler pour toujours dags cette ardente fournaise;,
désespéré et abandonné de tous.



SERMONS, 85

TROISIEME REMORDS.

Le grand bien qu’il a perdu par sa faute.

1X. L’infortunée princessc Elisabeth, reine d’Angle-~
terre, quaveuglait Pambition de régner, disait un
jour : Que le Seigneur m’accorde quarante ans de regne et
je renonce au paradis. Elle les eut la malheureuse, ces
quarante ansces de jouissance , mais avnjourd’hui,
qu'elle est dans I'antre monde la proie de Venfer,
combien elle doit sans doute se repentir de sa renon-
ciation ! Quelle ne doi! pas étre sa douleur en pensant
que pour quarante ans d’un régne troublé sans cesse
par les chagrins, les traverses et les craintes, elle a
perdu le royaume du ciel!'\Plus calo torguentur qudm
gehennd, écrit St.-Jean Chrysostome : La pensée qu’ils
ont volontairement perdu le paradis est plus piquante
pour les damnés , que les supplices méme de U'enfer.

X. Le tourment le plus affreux que I'on éprouve en
enfer, c’est d’étre privé de la vue de Dieu, ce souve-
rain bonheur des élus. On lit dans St.-Bruno. Addan~
tur tormenta tormentis, et Deo non priveniur. ( Serm.
de Jud. fin. ) Les damnés consenliraient volontiers A
ce que mille enfers fussent ajoutés a Penfer qu’ils su-~
bissent, pour ne pas étre privés de la présence de Dieu ;
mais leur enfer sera d’élre condamnés i ne plus le
voir pendant toute ’éternité. Si U'on perd, disait Ste.-
Thérese; par sa faule, ne fiit-ce quune bagatelle, une
piece de monnaie, un anneau de peu de valeur, l'idée
qu'on la perdue phr sa négligence, fait qu'on s’en
afllige et s’en inquiéte beaucoup : or, quelle sera la
douleur du damné en pensant qu’il a perdu un bien
infini, qui est Dieu et qu'il 'a perdu par sa faute.



86 SERMONS.

X1I. Il verra que Dieu voulait le sauver, et qu'il I'a-
vait laissé libre de choisir entre la vie et la mort éter-
nelle, selon ces paroles de I'Ecclésiaste ( xv. 18.)
dnle hominem vita et mors.... quod placuerit ei, dabi-
tur illi. 11 verra qu'il ne temait qua lui, s’il ledt
voulu, de se rendre éternellement heureux ; et
qu’il a mieux aimé se damner. 1l verra, au jour du
jugement, un grand nombre de ses amis qui se sont
sauvés, mais lui, parce qu'il n'aura pas voulu faire
#ne bonne fin, Penfersera son partage. E¢go erravimus,
dira-t-il, en s’adressant 4 ses compagnons d’infortune;
nous avions bravé I’enfer, en perdant, par notre faute,
Dieu etle Ciel, et voila qu'il n'est pluwde rerndde A
notre erreur. Et cette idée cruelle lui arrache ces pa-~
roles poignantes : Non est pax ossibus meis d fucie peccato=
rum meorum ( Ps. xxxynn 4. ) Ce sera pour lui un sup-
plice intérieur qui lii rongera les os, et nelui laissera
jamais de repos. que de voir qu’il a été lui-méme Iar-
tisan de ca ruine ; d’ott il suit qu’il n’y aurapoint pour
luir de plus grand objet d’horreur que li-méme ,
exemple terrible du ehatiment dont le menacait le
Seigneur : Statuam e conira faciem tuam (Ps. Lxxix 20.)

., XIE. O mes chers fréres, si, par le passé, vous avez
€té assezinsensés pour préférer de misérables plaisirs
dla perte de Dieu, ne vous obstinez-point dans votre
folie; faites sur-le-champ vos efforts pour vousrache-
ter, pendant gqu'ilen esttemps encore. Tremblez, peut-
élre que si vous ne prenez pas a I'instant méme la ré-
sglytion de changer de vie, Dieuva vous abandonner,
etvous allez étre perdus sansretour! Quand le démon
vient vous tenter, souvenez-vous de l'enfer ; la pen-
sée. de Yenfer est le préservatif le plus. efficace de 'en-
fer: S uvenez~vous de lenfer, vous dis-ja, et ap~



SERMONS. 8»8

pelez a votre aide Jésus-Christ et Marie ; ils vous déli-
yreront {lu péché, quij cst la porte de Yenfer.

SERMON IX.
POUR LE QUATRIEME DIMANCHE APRES L'EPIPHANIE.

Dangers du salut éternel.

Ascendente Jesu in naviculam , secuti sunt eum disci-
pali ejus , et ecce motus magnus factus est in maré.
Matth. vin. \23.

PROPOSITION UNIQUE.

€ombien sont grands les dangers de notre salut éternel; moyens

de nous en préserver,
!

I. Dans P'évangile de cc jour, selon St.-Matthieu,
nous voyons que Jésus étaut monté sur une barque
avec ses disciples , il s’éleva tout-a-coup une tempéte
s} violente, que le navire, couvert par ‘les ondes, étgi't
spr le point desombrer. Pendant cg temps le Sauveur
dormait; ses di‘sci‘ples, effrayés par Porage , al’ll(‘?rer‘:t
Pé¢veiller en lui disant : « Seigneur , sauvez-nous, ou
nous allons périr : Domine , salva nos, perimus. Mais
Jésualeur'nendit le courage par ces paroles : « Que
craignez-vous, hommes de peu defoi? Q id timidi esgf':s,
modicg fidei? Et en méme temps, impe a.it ventis et
mari ¢t facta est tranquillitas magna. 11 crdonna aux
vents et a la mer de rentrer darl{s le repos, et agssitot
le plus grand galme se fit. Nous allons examiner ce
que signifie ce navire au milieu de la mer, et les
vents qui sonlg¢vent la lempéte.



88 SERMONS.

1. Ce navire au sein des flots est 'image de 'homme
vivant sur cette terre. De méme qu’un vaisseau qui na-
vigue sur la mer est sujet & mille périls; les corsai-
res , l'incendie, les écueils et les tempéies; ainsi
’homme, dans ce munde , est environné de dangers
par les tentations de P’enfer, les mauvaises occasions,
les scandales et les perfides conseils de ses sembla-
bles et lc respect l;umain; et surtout par les passions
désordonnées, figurées par les vents qui excitent la
tempéte et mettent le vaisseau en grand danger de
périr.

"HI. Or, quel est le moyen de se sauver de tant de
dangers ? C'est celui qu'employérent dew saints disci-
ples, qui eurent recours au divin maitre, en lui di-
sant : Salva nos, perimus. Seigneur , sauvez-nous, ou
nous sommes perdus. Quand la tempéte est immi-
nente, le pilote ne quitte pas des yeux I'étoile qui le
guide au port. A son exemple, nous devons tenir dans
éette vie nos regards sans cesse tournés vers Dieu,
qui seal peut vous délivrer de ces dangers. C'est ce que
falsant David, quand il se sentait assailli par les tenta-
flons Letavi oculos meos in montes , und ceniet auxilium
mihi. ( Psal. cxxi. 4. ) Si le Seigneur a voulu que nous
vivions sur cette terre, au sein d'une tempéte conti-
nuelle, et toujours entourés d’ennemis, c’est afin que
nous nous recommandions sans cesse & lui, dont la
gréce seule peut nous sauver. Les tenlations du dé-
mon » les persécutions des hommes, et tous les revers
qux nous aflligent dans ce monde, nous devons lesre-
5arder comme un bien et non comme un mal, si nous
savons les faire servir a notre salut, nous conformant
eh céla i la volonté de Diew, qui ne les permet et ne
nous les envoie que dans ce but unique. Rien n’est
plus propre & nous détacher des affections humaines



SERMONS. 89

et 4 nous les faire détester; c’est alors que noug décou-
vrons toute Pamertume et les dégodts qu'on trouve
méme au sein des honneurs, des richesses,|des vo-
luptés et des plaisirs de la terre. Le Seigneur permet
toutes ces tribulations, afin de nous inspirer l¢ mépris
que mérifent ces biens frivoles, qui nous offrent tant
d’occasions de nous perdre , et de nous porter & nous
unir & lui, qui seul peut nous donner le bonheur.

1V. Notre erreur et notre aveuglement viennent de
ce que, lorsque nous sommes en butte 3 la maladie,
a la misére, aux persécutions et autres traverses, aun
lieu de recourir & Dieu, nous appelons les hgmmes a
notre secours et mettons en eux toute notre cqnfiance,
nous attirant ainsi la malédiction du Seigneur
il le dit Jui-méme 2 Maledictus homo , qui confidi
mine. ( Jerem. xvit. 5. ) Dien ne nous défend pas,
dans nos afflictions et nos dangers, d’avoiy recours
aux moyens humains ; mais il maudit ceux| qui fornt
reposer en eux toute leur confiance. 11 veut/qu’avant
tout nous recourrions i lui, et que nous fondions en
Ini toutes nos espérances, afin d’avoir, lni seul, tout
seul notre amour.

V. Pendant que nous sommes sur cette térre, tous
nos efforts doivent tendre vers notre sahlul éternel,
selon les paroles de I’Apétre, tremblant sans cesse
d’effroi au milien des périls qui nous environnent.
Cum metu et tremore vestram salutem operamini. (Phil.
i. 12.) Un jour, au milieu de 1a mer, un vaisseau fut

tremblait ainsi : 8i mon Ame, répondit-il,|était sem-



9o SERMONS.

blable A celle de cette brute. comme elle je serais en
paix et sans crainte; mais ayant une 4me raisonnable
et immortelie, je redoute la mort, aprés laquelle il
me faudra comparaitre an jugement de Dieu; et c’est
12 ce qui me pénetre d’une crainte si vive. Tremblons
donc aussi, mes trés-chers frérves : il s'agit de notre
dme, il g’agit de Péternité; celui qui ne tremble point
court, sclon St.-Paul, le plus grand danger de se
damner; car celui-1a néglige de se recommander 2
Dieu. différe sans cesse de prendre les moyens de se
sauver, et par la il s’expose facilement & sa perte.

V1. Le premier moyen que ncas devons nous pro-
poser. pour opérer notre salut. estde nous recomman-
der constamment A Dieu, afin qu’il vienne & notre
secours, et nous préserve de Poffenser. Le second,
de nous laver de tous nos péchés par une confession
générale. La confession générale est un moyen trés-
efficace ponr nous amener a changer de vie. Quand
la tempéte est violente, empressons-rious de soulager
le navire, et de jeter A la mer tous nos effets, pour
sauver notre vie. O funeste aveuglement des pécheurs!
qui, lorsquils sont aux prises, dans ce moude , avec
tant de dangers de s¢ perdre éternellement, au lien
d’alléger le navire, c’est-i-dire de purger leur ame
de ses souillures, ne font qu’y ajouter un surcroit de
chargement! qui, loin de fuir les occasions de suc-
comber, r’hésitent pas i ¥’y jeter d’eux-mémes; et
loin de recourir & la miséricorde de Dieu , pour en ob-
tenir le pardon de leurs fautes, Voffensent encore
davantage et le furcent A les abandonner.

VII. Un autre moyen es: de mettre tous ses soins
triompher de ses penchants déréglés. Anime infrunite
ne tradas me. (Eccl. xxun. 6. ) Seigueur, disait ’Ecclé-
siastique, ne m'enchainez point & une dme aveuglée



SERMOSS. g1

par quelque passion. L’aveugle, ne pouvant plys voir
ce qu’il fait, est capable de tout mal. Ce qui fait
qu’un si grand nombre de personnes se perdent,
c’est quelles se laissent dominer par les passions., Les
uns se font les esclaves de Pamour des richesses. Mal-
henreux que je suis, disait un personnage qui main-
tenant n’est plus de ce monde, je sens que la soif de,
Por commence & s‘cmparer de moi! Telles étaient ses
parales, mais néanmoins il ne faisait aucun effort
pour se vaincre; au lieu de s’attacher & résister dans
le principe A cette fatale passion, il la couva jusqu’a
son dernier jour , et mourut en grand danger de n’étre
point sauvé. D’autres se Jaissent posséder par I'amour
des jouissances sensuelles, et comme les plaisirs Jégi-
times ne peuvent leur suffire, ils s’abandonnent sans
frein aux plaisirs {ilicites. Il en est qui se laissent
dominer par les inspirations de la colére; ce n’est
d’abord qu'une étineelle qu'ils ne cherchent point 4
éteindre , mais bientot ¢’est un feu violent qui devient
esprit de vengeance.

VIIT. Nous lisons dans St.-Ambroise : Hi hostes
cavendi, hi graviores tyranni, Multi in persecutione publicd
coronati, occultd hdc persecutione ceciderunt. {in Psal.
118. Serm. 20.) Les penchants désordonnés, si dés le
le principe nous ne les domptons point, deviennent
nos plus terribles tyrans. Que de personnes, dit St.-
Ambroise, aprés avoir triomphé des persécutions des
ennemis de la foi, pour n’avoir point résisté dans le
commencemenrt 4 quelque passion terrestre, ont fini
malheureusement par succomher. Origéne nous en
offre un exemple bien mémorable. Aprés une vie
exemplaire, consacrée & combatire pour la foi, pour
laquelle il était prét a verser scn sang, se laissant
aveuglément dowiner par le respect humain, alla



o2 BERMONS.

jusqu’a renier la foi. Salomon en est encore un exem-
ple bien plus frappant. Lui, que Dien avait comblé
de faveurs, jusqu’a le faire Uinterpréte dg 'Esprit-
Saint, s’abandonna sans mesure, 4 la fin de ses jours,
a sa passion pour quelgues femmes idolatres, et s’a-
brutit jusqu’a offrir de I’encens aux idoles. Les boeufs
sont le symbole de tous ces infortunés qui se font les
esclaves de leur mauvais penchant. Aprés avoir bien
fatigué pendant toute leur vie, ils vont finir 4 la bou-
cherie. Il en est de méme des mondains. Aprés une
vie de fatigue et de souffrance, gémissant sorusle poids
de leurs iniquités, I'enfer finit par devenir leur par-
tage.

TX. Concluons. Le pilote , lorsque les vents souf-
flent avec trop de force et d’impétuosité , baisse les
voiles, etjette I'ancre & la mer.Imitons son exemple.
Lorsque nous nous voyons en proie i quelgue mau-
vaise passion: baissons avant tout les voiles , c’est-a-
dire , fuyons toutes les occasions qui peuvent lali-
menter; et puis affermissons-nous sur Pancre, c’est-
4-dire mettons toute notre confiance en Dieu, le
suppliant de nous donner la force de résister et de ne
point offenser.

X. Quelqu’un dira peut-étre : Mais que dois-je faire,
moi , qui vis au miliev de monde, oli, contre ma
volonté, toulesces passions viennent continuellement
m'assaillir? Voici la réponse d’Origéne. Donec quis in
tenebris secularibus manet et in negotiorum obscuritate ver-
satur , non polest sernire Domino. Ezeundum est ergo de
Zgyplo, relinquendus est mundus , non loco , sed animo.
(Hom. 3. in Fxod.) 11 est blen difficile, dit Origene ,
d’etre fidelea Dieu gnand on vit au milieu des ténébres
du siecle et des affaires humaines. Que celui done,
qui veat assurer son salut étsrnel , quitte le monde



SEBMONS. 99

et se retire dans quelqu’une de ces maisons de piété ,
qui sont des ports s0rs au milieu des écueils de cette
rvie ; que celui qui ne peut quitter le monde de corps,
le quitte au moins de cceur, se détachant, autant que
possible , des affections mondaines ¢t de ses propres
désirs, comme nous 'enseigne PEsprit-Saint : Post
concupiscentias tuas non eas , et d voluntate tud avertere.
(Eccl. 18.) N’écoute pas la voix de tes penchants, et
lorsque tu sens queta volonté te porte au mal, efforce~
toi de lui résister, e’ garde toi bien de lui complaire.

XX. Tempus brevz e t; religuum est , ut et qui habent
uwores , tanquam non hab nies sint ; et qui flent, tanquam
non flentes ; et qui gaule i, tanquam non gaudentes...,
pregterit enim figurahujus 1nandi. (1. Cor. vir.29. et suiv.)
En somme, notre vie ne dure que peu de temps:
Préparons-nous donc a la mort, qui s’approche déja;
et pour bien nous y préparer, pensons que tout finit
dans ce monde. Ainsi, dit PApdtre, que ceux qu
souffrent sur cetle terre , soient comme ceux qui ne
souffrent point , qui flent , tanquam non flentes ; puis-
quetoutes les miséresde cette vie doivent avoir une fin,
et que celui qui se sauve sera heureux pour Iéternité,
Que ceux qui jouissent des biens de ce monde soient
comme ceux qui n’en jouissent point, et qui gaudent
tanqudm non gaudentes ; puisquun jour il faudra tout
quitter , et que celui qui se damne sera éternellement
malheureux dans enfer.

'



o4 SERMONS.

SERMON X.

POUR LE CINQUIEME DIMANCHE APRES L’EPIPHANIE.

Peines de 1'Enfer.
PROPOSITION DU SERMON.

Colligite primum zizania , et alligate ea in fasciculos ad
comburendum. (Matth. xur. 30.)

Nous parlerons d’abord du few qui est le principal tour-
ment qui déchire les sens des damnds , et puis des awtres
supplices de Cenfer,

L. Voila ce qui attend enfin tous ces pécheurs, quis’a-
busent trop sur la miséricorde divine ; ils vont briler
éternellement dans le feu de I'enfer. Dieu ne nous me-
nace point del’enfer pour nous y envoyer souffrir, mais
bien pour nous en préserver. Minatur Deus gehennam, dit
St.-Jean Chrysostéme , utd gehennd liberet , et ut firmi
ac stabiles evitemus minas. (Hom. 5. de peenit.) Soyez
bien persuadés , mes chers auditeurs, que Dieu vous
fait entendre ce sermon sur I’'enfer , pour vous en dé-
liveer : il vous le fait entendre, afin que vous aban-
donniez le péché, qui seul peut vousy précipiter.

11. 11 est certain, mes fréres , et c’est méme un ar-
ticle de foi, qu'il existe un enfer. Aprés leur sentence,
les justes iront jouir de la gloire éternelle du paradis,
et le péchenrs subir dans 'enfer le chitiment qui
leur est réservé: Et ibunt hi in supplicium eternum ;
Jjusti autem in vitam @ternam. ( Matth. xxv. 36.) Consi-
dérons ce que c’est que 'enfer. L’enfer est unlieupe



SERMONS. 99

tourments comme 'appelle le malheureux sensuel de
YEvangile : In hunc locum tormenterum. ( Luc. xvi. 28. )
Lieu de tourment, vu chaque sens et chaque fibre sen-
sible des damnés ont leur supplice particulier, qui
s’accroit en proportion du nombre et de I'énormité de
leurs péchés. Quantum in deliciis fuit, tantum date illi
tormentum. (Apoe. xvur. 7.)

11I. Le pécheur, en offensant Dieu , cammet deux
grands maux; il abandonne Dieu, souverain bien,
qui peut le rendre heureux , et se voue tout entier aux
créatures, qui ne peuvent lui donner aucune satisfac-
tion réelle. Duo enim wmalu fecit populus meus. C’est par
ces paroles que le Seigneur déplore Pinjustice dont
les hommes se sont rendus coupables envers lui : me
dereliquerunt fontem aque vive, et foderunt sibi cisternas,
cisternas dissipatas , qua continere non valent aquas. ( Jér.
1. 13.)Puisqu’il a tourné le dos a Dizu, son supplice,
dans l'enfer, sera d’étre privé de la vue de Dieu, sup-

.plice dont nous parlerops dans un autre sermon,
(Voyez le sermon xwvair, pour le xix dimanche apres

-a Pentecote.( Comme il n’a pas craint d’offenser Dien
pour se donner tout entier aux créatares , ¢’est juste-
ment par les créatures qu'il sera tourmenté, et prin-
cipalement par le feu.

1V. Pindictu carnis impii ignis et vermes. (Eccl. vit. 19,)
C'est surtout parle feu et les rempords de conscienge
que Dieu se venge sur la chai- de 'impie. Aussi Jésus-
Christ, en condamnant les réprouvés a I'enfer , dit-il
expressément qu'il les envoie braler dans le feu éter-
vel : Discedited me , muledicti, in ignem aternum. (Matth.
xxv. 41. ) Ge feu sera donc un des bourreaux les plus
acharnés des damnés.

V. Nous ne pouvons, sur cette lerre, nous figurer
de supplice plus horrible que celui du feu ; mais, dit



96 SERMONS.

St.- Augustin, le feu'de ce monde est, en comparaison
du feu de l'enfer, ce qu’est la peinture a la réalité :
In cujus comparatione noster hic ignis depictus est. Anselme
exprime ainsi la méme pensée. » "Autant , dit-il ,
notre feu réel est au-dessus par son ardeur du feu
peint sur la toile, autant le feu de Penfer est au-dessus
du nodire. D’ou il suit que le feu de I'enfer cause des
douleurs infiniment plus poignantes que le feu de
ce monde;; et la raison en est bien simple , c’est que
potre feu, Dieu i’a créé pour notre usage , mais le feu
de Penfer il I’a créé pour tourmenter les pécheurs ;
en le faisaut ainsi le min stre de sa justice, comme le
dit Tertullien : Longe al us est ignis, qui usui humano ,
alius qui Dei jastitie de-ervit. » C’est la colére divine
qui tient ce feu vengeur continuellement allumé.
I gnis succensus est @ furoremeo. (Jér. xv. 14.)

VI. mortuus est autem dives, et sepultus est in inferno.
(Luc. xvi.'22.) Le damné est enseveli dans un abime
de feu; abime sous ses pieds, abime sur sa téte,
abime a ses cotés, abime de toutes parts. S'il tombe,
il touche du fea; 8’il regarde,il voit du feu ; s’il respire,
il respire du feu. Semblable au poisson de la mer que
Peau environne de toutes parts, le malheurex damné
sera de toutes parts environné par le feu. Remarquez
combien doit &tre terrible dans P'enfer.le supplice du
feu, puisque le mauvais riche negémit que sur celui-la
seul. Cricior in hic flammd. (1bid. 24.)

VII. Le prophete Isaie dit en outre que le Seigneur-
chatiera lessouillures des pécheursavec'espritde feu:
Si abluerit Dominus sordes...in spirite ardoris. (Tsa.1v. 4. )
Esprit de feu, est absolument la méme chose que
quintessence de feu. Tous les esprits ou quintessences,
encorebien qu'ils ne soientle produit que des simples ou
des fleurs, ont une si grande activité, qu'ils pénétrent



SERMORS. a7

;usql'le dans la moélle des os; tel est le feu de enfer.
Ce feu est doué d’une vertu si prodigicuse, qu’une
seule étincelle suffirait pour metire en-fusion une
montagne de bronze. Le Disciple rapporte qu'un
damné étant appara a4 un religicux, posa sa main
dans un vase rempli d’eau : Le religieux y ayant mis
ensuite un chandelier de cuivre, il se fondit sur le
ehamp. )

VII1. Ce feu tourmentera le damné non-seulement
A Dextérieur, mais encove A Yintérieur; il scuntira
briiler ses entrailles daas son ventre , son coeur dans
sa poitrine, son cerveau dans sa téte, son sang dans ses
veines, sa moélle dans ses membres. La peau du
dawnné sera comine un chaudron placé sur le ferr,
dans lequel brileront ses intestins, ses chairs et ses os.
Les corps des.damnés, dit David, deviendront autant
de fournaises de feu : Pones eos. ut clibanum ignis
(Psal. xx. 10.)

1X. Oh Dieu! il est des pécheurs qui ne peuvent
supporter de marcher dans un chemin ol donne le
suleil, de rester dans une chambre fermée , pré: d’un
brasier allamé, de souffrir une étincelle qui jaillit
d’un flambeau, et cependant ils ne redoutent pas le
feu de Venfer, lequel, suivant Isaie, non~seulement
brile, mais encore dévore les pauvres damnés ? Quis
poterit habitare de vobis cum igne devorante? (Isa. xxxiui.
14.) Comme un lion dévore un chevreau, le feu de
Yenfer dévore le damné, mais il le dévore sans le faire
mourir, il fui fait endurer une mort coniinuelle.
Poursvis donc, insensé, (dit St.-Pierre Damien, en
S’adressant au pécheur impndique ) poursuis et aban-
donne-toi a la sensualité, un jour viendra, ou platét
une nuit éternelle, ou teutes les impuretés se chan-

PIUA



o8 SERMONS.

geront en poix, pour alimenter éterncllement le feu
dans tes entrailles. P eniet dies, imd now, quandd libido
tua vertetur inpicem, qud se nutriat perpetuus ignis in luis
visceribus. (St.-Pierre Dam. eptis. 6.) St.-Cyprien
ajoute que les souillures des débauchés sortiront et
bouillonneront avec la graisse qui sortira de leurs
corps maudits.

X. Nowus lisons; dans.5t.-Jéréme, que les pécheurs
subiront, au sein de ce feu. non-seulement les dou~
leurs du fen, mais toutes les douleurs que 'on peut
éprouver dans ce monde. In unro igne omnin supplizia
sentieni in inferno peccatores. (St.-Jérome, ep. aux
Pamacb.)Douledrs de coHtés,douleurs de téte .dornleurs
de reins , douleurs de sciatigue , douleurs d’entrailles,
le damné les subira toutes a la fois,dans I’enfer.

XI. Ce feua portera de plus avec lui le supplfce de
Pobscurité , car sa fumée amassera cette tempéte de
téntbres, dont parle St.-Jacques , quiaveuglera les
yeux des damnés : Quibus procella tenebrarum servata
est in @ternum. (Jac. x11.’13. ) De 1a vient que V'enfer
a été appelé une terre de ténébres, couverte des om-
bres dela mort : Terram tenebrosam et operiam mortis
caligine..... ubl umbra mortis, et nullus ordo, sed sempi~
ternus horror inhabitat. (Job. x. 21.) Nous ne pouvons
nous empécher de plaindre un criminel qui est en-
fermé dans un cachot, depuis dix ou vingtans :1'enfer
est un cachot, fermé de tous c6tés, -dans-lequel ja-
mais ne pénétre un rayon de soleil, o1 la moindre
lumiére ; en sorte que le malheureux damné usyue in
@lernum. non videbit limen. (Psalm. xuvii. 20.) Le feu
de la terre est brillant et répand la lumitre, mais ce-
lui de enfer sera sombre et sans clarté. Voici l'expli-
cation que donne St.-Basile de ce texte du psaume.
(xxvin. 47.) P oa Dominiintercidentis flammamignis. Le



SERMON S, 99

Seigneur, dit-il, s¢pare, dans ’enfer ; le feu qui briile
de la flamme qui ¢éclaire § ce qui fait que ce feu ne
conserve plus que la propricté de braler. Le B. Albert<
le-grand I'explique d’une maniére bien plus succinte :
dividit @ calore splendorem. 11 leur laisse, ajoute St.~
Thomas, juste autanl de clarté qu’il en faul pour
tourmenter les réprouvés par I'aspect des démons et
des avtres damnés : Quantdm sufficit ad videndum illa
que torquere possunt. (Wu. p. ¢. xcvit, a. 5, ) St.-Au~
gustiu prétend que Ia vue seule de (;gs monstres et
de ces fantdmes infernaux glace tellement d’épdu-‘
vante les damnés , qu’'elle suffirait pour les tuer tous
8'ils pouvaient mourir : Videbunt monstra quorum visio
possel illos-occidere.

XII. C’est un supplice intolérable, sur cette terre,
yue d’éprouver une soif ardente et de n’avoir pas une
seule goulte d’cau pour I'appaiser! On a vu des voya-
geurs, qui, aprés une longue route, ne trouvant pas
de fontaine ot se désallérer, se sont évanouis .1 mi-
lieu des champs, tant était grande la souffrance que la
soif leur faisait éprouver. La soif de¢ 'enfer sera si vio-
lente, que, lors méme que Pon mettrait sous les yeux
d'un damné toute ’eau des fleuves et de la mer, il
s’écrierait : Qu’est toute celte eau pour ia soif Jue je
ressents P Mais & quoi bon parler defleuveset de mer ?
Le milheurcux damné n’aura pas méme une goutte
d’ean, pour rafraichir son gosier bralant.C’estla ce que
le mauvais riche { comme nous les voyons dans St.—
Luc. xv1. 24.) demandait & Abrabam, lorsqu’il ie con-
jurait de lui envoyer Lazare, afin que celuni-ci trem-
pit le bout de son doigt dans I’ean, et la lui posat sur
la langue, pendant qu'il briait au miliez de celte
flamme. Mitte Lazarum , ut intigat extremum sai digitis
in aquam, ut refringeret linguam mean, guia cricior in



100 SERMONS.

hac flammd. Mais hélas! cette goutie d’eau qu’implorait
Ie mauvais riche, il ne I’a pas obtenue, et nc 'obticu-
dra jamais. tant que Dieu sera Dien.

XIII. Ce n’est pas tout encore..Les damnés auront
cruellcment 4 souffrir de la puntenr qui régne dans
Penfer. Cette puanteur' s’exhalera de leurs cadavres
eux-mémes : De cadaceribus eorum ascendet futor. (Isa..
xury. 3.) On donne ici le nom de cadavres aux dam-
nés, non pas parce qu'ils sont morts, puisqu’ils sont
vivants et le serent toujours pour leur chitiment,
mais 4 cause de I'odeur fétide qu’ils répandent. Quel
supplice ne serait-ce peoint que de se trouver dans
une chambre avec un cadavre pourri, d’ol s’échap-
perait une odeur infecte ? St.-Bonaventure prétend
que si U'on plagait sur la terrele corps d’un damné,
son odeur seule suffirait pour faire périr tous les hom-
mes. Que sera-ce alors que de se trouver dans les pro-
fondeurs de ’enfer, au milieu de cette multitude im~
mense de damnés ! Vous n’étes pas sans avoir entendu
dire par quelques insensés: Si jeku”a?s en enfer, que
m’importe , je 0’y irai pas seul. Malheureux ! et vous ne
voyez pas que dans l'enfer, plus vous étes nombreux ,
et plus vous avez & souffrir! La, dit SL.-Thomas, loin
de l'alléger, le nombre des malheurenx une fera
qu’ajouter un nouveau surcroit a leurtourments com-
muns, [b{ miserorum societas miseriam non minuet , sed
augebit. (St.-Th. Sup. q. Lxxxvi. a. 1.) Le nombre ne
fera qwaccroitre leurs supplicess parce que chaque
damné est un tourment pour ses compagnons; d’oh il
suit que plus ils seront nombreux, plus leurs souf-
frances seront horribles. » £t erunt populi , quasi de in-
cendio cinis , spin@ congregaiw igni comburentur , (dit Isaie
xu1, 12.) Les damnés jetés au milien de la fournaise
de I'enfer seront comme autant de grains réduits en



SERMONS. 101

poudre par cet abime de feu, et comme autant d’¢-
pines réunies ensemble qui se frappent 'une contre
Paulre.

XIV. 1ls font entr’eux , comme je viens de le dire,
un affreux échange d’exhalaisons empestées, dc gé-
missements et de cris. C’est un tourment insuppor-
table, quand on a bien envie de dormir, que d’en-
tendre , toute les nuits , les plaintes d’un malade , les
aboiements d’un chien, ou bien les vagissements d’un
enfant? Pauvres damnés! ils sont condamnés, eux, &
entendre los lamentations ¢t les hurlements de ces
Aésespérés , non pas pour une nuit, non pas pour
mille nuits, mais pour toute I’éternité , toujours et
sans interruption !

XV. Un au're supplice pour eux , ce sera le défaut
d’espace. Quelque vaste que soit la prison de Penfer ,
elle sera néanmoins trop étroite pour contenir tant
de millions de damnés, qui doivent, comme des trou-
peaux, y étre parqués I'un sur Vautre. Sicut oves in
inferno positi sunt. ( Psal. xwvur. 16.) L’écrifure ajoute
que ces malheurcux seront plus serrés que les raisins
qui sont sous le pressoir et cette géne sera pour evx la
vengeance de Dieu couroucé: Torcular vini furoris ire
Dei. ( Apoc. x1x. 15.) De 1a naftra pour eux le sup-
plice de 'immobilité: Fiant immobiles quasi tapis. (Exod.
xv. 16. ) Comme il sera'tombé dans 'enfer au dernier
jour, sur le coté, sur la face, sur le dos, la téte en
bas . le damné y restera toujours , sans jamais pouvoir
changer de pn»ition, sans pouvoir remiuer ni pied,
ni main, ni doigt, tant que Dieu sera Dieu. Eufin,
toutes les peintes de cette vie, §elon St.~Chrysostdme,
quelyque grandes qu’elles puissent étre, ne son* que
des bagatelles en comparaison de celles de Penfer , on
plutét elles n’en’ sont qu'a peine 'ombre : Hec omnia



102 SERMONS,

ludrica sunt el rursus ad illa supplicia ; pone .gnem , pone
ferrum, quid nisi umbra sunt ad illa tormenta ?

XVI. Le damné sera donc non seulement tour-
menté dans tous ses sens , mais encore dans tout son
¢tre. Tourmenté dans sa mémoire, par le souvenir
des années que lui avait accordées le Seigneur pour
se sanver , et qu’il a employédes pour se damper ; par
le souvenir de tant de graces et d'illaminations divines,
dont il n’a pas su profiter ; dans son intelligence, par
la pensée des grands biens qu’il a pe\rdus , Ame, pa-
radis, et Dieu, perte deveaue pour lui sans remede ;
davs sa volonté , par la conviction intime qu’il n’ob-
tiendra jamais rien de ce qu’il peut demander ou
désirer. Desiderium peccatorum peribit. (Ps. u1. 10. ) Le
malheureux n’aura jamais rien de ce qu’il voudrait :
au contraire, tout ce qu’il ne voudrait pas , il faudra
sans cesse qu’il le sublsse ; il souhaitera quilter ces
tourments et trouver le repos, il ne quiltera jamais
ces tourments , et ne trouvera jamais le repos.

XVIL. S’il avait du moins de temps & antre quelque
adoucissement et gueique répit : « Non, dit St.-
Cyprien , nullum bl refrigerivm , nallum remedium ,
atque ild omni tormento atrocids desperatio. ( Serm. da
Ascens. ) Il n’est pas de douleur ici bas qui n’ait des
momentsde soulagement et detréve. Pauvres damnés,
ils sont condamnés a rester pour toujours dans celte
prison de feu, pour y souffrir, y pleurer, sans jamais
golter un instant derepos ! Encore, s'ils trouvaient au
milieu des tourments qu'ils subissent , quelqu’un qui
compa’‘ft & leurs maux! Mais non; dans l¢ moment
méme de leur plus profonde aflliction, les démons ne
cessenl de leur mettre sous les yeux les péchés qui les
ont perdus : » Souffrez, disent-ils, bralez. désespérez-
vous; c’est vous-mémes qui avez ¢té les artisans de



SERMONS. 103

votre ruine ; c’est voire affaire. Et les saints, et la
divine mére, et Dieu, qu’on appelle le pere des misé-
ricordes , n’en _prennent-ils point pitié # Non : So!
obscurabilur , et luna non debit lumen suum , et stelle
cadent de celo. ( Matth. xxav. 29. ) Les étoiles, qui
signifient ici les saints, non seulement n’ont pas
compassion des damnés , mais encore ilsse réjouissent
de les voir punir des cutrages qu'ils ont faits & Dieu ;
la divine mére ne peut pas non plus en avoir pitié,
puisqu’ilé sont odieux 4 son fils; et Jésus-Christ , qui
les a aimés jusqu’d mourir pour eux, ne peut compatir
aleurs douleurs , puisqu’ils ont méprisé son amour ,
et se sont volontairement perdus.

SERMON XI.

POUR LE SIXIEME DIMANCHE APRES L’EPIPHANIE.

Sur la mort des justes.

Simile est regnum celorum fermento , quod acceptummulier
abscandit in farine satis tribus, donec fermentatum est
totum. ( Matth. xm. 33.)

Dans 'Evangile de ce jour , nous lisons que la
femme, apres avoir placé du levain dans la pate de
farine, attend qu’elle soittoute fermentée, ou, comme
on dit ordinairement, qu'elle soit suffisamment levée.
Le Seigneur veut nous faire comprendre par ces pa-
roles que le royaume des cieux, c’est-a-dire la con-
quéte de la béatitude éternelle , est semblable & ce le-
vain. Le levain est le symbole de la grace de Dieu,
qui donne 4 'dme la force d’acquérir des mérites pour



104 SERMONS.

la vie éternelle, que Pon n’obtient qu’alors que tofum
est fermentatum, ¢’est-d-dire quand ’ame est arrivée au
terme de la vie présente, et a 'accomplissement de ses
mérites. C’est pourquni nous allons parler aujourd’hui
de la mort des justes , mort que l'on ne doit point re-
douter,, mais désirer de toutes scs forces, suivant ces
paroles de St.-Bernard : Triplex in morte congratulatio,
hominem ab omni labore , peccato et periculo liberari.
L’homme, dit le Saint, doit trouver dans la mort
trois motifs de se réjouir :

En premier lieu, parce que la mort nous délivre des
fatigues, c’est-a-dire des miséres de cette vie, et decs
-assauts de notre ennemii.

En second lieu, parce qu’eile nous délivre des pé-
¢hés actuels.

Enfin, parce qu’elle nous délivre du danger de
tomber dans P’enfer et nous ouvre le paradis.

PREMIER POINT.

La mort nous délivre des misdres de celte vie, et des assauts de
notre ennemi.

I. Qu’est-ce que la mort ? Terminus @rumnarum mors
est, répond St.-Euchere. Notre vie, dit Job, quelque
courte qu’elle soit, n'en n’est pas moins remplie de
miseres, de maladies, deiraverses, de persécutions, et
de terreurs : Homo natus est de muliere, breve vivens tem-
pore, mullis repletur miseriis. ( Job. xiv 1, ) Souhaiter
de longs jours sur celte terre, qu’esi-ce auntre chose ,
dit St.-Augustin, que souhaiter de longuessouffrances?
Quid est dit vivere , nisi did torqueri ? ( Serm. 17. de
verb. Dom. ) Aussi, comme le remarque fort bien St.-
Ambroise , la vie présente nous est donnce, non pour
chercher nos aises et nous diventir, mais pour travail-



SERMONS. 105

ler et souffrir, et acquérir par-la le paradis : Hec vita
homini non ad quictem data est, sed ad laborem. (Serm. 43.)
Quoique la mort, dit le méme docteur, ait été donnée
a 'homme en expiation du péché, néanmoins les
miséres de cette vie sont si nombreuses, que la mort
parait nous avoir ét¢ donnée plutét comme un soula-
gement que comme une punition : Ut mors remedium
videatur esse, mon pena.

11. Les travaux les plus durs qu’aient a supporter
dans cette vie les personnes qui aiment Dieu, sont les
assauts que leur livre Penfer, paur leur faire perdre la
grace divine ; c’est pour cette raison, dit St.-Denis
PAréopagite , qu'ils vont joyeusemeni au-devant de la
mort, la regardant comme le terme deleurs combats,
et 'embrassant avec allégresse, persuadés qu'en fai-
sant , ainsi qu'ils Yesperent, une benne mort, ils
sont affranchis pour toujours de la crainte de tomber
daus le péché : Divino yaudio ad terminis terminum, tan-
guam ad finem certaminis terdunt , non amplius metuer-
tes perverti, { De Hier. Eccl. Cap. 7. ) Pour une dme
qui aime Dieu, rien n'est plus consolant gne de pen-
ser qu'elle va hientdl se voir délivrée de tant de ten-
tations, de tant de scrupules, de conscience, et de tant
de dangers d’offenser Dieu. Pendant tout le cours de
notre vie, dit St.-Ambroise , inter lagueos ambulamus,
nous marchons au milieu de piéges que nos ¢ inemis
ne cessent de nous tendre, poor nous faire perdre Ia
grace. St.-Pierre d’Alcantara était si vivement pénétré
decette vérité, qu’a saderniére heure, s'adressant Aun
frére laique , qui le changeait de position pour lesou-
lager : Eloignez-'vous, mon frere, Ini dit-il, éloignez-vous,
car je suis encore en tie, et partant en danger de medamner.
Ste.-Thérése éprouvait une grande consolation chaqueé
fois qu’elle entendait sonner I'horloge, se félieitant



100 SERMONS.

d’avoir une heure de moins & combattre ce danger
continuel qui nous presse; car, disait-elle, nous n’avons
pas dans (4 vie unsenl instant od nous ne puissions pécher et
perdre Dieu. Aussi les Saints, loin de s’aflliger aux ap-~
proches de la mort, se réjouissent, au contraire, per-
suadés que la finissent les luttes et les dangers de
perdre la grice divine.

11X, Justus autem, si morie praesccupatus fuerit, inre-
frigerio erit. { Sap. 1v. 7.) Celui gui est bien préparé &
mourir, effrayé des dangers et des terreurs sans nom-
bre de cette vie, accepte comme un sonlagement Ia
mort, quelle qu’elle soit. Si vous habitiez, dit St.-
Cyprien, une maison dont les murs chancellent ,
dontle plancher et le toitsont prés des’écrouler, enfin
ol tont menace ruine, vous souhaiteriez certainement
d’en sortir le plus vite possible. Sur cette terre, tout
menace ruine a notre pauvre ame ; le monde, les dé-
mouns, la chair, les passions, tout nous entraine vers
le péché et la mdrt éternelle ; ¢’est pour cela que St.-
Paul s’écriait : 7/ ‘uis me liberabit de corpore mortis hujus?
( Rown. vu. 24.) Qui m’affranchira de ce corps, que
je sens & chaque instani surle point de mourir, tant
sont violentes les luttes continuelles qu'il subit ? Aussi
soupirait-il ardemment aprés le moment de sa mort ,
la regardant comme un gain , puisqu’il devait acqué-
rir Jésus-Christ qui élait pour lui la vie véritable.
Heureux donc ceux qui meurent dans le Seigneur ,
puisqu’ils quiltent les peines et les fatigues de cette
vie, pour aller golter le repos éternel. Beati mortui
qui in Domino moriuntur.... Amodo jdm dicit ‘spiritus, ut
requiescant d laboribus suis. {Apoc. xiv. 13.) Nous li-
sons dans la vie des anciens pares, qu'un d’entr’eux ,
deja trés-avancé en age, élantsur le point de mourir;
souriait au milien des gémissements de tous ceux qui



SERMONS. 107

Pentouraient. Comme on lui en demandait la raison :
et vous, répondit-il, pourquoi pleurez-vous; vous
voyez bien que je m’achemine vers le repos ? Ex la-
bore ad requiem vado , et vos ploratis 2 C’est aussi ce que
disait Ste.-Catherine de Siennea ses derniers moments:
Consolez-vous avec moi ; je quitte cette terre de dou-
leurs, pour aller dans le royaume de 1a paix. La mort
des justes est appelée un sommeil, un repos que Dieu
accorde 4 ses élus , en récompense de leurs fatigues :
Cdm dederit dilectis suis somnum , ecce heereditas Domini.
( Ps. cxxvi 2. ) Ainsi toute &me qui chérit Dieu, voit
arriver le moment de la mort sans se plaindre et sans
se troubler, et dit, en extase devant le crucifix qu’elle
embrasse avec amour : In pace in id ipsum dormiam et
requizscam ( Ps. 1v. 9.)

1V. Ce profisciscere de hoc mundo, gui est pour les
pécheurs un si grandsujet de frayeur , au moment de
la mort, n’en est pas un pour les Saints. Justorum
autem anime in manu {ei sunt, et non tanget illos tor-
mentum wmortis. ( Sap. ni. 1. ) Les justes ne s’affligent
pas, comme les mondains, par I'idée de quitter les
biens de cette terre, dont ils onl tenu leur ceeur cons-
tamment détaché ; chacun d’eux a parcouru la vie en
proclamant Dieu, comme le seul mailre de leur ceeur
et 'unique richesse qu’il ambitionnait : Quid wiki est
in celo 7 et d te quid volui super terram v Deus cordis mei,
el pars mea Deus in aiernum. ( Ps. rxxu. 26. ) 1ls ne s’af-
fligent point de quitter les honneurs ; le seul honneur
quils aient soubaité, c¢’est celui d’aimer Dieu et d'en
étre aimués ; toutes les gloires du monde, ils les ont
estimées ce qu’elles sont, fumée et vanités. 1ls ne s’af-
fligent pas de quitter leurs parents, parce qu'ils ne
les ont airés qu'en Dieu seul’; en mourant, ils les re-
commandenta ce Pére céleste, qui les chérit plus qu’its



108 SERMONS.

ne le font eux-mémes ; et pleins de confiance pour
leur salut, il espérent pouvoir mieux leur étre utiles
dans le ciel que sur cette terre. En somme, ce qu'ils
disaient souvent pendant la vie,, Deus méus et omnia,
ils le répétent en mourant, avec plus d’ardeur que
jamais.

V. En ouire, la paix deleur coeur n’est point altérée
par les douleurs que. la mort porte avec eile ; mais
voyant qu'’ils touchent anx derniers instants de leur vie,
qu'il ve leur sera plus possible a Pavenir de souffrir
pour Dicu, et de lui donner d’autres témoignages de
leur amour, ils acceptent avec joic les douleurs,
derniére épreuve de leur vie; ils unissent leur mort

"avec celle de Jésus-Christ , et s’offrent 4 la majesté
divine. ‘

VI. 1ls scront afiligés sans doute, mais non pas
épouvantés par le souvenir des fautes qu’ils ont com-
mises ; car ils saveut que le repentir qu’ils en éprou-
vent leur en assure le pardon, le Seigneur ayant dé-
claré lui-méme ne point vouloir se rappeler les pé-
chés de ceux qui les ont expiés par les pénitences:
S¢ impius egerit panitentiam.... cmniam. inigquitatum ejus
nonrecordabor. (Ezech. xvir. 22.) St.-Bazile demande
comment il est possible d’avoir la conviction que Dieu
nous a pardonné P Quomodo certo persuasus esse quis
potest, quod Deus ei peccata dimiserit ? et répond. tui-
meéme A cette question : Nimiram sé dicat : iniquitatem
odio habui, et abominatus sum. (S.Bas.in Reg. inter, 12.)
Celui qui déteste ses faules. et offre en cxpiration sa
mort & Dien, peut-¢ire bien certain que Dieu lui a
pardonné. On lit dans St.-Augnstin : Mors que in lege
nature eral pena peccatiy in lege gratice est hostia pro pec-
cato. ( Lib. 1v. de Trin: €. 22 ) La mort qui, dans Ia
loi do nature, était le chdtiment de la faute, dansla



SERMONS. 10

loi de la‘grice est devenue un sacrifice expiatoire qui
en obtient le pardon,

VII. L’amour méme que le juste ports a Dieu lui
est nn siirgarant de sa grice, et e délivre de la crainte
de se damner: Charitas mittit fords timorem. (1. Jo.1v. 18.)
Si vous refusez, au moment de votre mort, de par-
donner & votre ennemi, de restiluer ce qui ne vous
appartieut pas, de rompre avee celte passion déshon-
péte, tremblez pour votre salut éternel, car il court
le plus imminent danger. Et, si aucoutraire, vous
forinez la ferme résolulion de fuir le péché, et con-
servez daus votre coeur quelque gage d’amour envers
Dieu, soyez convaincus qu'il ne vous délaissera point;
et, s'il est avec vous, qu’avez-vous aredouter ? Si vous
voulez-étre bien assuré de posséder en vous lamour
divin, embrassez avec calme et offrez avec ferveur
votre mort a Dien. Offrir ses maux i Dieu, c’esi faire
un acte d’amour le plus parfait qu'il soit possible ;
puisqu’embrasser de bon coeur la mort pour plaire &
Dieu, c’est faire dans ce moment supréme, ce qu’il
peut y avoir de plus agréable a ses yeux, et se rendre
semblable aux saints martyrs, dont tout [e 1nérite con-
siste en ce qu'ils ont souffert et sont morts pour se
rendre agréables a Dieu.

DEUXIEME POINT.

La mort nous délivre des péchés actuels.

VII1. Nous, ne pouvons vivre dans ce monde, sans
commetire quelque faute , au moins légére. Septies
enim cadit justus, { Prov. xxiv. 16, ) Cesser de vivre,
c'est cesser de donner des déplaisirs & Dieun, et c’est
pour cetie raison que St.-Ambroise appelle la mort le
tombeau des vices, qui s’ensevelissent avec elle pour



10 SERMONS.

ne plus reparaitre : Quid est mors, nisi sepultura titiorum?

( St.-Ambr. de bono mortis. Cap. 4 ) Le révérend P.
Vincent Caraffa, étant sur le point de mourir, trou-
vait une consolation infinie dans cette pensée : main-
tenant, disait-il, que je vais cesser de vivre, je vais
cesser aussi d’offenser mon Dieu. Celul gni meart
dans la grace de Dieu acquiert le bonheur ineffable
de I'aimer pour toujours, ct de ne pouvoir plos 'of-
fenser. Mortuus nescit peccare, dit encore St.-Ambroise,
puis ii ajoute : Quid vitam istam desideramus , in qud
quanto diutids quis fuerit, tanto majori oneratur sarcind
peccatorum ? Gomment peut-il se faire, dit le Saint,
que nous désirions la prolongation de cetle vie , per-
suadés que nous sommes cependant, que plus elle
dure , plus grossit la somme de nos péchés,

IX. C’est pour cette raison que les morts sont infi-
niment au-dessusdes vivants aux yeux du Seigneur :
Laudari magis mortuos , quam viventes. ( Eccl. v, 2. ) Et
ccla, parce que tout homme qui vit, quelque sainte
que soit lavie qu’il méne sur cette terre, ne peul étre
exempt de péchés. Une personne d’un grand sens
ordonna que lorsque 'heure de sa mort serait arrivée,
on la lui annongit de cette maniére : Consolez-vous ,
voici venir le temps ol vous w’offenserez plus Dieu.

X. Saint-Ambroise ajoute que Dieu n’a permis que
Jamort entral dans le monde, qu’afin que les hommes,
en mourant, cessissent de pécher : Passus est Dominus
subintrare mortem, ul culpa cessarel. (.Pusaage cité plus
haut.) C’est donc une trés-grave erreur (ite de regar-
der la mort comme un chatiment pour celui qui
aime Dien ; c’estau contraire unc preuve d’amour gque
Dieu lui decnne, en abrégeant ses jours pour Varracher
du centre des péchés, doirt il ne peut étre affranchi ,
tant qu’ilrespire : Placita crat Deo animaillius 5 propier



SERMONS. 113

hoc properavit educere illum de medio iniquitatis. (Sap.
w. 14.)

TROISIEME POINT.

La mort nous délivre du danger de tomber en enfer et nous ouvre
les portes du paradis.

XI. Pretiosa in conspeciu Domint mors sanclorum ejus,
( Ps. cxv. 15. j La mort, quand on la considére avec
les yeux des sens, est un objet d’épouvante et d’effroi;
mais quand on la regarde avec les yeux de la foi ,
elle console et se fait désirer. Autant elle apparait ter-
rible aux pécheurs, autant elle parait douce et pré-
cieuse aux justes. Pretiosa , dit St.-Bernard, tanquam
finis laborum , victorie consummatio, vite janua. La
joie que ressentit Péchanson de Pharaon, lorsque Jo-
seph lui prédit gu’il allait bient6t sortir de prison, et
se voir réintégré dans sa charge, a la cour du roi, fut
bien au-dessous de celle qu'éprouvera toute dme pos-
sédée de Pamour divin, en se voyantsur le pointd’étre
affranchie de V'exil de cette terre, et d'étre appeiée &
jouir de la présence de Dicu dans la céleste patrie.
Tant que nous vivons, dit ’Apdtre, revétus de notre
enveloppe mortelle, nous sommes de pauvres exilés
de notre patrie, errants sur une terre étrangeére , et
loin de lavie. quiest la vue de Died. Dum sumus in
corpore, peregrinamur d Domino. (2. Cor. v. 6.) Ce qui
fait dire & St.-Bruno, quc notre mort ne doit point
¢ire appelée mort, mafs bien commencement de la
vie : Mors direnda non est, sed vite principium. Ou
comme dit St.-Athanase : Non est justis mors, sed trans-
latio. La mort n’est autre chose pour ies justes qu'un
passage des miséres de ce monde aux délices éternelles
du paradis. O mort aimable! s'écriait St.~Augustin ,



112 SERMONS.

et qui pourrait ne pas te désirer ,-toi qui est le terme
de nos souffrances, la fin de nos fatigues, et le com-~
mencement du repos éternel ! O mors desiderabilis ,
malorum finis , laboris clausula, quietis principium

XIII. Personne ne peut entrer dans le ciel et voir
Dieu, s’il ne passe pas cette porte de la mori. Ecce
porta Domini, justi intrabunt in eem. ( Ps, cxvi. 20.)
C’est pour cette raison que St.-Jérome suppliait ia
mort et lai disait : 4peri mihi, soror mea : O mort , 6
ma seeur, si tu ne m’ouvres point la porte, je ne puis
aller jouir de mon Dieu! St.-Charles Borromée ayant
apercu dans sa maison un tableau qui représentait
un squelette, tenant unefaulx a 1;1 main , manda sur-
le-champ un peintre, fit effacer cette faulx et peindre
a sa place une clef.d’or, par la raison que c’estla
mort qui nous ouvre le paradis. Si une reine était
enfermée dans une prison obscure, qu’elle joie ne
ressentirait-elle pas en apprenant que les portes vont
s'ouvrir, et qu’elle va passer du cachot a la cour !
C’est-12 précisément ce que David demandait a Dieu,
lorsqu'il disait : Educ de custodid animam meam. ( Ps.
cxui. 8. ) C’était aussi le veeu du Saint vieillard Si-
méon, lorsqu’il implorait de 'enfant Jésus, qu’il te=
pait dans ses bras, la grace &’étre délivré, par la mort,
de la prison de cette vie : Nune dimittis servum tuum ,
Domine. Quasi necessitate teneretur , dimitii petit , dit
St.-Ambroise; comme 8'il et ét¢ foreé par la néces=
sité de vivre sur celte terre, St.-Siméon demandait
d’en étre affranchi par la'mort.

XIV. Il abien raison dit St.-Cyprien, de redouler la
mort, le pécheur, lui qui duit passer de la mort tem-
porelle, a la seconde mort, qui est la mort éternelle :
Mori timeat, qui ad secundam mortem dehic morie tran-
sibit. Mais qu’a-i-il & craindre celui qui, vivant dans



SERMONS. 113

]a grice de Dieu, espére passer de laniort ala vie éter-
pelle, qui est la vie véritable On rapporte qu’un
homine riche remit une forte somme & St.-Jean I'an-
moénier, afin ¢que celui-ci en fit des ceuvresde charité,
et obtint de Dieu de longs jours pour un fils unique
qu'il avait. 1} arriva que ce fils mournt peu de temps
aprés. Comme ce pére se désolait de ce malheur,
Dieu, pour le conseler , lui fit dire par un apge:
Vous demandiez une longue vie pour volre fils, le
Seigneur vous a exaucé : votre fils estmaintenant dans
le ciel , oltil jouit de la vie éternelle, C’est i la grace
qui nous fut acquise par le Rédempteur, selon la pro-
messe (ni en avait été faite par Osée. ( xmi. 41.) Ero
morstua , o mors! Jésas-Christ, par le mérite de sa ré-
demption , donna la mort 4 la mort, et de la mort fit
pour nous la vie. Aussi St.-Pion le martyr, quand on
lui demanda comment il pouvait aller si joyeusement
ala mort; vous vous trompez, répondit-il, ce n’est
point i la mort que je marche, c’est &lavie : Erratis,
non ad mortem , sed ad vilam contendo. { Apud. Euseb.
L iv ¢. 14.) Et Ste.-Symphorose encourageait au
martyre son fils St.-Symphorien par ces paroles:
Nate, tibi vila non eripitur , sed mutaiur in melius,

XYV. Celui, dit St.-Augustin, qui aime Dieu, sou-~
haite de le voir le plus t6t possible, et potr cela il
souffre de vivre ct se réjounit de mourir : Patienter civit,
delectabiliter moritur. ( St.~Aug. trait. 9. in ep. Joan. )
Ste.-Thértse prétendait que la vie n’était pour elle
quune mort, et c’est sur cette idée qu'elle composa
son céltbre cantique : Je meurs, parce que je ne meurs
point. Une vénérable servante de Dien, D. Sancia Car-
rillon, pénitente du P. M. Avila, ayant appris par révé-
lation gu’il ne lui restait plus qu’une année & vivre

Malheureuse, s'écriait-elle! condamnée d vitre encore un an
X1V, 8



114 SERMONS,

éloignée de Dien! année déplorable, qui me paraitra plus

“longue qu’un siécle! Tel est le langage des dmes qui
aiment Dieu de tout leur cceur. C’est I'aimer bien
froidement, que de ne point souhaiter d’aller au plu-
to6t jouir de sa présence.

XVI. Onnous dira peut-étre : J’ai le désir d’aller voir
Dieu, mais je redoute la mort, je redoute la lutte qu’il
me faudra souienir alors avec l'enfer. Puisque les
Saints eux-mémes ont trembié au moment de la
mort, que ne dois-je point eraindre, moi ? Il est vrai,
répondons-nouns, que l'enfer ne cesse pas de persécu-
ter les Saints, méme au moment de leur mort, mais
il est certain aussi que, dans cet instant, Dieu ne
manque jamais de venir en aide a ses servilears. Plus
le péril est imminent, dit St.-Ambroise, pluslesecours
est grand : 16 plus auwmilii , ubl plus periculi. ( Ad Jos.
cap. 5.) Le serviteur d’Elisée fut frappé de frayeur en
voyant la ville entitrement investie par les ennemis ;
mais le Saint lui rendit le courage, en Ini montrant
unc multitude d’Anges , que Dieu avait envoyés pour
la défendre ; puis il ajouta : Noli timere, plures enim

- nobiscum sunt , quam cum illis. ( [ Reg. v1. 16.) Certes
Yenfer redoublera d’efforts contre le moribond , mais
viendra sor. ange gardien pour le forlifier, viendront
tous les saints protecteurs ; viendra St.-Michel, qui a
recu de Dieu la mission de défendre ses serviteurs fi-
déles, dans ce dernier combat, avec les démons ; vien-
dra la mére de Dieu pour secourir son serviteur zE16 ;
viendra Jésns-Christ pour protéger contre les assauts
de l'enfer son ouaillg chérie, pour laquelle il est mort
sur la croix; il lui donnera confiance et force pour
résister, et celle-ci, pleine de courage, s’écriera : Do~
minus illuminalio mea et salus mea , quem timebo ? (Ps.
xxvi. 1.) Rien n’estplus vrai que ces paroles d’Origéne,



SERMONS. 1ih

que Dieu prend beaucoup plns de soin de notre salut

e le démon de notre perte ; 'amour que Dieu nous
porte estinfiniment plus fort quela haine que ledémon
nous a vouée . Major illi cura est, ut nos ad veram per-
trahat salutem , qudm diabolo , ut nos ad aternam damna~
tionem impellat. { Orig. hom. 20. in lib. num. )

XVII. Dieu est fidele & sa parole, il ne permettra
jamais que nous soyons tentds au-dela de nos forces @
Fidelis Deus , non patietur vos tentari supra id guod potestis.
(1. Cor. x. 13.) 1l estvrai que quelques Saints, a I'hcure
de leur mort, ont été assaillis de-grandes frayeurs,
mats c’est le plus petit nombre; le Seigneur la voulu
pour les purifier entieremant , ainsi que le ditun au-
teur: Justi quandoque dure moriendo purgantur in hoc
mundo. On sait dureste que les servitenrs de Dieusont
presque toujours morls le sourire sur les lévres. Un
Saint homme , le P. Joseph Scamacca, interrogé
8’il mourait plein de confiance en Dieu : Eh quoi ? ré=
pondit-il, j’ai peut-étre servi Mahomet, pour avoir
maintenant & douter de la bonté de mon Dieu et de sa
volonté de me sauver ? Certainement le Seigneur ne
manque jamais de consoler ses serviteurs a 'heure de
leur mort. Au milien méme des douleurs de I'agonie,
il leur fait éprouver un bien étre ineffable, avant cou-
reur du Paradis qu’il va leur donner. De méme qu’a
leur lit de mort, les pécheurs éprouvent déja quel-
que chose de Uenfer, saisis de frayeurs surnaturelles,
assaillis de remords et d’eclairsde désespoir ; de méme
les justes, par les actes ardents d’amour qu'ils adres-
sent alors 4 Dieu, parlaconfiance et le désir qu’ilsont
de bientét le voir, essayent, avant d’expirer, cette paix
dont ils vont aller jouir pleinement dans le ciel.

XVIII. Le P. Suarez mourut avec tant de sérénité,
qu’il s prit 4 dire en expirant : Je n’aurais jamaispy



116 SERMONS.

penser que mourir fit si doux. Le médecin qui le soi-
gnait ayant engagé le cardinal Baronius & distraire son
esprit de la pensée de la mort; et pourquoi, répliqua
celui-ci ? c’est de crainte peut-tre que la peur de la
mort n’abrége ma vie ? la mort, je ne la redoute pas,
aucontraire je 'aime et je la désire. Le cardinal Ruffin,
au rapport de Santére, condamné par Henri VIII A
mourir pour la foi, se revétit, pour marcher au sup-
plice, de ses plus beaux habits, disant qu’il allait aux
noces. Aussitdt qu’il apergut le gibet, il jeta son
baton en s’écriant : vite a 'ouvrage , mes pieds, nous
voici prés du paradis : I'te, pedes, parum d paradiso dis-
tamus. Avant de mourir, il voulut réciter le Te Deum,
pour remercier Dieu de ce qu'il daignait lefaire mou-
rir pour la foi, puis il présenta gaiment sa téte a la
hache du bourreau. Comme St.- Frangois d’assise
chantait au moment de sa mort. Pére, lui dit frére
FElie, en mourant, on doit gémir ¢t non pas chanter.
Et moi! lui répartit le Sdint, j¢ ne puis m’empécher
de chanter, en considérant que je vais aller sous peu
jouir de la présence de Dieu. Une religieuse de I'ordre
de Ste.-Thérése étant sur le point de moarir et voyant
que ses compagnes versaient des larmes autour d’eile:
O mon Dieu, dit-clle , pourquoi plewrez-vous ? je vais re-
Joindre Jésus-Christ , mon épous ; si vous m’aimez , ne me
plaignez pas , mais plutét réjouissez-vous avec moi. ( Li~
sing. Parol. I. §. 6. )

XIX. Le P. Grenade raconte qu'un chasseur ayant
un jour renconiré, dans une forét, un solitaire qui,
mourant,gisait aterre etchantait : Comment, lui dit-il,
pouvez-vous chanter dans I'®at ol vous éies? Mon
frere , lui répondit 'ermite, entre moi et mon Dieu
il 0’y 4 que la muraille de mon corps qui nous sépare.
Je vois maintenant que ma chair s’en allant en lam



SERMONS. 117

peaux, ma prison se démolit, et que j’irai bientdt
voir Dieu c’est ce qui fait que je me réjouis et que je
chante. St.-Ignace, martyr, était possédé d’unsi grand
désir d’aller jonir de la vue de Dieu, qu’il disait que,
si les bétes féroces ne venaient pas se jeter surlui pour
le déchirer, il les irriterait pour s’en faire dévorer :
Ego vim faciam ut devorer. Ste.-Catherine de Génes
s’étonnait qu’il pat se trouver quelqu’un qui regardat
la mort comme an malheur : O mort que j>aime, disait-
elle, comme on te méconnait! Pourquoi donc ne viens-tu
pasd moi quinecesse nuit et jour de ’agpeler ? (Vita. cap. 7.)

XX. Quelie heureuse mort ne font point surtout,
ceux qui sont dévots a la mere de Dieu! Le P. Binetti
rapporte qu’un moribond qu’il était allé assister, et
qui avait eu toujours une grande dévotion a la B.
Vierge, lui disait : Vous ne sauriez croire quelle con-
solation apportc a4 mon ccear le souvenir d’avoir
servi Notre-Dame. O mon peére! si vous saviez quel
contentement j’éprouve d’aveir toujours piensement
servi cette mére divine ! Je ne puis vous Pexprimer.
Quelle joie puiseront encore, dans le saint viatique,
ceux qui aiment Jésus-Christ ? Heureux celui qui
pourrait s’écrier avec St.-Philippe de Néri, au mo-
ment de sa mort, lorsqu’il vit arriver le Trés-Saint-
Sacrement : ¥ oild mon amour! ¥V oild mon amour! Don-
nez-moi mon amour ! Mais pour avoir le droit de parler
ainsi, il faut avoir aimé beaucoup Jésus-Christ, pen-
dant tout le cours de la vie.



118 SEBMONS.

SERMON XIIL

POUR LE DIMANCHE DE LA SEPTUAGESIME.

De 'importance du salut éternel.
Misit eos in vineam suam. ( Matth. xx. 2.)

Les vignes du Seigneur sont nos dmes. Elles nous
~ont été confiées afin que nous les fassions fructifier
par de bonnes ceuvres, et quelles soient jugées dignes
d’étre admiscs nn jour a la gloire éternelle. Mais chose
étonnante! dit Salvien : Quid causa est quod christianus ,
si futura credit, futura non timeat ? Les chrétiens croient
a la wnort, au jugement, & Penfer, au paradis, et me
laissent pas cependan® devivre, comme ¢'il n’ycroyaient
point, et comme si ces articles de foi n’étaient que
des fables et des inventions de beaux-esprits. 11 en est
un grand nombre qui vivent, comme s’ils ne devaient
jamais mourir, et rendre compte 4 Dieu de leur vie;
comme’iln’y avait point d’enfer, point de paradis. Sans
doute qu’ils n’y croient pas? Ils y croient bien, mais
il n’y pensent pas, et. se perdent de de celte maniere.
Ils donnent tous leurs soins aux affaires de ¢z monde,
et ne s’occupent point de leur ame ! C’est ce qui wn’en-
gage A vous fairc considérer avjourd’hui que le salut
de votre 4me est une affaire bien plus importante que
toutes les autres.
1*r point. Parce que tout est perdu, si 'Ame est perdue.
1I° point. Parce que I’dme une fois perdue, elle est
perdue i jamais,



SERMONS. 119

PREMIER POINT.
Tout est perdu, si 'ame est perdue.

1. Nous lisons dans I'Ap6tre : Rogamus autem vos,
fratres , ut negotium vestrum agatis. (Thess. 1v. 10.) La
plupart des mondains épuisenttoute leurattention aux
affaires de la terre; que de diligences ne font-ils pas
pour gagner tel proces, obtenir tel emploi, arriver & tel
mariage | Combien de soins et de moyens employés
pour parvenir au but! On ne mange plus, on n. dort
plus. Et, pour sauver son ame, que fait-on? Il en est
qui se sentent humiliés de s’entendre reprocher qu’ils
négligent les intéréts de leur maison, et 'on en veit
tant, qui n’ont pas honte de négliger le salut de leur
aAme! Mes fréres, dit St.-Paul, ce que je veux de vous,
c’est que vous vous occupiez avant tout de votre af~
faire, ut negotium vestrum agatis, ¢’est-a~dire de I'affaire
de votre salut éternel.

L. Nuge puerorum , dit St.-Bernard , nuge vocantur;
nuge majorum, negoiiv vecantur. Les bagatelles des en-
fants sont appelées bagatlelles, niaiseries, vétilles;
devenus hommes , ces vétilles prennent le nom d’af-
faires ; et beaucoup se dammnent pour ces vétilles.
Quand on a perdu dans une affaire, on peut se refaire
dans une auilre; mais si Uon vient une fois 4 mourir
en disgrace avec Dieuetd perdre son dme , quel moyen
de compenser une pareille perte ? Quam dabit homo com-
mutationem pro animd sud 2 (Matth. xvi. 26.) St.-Euteére
s’adressant aux persounes peu soucicuses de leur
ame : Quam pretiosus sis , 6 homo , dil-il , si Creatori non
credis , interroga Redemptorem. (St.-Euter. Hom. 2. in
Symb.) Si tu ne comprends pas assez le prix de ton
ame pour la confier & Dieu, qui I'a faite a sun image,



120 SERMOVS.

confie-la du moins a Jésus-Christ, qui I’a rachetée de
son propre sang. Non corruptibilibus auro , vel-argento ,
écrit St.-Pierre, redempti estis. . . sed pretioso sanguine
quasi agni immacutati Christi. (1. Petr, 1. 18, 19.)

IL 11 est deonc bien certain que Dieu attache un
grand prix 4 votre 4me. Le démon en est si jaloux que,
pours’en rendre maitre, ilne cesse point d’épier 'occa-
sion de s’en empaver. Vigilal hostis, s’écrie St.~-Augus-
tin, dormis {u? L’ennemi veille sans cesse antour de
toi. et tei, tu dors? Le pape Benoit X1I, pressé de la
part d’un prince de lui accorder une faveur, qu’il ne
poavait accorder qu’aux dépends de sa conscience,
répondit 4 I'ambassadeur : Kcrivez 2 votre maitre
que si j"avais deux dmes, j’en perdrais une volontiers
pour lui étre agréable ; mais que, n’¢n ayant qu’une, je
ne puis la lui sacrifier. Je me vois donec forcé de lui
refuser la faveur qu’il me demande.

1V. Soyez bien persuadés , mes chers fréres, que si
vous sauvez votre ime, peu importe que vous suc-
combiez dans toutes les autres affaires de ce monde;
-sauvez-vous et vous jouirez pendant toute l'élernitd
d’un bonheur sans mesure. Mais si vous perdez voire
dme, & quoi vous servira d’avoir eu, sur cette terre,
richesses, honneurs et plaisirs ? L’Ame perdue, vous
avez perdu tout avec elle. Quid prodest homini , si mun-
dum universum lucrelur , anime vero sue detrimeninm pa-
tiatur ? (Matth. xvi. 26.) C'est & I'aide de cette maxime
que St.-Ignace de Loyola giégna un si grand nombre
d'dmes & Dieu, et principalement cclle de St.-Fran-
¢ois Xavier, qui vivait a Paris,, uniquement oecupé
d’acquérir les biens de cette vie. Un jour que St.-Ignace
s’entretenait avec lui : « Frangois, Ini dit-il, & quoi
vattaches-tu ? Tu sers le monde, un traitre qui promet
et ne tient point. Supposons méme qu’il n’en fit pas



SERMONS, th

ainsi, combien peuvent durer les biens qu’il nous pro-
met ? Yont-ils au-dela de nos jours ? Et aprés la mort,
4 quoi te serviront-ils, si tu n’as point opéré ton sa-
Iut ? » 11 lai rappela alovs la sentence de I’Evangile ,
Quid prodest homini etc. Porro unum esi necessarium,
(Luc. x. 42.) Tl n’cst point nécessaire d’amasser des
richesses, d’acquérir des honneurs et des dignités, ce
qui est nécessaire, ¢’est de sauver netre 4me, car si
nous n'allons point en paradis, nous serons condamnés
a 'enfer. Point de milieu, ou sauvés ou damnés. Dieu
ne nous a point créés pour cette terre, il ne nous con-
sacre pas la vie, pour que nous I'employions & thésau-
Yiser et & nous divertir. Finem veré, vitam @ternam.
(Rom. vi. 22.) Il nous a créés, et il conserve nos jours
pour que nous les consacrions & conquéx:ir la vie éter-
nelle, "

V. C’est agir en insensé, disait St.-Philippe de Néri,
que de ne pas s’attacher, avant tout, i faire le salut
deson &me. Supposons que la terre fiit en méme temps
habitée par des hommes mortels et des hommeés im-
mortels, en voyant ceux-ci tout occupés & se procurer
les jouissances du monde, les hommes mortels ne
‘manqueraient pas de leur dire! Insensés que vous
¢tes | vous pouvez acquérir, dans le paradis, des biens
immenses el éternels, et vous perdez votre temps 2
la 1echerche des biens fragiles de ce monde, que la
mort enléve si vite ? Et, pour les acqniérir, vous cou-
rez le risque de souffrir éternellement dans I'enfer?
Laissez-nous les poursuivre, ces choses mnondaines,
nous, infortunés, pour qui tout deit fuir avec la mert.
Mais hélas! Il n'en est point ainsi. Nous sommes tous
immortels, et notre sort, 4 chacun de nous, est d'étre,
dans J'autre vie , o1 & jamais heureux, ou A jamais



122 SERMONS.

malheureux. C’est I le triste partage de ceux qui ne
pensent qu’au présent et vivent insoucieux de avenir.
Utinam saperent et inlelligerent, et novissima previderent!
(Deuter. xxxit. 29.) Oh! Que ne peuvent-ils se déta-
cher des biens présents, qui durent si peu, et méditer
sur ce qui les attend apres la mort, a savoir de devenir
rois du ciel, ou bien esclaves de ’enfer pendant toute
Péternité! St.-Philippe, dont nous parlions tout-a-
Pheure, causant un jour avec un jeune homme, ap-
pelé Francois Zazzera, lequel espérait , par son talent,
faire fortune dans le monde : Assurément, mon fils,
lui dit-il en souriant, {u peux faire une fortune bril-
lante, devenir bon avot&at, puis évéque, puis car-
dinal , et qui sait ? penl-étre méme pape. Mais
puis ? Mais puis? Va, lui dit-il en terminant, réflé-
chis bien 4 ces deux derniers mots. Le jeune homme
le quitta, et aprés avoir médité, dans sa maison ,
sur ces deux paroles. Mais puis 7 Mais puis? 1l renonga
aux espérances de la terre, gt se dévona tout entier
au service de Dieu, abandonnant le monde et se
faisant recevoir dans.la cougrégation de St.-Philippe,
au sein de laquelle il mourut dans la suite, en odeur
de sainteté ]

VY, Praterit figura hujus mundi. (1. Cor. vir. 31.)
C’est d’aprés ce texte , que Cornélius i Lapide
écrit : mandus est instar scene. La vie présente n’est
qu'ur drame qui passe et firit vite. Heureux celui qui
accomplit dignement son rélc en sauvant son dme
Employer tous ses soins & accumuler les richesses
et les honneurs du monde, c’est mériter le nom
d’insensé, et au moment de la mort, le reproche
adressé A ce riche de VEvangile. Stulte, hic nocte ani-
mam tuam reretent d te, et gue parasti cujus erunt?
Luc. x11, 20.) Le docteurde Toléde fait remarquer )



SERMONS, 123

ce mot repetent, et dit que le Seigneur nous a confié
notre ame en dépot, afin que nous la défendions
" contre les assauts du!démon, et qu'aussi les anges,
4 notre mort, viendront nous la redemander, pour
la présenter au tribunal de Jésus-Christ; mais si
nous l'avons perdue en nous attachant uniquemént
a l'acquisition des biens de la terre, biens qu’il nous
faudra quitter ponr les laisser 4 d’autres, cette 4me
que deviendra-t-elle® i

VIL. Paueres mondains! de toutes ces richesses
_entassées, de tous ces triomphes obtenus dans cg
_monde, que vous restera-t-il au moment de la mort?
Dormierunt somnum suum et nihil invencrunt in manibus
suis. (Psal. 1xxv. 6.) La mort dissipera leur songe,
qui est la vie présente, et ils se trouveront n'avoir
rien acquis pour Déternité. Demandez i tant de
. grands dela terre; princes, empereurs, qui, pendant
le cours de leur vie, ont été comblés de richesses,
d’honneurs et de plaisirs, et sont maintenant dans
Penfer, demandez-leur ce qui leur reste de tant de
biens dont ils ont joui dans ce monde ? ils vous ré-
pondront en gémissant : Bt que voulez-vous qu’il
nous en reste? ~ien, absolument rien. Demandez-
leur ce qu'il leur reste de taut de grandeurs, de tant
de jouissances, de tant de pompes et de triomphes?
ils vous répondrent en sanglottant : Rien, rien !

VIIL. C’est donc avec raison qgue St.-Francois
Xavier prétend qu'ils n’ont, dans ce monde, gu'un
seul bien et wn seul mal. : L'unique bie1 est de se
sauver, l'unique mal est de se damner.' C’est 12 ce qui
faisait dire 4 David : Unani petii @ Domino, et hanc re-
quiram , ut inkabitem in domo Domini. (Psal. xxv1. 4.)
Je n’ai jamais demandé et ne demanderai jamais
qu’une scule chose & Dien, la grace d’opérer le salut



124 SERMONS.

de mon dme, car 'dme sauvée, tout est sauvé : 'dme
perdue, tout est perdu. Et ce qu’ily a de plus impor-
tant, c’est que I'dme une fois perdue, est perdue
“ pour toujours, ce sera 1i le sujet du second point.

DEUXIEME POINT.

L’ame une fois perdue, elle est perdue pour tonjours.

1X. Ce qui est le plus important A considérer, c’est
qu’on ne meurt qu'une fois; si 'on mourait deux fois,
on pourrait perdre son dme a la premiére, etla sau-
ver 4 laseconde. Mais il n’en est pas ainsi ; on ne
meurt q’une fois , et 'dme une fois déchue est a ja-
mais déchue. Ste.-Thérese be répétait sans cesse a ses
religieuses : Mes enfants, leur disait-elle, nous n’avons
qu’une dihe, nous n'avons yu’une éternité. Nous n’avons
gu’une dme: celle-1a perdue, tout est perdu avec elle ;
nous n’avons qu’une éternité : 'dme une fois perdue est
perdue pour toujours : Periisse semel wlernum est.

X. 11 n’est point, dit St.QEucher, d’erreur plus
grande, que de négliger Vaffaire du salut éternel :
Sané supra omnem errorem est dissimulare negotiven cterne
salutis. Erreur la plus déplorable de toutes les erreurs,
parce qu'clle est sans reméde; on peut se relever de
tout le reste , regagner par une voie un bien qu'on a
perdu par une autre , recouvrer une chose, une di-
gnité, dont on s’cst vu dépouillé. Quand on perd la
vie, si lon se sauve, tout est réparé ; mais si 'on se
damne et perd son dme, cette perte est irréparable.
Ce qui fait surtout gémir les damnés, c’est cette pen-
sée cruelle que le temps est passé pour eux d’opérer
leur salul, et qu'il ne leur reste plus d’espoir de porter
remdde A leur ruine éternelle : Finita est @stus , ¢t nos



SERMONS. 125

salvati non sumas. (Ger. vir. 20. ) Clest poui'quoi ils
pleurent et pleureront éternellement . en disant :
Ergo erravimus d vid verilatis , et justitie lumen not luxit
nobis. ( Sap. v. 6. ) Mais & quoi leur servira de recon-
naitre leur erreur, alors qu’ils ne potirront plus la ré-
parer ?

XI. Le supplice le plus affreux qu’éprouvent les
damués, c’est de penser qu’ils ont perdu leur Ame, et
qu’ils Font perdue par leur faute : Perditio tua, Israél:
tantummodo in me auxiliem tuum, (Osée. xur. 9. ) Mal-
heureux, dit le Seigneur an damné, perditio tua, c’esl-
A-dire ex te, ce qui signifie : Ex t'abandonnant au pé-
ché tu as été toi~-méme Partisan de ta damnation ,' et
cependant j’étais prét A te sauver, si tu avais voulu
travailler & tou salut, 8i quelqu’un, éerit Ste.-Thérése,
vient, par sa négligence, 4 perdre un anneau, un
habit, une bagatelle, il ne mange plus, ne dort plus,
et né trouve point de repos, tourmenté parl'idée qu’il
Ya perdu pprsa faute. Oh Dieu! quel tourment ne sera-
ce point pour le damné, lorsqu’il sera entré dans
Penfer, que de penser qu'il a perdu son dme, qu’il
a tout perdu, et qu’il Paperdue a jamais par sa faute.

X1I. Tuurnons donc dorénavant tous nos. efforts
vers le salut de notre dme. Il ne s’agit point , dit St.-
Jean Chrysostéme, de la perte de quelques biensde la
terre, dont la mort nous dépouille t6t ou tard; il s’agit
de perdre le paradis, st d'aller souffrir éternellement
dans Veufer : de immortalibus suppliciis, de. calestis regni
amissione ves agitur. Vivous continueliement dans la
crainte de nous damner, et nous parviendrons i faire
notre salut éternel. Cum metu et tremorevestram salutem
operamini. { Phil. n. 12.) Pour arriver & ce but, il faut
S'efforcer de fuir les occasions, de résister aux tenta-
tions, etde fréquenter les Sacrements. Le ciel ne sa¢-



1206 SERMONS.

quiert que par le travail. Piolenti vapiunt illud. Les
justes ne peuvent sans effroi penser 4 Péternité. St.-
André d’Avellino disaif en versant des larmes : Et qui
peut savoir si je me sauve, ou sije me damne ? St.-
Louis Bertrand envisageait I'avenir avec épouvante ,
quel sera, disait-il, mon sort dans I'autre monde ? el
nous, quand tant de justes ent tremblé, nous ne trem-
blerions pas ? Prions Jésus-Christ et sa Ste.-Mére de
nous préter leur secours pour le salut de notre ame,
puisque <’est 1a notre affaire la plus importante ; si
nous la conduisons i bonne fin, nous serons pour
toujours heureux, mais si nous échouons, nous serons
malheureux pour toujours.

SERMON XI1iL
POUR LE DIMANCHE DE LA SEXAGESIME.

Vie malheureuse du pécheur, et vie heureuse de celui qui aime
Dieu.

Quod autem in spinas cecidit , hi sunt qui audierunt , et d
sollicitudinibus , et divitiis , et voluplatibus vitw, eunies,
suffocantur, et non referunt fructum. ( Luc. viur. 14.)

Nous voyuns, dans la parabole de PEvangile de ce
jour, qu'un cultivateur étant sorti pour ensemencer
un champ, une partie de la semence tomba au wilien
des épines. Le Sauveur veut p~r l1a nous faire entendre
que la semence est la parcie divine , et les épines,
P'attachement qu’ont les hommes pour les richesses et
les jouissances de la terre, épines qui leur font perdre '
le fruit de la parole de Dieu, non seulement pour la ’



SERMONS. 129

yie future, mais encore dans la vie présente. Pauvres
Pécheurs !ils se condamnent, pasleurs fautcs, non-seu-
lement & souffrir éternellement daans ’autre vie, mais
encore ils ménent dans ce monde nne existence mal-
heureuse. C’est ce que je vais essayer de vous démon-
trer dans ce sermon. _ i )

-I*. Point. Existence malheureuse que ménent les
pécheurs.

IT=. Point. Existence heureuse que ménent ceux

qui aiment Dieu.

PREMIER POINT.

Existence malheureuse que méneni les pécheurs,

En faisant entrevoir aux hommes qu’en se livrant
i leurs appélits sensuels, ils méneront une vie heu-
reuse et trouveront le repos, le démon se joue d’eux
et les trompe. Tl n’est point de paix pour ccux qui
offensent Dieu : Non a5t pax impiis, dicit Dominus. ( Is.
xwvir 22. ) Le Seigneur dit que tous ses ennemis ont
eu une existence malheureuse et n’ont pas méme
connu le chemin de la paix : Contritio et infelicitas in
viis eorum , et viam pacis non cognoverunt.

II. Les animaux, quin’ontétécréés que pour cette
terre, trouvent leur satisfaction en obéissant 4 leur
instinct; donnez & un chien un os i ronger, le voila
pleinement satisfait ; & un cheval, une botte ¢’herbe
fraiche, il est content et ne désire rien au deld. Mais
Phomme qui a été créé par Dieu, pour aimer Dicu et
rester uni avec Dieu, ne peut trouver son bonheur
qu’en Dieuseul, et non pas dans lemende, fét-il com~
blé de tous les biens qu’il peut en recevoir. A quoi se
réduisent tous les biens de la terre ? Plaisirs des seus
richesses et honneurs. Omne quod est in mundo ( dit



128 SERMONS.

St.k—.lean) concupiscentia carnis est (jouissance sensuelle)
et concupiscentia oculorum ( richesses ) et superbia vile
(honneurs ) ( 1. Jean. n. 16.) L’homme, selon St.-
Bernard, a beau étre comblé¢ de tous ces biens, il ne
saurail jamais en étre rassasié : Inflari potest, satiari
non potest. Et comment un homme pourrait-il étrerag-
sasié avec de la terre, du vent et des ordures? Le
méme Saint, commentant plus bas ces paroles de St.-
Pierre : Ecce nos religuimus omnia,, dit avoir remarqué
dans le monde divers insensés, tourmentésd’une faim
violente , dont les uns se gorgeaint de terre, symbole
de I’avarice ; d’autres s’enflaient de vent, symbole de
Pambition et de 'amour des honneurs et des lonanges;
ceux-ci, placés autour d’une fournaise, aspiraient , la
bouche béante, les étincelles qui s’en échappaient ,
symbole de la colére et de la vengeance ; ceux-la s’a-
breuvaient des eaux corrompues d’un lac fétide, sym-,
bole de 'impireté. Le Saint leur adressant ensuite ia.
parole: Insensés, leur dit-il, ne voyez-vous pas que
toutesces choses, dont vous vous gorgez, loin d’apaiser,
votre faim, ne font au coulraire que Pirriter ? Hac po-
tius famem provocant, qudm extinguunt. Alexaudre-le-
Grand ncus en offre un exemple remarquable. Aprés
avoir conquis , par ses victeires, la moitié¢ du monde,
il gémissait de ce qu'il nese voyait pas eucore le maitre.
de tout l'univers.

111. 1l en est un gtand nombre qui espérent trouver
la paix dans laccumulation des richesses; mais
comment la terre peut-elle jamais rassasicr ? major
pecunia, dit St.-Augustin, averitie fauces non claudit,
sed extendit. La quantité ¢3s écus ne ferme point le
gosier de ’avarice , elle nefait que le dilater, en d’au-
tres termes, 'avidité ne calme point la faim, au con-
traire , elle I'excite. Humiliata es in muflitudine vietue ,



SERMONS, 129

laborasti, nec dizisti quiescam. {Isa. Lvn. 10.) Pauvres:
mondains! ils se fatiguent et souffrent pour amasser
le plus d’argent, le plus debiens qu’ils peuvent ; mais
le repos les fuit; plus ils en accumulent , plus s’ac-
croissent leurs inquiétudes et leurs tourments. Divites
egerunt , et esurierunt ; inquirentes a-tem Dominum non’
minuertur omni bono. (Psal. xxxin. 11.) Les riches de
ce monde sont les plus malheureux de tous les
hommes, car plus ils ont, plus ils veulent avoir, et
comme ils ne peuvent avoir autant qu’ils désirent, ils
sont bien plus pauvres que les hommes de bien gui ne
cherchent que Dieu seul : ce sont 1A les véritables
riches , puisqu’ils vivent contents de leur sort et trou-
vent en Dieu tous les biens. Inguirentes Dominum,
non minuentur omni bono. Ceux-la, parce qu'ils pos-
sedent Dieu, rien ne leur manque ; les riches de la
terre, qui sont privés de Dieu, tout leur manque,
parce qu'ils n’ount poiut le repos. C’est donc ~a juste
titre que I'Evangile de St.-Luc ( xu. 19.) taxe de
folie ce riche, qui, ayant fait une mcisson trés-abon-
dante, disait : dnima, habes mulia bona posita in annos
plurimos, requiesce, comede, bibe, epuiare. Mais pour-
quoi ce riche fuf-il traité d'insensé, stnite? Clest
parce qu’il croyait, 4 I'aide de ces biens, trouver dans
la bonne chére le bonheur et la paix. Requiesce , comede,
bibe, disait-il. Aussi St.-Basile de Séleucie 1’apostro~:
phe-t-il en ees termes : Numquid animam porcinam
habes? Tu crois dong avoir ’'Ame d’au pourceau, toi
qui prétends la contenter par le manger et le Loire?

IV. Ceux qui courent aprés les honneurs de Ia
terre, dés qu'’ils les ont obtenus, sont sans deute sa-
tisfaits? Point du tout. Puisque les honneurs du
monde ne sont quc vent et fumée, Ephraim pascit
ventum. (Os. xu. 1.) Comment voulez-vous que du

x19. 9



130 SERMONS.

vent et de la fumée puissent rassasier? Sugerbia
eorum ascendit semper, dit David. (Psal. rxxv..23.)
Les ambitieux, quelque comblés d’honneurs qu’ils
soient n'en ont jamais assez; leur ambilion et leur
orgueil ne font que s’accroitre, et avec eux les in~
quiétudes, envie et la crainte.

V. Etceux-ci qui vivent plongés dans la fange de
Pimpureté, de quoi font-ils leur nourriture? Qui ves-
cebantur voluptuosé , dit Jérémie, amplexati sunt stercora.
(Thren. 1v. 5.) Commentdes ordures pourraient-elles
rassasier et donner la paix 4 I'dme? quelle paix,
hélas! quelle paix les pécheurs peuvent-ils gotiler
loin de Dieu! Ces biens, ces honneurs, ces plaisirs,
ils ‘les auront, les malheureux, mais la paix, ils ne
Paurcnt jamais. Dieu lui-méme 'a dit, el sa parole
ne peut nous tromper, point de paix pour ses cnne=
mis. Non est pac impiis. (Isa. xLvir. 22.)

VI. L’Esprit-Saint, dans la peinture qu'il fait de
I’état déplorable de ces infortunés, les compare & une
mer orageuse qui n’a point de repos : Impii quasi mare
fervens , quod quiescere non potest. (Isa. Lvis. 20.) Une
vague arrive , une autre vague la suit , mais toutes.ces
vagues sont ainéres et furieuses, parce que tous les
obstacles qu’elles rencontrent les irritent etlesmettent
enfureur. Supposons qu'une personne se retrouvatau
milieu d’un festin, d’un bal, ou au milieu d’un concert,
et quelle y fit placée la téle en bas, suspendue par
les pieds avec une ficelle , pensez-vous qu'elle pour-
rait y éprouver du conteatement ? Il en est de méme
de ceux qui vivent dans la disgrice de Dieu ; leur dme
e¢st sens dessus dessous , tournée a ’envers ; au lieu
d’étre unis avec Dieu et détachés des créatures, ils
sont unis avec les créatures et détachés de Dieu. Mais
les créatures , suivant St.-Vincent Ferrier , ne peuvent



SERMONS. 131

satisfaire que nos sens, et non pas notre ceeur, qui ne
peut trouver son gontentemcnt qu’en Dieun seul : Non
intrant illdc ubl est sitic. Le pécheur est' semblable &
un homme qui meurt de soif, quoiqu’il se trouve au
milieu d’une fontaine, il est entouré d’ecau de tous les
cdtés ; et ne péut en avaler une goulte pour étancher
sa soif, il se sent au milicu méme de ces eaux beau-
coup plus altéré qu’auparavant,

VIL. Le roi David, réfléchissant sur les miséres ré-
pandues sur ses jours, perndanl qu’il vivait dans le
péché; fuerunt mihi, disait-il lacryme mem panes die ac
nocte , dum diciiur mihi quotidié : ubl est Deus tuas?
( Ps. xe1. 4. ) 1 avait recours, pour se soulager, aux
champs , a ses jardins, & la musique et anx autres

- délassements que peu se procurer un roi, mais tout
étaitinutile : David, lui disaient ces créatures, tu espéres
que nous tapporterons des soulagements ? tu es dans
Perreur. Ubl est Deus tuus ? Vaetretrouve ton Dieu que
tu as perdu; lniseul peutte rendrele repos. Vestee qui
le forcait & confesser quetoute l’opulence des rois était
impuissante 4 donuer la paix, et le faisait g(.mn' nuit
¢t jour. Ecoutons mamtenant son fils Salomon . qui
avouait navmr |amals rien refusé a ses sens de ce
qu’ils lui demandaient : Et omnia que (Ieszderavgrunt
oculi mei non negavi eis. (Eccl. u. 10.) Ce qui ne I'em-
péchait pas de s’écrier : Funites vanitatum... et ecce uni-
versa vanilas , et afflictio spirilds. (LEccl. Lo 14.) Re-
marquez, qu'il ne se contente pas d’appeler vanités tou-

“tes les choses de ce monde , mais qu’il ajoute qu’elles
sont un supplice pour Pesprit. Et 'expérience nous en
offre mille preuves, car il est constant que le péché
porte avec lui la crainte de la'i'engeanée divine. Si
Pon vient 4 se faire un ennemi puissant,, on perd le
somuweil ; et qghand on a encouru linimitié de Dieu ,



139 : SERMONS,

I'on peut vivre en paix ! Pavor his qui operantur malum.,
(Prov. x. 29.) Aussitdt qu'on a commis un péché
mortel , on se sent saisi d'une grande frayeur; une
feuille qui bruit suffit pour nous épouvanter : Sonitus
terroris semper in aure ejus ( Job. xv. 21.) On se sent
sans cesse porté a fuir , bien qu’on ne soit poursuivi
par personne ; Fugit impids, nemine persequente. (Prov.
xxvin. 1. ) Ce ne sont point les homunes alors qui nous
poursuivent, c’est notre péché qui nous poursuit. Telfut
le sortde Cain, lequel, aprés son fratricide, disait, sans
cesse harcelé par la terreur : Omnis igitur qué invenerit
me , occidet me. (Gen. wv. 14.) Et quoique le Seigneur
lui eiit donné 'assurance qu'il n’avait rien a craindre
de personne : Divitque ei Deus : nequaquam. itd fiet
{Ibid. vers. 15. ) néanmoins Cain, poursuivi par son
péché, ainsi que nous Paffirme UEcriture, erra con-
tinuellement sur la terre, foyant d’un lieud unantre:
Habitavit profugus in terrd. (Vers. 16.)

VIII. De plus, le péché porte avec lui le remords
de la conscience, ver impitoyable gui ronge sans re-
lache et ne meurt pas: Permis eorum non morietur.
(Tsa. txvi. 24.) Le pécheur a beau rechercher, pour
¢’étourdir, les féfes, les spectacles, les banquets; la
voix de sa conscience est toujours 1, qui s’éléve con-
trelui: « Malheu;‘eux, lui dit—elle,\tu as perdu Dieu;
si tu venais & mourir 4 'heure qu’il est, ou irais-tu P »
Le remords de conscience est, dés cette vie méme,
un tourmend si insupportable , qu'on a vu des hom-
mes se donner la mort pour 8’y soustraire; tel fut Ju-
da'é‘,; qui se pendit de désespoir. L’assassin d’un jeune
enfant éprouvait un si violent remords , qu’il alla
s’enferme;' dans un clcitre , espérant y trouver le re-
pos; mais n’ayant pu 'y trouver il se rendit de lui-



SERMONXS. 133

méme aupres du juge, confessa son crime, et se fit
condamner i la mort.

III. Diew'se plaint amérement de I'injustice que
lui font les pécheurs, qui 'abandonunent, lui qui est
la source de toutes les consolations, pour recourir i
quelques citernes fétides, qui ne peuvent leur fournir
aucune goutte d’eau rafraichissante : Duo enim mala
fecit populus meus; me dereliquerunt fontem aque vite , et
foderunt sibi cisternas ; cisternas dissipatas , que continere
aon valent aguas. (Jerem. n. 13.) Tu n’as point voulu,
dit le Seigneur , me servir en Ppaix, moi qui svis ton
Dieu ? Malheureux ! Eh bien! tu serviras ton ennemi :
La fain , la soif, la nudité, le denuement le plus ab-
solu seront ton partage : Et quod non servieris Deo tuo
in gaudio , servies inimico tuo in fame, et siti , et nuditate ,
et omni penurid. ( Deuter. xxvin. 48.) Et c’est 1a ce
qu'éprouvent les pécheurs, au moment de leur chute,
Quels ne sont point les tourments d.: celui que P'esprit
. de vengeance a poussé jusqu’a donner la mort i son
ennemi ! Il fuit, cherchant & se dérober aux parents
de savictime, aux ministres de la justice ; la pauvreté,
la doulenr Paccompagnent, et tout le monde I'aban-
donne. Et cet impudique, que ne souffre-t-il pas pour
arriver A 'accomplissemenlt de ses infimes désirs? Et
cet avare, & quoi ne se soumet-il pas pour s’empare}
du bien d’autrui ? Ah! S’ils'supportaient pour Dieu
toutes les souffrances qu'’ils se donnent pour pécher,
ils s’en feraient des titres pour le ciel et meneraient
une heureuse existence ; mais, en vivant dansle péché,
ils ont dans ce monde une vie bourrelée, qu'ils ne
quittent que pourallersubir dans Pautre une éternitéde
douleurs. C'est-1a ce (ui arrache aux damnés des gé-
missements continuels ; au sein de ces tortures sans
cessé renaissantes, ils s'écrient : /.assatisumus in vid ini-



134 SERMOKS,

quitalis et perditionis, et ambulavimus vias Jifficiles. (Sap.
v. 7.) Malheureux que nous sommes ! 4 mbulavimus vias
difficiles , nous avons parcouru, sur la terre, un che-
min semé d’épines : Lassatc sumusin vid iniguitatis , nous
nous sommes fatigués , nous avons sué sang et eau,
potre existence inquiéte a été saturde de fiel etde poi-
son, et dans quel but ? Pour aboutir A ce gouffre de
feu ou doit s’écouler pour nous une éternité de souf-
frances !

DEUXIEME DPOINT.

Vie heurcuse que ménent ceux qui aiment Dieu.

X. Delectare in Domino, et dabit tibi petitiones cordis tui,
dit David. (Ps. xxxvi. 4.) Pour bien comprendre le
sens de ces paroles, il est nécessaire de réfléchir aux
.prétentions des mondains gui esperent salisfaire les
appttits de leur cceur avec les biens dumonde : Comme
ces biens ne peuvent leur suffire, leur ceenr ne cesse
de former de nouveaux désirs, et guoiqu’ils soient
comblés des faveurs du monde, il lear mangue tou-
jours quelque chose. C’est pour cela que le prephéte
nous adresse cette exhortation : Delectare in Domino,
et dabit tibi petitiones cordis tui. (Ps, xxxvi. 4.) Laissc-1a
les créatares . cherche ton bonheur en Dieu, et Dien
remplira tous les veeux de ton ceeur.

XI. St.-Augustin en est une preuve remarquable.
Tant qu’il fit ses délices de la créature, il n’y eut point
de paix pour lui; mais dés qu’il s’en fut détaché pour
mettre en Dieu tout son amour : D wra sunt omnia, dit-il,
et tu solus requies. Ah! Seigneur , voulait-il dire, je re-
reconnais 4 présent toute ma folie; je cherchais mon
bonheur dans les plaisirs de la terre, je vois mainie-



SERMONGS, 135

nant quils ne sont que teurments et vanité, et que
vous seul étes la paix et l2 joie de nos ceeurs,

XII La paix que le Seigneur fait gotiter & ceux qui
Paiment est bien au-dessus, suivant ’Apétre, de tou-
tes les jouissances sensuelles que le monde pourrait
leur offrir : Pax Dei que ewsuperat omnem sensum. (Phi-
lip. 1v. 9.) Interrogez un St.-Francois d’Assise. Deus
meus et omnia, disait-il, prouvant par ces paroles qu’il
jouissait du paradis par anticipation. Interrogez un
St.-Frangois Xavier; pendant qu’il travaillait, dans les
Indes, pour la gloire du Christ, le Seigneur le rem-
plissait d’un bien-étre si ineffable , qu’il s’écriait : Sat
est, Domine, sat est. « Assez . Seigneur, assez : » A-i-
on jamais trouvé, je vous le demande, parmi les mon-
dains, une persvnne riche des biens du monde, qui
ait dit : Assez, 6 monde, assez : plus de richesses, plus
d’honneurs, plus de louanges, plus de plaisirs ? On
les voit, au contraire, sans cesse occupés i la pour-
suite de nouveaux honneurs, de nouvelles richesses,
de jouissances nouvelles : Plus ils en ont, plus ils en
ont soif,, et pluss’accroissentlenrs inquiétades.

- XIII. 1i faut enfin se bien pénétrer de cette vérité :
- Dieu seul peut nous satisfaire. Les mondains font tout
ceqn'ils peuvent pour ne pas en étre persuadés. Ils
craignent, en se dunnant & Dieu, de mener une exis-
tence aride et pénible. Je leur dirai, avec le Prophéte:
Gustate et videte, quoniam suavis est Dominus. ( Psal.
xxxni. 9.) Malheureux. pourquoi inéprisez-vous et
regardez-vous d’avance, comme malheurcuse, une
vie que vous ne connaiSsez pas encore ? Gustate et vi-
dete; commencez par’éprouver,entendez chaque jour
la messe, livrez-vous a la méditation, visitez le Saint-
Sacrement , communiez au moins une fois par se-
maine, fuyez les conversations dangerenses , entrete-



136 SERMOKS.

nez-vous avec Dieu, et vous verrez alors Dieu répan-
dre sur vous cette félicité et cette paix , que jusqu’ici
le monde n’a pas su vous donner, malgré toutes les
délices qu’il vous a prodiguées.

SERMON XIV.

POUR LE DINANCHE DE LA QUlNQUAGéSIME.

Erreurs du pécheur.
Domine, ut videam. ( Luc xvin. 41.)

1. Le démon entraine dans Penferles pécheurs, non
pas les yenx euverts, mais fermés ; il commence d’a-
bord par les aveugler, et puis il les méne avec lui
pécher éternellement. 11 est denc nécessaire , si nous
voulons nous sauver, de nous adresser sans cesse &
Dieu comme 'aveug'e dont parle I’£vangile de ce jour:
Domine ut videam : Domine ut videam. Seigneur, éclai-
rez-moi, montrez-moi le chemin que je dois suivre
pour me sauver, et ne pas resler dans les piéges de
Pennemi de mon salut. Aussi, ines chers auditeurs,
je vais aujourd’hui, vous mettre sous les yeux les sé-
ductions dontle démen se sert pour tenterles hommes,
les porter au péché et les.y faire persévérer, afin que,
dans Yoccasion, vous puissiez vous en préserver.

I1. Pour mieux nous faire une idée de ces séduc-
tious, prenousun excmple , figurous-nons un jeune
homme, eu proie i quelque passion, lequel vit dans
le péché, esvlave du démon, sans nullement s’inquiéter
de soat salut éternel. Mon fils, luidis-je, quelle vie
menez-vous ? Encntinuant de vivre ainsi, comment



SERMONS, 139

pouvez-vous vous sauver? Vous ne voyez dong pas
que vous courez & I'enfer ? Mais voila le démon qui
lui dit de son coté : Tu as peur de te damner ? (om-
mence par te satisfaire, ta t’en confesseras ensuite, et
de cette maniére tout sera effacé. Voila le pi¢ge a
Taide dugquel l¢ démon conduit en enfer uwn si
nombre d’Ames : Satisfais-toi d’abord, aprés tu t'en con-
fesseras. Jevous assure, moi, que si vous 'écoutez vous
perdez votre Ame. Dites-mroi, si vous aviez dans la
main un bijou, de la valeur de mille ducats, le jette-
riez-vous au milieu d’une riviére, dans I'espoir de le
Oh!
Dieu, vous avez dans votre main votre Ame, ce beaun

‘retrouver ensuite? Et si vous ne le retrouviez plus

joyau que Jésus-Christ, nous a racheté de son propre
sang, et vous voulcz la jeter dans l'enfer; puisque,

est nécessaire d’étre pénitré d’'une vive douleur
son péché ; cette douleur est un bienfait de Dic
Dieu ne vous accorde pas cette douleur, ne serez vous
pas 4 jamais perdu.

II1. Yous me dites : Mais j& suis jeune, Dieu prend
pitié de la jeunesse; je me donnerai dans la suite tout eptier
4 lui. Ceci est encore un autre piége. Yous étcsjeune?
Mais ne savez-vous point que cec ne sont pas nos an-
nées que Dieu comple, mais bien nos péchés ? Yous
étes jeune ? Mais de combien de péchés vous étes-
vous rendu coupable ? II est peut-éire bien des vieil-
lards qui n’ont pas commis le quart des péchés dout
vous vous &tes souillé ; ignorez-vous que le Seig eur
afixé le nombre des péchés qu'il veut pardonner i



138 SERMONS.

chacun ? Dominus patienter exrectat, ut eas { nationes )
“cdm judicit dies adverierit, in plenitudine peccatorum pu-
niat. (2. Macch. vi. 14.) Ce qui signifie que Dieu
prend patience et attend jusqu’a -un certain terme;
mais quand vient 4 se combler la mesuré des péchés
qu’il a résolu de pardenner, il cesse de pardonner et
punit le pécheur, soit en le faisant mourir subitement
dans Vétat malheureux ot il se trouve ; soit en I'aban-
donnant a son péché , menace qu’il lui adresse par le
prophéte ; Auferam sepem ejus, et erit in directionem,
(Isa.v. 5. ) Aprés avoir cultivé pendant plusieurs
anaédes un terrain , Pavoir entouré dune ceinture de
haies vives, et y avoir dépensé beancoup d’argent , si
Pon vient & s’apercevoir gque malgré tous ces frais
il ne rapporte aucun revenu, que fait-on? On arrache
Ia haie, on le laisse en friche et & P’abandon, ouvert
4 quiveut y entrer, hommes ou bestiaux. Tremblez
que Dieu n’en agisse de méme avec vous. Si vous ne
rompez pas.avec le péché, vous perdrez peu 2 peu les
remords de conscience et la crainte du chatiment,
jusqu'a ce que la haie soit entidrement détruite ;
“alors vous resterez abandonné de Dieun, punition pire
que la mort.
1V. Mais maintenant, dites-vous, je ne suis pas sir de
pouvoir résister d cette passion. Troisieme artifice du dé-
mon, a l'aide duquel il vous fait entendre que vous
ne vous sentez pas la force de surmonter la tentation,
Mais suivant St.-Paul, Dieu ne veut point nous trom-
per et il ne permet jamais gne nous soyons lentés au
de-1A de nos forces : Fidelis antem Deus est , qui non pa-
tietur lentari suprd id quod potestis. ( 1. Cor. x. 13.)
Je vous le demande , si vous n’étes pas siirs aujour-
d’bui de résister 4 la tentation, comment le serez-vous
plus tard ? Plus tard, le démon sera devenu plus puis-



SERMONS. 139

gant conire vous, et vous, plus {aible ; si vous n’avez
pas en ce moment la force d’¢teindre le feu de votre
passion , comment P'aurez-vous par la suite . lorsqu'il
sera devenu plus violent ? Diex, dites-vous, viendra
& mon secours. Mais Dieu est prét 4 vous V'accorder A
I’heure méme, si vous Vimplerez; pourguoi ne le lui
demandez-vous poiat ? Yous espérez peut-£ire que le
Seigneur, sans que vous vous mettiez en peine de 'en
prier maintenant, vous comblera de secours et de
grices, lorsque vous aurez accru le nombre de vos
iniquités ? peut-étre doutez-vous de la honne foi de
Dieu, quinous a promis de neus accorder tout ce gue
nous lui demanderons : Pelite et dabitur vebis { Matth.
vir. 7.) Dieu ne peut point mahquer A sa parole : Non
est Deus quasé homo, ut mentiatur : nec ut filius hominis,
ut metetur. Diwit ergo, et non faciet? (Nomb. xxiu. 19.)
Ayez recours A lui, et vous en obtiendrez la force dont
vous avez besoin pour résister. Dicu vour ordonne de
résister ; mais vous dites : Je n’en ai pas la force , donc
Dien commande une chose impossible 2 Non, dit 1o
Concile de Trente , Deus impossibilia non jubet , sed ju-
bendomonet, et facere quod possis, elpetere quod non possis,
el adjuvat ut possis. ( Sess. VI. Cap. 13.) Lorsque vous
sentez gu'avec ies secours ordinaires de Dien » yous
n’avez pas assez de force pour résister a la tentation ,
implorez de lui toulc celle dont yous avez besoin et il
vous I'accordera, et vous pourrez de celle maniére
surmonter toutes les tentations, quelques pressantes
quelles soient.

V. Mais vous ne voulez point prier; je vais d’abord,
dlleq—vons commnettre ce péché, et puis je m’en con-
fessetai. Je vous répendrai : Comment pouvez-vons
savoir si Dien vous laissera le temps de vous confesser ?
Vous dites : Je ne laisserar pas passer une <emaine sans m'en

+



140 SERMONS

confesser. Et cette semaine, quivous a promis que vous
Paurez? Je m’en confesserat demain. Qui vous a promis
que vous aurez ce lendemain ? Crastinum Deus non
promisit , dit St.-Augnstin, fortasse dabit, et fortasse non
dabit, Ce lendemain, Diev ne vous I'a pas promis,
peut-étre vous F'accordera-t-il, peut-éire ne vous 'ac-
cordera-t-il pas, comme il est arrivé a tant d'autres.
Combien sont allés le sbir se coucher pleins de vie ,
qui le matin ont été surpris toat-a-coup par lo mort ?
Combien, an moment méme de 'accomplissement
du péché, Dicu en a fait mourir subitement, et en-
voyés en enfer! si ce sort vous est réservé comment fe-
rez-vouspour réparer votre malheur éterael? Commels
le péché, tu B'en confesseras ensuite. C’est & Paide de cette
perfide insinuation que le démon a séduit et perdu
tant de milliers de chrétiens ; car il est difficile de
trouver un chrétien qui veuille se damner de propos
délibéré ; tous ceux qui s’abandonnent au péché le
font dans Pespoir des’en confesser: mais c’est de cette
manitre que se sont damnés un si grand nombre de
malheureux, auxquels il ne reste plus maintenant ni
confession ni reméde’ qui puisse les racheter de leur
damnation.

V1. Mais Dieu est plein de miséricorde. G’est 13 le piége
que le démon tend ordinairement aux pZcheurs pour
les encourager & persévérer dans le péché. Un auteur
prétend qu’il va plus d’Ames en enfer & cause de la
miséricorde de Dieu, qu'a cause de sa justice. Cela
vient de ce que ces aveugles, comptant sur sa miséri-
corde, continuent a pécher et finissent ainsi par se
perare. Dieu est plein de miséricorde. Assurément, per-
sonne ne le nie? mais néanmoins n’en envoye-t-il pas
chaque jour un grand nombre en enfer ? Dieu cst mi-
séricordieux, mais en méme temps il est juste, et



SERMONS. 141

partallt obligé de punir ceux qui Poffensent. 1l use de
miséricorde envers les pécheurs, mais envers ceux
seulement qui, aprés Pavoir offensé, en sont affligés
et tremblent de retomber dans leurs fautes. Et miseri-
cordia gjus.... timentibus eum, dit Ja divine Mére dans
son cantique. ( Luc. 1. 50. ) Mais il fait éclater sa jus-
tice contre ceux qui le mécounaissent et abusent de
sa miséricorde. Le Seigneur pardonne les péchés,
mais il ne peut absoudre la volonté de pécher. Celui,
dit St.-Augustin, qui péche avec Ia pensée qu’il s’en
repentira dans la suite, n’est point un pénitent, mais
bien plutdt un malheureux qui cherche a baffouer
Dieu : Irrisor est, non peenitens. Mais Dieu, selon I’A-
potre , ne soufire pas qu’on se joue de lui : Nolite er-
rare, Deus non irfedetur. (Gal. vi. 7. ) Ce serait se mo-
quer de Dieu, que de I'offenser a plaisir, et prétendre
apres cela aller en paradis.

VIL. Mais, dites-vous, j’espere que Dienw me continuera
dans Uavenir toules les miséricordes dont il m’a comblé par
le passé. Eirveur pouvelie. De ce que Dieu ne vous a
pas cLitiés jusqu’a ce jour, vous concluez donc gu'il
ne vous chatiera jamais ? Vous vous trompez; plus ont
été grandes les miséricordes qu’il vous a prodiguées,
plus vous devez craindre , si vous I'offensez encore ,
qu’il ne vous pardonne plus et qu’il vous punisse.
Fcoutez avertissement que vous donne I’Esprit-Saint :
Ne dicas :speccavi, et guid accidit mihi triste ? A ltissimus
enim est patiens redditor. ( Eecl. v. 4. ) Ne dites poiut :
i’ai péché, sans avoir encourn aucune espéce de cha-
timent ; Dieun est patient, mais sa patience n’est pas
sans borne ; il attend jusqu’a un certain terme s fnais
ce terme arrivé, il chatie le pécheur pour toutes les
iniquités qu’il a commises. Plus celui-ci a différé de
faire pénitence, plus sa punition est sévére, comme



14a SERMONS.

lere marque St.-Grégoire : Quos diutiis expeclat, duriig
damnat. Yous devez donc, mon cher frére, vous esti-
mer heureux de ce que, malgré vos offenses réitérées,
Dieu ne vous a point jeté dans l'enfer, et dire : Mi-
sericordie Domini, quia won sumus consumpti ( Thren.
ur 22.) Seigneur, je vous rends grices de ce gue
vous ne m’avez point envoyé dans P'enfer aprés 'avoir
si souvent mérité. Ne devez-vous pas vous donner tout
entier & Dicu, ne fat-ce que par reconnaissance, en
pensant que tant d’autres, moins coupables que vous
peut-étre, sont ensevelis dans cette prison de feu,sans
espoir de jamais en sortir ? La patience dont le Sei-
gneur a usé envers vous doit vous exeiter, non seule-
ment & ne plus le méconnaitre, mais encove 4 le ser-
vir et 4 Paimer, rachetant, par la pénitence et autres
ceuvres picuses, les offenses que vous lui avez faites ,
puisqu’il vous a comblé de tant de miséricordes qu’il
a relusées & d’autres. Now fecit taliter omni nationi. (Ps.
cxivit. 20.) Clest 12 ce qui doit vous faire e¢raindre
que si vous commettez encore un seul péché mortel ,
Dieu vous abandonne et vous damne éternelle-
ment.

VIIL. Il est encore une autre erreur. Je sais bien,
dites vous, que ce péché m’enidve la grice de Diew, mais
il peut arriver gue, malgré ce péché, je fasse mon salut,
Jeu conviens, vous pouvez encore yous sauver; mais
vous ne pouvez nier qu'aprés tant de péchés conmais,
et tant de grices regues, si vous ne les faites servir
qu’a renouveler vos offensts, il est probable que vous
finirez par vous perdre. Croyez-en ces paroles de
Periture @ Cor duruin malé habebit in novissimis. (Ecel.
3. 27.) Le pécheur endurci fera une mauvaise mort.
Qui malignantur , exterminabuntur, (Ps. xxxvi. 9.) La
justice divine finira par s’appesantir sur les méchanis.



SERMONS, 143

Que seminaverit homo , hec et metet. (Gal. vi. 8.) Ce-
lui qui séme des péchés, récoltera les éternels sup-
plices. Vocati et renuistis...in interitu vestro ridebo ,
¢t subsannabo vos. (Prov. 1. 24.) Je vous ai appelés,
dit le Seigneur, et vous vous é&tes moqués de moi,
je me moquerai de vous & mon tour, a Yarticle de la
mort : mea est ultio et ego retribuam in tempore. (Deut.
xxxit. 85.) C’est & mei, dit le Seigneur, qu'il appar-
tient de punir les péchés; je me vengerai, quand
viendra ’heure de la vengeance. Viro, qui corripientem
durd cervice conlemnit , repentinus ei superveniet interitus,
et eum sanitus non sequilur. ( Prov. XXIX. 1.) L’homme
qui s’obstine & mépriser celui qui I'avertit de se cor-
riger , trouvera son chitiment dans une mort subite,
qui ue lui laisse plus aucun espoir de salut.

IX. Que pensez-vous, mon cher frére, maintenant
que vous avez entendu ces menaces que Dieu fulmine
contie les pécheurs ? croyez-vous qu’il vous soit facile
ou bieu trés-difficile de vous sauver, si, aprés tant
d’appels que Dieu vous a faits et tant de miséricordes
quil a régandues sur vous, vous continuez encore a
Poffenser? I{ peutse fuire, dites-vous, que malgré tout cela
Jje mesauve. Quelle folie, vous répondrai-je, n’est-ce pas,
que de compter pour son salut, sur un peut-étre aussi
peu vraisemblable ! Qu’il en est que ce peut-étre a pré-
cipités dans I'enfer! et vous voulez vous associer a
leur infortune ? faites un retour sur vous-méme,
mon cher frére, et tremblez que le sermon que vous
venez d’entendre ne soit la dernitre grace que Dieu
veut vous accorder.



144 SERMONS,

SERMON XV.
POUR LE PREMIER DIMANCHE DU CABREME.
Sur le nombre des péchés.
Non tentabis Dominum Deum tuum. (Matth, 1v. 7.)

Nous lisons. dans I’Evangile de ce jour que Jésus-
Christ étant allé dans le désert, permit que le démon
le transportat sur le pinacle, c’est-a-dire sur le sommet
du temple ,et qu’itlui dit : Si filius Dei es, mitie te deor-
sim 3 ajoutant qne, dans ce cas, les anges le préser-
veraient de tout mal. Le Seigneur lui fit cette réponse
que nous ont conservée les saintes Ecritures : Non- ten-
tabis Dominum Deum tuum. Celui qui se laisse aller an
péché sans chercher & résister aux temtations et sans
daigner méme se recommander & Dieu pour en obte-
nir la force de résister , dans I’espoir que le Seigneur le
retirera un jour de ce précipice, celui-ld tente Dien
en lui demandant des miracles, et en attendant de Ini
une miséricorde sans bornes. Dieu , selon 1'Apétre ,
veut tous nous sauver : Omnes homines vult salvos fleri.
(1. Tim. 11, 4.) Mais il veat aussi que noustravaillions
anotre salut, que nous employions tous nos efforts pour
triompher de I’ennemi, et que nous nous montrions
obéissants envers lui quand il nous invite & la péni~
tence. Les pécheurs entendent les invitations de Dieu,
mais ils les oublient hientdt, et persévérent dans leurs
offenses; il n’en est pas de méme de Dieu, il ne les
oublie point. Il compte également, et les graces yu'il
nous dispense et les péchés que nous commettons, et,



SERMONS. 145

quand vient le temps qu’il a fixé, il nous, retire ses
graces, ct sa main nous frappe. Le but de ce sermon ,
est de vous faire voir ue lorsque les pécheurs sout
parvenus a un certain nombre de fautes; Dieu les pu-
pit et reste inexorable, Ecoutez-moi bien.

1. Suivant l'cpinion d’un grand nombre de Péres,
St.-Basile, St.-Jéréme, St.-Ambrnise, St.-Jean Chry-
sostome, St.~Augnstiu et autres, de méme que Dieu a
déterminé le nombre de¢ jours que doit vivre chaque
homme, le degré de santé ou de talent qu’il veut lui
accordor comme l'atteste V'Eeriture : Omnia in men-
surd, et numero et pondere disposuisti; (Sap. x1. 12.) de
méme fl a fixé le norabre de péchés qu’il veut pardon-
ner & chacun, ce rombre rempli, plus de pardon.
Tlud sentire nos convenit, dit St.~Augustin, tamdid unum-
guemque d Dei patientid sustineri, quo consummato , nul-
lam illi veniam reservari, (de vitd Christi. Chap. 3.)
C’est aussi Pavis #Eustbe de Césarée : Deus expectat
-usgué ad certum numeram, et posted deserit. (Lib.visi. ¢. 2.)
Tous les Péres dont nous venons de parler, sont d’ac-
cord A ce sujet.

1. Feni ut mederer contritis corde. (Isa. Lxi. 1.) Dieu
s’empresse de guérir ceux qui forment une résolution
ferme de changer ds vie, mais il est impitoyable pour
les cceurs endurcis. Le Seigneur pardonne les péchés,
mais il ne peut pardonner a ceux qui conservent la
volonté det'offenser. Ne demandons pointd Diew, pour
quelle raison il pardonne & celui-ci cent péchés , et
en punit d’autres au troisiéme, au quatriéme péché,
par la: mort et les peines de P'enfer. II nous dit lui-
méme par la voix du Prophéte Amos. (1. 2.) Super
tribus sceleribus Damasci et super qualuor nonconvertam ewm.
‘Soumettons-nous ; adorons la justice des jugements

. . 10



146 SERMOKS.

divins, et disons avec PApotre : O altitudo , et divitio~
rum sapientizet scientie Dei! Quam incomprehensibilia sunt
Jjudiciaejus. (Rom. x1. 33.) Celui, dit St.-Augustin , quia
été pardonné, nedoitson pardon qu*ila miséricorde de
Dieu ; celui qui a été chatié, I'a été justement : Quibus
datur misericordia , gratis datur : Quibus non datur ex
Justitid non datur. (St.-Aug. 1. de corrept.) Combien
en est-il que Dieu a précipités dans ’enfer A leur pre-
mier péché! St.-Grégoire rapporte gqu’un enfant de 5
ans, qui avait déja 'usage de la raison, au moment
ol il venait de prononcer un blasphéme, fut aussitét
saisi par le démon qui Pemporta dans 'enfer. Ii fut
révélé par la divine mére, Ala bienheureuse servante
de Dieu, Benoite-de-Florence, qu’un enfant de 12 ans
avait été condamné A son premier péché, et qu’un au-
‘tre, 4gé'de 8 ans, a son premier péché, avait été
frappé de mort et damné. Mais, dites-vous, je suis

jeune; il en est tant dont les péchés surpasseot les
miens. Mais qu’en résulte-t-il ? Croyez-vous que Dieu,
lorsque vous avez péché, est obligé d’attendre que
vous veniez 4 résipiscence ? Nous voyons dans I’Evan-
gile de St.-Matthien, (xx1. 13.) que notre divin Sau-
veur,ayantapercu surson chemin un figuiersans fruits,
le maudit en ces termes : Nunqudm ex le nascatur fruc-
tus; Parbre sécha sur pied. Yous devez donc trembler
de commettre 'un péché mortel, surtout si vous en
avez déja commis d’autres.

IX1. De propitiatopeccato, dit Dieu, noli esse sine metu ;ne-
que aayicias peccatumn super peccatim. (Ecel, v. 5.) Ne me di-
tes pointalors, pécheur, mon frére : Dieu m’abienpar-
donné jusqu’ici mes péchés, pourquoi ne me pardon-
nerait-il pas encore celui-ci, si je le commets. Dé-
trompez-vous, car en ajoutant un autre péché a.celui
qui vous a été pardonné, vous devez trembler que ce



SERMONS. 147

nouveau péchéjoint a Fautre, ne compléte le nombre, et

que Dieu ne vous abandonne pour toujours. Dans un
autre passage I'Eeriture s’explique 4 ce sujet bien plus
clairement encore. Expectat Deus patienter , ut cum ju-
dicii Dies advenerit, eas (nationes) in plenitudine peccato-
rum puniat. (2. Macch. vi. 14.) Dieu attend et prend
patience jusqu'a un certain nombre; mais lorsque la
mesure des péchés est comblée , il n’attend plus, et
punit : Signasti quasi in sacculo delictamea. (Job, xiv.17.)
Les pécheurs entassent leurs péchés dans un sac, sans
les compter ; mais Dien en tient bon compte pour se
venger , quand la moisson vient A maturité, c’est-a-
dire quand le nombre est rempli : Mittite falces, quo-
niam maluravit messis. (Jo€l. 1. 13.)

IV. Les divines Ecritures nous en fournissent mille
exemples. Dans un passage , le Seigneur dit au sujet
des Hébreux : Tentaverunt me per decem vices, voila com-
ment il compte les péchés , non videbunt terram, voila
cnmment, le nombre accompli, le chatiment arrive.
(Nomb. xrv. 22.7 Ailleurs, en parlant des Amorrhéens,
il dit qu'il tient et réserve le chatiment, parce que le
nombre de leurs iniquités, n’est pas encore rempli :
Nondum complele sunt iniquitates dmorrkgorum. (Gen.
xv. 16.) Nous y trouvons encore 'exemple de Sail. A
la seconde désobéissance dont il se rendit coupable en-
vers Dieu, il en fut entiérement abandonné, au point
qu’ayant prié Samuel de s’'interposer en sa faveur, au-
pres de Dieu : Porta, qumso, peccatum meum , el reier-
tere mecum , ut adorem Deum; (Rois. xv. 25.) Samaél,
qui le savait abandonné du Seigneur , lui répondit :
Non revertar lecum , quia abjecisti sermonem Domini , et
abjecit te Dominus. (1. Rois ibid.} Saiil, tu as aban-
donné Dieu, et Dien t’a abandonné. Dans un autre
erdroit, nous voyons le. chitiment de Balthazar. Pen~



148 SEAMONS,

dant qu’il se divertissait & table avec ces concubines
en profapant les vases du temple, apparut une main
qui traga cés mots sur le mur : Mane, thecel, phares.
Daniel, mandé pour expliquer le sens de ces paroles,
dit au roi, en interprétant le mot Thecel : Appensus es
in staterd, et invenlus es minus habens, { Dan. v. 27.) lui
dennant A entendre par la, que le poids de ses péchés,
avait fait pencher 14 balance de la justice divine; et,
en effet, il fut tué dans cetle méme nuit : Eddem nocte
inlerfectus est Balthasar , rex Chaldens. (Ibid.) Combien
de malheureux ont le méme sort! Ils persistent a of-
fenser Dieu, leurs péchés parviennent 4 un certain
nombre, puis ils sont tout-a-coup surpris par la mort
et précipités dans Venfer ! Ducent in bonis dies suas, et
in puncto ad inferna descendunt. (Job. xx1. 13.) Trem-
blez, mon cher frérz, qu'au premier nouveau péché
mortel que vous commettrez, Dieu ne vous envoie en
enfer.

Y. Si Dieu se vengeail sur-le-champ de ceux qui
Poffensent, on ne le verrait point méprisé comme il
Pest aujourd’hui; mais parce qu’il ne frappe pas ans-
sitél , qu’il attend dans sa miséricorde et differe le
chatiment, les pécheurs se sentent encouragés i per-
sévérer dans leurs offenses. Quia non profertur cité con-
trd malos sententia , ided filii hominum perpetrant mala.
(£ecl. vin. 14.) Mais on doit bien se convaincre que
si: Dieu attend et patiente, sa patience aussi a des
boraes. Samson, tout en continuant de vivre au sein
dés plaisirs dans les bras-de Dalila , espérait triom-
pher des embiches des Philistins, comme il I’avait
fait:jusqu’alors : Egrediar sicut anté feci et meexcutiam ;
(Judic. xvi. 20.) Mais cette fois il se trompa, et son
erreur lui cofita la vie. Ne dites point : J’ai déja com-
snis fant de péchéw, et Dieu ne m’en apasencore puni?



SERMONS. 149

Nedicat, peccavi, et quid accidit mihi iriste? Altissimus ,
enim est patiens redditor. (Eccl. v. 4.) Dien prend pa-
tience jusqu’i un certain terme, mais ce terme écouié,
il punit & 1a fois et les premiers et les derniers péchés.
Vient enfin le jour qui expie tout en méme temps, et
plus le Seigneur a montré de patience, plus sa ven~
geance est terrible.

VL. C’est ce qui fait dire & St.-Chrysostéme que la
patience de Dieu est plus redoutable que savengeance
immédiate? Plus timeadum est cdm tolerat, gadm cim
festinanter punit. Et pourquoi ? St.Grégoire nous en
donne la raison. Geux , dit-il, envers lesquels Dieun
s’est montré le pJus miséricordieux, s'ils finissent par
en abuser, sont chdtiés avec plus de rigueur que les
. autres : Quos diutids expectat (Deus) durids damnat. Ge
sont ceux-1a, poursuit le Saint, que le Seigneurfrappe
souvent de mort subite, sans leur laisser le temps de
se convertir : Sepé qui did tolerati sunt, subitd morte ra-
piuntur, ut nec flere anté mortem liceat. Plus somt gran-
des les illuminations que le Seigneur envoie A guel-
ques-ans pour les exciter A s’amender , plus s'accrois-
sent leur aveuglement et leur endurcissement dans le
péché. Melids enim erat illis , (dit St.-Pierre’ , non co-
gnoscere viam justitice , qudm post agnitionem retrorsim
converti. (2. Petr. 1. 21.) Malheur & ces pécheurs qui,
aprés avoir re¢u la lumiére d’en haut, retombent dans
leurs coupables habitudes; car il est impossible, mo-
ralement parlant, dit St.-Paal, qu’ils se convertissent
de nouveau : Impossibile enim est eos qui semel illuminati
sunt y et gustaverunt donum ceeleste.... et prolapsi sunt, rur-
sus renovar i ad penitentiam. (Hebr vi. 4.)

YII. Pénétrez-vous donc bien, 6 pécheurs, de ces
paroles que Dieu vous adresse : Fili peccasti ; non adji-
cias iterum , sed de pristinis depreeare, ut tibi dimittantur.



150 SERMONS.

(Ecel. xx1. 1.) Mon fils, n’ajoutez pas de nouvelles
offenses a celles que vous m’avez déja faites ; attachez
vous plutdt a en obtenir le pardon par la priére; car
auirement il pourra facilement arriver qu’an premier
péché que veus commetirez, les portes des miséri-
cordes divines se fermeront pour vous, et que vous
encourerez votre ruine éternelie. Or donc, mon cher
frere, toutes les fois que le démon vous tente pour
vous exciter an péché , dites-vous & vous-mémes : Et
si Dieu ne me pardonne plus que deviendrai-je pen-
dant toute I'éternité ? Et si le démon vous réplique :
Ne craignez rien; le Seigneur est miséricordienx , ré-
pondez-lui : Mais quelle assurance ou quelle probabi-
lité puis-je avoir, si je m’abandonne de nouveau au
péché; que Dieu me continuera sa miséricorde et
m’accordera mon pardon ? Voici la menace que le
Seigneur adresse 4 ceux qui méprisent ses salutaires
avertissements : Quia vocavi, et renuistis, ego quoque in
interitu vestro ridebe et subsannabo vos. ( Prov. i 24.)
Remarquez bien ces deux mots , ego quoque. Puisque
vous vous étes moqués de Dien en vous confessant ,
en promettant d’étre meilleur 4 Pavenir , et en
-trahissanl vos promesses ; Dieu, lui aussi , se moquera
devous a vetre mort, ridebo et subsannabo. Le Seigneur
ne soulfre point qu'on se joue de lui , Deus non irride-
tur. { Gal. vi. 7.) Sicut canis, dit le Sage, qui reverti-
inr ad vomitum suum , sic impudens , qui iterat stullitiam
suasn. (Prov. xxvr.1,) Nous trouvonsdans le . Denis de
Carthage une excellente interprétation de ce texte.
Semblables , dit-il, & ces chiens immondes qui se
i'epaiseent’des aliments qu'ils viennent de rejeter, les
pécheurs se rendent abominables aux yeux de Dieu ,

»= rAvpes fantes av'ils détestaient



SERMONS.- 151

resumere est valde abominabile , ac turpe , sic peccata deleta
reiterari.

VIII. Chose étonnante! Sivous achetez unemaison
vous prenez toules vos mesures pour vous en assurer
la propriété, et pour ne pas perdre votre argent : avant
de prendre un reméde, vous voulez étre bien cer-
tain , qu’il ne peut vous faire aucun mal; 8'il s’agit
de passer un fleuve , vous prenez bien vos précautions
pour ne pas y tomber; et pour une courte jounissance,
pour un movuivement de colére, pour un plaisir brutal
qui finit presque en méme lemps qu’il ccmmence,
vous voulez risquer votre salut éternel, en disanl : Je
m’en confesserai ensuite ! Et quand, je vous le demande,
vous en confesserez-vous? D emain? Et qui vous le promet
ce jour de demain ? Jui vous assure que vous aurez
ce temps, que Dieu ne vous fera pas mourir pendant
lacte du péché, comme il est arrivé & tant d’autres ?
Diem tenes, dit St.-Augustin, qui horam non ienes?
Vous ne pouvez pas étre stir d’avoir encore une heure
A vivre et vous dites: Demain je m’en confesserai? Le
méme Saint ajoule : Qui penitenti veniam spopondit, pec-
candt diem crastinum non promisit ; fortasst dabit , fortassé
non d bit. Le Seigneur a promis de pardonrera ceux
qui se repentent , mais il n’a point promis & qui V'of-
fense de patienter jusqu’au lendemain ; pent-&tre vous
accordera-t-il le temps de vous repeutir, peut-étre
vous le refusera-t-il; 8’il ne vous le donne pas, quel
sera le sort de volre dme ? Vous voyez donc bien que
pour obéir A un misérable penchant vous perdez
d’abord votre dme, et vous vous exposez a étre damné
éternellement.

IX. Pour ce plaisir d'vn moment, feriez-vous un
va-tout ? Risquériez~-vous argent, maisons, fermes,
liberté, existence ? Non sans doute. Comment alors ,



152 SERMONS,

pour cette périssable jouissance , vous exposez-vous 4
tout perdre d’un seul coup, et votre ime, et le paradis,
et Dieu ? répondez , regardez vous comme des articles
de foi, le paradis, Penfer, I'éternité ? Croyez-vous que,
si vous &tes surpris par la mort dansle péché, vous
serez & jamais damné ? Quelle témérité, quelle dé-
mence , n'est-ce donc pas que de vous condamner
vous-méme & une éternité de peines, en disant j’es-
pere ensuite y porter remede ? Nemo sub spe salutis vult
egrolare,, dit St.-Augustin; il n'est personne d’assez
fou pour avaler du poison eun disant, je prendrai en-
suite des remedes ct je me guérirai; et vous voulez,
vous, vous condamuer A I'enfer en disant : je m’en déli-
vrerai ensuite ? Erveur déplorable qui en a condunit et
en conduit chaque jour un si grand nombre en ecfer,
suivantcette menace de Dieu: Fiduciam habuisti in ma-
litid tud , veniet supra te malum, et nescies ortum ejus.
(Is. xrvix, 10.) Yous vous étes abandonné au péché,
coniptant aveuglément sur la miséricorde divine, le
chitiment viendra vous frapper & P'improviste, sans
que vous puissiez le voir venir. Aprés tout ce que vous
venez d’entendre, quels sont maintenant vos projets ?
Si ce sermon n’a pas fait naitre dans votre cceur une
ferme résolution de vous donner 4 Dieu, je vous
plains , car je vous regarde déja comme damné,



SERMONS.

153

SERMON XVI.

POUR LE DEUXIEME DIMANCHE DE CAREME.
Sur le paradis.
Domine, bonum est ros hic esse. (Matth. xvir. 4.)

Nous lisons, dans ’Evangile de ce jour, que ¢
Sauveur voulant donner a ses disciples un avant-g
de la beauté du paradis; pour les animer a trava
pour la gloire divine, se transfigura, et leur fit
toute la splendeur de sa face. St.-Pierre en resse]

ptre
ot
ller
voir
ntit

une telle joie, un épanounisssement intérieur siineffa-

ble, qu'il s’écria : Domine , bonum est nos hic esse.
gneur, 8’écria-t-il, arrétons-nous dans ce lieu et 1
quittons plus, car vetre seul aspect répand dans 1’

une consolation bien au-dessus de toutes les déiices

de la terre. Travaillons, mes chers fréres, penda
temps qu’il nousreste encore i vivre, pour acquér,
paradis. Le paradis estun bien si grand, que J.-C.
méme a voulu sacrifier sa vie sur Jacroix pour nou
ouvrir les portes. Apprenez qu'iln’est pasdans I'e
de tourmert plus affreux pouvr les pauvres damnés
la pensée d'avoir perdu le pai‘adis par leur faute.
biens du paradis, ses délices, ses joies , ses douce
on peut s’en rendre digne , mais ils ne peuvent
décrits et compris que par les Ames heureuses qu

Sei-
ele
ime

tle
irle
Tai-
s en
nfer
que
Les
nrs,
etre
en

jouissent Disons-en néanmoins Ie pen qu'on cn
dire humainement en nous appuyant sur le texte
-divines écritures.

ut
des

+ Les hiens immenses, dit ’Apdtre, que Dieu résgrve

aux dmes qui l'aiment , ne peuvent étre compris

par




154 SERMONS,

aucun homme vivant sur cette terre : Nec oculus vidit,
nec auris audivit , nec in cor hominis ascendit, que prepa-
ravit Dominus iis qui dilligunt illum. (1. Cor. 1. 9.)
Dans ce bas mende, nous ne pouvons nous former
une idée des biens dont nous jouissons que par le
moyen de nos sens. Nous comparons peut-étre le pa-
radis & une belle campagne dans les jours du prin-
temps, avec des -arbres flouris, autour desquels s’é-
battent et chantent une mullitude d’oiseaux; ou bien
encore 4 un magnifique jardin, tout parsemé de
fleurs, -au milien desquelles serpentent mille petits
ruisseaux ? En admirant les richesses de la nature,
on ne peut s'empécher de s’écrier : Quel paradis!
Mais quest-ce que cela en comparaison des beauntés
du paradis? St.-Bernard dit en parlant du paradis :
O homme, si tu veux savoir ce qui Pattend dans le
paradis, apprend que dans cette heureuse patrie, tu
ne trouveras rien qui puisse te déplaire , mais, an
contraire , tout ce que tu peux désirer : Nikil est quod
nolis , otum est quod velis, Si ce monde peut nous offrir
quelque chose qui flatte nos sens, combien n’en ren~
ferme-t-il pas qui causent notre affliction? La lu-
miére du jour nous plait, mais Pobscurité de la nuit
nous attriste. Nous aimons la douce température du
printemps etde P'automne, mais nous ne pouvons
souffrir le froid de 'hiver et les chaleurs de V'été. Joi~
gnons a cela les tourments que nous font éprouver
les maladies, les vexations des hommes, les embarras
de la pauvreté; joignoas-y les soucis intérieurs, les
craintes, les tentations du démon, les scrupules de
conscience, Uincertitude du salut éternel.

I1. Dés qu’ils sont entrés dans le paradis, les Bien-
heureuxsont délivrés pourtoujours de tout ce qui pou-
vait les chagriner. Absterget Deus omnem lacrymam ab



SERMONS. 155

oculis eoruwm (la main de Dieu essuiera les larmes que
jeurs yeux out répandues sur cette terre) ef mors ultrd
nonerit, neque luctus,neque clamor,neque dolor erit ultrd,
quid prima abicrunt , et dizit qui sedebat in threno : Ecce
nova facio omnia. (Apoc. xx1. 4.) Dans le paradis , plus
de mort, plus de crainte de mourir; 13, plus de dou-
leurs, plus de maladies, plus de misére, plus d’em-
. barras; p'us d’échange de jours et de nuits, de froid
et de chaud. Un jour toujours pur et serein, un prin-
tems éternellement fleuri. La, plus de persécutions,
plus-d’envie; tous ceux qui y habitent s’siment en-
tr'eux tendrement, et chacun se réjonit du bien-étre
quéprouvent les autres, comme §’il Péprouvait lui-
méme. On n’y est plus poursuivi par la peur de se per-
dre, parce que P'ime, confirmée dans la grace, ne
peut plus pécher et perdre Dieu.

TIY. Totum est guod velis. On a, dans le paradis,
tout ce que Pon peut désirer. Ecce nova facio omnia.
La tout est nouveau, beautés nouvelles; nouveaux
plaisirs, nouvelles joies, toul eoncourt a2 combler nos
veeux. La voesera satisfaite par Paspect de cette cité
si belle. Certes ce serait un grand plaisir que de voir
une ville dont les rues seraient de cristal, les maisons
d’argent avec des fenétres d’or toutes garnies de vases
de fleurs] Mais combien plus splendide sera la cité du
paradis! L’éclat de sa beauté sera rehaussé par la
beauté.de ses habitans, tous revétus avec une magni-
ficence royale, puisqu’ils sont tous rois, eomme le dit
St.-Augustin. Quot cives, tot reges. Quel bonheur de
contempler la reine Marie, qui apparaitra pius belle
que tous les autres habitans du paradis! Quel bonheur
de contempler la beauté de Jésns-Christ] Ste.-Thérése
ayant 4 peine enirevn vn jour une main de Jésus-

o

vizt L wecta toute interdile 4 laspect de tant de



1560 SERMONS,

beauté. L’odorat sera satisfait avec des parfums, par-
fums dont les notres ne sauraient méme donner une
idée. L’ouie sera satisfaite par les harmonies célestes.
St.-Frangois ayant un jour ¢ntendu un ange qui jouait
d’un instrument, faillit en mourir de plaisir. Quelles
délices n’éprouvera-t-on pas a écouter les saints et les
anges chanter les lovanges de Dieu ! I'n secula seculo-
rum laudabunt te. (Ps. 1xxxtn. 5.) Quel plaisir d’en-
tendre Marie chanter les louanges de Dieu. St.-Fran-
cois de Sales _omparela voix de Marie & celle d'un
rossignol au milicu d'un bois, dont le chant surpasse
celui de tous les autres oiseaux. En un mot le paradis
renferme toutes les délices que I'on peut souhai.er.

1V. Mais ces délices dont nous avons parlé jusqu’ici
ne sout que les moindres biens du paradis. Ce qui fait
le paradis c’est de voir et d’aimer Dicu face & face.
Quod tantum eapectamus, dit St.-Augustin, due syllabe
sunt Deus. La récompense que Dieu nous promet ne
s'arréte pas aux beautés, aux harmonies et autres
plaisirs de cet heureux séjour; le plus grand bien,
que contienne le paradis, c’est Dieu lni-méme qui
se fait voir aux élus, ainsi qu’il le dit lui-méme A
Abraham : Ego ero merces tua magna nimis. (Gen. xv, 1.)
St.-Augustin prétend que si Dien montrait aux damnés
la splendenr de sa face , continué infernus ipse in amo-
rem converleretur paradisum. (Lib. de trip. habit. tom. 9.)
Il ajoute que si 'on donnait & une dme sortie de cette
vie le choix ou de voir Dieu et souffrir les peines de
Penfer, ou de ne point le voir et étre affranchie de
ces peines, eligeret potils videre Dominum, et esse in illis
penis.

V. Les joies de D'esprit surpassent infiniment les
jouissances des sens. L’amour de Diecu est dés cette
vie méme une chose si douce, quand il daigne se



SERMONS. 157

communiquer aux dmes de son choix, qu'il suffit pour
les emporter au-dessus de Ia terre. St.-Pierre d’Al-
cantara tomba un jour dans une extase d’amour- si
violente , qu’ayant étreint un arbre dans ses bras, il
Je déracina, et 'enleva avec lui dans les airs. Telle est
la suavité de Pamour divin que les saints martyrs, au
sein des tourments, ne les ressentaient poink ei se
réjouissaient : ce qui fait dire & St.-Augustin que
pendaut que St.-Laarent était étendussur un gril, au-
dessus d’un brasier allumé , Uardeur de 'amour divin
Pempéchait de ressentir Pardeur du feu : Hoc igne ac-
cemsus non sentit incenditm. Les pécheurs méme qui dé-
plorent leurs fautes, Dieules comble d’un bien-étre
supéricur & tous les plaisirs terrestes, ce qui fait dire
a St.-Bernard: Si tam dulce est flere pro te, quid erit
gaudere de te ?

VI. Quelles délices doit éprouver une dme que
Dieu. illumine tout-a-coup pendant l'oraison, en lui
dévoilant toute sa bonté, les miséricordes dont il I’a
cdimblée, et surtout amour infini que Jésus-Christ
lui a témoigné danssa passion! Il semble alors que
I'ame s’évanouisse d’amour. Sur cette terre nous ne
voyons point Dieu tel qu’il est , nous ne le voyons
qu’a travers P'obscurité. Videmus nunc per speculum in
enigmate ; tunc autem facie ad faciem. (1. Cor. xui. 12.)
Ici bas le Seigneur ne se montre pointa nous, il se
tient caché sousle voile de la foi, que sera-ce quand
ce voile se 12vera et que nous verrons Dieu face a face ?
Nous contemplerons toute sa beauté , toute sa puis-
sance, toutes ses perfactions, tout'amour qu'il porte
4 nos Ames.

VII. Nescit homo, utrum amore , an odio dignus sit.
(Ecel. 1x. 1.) Les ames qui aiment Dieu n’ont pas sur
cette terre de plus grand tourment que la crainte de



358 SEKMONS,

ne pas aimer, et de ne pas en étre aimée ; mais dans
le paradis, I'dme 4 la certitude d’aimer Dieu et d’en
¢tre aimée : Elle sent que Dieu la tient embrisée
d’un grand amour et que ce lien durera toute 1'éter-
nité, Son amour puisera une nouvelle ardeur dans
celui que lui a porté Jésus-Christ en se sacrifiant pour
elle surla croix, et s’offrant lui-méme en holocauste
dans le St.-Sacrement de ['autel. Alors, elle vetra
distinctement ¢t a la fois toutes les grdces que Dieu lui
a faites, tous les secours qu'il lui a prodigués pour la
préserver de tomber damns le péché et lattirerd son
amour ; elle verra que toutes ses tribulations, miseres,
persécutions,, maladies , qu'elle regardait comme des
disgrices, étaient autant de preuves de amour de
Dieu et de moyens dont se servait la Providence pour
lui faire gagner le paradis. Elle verra toutes les illami-
nations, les appels salutaires, et les miséricordes, que
Dieu a répandus sar elle, lorsqu’elle 'avait méprisé en
se laissantaller au péché.Elleverra,duhaut delamon-
tagne heureuse du paradis, tantd’ames damnées au sein
deenfer, moins eoupables qu'elle, et se réjounira de se
sentir sauvée, et certaine de ne pouvoir plns perdre
Dieu.

VIII. Les plaisirs de ce monde ne penvent suffire a
nos désirs ; an premier abord ils flattent nos sens ,
mais avec le temps ils s’émoussent par Phabitude, et
ne nouas offrent plus aucun contentement. Mais les
biens du cicl remplissent notre dme et la tiennent
dans une satisfaction continuelle. Satiabor cdm appa-
ruerit gloria tua. { PS. xv115.) Non-seulement ils rem-
plissent le coeur, majs encore ils semblent qu’il soient
toujours nouveaux et qu’on les éprouve pour la pre-
miere fois ; sans cesse on en jouit, sans cesse on les
désire, et sans cesse on les obtient : Desiderium satic-



SERMONS, 159

tatis comitatur, dit St.-Grégoire. ( Liv. xvii. Mor.
¢. 18.) En sorte que le désir, chez les élus, n’engen~
dre point le chagrin, puisqu’il est toujours satisfait ;
et la satiété n’engendre point le dégonit, puisqu’elle va
toujours unie avec le désir; d’ol il suit que 'ame sera
sans cesse rassasiée, et sans cesse altérée,sans cesse al-
térée et sans cesse comblée de contentements. Ainsi,
de méme que lesdamnées sont des vases pleins de co-
lere et d’affliction, au dire de P'Apétre : vasaire aptain
interitum ; (Rom. 1x. 22.) de méme les bierheureux sont
des vases remplis de miséricorde et de joie; de maniére
qu'il neleur reste rien a désirer. Inebriabunlur ab uber-
tatedomds tue. (Ps.xxxv. 9.) Alorsil arrivera que 'dAme
en voyantla beautéde Dieu, sera tellement enflammée
et énivrée d’amour divin, qu’elfe restera comme con-
fondue en Dieu; elles’oublieraelle-méme, pour ne plus
penser 4u’a aimer et 4 louer ce bien infini qu’elle pos-
séde et doit posséder éternellement , sans craindre de
jamais le perdre.

IX. St.-Augustin a donc bien raison de dire que
pour conquérir la gloire éternelle, on devrait sans hé-
siter se soumeltre 4 un labeur éternel : Pro @ternd
requie aternus labor subeundus esset. Pro nihilo salvos
faciet eos , dit David. ( Psal. wv. 8. ) Les saints ont fait
peu de chose ( pro nihilo ) pour gagner le paradis ; ils
ont fait peu, tant de rois, en quittant le tréne pour
aller s’enfermer dans un cloitre ; ils ont faitpeu, tant
d’anachorétes qui sontalléss’ensevelir dans une grotte;
ils ont fait peu, tant de martyrs, qui ont embrassé
les tourments, les ongles de fer, les lames rougies au
feu. Non sunt condignee passiones hujus temporis ad futu-
ram gloriam. { Rom. viu. 18. ) Subir toutes les peines
de ce monde pour gagner le paradis, tout cela n’est
que peu de chose.



160 SERMONS.

X. Prenons donc la réselution, mes chers fréres ,
de souffrir patiemment tout ce qui pourra nous arri-
ver pendant le temps qui nous reste encore  vivre ;
tout cela est peu de chose , rien méme, pour obtenir
le paradis. Toutes ces peines, ces douleurs, ces persé-
cations, finiront un jour, et se changerent pozr nous
8i nous nous sauvens, en une joie et un contente-
ment éternels : Tristitia vestra vertetur in gaudium. (Jo.
xvi. 20. ) Or donc, lorsque les croix de ce monde
viennent nous aflliger, levons les yeux au ciel, et con-
solons-nous par 'espérance du paradis. St.-Zosiam
ayant demandé & Marie Egyptienne, qui touchait &
son dernier moment, commentelle avait pufaire pour
supporter 47 années d’existence an milieu de ce dé-
sert ou elle allait mourir ; j’avais l'espérance du parddis,
lui répondit-elle. Cet espoir peut nous mettre au des-
sus des tribulations de cette terre. Allons, mes fréres,
du courage ! aimons Dieu, et conquérons le paradis;
14 Ies Saints nous attendent, 12 nous attend Marie, 13
Jésus - Christ nous attend, tenant dans ses mains la
couronne pour la placer sur nos tétes et nous faire
rois de ce royaume éternel.

SERMON XVH.
POUR LE TROISIEME DIMANCHE, DE CAREME.

“Du danger de céler des péchés dans la confession.

Erat Jesus ejiciens demonium , et illud erat mutum,
( Luc. x1. 14.)

““Le‘démon ferme les yeux'des' pécheurs pour les en-

trainet dans Venfer; il commence d’abord par les aveu-

gler , & V'aide de leurs propres vices.{ Excecarit enim



SERMONS. 161

iltos malitid eorum. (Sap. u. 21.) Et puis il les conduit
a leur perdition éternelle._L’enuemi donc, avantle
péché, prend soin de nous rendre aveugles, pour que
nous ne voyions point le mal que nous allons faire, et
la ruine que nousattirons sur nous, en offensant Dieu;
puis, le péché commis , il s’efforce de nous rendre
muets, afin qu'une fansse honte nous empéche de le
confesser, et de cette manitre il nous environne d’'une
double chaine pour nous trainer dans I’enfer, en nous
faisant commettre, apres le péché que nous ver.ons de
faire, un péchébien plus horrible encore, un sacrilége.
C’est-1a le sujet dont je vais vous entretenir aujour-
d’kui, pour vous faire comprendre quel grand mal
test que de cacher des péchés dans la confession.

I. St.-Augustin écrivant snr ce texte de David :
Pone, Domine, ostium circumstantie labiis meis (Ps.
cxc, 13.) s'cxprim: ainsi: Noa diait claustrum, sed
ostium ; ostium et aperilur et clauditur ; aperiatur ad con-
fessionem peccati, et claudatur ad excusationem peccati.
Ce qui veut dire que 'homme doit avoir ccrame ane
porte sur labouche, qu’il fermara aux paroles dés-
honnétes, aux murmures, aux blasphémes et a
autres choses semblables ; et Pouvrira pour cenfesser
ses péchés. Le scint conclnt cusuite . Ita enim erit
ostium continentie, non ruine. Nous taire quand neus
sommes portés a dice une parole offensante pour Dien
ou pour notrc prochain ¢st un acte de vertu; mais
nous laire en confession sur un péché déja commis,
c’est aller & la ruine de notre 4me. C'est ce que cher-
che le démon que de nowus faire fermer la bouche sur
nos péchés’, et de ne les point cenfesser. St.-Antonin
nous racontc qu’un solitaire vit une fois le démon ré-
dant autour de quelqucs personnes, prétes a se con-
fesser, et que lui ayant demandé ce qu'il faisait la, e

X1y, 11



262 SERMONS.

malin répondit : Reddo penitentibus, quod anted eis
abstuli , abstuli verecundiam ddm peccarent ; reddo nunc,
ut d confessione abhorreant. Yai, dit-il, 6té A ces pé-
cheurs la honte du mal, je lcur rends celle de 'avea
du péché. Putrusrunt, et corrupte sunt cicatrices meew, d
facie insipientice mee. (Ps. xxxv11. 6.) La gangréne se
mettant dans les plaies, cause la mort; or les péchés
qu'on tait dans la confession sout les plaies de 'dme
ou se met la gangréne.
" I. On litdans St.-Jean Chrysostéme : Pudorem de-
dit Dens peccato , confessioni fiduciam , inverlit rem dia-
bolus ; peccato fiduciam prabet, confessioni pudorem.
(Chrysost, preem. in Isa.) Le Seigneur a attaché la
honte au'péché, pour nous en faire abstenir, et il
uous donne le plus grand motif de confiance en -la
confessiori par la promesse du pardon. Le démon a
fait tout le contraire. 11 encourage au péché par 'es-
pérance da pardon, et le péché commis, il en met la
honte devant les yeux, pour ¢loigner le pécheur de la
confession.

1IT. Un disciple de Socrate, aun sortir de la maison
d’ane courtisanne, apercut son maitre qui passait ,
et il rentra aussitst pour ne pas étre vu. Socrate, se
tournant vers la porte, lui adressa ces paroles : Mon
fils; ce n’est point de sortir de cette imaison qu’il faut
avoir honte, c'était d'y entrer : Non te pudeat, fili,
egredi ex hoc loco 5 intrasse pudeat. Je vous en dis autant,
pécheurs mes frires. 11y a honte a offenser un Dicu
si grand et si bon; il %y en a pas 4 confesser offense
commise. Ste.-Marie Magdeleine eut-elle honte aux
pieds du Christ d’avouer publiquement ses fautes ?
Ele acquit la sainteté: par cet aven. La honte empécha-
t-elle St.-Augustin, non-seulement de confesser pu-
bliquemeut ses’ péchés, mais de le: consigner dans



SERMONS. 163

un livre, afin qn’a sa confusion ils fussent connus de
tout le monde ? Enfin ua aveu public cotta-t-il a Ma--
rie Igypticnue qui, pendant plusieurs années, avait
mené une vie scandaleuse ? C’est par la qu’ils devin-
rent saints et quavjourd’hui on les honore sur les
autels.
" 1V. Devant la justice des hommes, qui avoue son
crime, dit-on, est condamné, Au tribunal de Jésus-
Christ, dans la confession, celui qui s’accuse est ab-
sous et cournnné dans le cicl. Post confessionem, dit St.-
Chrysostdme, dalur pnitenti corona. Celui qui veut
guérir sa plaie, doit la découvrir an médecin; aatre-
ment elle devient maligne et mortelle. Quod ignorat,
dit le concile de Trente, medicina ron curat. Et ainsi,
Ba chere sceur, si votre dme est souillée du péché,
ne vous arrélez pas i la houote de I'avouer en confes-
sion, autrcment elle est [:erdﬁe. Pro animd tud non
confundaris dicere verum. (Eceli. 1v. 24.) Mais je rou-
gis de me confesser d’une telle faute! C'est 14 la honte
qu'il faut vaincre, si vous voulez vous sauver. Est
confusio adducens peccatum , el est confusio adducens glo-
riam et gratiam. (Eccl. 1. 25.) Il'y a deux sortes de
honte, dit I’Ecclésiastique : 'une porte les hommes
au péché, c’est celle qui vous fait taire vos fautes en
confession; l'autre est celle qui accompagne I'aveu
des péchés, et celle-ci vous donne la grice de Dieu,
dans cette vie, et la gloire du paradis dans Pautre.
V. St.~Augustin fait la remarque que le loup, de
peuar q'ue la brebis dérobée ne lniéchappe, la saisit ala
gorge, de fagon que ses cris ne puissent lui attirer du
secours, et ainsiil 'emporte en siireté et la dévore.
Ainsi {ait le. @émon A tant de pauvres brebis de Jésus-
v Christ; aprés les a/oir poussées au péché, il les saisit
aussi a la gorge pour les empécher de s’en confesser,



164 SERMONS.

et ainsi il les emporte sﬁrement en enfer. Quand nous
tombons dans le péché il me nous reste qu'un re-
méde, c’est la confession. Mais quelle espérance de
salut reslera a celui qm va se cunfesser et tait son pé-~
ché et qu1 se sert ainsi de la confession pour offenser
Dieu Adavantage et se rendre doublement esclave du
aémon ? Que pensenez-vous sur la vxe d’un maldde,
qul, au lieu de prendre les reméde‘c qui lui sont pres-
crits, avaleralt une tusse de ponson? Oh Dieu! que
dévneut la co.xfessmn pour un pécheur qui tait ses pé-
chés sénon uue tasse de poison, puisqu’elle ajoute a
sa Conscience le poids du sacrilége ? Le confesteur en
donnant l’ab/solutlon au péniteat, verse sur lul le
sang  Je Jésus-Chrxst car ¢ ‘est par les mérites de ce
sang qu il Pabsout de ses péchés. Que fait donc celui
qui taxt ses pécnés en confession ? Il met sous ses pieds
le sanc' de Jésus-Christ. Riaudlte honte, combien elle
préclplte de pauyres ,émgs dans V'enfor! magis memo-
res purderis quém salutts? dit Tertullien. Malheureuses,
elles ne pensent qu a la honle davuuer leurs fautes,
et onbhent ‘l“ en ne les avouant pas, elles assurent
leur damnation.

vi. Une pénitente se demande . Mass que dira mon
confesseur quand ol saura que p’ai commis cette faute? Ce
quil dira? Il dira que vous étes une infortunée an
n;ilit,u de tant d’autres sur cette terre, o1 la chute
est si facile : Il dira que si vous avez fait le mal, vous
avez auésx falt une belle action en tnumphant dela
l‘mnte eten coufessant sincérement votre faute.
mV‘ISIl I!llacs st je confesse ce peché, je crains qu’il ne sot
dwulgue. Et , dites-moi , & combien de confesseurs
avez-vous A le dlre? il suffit que ce soit A un seul,

le‘uel gn méme temps en entend mille sernblables,
det T voache d'autr s personuea. Il suffit de le con-



SERMONS, 165

fesser une fois, et le confesseur vous donnera la péni-
tence et Uabsoluticn, qui rendront le repos & votre
ame. Mais jai la plus grande répugnance d fuire cet aveu d
mon pére spiritvel, Et faites-le & un autre cc nfesseur de
ce pay-, ou étranger. Mais si mon confesseur vient d le
savoir , il en sera mécontent. Que voulcz-vous donc en
faire® Voulez-vous . par crainte de déplaire & votre
confesSeur, commettre un si énorme péché, et rester
digne de Uenfer ? Quelle extréme folie ne serait-ce pas?

VIIT. Mais ge crains que le confesseur ne deconvre d
dautres le péché que ye lui aural avoué. Que dites-vous?
Quelle absurde folie de soupgonner votre confesseur,
et de le croire assez scélérat pour violer le secret de
1a confession en déconvrant a d’autres votre péché.
Sachez que le secret de la confession est tellement
rigoureux, que hors du confessional, in confesseur
ne peut parler d’ un simple péché vémel meme 3 sa
propre pénitente, ce serait, pour lul s commettre une
faute trés-grave.

IX. Mais vous répliquez dJe redonte, en ddcourrant
cetle farhlesse , les vifs reproches et les dures paroles de
mon confesseur. Oh Dieu! ne voyez-vous pas que toutes
ces appréhensions vous sont suggerées pa&}e démon
qui cherche & assurer votre chute en’ enfer? Quels
reproches, quelles paroles dures redoutez-—vons votre
confessear vous donnera avec douceur les avertisse-
ments convenables; du reste sachez qu'un confesser
ne peut éprouver de plus grande comolahon que de
donner I'absolution & une pémtenre, qui, avec contn-
tion et sincérité, lui fait Paveu de ses fautes. Si une
reine avait recu d’un esclave un coup\moricl,‘ et)qllle
vous pussiez lui offrir un remeéde certain, combien
Yous vous réjouiriez de la pouvoir guérir et de lui sau-
ver Ia vie ? Telle estla joie d'un confessel\xr hui absout



166 , SERMONS.

une 4dme tombée dans le péché; il coopére a I'arra-
cher i une mort éternelle, et en lui faisant recouvrer
la grace de Dieu, il la fait reine du paradis,

X. Mais vous avez tant de craintes pour vous con-
fesser fidelement, et vous n’en ressentez pas du péril
de votre damnation, en commetfzntun si énorme pé-
ché que celui de céler vos fautes en confession ? Vous
redoutez les reproches de votre confesseur, et vous ne
redoutez pas ceux que vous adressera Jésus-Christ, lors -
qu’il vous jugera au moment de votre mort ? Vous
craignez que votre péché ae soit connu des autres,
chose impossible lorsque. vous 'avouerez secrétement
a un confesseur, et vous ne craignez pas ce jourdu
jugement, ol1 le péché que vous célez maintenant sera
révélé a tous les hommes & la fois ? Si vous aviez lieu
de croire qu’en taisant votre péché au confesseur, il
serait par cela méme connu de tous vos parents ou
compatriotes, vous vous hiteriez sans doute de vous
en confesser. Mais avez~-vous la foi ou né¢ ’avez-vous
pas ? Ne savez-vous pas, dit St.-Bernard , que si vous
vous refusez _par~ honte & révéler votre péché 3 un
homme, qui, au reste, est coupable comme vous, ce
péché an jour du jugement sera connu non seule-
ment de vos parents et de vos compatriotes, mais de
tous les hcmmes ensemble ? Si pudor est tibi uni ho-
mini el peccatori peccatum exponere , quid facturus es in
die judicii, ubl omnibus exposita tun conscientia patebit ?
( St:-Bernard, super illod Jo. cap. 11. Lazare, veni
foras. ) Dieu lni-méme, pour voire confusion, si vous
ne confessez pas votre faute aujourd’hui, révélera,
non-senlement ce péché , mais toutes les souillures
dont votrevieaura été remplie, et cela en présence de
tous les Anges et de tout Vunivers : Revelabo pudenda
tua in facie tud. ( Nahum. . v. ) |



SERMONS. .16y

XI. Ecoutez donc ce que vous conseille St.-Am-
broise : Le démen tient nute de tous vos péchés pour
vous en accuser devant Dieu ; voulez-vous éviter, dit
ce Sainl, une telle accusation? Prévenez Paccusateur
en vous accusant vous-méme aux pieds d’un confes-
seur et vous n’aurez plus & V'entendre parler contre
vous : Praveni accusatorem tuum ;5 st te ipse accusaveris ,
accusatorem nullum timebis. (St.~Awbr. Lib. 1. depenit.
cap. 2.)

XII. Allons, prenez courage ; je m’adresse a gelui
= d’entre vous, s'il en est, qui aurait célé ses péchés par
" honte, prenez courage et failes un aveu complet a

votre confesseur : Bono animo redde gloriam Deo. ( Ecel.
xxxv. 10. ) Rendez gloire 4 Dieu en confondant le dé-
mon. Une pénitente, tentée par le démon de ne pas
confesser un péché dont il lui inspiraitun fausse honte,
s’arma de résolution, et pendant qu’elle allait vers son
confesseur pour tout Ini avouer, le démon se présenta
devant elle et lui dit : Ou vas-tu ? Je vais, lui répondit-
elle courageusement, je vais confondre et moi et toi. Je
vous le répete donc, si vous avez caché quelque faute
grave , allez la déclarer pleinement au confesseur et
confondezle démon. Pensez bien que plns il vous aura
fallu de courage pour faire cette confession, plus grand
sera Pamour dont vous paierda Jésus-Christ.

XIII. Allons , détachez ce serpent attaché a votre
adme et dont les morsures continuelles vous dtent tout
repos. O quel enfer pour une dme que le pnidg, an
fond du cceur , d’an péché célé par honte ! ¢’est] bien
un enfer anticipé. Et il suffit que vous disiez au con-
fesseur: Mon pére, y’ai un remords de ma vie passée, mais
Jai honte de le faire connaitre. Cela suffit, dis-je, et ce
sera le soin du confesseur de tirer au-dehors ce ver
rougeur de volre conscience. Et afin gque vous ue con-



168 SERMONS.

ceviez pas de scrupules mal placés, sachez que si ce
péché ygue vous craignez d'expliquer n’est pas morte}
ou que, dans le fuit, vous ne ayez pas tenu pour tel,
vous n’éles pas obligé a le dire, carl obligation étroite
de I'aveu ne frappe que les péchés mortels. En outre
si vous doutiez d’avoir confessé quelque ancien péché,
mais que vous suyez assuré d’avoir depuis fait serppu-
leusement volire examen de conscience, et de wavoir
jamais célé volontairement et par honte aucun péché;
dansce cas, encore bien que la faule dont vous dou-
tez ft trés-grave vous n’étes point tenu a la confesser
maiplenant, étant moralement certain que vous V’a-
vez déja fait. Si vous saviez au contraire gue cette faute
est grave, et Jue vous nel’avez jumais confessée, alors,
de touie nécessité , il faudrait le faire ou étre damné.
Mais non, courcz promplement, dme égarde ; Jésus-
Christ vous attend, les bras ouveris, pour vous par-
donuer et vous embrasser, si vous aveuez votre faute.
Et moi je vous assure qu'aprés une confession com-
plétc, vous ressentirez un joie si douce d’aveir purgé
votre conscignece et recouvré la grace de Dieu, que
vous bénirez ’instant ol vous vous serez résolu i faire
une confession sincére. Hatez-vous donc d’aller trou-
ver un confesseur : ne laissez pas au démon le temps
de vous tenter i renvoyer encore cette confession sa-
Intaire, batez-vous : car Jésus-Christ vous attend.



SERMONS. 169

SERMON XVIIL

POUR LE QUATRIEME DIMANCHE LE CAREXE.
De la tendre_compassion de Jésus-Christ pour les péchenrs.
Facite omnes discumbere (Jean , vi. 10.)

Nous lisons dans I'Evangile de ce jour que notre
Sau:»'eur se trouvant sur une montagne avec ses dis-
ciples et une multitude de prés de 5000 personnes qui
Pavaient suivi, dcause desmiracles qu’elles lui avaient
vu faire pour laguérison des malad:s, ildemanda & St.-
Philippe : Ot prendrons-nous le pain nécessaire pour
nourrir tous ces pauvres gens ? St.-Philippe lui répon~
dit : Seigneur, pour acheter {ant de pain il ne suffirait
pas de deux cents deniers. St.-André dit alors : lly a
ici un jeune gargon ¢ui a cinq pains d’orge et deux
poissons, mais qu’est cela pour tant de monde ? Non-
obstant cela, Jésus-Christ dit : Dépéchez-vous, faites
asseoir tout le monde , facite omnes discumbere; puis il
leur ordonna de distribuer ces pains et ces poi-sons ;
et non-seulement ils suffirent i les rassasier tous, mais
on recueillit encore douze paniers pleins des restes du
pain. Jésns-Christ accomplit ce miracle pour soulager
des hommes yui svuffraient corporellement ; mais
combien plus grande est sacompassion pour ceux qui
souffren! spirituellement , tels que sont les pécheurs
privés de la grace divine : Ce sera 1a le sujet de ce
discours : La tendre compassion de Jésus-Christ pour les
pecheurs.



1m0 SERMONS.

1. Lni, ce Rédempteur plein d’amour pour
nous, ému dans les entrailles dc sa mfséricorde, en
faveur des hommes qui génissaient misérablement
sous la servitude du péché et du démon est descendudu
ciel en terre pour les racheter et les sauver de la mort
éternelle par sa propre mort : St.-Zacharie , pére de
Jean-Baptiste, s'écria-t-il, lorsqu’il recut la visite de la
B. Vierge Marie , déja mére du Verbe incarné : Per
viscera misericordiee Dei nostri , in quibus visitavit nos ,
oriens ez alto, (Ldé. 1. 78.) / .

II. Jésus-Christ déclara Jui-méme plus tard qu’il
était lebon pasteur venu surla terre pour nous sauver,
nous, ses brebis : Ego veni , ut vitam habeant , et abun-
dantids habeant. ( Jean, x. 10.) Remarquez celte
parole abundantids qui signifie qu’il étzit venu,
nor pas seulement pour nous faire récupérer la vie
de la grace, que nous avions perdue par le péché,
mais pour nous en donner une nouvelle , préférable 4
celle-la méme. Ce qui fait dire a St.-Léon que Jésus-
Christ nous a acquis plus de biens par sa mort que le
démon ne nous avait fait de dommages par le péché :
Admplioraadepti sumus per Christi gratiam,quémper diaboli
amiseramus invidiam. (Serm. 1 de Ascens.) Et c’est-ce
gqu'entend aussi 'A pdtre quand il dit que la grice a
surpassé le péché : Ubl abundavit delictum , super et
abundavit et/gratia. {Rom. v. 5.)

ITI. Mais , 6 mon Seigneur, lorsqué' vous avez
daigné revétir une chair humaine, 11 soffisait sans
doute d’une pritre de vous pour racheter tous les
hommes : pourquoi avez vous encore voulu mcner
une vie si pleine de miséres et ’humiliations pendant
trente-trois ans, puis souffrir une mort aussi amére
et ignominieuse, en expirant douloureusement sur un
infime bois et versant fout voire sang dans les sup=



SERMONS. 1A

plices? Oui, répond Jésus-Christ , je sais bien qu’il
suffisa’t d’une seule govtte de mon sang, d’une seule
parole de ma bouche pour sauver les L. ymmes ; mais
cela ne suffisait pas pour manifester tout amour que
je leur porte ;. ¢t ¢’est pourquoi j’ai voulu souffrir ainsi

_ et mourir d’une mort si cruelle pour que ics hommes
m’aimdssent en yoyant que mon amour m’a fait ainsi
mourir pour eux. Tel doit étre, dit~il, un bon pasteur:
Ego sum pastor bonus bonus pastor ammam suam dat pro
ovibus suis. (Jean x. 11.)

IV. O hommes » quelle plus grande marque d’'ameour
pouvait nous donner le Fils de Dieu qlie de sacrifier
sa vie pour nous, ses brebis ? I'n Aoc , écrit St.-Jean,
cognovimus charitalem Dei quoniam ille animam pro nobis
posuit. (1. Jear, 1. 16.) On ne peut, dit ce méme Sav-
veur, {émoigner davantage son amour pour ses amis,
qu’en donnant sa vie pour eux! Majorem hdc dilectionem
nemo habet , ut animam suam ponb.t quis pro anticis sui
(Jean, xv. 13.) Mais vous, Seigneur, vous étes mort
non pas seulement pour des amis, mais pour nous
que le péché avait rendds vos ennemis : Cum inimicé
essemus., reconciliati sumus Deo per mortem filii ejus.
(Rom v. 10.) O amour immense e notre Dieu ! s’écrie
St.~Bernard : Ut parceret servis , nec Pater filio nec filius
sivi ipsi pepercit. Pour nous épargner, Lous, serviteurs
rebelles, le Pére n'a point éparvné son fils, le Fils ne
s'est point épargné lui-méme ; mais il a voulu, par sa
mort, satisfaire a la justice divine pour les péchés que
nous avions commis.

V. Aux approches de sa passion, Jésus-Christ alla
un jour & Samarie, mais les Samaritains ne voulu-
rent pas le recevoir; alors St. -Jac{;ues et St.-Yean in-
dignés contre les Samaritains pour laffront quils
faisaientd leur maitre, s%tant tournds vers lm Tui



173 SERMONS,

dirent : Seigneur, voulez-vous que nous fassions des-
cendre le feu du ciel pour prmir ces téméraires ? De-
mine, vis dicimus ul ignis de caslo descendat et consumat
illos? (Luc, 1x. 54.) Mais Jésm » plein de tendresse
pour ceux méies qui le méprisaient ainsi, que ré-
pond-ll ? Et conversus, increpavit illos dicens : Nescitis
cujus spiritus estis. Filius hominis non venit animas perdere
sed satvare. (Ibid. vers. 55.) Tl les reprit §évérqment
par ces mols : Et quel est cet esprit que vous montrez?
ce n’est pas mon esprit. Le mien est un esprit de pa-
tience et de pitié pour les pécheurs, puisque je suis
venu pour sauver les 4mes, et non pour les perdre ; et
vous parlez de feu, de punition, de vengéance? De
méme il dit ailleurs & ses disciples : Discits d me quia
milis sum et humilis corde. ( Matth. xr. 29.) Je ne veux
pas que vous appreniez de moi 2 chétier, mais a étre
indulgents , & supparter et pardonner les injures.

. V1. 11 témoigne bien clairement sa tendresse pour
les pécheurs, lorsqu’il dit : Quis ex vobis homo, qui
habel centum oves, et si perd.derit unam ex illis, non
dimittit nonaginta novem in deserto , et vadit ad illam quee
perierat, donec inveniat eam ? (Luc. xv. 4.} Si quelqu'um,
dit-il, a cent brebis et qu'il en perde une, il laisse les
quatre-vingt-dix-neuf autres, et va a la recherche de
la brebis perdue, jusqu’a ce qu’il I'ait retrouvée. Il
ajoute ensuite : Et cum invenerit eam, imponit in humeros
suos gaudens, et teniens domum, convocat amicos et vicinos,di-
cens illis: Congralulamini miki,quiainveni ovem meam, qua
perierat. (1bid vers.6. ) Et quandill’a retrouvée,de peur
de la perdre de nouveaun, il la met sur ses épaules, puis
il invite ses amis et ses voisins & se réjouir avec lui,
de ce qu'il a retrouvé sa brebis perdue. Mais, Sei-
gneur, la joie ne doit pas éire tant de votre c6té que
de celui de cette brebis égarée qui retrouve scn pas-



SERMONS. 173

teur et son Dieu. Oui, dit Jésus-Christ, grande doit
¢ire la joie de Ja brebis qui retrouve son pasteur;
mais la mienne est bien plus grande de ramener ma
brebis égarée. 11 conc'ut cnsuite par ces mots : Dico
vcbis o quod itd gaudium erit in celo super uno peccatore
pa;mtenttam agente, qudm super nonaginla novem jusiis,
qui non indigent penitentid. (Ib. vers. 7.) il y a, dit-il,
plus de joie au ciel, pour un pécheur qui se con-
vertit , que pour quatre-vingt-dix‘-neuf justes qui
conservent leur innocence. Et quel serait le pécheur
assez endurci, qui, entendant ces parcles, et voyant
avec quel amour Jésus-Christ Pattend pour I'embras-
ser . et le porter sur ses épaules dés qu'il se repentira,
n'irait pas se jeter de suite A ses pieds ?

VII. Le Seigneur nous apprend encore quelle est
sa tendresse pour les pécheurs dans la parabole de
PEnfant prodigue, en St.-Luc, (Cap. 15. ex vers. 12.)
olr nous lisoas qu’fm ieune'-homme, impatient du
joug paternel, et voulantvivre a sa guise, demanda
sa portion de biens, que son pére lui donna 3 regret,
pleurant d’avance sur sa ruine. Le fils partit alors de
la maison paternelle, et peu aprés ayant dissipé tout
son avoir, il tomba dans une telle misere, qu'il se vit
réduit pour vivre, a paftre des poilrceaux. Tout ici est
Pimage dy pécheur qui se séparant de Dieu, et per-
dant la grace divine, perd en ‘méme tcmps tous les
wérites qu'il avait acquis, etse réduit A vivre miséra-
blemert sous ’esclavage du démon. 1l est dit ensuite
dans St.-Luc, que ce jeune homme se voyant dans un
tel excés de mistre, résolut de retoun;er_chez son
pére, et ce pére, {qui est la figure de Jé%us—C};rist)
quand il vit son fils revenu et prosterné i ses pieds,
se sentitd l’mstant ému de compassion : Vidit tllum
pater ipsius , et misericordid motus est. De sorte qu au



174 SERMONS.

lieu de le repousser comme le méritait son ingrati-
tude, Acrurrens cecidit super collum ejus et osculatus est
eum; il alla vers lui les bras ouverts, et se penchant
avec tendresse sur son cou, lui prodigua ses embras-
seme .ts, Puisil dit & ses serviteurs : Cifd proferte stolam
primam et induite illun.; apportez les plus beaux habits,
et Pen revétez. Stolam primam, cest la grace divine que
Dieu, avec son pardon, restitue au pécheur pénitent,
‘en y ajoutant de nouveaux dons célestes, comme
U'expliquent St.-Jérdme et St.-Augustin : Et date an-
aulum in manus ejus’;donnez-lui 'anneau de I'épouse,
parce que I'ime , en recouvrant la grice, redevient
I'épouse de Jésus-Christ. Et adducite vitulum saginatum,
et occidite , et manducemus et epulemur ; apportez le veau
gras, qui figure Jésus dans le Sacrement, mystique-
ment immolé et sacrifi sur Pautel; c’est la sainle
cbmmunioﬁ . Allons, dit-il, faisons féte , Manducemus
et q}ulemur. Mais pourquoi, 6 Peére divin, tant de ré-
jouissance pour le retour dun fils ingrat ? Quia, ré-
pond-il, hic filius meus mortuus erat et reviwit ; perierat
et inventus est. Je fais féte parce que ce fils déja mort
pour moi est ressuscité, parce qu’il était perdu pour
moi et que je I'ai retrouvé.

VIlI Jésus-Christ prouva bien cette tendresse &
une pécheresse, (St.-Grégoire, pense que ¢ est Ste.-
Marie Magdeleine) laquelle b’étant jetée a'ses pieds,
comme on le voit en St.-Luc (7. XXXVIL, )les baignait
1e ses larmes, sur quoi le Scigneur se tournant vers

elle, plein de douceur, la consola et lui dit : Remittun-
_tur tibi peccata.... Fides tua te salvam fecit : vade in pace.
Ma fille, tes péchés te sont remis; ta confiance en moi
a sauvée; va en paix. Ce pauvre malade , aflligé
de corps et d’Ame depuis trente-huit ans, éprouva les
mémes effets de cette bouté dn Sauveur qui, aprés I'a-



SERMONS. 195

voir guéri et lui avoir pardonné ses péchés lui dit:
Eecce sanus factus es, jdm noli peccare ,ne deterius tibi
aliguid contingal. (Jean. 5. ex vers. 5.) Ilen fut de
méme pour le lépreux, (Matth, vin. 2.) qui dit a Jé-
sus-Christ : Seigneur, sl vous voulez, vous pouvez me
guérir : Domine, st vis, potes me mundare. Et Jésus lui
répondit : ¥ olo, mundare ; corame s’il et dit : Oui, jele
yeux, car je suis descendu du ciel pour le soulage-
ment de tous; sois guéri, comme je le désire; et la
chose s’accomplit  I'instant : Et conrfestim mundata est
lepra ejus.

IX. Un exemple scmblable, c’est celui de Ja femme
adultére, présentée a Jésus-Christ par les Scribes et les
Pharisiens qui lui dirent : La loi de Moise ordonne que
de telles femmes soient lapidées ; et toi, qu’en dis~tu?
In lege autem Moyses mandavit nobis hujusmodi lapidare ;
tuergo quid dicis ? (Jean, vin. 5.) Et ainsi, dit St.-Jean,
ils esptraient une réponse qui leur et donné lien de
Paccuser comme transgresseur de la loi, 8’il avait dit
qu’elle devait étre renvoyée libre, ou de lui faire per-~
dre son nom de miséricordieux, §'il et dit qu’elle de-
vait &tre lapidée : Si dicat lapidandam, dit St.-Augus-
tin, famam perdel mansuetudinis ; Sin dimittendam trans-
gresse legis accusubitr, Mais que répond le Seignear ?
Nil’un, niYautre. Il se pencha vers la terre et y écri-
vit avec son doigt : Jesus autem inclinatus se deorsum ,
digito scribebat in terrd. Ce qu'il écrivii était sans doute,
selon les interprétes quelque sentence de I'Ecriture,
qui rappelait aux accusateurs que leurs péchés étaient
peut-étre plus grands qﬁe celui de cette femme ; et
puis il leur dit ; Que celuide vous qui est sans péché,
lui jette la premiere pierre : Qui sine peccato est vestram
primus in illam lapidem mittat. LA dessus, selon I'Evan-
géliste, ils disparurent lua aprés l'antre, et Jésus



176 SERMONS.

restéseut avec la femame Ini dit : Nemo te condemnavit. .,
Nec ego te condemnabo. ¥ ade, et jam amplids noli peccare,
Allez, Tai dit-il, puisque aucun d’eux ne vous a con-
damnée, vous ne devez pas croire que je vous con-
damnnerai, moi qui suis venu sur la terre, non pour
condamner les pécheurs, mais pour leur pardonner
et les sauver : Allez en paix , et désormais ne péchez
plus.

X. Non, Jésus-Christ r’est point venu pour condam-
ner les pécheurs, mais pour délivrer de ’enfer tous
ceux gui veulent s’amender. Et quand il les voit obsti-
nés A leur perte, il leur dit, comme en gémissant par
la bouche d’Ezéchiel : (xvin. 31.) Et quare moriemini ,
domus I'srasl ? C’est-a-dire : Mes enfants, pourquoi vou-
lez-vous mourir et vous plonger dans I’enfer, lorsque
je suis venu du ciel pour vous délivrer par ma mort
de cet enfer! 11 ajoute par l'organe du méme pro-
phete : Vous étes morts & la grice divine, mais je ne
veux pas votre morl; revenez & moi et je vous rendrai
cette vie que vous avez malheurcusement perdue.
Quia nolo mortem morientis, dicit Dominus Deus, rever-
timini ot venite. (Ez. xviu. 32.) Mais, dira quelque pé-
cheur tout couvert de souillures : Et qui sait si Jésus-
Christ ne me repoussera pas ? Non, lui répond Jésus-
Christ lui-m&me : Eum qui venit ad me non ejiciam fo-
rds. (Jean. vi.37.) Nul homme qui viendra & moi, re-
pentant de ses péchés, ne sera repoussé, ses fautes fus-
sent-clles encore plus nombreuses et plus grandes.

XI. Voici comment, dans un autre endroit, notre
Rédex(x;pteur nous encourage a nous jeter & ses pieds
dans la ferme confiance d’étre soulagés et pardonnés :
Venite ad me omnes, gni lgboratis, et onerati estis , et
ego reficiam vos. (Matth. x1. 28.) Venez tous & moi, pau-
vres péchieurs, qui travaillez si péniblement 4 vous per-



SERMONS, 197

dre et gémissez sous le poids de vos iriquités. Venez
et je vouis délivrerai de toutes vos peines. Et ailleurs il
nous dit : Penite et arguits me, dicit Dominns ; si fue-
rint precata vestra ul coccintim quasi nix dealbabuntur.
(Isa. 1. 18.) Vencz, repentez-vous de vos fautes et si
je ne vous pardonne pas, a*guile me: Comme s'il di-
sait , prévalez-vous conire noi, et accusez-moi de
mensonge; car je vous promets que quand méme vos
péchdés seraient nnirs comme la sémence de cramoisi,
c’est-d-dire encore qu'ils soient horribles, énormes,
voire conscience, que je laverai duns mon sang, de-
viendra blanche et brillante comme la nuige.

XII Halons-nous, pécheurs, mes fréres, retour-
nons a Jésus-Christ, si nous I'avons quitté, Hatons-
nous avant que la mort nous surprenne dans le péché
et que nous restionscondamnés 4 'enfer, olitoutes ces
miséricordes, que nous prodigue le Seigneur, ne se-
ront plus pour nous, i dé¢faat de pénitesce, que des
pointes acérées, qui nous perceront le coenur pendant
toute I'éternité |

SERMON XIX.
POUR LE DIMANCHE DE LA PASSION..
Combien Pétat de tiédeur est dangereux pour notre ame:
Jasus autem abscondit se. (Jean, vus. 59.) °

Jésus-Christ est la vraie »umiére qui éclaire tous les
hpmmes. Luz tera que illuminat omnem hominem. (Jean,
1. 9.} 1 les éclaire tous, mais non cependant ceux qui
fermeut volontairement les yeux a la lumitre ; & ceux~
1a lc Sauveur se cache ; et comment alors, restant dang

X1y 12



178 SEROMKS.

les ténébres et marchant sans y voir, pourront-ils évi.
ter les dangers de damnation qui rerplissent la vie
préeente, qui est le chemin o1 Dien nous a placés pour
arriver & la vie éternelle ? Je veux aujourd’hui faire
voir le péril imminent ol la tiédeur met une dme;
car alors le Seigneur lui cache sa lumiére et retire la
tnain qui répandait ses graces, et lui prétait ses se-
cours , sans lesquéls il est si difficile d’achever le
voyage de la vie sans se précipiter dans quelque
abtmeé, c’est-a-dire sans towmber dans quelque péché
mortel. '

1. Il nefaut pas entendre par une Ame ti¢de , celle
qui vit sans la grice de Dieu, et non plus celle qui
commet quelque péché véniel, mais par pure fragilité
et sans une pleine volonté , car aucun homme ne peut-
étre exempt de telles fautes, a cause du funeste effet
de la tache originelle , qui rend impossible, sans une
grace spéciale , qui n'a été iccordée qu’a la meére de
Dieu, d'éviter toute la vie, la plus légére faute; c’est
pourquoi St.-Jean a écrit : Si dizerimus quoniam pecca-
tum non habemus , ipsi nos seducimus et vcr_‘itds in nobis non
est. (1. Jean. 1. 8.) Dieu permet ces taches méme
dans les saints pour les maintenir dans 'humilité et
leur faire entendre que si, malgré leurs bonnes di#po-
sitions et leurs promessés , ils tombent dans de pareil-
les fautes, de méme ils tomberaient dans de plus gra-
ves, sans le soutien dé ‘sa main divine. Aussi, quand
nous avons ainsi failli, nous devonsnous humilier, et,
reconn aissant notre faiblesse , nous recommander con-
tinuellement 4 Dieu, pour qu'il veille sur novs, qu’il
nous préserve de fautes plus graves, et nous déligae
‘des présentes.

‘11. Que faut-il donc eniendre par une Ame titde?
C’est celle qui commet souvent des péchés vénicls vo-



SERMOXS, 179

lontairement el avec.détermination , comme das men-
songes délibérés, des actes d’impatience, des impré-
cations et auties semblables Toutes ces fautes peu-
vent étre évitées aveclaide de Dieu, par une dme ré-
solue a mourir , plutét gue de commettre volontaire-
meat un péc.hé véniel. Ste.-Thérese pensait qu’u
seul péché véniel nous cause plus de dommages gu
tous les démous de I'enfer; aunssi disait-clle 4 ses relii.
ligieuses : Mes filles, que Dieu vous préserve de tout péch
volontaire, pour si {éger gw’il soit. Plusieurs personnes s
plaiguent de ce que le Seigneur les laisse dans un état
de sécheresse ct d'aridité qui n’admet aucune cons
Iation spirituclle. Mais comment voulons-nous gue
Dieu soit libéral de ses faveurs envers nous, quand
nous faisons si pew.pour lui? Nous savons bien que
ces mensonges , ces imprécations ces injures contre
le prochain, ces murmures, quoique n'étant pas
fautes graves, déplaisent néanmoins & Dieu , et nous
ne nous en abstenons pas, et nous voulons que Dien
nous prodigue des consolations ! ‘

11L. Mais, me dira-t-on , les péchés véniels qupls
qu'ils soient ne me priveront pas de la grice de Digu;
ils ne m’eynpéchercent pas de me sauver ; il me s
de me sanver : 1l ma suffit de e sauver, dites-vops?
Mais écoutez St.-Augustin : Ubi diwisti sufficit , ibi|pe~
riis;i. Dés que vous dites : Assez,, 14 vous décidez votre
perte.' Pour bien entendre cette parole de St.-Augus-
tin et juger du péril ols la liédeur jette ceux gui tom-
bent habituellement dans des péchés véniels volon-
taires, sans 8'en occupery sans peuser méme i s’amen-
der, il faut considérer que Phabitude des fautep 1¢-
gtres conduit insensiblement au rejdichement pour
les grayes. Par cxemple, 'habitude de garder dg pe~
tites haincs, co;),du_it a en concevoir de fartes ; 'habi-




180 SERMONS.

tude des petits larcins conduit au vol ; ’habitude de
céder aux affections vénielles envers une personre de
sexe différent conduit aux attachements coupables.
St.-Grégoire a écrit : Numguam illic anima , qué cadit ,
Jjuest. ( Moral. Lib, 24. ) L’ame n’en reste pas a une
premiére chute ; mais elle se précipite tonjours plus
avant. Les maladies mortelles ne commencent pas le
plus souvent par des désordres graves, mais elles
viennent de dérangements légers et multipliés. De
méme ia chute des fimes, dans le péché mortel, estpour
un grand nombre amenée par 'habitude des péchés
véniels; parce que ceux-ciénervent'dme, aupoint que
lorsqu’il survient une forte tentation elle ne peut y ré-
sister et tombe.

IV. Plusieurs ont la bonne intention de ne pas se
séparer de Dieu par un péché mortel ; mais ils se con-
tentent de le suivre de loin, ne tenant point de compte
des péchés véniels ; ils courent le risque de faillir
comme St.-Pierre. Quand Jésus-Christ fut pris par les
soldats, au jardin des Oliviers, St.-Pierre ne voulut
peint Pabandonner , mais il le suivit de loin : Petrus
autem sequebatur eum d longé. (Matth. xxix. 58. ) Mais
arrivé A la maison de Caiphe, 3 peine Paccusa-t-on
d'étre un des disciples de Jésus-Christ, que, saisi de
peur, il le renia trois fois. Le St.-Esprita dit: Qui
spernit modica , paulatim decidet. (Eccl. xix. 21. ) Qui
méprise les petites chutes se laissera facilement un
jour cheoir dans un précipice; parce que, prenant
FPhabitade, comme je Pai dit, de commettre des fautes
légeres, qui déplaisent & Dieu, il ira & la fin jusqu’a
Ioffénser gravement.

V. Le Seigneur a dit : Capite nobis vulpes parvulas ,
gae demoliuntur vineas. (Cant. 1. 13.) 1l ne dit pas :
pf'ene'z les lions, les ours; niais prenez les petits re~



SERMONS. 181

pards : Les lions, les ours épouvantent et chacun se
tient en garde pour n’en pas étre dévoré ; mais les re-
pards ne sont pas redoutés et cependar.t ils font périr
la vigne, en creusant leurs terriers qui déc >uvrent et
sechent les racines. Le péché mortel épouvante une
ame qui a la crainte de Dien; mais si elle s’abandonne
i Yhabitude des péchés véniels, commis sciemient ,
sans désir de s’amender , ces péchés sont les renards
qui feront sécher les racines, c'est-a~dire les remords
de la conscience, la crainte de déplaire 4 Dieu, les
bons mouvements pour s’avancer dansle saint amour;
il ne sera pas difficile alors que 'dme ainsi attiédie ne
soit portée par quelque passion, jusqu’a perdre la
grace. v

V1. Ajoutons que les péchés véniels, habituels. et
vclontaires , non-seulement nous dtent la force de ré-
sister aux tentations , mais encore nous privent des
secours particuliers de Dieu, sans lesquels nous tom-
bons dans des fautes graves. Un moment d’aliention
sur ce point important. Il est cerfain d’une part que
nous n’avous point par nous-mémes ta force suffisante
pour vainere les tentations du démon, dela chair, ct
-du monde ; c’est Dieu seul qui peut empécher nos en-
nemis de nous jnduire en ces tentalions auxquelles
nous ne pourrions que succomber. Aussi Jésus-Christ
nous enseigne-t-il & prier ainsi: Et ne nos inducas in
tentationem ; c’est-a-dire que Dieu nous délivre de ces
tentations qui nous feraient perdre sa grace. Or les
péchés véniels, quand ils sont volontaires ¢t habitucls
nous privent des secours particuliers de Dieu, quinous
sont nécessaires pour conserver sa grice. Je dis néces=
saires, car le concile de Trente condamne ceite pro-
position : Que nous ce pouvons persévérerdanslagrice
sans un secours particulier de Dieu ¢ 8¢ quis diveris



182 SERMONS.

Justificatum, vel sine speciali auzilio Dei in acceptd justitig
perseverare posse , vel cum eo non possc, anathema sit,
{ Sess. vi. Can. 22, ) Ainsi donc, avec le secours ordi-
naire de Dieu seulement, nous ne pouvons nous em-
pécher de tomber en faute grave et nous avons besoin
pour cela d'un secours spécial ; or, te secours spécial,
Dien le refuse avec justice aux dmes égarées, qui
commettent sans remords des péchés véniels nom-
breux et volontaires, et ainsi--elles cessent malheu-
reusement de persévérer dans la grace.

“VIL. Qui est avare envers Dieu, mérite bien que
Dien le soit envers lui: {'ai parcé seminat, parcé et metet.
(2. Cor.. 1x. 6.) Qui épargne la semence récolte
peu. Le Seigneur ne lui prétera que I'aide commun
qu’il accorde A tous; mais. il lai refusera ce secours
spécial, sans lequel, comme je I'ai dit, I"ime né peut
éviter long-temps de tomber dans des fautes graves.
Dieu révéla lui-méme au B. Henri Suzon, celte vé-
rité que les Ames tizdes, qui se contentent de fuir le
péché mortel , mais' s’abandonnent’ sciemmeiit aux
péchés véniels ne peuvent s¢ maintenir dans sa grice.
Le vén. P. Louis'de Pont disait : J’ai comunis beaucoup
-de péchés, mais je wai pas fait teere avec le péché. Malheur
a ceux qui font tréve avec le péché, et qui ne lui font
pas toujours la guerre:-St.-Bernard écrit que celui qui

~ péche, mais déteste safaute, peut un jour Samender
et revenir dans lIa bonne voie; mais qhe site pécheur
ne cherche pas & s'amender, ‘il ira de mal en pis, jus-
qu’a ce qu’il perde la grace de Dieu. Aussi St.-Au-
gustin dit-il que Phabitude des péchés véniels fait sur
Pame leffet de la gale sur le corps et la rend dégot-
tante aux yeux de Dieu, qui 'éloigne de ses embras-
sements : Sunt velut scebies, et nostrum decus ita exter-
minant, ut'd sponsi gmplexibus separent. [S. Augustin.



SERMONS. 183

Hom. L. ¢. 3.) De lavient que 'ame netrouvant plus
sa pourriture et sa joie dans ses exercices de dévotion,
dans 'oraison, la communion, la visite au St.-Sacre-
ment, les abandonne volontiers, et, privée ainsi des
moyens de salut, finit par se perdrer. E

VIII. Ce danger sera encore plus grand pour ceux
qui corﬁmettent ces péchés véniels nombreux par Vef-
fat de quelque passion, comme de 'orgueil, ou de
Pambition ; de la haine ou d’une affection désordon-
née pour quelque personne. St.- Francois d’Assises
disait ¢ne quand le démon alaque quelqu’un.ayant
la crainte de Dieu, il ne lui présente pas de saite
la chaine de V’esclavage , en le tentant pour lui faive
commrettre un péché mortel, dount il aurait horreur et
s’¢éloignerait ; mais, il Penlace d’abord avec un che-
veu, pour en venir plus facilement & l¢ lier avec un fil,
puis avec une ficelle, ensuite avec une.corde et fina-
lement ave¢ une chaine d’enfer qui est le péché mor-
tel et le rend ainsi son esclave. Posons en un exemple:
Quelqu’un nourrira une affection pour une femme .,
et cela d’abord par courto‘isie ou par recounaissance,
ou i cause deses bonnes qualités : puis suivront les
‘cadeaux réciprogques , ensuite les paroies tendres et
enfin , & une nouvelle el plus forte impulsion du dé-
mon , le malheureux-iombera dans le péché mortel ;
il aura le méme sort que ces joueurs qui, aprés avoir
perdu de fortes' sommes, entrainés par leur passion ,
font leur va-tout et perdent tout ce qu'ils possédaient.

IX. Malheureuse 'dme qui se laisse dominer par
une passion! St.-Jaeques dit : Ecee quantus ignis ma-
gnam silvam incendit. ( Juc. n1. 15. ) Une pelite étin-
celle, sielle n’est pas éteinte assez . 1ot, embrase toute
1a forét ; cela veut dire qu’une passion non combattue
entraiue Pame & sa ruine, La passion nous aveugle;;



184 SERMONS.

et quand on est aveugle, on tombe facilement dans
le précipice au moment ol on y pense le moins. On
lit dans St.-Ambroise que le démon étudis quelle est
1a passion qui nous domine, le plaisir qui a pour neus
le plusd'attraits, 2t nous le présentant sans cesse pour
éveiller notre concupiscence, il prépare la chaine qui
nous reliendra dans l'esclavage : Tunc mawime insi-
dialur adversarivs , quando videl nobis passiones aliquas
generari ; tunc fomiles movel , laqueos parat.

X. St.-Chrysostdme assure avoir connu plusieurs
personnes, douées d’nne grande vertu, mais qui, pour
avoir négligé leurs fautes légeres, étaient enfin tombées
dans un abime d'iniquités. Quand le démon voit qu’il
ne peut obtenir tout de nous d’un coup, il se cuntente
de peu a 1a fois , sachantbien que tous ces peu répétés
le conduirnnt a gagner le tout. Nul, dit St.-Bernard ,
de bon ne devient de suite méchant ; ceux qui se pré-
cipitent dans les plus grands désordres ont commencé
d’abord par les plus légers : Nemo repents fit tury issi-
mus ; d minimis incipiunt, qui in mazxime proruunt. ( St.-
Bern. trac!. de Ord. vitae ) Il faut en outre cousidérer
que lorsqu’une dme , aprés avoir été favorisée des lu-
mieres et des graces spéciales de Dicu, sera tombée
en péché mortel, elle n’awra pas faitunesimple chute,
dont elle puisse facilzment se relever, mais qu’slle se
trouvera au ford d'un précipice, dont il lui sera trés-
difficile de sortir pour retourner & Dieu.

XL Le Seigneur, parlant dans I’Apocalypse de celui
qui vit dans la tiédeur, dit : Utinam frigidus esses ! sed
quia tepidus es, reque [rigidus ex , neque calidus, incipiam
te evomere ex ore meo. (Apoc. 1. 15, ) Utinam frigidus
esses , dit-il , ¢'est-2-dire mieux vaudrait pour toi que
tu flsses privé de ma grace, parce qu'alors Pameunde-
ment ne serait plus attendu de ta part; maisla tiédeur



SERMONS. 185

ou tu vis sans désir de tamender fait ue incipam
te evomere, j& cOmMMencerai a te vomir, c'est-a-dire a
t'abandonner comme cet aliment rejeté de la bouche
qu’on aurait horreur d’avaler de nouveau.

X11. Un auteur compare la tiédeur 4 un fidvre étique
gui d'abord n’épouvante guére, parce qu’a peine se
gent-elle ; mais qui est cependant si maligne que pres-
que personne n’en guérit. Cetle comparaison est fort
juste, car latiédeur rend P'ame inseasible aux remords
de la conscience: d’olril arrive qu'aprés étre ainsi de-
venue insensibic awx remords des péchés véniels elle
1e devient plus tard & ceux du péché mortel.

X111, Venons maintenant au remeéde. C’est la chose
difficile entre tuutes que ia guérison de 'ame titde;
il est cependant des remédes pour qai veut bien les
employer. Ft quels sout-ils ? Il faut premiérement
gue I'ame tiede désire soitir de cet état misérable et
si dangereux comme nous 'avous vu ; car si elle n’a
pas véritablement ce désir clle ne s’efforcera pas a
prendre les moyens nécessaires. 11 faut secondement,
se résoudre & fuir les oceasions quinous font pécher,sans
guoi ncus tomberons toujours dans les mémes fautes.
Troisitmement, on doit prier instamment le Seigneur
de nous relever de cet état. Celui qui y est tombé ne
pourra rien par ses propres forces, mais il pourra tout
avee Passistance de Dieu, qui a promis d’exauncer celui
qui le prie. Petite, et accipietis , quaride, ¢t invenietis.
(Luc. x1. 9.) 1l faut prier et pricr sans cesse ; si nous
ceéssons de prier, ncus serous de nouveau vaincus ;
mais si pous priens constamunent nous obtiendrons
enfin la victolre.



186 SERMONS.

SERMON XX.

POUR LE DIMANCHE DES RAMEAUX.

De I’habitude du péché.

Ite in castellum , quod contra vos est , et stalim invenietis
asinwm nlligatam, (Matth. xx1. 2.)

Notre Seigneur ayant résolu en ce jour d’entrera
Jérusalem, afin d’y étre reconnu et confessé pour le
Messie promis el envoyé de Dieu pour le salut du
monde, ordouna & ses disciples d’aller vers un cha-
teau, ou ils trouveraient une anesse attachéq,(imenietis
asinam alligatam ) qu’ils détacheraient et ameneraient
vers lui. St.-Bonaventure explique ainsi ce passage :
Asina aglligata denotat peccatorem ; suivant ce que dit le
Sage que I'impie est lié et enchainé par son péché
méme * Iniguitates sue capiunt impium, et funibus pec-
catorum suorum consiringitur. (Prov. v. 22.) Or comme
Jésus-Christ ne pouvait monter sur P'dnesse qu’elle ne
it détachée de ses liens, de méme il ne peut habiter
dans une ame retenue dans les liens du péché. Si
donc, mes chers auditeurs, il se trouve parmi vous une
ame enchainée par I'habitude du péché ; qu’elle en-
tende cette parole que le Seigneur lui adresse aujour-
Qhui : Solve vincula colli tui , captiva filia Sion. (Isa.
xi1, 2.) Dégage-toi, ma fille, de cette chaine du péché
qui te rend esclave du démon, et bate-toi de le faire
avaat que I'habitude du mal prenne un tel empire sur
toi qu’elle tempéche de amender et te tonduise a ta’
perte éternelle. Dans ce dessein, je vais aujourd’hui



SERMONS, 187

démontrer les mauvais effets de ’habitude du péché;
je divise en trois points ce que je vais en dire.

I** Point. Elle aveugle Vesprit.

II* Pont. Elle endureit le caeur.

IIT* Point. Elle affaiblit nos forces.

PREMIER POINT.

D’habitude du péché aveugle l'esprit

I. St.-Augustin s’exprime ainsi sur le péché ha-
bituel: Ipsa consuetudo non sinit videre malum , quod fa-
ciunt, L’habitude du péché aveugle les pécheurs et ne
Jeur permet plus de sapercevoir ni du mal qu’ils font
ni de la ruine ol il les entraine; nous vivons alogs
comme s'il 1’y avait ni Dieu, ni paradis: ni eufer,
ni éternité. Peccata (continue le saint docteur) guameis
horrenda, cum in consuetudinem vemiunt , parva aut nulla
esse videntur. Les péchés les plus énormes, quand ils
sont devenus habilnels, nous paraissent l‘égers et ne
semblent plus méme des fautes et comment I'dme
pourra-t-elle les éviter, quand elle ne sentira plusleur
gravité et le mal qu’ils lui causent. .

IL. St.-}érdme dit que les pécheurs d’habitude ont
perdu toute honte; Ne pudorem gyidem habent in delic-
tis. Une certaine honte accompagne naturellement le
péché, mais elle se perd enfin par habitude. St.-
Pierre compare le pécheur d’habitude 4 un pourceau
qui se vautre dans son fumier : Sus lota in volutabro
luti. (2. Petr. 1. 22.) La fange lui ceuvre hientdt les
yeux et de-1a vient que ceux qui vivent ainsi, au lien
de s’attrister et de rougir de eurs souillures , s’en ré-~
jouissent et s'en font méme gloire : Quasi per riswmn
stultus operatur scelys (Prov. x, 23.) Letantuy cum ma-



188 SERMONS.

lefecerint. (Ibid. 11. 14.) Aussi les Saint. demandent
sans cesse & Dieu de les éclairer, sachaut que sans
cette lumiére iout homme peut devenir le plus coupa-
ble du monde. Et comment tant de chrétiens, assurés
pour:ant par la foi qu’il est un enfer et un Dieu juste
qui ne peut manquera .punir le mal, cortinuent-ils &
vivre dansle péchéjusqu’a la mort, et se damnent-ils?
Egcecavit illos malitia eorum. (Sap. 1. 21.) Le péché
les aveugle, et c’est par i qu'ils se perdent.

111, Nous lisons dans Job que le pécheur d’habitude
se remplit de vices : Ossa ejus implebuntur vitiis, (Job.
xx. 11.) Tout péché apporte un degré d’aveuglement
a Pesprit et quand les péchdés se multiplient par 1’ha-
bitude , I'aveuglement croit avec eux. Un vase plein
de terre, ne peut recevoir les rayons du soleil ; ainsi
la lumiére de Dieu ne peut pénétrer dansle cceur plein
de vices, et lui faire connattre le précipice o1 il va tom-
ber. Le pécheur habituel, privé de la lnmiere, va de
faute en faute , sans penser & s’amender : In circuitu
impii ambulant. (Psalm. xt. 9.) Le malheureux, tembé
dans la fosse obscure de I'habitude du péché, ne
pense qu'au péché, ne s’occupe que du péché et ne
le voit plus comme un mal. 1l devient enfin comme
les bétes, privées de raison, qui ne connaissent et ne
suiveut que les appétits des sens. Et homo, cum in ho-
nore esset, non inlellexit ; comparalus est jumentis insipien-
tibus , el similis factus est illis. (Psalm. xLvun, 13.) De
la vient ce que dit le sage : I'mpius cum in profundum ve-
nerit , contemnit. (Prov. xvn. 3.) St.-Chrysostéme ap-
plique ce passage au pécheur d’habitude, qui, enfern:¢
dans cette fosse obscure, méprise tout, dédaigne les
prédicatious, les avertissements de Dieu, les correc-
tions, les censures et I'enfer et Dieu méme: qui de-
vient enfin semblable a ce vautour vorace, qui acharné



SERMONS, 189

sur un cadavre qu’il dévore, préfére se laisser tuer par
les chasseurs, que de Jacher sa proie.

1V. Tremblons, mes fréres, comme David, lorsqu’il
disait : Neque absorbeat me profundum , neque urgeat su-
per me puleus o3 suum. (Psalm. Lxviu. 16.} Si queiqu'un
tombe dans un puits, tant que entrée du puits reste
ouverte, il peut espérer d’en sortir, mais si elle vient
A étre bouchée, il est perdu. Ainsi le pécheur , tombé
dans P'habitude du mal, voit ses péchés répétés, fer-
mer continuellement la bouche du puits, qui, une
fois fermée entitrement, le sépare de Dieu, dont i}
reste abandonné. Pécheur, mon f{rére, si vous étes re-
tenu dans 'habitude de quelgue péché, hatez-vous de
sortir de ce puits d’enfer, avant que la bouche en soit
fermée, je veux dire avant que Dien vous prive com-
pletement de sa lumitre et ne vous abandonne ; car
cet abandon déciderait votre damnation éternelle.

DEUXIEME POINT.
L’habitude du péché endurcit le cceur.

V. Non-senlement I'habitode du péché aveugle Ies-
prit; mais encore elle endurcit le coeur du pécheur.
Cor ejus indurabitur tanquam lapis , et stringetur quasc
malleatoris incus. (Job. xu1. 15.) Par Vhabitude du pé-
ché, le ceeur devient comme la pierre et au lien d’é-
tre touché et attendri des inspirations de 1a grace, par
les prédicaticns, par la pensée de la justice de Dieu ,
des pcines Ges damnés, de la passion de Jésus-Christ,
il ¢endurcit davantage, comme Venclume sous les
coups de marteau ; Stringelur quasi malleatoris incus,
St.~Auguslin écrit : Cor eorum fit durem adversus im- -
brem gratie , ne fructum ferat. Les avertissements de
Dieu, les remords de la conseience, les terreurs de



190 SERMONS.

la justice de Dieu, sont comme une pluie de grice;
maissi le pAcheur d'habitude, au lieu de tirer les fruiis
de ces bienfaits en gémissant sur ses iniquités et cher-
chant a s’en guérir, persévére dans le péché. Son
cceeur n’en devient que plus dur; et c’est 13 un signe
certain de damnation, comme dit St.-Thoinas de Vil-
leneuve : Induratio damnationis indicium. En effet » Pes-
prit étant aveuglé et le ceeur endurei, le pécheur vi-
vra jusquw’aubout dans son obstination, selon le terri-
ble pronostic de U'Esprit-Saint : Cor durum habebit malk
in novissimo. (Eccl. n1. 27.)

- V1. A quoi servent d un tel pécheur les confessions,
aprés lesquelles il retombe aussitdt dans les mémes
fautes ? St.-Augustin dit : Qui pectus tondit et non corri-
git, peccata solidat , non tollit, Quand tu frappes ta poi-
trine devant un confesseur, et que cependant tu ne
tamendes pas, et n’¢vites pas les occasions de péché,
alors, dit le saint, tu ne déracines pas tes mauvais
penchants, tu les consolides et les rends plus vivaces,
¢est-a-dirc, que tu-te plonges dans l'obstination. In
circuitu impii ambulant. (Psalm, xi. 5.) Telle est la vie
misérable des pécheurs, passée a parcourir un cercle
d’iniquités; ¢'ils ’en écartent un peu, ce n’est que
pour y retourner & la premitre occasion. C’est a eux
que St.-Bernard pronostique unedamnationcertaine :
¥ & homini qui sequitur hunc circuitum. (Serm. 12. sup.
psalmos.)

VIil. Mais non, dira un jeune homme, je veux m’a-
mender plus tard , et me donner sincérement a Dien.
Et si Phabitude du péché prend Pempire sur vous,
quand vousamenderez-vous? Le Saint-Esprit nous en-
seigne que celui qui, étant jeune, contracte habitude
du péché, ne la quittec pas, méme dans la vieillesse :
Adolescens juxtd viam suam, etiam cum senuerit, non re-



SERMONS. 191

cedet abed. (Prov. xxu, 6.) On a vu des pécheurs
d’habitude commettre encore les mémes fautes en ap-
prochant de la mort. Le P. Recupito raconte quun
homme condamné & mort et marchant au supplice,
aper¢ut une jeune fille et congut méme en ce mo-
ment de mauvaises pensées. Le P. Gisolfo rapporte
pareillement qu’un blasphémateur, condamné au gi-
bet, dans le moment ou repoussé de 1’échelle il se sen-
tit serrer la gorge, exhala son &me avec un horrible
blasphéme. '

VITL. Cujus vult (Deus) miseretur , et quem vult indu-
rat. (Rom. i1x. 18.) Dieu use dc miséricorde jusqu’a
un certain point, passé lequel il endurcit'le coeur du
pécheur. Comment P'endurcit-il ? St.-Augustin nous
Pexplique : Obduratio Dei est nolle misereri. Ce n’est
pas que le Seigneur endurcisse lui-méme le pécheur
obstiné , mais en punition du mépris qu'il a marqué
pour ses bienfaits, il lui retire le secours de sa grice ;
et ainsi son ceeur reste dur et se pétrifie. Non obdurat
Deus cor impertiendo malitiam , sed non impertiendo mise-
ricordiam. Dieu n’endurcit pas son cceur en y versamt
P’obstination , mais en lui refusant sa miséricorde,
c’est-a-dire la grace efficace pour opérer sa conver-
sion. Quand le soleil s’éloigne de la terre, P’eau géle
etse durcit.

IX. L’endarcissementdu ceeur qui est I’obstination
ne se¢ produit pas dit St.-Bernard, tout d’un coup,
mais peu 4 peu, en sorte qu’a la fin le ceeur devient
si dur qu’il n’est plus sensible aux menaces et que les
corrections ’endurcissent encore davantage : Paulaiim
in cordis duritiam itur ; cor durum non minis cedit , flagel-
lis duratur. 11 arrive aux pécheurs d’habitude ce que
dit David : 4b increpationetud, Deus J acob, dormitaverunt.
(Ps. pxxv. 7.) Les tremblements de terre, les coups de



192 SERMONS.

foudre, les morts subites n’effrayent pas un tel pé.
cheur : au. lieu de I'éveiller , de Iri faire ouvrir les
yeux sur sop état misérable, il s2mble qu’ils augmen-
tent ce sommieil mortel, ol il reste plongé pour sa
perte.

TROISIEME POINT..
L’habitade du péché affaiblit nos forces.

X. Concidit me vulnere super vulnus ; irruit in me quasi
gigas. (Job. xvi. 15.) St.-Gréguire paiaphrase ainsi ce
texte : Le gremier coup que regoit’l_m homme assailli
par un ennemi, ne le met pas hors de combat ; mais
s'il en recoit wn second, un troisitme, i perdra ses
forces et enfin la vie. Tel est l'effet du p;éché s ala
premiére ou seconde fois que 'dme en est frappée, il
lui reste encore quelque force , provenant toujours de
la grace divine; mais si elle continue & pécher, le
mal devenu habituel , irruit quasi gigas, est alors pour
elle un géant auquel elle ne peut résister. St.-Bernard
dit'que le pécheur d’habitide ressemble & un homme
reuversé sous une énorme pierre et ¢ui, ne pouvant
la soulever, se remetira difficilement debout : Difficile
surgit quem moles mala consuetudinis premit. .

- XI. St.-Thomas de Villeneuve a écrit que ’dme
privée de la griace de Dien ne peut rester long-temps
sans commelire de nouveaux péchés : Anima d gratid
destituba, did evadere ulteriora peccata non potest. (Cone.
w. in dom. 4. quadrag. ) Et St.-Grégoire , sur ce pas-.
sage de David : Pone illos ut rotam , et sicut stipulam
ante faciem venti. (Ps. rxxxn. 14.) Voyez, dit-il,
comme une paille est emportée au moindre vent ;
ainsi le pécheur, qui, avant d’avolr contracté I'habi-



SERMONS. 193

sude du péché pouvait résister quelque yemps, des
quescette habitude est prise, céde & la moindre ten-
tation de péché et fait chute sur chute. Les pécheurs
d’habitude, cemme 'écrit St.-Chrysostdme, sont tel-
Jement faibles contre les attaques du démon, que
souvent ils sont comme contraints & pécher contre
Jeur volonté méme, entrainés par la force de l’ixabi—
tude : Duruest constfetudo,quaz non nunqudm nolentes com-
mittere cogit illicita. Et cela, parce qu’au sentiment
du méme St.-Augustin, Fhabitude du péché devient
avec le temps uue certaine nécessité de pécher. Dum
consuetudini non resistilur , facta est necessitas.

XII. St.-Bernardin de Sikenne ajoute que I habi-
tude se tourne en nature ; Usus vertitur in naturam. Et
d¢s lors le péché devient, pour le pécheur d’habitude,
aussi nécyssuire que la respiration pour la vie du
corps; et il en est entitrement esclave. Je dis esclave.
ly a des serviteurs qui servent moyennant un salaire.
Les esclaves travaillent par force et sans étre payés.
C’est A ce dernier degré gue parviennent les pécheurs
#’habitude, car ils péchent souvenl sans aucune satis-
faction, sans avoir & peine occasion de pécher en
vrais esclayes du démon. St.-Bernard les compare
aux moulins d vent, qui continnent a faire tourner la
meutle alors qu’il n’y a plus de grain A moudre, c'est-
a-dire, que sans occasion présente, ils continuent &
pécher, au moins par maavaises pensées. Les mal-
heurcux, dit St.-Chrysostdme, privés du secours
divin , n’agissent plus d’aprés leur volonté , mais
Q’apres celle dn démon : Homo, perdito Deiauxitio , non
quod vult agit, sed quod diabolus.

XI11. Ecoulez, & ce sujet, ce qu’un auteur raconle
étre arrivé dans une ville d’Italie. Un jeyne homme

X1V, 18



194 SERMONS.

adonné A un vice habituel, bien que rappelé plusieurs
fois par la voix secrete de Dieu, et averti par d'aulres
de changer de vie, persévérait dans son péché. Un
jour le Seigneur frappa sous ses yeux une de ses
sceurs de mort subite. Cela le toucha pour un mo-
ment; mais a peine fut-elle ensevelie , qu’il oublia la
lecon, et retourna A .son mauvais penchant. Deux
mois aprés la mort de sa sceur, il fut lni-méme alité,
malade d’une fitvre lente : il fit alors appeler un
prétre et se confessa, mais avec tout cela, il s’écria
un jour : Malheur & moi! je reconnais trop tard
toute la rigueur de la justice divine! et s’adressant
" au médecin il lui dit : Ne me fatiguez plus de re-
medes, car mon mal est incurable et je sens qu’il me
méne au tombeau. Puis, se tournant vers ceux qui
I’entouraient : Sachez, dit-il, que comme il n’y a
plus de remeéde pour mon corps, il n’y en a pas non
plus pour mon dme, qui estdévolue & une mort éter-
nelle. Diew m’a abandonné, je le vois 4 I'endurcisse-
ment de mon ceeur. Quelques amis pieux cherche-
rent & ranimer sa confiance en la miséricorde de
Dieu, mais il répétait toujours : Dieu m’a abandonné.
Celui qui raconte ce fait ajoute que se trouvant lui-
méme seul avec ce malheureux jeune-homme, il lui
dit : Prenez courage, unissez-vous a Dieu; prenez le
saint viatique, et que le jeune malade lui répondit :
Ami, vous parlez & une pierre; la confession que j’ai
faite a été nulle et sans contrition; je ne veux pas de
confesseur, je ne veux pas de sacrements, ne me por-
tez pas le viatique,parce que ce serait me dounner lieu
de faire un scandale. L’auteur le quitta tout affligé et
peu aprés étant revenu pour le voir, les parents lui
dirent que la nuit précédente il était mort,sans aucun
secours spirituel, ef ils ajoutérent que, pres de la



SERMONS, 195

chambre du malade, on avail entendu des hurlements
épouvantables.

XIV. Yoila la fin qui altend les pécheurs d’habi-
tude. Pécheurs, mes fréres, si vous vous trouvez dans
les liens dune habitnde coupable , hatez-vous de
faire une confession générale ; car les voties jusywici
ne peuvent guére avoir é1€ buanes. Sortez prompte-
ment de Pesclavage du démon. Ecoutez ce que vous
«dit VEsprit-Saint : Ne des annos iuos crudeli. (Prov.
v. 8. )_Pourquoi voulez~-vous continuer 4 servir un
maitre aussi cruel que le démon, votre ennemi, qui
vous fail mener une vie si matheureuse,pour vous en
procurer nne plus malkeurense encore, dans U'enfer,
pendant toute Féternité ? Luzare, exi fords : cortez de
cette fosse du péché ; venez vous donner 4 Dieu qui
vous appelle et vous tend les bras pour vous embras-
ser, i vous refournez & ses pieds : Ah 1 tremblez que
ce ne soit son dernier appel, dont le mépris entrai-
nera votre damnation,

SERMON XXI.

POUR LE DIMANCHE DE PAQUES.

‘Du malheureux état de rechute,

Notlite expavescere : Jesum nqueeritis Nazarenum cruci-
fixum ; surremit, non est hlc. (Marc. xvi. )

FPesptre, chrétiens, mes fréres, que dans ce saint
jour de Paques ol Jésus-Christ est ressuscité , vous
¢tes aussi ressuscités de la mort du péché par la con-
fessicn. Mais prenez garde & ce que dit St.~Jérdme,



196 SERMONS.

que beaucoup commencent bien ¢t que peu pers¢-
vérent : Incipere multorum est , perseverare paucorum,
D’un autre coté, le St.-Esprit nous avertit que ce
p’est pas un commencement de bonne vie, mais la
persévérance qui nous sauve : Qui perseveraverit usque
in finem, hic salvus erit. (Matth. xx1v. 13.) La couronne
du paradis, dit St.-Bernard, est seulement promise a
ceus qui commencent; elle n’est donnée qu’a ceux
yui perséverent : Inchoantibus premium promittitur ,
perseverantibus datur. {Serm. 6 de modo bene viy. ) Or,
mes fréres, puisque vous étes résolus 3 vous donner
a Dieu ., écoutez ce que vous dit IEsprit-Saint : Fili,
accedens ad servitutem Dei, prepara animam ad tentatio-
nem. (Eecl. 11. 1.) Ne croyez pas qu'il n’y a plus de
teniations pour vous. Apprétez-vous au contrairc
i combattre et gardez-vous de retomber dans les
mémes fautes dont vous vous étes confessés; car si
vous'perdez de nouveau la grice de Dieu, il vous
sera bien difficile de la récupérer. Et voild ce que je
veux vous mon;rer aujourd’hui ; I’état malheureux de
la recherche , ¢’est-a-dire, de ceux qui commettent
de nouveau les mémes fautes qui leur ont été remises
dans la confession.

I. Quand vous vous étes confessés, chrétiens, mes
fréres , Jésus-Christ vous dit conme au paralitique :
Ecce sanus factus es; jum noli peccare, ne deterius tibi con-
tingat. (Jean v. 14. ) Par la confession votre dme a été
guérie ; elle est guérie, mais non sauvée encore; car
si vousretournez aupéché vous la perdrez de nouveau,
et le mal de la rechute sera bien plus grand que celui
des chutes précédentes. Audis, dit St.-Bernard, reci-
dere , quam incidere, esse deterius. Si, aprés avoir é1é
guéri d’une maladie mortelle, onVvient 4 y retomber,
lcs forces sont tellement épuisées que cette fois il est



SERMONS. 199

impossible de se rétablir. 1l arrive de méme & ceux qui
retombent dans le péché : revenant ainsi i ce qu’ils
avaient vomi , c’est-a-dire reprenant les péchés qu’ils
avaient comme vomis, dans la confession, ils restent
tellement faibles gu’il daviennent le jouet du démon.
St.-Anselme dit que Pennemi des hommes acquiert
sur nous un tel empire par les rechutes, quijl nnus
fait ensuite tomber et retomber, comme il lui pluit, en
sorte que nous deveuons semblables & ces oiseaux de -
yenus le jouet des enfants, quileur permettent de s'¢-
lever de terre de temps en temps, mais qui les ra-
meuent guand ils veulent, en tirantle til qui lesretiext.
Ainsi fait le démon de cenx qui retombent : Sed guia
-ab hoste tenenlur , voluntes in eadem vitia dejiciuntur.

IL. Nous lisous dans St.-Paul que les ennemis que
nous avons & combattre ne sont pas des hommes de
chair et de sang comme nous, mais des princes des
enfevs : Non est nobis colluctatio adversds principes et po-
testates. ( Ephes, v1. 12. ) Et par la il nous avertit que
nous ne sotnmes pas assez forts pour résister aux puis-
sances infernales, et que le secours divin nous est ab«
solument nécessaire, sans quoi wous serions toujours
vaincus. Au contraire, quand Dieu nous aide, tout
nous est possible et nous triomphons, disant avec le
méme Apotre : Omnia possum in eo, qui me confortat,

( Philip. 1v. 12. ) Mais ce secours, Dieu ne accorde
qu’a ceux qui le lui demandent par la pri¢se : Petile
et accipielis, querile et incenietis. { Matth. vui. 7. ) Celui
quine ledemande pas ne 'obtient. pas. Aiusi donc, ne
ncus fions pas a nos bonnes résolutions; si nous y
cherchons notre appui nous sommes perdus ; mais
quand nous serons tentés de refomber daus le péché,
-rapportons toute notre confiance au secours de Dieu,
qui exauce toujours celui qui le piie.



198 SERMONS

111, Qui stat, videat ne cadat, (1 Cor. x. 12.) Celui
gui est rentré en grace avee Dieu, doit, comme dit
ici St.-Paul, éire attentif A ne pas tomber dans le pé-
ché, surtoul si auparavant il avait commis des péchés
mcrtels; parce que la rechate de celui qui avait déja
perdu la grace rend son ¢tat présent pire que le pre-
mier : Et fiunt novissima hominis illius pejora prioribus.
( Luc. x1. 26. )

IV. On lit dans I’Ecriture que I'ennemi sacrificabit
( totum ) retisuce.... el cibus ejus electus. (Habac. 1. 16.)
Ce que St.-J¢éréme explique, en disant que le déinon
cherche a prendre tous les hommes dans ses filets, pcur
les sacrifier a la justice divine, en opérant leur dam-
nation; et cependant il ne laisse pas d’enlacer de nou-
velles chaines, ces hommes déja pris, en leur faisant
commettre de nouveaux péchés; mais, cibus ejus electus,
la proie qu’il préfere , ce sont ceux qui s¢ sont recon-
ciliés avec Dieu ; avec ceunx-ci il redouble d’efforts et
de tentations, pour les ramener & l'esclavage et leur
faire perdre le bien qu'ils avaient acquis. St.-Denis-le-
Chartreux écrit : Quanto quis fortids nititur Deo servire,
tanto acrids contra eum seevit adversarius. Pius un chré-
tien s’unit a Dieu et.s’efforce de le servir, plus I'en:-
nemi redouble de rage et cherche a rentrer dans son
ame, d’ou il a £1é chassé, disant, comme on le lit dans
St.-Luc : Cum immundus spiritus exierit ab homine, que-
rens requiem , et non inveniens, disit < Recertar in domum
meam, undé exivi. ( Luc. x1. 24, ) Et «'il parvienta y
entrer il 'y rentre pas seul , mais avec des compa-
gnons, pour s’y mieux tenir, en sorte que cette seconde
captivité de Pame est pire que la premiére : Tunc ta-
dit, etassumit septem alios spiritusqe;]uiore.s se, 6t ingressi,
habitant ibl, et fiunt novissima pejora priovibus. ( Luc.

x1. 24. )



SERMONS. 199

V. D'un autre coté Dieu s'irrite davantage de la re-
chute d'un ingrat, que son amour avait rappelé et
pardonné, et qu’il voit, oubliant la miséricorde dont il
avait usé envers lui, s’abandonner de nouveau et re-
poncer & sa grace : 87 inimicus meus maledizisset mihi,
sustinuissem utique.... L vet 0, homo unanimis, dux meus,
et notus meus, qui simul mecum dulces capiedas cibos.
( Psal. 1av. ex vers. 13. ) Dieu dit ainsi : Si {’avais été
offensé par un ennemi, j'en aurais moins d’indigna-
tion, mmais voir que tu te }ournes contre moi, toi a
qui javais rendu mon amour, que i’avais fait asseoir 4
ma table et mourri de mes propres chairs, cela m’ir-
rite davantage et me porte & te punir. Ah ! malheu-
reux, celui qui de 'état d’ami de Dieu, dans lequel il
recevait tant de graces, passe volontairement a celui
de son ennemi ! 1l sera bienfét atteint du glaive de la
vengeance divine : Et qui transgreditur d justitid ad
peccatum , Deus paravit eum ad rompheam. ( Eccl.
xxvi. 27. ) Romphea siguifie une longue épée.

VI. Quelqu’un répondra: Mais si je retombe, je me
releverai prom plement, car j’ai dessein de m’en con-
fesser aussitot. A celui-la, il arrivera comme 4 Sam-
son, qui, trompé par Dalila, et dépoujjl¢ dela cheve-~
lure qui faisait sa force, disait en s’éveillant : Egrediar,
sicut unle feci , et me excutiam; nesciens 5 ajoule VFeri-
ture, quod recessisset ab eo Dominus. (Judic. xvi. 20. )
Tl comptait se délivrer desmains des Philistins comme
il avait fait jusques-la, mais, privé de sa force, il fut
réduit par eux en esclavage ; ils lui crevérent d’abord
les yenx et le renfermérent chargé de chatnes dans
une prison. Ainsi le pécheur, apréssarechute, per'd la
force de résister ayx tentations, parce que recedit ab go
Dominus : Le Seigneur V'ebandonae, it le prive Qe’ son

\



200 SERMONS.

secours, sans lequel il ne peut résister, et ainsile mal-
heureux reste aveuglé et plongé dans son péché.

VII. Nemo mittens manum suam ad aratr um , et respi-
ciens retré , aplus est regno Dei. (Luc. 1x. 52.) Clest
I'image du pécheur de rechute. Remarquez bien cette
parole Nemo : Personne, dit Jésus-Christ, qui veul me
servir, et qui se vetourne en arriére, n'est apie i
entrer en paradis. Origéne dit qu'ajouter un péché i

“un autre, c’est ajouter un coup & un autre coup regu :
Cum peccatum peceato adjicitur , sicul vulnus vulneri.
(Orig. iom. 1. in Psalm.) Si quelqu’un recoit un
coup violent sur un membre, assurément ce membre
n’aura plus Ja méme vigueur; mais s'ill en regoit en-
core un second, le membre perdra toute sa force,
tout mouvement, sans espoir de les veir repaiire.
Yoild le grand mal que la rechute canse a 'dme,
c’est de Paffaiblir, de la rendre impuissante contrs
les tentations; aussi St.-Thomas dit il : Remissd culpd
remancnt dispocitiones ex pracedentibus actis causate.
(St.-Thom. 4. p. q. Lxxxvs. art.5.) Tout péché,méme
pardonné, laisse tunjoursla blessure causée par la faute
précédente : tellement que si, 4 la blessure ancienne,
il s’en ajoute une nouvelie, celle-ci affaiblit ’Ame, an
point gue sans une grice spéciale et extraordinaire
da Seigneur, il lui est impossible de résister aux
tentations.

VHI. Tremblons donc, mes chers fréres, Jde re-
tomber dans le péché, et n’abusons pas de la miséri-
corde de Dieu pour continuer & 'offenser St.-Augus-
tin dit : Qui penitenti teniam promisit, nulli penitentiam
promisit, Dien, il est vrai, a promis de pardonner a
qui se repentirait, mais il n’a promis & personne de
lui fajre Ja grace de se repentir. La contrition est u n

pur don de Dieu; s'il vousla refuse,comment vous re



SEAMONS. 201

ntivez-vons ? et, sans repcntir, comment pouvez-
vous étre pardonnés ? Et prenez garle que 'on ne se
joue pas de Diew: Nolite errare, Deus now irridetur.
(Galat. 1. 7.)St.-Isidore dit que celmi qui retombe
dans le péché dont il a fait pénitence, n’est plus péni-
tent, mais qu’il se joue dz Dieu. Irrisor et non peni-
tens est, qui adhuc agit quod penitet. (St.-Isid. De
summo bono.) Ajoutez ce motde Tertullien : Que 14 ou
il n’y point ainendement, il n’y a pas eu de repentir
vétitable. Ubl emendatio nulla , panitentia vana. ( Tertull.
de peenit. )

IX. St.-Pierre préchait ainsi : Panitemini, et con-
vertimini , ut deleantur peccata vestre. (Act. xur. 9.)
Plusieurs se repentent, mais ils ne se convertissent
pas; ils ont quelque remords de leur vie déréglée,
mais ils ne reviennent pas sincérement a Dieu. Ils se
confessent, ils frappent leur poitrine, ils prometteut
de s’amender, mais ils ne forment pas une ferme
résolution de changer de vie. Celui qui forme réelle-

" ment une telle résolution, y persévére, ou au meinsse
maintient-il- long-temps en état de grice. Mais ceux
qui, aprés la confession, retombent aussitét, font veir,

~comme dit St.-Pierre, qu’ils se¢ sont repentis, mais
non convertis, et ils arrivent a Ja fin a une mort
funeste.St. -Grégoire écrit : Plerumque mali sic compun-
guntar ad justitiam , sicul plerumque boni tentatur ad cul-
pam. (Past. p. 3. Adron, 31. ) Il entend dirve par la,
que de miéme que les Justes éprouvent souvent des
mouvements vers le mal. et néanmoins n: péchent
pas, parce que leur volonté y est toute contraire;
aussi les pécheurs ont des mouvemecuts vers le-bien,
mais qui ne sufficent pas & déterminer leur conver-
sion. Le Sage nous avertit que la miséricorde de Dieu
n'est point acqaise a celui gni seulement conlesse ses



202 SERMONS.

péchés, mais a celui qui,en méme-temps,s’en détache:
Qui autem confessus erit scelera sua, et reliquerit ea,
misericordiam consequetur. (Prov. xxvnn 13.) Celni
donc qui, aprés la confession , continue & pécher,
n’obtiendra point miséricorde, mais mourra victime
de la divine justice ; comme it arriva 4 un jeune
homme en Angleterre , suivant ce qu’on trouve dans
Phistoire de ce pays. Il ¢tait possédé d’une passion
déshonnéte ,dans laquelle il\retombait sans cesse, se
confessant et retombant toujours; arrivé a I'article de
ia mort, il se confessa de nouveau ct parut mourir
avec les sigues du salut. Mais pendant qu’un saint
prétre célébrait, ou se préparait a célébrer Poffice,
pour le secours de son dme, le jeune homme lui
apparut et lui dit qu'il était damné; il ajoata qu'a
Yiustant méme de sa mort, saisi d’'une mauvaise
pensée, il s'était senti comme forcé d’y adhérer, ce
qw’il avait fait comme par le passé, et s'était ainsi
perdu.

X. 1l n'y a donc point de remede, de salut pour
celui qui retombe ? Je ne dis pas cela, mais je dis
comme les médecins qui ont pour maxime : In ma-~
gnis morbis , d magnis initium medendi sumere oportet.
Dauis les grands maux il faut employer les grands re-
medes. Le pécheur en récidive doit, pour se sauver, em-
ployer les plus grands efforts pour se remettre dansla
voie du salul. Regnum celorum vim patitur , st violenli
rapiunt illud. ( Matth. x1. 12.} Et surtout au commen-
cement de sa nouvelle vie, il doit se faire violence
pour extirper ses mauvaises-habitudes et en acquérir
de bonnes ; parce (ue labonne habitude lui rendra fa-
cile ¢t méme agréable P'obéissauce aux préceptes di-
vins. Le Seigneur révélaa Ste.-Brigitte, que pour ceux
qui souffraient aveccourage les premiéres pigires des



”
SERMONS. 209

épines qui se rencontre dans la révolte des sens, dans
fes efforts pour fuir les occasions de mal faire, et pour
rompre un commerce dangereux, ces épines avec le
temps deviennent des roses. ’

X1, Mais pour metire ce conseil 3 exécution et me-
per une vie réguliere, il faut en prendre les moyens,
‘ouon n’avance i rien. Au matin, des le réveil, on doit
adresser a4 Dieu des actes de remerctment et d’amour,
et lui offrir les travaux de la journé; et surtout renou-
veler la résolution de ne plus offenser Dieu, en priant
Jésus-Christ et sa sainte Méere de nous préserver du
péché pendant ce jour. On fera eénsuite Poraison et on
entendra lamesse. Puis,dans le courantde la journée,
on fera des lectures spirituelles eton visitera le Saint-
Sacrement. Le soir, enfin, on récité le rosaire et un
faitson examen de conscience. On fréquenterala sainte
table, au moins chaque semaine, ou plus souvent,
snivant le conseil de son directeur, qu’il faut svivre
scrupuleusement. C’est encore urte pratique éminem-
ment utile de faire chaque année ses exercices spiri-
tuels dans une maison religicuse. Ou doit honorer
chaque jour la mére de Dieu, par quelqne dévotion
particulitre, et en jedinant tous les samedis. La trés-
Sainte-Marie est appelée la mére de persévérance, et
clle promet la persévérance a qui la sert : Quioperan-
tur in me, non peccabunt. { Eccl. xxiv. 8. ) Par dessus
toutil fant,des le matin, demander a Dieuet 4 la bien-
heureuse Vierge le don de persévérance et spéciale-
ment au moment des tenlations, invoquant alors les
noms de Jésus et de Marie, tant que la tentation per-
siste. Heureux qui fera toutes ces choses et qui pa-
raftra ainsi devant Jésus-Christ, quand il viendra pour
le juger : Bealus iile servus, quem , cihin 1enerit Dominus,
invenerit sic favientem. ( Matth. xiv. 46. )



204 SEBMONS.

SERMON XXII.
POUR LE PREMIER DIMANCHE APRES PAQUES.

De la fuite des occasions du péché.

Cum fores essent clause , ubi erant discipuli congregati ,
venit Jesus, et stelit in medio eorum. ( Jean. xx. 19.)

Nouslisons dans I’£ivangile de ce jour que les Apdtres
¢tant rassemblés dans une maison, Jésus, déjd ressus-
cité, y entra, bien que les portes fussent fermées, et se
p-aga avJnilieu d'eux : Cum fores essent clause. ... venit
dJesus et stetit in medio eorum. St.-Thomas, sur ce pas-
sage, dit que le Seigneur, par un sens mystique, veut
par la nous faire entendre qu'il n’entre point daus les
admes, gu'elles ne tiennent fermées les portes des sens:
Mistick per hoc datur intelligi , quod Christus nabisapparet
quando fores, id est sensus sunt clausi. Si donc nous vou-
lons que Jésus-Christ habite dans nos dmes, il faut
que nous tenions fermées les, portcs de nos sens a
toutes les occasions de péché ; autrement le démon
nous rendra ses esclaves. Et ce que je veux vous ds-
montrer aujourd’hui , c'est le grand danger que
courent ceux qui ne fuyent pasles occasions de péché.
I. Nous voyons dans I'Ecriture que le Christ est res-
suscité, et que Lazare est ressuscité aussi; maisle Christ
est ressuscité pour ne plus mourir , comrme le remarque
-PApoélre : Christus resurgens ex mortuis jam non moritur.
( Rom. v1. 9. ) Lazare, aucontraire, est mort de nou-
veau aprés sarésurrectign, et Ia-dessus abbé Guerrico
fait la rédexion que le Christ est vessuscité libre et



SERMONS, 405

dégagé de tous liens, tandis que Lazare est ressuscité,
ligatus manibus et pedibus. ( Matth. xxir. 13. ) Matheu-
reux, ajoute cet auteur, celui qui ressuscite du péché,
encore engagé dans quelque cccasion dangereuse ;
caril mourra de nouvean, en perdant la grice de Dieu.
Si donc on veut se sauver, il faut non-seulement quit-
ter le péché , mais les occasions qui y portent comme
tclle correspondance, telle maison , tels amis pervers
et autres causes de péché.

I1. Par le péché originel nous avons contracté tous
un funeste penchant au péché, c’est-a-dire a faire ce
qui est défendu. C’est pourquoi St.-Paul se plaignait
de sentir en lui-meme comme une loi opposée & sa
raison : Fides autem alium legem im membris meis repug-~
nantem legi meniis mere , et captivantern me in lege peccali.
{ Rom. vi. 23.  Aussi, quand P’occasion se présente,
elle réveille l1a violenre de ce mauvais penchant, au-
quel alors il est bien difficile de résister ; car Dieu re-
fuse son secours 3 qui s'expose volontairemert i la
tentation : Qui amat periculum, i illo peribit. ( Eccl.
nr 27. )} Ce que le doctenr Angélique St.-Thomas
expliqué ainsi : Cum exponimus nos periculo, Deus nos
derelinquit in illo. Dien abandonne dans le péril ceux
qui ne s’efforcent pas de le fuir. Aussi St:-Berna:din
de Sienne, dit-il que le premier de tous les conseils,
et qui sert de base dla religion, est celui de fuir les
occasions de péché : Inter consilia Christi, unum cele-
berrimum , et quasi religionis fundamentum, =5t fugere
peccatorum occasiones.

111, St.-Pierve derit que le démon circuit’ queerens
quem devoret. (1. Petr. v. 8. ) Le démon tourne sans
cesse autour d’une 4me poury entrer et s’en empa-
rer ; et pour cela il s’étudie A lui présenter les occa-
sions du péché qui lui procure cette entrée. Explorat



206 SERMONS.

{ dit St.-Cyprien, ) an sit pars, cujus adite penetret,
Quand I’dme consent i s’exi)oser a loccasion-, le dé-
mon ¥ entre alors facilement et la dévore. Telle fut
la cause de la ruine de nos premiers parents, de n’a-
veir pas fui l'occasion. Dieu leur avait défendu non-
seulement de manger du fruit défendu, mais méme
@’y toucher ; c’est ce que répondit Eve au serpent qui
Pexcitait & s’en nourrir: Pracepit nobis Deus ne come-
deremus , et ne tangeremus illad. (Gen. mr. 3. ) Mais
Iinfortunée vidit , tulit . comedit : elle commenca par
regarder le fruit, puisy porta la main et enfin le man-
gea. Autant en arrive ordinairement 4 ceux qui s'ex-
posent souvent 4 la tentation. Aussi un jour le démon,
chassé par les exorcismes, ayant été sommé de dire
quelle était I'exhortation chrétienne qu’il redoutait le
plus, répondit que c’était celle qui portait a fuir les
occasions ; et cela élait bien vrai ; car notre ennemi
se moque de toutesnos résolutions ct de nos promesses
4 Dieu; il ne tend qu’a nous insinuer de ne pas fuir
Yoccasion, parce que I’occasion est comme un ban-
deau que nous nous mettons devant les yeux, qui nous
dérobe les lumierces que nous avions recues; les vérités
éternelles, les bons desseins que nous avions formés ,
qui enfin, nous faisant tout oublier, nous force
pour ainsi dire a pécher.

IV. C’est pourquoi David qui avait tant éprouvé
pour son propre malheur le danger de s’¢ire exposé A
des occasions de péché, dit que, pour se conserver fi-
déle & Dieu, il s’¢tait interdit 'approche de toute oc-
casion qui pouvait le faire relomber en faute : 46 omni
vid mald prohibui pedes mecs , ut custodiam mandata tua.
{ Ps. cxvir. 100. ) 11 ne dit pas seulement de tout pé-
ché, mais de toute voie mauvaise qui conduit an pé-
ché. Le démon ne manqgue pas de prétextes & nous



SERMONS. 207

présenter pour nous persuader que telle occasion oix
N00S NOUS €XpPosons n'est point volontaire, mais for-
cée. Quand Poccasion est vraiment forcée, le Sei-
goeur ne nous laissera pas privés de son secours, pour
nous préserver d'une chute : dans tout autre cas, il
faut la fuir. Mais combien de fois ne nous faisons-nous
pas illusion a cet égard, et ne cherchons-nous pas de
fausses excuses 7 Ne¢ perdons pas de vue ce conseil que
nous donne Jésus-Christ. pour vaincre toutes les ten-
tations et nous sauver : i oculus tuus dexter scandalizat
fe, erue eum , et projice abs te { Matth. v. 29.) Situ
t’apercois que ton ceil droit {e soit une cause de
damnation , i} faut Parracher et le jeter loin de toi;
projice abs le; c’est-d~dire que, quand il s’agit de Ia
perte de ’dme, il faut fuir toute occasion dangereuse.
St.-Frangois d’Assises disait , comme je I'ai rapporté
dans un auire dircours, que le démon, en attaquant
les ames qui conservaient la crainte de Dieu, ne cher-
chait pas desuite ales lier de lachaine énorme du pé¢-
ché mortel, parce qu'effrayées a I'idée senle du péché
mortel elles fuiraient et échapperaient 4 de tels liens;
mais il a 'astuce deles enlacer d’abord d’unlien faible
comme un cheven dont elles s’apergoivent a peine,
et puis il rénssit plus facilement 4 renforcer les liens,
jusqu’a les rendre ses esclaves. C’est pourquoi si 'on
veut se délivrer d’un tel péril, on doit rompre ces pre-
miers liens encore faibles, c'est-a-dire toutes les oc-
casions dangereuses, ces salutations, ces billets, ces
cadeaux, ces paroles affectuenses. Et pour parler spé-
cialement de celui qui a été dans 'habitude de I'im-
pureté , il ne suffira pas qu'il fuie les oceasions pro-
chaines; §'il n’évite pasencore lesplusindirectes il re-
tombera facilement daus le péché. )

V. Limpureté est un vice, dit St.-Augustin, qui



08 SEBMONS.

attaque tout le monde, et dont peu se rendent vain-
queurs : Communis pugna et rara victoria. Combien de
malbeureux qui sesont exposés a le combattre, et sont
restés vaincus. Mais non, dit le démon a tel chrétien,
pour I’engager 4 ne pas fuir I'sccasion ; ne crains rien
il 0’y a point de victoire sans tentation : Nolo (répond
St.-Jérdme ) pugnare spe victorie , ne perdan aliqguando
victoriam. Non, je ne veux pas m’exposer a combattre
dans P’espoir de vaincre ; parce que m’exposant ainsi
volontairement, j'y perdrai quelque jour mon dme
et mon Dieu. En pareil cas il faut, pour vaincre , un
grand secoursde Dieu ;etafin de nous enrendre dignes
de notre cété, il faul nous attacher i fuir I'occasion,
et nous recommander sans cesse a Dieu,pour cbtenir
la force d’observer la continence ; force que nous
n’avrions pas par nous-mémes, et que Dieu seul peut
nous donner. Et uf scivi (disait le Sage ) quoniam aliter
non possum esse continens , nisi Deus det.... adii Dominum,
el deprecatus sum illum. ( Sap. vin. 21. ) Mais si nous
cherchons I'occasion , comme dit 'Apétre , nous pré-
parons nous-mémes la révolte de la chair contre les-
prit : Sed neque exhibeatis membra vestra y arma iniqui-
tatis peccato. ( Rom..vi, 13. ) St.-Cyrille d’Alexandrie
expliquant ce passage , dit : Tu das stimutum carnis tue,
1u illam adversus spiritum armas et potentem fucis. Dans
la guerre contre nos passions , dit St.~Philippe de Néri,
ce sont les polirons qui triomphent , c’est-a~dire ceux
qui fuient Poccasion ; ceux au confraire qui s’y ex-
posent fournissent desarmes a la chair et larendent si
puissante qu'il lear devient moralement impossible de
Iui résister.

VI, Dieu dit & Isaie : Clama : Omnis caro fenum.
(Tsa. x1, 6.) Or si tout hemme est foin, dit St.-Chry-
sostéme , que fail celui qui prétend se maincenir pur,



SERMONS. g0y

en s'exposant aux occasions de péché , sivon de vou-
Joir placer un flambeaun au milieu du foin,sans que le
foin bride : Lucornam in feenum pone, ac tim aude negare
quod fenum ezuratur. Non, écrit St.-Cyprier, il n’est
pas possible de rester au milieu des flammes, sans se
braler: Impossibile est, flammis circumdari et non ardere.
(De sing. cler.} L’Esprit-Saint exprimela méme chose
en disant qu'on ne peut marcher sur des charbons
andens sans se briler les pieds : Nunquam potesi homo
ambulare super prunas , ut non semburantur plancte ejus,
(Prov. vi. 17.) Ne pas se briller en ce cas serait un
miracle. St.-Bernard, va jusqu’a dire que conserver
son innoecence, en s’exposant a I'occasion prochaine,
serait un plus grand miracle gue la resurrection d’un
mort & Majus miraculum est , quam mortaum suscilare ,
telles sont ses propres paroles.

VIL 1l y en a qui se conficnt follement en leur pro-
pre force, oubliant qu'elle n’est rien de plus que 1’¢-
toupe posée sur la flamme : Et erit fortitudo vestra ut fi-
villa stupe. (Isa. 1. 31.) D'autres se font illusion sur leur
changement de vie, sur les confessions et les pro-
messes faites & Dien et ils disent : avec la grice de
Dien, je ne cours plus aucun danger 4 voir telle per-
sonne et je serai préservé des mémes tentalions. Ecou-
tez, vous qui parlez ainsi : en Mauritanie, il'est, dit;or:,
une espiee d’ours quifont la chasse aux singes; ceux-
¢i, aVaspect deleur ennemi, saulent surles arbres.et se
mettent ainsi & Pabri de ces poursuites : Mais que
fait I'ours ? il s’étend 4 terre et fait le mort, attendant
que le singe descende de I'arbre, et alors il se reléve,le
saisit et le dévore. Aiusi fail le démon, il noas fait
l‘egardev'.la tentation comme morte, <t si ’homme des-
cend , c’est-a-dire s'expose & ['occasion du péché, il
fait surgir latentation ct ledévore. O combien d’ames

X1y, 14



210 SERMONS.:
malheureuses, qui bien qu'appliquées a la vie spirj-
tuelle, faisant 'oraison mentale , communiant soys
vent, menant enfin une sainte vie, pour §étre ex.
posés A la teutation, sont restées esclaves du démon?
11 est rapporté dans Ihistoire ecclésiastique, qd’une
saintefemme, qui pratiquait le pieux office d’ensevelir
les martyrs, en rencontraun jour un quin’était point
.encore mort ;.elle le conduisit dans sa maison, et, 3
de force soins et ds remédes,parvint a le guérir. Qu'ar-
riva-t-il ? ces deux saints, car comment nommer
autrement deux personnes dont 'une avait été pre-
de mourir pour la foi, et dont Pautre , par son ceuvre
Pieuse, bravait la vengeance des tyrans,tombeérent d’a-
;bord dans Je.péché, perdirent Ia grice de Dieu, s’en-
foncérent de plus en plrs dans le mal, et finireut par
renier la foi. St.-Macaire rapporte un trait pareil
d’un saintvieillard, qui avait 6t 4 moitié bralé, pour
avpir refusé . de renoncer a sa foi. Retourné A la
prison, il entra ¢n familiarité avec. une femme dévote
qui soignait les prisonniers , et toraba dans le péché.
VIIL: Le Saint-Esprit nous avertit de fuir le péché,
comme on fuit-la rencontre du sevpent : Quasi d facie
colubri , fuge peccatem. (Eccl. xx1. 2.) Ainsi comme on
ne redoute pas seulement lamorsure du serpent, mais
son.conlact ¢t méme son: approche, de méme il faut
fuir, non seulement le péché, mais les occasions de
péché . ¢'est-a-dire , telle maison ,. telle personpe :
Longe fuc ab ed viam tuam, et ne appropinques foribus do~
mus. gjus. (Prov. v, 8.) Le sage dit : Non seulement tu
dois Uabstenir d’aller dans cette maison , qui pour toi
est: la voie ide V'enfev: Fia inferi domus ejus. (Prov. vu.
27).: Mais prends garde & ne pas méme en approcher,
el passe au loin.: Longe fac ab ed viam tuam. Mais si je
cesse.d'aller dans cette maison , mes intéréts en souf-



SERMONS. 211

friront. Il vaut mieux que tu ‘perdes tout, que’ de per-
dve ton 4me et Dieu. On doit bien se persuader qu’en
fait de chasteté, on ne peut jamais dire qu’on a pris
assez de précautions. Si nous voulons nous garantir
du péché, craignons et tremblons sans cesse , comme
nous y exhorte St.-Paul : Cum metu et tremore vestram
satutem operamini, (Phil. 11. 42.) Qui ne craint pas de
se risquer dans les occasions dangereuses se sauvera
difficilement. C’est pourquoi nous devons, dans nos
priéres, répéter chaquejour, et plusiewrs fois par jour,
ces paroles du Pater nosler : Et ne nos inducas in tenta-
tionem. Seigneur , ne permettez pas que je sois exposé
dde telles tentations, qu’elles me fassent perdre votre
grace. Nous ne pouvons mériter par nous-ménies la
grace de persévérance; mais Dieu Vaccorde certaine-
ment, dit St.-Augustin, 4 qui la demande puisqu’il
a promis d’exaucer celui qui le prie; ce quia fait dire
4 ce méme saint que le Seigneur Promittendo , delito-
rem se fecit.,

SERMON XXIII.

POUR LE SECOSD DIMANCHE APRES PAQUES.

Du scandale.

Lupus rapit et dispergit oves (Jean. x. 12.)

Les loups’ qui ravissent et dispersent les brebis de
Jésus-Clirist, comme il est dit dans Plvangile de ce
jour, sont les pécheurs scandaleax, qui, non contents
de se¢ perdre eux-mémes, travaillent & la perte des au-
tres. Mais, malheur, a dit Diew, P& homini illi, per quem
scandalum venit. (Matth. xvin. 7.) Malheur & celui qui



212 SERMONS.

scandalise les autres et cause leur perte. Mes chers au-
diteurs, s’il en est parmi vous, qui, par le passé, aient
caus¢ quelque scandale ,je veux leur démontrer la
grandeur du mal qu’ils ont fait, pour qu’ils en gémis-
sent et s’cn gardent 4 I'avenir. Dans ce dessein je fe-
rai voir:

Dans mon premier point, combien le scandale dé-
plait & Dieu.

Dans le second puint, le chdtiment sévére que Dien
réserve aux auteurs du scandale.

PREMIER POINT.

Combien le scandale déplait a Dien,

1. Avant tout, disons ce que c’est que le scandale.
Yoici comment le définit St.-Thomas : Est dictum , vel
factum pr@bens proximo occasionem ruine spiritualis. (St.-
Thom. 1. 2. q. 45. a. 1.) Le scandale est donec toute
paroie ou action par laquelle on -cause ou seulement
on occasionne la perte de'Ame du prochain. 11 peut-
étre direct ou indireet. Le scandale direct consiste a
tenter et induire directement le prochain 4 commetire
le péché. Le scandalc indirect est donné lorsque on
ne s’abstient pas de paroles ou d’actions que 1’on pré-
voit devoir étre une occasion de chute pour les antyres.
Or le scandale direct ou indirect, donné en matiére
grave, est toujours un péché mortel.

II. Voyons maintenant'4 quel point irrite Dieu ce-
lui qui lui fait perdre uce dme. Pour s'en faire une
juste idée, il faut considérer combien Padme de notre
prochain , quei qu’il soit, est chére a4 Dieu. D’abord il
I’a faite & son image : Faciamus hominem ad tmaginem et
similitudinem nostram. (Gen. 1, 26.) Dieu a créé les an-



SERMONS. 213

{res créatures avec un seul mot : fiat, par un signe uni-
que de sa volonté; mais c’est par son propre souflle
quil a créé Pame de ’homme : Et inspiravit in faciem
¢jus spiraculum vite. (Gen. m1. 7.) Celte 4me de ton pro-
chain, Dieu I'a aimée de toute éternité : In charitate
perpetuti dilexi te; ideo atiraxi te, miserans tui. (Jerem.
xxxt. 3.) Il la destinée & régner dans le paradis et &
partager sa gloire , comme nous le lisons dans St.-
Pierre : Ut per hac efficianmini divine consortes nature.
(2. Petr. 1. 4.) 11 la fera participer dans le ciel & sa
propre béatitade : Intra in gaudium Domini tui. (Matth.
xxi1. 29.) Et enfin il se donnera lui~-méme a elle pour
récompense : Ego ero merces tua magua nimis. (Gen,
xv, 21.)

J1I. Mais rien ne peut mieux faire connaitre V'es-
time que Dieu fait d'une &me, que ce qu’a fait le
verbe incarné pour la racheter de la mort du péché.
Qudm pretiosus sis , écrit St.~Eucher, si factori non cre-
dis , interroga redemptorem. Et Si.-Ambroise , parlant
du soin que nous devons avoir du salut de nos fréres :
Quantum valeat salus fratris, ex morte Christi cognosciturs
La valeur d’une chose se connait au prix qui cn est
offert par un acheteur éclairé. Or, si Jésus-Christ a
racheté nos dmes de son sang, comme dit I"Apétre :
Emptienim estis pretio magno ; (1. cor. vi. 20 1) je peux
donc dire quune dme vaut tout ce que vaut le sang
d’un Dien, et C’est aussi ce gn’éerit St.-Hilaire : Toom
copioso munere redemptio agitur , ut homn Deum valere vi-
deatur. C’est pourquoi notre sauveur nous déclare qure
le bien ou le inal (ue ncus faisons au moiudre de nos
fréres, c’est 4 lui-méme que nous le faiscns : Guandid
fecistis uni ex his fratribus meis minimis, mihi fecistis:}
(Matth. xxv. 49.) ’

1V. De la on peut conclure & quel point Dieu dot



214 SERMORS,

étre irrité contre celui qui, par le scandale, cause [a
perte d'ane ame; autant vaut dire qu’il lui enléve et
met Amort une fille chérie. pourlaquelie il a donné
son sang et sa vie. Aussi St.-Léon appelie-t-il homi-
cide 'auteur du seandale : Quisquis seandulizat, mor-
tem infert anime prorimi. Homicide plus coupable que
les autres, car il denne la mort non au corps, mais &
Péme, et fait perdre & Jésus- Christ tout le prix de ses
larmes el de ses douleurs, tout ce qu’il a fait et souf-
fert pour gaguer i lui cette dme. L’Apdtre écrit : Sic
autem peccanies in fralres et pereutientes conscientiam es~
rum infirmam , in Christum peccotis. (1. cor. vin 12.}
Celui gni scandalise un awuwire, péehe directement
contre Jésus-Christ méme ; parce que, dit St.-Am-~
broise, en faisant perdre une dme, il fail perdre 4 Jé-
sus- Christ I'ceuvre pour laquelle il a passé tant d’an-
nées dans les fatigues et les tourments. On raconte
gue le B. Albert-le-Grand avait travaillé trente an-
nées de sa vie 3 eomposer une téle, semblable & une
téte huniaine, et yui pronencait certaines paroles; on
ajoute que St.-Thomas, soupgonnant que eette mer-
veille fat 'effet d'un art diabolique, saisit cette téte
el la brisa. De quoi le B. Albert se plaignit, en lui di-
disant : Opus triginta annorum fregisti mihi. Je ne sais
si ce fait est vrai, mais ce qui est certain, c’est que
Jésus-Christ, en voyant la perte d’une dmea causée par
un .scandale, peut bien dire & celui qui 1'a donné:
Ah! Malheurenx qwas-tu fait? Tu m’as fait perdre
une adme pour laquelle j’ai employé trente-trois ans
de vie.

V. On lit dans ¥'Ecriture qu’aprés avoir vendu leur
frére, les fils de Jacob dirent a leur pere , qu'une béte
féroce Pavait dévoré : Fera pecsima devoravit ewm. {Gen~
xxxvin. 20.) et que, pour mieux faire croirz leur men



SERMONS. 215

songe, ils lui présentérent la robe de Joseph, teinte du
sang d’un chevreau , et lui dirent : #ide utrum tunica
filii tui sit. (Ibid. v. 32.) Sur quoi le malheureux pere
g'écria en pleurant : Tunica filii mei est, fera pessima
comedit eum. (Ibid. v. 33.) Pareillement nous pouvons
imaginer que lorsqu’une 4me tombe dans le péché,
par suite d’'un scandale, les démons présentent 4 Diew
la tunigue de notre prochain, teinte du sang de I'A-
gneau sans tache, de Jésus-Christ, clest-a-dire la
grice perdue par cette dme¢ scaundalisée , que Jésus-
Christ avait rachetéc de son sang, et qu'ils lui disent:
Vide utrum tunica fitii tui sit. Et alors si Dieu ponvait
connaitre la plainte , il gémirait amérement, comme
Jacub, en voyant cette dme perdue, cetle pauvre fille
massacrée, et il dirait : Tunica filie ne est; ferapessima
comedit eam. Le Seigneur ira done & la recherche de
la béte féroce : Ou est-elte, od est-elle , s’ecrisra-i-il,
cetle béle féroce qui a dévore ma fille? Bt quand il l'aura
trouvée, que lui fera~t-il ?

VI. Dieu parlant au prophéte Osée, (xm1. 8.) dit:
Occurram eis quasi ursa raptis catulis. Quand Vours,
de retour & sa tanniére, i’y refrouve pas ses petits, elle
va parcourir la forét entiére, cherchant leravisseur, et,
sielle le rencontre, avec quelle rage elle s’élance pour
le déchirer! Ainsi Ie Seigneur dit qu'il se jetera sur
Pauteur du scandale, qui lui a dérobé sa progéniture.
Le coupable aura beau répondre : Mais si mon pro-
chain est damné je 1’y peux plus rien. Il Yest par ta
faute, dira Dicu , et tu doisme la payév: Sanguinem
vero ejus de manu tud requiram. (]f*izéch. m. 20.) On trouve
écrit dans le Deutéronome ( xix! 21, ) Non musercheris
ejus sed animam pro animd. Tw' as fais perdre une 4me',
tu perdras la tienne. Passons au second point.



216 SERMONS,

PEUXIEME RQINT.

Du chitiment sévére que Dieu réserve 4 Vauteur du scandale.

VIL. Ve homini illi per quem scandalum venit. (Matih.
xvur. 7.) Autant est grand le déplaisir que le scandale
cause A Dieu, autant doit Pétre aussi le chatiment
qu'’il ini destine. Voici comment Jésus-Christ parle de
ce chdtiment : Qui autem scarelalizaverit unnm ea pusitlis
istis, expedit ei, ul suspendatur incollo ejus mola asinaria,
el demergatur in profundum maris. ( Matth. xvin. 6.)
Celui donc qui cause le scandaledoit étre, comme dit
le Seigneur, jeté dans la mer, avec une nieule de
moulin aw cou : Le texte dit mola asinaria . parcee: que,
d’aprés la remarque de 'Abbé, les anes servaient dans
la Palestine & faire tourner les moulins. Le criminel
exécuté en place publique ¢émeut encore de compas-
sion les spectateurs qui, ne pouvant le délivrer, prient
au moins Dieu pour lui; mais celui qu’on jette dans
la mer est privé méme de cette compassion. Un auteur
dit que Jésus-Christ spécifie un pareil chatiment pour
Pauteur du scandale, afin de faire voir qu’il est telle-
ment odieux aux anges et aux saints, qu’ils n’osent
pas enx-mémes recommandera Dieu celui qui a causé
la perte d’'une dme : Indignus declaratur , qui videqtu -,
nedum adjuvetur. (Mansi. cap. ur. u. 4.)

VIIL. St.-Jean-Chrysostdme écrit que , bien que
Dien oublie et pardonne les péchés les plus graves, le
scandale lui est tellement edieux qu'il ne le laisse
jamais passer sans l¢ chétiment gu’il mérite : Tam
Deo horribele est scandalum, ut peccata graviora dissimulet,
non autem peccata ubl frater scandalizatur. Digu le déclare
lui-méme dans Ezéchiel, (xiv. 7. 8.) lorsqu’il dit : Par



SERMONS. LYY

quclqu’lm’ scandalum iniquitaiis sue statuatur.... faciam
eun in exemplum et in proverlium , et disperdam eum de
medio populi mei. Et en effet le péché que nous trov-
vons dans la sainte Kcriture , le plus rigoureusement
punide Dieu, c’est celui du scandale. Le grand prétre
Héli, pour n’avoir pascorrigé ses fils, qui scandalisaient
le peuple, en dérobant les chairs des saerifices ( car les
péres ne sont pas seulement tenus du scandale qu’ils
donnent eux-mémes par leur exemple, wnais encore
de celvi de leurs enfants qu'ils négligent de corriger )
s'attira cette malédiction de Dieu : Facio verbum , quod
quicumque audierit, tinniet ambas aures ejus; eral enim
peccatum grande nimis. (4. Reg. ni. 11.} Quel était ce
péché si grand ? St.~Grégoire naus Vexplique : quia ad
peccandum alios pertrahebat. Pourquoi Jéroboam fut-il
aussi sévérement puni? Parce qu’il causa des scanda~
Yes : Qui pecavit et peccare fecit Israzl, (u1. Reg. xiv. 16.)
Dans la famiile d’Achab, toute ennemie de Dieu, la
plus cruellement chatide fut Jézabel , puisqu’elle fut
précipitée par une fenétre et dévorée par les chiens,
ovi ne laissérent d’elle que le crane et les extrémités
des membres. Et pourquei ? paree que, comme le dit
le Aocteur d’Avila, ipsa incitabat Ackab ad omne malum.

IX. C’est pour le péché de scandale que enfer a
été créé : In principio creavit Deas cwlum et terram.
( G:n. 1. 1.) Quand Dieu créa-t-il ensuite Uenfer ? Ce
fut lorsque Lucifer commenca A séduire les Anges et &
les porter & la révolte contre Dien, car afin qu'il ne
put gagner au-si les agtres qui étaient restés fideles ,
il fut aussitét aprés son péché précipité du ciel. De 14
ce que dit Jésus-Christ anx Pharisiens, dont le man-
vais exemple scandalisait le peuple, qu'ils étaient fils
du démon, qui futdésPorigine le meurtrier des dmes:



218 SERMONS.

Vos ex patre diabolo estis : ille homicida erat ab initio,
(Jean. vnu 44.) De méme, quand St.-Pierre scanda-
lisait notre Sauveur lui-méme, en lui insinuant de ne
pas se laisser prendre par les Juifs,et qu’ainsi il tentait
delempécher d’accomplir larédemption des hommes,
Jésus-Christ Papostropha du nom de démon : Vads
post me , Satana , scandalum es mihi. { Matth. xvi. 23.)
Et, en effet, quel autre office remplit 'auteur du scan-
dale que celui de ministre da démon ? Certainement
le démons ne gagneraient pas tant d’ames, s’ils n’y
étaient aidés par ces ministres impies. Celui qui scan-
dalise ses fréves fait plus de mal que cent démons.

X. St.-Bernard , sur cette parole d’Ezéchias , dans
Isaie : (xxxviu.-17. ) Ecce in pace amaritudo mea amaris-
sima, met dans la bouche de la sainte Eglise les pa-
roles suivantes ¢ Pax d paganis, pax ab hereticis ; non
paw @ filiis. Au temps ol nous vivons, I'liglise n’a plus
4 souftrir la persécution des idolatres ni des hérétiques;
mais elle est toujours persécutée par ses propres en-
faunts, c’est-a-dire par ceux qui causent des scandales.
Les chasseurs aux filets se.servent d’appeaus qui sont
des oiseaux aveuglés et retenus qui attirent les autres.
Aiusi fait le démon , dit St.-Ephrem : Cum fuerit capta
anima, ad alias decipiendas fit lagueas. Quand le démon
a fzit tomber quelqu’un dans le péché, il I'aveungle, le
lie comme son esclave, et s’en sert comme d’appean
pour tromper les aulres et les attirer dans les filets du
péché. Nen-seulement il Vincite a tromper les autres,
mais il I'y force méme, di-t- St.-Léon : Habet hostis
multos , quos obligat ad alios decipiendos. ( S. Lev, Serm.
.de Nativ. ) :

XI. Malheureux les scandaleux ! car ils auront dans
Tenfer a souffrir seuls la summe de tourments dus &
tous les péchés qu'ils auront fait commetire. César



SERMONS, 219

raconte ( lib. 11 cap. 6.) ciu’au moment olt un scan-
daleux mourat, un saint homme eut la vision de son
jugement et de sa condamnation ; il le vit arriver en-
suife 4 Ja porte de I'enfer, et 1a il futassailli par toutes
les ames qu’il avait scandalisées , et qui lui dirent :
Viens, maudit, viens expier taus les péchés que tu
pous as fait commetire ; puis elles se jetérent sur Ini
et commencérent, comme auniant de bétes féroces, ale
déchirer. St.-Bernard remarque que quandl’Ecritare
parle des antres pécheurs, eile présente Pespuir d’a-
merdement et de pardon, mais que quand il s’agit des
auteurs de scandale, elle en parle comme de réprou-
vés-déja séparés de Dieu et sans espoir de salut : Lo-
quitur tanquam & Deo scparalis , unde hisce nulla spes vite
esse poterit.

+ XII. Tel estVétat déplorable ol ncus voyons que
tombent ceux qui scandalisent leur prochain par lear
exemple ; qui tiennent des propos déshounétes devant
leurs compagnons, leur serviteurs on devant de jeunes
innocents,auxquels ces paroles suggerent de mauvaises
pensées et font comrmetire mille péchés ; pensez alors
4 la douleur qu’éprouvent les Anges gardiens des dmes
de ces ftunes eunfants, en les voyant tomber dans le
péché, et comme ils doivent demander & Dieu ven-
geance contre ceux dont la bouche sacrilége les a
scandalisés. Une puwition terrible attend ‘également
cenx qui raillent et tournent en ridicsle Ja bonne
conduite des éutres, dar un graud yombre, trop sen-
sible & ces moqueries, abandonnent 1a bonne voie et
se jettent dans une vie désordonnée. Mais qu’en sera~
t-il de ceux qui vomt jusqu'a s'entremettre puur le
succes -de quelque commerce scandaleux ? de ceux
qui osent se vauter du mal'qu'ils ont fait 2 O Dieu't
bien lvin de se repentir, de gimir de vous aveir of:



220 ‘ SERMONS.

fensé, ils s’en rient ou s’en glorifient! J’en vois ’autres
qui conseillent le péché; j'en vois qui y excitent lear
prochain ; ily en a méme qui enseignent aux autres
comment il se commet ; chose gue les démons nefont
pas! que dirons-nous de ces péres et meres qui né-
gligent d’éloigner leurs enfants du péché, qui per-
mettent & leursfils de fréquernterces sociétés perverses,
ces maisons dangerens”s ; a leurs filles de s’entretenir
avec les jeunes hommes ? O Je quels fouets vengeurs
seronk frappés et chitiés aun jour du jugement tous ces
fauteurs de scandale.

XIII. Peut-tire quelquun d’entre vous dira-t-il :
Ainsi donc, mon pére, puisque j’ai causé du scan-
dale, je suis perdu sans rémission ; je n’ai plus aucun
espoir de salut ? Non; je n’entends point dire que vous
‘soyez sans aucun espoir. La miséricorde de Dieu est
grande ct il a promis de pardonner a qui se repent.
Mais si vous voulez-vous sauver, il faut que vous ré-
pariez le scandale que vous avez causé. St.-Césaire
( Homel. 8. ) nous dit : Qui cum multorum destructions
se perdidit, cum multorum adificatione se redimat. Tu Ues
perdu en entrainant avec toi plusieurs autres par tes
scandales, tu es obligé a réparer ce mal; ei comme
jusqu’ici tu as attivé les autres dans le mal, il faut
maintenant les attirer vers le bien par de bons dis-
cours, de bons exemples, en fuyant les occasions de
péché, en fréqueutant les sacrements, en te mon-
trant souvent 3 I'église pour faire P'oraison ou pour y
entendre la parole de Dieu. Et désormais garde-toi
plus que de la mort de toute action , de loute parole
qui puisse scandaliser autrui. Sufficiat lapso ( dit St.-
Cyprien ) ruina sua. ( Lib. 1. Epist. 3. ) Et St.-Tho-
mas de Villeneuve : Sufficiant vobis peccata vestra. Eh !
quel mal t'a fait Jésus-Christ pour que, non content



SERMONS, 221

de 'offenser, tu le fasses encore offenser par d’antres?
Ah! c’est trop de craauté,

X1V. Gardez-vous donc dorénavant du moindre
scandale; et, si vous voulez vous sauver, fuyez céux qui
le donnent. Ces démons incarnés se damneront cer-
tainement, mais si vous ne les fuyez pas, vous vous
damnerez avec enx. Ve mundo d srandalis, dit notre
Seigneur. ( Matth. xvin. 7.) Cela veut dire que beau-
coup se perdent a 'occasion du scandale. Mais, dit-
on, cette personne ést mon ami;*e lui ai des obliga-
tions , j’espére beaucoup d'elle. Oui , mads Jésus-
Christ a dit : Si oculus tuus dexter scandalizat te, erue
eum , et projice abs te : bonum tibi est cum uno oculo in
vilam intrare , quam duos orulos habentem mitti in gehen-
nam ignis. ( Matth. xvir. 9. ) Ainsi ¢nand cette per-
sonne nous serait aussi précieuse que Uceil droit, il la
faut quitter et ne la plus voir; il vaut mieux perdre
un ceil et sauver son 4me que de le conserver pour al-
ler ea enfer.

SERMON XXI1V.
POUR LE TROISIEME DIMARCHE APRES PAQUES.
Le prix du temps.
Modicum , et jdm non videbitis me. (Jean. VL. 16.)

11 n'est rien de plus court que le teps! et il n'est
rien qui soit plus précieux. Rien de plus court que le
temps; car le temps passé n’est plus, le futur est
incertain, et le présent n’est qu'un instant rapide.
C’est la ce qu'entendait Jésus-Christ, quand il disait,
en parlant de sa mort prochaine : Modicum , et non



223 SERMONS.

videbitis me.-Autant pouvons-uous dire -de notre vie,
laquelle,selon St.-Jacques, n’est gu'une vapeur qui se
disperse et disparait : Quid enim est vita vestra ? vapor
ad modicum parens. (Jac. w. 5.) Mais aulant cetie
durée de notire vie est courte, autant anssi elle est
précicuse, puisque chaque moment, bien employé,
peut nous valoir des trésors de mérite pour le paradis;
de méme que son mauvais emploi peut nous con-
duire an péché et nous rendre dignes de 'enfer. Tel
est le sujet yue je veux vous développer aujourd’hui,
savoir, combien sont précieux tous les instants que
Dieu nous .accorde, non pour les dissiper, encore
moins pour pécher et nous perdre; mais pour faire le
le bien et nous sauver.

1. Dicu parlant par la beuche d’'Isaie , dit : In tem-
pore placito exaudivi te, et in die salutis auziliatlus sum
tei. (Isa. xuix. 8.) St.-Paul explique ce passage en
disant que le temps, placito, est celui dans lequel
Diew a résolu de nous favoriser de ses bienfaits, puis
il ajoute : Fece nunc tempus acceptabile , ecce nunc dies
salutis. (2. Cor.vi. 2.) Et li-dessus IApdtre nous
exhorie & ne pas dissiper inutilement le teraps présent
qu’il appelle le jour du salut, parce que ce jour perdu,
il ne se retrcuvera plus peut-étre de salut pour nous.
Mais ce temps est court, sious dit encore St.-Paul :
Tempus breve est, religuum est , ut... gui flent ( sint )
tangudm non ﬂentes, et gui gaudent tanyudm non gauden-
tes, etc., et gui utuntur hoc mundo, tanqudm non utantar,
(1. Cor, vis. 29.) Or, si l¢ temps que neous devons
passer sur la terre est court, continve I’Apodtre, que
ceux qui gémissent, cessent de gémir, car leurs souf-
frances seront de peu de durée; et gue ceux qui se
réjouissent ne s'oublient pas dans leurs joies., car
elles finiront aussi bientot; et de 1A il conclut que



{

SERMONS. 955

nous devons user des choscs de ce monde, non pour
jouir des biens périssables, mais pour opérer notre
salut éternel.

11. Le Saint-Esprit nous dit : Fili, conserva tempus.
(Eccl. 1v. 23.) Mon fils, sachez ménager le temps
qui est la chose la plus précieuse, le don le plus
grand que Dieu ait pu te faire. St.-Bernardin de
Sicnne ne craint pas d’avarcer qu'un moment de
temps a autant de valeur que Dieu lui-méme : Tan-
tim valet tempus , quantim Deus , nam in tempore bend
-gonsumpto comparalur Deus. (In serm. /4. post dom. I.
quadr. cap. A4.) Et, en effet, dit le méme saint, un
moment suffit pour que ’homme obtienne le pardon
de ses péchés, acquiert la grace de Dieu et la gloire
du paradis. Modico tempore potest homo lucrari gratiam
et gloriam,

HI. Dans un autre endroit, St.-Bernard déplore
Perrcur des hommes par qui le temps, la chose
la plus précieuse, est regardée comme la plas vile :
Nil pretiosius tempore , nil vilius reputatur. (Serm. 3.
ad Scholar.) Je vois un homme passer quatre, cing
heures A jower, et si je lui dis : Frére,A quoi perdez-
vous tout ce temps? Il me répond:je me divertis.
Fen vois un autre qui se tient la moiti¢ d’une journée
dans la rue ou a une fenétre, et si je lui demande :
Que faites-vous 14 ? Je passe le temps , me répond-il.
Et pourquoi, dit le méme saint, perdre ainsi le
temps ? ‘quand il ne s’agirait que d’une hcure, pour-
“quoi perdre cette heure, la seule peut-8ire que Dieu
vous accorde pour pleurcr vos péchés et mériter la
grice divine ¥ Donec hora pertranseal, quam tibi ad agen-
dam penitentiam , ad acquirendam gratiam miseratio con-
ditoris indulserat?

IV.Oh ! combien ce temp, si méprisé des hommes



224 SERMONS,

yendant cette vie, sera regretté au moment de I
mort et encore plus dans Pautre vie! Le temps est
un bien qui n'existe pour nous que daus la vie pre-
sente; il ne se retrouve pas dans Vautre ; il ne se re-
trouve pas dans I'enfer , ni dans le ciel. Dans I'enfer ,
le cri des damnés est celui-ci : Oh si daretur hora ! 1is
paieraient 4 tout prix une heure, une minute de
temps qui leur permettrait de réparer leur ruine
éternelle ; cette heure, ceite minute, ils ne Pauront
jamais. Daus le ciel on n’a plus de regret, mais si les
bienbeureux pouvaicnt en ressenlir, ce serait sans
doute d’avoir, pendant leur vie, perdu le temps qu’ils
auraient pu employer 4 acquérir une gloire plus
grande et de ne pouvoir plus regagner ce temps. Une
religieuse béncédictine apparut aprés sa mort & une
personne a qui elle dit qu’elle était dans le. ciel plei-
pement heureuse ; mais que si elle pouvait désirer
quelque chose c’¢tait.de retourner sur la terre pour
y souffrir davantage et mériter par Ia wne plus grande
gloire; et elle ajouta qu’elle aurait acdepté de suppor-
ter de nouveau la longue et douloureuse maladie qui
Pavait conduite au tomkeau, et cela jusqu’au jour du
jugement , afin d’acquérir seulement la portion de
gloire qui correspond au mérite d'un Ave Maria. Par
ce motif, St.-Frangois de Borgia s’appliquait a con-
sacrer i Dieu la plus petite parcelle de son temps.
Quand les autres se livraient 4 des entretiens futiles,
lui, s’entretenait avec Dieu par de saints mouvements
de ceeur; et il s’y absordait tellement que lorsqu’en-
suite on linterpellait sur ce qui venait détrs dit
devant lui, il ne savait que répondre, et comme on
Pen blamait, il répondit : Je préfere cent fois passer
pour loird d’esprit, que de perdre le temps en choses

vaines,



SERMONS. 295

¥. Muis, dira-t-on , quel mal fais-je ainsi? Quoil
n’est-ce pas un mal que de perdre le temps en jeux,
en conversations, en choses inuliles et qui n’appor-
tent aucun profit spirituel ? Dieu, n’est-ce pas, vous
a accordé ce temps pour que vous le dissipiez ainsi P
Non, vous dit le Saint-Esprit : Non te pratereat parti-
cula bona diei. (Eccl. xuv. 14.) Ces ouvriers, dunt parle
St.-Matthicu (au chap. 20), ne faisaient pas mal nan
plus, mais ils perdaient seulement leur temps, se te-
nant oisifs sur la place publijue : Ils en furent repris
par le Pére de famille : Quid hic statis tota die otiosi?
(Matth. xx. 6.) Aa grand jour du jugement, Jésus~
. Christ nous demandera compte, non-senlement d’yn
mois, d’un jour perdu, mais méme d’une seule parole
oiseuse : Omne verbum oliosum... reddent rationem in die
Judicii , (Matth. xu1. 36.) et c’est avec la méme rigueur
quil comptera le temps perdu. Or, tout le temps qui
n’est pas employé en vue de Dieu, cst temps perdu,
dit St.-Bernard : Omane tempus quo de Deo non cogitasti,
cogilate perdidisse (S. Bern. coll. 1. cap. 8.) Aussi le Sei-
gneur nous adresse-t-il ce conseil : Quodcumque facere
polest manus tua, instanter operare; quia nec opus , nec ra-
tio... erunt apud inferos, quo in properas. (Eccl. 1x. 10.)
N’attends pas & demain a faire ce que tu peux faire
anjourd’hvi ; car demain peut-étre in seras mort et
entré dans Vautre vie, o, nec opus, tu n’auras plus le
temps de faire le bien, nec ratio, ni de motif méme
d’agir, puisqu’il ne s’agit alors que de jouir de la ré-
compense quon a meéritée ou dc souffrir la peine
quton a encourug par le péché. Ho Lid si vacem ejus au-
dieritis, nolite obdurare corda vestra. (Psalm. rLxxxxay.
8.) Dicu Uappelle avjourd’hui a la péritence, il fe
crie de restituer ce que tu as dérobé, de fairce la paix

avec ton ennemi : Fais-le de suite, car demainii psut

X1, 15



226 SERMOXNS.

arriver ou que tu n’en auras plus le temps, ou que Iy
voix de Dieune sefera plus entendre. Toute ’ceuvre de
notre salut consiste & répondre fidetlement a la voix
de Dieu et dans le temps méme ou il nous parle.

VI. Mais je suis jeune , m’objecte-t-on ; plus tard
je me donnerai 4 Dieu. Mais tu sais bien, mon fils,
que Jésus-Christ maudit le figuier sur lequel il ne vit
point de fruit, quoique ce ne fat pas alors la saison
des figues, ainsi que le remarque I’Evangéliste® Non
enim erat tempus ficorum. (Marc. x1. 13.) Par 13 le sau-
veur a voulu nous faire sentir que 'homme ,en tout
temps , méme dans sa jeunesse, doit produire le fruit
des bonnes ceuvres ; autrement il sera maudit et n’en
produira plus a Pavenir , comme ’arbre auquel il fut
dit : Jam non amplids ix cternum ex te fructum quisquam
manducet. (Ibid. v. 14.} On lit dans I'Ecclésiastique :
Ne tardes converti ad Dominum , et ne differas de die in
diem , subité enim veniet ira illius. (Eecl. v. 8.) Si vous
vous trouvez en faute, ne tardez pas i vous repentir
et & vous confesser, ne différez pas méme aa lende-
main, parce quesi vous nesuivez pasla voix de Dieu qui
vous appelle aujourd’hui & la pénitence, il est possi-
ble que la mort vous surprenne aujourd’hui méme
dans le péché, et alors demain plus de reméde pour
vous. Chose étonnante ! Le démon trouve trop court
tout le temps de notre vie et n’en laisse passer aucun
instant de jour ou de nuit sans nous tenter: Descendit
diabolus ad 10s, habens iram magnam, sciens quod modi-
cum:tempus habet. (Apoc. x11. 12.) Notre ennemi donc
fi¢ perd pas un moment pour travailler 4 nous per-
dre et nous laissons se perdre le temps que Dieu nous
accorde pour nous sauver!

VII. Tu dis : Plus tard je me donnerai 4 Dieu. Mais
Sti+Bernard te répond : Quid de futuro , miser , presu~



SERMONS. 207

mis, tanguam Pater tempora in tud posuerit potestaie ?
(Serm. 38. de part. ete.) Malheureux ! pourguoi re-
tardes-tu présompiueusement de te donner a Dieu,
comme si Gien avait mis le temps ¢n ton pouvoir pour
te donner a lui quand il le plairait ? Job tremblait en
pensant quil élait incertain que sa vie durdt vn mo-~
ment de plus : Nescio enim , quamdid subsistam , et si
post modicum tollat me factor meus. (Job. xxxit. 22.) Et
toi tu dis : Aujourd'hai je ne veux pas me confesser ;
i’y songerai demain. Comment ! dit St.-Augnstin ;
Diem tenes, qui horam nen tenes? Quoi! tu pourrais te
promettre un jour de plus de vie quand tu n'es pas
méme sir d'une heure! De ]a Ste.-Thérése disait :
Si aujourd’hui je ne suis pas préparée & mourir, je ciains
de faire une mauvaise mort.

.VIII. St -Bernardin déplore l'aveuglement de ces
gens dissipds qui passent dans Voisivelé les jours de
lenr salut, oubliant que chague jour perdu ne se re-
trouvera jamais pour eux: Transeunt dies salutis, et
nemo recogitat sibi perire diem , et nunguam rediturum.
(St.-Bern. Sen. Serm. ad scholar.) Iis désireront, les
malheureux, & Varficle de la mort, un an de plus, un
mois, un seul jour qui ne leur sera pas donné : Ils
enteadront alors a leur oreille ce tempusnon it ampdids.
Oh! combien chacun d'eux paierait une semaine,
un jour, une heure seulement pour régler le ‘compte
qu'ils ont & rendre a4 Dieu ? Pour obienir une sevle
heure de temips, ils donneraient, selonlexpression de
St.-Laureut Justinien, toutes leurs' richesses, leurs
houneurs , leurs plaisirs : Erogaret opes, honores, dali-
cias pro und horuld. (De vit. solit. cap. 10.} Mais cette
heure ne leursera polnt accordée : Vite, leur sera-t-il
dit par le prétre qui les assistery; Vite, pariez de



228 SERMONS.

cette terre, il n’y a plus de temps pour vous : Proficis.
cere , anima christiana , de hoc mundo.

IX. A quuoi leur servira alors de dire : Ah! Si je me
fusse rendu saint) si j’eusse employé mes aunées 3
aimer Dieu! Lersque leur vie se trouvera passée en-
ticrement dans le désordre ? Quelle peine est celle du
voyageur qui s'apergoit qu'il est égaré, lorsque déji
la nuit le surprend, et qu’il n’est plus temps de répa-
rer fon erreur ? Telle sera & la mort |a peine de celui
qui aura vécu de longues années davsle monde, sans
les employer au service de Dieu. ¥ enit nox in gud nemo
potest operari. (Jean, 1x. A.) Aussi le Seigneur nous
avertit : Ambulate ,dum lucem habetis , ut non vos tenebre
comprehendant. (Jean , x11. 35.) Marchez dans le che-
min du salut, pendant que la lumiére vous éclaire et
avant d'étre surpris par les ténébres de la mort, ol
rien ne pent plus étre fajt, sinon de pleurer le terps
perdu.

X. Vocgbit adversum me tempus. (Thren. 1. 15.) Au
moment de lamort, notre conscience nous rappellera
tou} le temps que nous avons eu pour travailler A nous
rendre saints et que nous avons au contraire employé
a grossir-nos comptes envers Dieu ; tous Les appels ,
toutes les graces que l¢ Seigneur nous a faits pour
gagner notre amour, et dont nous n’avons pas voulu
Jprofiter et dés-lors neus verrons fermée pour nous la
-voie des bounnes ceuvres. Le malheureux moribond,
eﬂ proie a ses remords, ct enveloppé des affrenses té-
.pebres de la mort, s*écriera : Oh! insensé gue j’étajs!
Oh! vie entitre perdue! Oh! années dissipées pendant
lesynelles j’aurais pu ramasser des trésors de mérites
¢i,me faire saint, si je I'eusse voulu! Je ne lai pas
f2it , et maintenani il n’cst plns temps? Mais, je lc
répile,.a quoi serviront ces gémissemenis et ces ré-



SERMONS. 229

flexions ', alors que va se terminer cette scéne da
monde, que la lampe est pres de séteindre, que le
moribond touche a ce terrible moment d’oti dépend’
son éternité 2 ’

X1. Etvos estote parati, quia qué hord non putatis ,
filius hominis ver'et. ( Luc. xut. 40.) Estote parati, nohs
dit le Seigneur; il ne nows dit pas : Hommes, prépa-
rez-vous quand la mort arrivera, mais, trouvez-vous’
tout préts pour ce moment! car lorsque vous'y pense
rez le moins , le fils de ’homme viendra vouis deman-
der compte de votre vie et alors combien dans les ter-
reurs et la confusion de la morl il nous sera dilficile’
de régler tellement ce compte, que nous puissions’
échapper A étre trouvés coupables devantle tribunal
de Jésus-Christ? Cette mort peut venir dans vingt ;'
dans trente ans ; mais elle peut aussi a?river tout pro-
chainement, dans un an, dans un mois. Certainement
si quelqu’un appréhendait de se voir bientot sous-le’
poids d'une accusation capitale, il n’atlendrait pas’
jusqi’au jour du jugement, mais il s’occuperait - dée-
suite du choix d’un bon défenseur, et de'prév;e!iiret
d’éclairer les ministres sar ses moyens de défense. Et’
nous, chrétiens, que faisons-nous ? Nous somdes
certains qu’un jour il s’agira de d¢battre la cause potr!
‘nous la plus importante, celle dont dépend notre vie;-
non plus temporelle, mais éternelle; nous savons que’
ce jour peut élre ])rochdm et cependant nous perdons
le temps! et au lien de régler nos comptes envers’
Dieu , nous ajoutons de nouveaux délits & ceux qui
appellent déja sur nous lu sentence d'ure mort
éternelle ! '

XII. AL! si, par le passé, nous avons matheureu
Sement ermployé notre temps A-offenser Dieu, son=
geons a en faire pénitence pendant: Pespace de vie qut



230 SERMONS,

nous reste, comme fit le roi f:zéchias, disant : Reco~
gitabo tibi omnes annos meos in amariludine anime mee,
(Isa. 38.15. ) Clest 14 le but pour lequel Dieu nous
laisse encore lavie, afin de 'employer & racheter lo
temps passé dans le mal. Dim lempus hademus operemur
bonum. (Galat. vi. 10.) Ne pravoquons pas Dieu & pu-
nir notre obstination par une mauvaise mort; et si, dans
lesunnées écoulées,nous avons été insenséset coupables
envers Ini, en résistant 4 sa volonté, soyons sages &
Yavenir, suivant le conseil de 'Apoire et rachetons le
temps perdu. Videte itague; fratres, guomodo cauté ambu-
letis : nonquasi insipienies, sed ut sapientes, redimentes tem-
pus, quoniam dies malisunt.... intell.gentes que sit voluntas
Dei. ( Ephes. v. 15. ad 17.) 1l dit : quoniam dies mati
sunt; c’esl-a-dire,, enseigne St.-Anselme : les jours de
cette vie présente sort, en effet, mauvais,élantexposés
A mille tentations, & mille périls pour notre salut éter-
nel ; d’oti-il nous faut toute notre attention et tous
nos soins pour éviter notre perte définitive. Et que si-
gnifient ces autres paroles : redimentes lempus? St.-
Augustin nous 'explique : Quid est redimere tempus ,
nisi cdm opus est , detrimentum temporalium ad celerna
quaerenda comparare ® Nous devons vivre unijuement
pour accomplir avec zéle la divine volounté, et s’il est
nécessaire, dit St.-Augustin , il vaut mieux souflrir des
dommages temporels que de risquer nos intéréts éter-
nels. Oh! comme St.~-Paul sut bien racheter le temps
de sa vie qu’il avait perdn! St.-Jérdme remarque que,
bien gu’il fit le dernier des apbires,. il n’en devint
pas moins le premier par ses mérites, a raison de ce.
qu’il fit depuis sa vucation : Padlus novissimus in ordiie,
prior in meriiis, quia plus omnibus laboravit. Puisqu'il en
est ainsi, pensons qu’a chaque moment nous pou-
vons acquérirune plus grande masse de biens élernels



SERMONS, 231

Dites-moi : 8'il vous était assuré de posséder le ter-
rain dont vous pourriez faire le tour dans une journée
ou tout l'argent que vous pourriez compter dans un
jour , vous amuseriez-vous i perdre le temps ? ou hien
vous metiriez-vous promptement ¢p roule el vous
presseriez~-vous & compter la monnaie ? Et pendant,
que vous pouvez & chaque moment acquérir des tré-
sors éternels pour P'autre vie, vous perdez ce femps
précieux ! Ne dites pas que ce que vous pouvez faire
aujourd’hui , vous le ferez aussi bien demain, Non, le
jour présent n’en sera pas moins perdu pour vous,
sans retour, et d’ailleurs, ce jour, si vous Vavez, le
lendemain ne sera peut-étre pas a vous.

SERMON XXYV.

POUR LE QUATRIEME DIMANCHE APRES PAQUES.

De Yobéissance a son confesseur.'
Quo vadis? ( Jean. xm. 36. )

Pour arriver au paradis, il faut suivre la route du
paradis. Beaucoup de chrétiens, ( chretiens par la foi,
mais non par leurs ceuvres ) vivent dans le péché et
demeurent plongés dans les plaisirs et les intéréts du
monde. Si vous les interrogez : Frére, vous étes chré-
tien: vous croyez & une vie étcrnelle, a un paradis , a
un enfer; dites-moi, voulez-vous vous sauver ? Je vous
dirai avec 'Evangile de ce jour : (Juo radis? ou allez
vous ? Iis répondront : Je ne sais; mais j'espére en
Dicu pour étre sauvé, Vous dites bien : Je ne saig



253 SERMONS.

Mafs comment cspérez-vouus que Dieu vous sauve, g
vous, voulez vivre en réprouvé ? Comment prétendriez.
vous enirer au paradis, en suivant la rouie de Penfer?
1t faut absolument changer de dizection et pour cela.
vous remvettfe aux mains d’un bon corfesseur , qui
vous guide dans la voie du paradis,et auquel, de votre
cOté, vous obéissiez ponctuellement. Jésus-Christ a
dit : Oves mew vocem meam audiunt. ( Jean, x. 27. ) Sur
cette terre, nous ne pecuvons, d’'une maniére sensible,
¢nténdre 'a voix méme de Jésus-Christ ; mais 4 sa
place il a institué des prétres et nous a déclaré que ee-
lui qui les écoute, Pécoute Ini-méme, et que celni
qui les méprise, le méprise lni-méme. Qui vos audit ,
me audit, et quivos spernit, me spernit. { Luc. x. 16.)
Heureux donc ceux gui sont obéissants A leurs peres
spirituels et malheur a ceux qui neleur obéissent pas,
car ils montrent par 14 qu’ils ne font point partic du
troupeau de J¢sus~-Christ. Je veux ainsi vous démon-
trer aujourd’hui ¢

Dans mon premier point , yuelle assurance de salut
posséde celui qui obéit 4 son confésseur.

Dans le second point : dans quel danger itnminent de
dam::ation est celui qui n'obéit pas & son confesseur.

PREMIER POINT.
Quelle assurunce de salut posséde celui qui obéit i son confesseur.

L. C’estun des grands bienfaits de Dien que-Jésus-
€hrist nous ait laissé nos péres spirituels pour nous
gwider dans la voie du salut, Pour faire notre salut,
nous devons accomplir la volonté divine en tout ce
que Dieu exige de nous. En effet, quelle est la chose,
je le demande, qui soit véritablement ndecasaive pour



SERMONS, 23%:

pous sauver et nous rendre Saints ? Les uns pensent
gue la sainteté consiste dJans les pénitences multi-
pliées ; mais un malade qui veudrait s'imposer de
telles mortifications, qui meltraient ses jours en dan-
ger, ferail-ilune euvre de sainteté ? Nom, etméme en
cela il pécherait. D'avtres font consister la perfeetion
dans D'oraison prolongée ; mais, si un pére de famille
abandonnait I'éducation de ses enfants pour se retirer
au désert et y faire l'oraison,. celei-la aussi pécherait,
parce que , quelque bonne que soit I'oraison ,.¢lle ne
peut dispenser un pére du soin qu’il doit & ses en-~
fants, d’autant plus qu'il pewt remplir 'un et. l'autre
de ces devoirs sans aller au désert. Enfinil s'en trouve
qui placent la sainteté dans lacommunion fréquente ;
nais si une femme mariée voulait communier tous
les matins, son mari pourrait justement s’y opposery
parce qu'une telle abseace porterait tort a safamille;
et ainsi cette femme, comme les autres, agirait mal et
en devrait compte a Dien. Eu quoi donc consiste la
sainteté¢ ? Elle consiste A faire complétement la volonié
de Dieu. .

11. Mais, .dira~t-on, comment pouvons-nous bizn
connaitre ce que Dien demande de nous? Cest-la
un point plein de doute et d’obscurité, selon l'ex-
pression de David : 4 negotio perambulante in tenes
bris. (Ps. xc. 6.) Combien en cela s’égarent, parce que
la passion leur fait souvent supposer gu'ils suivent
la volonté de Dieu, pendant que , dans le fait,
ils n’agissent que d'aprés leur volonté propre. Mais
rendons grices sans cesse a la bonié de Jésus-Christ
qui nous a indiqué un moyen certain d’exécuter,
dans toutes nos actions, sa divine volonté, en nous
enseignant qgu'vbéir. A nes. confesseurs était nbéira lui-
méme : Qui vos audit, mé audit. Ste.-Thérése a écrit



234 SERMONS,

dans son livre des fondations (chap. 10.): L’dme chrés:
tienne choisit un confesseur dans le but de ne plas

penser & son salut ,- mais de se fier 4 ces paroles du

Sauveur : Qui vos audit , me audit. Et elle ajoute, que

tel est le moyen certain dc faire la volonté de Dien.

Aussi cette grandesainte avouait-elle que ¢’était par-la,

c’est-a-dire par la voix de son confesseur, quelle avait
appris a connaitre et & aimer Dieu. Et sur cela St..

Frangois de Sales, ( introd. Ec. chap. 4. ) parlant de

Pobéissance au confesseur , rapporte I'opinion du P,

M. Avila : Pous chercheriez envain, disait le pieuys Avila,

vous ne trouverier jamais avec certitude la velonté de Dieu
quedans lavoie de cette humble obéissance, tant recommandée
6t pratiquée par tous les anciens modéles de devolion.

II1. Celui qui agit d’aprés I’avis de scn confesseur
est toujours sar de plaire 4 Dieu, soit qu’il pratique
Yoraison , ou les mortifications, ou la communion ,
soit gu’il les quitte par obéissance; et par-la aussi il
acquiert sans cesse du mérite , méme en se récréant,
en mangeant, en buvant, selon I’ordre de son confes-
seur, parce qu’en tout cela il accomplit la volonté de
Dieu. C’est pourquoi I'Ecriture nous dit : Melior est
cbedientia qudm victime. ( Eccl. w. 17.) L'obéissance
est plus agréable & Dieu que tous les sacrifices de péni-
tences,, aumodnes et aulres que nous pouvons lui offrir.
€elui qui sacrifie 2 Dieu ses biens, en faisant 'auméne
son honneur, en souffrant injure ; son corps, en la
mortifiant par le jeline et la pénitence , ne lui donne
gu'une pzrtie de Jui-méme et de ce qu’il posséde;
mais quand on lui sacrifie sa volonté, en la soumet-
tant par I'obéissance, on donne alors tout ce que peut
avoir uu homme et on peut dire & Dieu : Seigneur, en
vous donnant ma volonté elle-niéme, je n’ai plus rien
a vous dorner.



SERMONS, 65

Py

iV. Ainsi Pobéissance & notre confesseur est la
chose la plus agréable que nous puissions offrir a Dieu,
et le moyen le plus siir d’accomplir sa divine volonté.
Le B. Benri Suzon disait que Dien ne nous demandera
pas compte Ge ce que nous aurens fait par obéissance.
Obtissez, écrit ’Apdtre, & vos plres spirituels, et ne
craignezrien pour ce que vous aurez fait par obéissauce,
car ce sonteux, et non vous, qui rendront compte
A Dieu de toutes vos actions : Otedite prepositis vesiris
et subjacete eis j ipsi enim pervigilant , quasi rationem pro
animabus vestris reddituri, (Hébr, xm1. 17.) Mais remar-
quons les paroles qui suivent : Ut cum gaudio hoc fa~
ciant, et non gementes. Gela veut dire qu'ils faut obéir
sans réplique, sans tourmenter son confesseur et le
faire gémir. O quelle peine pour Ics confesseurs quand
leurs pénitens résistent a leurs avis, par de vains pré-
textes , de fauses excuses, ou des plaintes injustes!
Obéissons done a nos péres spirituels sans répliquer ,
et puis agissons en toute confiance. St.-Philippe de
Néri disait : Que ceux qui désirent uvancer dans la voie
de Dieu se soumettent @ un confesseur éclairé et lué obéissent
commie d Diew méme; qui-en agit ainsi est assuré de n'avoir
aucun compte d rendre de ses actions. Ainsi, si vous pra-
tiquez obéissance, et qu’au jour du jugement il vous
soit demandé par Jésus-Christ : Pourguoi as-tu choisi
cet état ? Pourquoi as-tu communié¢ aussi souvent ?
Pourqguoj -as-tu. cessé telle pénitence? Vous pourrez
répondre : Seigoeur, ainsi I'a ordonnémon confesseur
et Jésus-Christ ne pourra gu’approuver fous ce que
vous aurez fait.

V. LeP. Marquis( Diar. Domen. ) rapporte que St.-
Dominique ayant congn quelque scrupule d'obéir &
son confesseur en certaine occasion, le Seigneur lui
parla ainsi : Quid dubitas obedire 120 directori’ Omnia.



236 SERMONS.

que dicit, proderunt tibi. C’est dans ce méme csprit
que St.-Bernard écrit que tout ce¢ que commande
Lhomme qui lient pour vous la place de Dieu, doit ,
a moius que ce ne soit évidemment un péché, &trg
re¢u comme si Dieu lni-méme P'ordonnait : Quidguid
vice Dei precipit homo , quod non sit tamen certum displi-
cere Deo, haud secids omning accipiendum est qudm si Deus
precipiat. ( St.-Bernard de pracept. et discipl. cap. 11.)
Et Jean Gerson (tract. de prep. ad miss. ) raconte
que le méme St.-Bernard ordonna & un de ses disci-
ples d’aller, sur sa garantie, direlamesse que ses scru-
pules Pempéchaient de célébrer; lui intimant d’obéir
et de se guérir Je ses scrupules. Mais on me dira,
ajoute Gerson : PLit & Dieu que j’eusse un St.-Ber-
nard pour directeur ; le mien n’est point un saint
Bernard. A cela cet auteur répond : Quisquis ita dicis,
erras ; non enim te commisisti in manibus hominis , quia
litteratus est, sed quia 1ibi est prepositus ; quamobrem
obedias illi, non ut honini, sed ul Deo. Tu ne parles
pas juste; car tu ne t’es point livré a la direction de
cet homme, parce qu'il est lettré, mais parce que.
Dieu te I'adonné pour guide : partant tu doislui obéir,.
non comme homme , mais comme Dieu.

VI. Vir obediens loquetur victorias. ( Prov. xx1. 28.)
Précisément , écrit St.-Grégoire, le Sage nous dit quxe
les obéissants sont victorieux de 'enfer et de toutes
ses tentations , parce que, ayant soumis eunx-mémes
leur propre volonté i celle d’autrui , ils se sont par-la
rendus supérieurs au démon, dont la chute fut caunsée-
par leur désobéissance. Pictores sunt qui obediunt, quia
dum veluniatem alils subjiciunt, ipsis lapsis per inobedien~
tiam angelis dvminantur, (St.-Grég. in. lib.reg. cap.10.)
En outre, dit Cassien, celui qui domgte sa propre vo-
lonté dompte en méme temps tous les vices,: parce:



SERMOTS. a3y

qu'ils naissent tous de notre volonfé propre , mortifi-
catione voluntatis marcescunt vitia universa. De plas, ce-
lui qui obéit & son confesseur , triomphera de tous
les piéges du démon, lequel, souvent sous-prétexte
du bien, fait que nous nous exposons aux occasions
dangereuses, ou que nous suivons certains projets qui
nons paraissent saints et qui peuvent devenir tréa-
funestes pour notre salut. Ainsi, 2 certaines personnes
adonnées A la dévotion, ’ennemi spirituel fait entre-~
prendre des pénitences immodérées , en sorle que ,
pe-dant bientdtla santé,ils abandonnent tout 4 la fois,
et retournent & une vizs tout-a-fait reldchde : c’est 1a
ce qui arrive & qui veut agir de son propre chef; mais
celui qui se laisse guider par le confesseur n’a aucun
de ces dangers a redouter.

VII. Le démon a coutume d’abattre les 4mes timi-
des par une autre genre d'inspiration trompeuse, c’est
de leur faire craindre de pécher en suivant ce que dit
leur confesseur. Ici encore il faut repousser ces vaines
terreurs : du moment que votre confesseur vous a
donné un conseil , tous les docteurs et théglogiens
s’accordent A dire qu’au mépris de tout scrupule il
faut obéir ¢ Contra itlos est agendum, écrit le Ps Natalis
Alexandre, dans sa Théologic. Et il s’appuie de Pauto-
rité de St.-Antonin, lequel, d’accord avec Gerson ,re-
prend ainsi le scrupuleux qui, par une vaine terreur,s'é-
loigne de VYobéissance, et céde & ses scrupules. Ca-
veas, ne ddm queris securitatem,precipiles in foream. Prenez
garde, dit-it, que pour voulcir marcher avee trop de
sécurité vous ne tombiez dans le piége que vous tend
le démon, en vous détournant d’obédir au confesseur.
C’est pourquoti tous les théologiens conseillent d’obéir
au conlesseur en toute chose qui nést pas manifeste-
ment péché. Voici ce qu’éerit le B. Aumbert , domi-



238 SERMONS.

nicain : Nisi aperte sit malum quod preecipitur , accipiendum
est, ac sid Deo preeciperetur. (Lib. erud. rel. c. 1.) Et le
B. Denis-le-chartreux : In dubiis standum est praecepto
prelati y quia etsi contra Deum sit, attamen propler obe-
dientie bonum non peccat subditus. (In. 1. dist. 39. q. 3.)
Gerson, surce pointdit que, (tract. de consc.et scrap.)
autre chose est d’agic contre fa conscienee 4clairée
par ’examen ou contre la crainte de pécher en choses
douteuses; et il décide que,dans ce dernier cas, il faut
chasser cette crainte et obéir au confesseur. Isietimor,
guam fieri potest , abjiciendus. En vn mot, qui obéit au
confesseur est siir de bien faire. St.-Francois de Sales
disait , comme on le voit dans sa vie : Jamais V'entiére
obéissance n’a perdu personne, et il ajoutait que dans
la voie de la sainteté nous devons nous contenter de
savoir,d’aprés notreconfesseur,que nousagissonsbien,
sans en chercher une plus ample connaissance.

DEUXIEME POINT.

En quel danger de damnation est celui qui n’obéit pas 4 sen con~
fesseur.

VIIL Jésus-Christ a dit : que eelui qui hait les prétres,
le hait lui-méme, que celui (qui les mépi ise, le méprise :
Qui vos spernit, me spernit. (Jean xu. 48.) Dieu dit la
méme chose au prophéte Elisée quand il se plaignait
d’étre en butte au mépris du peuple que Dieu Pavait
¢hargéde diriger; il lui fot dit : Non te abjecerunt , sed
me , ne regnem super eos. ( 1. Rois. vur. 7. ) Qui donc
méprise les avis d’'un confesseur, méprise Dicu lui-
méme, quil'a choisi pour le remplacer.

I1X. On lit dans St.-Paul : Obedite prapositis vestris,
et subjacete eis... utcum gaudio hoc faciant el non gementes ;



SERMONS. 239

hoc en imnon expedit vobis. ( Heb. x1u. 17. ) Certains
pénitents enirent en discussion avec leur confesseur
pour l'attirer & leur propre volonté et cela fait gémir
les ptres spirituels ; mais, dit St.-Paul : Hoc non ez~
pedit vobis; parce que, quand un confesseur voit qu’il
n’est point obéi, et qu’il travaille en vain A vous faire
marcher dans la voie droite , il abandonne votre direc-
tion. Malheureux le navire que le pilote cesse de gou-
-verner , malheureux le malade abandouné par son
médecin.. Quand le malade ne veut point obéir ni
prendre les remeédes ordonnés, mais qu’il veut au
contraire manger ce qui lui plait, gue faitle médecin ?
1l 'abandonne & lui-méme et le laisse faire. Mais dans
un tel cas que deviendra la santé du malade ? ¥ e@soli,
quia.... non habet sublevantem se. {Eccl.v. 10.) Malhcur
4 ce pénitent qui veut se conduire par lui-méme,
n’ayant plus qui 'éclaire et quile redresse : il donnera
dans le précipice.
X. L’esprit saint dit & ceux qui viennent dans ce
monde. In medio lagueorum ingrederis. (Eccl. x. 20.)
Nous, mortels, nous marchons sur cette terre au travers
-de mille embiiches ; ce sont les tentations du démon,
les occasions de pécher, les compagnies dangereuses,
et surtont nos propres passions qui nous égarent sans
cesse : Qui se sauvera au milieu dec tant de dangers?
Solus securas est ((ditle Sage) qui cavet lagueos. (Prov.
x1. 15.) Celui-la seul se sauvera qui évitera tous ces
piéges: Et comment les évitera-t-il ? Si vous aviez &
traverser la nuit un bois plein de précipices, sansun
guide qni portit devant vous la lumiére, et qoi vous
avertit des pas dangereux & éviter, certainement vous
seriez en grand danger de perdre la vie. Tu veuxte
guider par ton propre jugement. ¥ ide ergo, (dit Dien
lai-méme, ne lumen quod in te est tenebre sint. (Luc. xi,



240 SERMONS.

35.) Cette lumiere que tu creis avoirsera ta perte ,
car elle te conduira an précipice.

XI. Dieu a vouln que dans le chemin du salut nons
nous laissions guider .par nos directeurs. Ainsi ont
fait les saints, méme le plus éclairés, et Dieu I'a voulu
ainsi, pour que nous pratiquions 'humilité en nous
assujdtissant a la direction d’un confesseur. Gerson
écrit que celui qui rejette. cette direction et prétend
vivre suivant sa propre volonté, n’a .plus besoin des
tentations du démon et devient son. démon a lui-
meme ; Qui, spreto duce, sibi duv esse vuilt , non indiget,
demone tentante, quia factus est sibi ipsi demon. (Gers.
cons. de lib. reg.) Et alors Dieu voyant qu’il se refuse
& obéir ason ministre abandonne a ses propres capri-
ces : Et dimisit eos secundim desideria covdis eorum.
(Psalm. nxxx. 13.) : .

XII. Il est écrit dans le livre des rois : an(m pecca-
tum ariolandi est repugnare; et quasi scebus idololatrienolle
acquiescere. (1. Reg. xv. 23.) Sti-Grégaire dit sur ce
texte que le péché de l'idolatrie consiste-d abandonner
Dieu pour adorer Pidole. Ainsi fait le pénitent, quand
il désobéit 4 son confesseur pour suivre sa volonké. Il
méprise la volonté de Dieu qui lui a parlé par son mi-
nistre, et se fait une idole de sa propre volonté, pour
agir comme il lui plait. Aussi St.-Jean de la Croix
-écrit-il ( Tract. delle spine; to. 3. coll. 4. §. 2. n. §:)
Ne pas s’en rapporter d ce que dit le confesseur , cest or—
gueil et mangue de foi. C’est en effet ne pas cr(‘ife are-
vangile ou Jésus-Christ a dit : ' Qui vos audit, me au-
dit. : : ,

X TII. Si donc nous voulons nous sauver , ob(issons
prnctuellement & nos canfesseurs; et pour cela pre-
nons soin de cnoisir un confesseur pour ‘e garder et
e pas aller de 'un 4 lautre ; que ce soit un prétre



SERMONS. 241

jnstruit & qui Von fasse d’abord sa confession géné-
rale, laquelle est un sir moyen d’opérer un véritable
chaungement de vie ; el puis ue le quittons pas; parce
que sans les plus graves mctifs, on ne doit pas chan-
ger de confesseur. Ste.-Thérése disait d’clle-meéme :
Toutes les fois que je voulais quitter un confesseur,
j’entendais an dedans de moi une voix qui me faisait
des reproches plus poignants que ceux du.confesseur
lui-méme.

SERMON XXVL

POUR LE CIRQUIEME DIMANCHE APBRS PAQUES.
Coudition de Ja priere.
Petite et accipietis. (Jean, xvi. 24.)

Dans le trente-neuvieme sermon, je démontrerai la
nécessité de la priere, et combien elle est efficace
pour nous faire obtenir tuutes les graces qui peuvent
nous aider 4 conquérir notre salut éternel. Omnipotens
est oratio, {écrit St.- Cyprien) et una cum sit, omnia po-
test. Et I'Ecclésiastique dit que nul n'a jamais appelé
Dieu & son secours, sans avoir été exauce : Quis invo=
cavit eum et despexit illum? (Eccl. 11. 12.) Non, cela ne
feut arriver, parce que le Scigneu-a promis d’exau-
cer celui qui le prie : Petite, et accipielis. Mais celas’en-
tend quand nous le prions comme il doit &tre prié.
Plusieurs prienl et n’obtiennent pas les grices qu’iis
demandent , parce qu'ils prient mal. Petitis, et non

XIV. 16



afa SERMONS.

accipitis, ¢o quod male petatis. (Jac. 1. 3.) Pour prier
comme il faut, noas devons prier ;

I** Point. Avec homilité.

1I° Point. Avec confiance.

I11=Point. Avec persévérance.

PREMIER POINT.

11 faut prier avec humilité.

1. St.-Jacques écrit que Dieu n’exauce pas la priére
des orgueilleux : Dews superbis resistit , humilibus autem
dat gratiam. (Jac. 1v. 6.) 1l ne peut souffrir les orgueil-
leux, il résiste & leurs pri¢res et ne les écoute point.
Qu’ils le sachent donc, ces esprits superbes, tout con-
fiants dans leurs forces, et q1i s’estiment meilleurs que
les auties, qu'ils sachicnt que leurs priéres sont re-
poussées par le Seigueur.

1I1. Au cont:aire, le Seigneur ne laisse point la pri¢re
d’un cceur humble sans 'exavucer. Orativ humilianiis
se nubes penetrabit, et non discedet, donec Altissimns aspi-
ciat. { Eccl. xxxv, 24, ) La pri¢re de celui qui s’humi-
lie, pénétre au ciel et ne retourne pas que Dicu ne
lait regardéeet exaucée : Humilias te, Deus venit ud ts,
( dit St.-Augustin ) : exaltas te, Deus fugit d te. Quand
vous vous humiliez, Dieu lni-méme vignt a vous les
bras ouverts ; Mais, si vous vous élevez, si vous vous
targuer de votre sagesse ot de votre mérite, alors Dien
vons fuil et vous abandunne a vous-méme.

¥4, Quand les pécheurs qui ont été Jes plus disso-
lus we repentent sinoerement de leurs péchés, et s’hu-
milient devant Dieu, en s’avouant indignes de rece-
voir auctne grace, Dieu ne sait point les dédaigner.
Cor contritum et humiliatum , Deus, non despicies »

( Psaum. 50.)



SERMONS. 143

Passons aux aulres points, qui nous offrent des ré.
flexions nombreuses,

DEUXIEME POINT.

11 faut prier avec confiance,

IV. Nullus speravit in Domino, et contfusus est. { Ecel.
1. 11. ) Oh quel courage ces paroles doivent'inspirer
aux pécheurs. Eussent-ils commis les plus énormes
inignités, qu’ils écoutent ce que leur dit’Esprit-Saint:
Nullus speravit in’Doniino, et confucus est. L 0’y a jamais
-eu personne, ayant placé sa confiance dans le Seizneur,
gui se svit va abandonné. Qui l¢ prie avec cenfiaace
chbtient ce qu’il demamde : Oinma quacumgue orantes
petilis , credite quia acc:pietis , et evenicnt Dobis, ('Mar(‘.
x1. 24. ) Quand les grices que nous demandons sont
de nature spirituelle et utiles & I"Ame. croyon’k fetme-
ment que nons lesobtiendrens |, et certainement élles
seront obtenues. C'est ainsi gque le Sauvsur nots en-
seigne qu'en démandant 4 Dien ses grives, £ois ne
dcvons 'appeler que du nom de pére. Pater noster'! e,
en conséquence, recourir & lui avec la confiance d’un
fils ¢ui 'aime. '

V.'Or, aprés la promesse de Jésus-Christ d*exancér
ui le priera, comment pourrait-on eraindre, dit St.-
Angustin, de voir manquer la promesse faite par 1a
vérité elle-méme. Quis falli metuel, duir promittit veri-
tas ? Pensez-vons, 'dit Iéciiture que Dieu soit sem-
Blable aux hommes qui premettent pais ne tiennent
pas, <oit parce qu’ils mentent en promettant, ou qu'ils
changent ensuite’ d'inlention P Noh rest Deus quasi
homo , ut mentiatur , nec ut fllius horhinis , it mutetar ;
dirit ergo , et non faciet? ( Nomb. xxur. 19.) Notre
Dieu're peut mentir, parce qu'il est Ia vérité'ieme,



244 SERMOKS.

il ne peut changer parce que tout ce qu’il dispose est
juste et saint.

VI. Et comme il veut ardemment notre bien, {]
nous exhorte avec instance 4 lui demander les grices
qui nous sont nécessaires : Pelite, et dabitur vobis ,
querite , et invenietis, pulsale, et aperietur vobis. ( Matth,
v, 7.) Eh comment , s'écrie St.-Augustin, le $ei-
gneur mous exhorterait-il ainsi A lui demander ses
grdces, s’il n’avait pas dessein de nous les accorder ?
Non nos hortaretur , ut peteremus , nisi dare vellet, { De
verb. Dom. serm. 5. ) D’autant plus que par celte pro-
messe, il s’est obligé lui-méme A exaucer nos pritres,
4 nous donner ce que nous lui demanderions avec
confiance. Promitt¢ndo, debitoremse fecit. ( St.-August.
ibid. serm. 2. )

VII. Mais, dira quelqu'un, comment aurais-je
confiance en Dieu, étant si coupable; j’ai été trap
ingrat envers lui, et je sens que je ne mérite pasd’en
étre exapcé. Mais St.~1homas fait remarquer que nos
pritres n’obliennent pas les graces par considération
de nos mérites, mais par la divine miséricorde : Oratio
in impetrando non innititur nostris meritis, sed soli divne
misericordice. ( S. Thom. 1. 2. q. 178. a. 2. ad. 1.)
Toutes les fois que nous demandons 4 Dieu une chose
utile a notre salut, et que nous le prions avec con-
fiance, Dieu nous exauce : Jai dit, chose utile d notre
salut , parce qu'autrement si ce sont choses nuisibles &
nos dmes, le Seigneur ne nous exauce point et ne
peut nous exaucer. Par exemple, si quclqu’un vou-
lait s¢ venger d’une injure, ou mener A bout une af-
faire dans laquelle Dieu serait offensé , et qu'il le
priat de Ini préter son secours, certes il ne serait point
écoutd, parce q'q’alors, dit St.-Chrysostdme, le témé-
x:ajgg,gﬁ‘qnqe Dieu ; il ne le prie pas mais en guelque



SERMONS, 245

sarte il: se jouc de lui : Quia orat ; et peccat, non rogat
Deum 5 sed eludit. (St.-Jean-Chrysost. hom. 2. in
Malth. 6.)

VIII. Ainsi encore, si vous implorez le secours di-
vin et 'aide du Seigneur, il faut que vous n’y met-
tiez poini vous-méme quelqu’empéchement qui vous
rende indigne d’étre exaucé; comme par exemple, si
vous priez Dieu de vous donner la force de ne pas
retomber dans un tel péché, et que cependant vous
ne-vouliez pas fuir I'occasion qui vous y porte, vous
abstenir d’aller dans telle maison, vous éloigner de
tel objet ou de telle société dangereuse ; en ce cas
Dieun’¢coute pas votre priere; et pourquoi? Opposuisti
nubem tibi , ne transeat orvatio. ( Thr. in, 44. ) Si plus
tard vous retombez, ne murmurez point contre Dieu;
ne dites pas : J’ai prié le Seigneur de me donner la
force de ne pas tomber, mais il ne m’a pas exaucé.
Eh! ne voyez-vous point qu’en n’écartant pas Pocca-
sivn, vous avez placeé devart vous une nuée épaisse qui
a empéché votre priére, ne transeat , d’aller jusqu’a
Dieu et d’en étre entendue.

IX. Il faut aussi remarquer, que la promesse de
Jésus-Christ d'exaucer celui quile prie ne saurait s’en-
tendre des . graces temporelles, qui lui seraient de-
macdées , comme serait le succés dun procés, une
bonne récolte, la guérison d’'une maladie, la fin d'une
persécution : Dieu cependant peut accorder ces graces
a nps prieres, mais seulement quand elles sont utiles
A notre salut, autremen! il nous les refuse ; et il les
refuse parce qu’il nous aime ; parce qu'il sait que ces
faveurs seraient pour nous de véritables disgrdces et
Duiraient a notre dme. St.-Angustin.dit : Quid infirmo
sit ulile , magis novit medicus , quam agrotus. { Tom. ux
cap. 212. ) Ft il ajoute que Dieu refuse & 'une par



246 SERMONS,

miséricorde ce qu’il accorde A I'autre par chatiment ;
Deus negat propitius , quee concedit iratus. Awussi St.-
Jean Damascéne écrit, que souvent en n’obterant pas
les graces que nous demandons, nous n’en semmnes
que mieux partagés, étant meilleur pour nous quelies
nous aient ét¢ refusées qu'accordées: Eliamsinon acci-
pias , non accipiendo accepisti ; interdnm enim fwon accipere ,
quam accipere salius est. ( S. Jo. Dam. paitail. 1. 1.
c. 15. ) Nous demandouns souvent le poison qui doit
mous tuer. Combien se seraient sauvés, s’ils avaient
fini leur vie pendant la maladie ou I'état de pauvreté
dont ils souffraient, tandis qu’ayant recouvré la santé,
se trouvant depuis au milieu des richesses et des di-
gnités, ils sesont enorgueillis au point d’oublier Dieu,
et ainsi se sont damnés. C’est pourquoi St.-Chrysos-
téme vous fait cette exhortation. Orantes in ¢jus potes-
tate. ponamus , ul non illud petenies exaudiat , quod ipse
nobés expedire cognoscit. { Hom. 15. in Matth. } Nous
ne devons demander a Dieu de grices temporalies
qu’ala condition qu’elles soient utiles &4 notre ame.
X. Au centraire, quand il s’agit des griees spiri-
tuclles , comme le pardon des peehés, la persévérance
dans le bien, I'amour de Dicu , la luvmitre pour con-
naitre sa divine: volonté, nous devons les demander
absolument avec toute espérance de les obtenir.
8i tos cum sitis mali , nostis bona data dare filiic vestris,
quanté magis pater vester de ceelo dabit spivitum bonum
etentibus se? (Luc.x1. 13.) Aussi Jésus-Christ nous
dit : si vous qui étes tant attachés & vos richesses,
vous ne pouvez refuser a vos enfants les biens que
vous avez recus de Dieun, combien plus facilement
votre Pére céieste,qui est infinim ntriche,et gui désire
nous faire du bien plus que nous ne désirons en rece-
vcir, donnera-t-il le ben esprit, c’est-a-dire, le



SERMONS, 249

repentir des péchés, Pamour de Dieu. la résignation
a sa sainte volonté, i qui lui demandera ces graces.
Quandd Deus negabit, dit Si.-Bernard, petentibus,, qui
eliam non petentes hortatlur ut petant, { St.-Bern. serm. 2.
De S. Andr.) €omment Dien refuserait-il les grices
utiles au salut, & ceux qui les lui demandent, puis-
qu'il exhorta & les lui dcmander, ceux-mémes qui ne
le font pas?

XI. Quand le Seigneur est pri¢, il n’a point égard
4 ce que celui qui le prie soit juste ou pécheur;if a dit
en s'adressant & tous généralement : Omnis qui petit
accipit, (Luc. x1. 10.) L’auleur de I'veuvre impar-
faite commente ce passage et dit : Omnis, sive justas,
sive peccator sit. (Hom. 18.) Jécus-Christ , pour nous
engager a prier ¢t & demander avec une entiére con-
fiance lesgraces sp‘ﬁituelles, nousa dit : Amen, amen
dico vobis , si quid petievitis patrem in nomine meo dabit
voiis. (Jo. xvi. 23.) Comme s’il edt dit: Pécheurs, si
vous n’avez pas le mérite qui fait obtenir les graces,
je I'ai moi , auprés dé mon pére; demandez donc en
mon nom, c’est-a-dire par mes mérites et je vous
promets que vous obtiendrez tout ce que vous aurez
demandé.

TROISIEME POINT.

11 faat prier avec persévérance.

XT1. La condition essentielle, est de prier avéc
persévérance jusques 4 la mort, sans cesser jainais de
prier. C'est 12 le sens des Kcritures qui nous disent :
Opportet semper orare. {Luc. xvut. 1.) Vigilate omni
tempore orantes. (Luc. xxi. 86.) Sine intermissione ovate.
(1. Thess. v. 17.) Aussi Ecclésiastique nous avertit-
il : Non impediaris orare semper. (Ecel. xvur 22.)'11



348 SERMONS,

veut dire que non seulement nous devons prier tou-
jours,, mais que nous devons encore avoir soin d’écar-
ter les occasions yui nous empécheraient de prier ;
puisque, cessant de prier, nous resterions privés du
secours divin, et serions bientét vaincus par les ten-
tations. La persévérance dans la griace de Dieu, est
un don lout gratuit que nous i.e pouvons mériter par
nous-mémes , comme le déclare le concile de Trenfe.
(Sess. 6. cap. 13.) Mais St.-Augustin dit que ce dou
peut étre mérite par les pritrcs, c’est-i-dire obtenu
par elles : Hoc Dei donum suppliciter emeveri potest , id
est supplicando impetrari. (St.-Aug. de dono persev.
cap. 6.) Ce qui a fait dire au cardinal Bellarmin gne
la grace de la persévérance, quotidi¢ petenda est, ut
quotidid oblineatur , doit &tre demandée chaque jour,
parce que le jour olr nous négliderions de la deman-
der nous tomberions dans le péché.

XIII. Si donc nous voulons persévérer et nons
sauver, car point de salut sans la persévérance, il faut
prier continuellement. Notre persévérance jusqu’a la
mort dépend, non pas d’un seul secours, maisde mille
secours que pendaut toute notre vie nous espérons
obtenir de Dieu, pour nous conserver dans sa grace.
Or, i celte chaine de secours divin doit correspindre
la chaine de nos priéres, sans lesquelles le Seigneurne
nous dispcnse pas ordinairement ses grices, si ncus
rompons cette chaine de nos priéres. La chaine des
sccours divins se rompra ausst, ct nous perdrouns la
persévérance. Jésus-Cl.rist a dit & ses disciples, comme
nous le voyons dans St.-Lue. {cap. x1. et vers. 5.) S'il
arrive de nuit & quelgw’an de vous un ami qui lui
dise : Préte-moi trais pains parce qu’il m’cst venu a
la maison une ccnnaissance a qtiiie n’ai rien & donner,
certainement on lui répondra : Mainte :ant je suis au



SERMONS. 249

lit, 12 porte est fermée , je ne puis me lever. Mais §il
persevere a frapper a la porte et a ne voulonr pas fe
retirer, ﬁnalement , non par ammé peur lui, mais
a cause de son importunité, on se ‘levera et on
lui donnem 'ous les pains qn’on aura : Et si non dabit
:dlz surgens , eo quod amicus ejus sit, propter improbitatem
‘tamrn surgef et dabit itli quotquot habet necessarios. (Luc
x1. 8.) Ocsil’on donne & un ami des pains & cause de
son 1mp0rlumté » quanto mag ts, dit St. -Augustin, dabit
Deus, qui hortatur ul petamus, cui displicet si non peta-
mus? A combien plus forte raison, si nous sommes
persévérants & prier le Selgneur nous accordera-t-il
ses grices, puisque lni-méme nous exhorte & les de-
‘mander et que nous lui déplaisons quand nous ne leq
demandons pas.

X1V. Les hommes trouvent fashdleux des’ entendre,
,demander importunément la méme chose; mais Dleu
_nous exhorte i réitérer nos pritres, et loin d’en étre
dégouté , il s¢_complait a se voir incessamment prier.
Cornelius & Lapide écrit, (in. Luc. chap. 11.) que le
Seigneur vult nos esse perseverantes in oratione usqué ad
tmportumtatem. 11 veut que nous soyons importuns en
lui demandant ses graces et voild ce que sxvmﬁcnt
ces t,xhortahons réitéries qui suivent dans St.-Lue.
l(xx 9. ) Petite , et accipictic ; quarite, et invenietis §
pulsats , et aperietur vobis. Il suffisait d’avoir dit pelite;
mais non, il a voulu ajouter querite , pulsate; pour
nous faire entendre que nons devons pendant toute
notre yie, implorzar ses grices , comme font les men-
diants, qui demandent Pauméne avec la plus grande
importunité, qui, bien querepoussés, ne laissent pas de
crier, de frapper i la porte, d’insister pour qu’elle leur
soit ouverte , jusqu’a ce yu'ils 'zient obtenu.

XYV. Si donc nous voulons persévérer en Cieu, nous



250 SERMONS.

devons le lui demander importunément , quand nous
nous levons le matin , quand nous faisons la médita~
tivn, quand pous entendons la messe , quand nous
visitons le St.-Sacrement, quand nous allons nous
coucher lesoir, enfin et spécialement gnand nous
sommes tentés du démon & commeitre un péché;
en sorte que nous devons avoir constamment 2 la
bouche celte priére : Seigneur, aidez-moi, assistez-
moi, éclairez-mofi, donnez-moila force, protégez-moi,
ne m'abandonnez pas. I1faul faire violence a Dien : Hec
vis grata Deo , dit Tertullien ; cette violence que nous
faisons & Dieu par ncs priéres, loin de le dégofiter, lui
plait et luf est agréable. St.-Jean Climaque ajoute :
Oratis pie Deo vim infect. Nos pridres forcent le Sei-
gneur, mais en lui ¢tant agréable, 4 nous accorder les
graces que nous lui demandons. C'est pourquoi il se
plait tant & voir honorer sa divine mére, et qu’il a
voulu, comme dit St.-Bernard, que toutes les graces
que nous recevons passent par ses mains. Aussi ce
saint nous donne-t-il ce conseil. Queramus gratiam et
per Mariam queramus , quia maler est et frusirari non
potest. Quand nous nou: recommandons i Marie pour
obtenir qu=lque grice elle nous écoute avec honté , et
prie pour nous, et les prieres de Marie nesont jamais
repoussées,



SERMONS. 251

SERMON XXVIL

POUR LE SIXIEME DIMANCHE APRES PAQUES OV LE Di=
MANCHE DANS L’OCTAVE DE L’ASCENSION.

Da respect humain,

Omnis qui interficit vos arbitretur se obsequium prestare
Deo. (Jean. xvi. 2.)

Notre Sauveur comme rous lisons dans I'Evangile
de ce jour, exhortant ses disciples 4 lui rester fidtles,
duns les perséculioas qu'ils auraient i souffrir, leur
dit ;: Sed renit hora ut omnis qui interficit vos , arbitrelur
se obsequium praestare Deo. Aussiles ennemis de Ia foi
pensaient faire un acte agréable a Dieu en mettant &
mort les chrétiens. Ainsi agissent plusieurs chrétiens
de nos jours. Iis tuent leur 4me en perdant la grace
de Dieu par respect humain , et pour plaire a leurs
amis mondains. Oh! combien de malheureuxn’a pas
envoyé en enfer ce grand ennemi de notre salut, le
respect humain! C'est de lui que je veux veus parler
avjourd’hui, dme fidéle, afin que vous le comba.tiez
de tontes vos forces, si vous voulcz servir Dieu et vous
sauver. A cet effet, je vous parlerai :

Dans mon premier point, De Vimportance de ne
pas tenir compte des motifs de respect humain.

Dans mon second pont, Des moyens de vaincre le
respect humain.



252 SERMONS.

PREMIER POINT.

De 1'importance de ne pas tenir compte des motifs de respect
buma:n.

I. Ve mundo 4 scandalis. (Matth, xviu. 7.} Jésus-
Christ dit que les scandales précipitent un trés-grand
nombr: d’dmes dans Penfer. Mais comment est-il
possible de rester dans le monde et d’¢viter tout scan-
dale? Non, cela n'est pas possible. Pour cela, dit §t.-
Paul, il faudrait sortir du monde. Alioguin debueratis
de hor mundo exiisse. (1. Cor. v. 10.) Mais ce qui est
possible, c’est d'éviter la compagnie familiere de
ceux qui causent le scandale, aussi I’Apétre ajoule :
Nunc autem scripsi vobis non commisceri...cum cjusmodi,
nec cibum sumere. (Ibid. v. M.)“nlgry)us devons donc
nous garder de toute intimité avec de telles person-
nes, parce que #i nous leur sommes liés d’une étroite
amitié, nous ne saurions ensuite nous opposer A leor
habitude dangereuse, etaleursmauvais conseils, et
ainsi, par respect humain, pour ne pas les contre-
dire, nous imiterions leur exemple et nous perdrions
Pamour de Dieu.

II. Ces mondains passionnés, non seulcment se
glorifient de leur iniquité : E rultant in rebus pessimis ,
comme dit le Sage.( Prov. n. 14.) Mais ce yui est pis,
ils veulunt avoir des compagnens, et accablent de
railleries tous ceux qui veulent vivre en vrais chré-
tiens ¢t qui ponr cela fuient les occasions d’offenser
Dieu. C’est 1d un des péchés dont Dieu s’offense le
plus et qu'il défend d'une manitre particuliére.
Ne despicias lominem averteniem se d peccato, neque im-
properes ei. (Eccl. vin.*6. ) Ne méprisez pas celni qui
veut s’éloigner du péché, ne cherchez pas a le détour-



SERMONS. 253

ner par vos reproches et vos railleries; car. dit Dieu,
Jai préparé, pour ceux qui raillent les hommes de
bien, des chdtiments sévéres, de lourdes massues,
dont ils seront frappés dans cette vie et ¢ans Pautre.
Parata sunt derisoribus judicia et mallei percutientes stul-
torum corporibus. (Prov. xix. 29.) Ils ont railié les
serviteurs de Dieu, Dieu se rira d’eux pendant toute
Peternité dans Uenfer. [llos autem Dominus irridebit
et erunt post hec decidentes sine honore , et in contumelid
inter mortuos in perpeluum. ( Sap. 1v. 18. 19.) s ont
cherché¢ a couvrir de honie les saints auprés du
monde, et Dieules fera mourir honteusement, et les
enverra en enfer,couverts d'une ignominie éternelle.

111. Et, en vérité, c’est une énorme scélératesse que
celle de ceux qui , non seulement offensent Dieu,
mais veulent encore le faire offenser par les autres.
Trop souvent ils réussissent dans leurs exécrables
desseins, car ils trouvent un grand nombre d’ames
laches et faibles, qui, pour ne pas se voir en butte aux
dérisions, quittent le bien et se jettent dans le désor-
dre. C’est ce dont gémissait St.-Augustin, dés qu'il
se fut converti & Dieu; il confessait que lorsqu’il vi-
vait an milieu de ces ministres de Lucifier, il avait
honte de ne pas paraitre aussi méchant et aussi dé-
sordouné qu'eux : Pudebat me non esse impudentem.
Oh! Combien, pour ne pas s’entendre dire : ¥ oild le
Saint , voyez le Sain}, donnez-moi un pew de ses habils
pour religues : Aulant vaut que tu ¥en ailles dans le idé-
sert. Pourquoi ne te fais-tu pas moine ? Combien, dis-je,
pour ne pas s’enterdre ainsi railler par de dangereux
amis-se sont laissés aller & les imiter ! Combien en-
core, s’ils regoivent quelque affront, se décident A en
tirer vengeance, non pas tant par sentiment Jde coléie,
que par, yespeet humain et pour ne pas étre réputés



254 SERMONS.

hommes de peu de ceeur! Combien, aprés avuir laissg
échapper quelques maxinies scandaleuses nesedédisent
pas, comme ils y sout obligés, de peur de perdre au..
prés des autres leur réputation d’esprit ! Combien, pour
ne pas perdre la faveur de quelque ami puissunt,

vendent leur 4me au démon, comme fit Pilate , qui,
par crainte de déplaire- & César, condamna Jésus-
Christ 4 la mort. :

IV. Ecoutez, mes fréres ; Si nous voulons nous sau-
ver, il faut vaincre le respect humain et supporter le
peu de honte que peuvent nous causer les railleries
des ennemis de la creix de Jésus-Christ < Est enim con-
fusio adducens peccatum , et est confusio adducens gloriam
et gratiam. (Eccl. 1v. 24.) Gatte honte, si‘nous ne vou-
lons pas la souffrir avec patience, novs conduira dins
les abymes du péché, mais si nods la souffrons pour
Dieu, elle nous méritera sa divine bienv cﬂlance ct
une grande gloire dans le paradis.

V. Mais moi, me direz-vous, je régle mes actions;
je veux sauver mon dme. Pourquoi faut-il que je seis
persécuté. 1l u’yapasla de remeéde; il n’est pas possi-
ble que crlui qui sert Dieu ne soit pas persécuté. Abo-
minantur impii eos quia in rectd sunt tid.: (Prop. xxix. 27.)
Ceux qui ménent une vie licencieuie ne peuvent sup-
porter I'exemple d’vne vie réglée , parce que cellé-ci
est un continuel reproche de leurs mauvaises actions
et c’est pourquoi ils disent : Circumreniamus ergd jus-
tun, quoniam inulilis est nobis , et conlrarius est operibus
nostris , et improperat nobis peccata legis, (Sap. 1. 12.)
Ainsi le superbe, qui tire vengeance du petit ountrage
qu’il regoit, veut que tous les aulres se vengent des
affronts qui leur sont faits. L'avare qui fait des gains
injustes , voudrait que tous fissent de méme : Le
buveur voudrait voir chatun s'enivrer comme lui,



SRRMONS. 255

Je luxurieux qui sc vante de ses impudicités, dont tou-
tes les paroles sunt infectées d’obscénités voudrait que
tout le monde agit et parlat, comme lui-méipe agit
et parle. Tous ces gens déréglés traitent celui
fait pas comme eux d’homme vil, rustre, ins
sans honneur et sans crédit. Pauvres aveugle
péché fait parler ainsi : Hec cogitaverunt et err
exceecavit illos malitia eorum.

Vi. Mais je le répéte, on ne peut 1'éviter, comme
éitSt.;-Paul; ceuxqui, dans cemonde,veulent vivre unis
4 Jésus-Chist, ont & sonffrirles persécutions dumonde :
Omnes qui pis velunt vivere in Christo Jesu per secutionem
patiuntur. (2. Tim. 1. 12.) Tous les saints ont|été per-
sécutés. Mais vous dites : Je ne fais de mal i personne,
pourquoi ne me laisse-t-on pas en paix ? Les saints,
et surtout les saints martyrs, & qui faisaient-il§ du mal,
eux qui étaient pleins de charité, qui aimaient tous
les hommes, et chgrch,ﬁent A faire du bien &/tous? Et

- voyez comme les a traités le monde ; il les|a affligés
detoutes manitres, les déchirant avecdes onglesde fer,
les briilant avec des lames rougies, leur faisant enfin
perdrela vne an milieu des tourments. Et Jéspis-Christ,
qui fut le Saint des Saints & qui avait-il fajt mal 7 11
consolait, il guéris-ait. ¥ intus Je ills exibat | et sanabat
omnes. (Lyuc. v1. 49.) Eg le monde, comment I'a-t-il
traité? 1il’a persécuté, jusqu; 3 le faire mourir de dou-
feur sur Je gibet infime d’une cronx.

Vil, Il en est ainsi parce quelcs maximes du monde
sont toutes contraires & celles de Jésus-Christ. Celui
qui est estimé du monde est insensé aux yeux de
de Jésus-Christ : Sapie;atia enim hujus mungi , stullitia
est apud Deum. (1. cor. 1. 19.) D’un autre coté, le
monde appelle folie ce qui est d'un grand prix devant
Jésus-Christ, ¢'est-a-dire les croix, les maladies , les




356 SERNONS,

mépris , les ignominies : Perbum enim crucis pereunti.
bus quidem stultitia est. (1. cor. 1.18.) Si nous sommes
chréticns, montrons que nous le sommes aussi bien
de fait que de nom, car si nous avons honte de J¢-
sus-Christ, il nous apprend ue lui-méme aura honte
de nous et ne pourra nous placer a sa droite au jour
du jugement : Qui me erubuerit et meum sermonem , bunc
filius hominis erubescet, cum venerit in majestale sud,
(Luc. 1x. 26.) Il dira alors : Tu as rougi de moi sur la
terre , maintenant j’'aurai honte de te voir avec moi
dans le paradis, va, maudit, va dans ’enfer rejoindre
tes compagnons qui ont aussi rougi de moi.

VIIL 'L’Apdtre qui se glorifiait d’étre un disciple
de Jésus-Christ , disait : Mili mundus crucifizus est , et
ego mundo. (Gal. vi. 14.) Cest-3-dire comme je suis
aux yeux du monde un crucifié¢, un objet de moque-
ries et de mauvais traitements, aussi’le monde est-il
pour moi un objet de mépris et d’'abomination. 11 faut
se pénétrer de cette vérité,, que nous devons mettre
sous nos pieds le monde , ou que le monde mettra
notre ame sous ses pieds. Mais, en définitive, qu'est-ce
que le monde et tous les biens du monde? Omne quod
in mundo est, concupiscentia carnis est, et concupiscentia
oculotum , et superbia vite. (1. Jo. 1. 16.) A quoi se ré-
duisent tous les hiens du monde ? A dela boue comme
sont les richesses; de la fumée, conime sont les hon-
neurs, des oriures comme sont les plaisirs de la chair.
Et 4 quoi peuvent nous servir tous ces biens, s'ils
nous font perdre notre dme? Quid prodest homini, si
mundum universum lucretur , anime vero snee detrimentum
patiatur? (Matth. xvi. 26.)

1X. Celui qui aime Dieu et veut se sauver, doit mé-
priser le monde et tout respect humain : 11 fatit en
cela que chacun se fasse violencea lufmémé. Sie.-



SERMONS. 25y

Marie-Magdeleine n’cut-clle pas & se faire une viglenge
extréme pour vaincre ces égards du monde, ces bla-
mes ¢t ces mogueries, quand elie vint au milieu dun
fesiin, enprésence de tantde monde , se jeter aux pieds
de Jésas-Christ, qu’elle arrosait.dg ses larmes, les es-
suyant avee se§ chegveux : C’est ppurtant ce que fit la
sainte, et elle mérila que Jésus-Christ lui pardonnit
et loudt méme l'ardeur de scn amour : Remettuntur ei
peccata. mulln , qriom'am ditexit muttum. (Luc. vir. l;7.)
St.-Francois de Borgia portait un jour sous son man-
teau un pot de bouillon pour les prisonniers; il ren-
contra sur le chemin, con fils qui se promenait a
cheval avec plusieurs amis. Le saint sentit d’abord
quelque houte de faire vair ce qu'il portait; mais pour
vaincre ce respect humain , que fit-il ? Il tiva le pot,
le plaga sur sa téte, se moquant ainsi des risées du
monde.. Jédus-Christ, notre chef et notre maitre, sus-
pendu 4 la croix , était moqué par les soldats. §i filius
Deies,descende decruce. (Matth. xxvi.40.) I 'était égale-
ment par les prétres : 400s salvos fecil, seipsum non potest
salvum facere. (Ibid. v. 2.} Mais il 2’eut garde de des-
cendre de la eroix, il voulut terminer sa vie ainsi ; il
vainquit le monde.

X. Chréticns, mes fréres, consolons-nous si les gens
du monde nons mandissent et nous bliment, car
Dieu au méme instant nous lone et nous bénit : Ma-
edicent illi , et tu benedices. ( Re. cvan. 28. ), N'est-ce
donc pas assez pour nous que d’élre love de, Dien, de
la reine dmn ciel, de tous les anges, de toys les saiuts
et de tous Jes hommes de hien ? Laissons donc dire
les mondains, et continnons A plaire & Dieu, qui nous
récompenscra d’autant plus dans l'auntre vie que nous
anrons mis plus d’efforts a surmonter les cantragdic-
tions des hommes : Chacur: doit se regarder comme

X1v. 17



a58 SERMONS.

si, dans le monde, il n’y avait que lui et Dieu. Quand
les gens déreglés nous raillent, recommandons i Diey
ces pauvres aveugles qui courent ainsi a leur perte ,
et nous, au contraire, remercions le Seigneur de nous
avoir donné la lumiére qu’il refuse & ces misérables ,
et suivons notre route. Il faut tout vaincre pour tout
obtenir.

DEUXIEME POINT.

Des moyens de vaincre le respect humain.

XI. Pour vaincre le respect humain , nous devons
former dans notre cceur la sainte résolution de préfé-
rer la grace de Dien a toutes les faveurs du monde , ot
dire avec St.-Paul ;: Neque mors , neque vita, nequs an-
geli ,-neque principatus.... neque creatura alia poterit nos
separare d charitate Déi. ( Rom. v 38. ) Jésus-Christ
nous exhortait & ne pas craindre ceux qui peuvent
Oter la vie du corps, mais seulement celui qui peut
nous condamner A P'enfer, c’est-d-dire & la perte de
Pame et du corps : Et nolite timere eos , qui occidunt
corpus.... sed potids timete sum, quipotest et corpus et ani-
mam perdere in gehennam. (Matth. x. 28.) Ou c’est Dieu
que nous voulons suivre ou le monde ; si nous vou-
lons suivre Dieu, il faut quitter le moude : Usquequd
claudicatis in duas partes ? ( disait Elie au peuple ) si
Dominus est Dsus, sequimini eum 3 si autem Baal, sequi-
mini illum. (3. Rois. xvirr. 21. ) On ne peut servir a
la fois 'un et Pautre. Qui veut plaire aux hommes,
ne peut plaire A Dieu a dit P'Apétre : Si adhuc homini-
bus placerem Christi servus uon essem. ( Gal. 1. 10. )

X111, Les vrais serviteurs de Jésus-Christ, se re-
jouissent de se voir mépriser et maltraiter pour 'amour

»de lui. Les saints apAtres ibant gaudentes d conspectu



SERMON3, 259

concilii, quoniam digni habiti sunt pro nomind Jesu contu-
meliam pati. {Act. v. 1.} Moise pouvait se mettrei I'a-
bri de lacoltre de Pharaon , en laissant $’accréditer
la croyance que sa mére était la fil.e du prince, mals
il renia une telle origine , et préféra parthger Pafflic-
tion des autres hébreux, estimant, comme Vécrit St.-
Panl, Popprobre du Christ, au-dessus de foutes les ri-
chesses du monde : Magis eligensaffligi cumpopulo Dei...
majores divitias estimans thesanro Egypliorum imprope-
rium Christi. [ Heb, x1. 25, 26, )

X111, 1l viendra des amis pervers qui yous diront :
Mais quelle folie est la vdtre? pourguoi ne pas faire
comine les antres ? Répondez-leur : Tous|les autres ne
font point ainsi, il y en a qui ménent upe sainte vie.
|| y en a peu, il est vrai, mais moi je veux|suivre ce pe-
titnombre, parce que je lis dans I'Evangile : Malti sunt
vocali, pauci vero electi. (Matth. x. 16.) i pis salvaricum
paucis , vive cum paucis, dit St.-Jean Climaqgue. Mais
ne voyez-vous pas. que chacun murmfire et blame
votre condaite ? Répondez , il me suffit| que Dieu ne
m-z blame point. Quel est le meilleur en effet d’obéir
4 Dieu on aux hommes ? C’est la réponse que firent
St.-Pierre et St.-Jean aux prétres des Juifs 1 Si justum
est in conspecta Dei, vos potius audire quim Deum, judi-
cate. { Act. 1v. 19. ) Mais cette injurg si grave gue
vous avez reque, comment la supPcrtez-vous ? Ne
sentez-vous pas que vous ne pourrez plus vous pré-
senter dans le monde ? Et vous vous en tenez-1a ? Ré-
pondez : Je suis chrétien, il me suffit de pouvoir
me présenter devant Dieu. C’est ainsi quil faut ré-
pondre A tout ces satellites du démon, en écarlant avec
mépris leurs maxines et leurs reproches. Et quand
il est nécessaire de reprendre ceux qui ne fout pas
compte des préceptes divins, armons-




n60 SERMONS.

et blamo\ns—les pubhquement cemme écrit l’ApOtre :
Peccantes coram omnibus argue. (1. 'Iu/n. v. 20. ) Et
quand 11 s’agit de l’honne ur dq Dieu, ne consulérons
Pomt la quallté de Cvl\]l qui loﬂ‘ense 3 dxsorns-lul ou-
verte;neut‘ cela est un péché et ue se, doit pomt faire,
Amsn Jead Bapuste patla a Hérode, qui avait un com-
merce cnmmel avee la femme de son fréte Non hcat
1ibi lzabere eam. ( Matth. xw. 4.) Il est vrai que les
héﬁlmeq nous troﬂveront msensés, et nous tourne-

ront &n ndlcule mais au jour du ]ugeme\nt ils avoues
ront ({u eux seuls ont été des insensés, ét nous aurons
la gloire 'dYre acceptés parmi les saints ‘et parml les
fils de Dieu. Pour eux ils diront : Hi sunt quos habui-
mus altqutmdo in deruum. .. no$ insensati vitum zllorum
wsumabamus msam)am , et f inem tllarum sine lwnore ecce
qdomodo computau s/,mt mter f lios Dei, et mter sanctos
sors wleruom est. ( Sap. v. 3. ad 5, )

SERMON XXVIII.

POUR LE DIMANCHE DE LA PENTECOTE.

v De la conformité a la volonts do Dieu.
’S;fr ut inardatum gedst mihi Paer sic facio.(Jean,xiv. 31.)

g, »* N N r .
Feésits-C hrist nous fut envoyé de Dieu comme notre

Li-
Sauvéur, mais aussi comme notré malfre. Il vint au

U
fonde prmmpalemenf pour nous enseigner , non-

ot oyl
seulsthent par N paroles , mais par so. propre exem-

[N
'3 aimer Dieu comme ‘notre souverain bien ; aussi
ap
i an jour a ses dxscnples comme nous le voyons

‘dabs l"’!!lvangllb de CG jour : Ut wgnoscat mundus quia

Y M



SERMOKS, 261

diligo patrem , et sicat mandatum dedit mihi Pater , sic
{acin. Pour faite connattre au monde. dit-il, "amour *
que je portc & mon pire, je verx exécutez‘ tolls ses
commandefments &t dahs un autrte endroit if dit ¥ Des-
cendi de ca:[a, non ut faciam 'uoluntaf»m meam'sed volukfa-
tem ejus qui misit me. ( Jean 6. 38. ) Ames pieusds, i
vous aimez Dieun, si vou$ voulez \mb§ eanctxﬁer vous
devez rechercher sa volonté: et vouloir ce qu'il dura’
voutu, St.-Pdul dit qué l'aknoat divid 46 #pand ¥ ”d'él
nos coeurs par’ te moyeii du ‘St. Edpvie : CREMIGS TR
diffusa‘est' in cbrdibus nd$fvis ped spiritam scmcturh‘ q‘a’{
datus est nobis. {Rom. v. 5.) Si donc nons somimes én-
vieux' du trésor de Tardotir dividl , 190§ devons prier
sans cesse le St.-Esprit de nous fiite ' ¢onhaitre &t'
suivre 1d volonté de Diéu. Demandonsilii tonijotrs sa’
lumigre pour ¢ohnaitre cette volonté et 1h foréd' pour
1z suivre. Pinsiste ta-déssus, Parce’qub plusietirs prd:
tendent airer Diet et éependant ils ‘ne vedient pad’
suivre sa volontd; mais la lear propre. C%lt pour-'

quoi je veax démontrer auiourd’hui 2

Hil
Dans mon premm' pomi‘ que foute v e tvre ;ée‘ n‘ntre
sancuﬁcation consiste 3 néus' conf:)rmer dla volopté;

de Dieu,

Pa:zs mon second point , comment et en qyelleschoses
noug devons pratiqaer ¢ cette conforn;;té a Ig.yqlont,

divipe,
PREMIER POINT.

Teute L'ceuvre de notre sanetification iste 4 nous fonner a
\ la volomé de Dieu.

“ 1 11 est certain que nibtré salut repose stir'! I"athdui
a& Dien'initte dme qui nathde pas Diew ne Vit pfus!'!‘
mais elle'est moite. Qi 'on' diltigit ) maret "iss 'iﬁ'&%’t&'



262 SERMONS.

(1. Jean ur. 14.) Mais la perfection de Famour con-
siste 2 conformer sa volonté a celle de Dieu : Et vite in
voluntate efus: (Ps. xxix. 26.) Charitas est vinculum per-
“fectionis. (Coloss. 111.14.) L'effet principsl de Pamour,
écrit St.-Denis PAréopagite, c’est d'unir les volontés
des amans , en serte qu'ils n’ont plus qu’un ceeur et
gu’une volonté. Ainsi toutes nos cuvres , les commu-
nions, les oraisons, les pénitences, les auménes ne
plaisent 4 Dieu qu’autant qu’elles sent faites selon sa
divine volonté, car si elles étaient contraires, clles ne
seraient plus des vertus, mais des fautes dignes de
chatiment.

H. Un jour J&sus-Christ, préchant dats une maison,
on vint lui dire que ses freres et sa mére V'attendaient
dehors , il répendit: Quicumque enim fecerit voluntatem
patris mei , qui in ceelis est, ipse meus [rater , et soror, et
mater est. (Math. xi1. 50.) Et par ces paroles, il vou-
lut nous faire entendre qu’il ne reconnaissait pour ses
parents et amis que ceux qui faisaient la volonté de
Dieu.

I1I. Les Saints, dans le Ciel, aimeut parfaitement
Dieu. Je le demande , en quoi consiste la perfection
de leur amour ? Dans leur entitre aniformité & la vo-
lonté divine. Aussi Jésus-Christ nous enseigne-~t-il 2
demander Ia grace de feire Ia volonté de Dieu sur la
terre, comme la font les saintsdans le ciek: Fiat volun~
tas tua sieut in ceelo ¢t in terré. C’est pourquoi Ste.-
Théresedisait : Tout ce d quoi doit tendre celui qui s’exerce
d Doraison est de confurmer sa volonté d ln volonté divine.
Elle ajoutait: En cela consiste la plus haute perfection ; qué
la pratiquera le mieux , recevera de Dieu de plus grandes
grdces, et fera plus ds progrés dans la vie intérieure. L’uni-
que fin que se proposaient les saints, dans la pratique
de toutes les vertus, était 'accomplissement de la vo-



SERMONS, 263

lonté de Dieu. Le B. Henri Suzop disait : Jaimerais
mieux étre le plus humble ver de terre par la volonté
de Dieu, qu’un séraphin par la mienne.,

IV. Un acte parfait de conformité 2. la volonié di-
vine suffit pour faire un saint. Yoyez St.-Paul : Pen-
dant qu’il persécutait I'Kglise, Jésus-Christ lui appa-
rait et le convertit. ‘Que fit alors le saint? Il offrit
aussitdt & Dieu le sacrifice de sa volonté, le priant de
disposer de lui comme il lui plairait. Domine quid me
vis facere? [Act. ix. 6.) Et de. suite le Seigneur le
qualifie auprés d’Ananias de vase d’électioun , d’Apdtre
des nations. ¥ as electionis est mi}i iste , ut portet nomen
meum cordm gentibus. (Act. i1X. 15.) Qui sacrifie.ad
Dieu sa volonté, lui donne tout ce qu'il peut avoir.
Quand on se mortifie pour Dieu par des jefines et des
pénitences, ou qu'on fait 'auméne on ne donne &
Dieu qu’une partie de soi ou de ses biens; mais celui
qui lui donne sa propre volonté lui donne tout; aussi
peut-il lui dire : Seigneur vous ayant donné ma vo-
onté, je n’ai plus rien 4 voas donner, car par laje
vous ai donné tout. Et c'est 1a tout ce que Dieu nous
demande , en demandant notre ceenr; c’est-d-dire.
notre volonté. Fili mi , prabe cor tuum miki. (Prov.
xxur. 26.) Si donc Dieu se plait tant au sacrifice de
notre volonté, disait le saint abbé Nil, ne nous em~
barrassons point dans nos oraisons a prier Dien gn'il
fasse ce gue nous désirons, mais demandons luila
grace de faire tout ce qu’il exigera de nous. Cette
vérité que tout mnotre bien consiste 2 faire la volonté
de Dieu, chacun la reconnait; mais I'important est
de la metire & exécution. Pour cela venons au second
point ol il me reste i vous dire plusievrs choses
nécessaires dans la pratique.



264 -SERMONS

DEUXIEME POINT.. _

Comment et en quelle chose nous devous pratiquer l& conformité
a la volonté de Dieu. -

V. Pour nous trouver disposés a éxécuter en toute
occasion la volonté divine, nous devons par anticipa-
tion offrir constamment 4 Dieu notre soumission 2
tout ce yqu’il disposera et demnandera de nous; ainsi
faisait le saint roi David, par ces paroles : Paratum cor
meum , Deus, paratum cor meum. (Ps. rvi. 8.) Il ne
demandait aatre chose au Seigneur que de lui ensei-
gner & faire sa divine olonté : Doce me facere volunta-
tem tuam, (Ps. cxrn. 10. ) et par 1a il mérita que Dieu
Pappelit homme selon son coeur. nreni virum secun—
dum cor mewn, gui faciet omnes voluntates meas. (1.
Rois. 1. 14.) Et pourquoi? Parce que le saint roi
était toujours prét a exécuter ce que Dieu voulait.

VI. Ste.-Thérese s'offrait a4 Dien cinquante fois
par jour, afiu qu’il disposat d’elle comme il lui plai-
rait. Disposée 4 embrasser tous les événements soit
heureux, scit défavorables. C’est la 'essentiel, de
g’offrir & Dieun sans réserve.Tous les hommes sont dis-
poses dse conformer 4 la volonté de Dieudansleschoses
prospéres, mais la perfection consiste A ¢’y confor-
mer aussi dans les choses contraires. Dieu veut sans
doute et il a pour agréable que nous le remerciions
des chuses Jqui nous plaisent, mais il est bien plus
satisfait quand nous recevons patiemment les coups
de Yadversité, Le P. M. Aviladisait s Ily aplus de mérite
dans un BENI SOIT DIEU, prononce dans Uudversité, que
dans sizmiile actionsde grdces pour ce guinous est agréable.

ViI. Et nous devons nous conformer a la volonté
divine, non sculement dans les choses contraires qui



SERMONS. 265

nous vienuent directement de Dieu, comme les ma-
ladies, la perte de nos biens ct celle de noes parents
et amis, mais encore dans celles qui, bien que* Dieu
Jes ait voulues (car rien n’arrive en cc monde que
par la disposition de Dien ), néanmoins ne viennent
de Dieun qu'indirectement , ¢’est-a-dire par 1€ moyen
des hommes, comme leginjustices, les diffamaltions,
les calomnies, lesinjures et toutes les autres sortey
de persécution. Mais comment est-ce que Dien a
voulu que les awtres péchassent, en mous nuisant
dans notre fortnne ou dans notre hotinear? Nun,
entendons-nous bien : ce que Dien a voulu, ce n'est
pas le péché de ceux-la, mais notre patience & sup~
porter telle perte, telle humiliation ; ce qu'il veu't,
o’est que nous nous conform.ons alors a sa volonté!
Bona et mala... d Deo sunt. (Ecel. x1. 14.) Toos les
biens, comme sont les richesses, les honnéurs; tous
fes maux, comme sont les maladiessles perséceutions
tout-cela vient de Diet.. Mais rémabgnez que I'Ecric
ture n’appelle ces derniers des maux,'que parce que
mous-mémes les appelons ainsi, 4 cause de notre peu
de cpnformité a la volonté de Dieu; mais en réalité,
simous les aceeptions ¢omme nous lé-devrions ' aveo
palierice et comme venant des mains de Diew, ils
déviendraient pour ndus, au lien de maux, de véri-
tables bicns. Les joies qui rendent si grande 1a réconi-
pense des saints dans le cicl, sont les tribulaticns
soufferies avee patience pour Dieu, dans la pensée
que tout vient de lui. Quand on porta.la‘nouwvelle &
Job que les Sabédens avaient ¢nlevé toutes ses riches-
wes, que répordit-il? Dominus dedit, Dominus ubstulit.
(Job 1. 21.) 1l ne dit point : Le Seigneur m’avait
‘donné ces richesses, les Sabéens me les ont enleydes.



266 SERMONS.

Etil bénit le Seigneur, pensant que tout arrivait par
sa divine volonté. Sicut Domino placuit, itd factum est ;
sit nomen Domini benedictum. (1bid. v. 22.) Les saints
martyrs Epictéte et Aton, torturés par ordre du tyran
avec des ongles de fer et des torches ardentes, ne
cessaient de dire : Seigneur, soit faile en nous votre
volonté, et en mourant telles furent leurs derniéres
paroles : Soyez béniy 6 Dieu élernel, puisque vous nous avez
fait la grice d’accomplir en nous volre sainte volonté.

IX. Non contristabit justum quidquid Uei acciderit,
(Prov. x.11.) Une Ame qui a Pamour de Dieu, n’est
troublée par aucun accident sinistre. 1l est raconté
dans Césaire (Lib. 10. cap. 6.) qu'un moine, bien
qu’il ne se distingudt pas des autres par ses austéri-
tés, faisait néanmoins beaucoup de miracles. Son
abbé, étonné, lui demanda un jour quelle ceuvre
sainte il pratiquait. 1l répondit qu'il. était plus impar-
fait que les autres,mais qu’il mettaittouteson attention
4 la volontédivine. Et n’avez-voas pas,répliqua I'abbé,
quelque ressentiment contre cet ennemi,qui,ces jours
derniers,a causé du dommage a nos bieus ? Non » Mmon
pére dit-il, j’en ai méme remerci¢ le Seigneur, parce
qu’il fait tout ou permet tout pour notre bien. L’abbé
connut par la toute la sainteté de ce bon religieux. Et
nous aussi,, nous devons faire de méme dans tous les
accidents qui nous arrivent;discus toujours : I'td, pater,
quoniam sic fecit placitum ant® te.(Matth.x1.26.)Seigneur,
puisque cela vous est agréable , que cela soit fait ainsi.

X. Celui qui en agit ainsi, jouit de cette paix que
Jes anges, A la naissance de Jésus-Christ, annon-
gérent aux hommes de bonne volonté ; c'est-a-dire a
ceux qui tieunent toujours leur volonté soumise a
celle de Dieu. Geux-la, comme dit I’Apétre, jouissent
d’une paix qui surpasse tous les plaisirs des sens :



SERMONS. 267
v. 7.)
jette &
changement. Stultus sicut luna mutatur, sapiens in sa-

Pax Dei, que exsuperat omnem sensum. ( Phil.
Paix profonde, paixsolide qui n’est point s

pientid manet sicut sol. ( Eccl. xxvii. 12. ) L’insensé,
c’est-a-dire le pécheur, change comme la lune, qui au-
jourd’hui croit, demain diminue ; aujourd’hni , il se
livre 4 une joie folle, demain A une douleur ¢ésespé~
rée ; aujourd’hui il est humble et doux, demain su-
perbe et furieux. En somme, le péchenr chapge avec
les événements heureux ou contraires. Mais|le justc
est comme le soleil, toujours égal & lui-méme , et
toujours serein, quelgque chose qui advienne | dans la
partie grossiére de son étre, il ne pourra s’empécher
de sentir quelgue déplaisir des choses contraires qui
lui arrivent, mais tant qu’il tiendra sa volonté unie &
celle de Dieu, rien ne poarra lui oter cette joie spiri-
tuelle qui n’est point sujette aux vicissitudes de la vie
présente. Gaudium vestrun nemo tollet d vobis. ( Jean.
xv1, 22.) ‘
X1. Celui qui se repose en la volonté divine, est
comme un homme placé au-dessus des nuages, celui-~
ci voit ‘et entend au-dessous de lui dans tdutes leurs
farenrs, les éclairs, la foudre et la tempéte sans en
étre aucunement blessé ni troublé. Et comment en
effel pourrait-il étre troublé, puisqu’il ne peut jamais
rien lui arriver qu'il ’ait voulu lui-méme 3 Celui qui
ne veuti ricn que ce qui plait 4 Dieu, obtient toujours:
tout ce qu’il veut, parce gue tout ce qui aryive, arrive
par la volonté de Dieu. Les personnes résignées, dit
Salvien, si elles sont de basse condition acceptent ,
veulent leur état; si elles souffrent de la| pauvreté,
elles veulent étre pauvres, en un mot. voulant tout ce
que Dieu veut, elles sout toujours contentes : Humiles
sunt, hocvolunt ; pauperes sunt, paupertate [delectantur ;




268 SERMONS,

itaque beali dicendi sunt. Qu'il fasse froid, qu'il fasse
chaud, qu’il fasse de la pluie ou du vent, celui qui se
conforme & la volonté de Dieu dit : Je veux ce froid, je
veux ce chaud, je veux qu'il pleuve, qu'il vente, parce
que Dieun le veut ainsi. Qu’il i arrive une perte, une
persécution, une maladie etla mort méme, et il dira ;
Je veux cette perte , je venx cette plersécution, cette
maladie, je veux méme la mort, parce que Dien la
Ie veut. Et quel plus grand contentement peut avoir
celui qui cherche & plaire & Dieu, que d’embrasser’
patiemmeént les croix qu'il Ini envoie, sachatit que'
cette patiénce est la chose la plus agréable & Dien.
Ste.-Marie-Magdeleine de Pazzi, en entendant seule~
ment les mots volonte de Dieu, était transportée inté-
rieurement d’une telle joie, qu'elle en était hors d’elle-
méme et tombait en extise.

X1I. D’un autre c6té, combien est grande la folie de’
ceux qui résistent & la volonté de Dieu ; qui, au lieu de
recevoir avec patience les tribulations, s’en irritent et
se révolient contre Dieu, le traitent d'injuste et de
crnel ! Eh quoi, leur résistance empechera-t-elle que
ce que Dieu veut ne s’accomplisse? Poluntali ejus quis
resistet? ( Rom. 1x. 19.) Migérables, avec leur impa-
tience, diminueront-ils la croix que Dieu leur impose?
Non, il la rendent plus pesante, ils en redoublent ia
peine. Quis resistit ei ét pacem habuit? ( Job. wv. 9.)
Cela est folie ! résignons-nous ala divine volonté , et
par 14 tout a Ia fois, nous rendrons nos croix plus 16+
geres , et nous augmenterons nos mérites pour la vie
éternelle. C’est 13 ce que Dieu veut quand il nous
afflige, il entend que nous en devenions plus saints.
Voluntas Dei sanctificatio vestra, (5. Thess. wv. 3. ) 11
ne nous envoie point les afflictions , parce qu'il nous
veut du mal, mais 4u contraire parce qu'il nous veut



SERMONS. 269

du bien, et qu’il sait qu'elles doiven} aide}‘ anotiesa-
Iut : Omnia cooperantur i bonum. ( Rom. vi. 28. ) Les
chajiments méme ne nous sont point infligés par
Dieu pour notre ruine, maisbien pour notre avantage,
pour notre amendement : Ad emendaticnem , non ad
perditionem nos.ram evenisse credamus. (Judith. vin. 17.)
Le Seigneurnous aime tant, que non seulement il dé-
sire , mais qu’il sollicite notre propre bien : Deus,
disait. Ravid , sollicitus est mei. ( Ps. xxi1x. 18. )

» XJIII. Abandonnons-nous donc toujours entre les
mains de Dieu, qui a un si grand désir, qui prendun
i grand soin de notre salut. Omnem sollicitudinem ves-
‘tram projicientes in eum , quoniam ipsi cura est de vobis.
(i Petr. L. 7.) Qui s'abandonne ainsf 4 Dieu, ménera
une tie heureuse et fera una mort sainte. En mourant,
resigné A la volonté de Dieu P on meurt en saint; maxs
¢elui qui ne se sera pas conformé a cette volonté pen-
dant sa vie, ne le sera pas davantdge a fa mort, et ne
se sauvera pas. Tel doit donc étre le but de toutes nds
pensées, pendant ce qui nous reste de vie, P'accom-
phssement de la volonté de Dieu. C est vers celte fin
que nous devons diriger toute 'nos aevotxons nos mé-
('fltdtxons , communions, visites au'St. -Sacremeut, et
toutes'nos pritres, demandant sans cesse’ a Dietx qufi
‘lous garde et nous aide & faire sa sainte volonté. Doce
me facerk voluntatem tuam. Et en méme temps offrons-
Iui d’accépler sans réserve tout ce qu'il ordonnera de
nous, lui disant avec PApdtre : Domine, guid me vis f"a'-
ce\re ? Seigneur, dites-moi ce que vous voulez de moi,

je suis prét d'tout faire. Pals, dus toutes c:rcoﬁisfallces,
ou agréables ou pénibles, ayons coustamment & la
bouche la pnére du Pater noster : Fiat voluntas taa : La
rél')éta’”t souvent et du’fond du ceeur, plu.éleurs fois



270 SERMONS,

par jour. Heureux si nous vivons et terminons notrg
vie en disant : Fiat, flal voluntas tua.

SERMON XXIX.

POUR LE DIMANCHE DE LA SAINTE TRINITE.

De Pamour des trois personnes divines envers ’homme.

Euntes ergo, docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine
Patris, et Filii, et spiritds sancti, {Matth. xxviir. 19.)

Le Pape St.-Léon a écrit que la nature de Dieu est
la bonté méme par essence : Deus, cujus natura bonitas.
Or 1a bonté est par elle-méme naturellement expan-
sive : Bonum est sui diffusivum. Bt en effet Pexpérience
nous fait voir parmi les hommes mémes, que les per-
sonnes qui ont un bon cceur sont pleines d’affection
pour tous, et veulent faire partager & tous les biens
'dontilsiouissent. Partout, Dieu, qui est la bonté infinie
est tout amour envers nous, ses créatures ; aussi
St.-Jean Pappelle-t-il 'amour méme, la charité
méme : Deus charitas est. (1. Jean, 1v. 8.) Et pour
cela il a ua immense désir de nous faire partici-
per i ses biens. C’est la foi qui nous enseigne tout
ce que les trois personnes divines ont fait pour I'a-
mour de 'homme et pour Penrichir des dons divins.
Quand Jésus-Christ a dit aux apdtres.: Docete omnes
gentes, baptisanted eos in nomine Patris, et Filii et Spiritis
sancti. Non-seulement il a voulu qu’ils instruisissent
les nations du mystére de la Sainte-Trinité, mais en-
core qu’ils leur fissent connaitre tout Pamour de la
Triuité pour I'homme. Je veux donc auvjourd’hui,
aines'chrétiennes, vous faire considérer :



SERMONS. art

Dans mon premier point : L’amour que nous a porté
le Pére en nous créant.

Dans mon second point : L’amour du Fils dans notre ré-
demption ;

Dans le troisiéme point : L’amour du Saint-Esprit dans
notre sanctification, c’est ce que nous allons exami-
ner.

PREMIER POINT.

L'amour que nous a porié le Pére Eternel en nous créant.

¥ 1L Incharitate perpetud dilexite : ided attrazite miserans,
(Jer. xxx1. 3.) Mon fils, dit Dieu, je t'ai aimé de tonte
éternité, et c’est cet amour qui a excité ma miséri-
corde A te tirer du néant. Ainsi donc, mes fréres, le
premier de tous ceux qui vous ont aimé¢, c’est Dieu.
Les premiers qui vous ont aim¢ ici bas, sont vos pa-
rents, mais encore n’ont-ils pu vous aimer qu’aprés
vous avoir connus, au lien qu’avant que vous ayez
recu I'étre, Dieu vous aimait déja. Il vous aimait
avant que votre pére, que volre mére n’existassent,
avant que le monde lui-méme fut créé. Et cet amour
de Dieu combien remonte-t-il avant la création ? Se-
rait-ce de mille ans, de mille siécles? Ne parlons
pas d’années et de siécles, Dieu vous a aimés de toute
éternité : In charitate perpetud dilexi te.Dien, depuis qu’il
est Dieu, vous a aimés: Dés qu'il s'est aimé lui-
meéme, il vous aaimés aussi. Cette pensée faisait dire 4
Ste.-Agnés , vierge : 4b alio amatore preventa sum.
Lorsque les créatures lui demandaient son affection,
elle leur répondait: Non je ne puis vous préférer,
vous, créatures, a mon Dieu; il m'a aimée le premier;
il gst juste que mon amour le préfere 4 tout autre.

11, Ainsi y mes freres; Dieu de toute éternité vous a



272 SERMORS.

aimés , et pour cet amour seul , il vous a choisis parmi
tant d’autres hommes qu’il edt pu créer  volre place,
1l,les a laissés dansfleur. méant pour vous donner ’étre
et vous placer dans le monde. Par amour: popr yoys
£Rcpre, il a fait une foule d'admirables crdatyres, des-
tinées A yous sernir et 4 vous rappeles Pamaur qujil a
eu pour vous et celui que la reconnaissance vous cqm-
mande poar Ini. Celum et trra, disait St.-Augustin ,
et omnia miki dicun? , ut amem te. Quand ce grand saint
contexppl‘a'it le soleil, les étoiles, les montagnes. la
mer et les fleuves, il lui semblait que tous ces objets
prenaient la parole etlui disaient ; Augustin,afmeDieu,
puisqu’il nous a vcrées pour toi, afin que tn Paimes.
L’abbé de Rancé , {fondateur de la Trappe, en voyant
les collines, les fontaines, les fleuves, disait que tou-
tes les créatures lui rappelaient combien Biew Vavait
aimé: Ste.~Thérese disait, dansla méine pensée, que
cesioréatures lui faisaient sentirson ingratitude envers
Dieu. Ste.-Marie Magdelaine de Pazzi, quand elle te-
naii une belle fleur ou-un fruit, sentait son eceur
comame percé par un trait, pénétré d’anrour envers
Dieu et s'écriait: Mon Dieu a dunc pensé de toute
éternité a créer cette fleur, ce fruit, par amour pour
moi, et pour gue je 'aimdsse 4 wnon tour,

II. Ensuite , le Pére éternel voyant que Fhomme,
par sa faute, avait mérité sa condamnation a enfer,
toujours plein d’amour pour nous, a envoyé son fils
sur la terre, pour y mourir sur une croix, et par R
nous délivrer de Venfer et nous ramener aves lui dans
le paradis. Sic Deus dilexit mundum , ut filium suum uni-
genitum daret. {(¥ean, v. 16.) Amour que I’Apbire ne
craint pas d’appeler excessif: Propter nimiam charitatem
suam , qud dilexit nos : Kb cum essemus mortui pecoatis
convwificavit nos in Christo. (Eph. 1. 4. 5.)



SERMONS. 273

1V. Considérez en outre 'amour spécial que Diea
vous a porté en vous foisant naitre e pays chrétiens,
et au sein de la véritable Eglise, qui est fa catholigue.
Combien d’aulres naissent au milien des idolatres,
des juifs, des mahcndétans ou des hérétiquas, et sont
tous damués ! Couridérez, (en proportion du grand
nombre de ceux-la. ceux qui naissepd ol régne la
vrafe foi en sont & pceine la dixieéme partie, et gue Diea
vous a chuisis pour laire parie de ce pelit nembre,
Oh! Qnel don imwense que ce donde la foil Qne de
miliions d’dmes, parmi les incrédules, sont privies de
sacrements , des prédicatiors , du bon exemple et
de 1ovs les antres secours spirituels, ¢ i , au sein de
'kigiise, nous aident & faire notre salut! Lt le Seigneur
a voulu nous accorder de si grandes graces sans que
nous les ayons mérilées, et bien plus, quoiqu’il prévit
gque nous nous en rendrions indignes; car lorsqu’il
pensa A nous créer et a nous faire ces graces, il sa-
vait de quels péchés, de guelles offenses, nous nous
rendrions coupables envers lui.

DEUXIEME POINT.
L’'amour que nous a porl'é T Fils de Dieu dans notré rédemption.

V. Notre premier ptre Adam pécha en mangeant
dufruit défendu et fut pour cola condamné i la mort
¢ternelle, ainsi que nous tous ses descendants. Dien
voyant tosit {e genre hnmain perdu résolat d’euvover
un rédemplenr puur sauver les hommes. Qui sera
envoyé pour celle rédemution ?Un ange , un séraphin?
Noa, ie fils méine de Dieu, vrai et souverain Dieu,
tomme le pere, s'off it a venir sur la terre, pour y re-
Vétir notre chair et monrir pour le sa’ul des hommes.
0! merveille, 61 prodige de 'amour divin! L'homme

Xiv. 18



an4 SERMONS.

raéprise Dieu, écrit St.-Fulgence, il se sépare de laj ;
et Dieu vient sur la terre pour rechercher ’homme
rebelle, tant illui porte d’amour ! Homo Deum comtem-
nens , d Deo discessit ; Deus hominem diligens , ad ho-
mines tenit ! { St.-Fulg. serm. in nat. Christi. ) Coinme
il ne nous était pas possibie , dit St,~-Augustin , d’aller
vers notre Rédempteur, il n’a pas dédaigné, lui, de
venir & nous: Quia cd mediztorem venire non poteramus ,
ipse ad nos venire dignatus est. Bt pourquoi Jésus-Christ
a=t-il voulu venir 4 nous ? C’est, dit le meéme saint
docteur , pour nous montreri’amour ardent qu’il nous
porte : Proptered Christus advenil ul cognosceret homo
quantim eum ciligat Devs.

VI. Aussi Apétre écrit-il : Benignitas et humanitas appa-
ruit salvatorisnostri Dei. (Tet. u1.4.) Onlit dans le texte
grec : Singularis Dei ergd fomines apparuit amor. St.-
Bernard sur cetexte dit, quavant que Dicu fait homme
appariit surla terre , les hommes ne pouvaient avoir
l'idée de la grandeur de la bonté divine. C’est pour cela
queleVerbe s’est fait chair,afin qu’apparaissant comme
homme , les hommes conntissent toutc sa bonté :
Priusquim appareret humanitas, latebat benignitas ; sed
und? tantg agnosci poterat? Venit in carne , ut apparente
humanitate, agnosceretur benignitus, ( S. Bern. Serm. 2.
in Epiph.) Et comment le fils de Dieu pouvait-il nous
montrer plus d’amour et de bonté gu’en se faisant
homme ? OhDieu! se faire ver comme nous pour em-
pécher notre perte! Quelle merveille ce serait de voir
un prince se faire ver pour sauver les vers de son
royaume, que dirons-nous done en voyant un Dieu se
faire homme comme nous. pour nous sauver de la
mort éternelle! Ferbum caro factum est. (Jean, 1. 14.)
Un Dieu fait chair! Si la foi ne nous 'assurait, qui
jamais le pourrait croire. Yoild donc, dit St.-Paul, un



SERMONS. 275

Dicu comme rédnit au néant. Ezinanivit semetipuun ,
formam acciviens servi, et habitn invenlus esl homs. {Phil.
1. 7.) Le texte grec aulien de exinanivit, porte evacuas
tvit, apitre nous dounant ainsi & entendre que celui
qui était pleic de majesté ct de puissance divine a
vowlu s'abaisser jusqui prendre 'humble et faible.
condition de la nature huwmaine et la formea, c’est-a-
dire la nature de 'esclave ; se donnant une figure ex-
térienre semblable a celle de tout autre homine, bien
que, remsargue St.- G hrysostd.ne, il ne fut pas seule-
ment un hotame. mais homme et Dieu tont ensem-
ble St.-Pierre d’Alcantara, entendant un jour chanter
par un vicaire ces paroles de St.-Jeau: Et verbum caro
“fuctum est, poussa un grand eri, et hors de lui, saisi
d’une sainle extase, il se trouva transpo1té dans les airs
jurqu'a église et devant le St.-Sacrement.

VII. Mais le Yerbe incarng, ce Dieu plein d’amour
ne s¢ contenta pas de se fairc hosame sculement, il
voulut encore vivre au milieu de nous, comme le der-
pier, le plus hwmnble, le plus misérable des hummes,
aiusi que I'avait prévu le prophéte ; Non est species el
neque decor ; el vidimus eum... despectum et novissimum
siroram , virum deloram. (Isa. L. 2, 3.) Hommes de
douleur; et en effet la vie de Jésus-Christ fut une vie
toute pleine de doulenrs ; wviram dolorum . il fut un
homme formé pour éire en butteatoutes les donleurs,
et telle fut en effet la vie de notre Rédempteur, depuis

)

sa naissance jusqu’a sa wmort.

Y HI. Et comme il était venu pour gagner 'amour
des hommes, ainsi qu’il U'exprime par ces paroles :
ignrm reni millere in lerram, el quid volo. 2isi ut accenda-
tur ? { Luc. xn. 49.) Il voulut 4 la fin de sa vie nous
donncr des signes plus frappants, des preuves plus

fortes de son amour : Cum dilegisset suos 5 in finem dis



276 SERMONS.

lezit eos. { Jean, xmx. 1.) Ainsi,non seulement il g’est
humili¢ jusqu’a mourir pour nous, mais encore il a
choisi la mort la plus amere et la plus ignominieuse :
Humiliavil semetipsum , [actus obediens usque ad mortem:,
mortem autem crucis,(Phil. 1. 8,) Parmi les Hébreux ce-
lui yui mourait sur la croix restait maudit eten exécra-
tion a tont le monde : Maledictus qui pendet in ligno.
(Dent.r. 11. 4, 2. 3.) Ainsi voulut mourir notre Rédemp-
teur avec la honte dela croix, en proie a ioutes les
ignominies, & loutes les douleurs , comme il I'avait
prédit par David! Feni in altitudinem maris , et tempes-
tas demereit. (Ps. Lxvun 3.)

IX. St.-Jeam écrit : In hoc cognovimus caritatem Dei ,
guoniam ille animam suampro nobis posuit. (1. Jean, 1. 16.)
Et, en effet, comment Dieu pouvait-il nous montrer
plus fortement son amour qu’en dornant sa vie pour
nous ? Et commenl serait-il possible de voir un Dieu
viourir sur uue croix par.amour pour nous, et de
ne pas aimer nous-mémes? Charitas Christi urget nos.
{2. Cor. v. 14.)Par ces paroles, St.-Paul nous fait voir
gue ce n'est pas tant encore ce que Jésus-Christ a fuit
etsouffert pour nous,que la preuve d’amour guirésnlte
de sa passion ¢t de sa mort , qui nous oblige et nous
force & Vaitner. 11 est mort pour.tous, ajoute I’Apdtre,
afir que chacun de vousne vive pius par lui-méme,
mais en celuiqui a donné savie pour notre amonr: Pro
nobis omnibus mortuus est Christus ; ut et qui vivunt, jam
non sibi vivant, sed ei qui pro ipsis mortuus est. { 2. Cor.
v. 15. ) Et dans le méme but.de conquérir tout notre
amour,.aprés avoir donné sa vie pour nous, il a voulu
eacorc se laisser lui-méme, comme nourriture, quand
ildit : d ecipite, et munducale, hoc ést corpus meum. (Maitn.
x4 26.) Bt qui jamais pourrait croire un tel mys-
tire , si:lafoi ne nous 'affirmait ? Mais nous aurons



SERMONS. arn

3 traiter, au prochain dimanche, de cet autre prodige
de lamour divin, du Saint-SRacrement de Iautel.
Passons maintenant 3 de courtes considérations sur le
troisi¢me poiat.

TROISIEME POINT.

L’amour que nous a porté PEsprit-Saint dans notre sauétification.

X. Le Pére éternel non content de nous avoir donné
son fils pour nous racheter par ¥a mort, a voulu
encore nous faire don du Saint-Esprit , qui habitat
dans nos dmes et les tint continuellement enflammées
du saint amnour, Jésus lui-méme aprés avoir recu
toutes sortes de mauvais traitements.des hommes str-
ia terre, oubliant levr ingratitude, apres étre monte
au ciel, nohs a envoyé de la IEsprit-Saint, pour nous
enflammer du divin amour et nous sanctifier; ¢’est
po irquoi I'Esprit-Saint quand il descendit dans le
Cénacle, apparut sous la forme de langue de feu :
Et upparuerunt illis disperite linghee lanquam ignis.
( Act. u. 3. ) Aussi”I'liglise nous fait dire dans ses
priéres : Jile nos igne, quwsumue; Domire , Spiritus in-
flammet , quem Dominus Jesas Christus misit in terram ,
et voluit vehementer accendi. C'est 1a ce feudivin qui ent
flammait les saints, qui les portait & faire de grandes
choseu pour Dieu, a aimer lenrs plus cruels ennemis),
a désirer les humiliations, & se dépouiller des richesses
et des honneurs du monde, enfin & embrasser avec
joie les tourments et la mort. o

XI. L’Esprit-Saint est le liem divin, qui unit te
pere avec le fils ; et c’est le méme qui , par le moyen
de PPamour, unit nos 4mes avec Dien ; dar tel e<f l'ef-
fet de Pamour , comme dit St.-Augustin : Charitas st
virtus conjungens nos Deo. Les liens. du monde sont des



258 ' SERMONS.

liens de mort; mais ceux du Saint-Esprit sont deg
liens de vie éiernelle , car ils nous unissent avec
Dicu qui est notre vraie, notre unique vie.

X1I. Comprenons bien en outre que toutes les lu-
miéres, les inspirations » les avertissements de Dieu et
tout ce que dans notre vie nous avons fait d’actes mé-
riloires, soit de repentir de nus péchés, ou de con-
fiance dans la miséricorde de Dieu, d’'amour ou de ré-
signation, tout cela n'a été qu'un den du Saint-Es-
prit. L’Apétre ajoute : Similiter autem et Spiritus adju-
vat infirmitutem nostram ; nam quid oremus, sicut oporiet,
nescimus ; sed ipse Spiritus postulal pro nebis gemitibus
inenarrabilibus. ( Rom. vir. 26.) Ainsi le Saint-Esprit .
est encore celui qui prie pour nous; car, comme nous
ne saurions prier Dieu utilement pour notre salut, le
Saint-Esprit nous enseigne comment il faut prier.

XIII. En résumé, la Sainte-Trinité a tout fait pour
nous démontrer 'amour que Dieu nous porte, afin
de nous obliger & l'aimer & notre tour. Cdm amat Deus
(écrit St.-Bernard, ) nihil alivd vult, qudm amari. 1l
est done bien juste que nous aimions ce Dieu quia été
le premier A nous aimer et qui , par tant de bonté, a
dd gagner notre amour : Nos ergo diligamus Dewm, quo-
niam Deus prior dilexit nos. ( Jean, wv. 19. ) Oh! quel
grand trésor que V'amour ! Trésor infini, puisqu’il
nous acquiert 'affection d’'un Dieu. Infinitus est the-
saurus, quo qui usi sunt, participes facti sunt amicitid Dei.
{ Sap. vii. 14.) Mais pour acquérir un pareil trésor,
il est nécessaire que nous détachions notre ceeur des
cheses terrestres. Ste.-Thérése écrivait : Détache ton
ceeur des créatures, et tu trouveras Diew. Dans un ceeur
plein du monde, il n’y a point de place pour 'amour
divin, C’est pourquoi priens sans cesse le Seigneur
dans nos oraisons, dans les communions, dans l¢s



SERMONS. 379

visites au St.-Sacrement, qu'il nous donne son saint
amour , parce qae cet amour détruira notre attache-
ment aux choses de la terre. Quand {amaison est en proie
é Pincendie , dit St.-Frangois de Sales, on jetle les plus
rickes meables par la fenéire. 11 entend par 12 que quand
une dme s’enflamme de Vamour divin, elle se détache |
d’elle-méme de toutes les choses créées. Le P. Paul
Ségnéri le jeune, avait coutume de dire que la-
mour divin était un voleur qui nous dépouillait de
toutes nos affections terrestres et nous faisait dire:
Eh! que puis-je vouloir auirs chose que vous seul, 6 mon
Dieu ?

XIV. Fortis ut mors dilectio. (Caut. illll.'16) Que
veut dire cette expression : L’amour est fort comme
la mort! Elle veut dire que comme il n% a pas de
force créée qui puisse résister & 1a mort quaud heure
en est venue, ainsi pour un dme pleine de Pamour de
Dien, il n’y a point d'obstacle que pe surmonte cet
amour. Quand il s’agit de plaire & Yobjet aimé, Fa~
mour triomphe de tout, de la douleur , des pertes,
de la honte. Nihil tim durum quod non amoris igne vin-
catur. Par leffet de cct amour , les saints martyrs au
milieu des tourments, placés sur les chevalets, sar
les poindes de fer rougies, se réjouissaiertet ‘rendaient
graces & Dieude les faire souffrir poar son saint amour.
Les autres saints, 2 défant des tyraus qui lestourmen-
tassent, se sont enx-mémes, pour plaii’e A Dieu, rendus
lears propres bourreaux , par les j |eunes par les macé-

.rahons et les pénitences. St.- Augustm éerit que, dans
une ceuvre a laquelle on se complait, on n éprouve
pas de fatigne, ou qu’alors la fatigue clle-méme de-
vient agréable; In eo quod amatur , aut non laboratur ,
aut ipse lahor amatur,



280 SERMONS.

SERMON XXX.

POUR LE PREMIER DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.
De la charité envers le prochain.

Eddem quippe mensurd, qud mensi fueritis, remetietur vo~
bis. ( Luc. 6. 38.)

Nous lisons dans I’Evangile de ce jour, que Jésus-
Christ dit & ses disciples : Estote misericordes, sicut et
Pater vester misericors est. Votre Pére célaste est misé-
ricordieux envers vous, soyez de méme miséricor-
dieux envers les autres. 1l continue ensuite & leur
expligquer comment et en quelle occasion ils doivent
pratiyuer ia charité envers le prochain : Nolite, leur
dit-il , judicare, et non judicabimini. 11 entend parler
ici de eeux qui se gardent de juger témérairement
leur prochain. Dimittite, et dimittemini. Il veut dire,
par ces paroles, que Dieu ne peut nous pardonner
nos offenses envevs lui, si I'abord nous re pardon-
nons A eeux qui nous ont offensés. Date , et dabitur
vobis. Il parle enfin contre eeux qui voud-aient que
Dieu leur accordit tout ce qu'ils désirent, et qui
pourtant sont durs et avares avec les pauvres. Il se
résume en disant que Diew mesure sa chaiité en-
vers nous , sur ceile dont nous aurons usé envers le
prochain. Yoyons donc nous-mémes comment nous
devons pratiquer la charilé (Juvers le prochain. Nous
devons la pratiquer :

I'* Point : En pensées.



SERMONS. 281

II* Point : En paroles.
- JIT* Point: En actions.

PREMIER POINT.

Comment nbonl devons pratiquer en pensée la chariJé envers le
pratyy en p
: ‘prochain.

. Y. Et hoc mandatum habemus d Deo, ul gui diligit
Deum, diligat et fratrem suum. { 1. Jo, w, 11.) Le
méme précepte qui nous oblige 4 aimer Djeu, nous
ordonne encore d’aimer le prochain. Ste -Catherine
de Génes disait un jour au Seigneur : Mon
voulez que j’aime mon prochain el je ne puis (aimer que
vous. Et le Seigneur lui répondit: Ma fille, ceux qui
m’aimenl, aiment loat ce que jaime. C'est 14 ge qui fait

iew, vaus

Et d’ailleurs Jésus-Christa déclaré qu'il regpit, comme
pratiquée cnvers lui-méme, la charit¢ (lont nous
usons envers le dernier de ses fréres,

II. Ainsi il faut ; en premier lieu, que| la charité
pour le prochain régle nos pensées, en| sorte que
nous ne jugious jamais mal d’autrui sans preuves po-

. sitives. Nolite judicare, et non judicabimini. Celui qui
.juge sans fondement que quelqu’un a comnis un pé-
. ¢h¢ mortel , se rend coupable d’une faute grave. S'il
:Navait fait que former des soupcgens téméraires, il
ferait au moins un péché vénicl, mais cependant lors-
qu’il a des motifs fondés de juger ou e spupgonner,
il v’y a point de péché. Mais celui qui a lh vraie cha-
rité pense bien de tout le monde, et il éloigne de lui
les jugements comme ies soupgons : Charitas non cogi-
tat malum. (1. Cor. xm. 5. ) Néanmoips ceux qui




283 SERMONS,

sont chefs de maison sont-tenus de prévoir le mal que
peuvent faire les membres de la famille. Il est des pa-
rents imprudents qui voient leur fils hanter de mau-
vaises compagnies, ou fréquenter des maisons sus-
pectes; qui voient leur fille s'entretenir téte a téte
avec un homme, et ils laissent aller ces choses en di-
sant : Nous ne voulons pas penser le mal : Folie ! Dans
tous ces cas ils sont obligés de prévoir le mal qui peat
arriver, et ils doivent, en conséquence, corriger leurs
enfants, porr empécher qu’il n’arrive. Du reste, cclui
qui n’est pas chef de maison, doit hien se garder d’¢-
pier les défauts et les actions des autres. '
I1I1. En outre, lorsque l¢ prochain souffre d’une in-
firmité, d’une perte ou de quelqu’autre peine, la
charité veut que nous en soyons intérieurement affli.
g¢s, ou que du moins nous le paraissions, en compo-
sant nos lraits; je dis que nous le paraissions, parce
que si nous apprenons qu’un malheur est arrivé a
une personne que nous regardons comme ennemie ,
notre ceeur rebelle semble éprouver quelque plaisir ;
mais il 0’y a pas de faute si notre volonté n’acquiesce
pas 4 ce sentiment. Remarquons cependant qu’il est
quelquefois permis de désirer le mal temporel du
prochain, ou denous en réjonir, c’est lorsqu'il y a lieu
d’espérer que de ce mal naitra un bien spirituel, pour
iui ou pour les autres ; par exemple s’agit-il d'un pé-
cheur obstiné ou scandaleux ? St.-Grégoire dit qu’on
peut bien se réjouir de la maladie ou de tout autre
mal temporel qui lui arrive, on peut méme désiver
qu'il tombe malade ou qu'il devienne pauvre, afin
qu’il change de conduite, ou qn’au moins il cesse de
scandaliser les autres. Voici les paroles de St.-Gré-
goire : Ecenire plernmgue potest, ut , non amissd carilate,

et inimici nostri ruina letificet , et ejus gloria sine invidi®



SERMONS, 283

culpd contristel ; cum et , ruenie eo, quosdam bene erigi
credimus , et proficiente illo, plerosque injusté opprimi for-
-midamus. ( Lib. 22. Malth. Cap. 2.) Du reste, hors
ces cas il est contraire A la charité de se réjouir du
mal du prochain : On ne se rend pas moins coupable,
guand oa se plaint du Lien du prochain, par la seule
raison que c'est le bien du prochain, c’est 14 propre-
ment le péché d’envie. Les envicux, dit le Sage, sont
des émules du diable, qui, pour ne pas voir les hom-
mes dans le gicl, dont il a é1é chassé, a tenié Adam et
T’a fait révolter contre Dieu. Invidid autem diaboli mors
introivit in orbem terravum ; imilantur autem illum, qui
sunt ex parte ejus. { Sap. u. 24. ) Passons aux autres
points sur lesquels nous aurons beaucoup a dire.

DEUXIEME POINT.
De la charité en paroles enverstle prochain.

IV. Pour ce quiregarde la chariié qui doit se trou-
ver dans nos paroles, remarquons d'abord, et avant
tout, que nous devons ncus abstenir de toute médi-
sance : Susurro coinquinabit anitiam suam , et in omni~
bus odietur. ( Eccl. xi1. 31.) Autant ceux qui disent da
bien de tout le monde sont généralement aimés, au-
tant ceux qui ont le défunt de la médisance sont hais
de Dieu ct des hommes; car ceux-ci, bien qu’il se
plaisent a écouter les médisants, ne laissent pas de
les hair et de se défier d’eux. Cenx qui ont I'habitude
de la médisance en sont punis non-seulement dans
lautre vie, mais méme dans celle-ci , car ces langues
tranchantes, causes de mille péchés, sément la dis-
corde dans des familles, et troublent le pays. St.-
Thomas de Cantiprenne , raconte ( Apum ete.
cap. 37.} quil a personnellement connu un nrédi-



284 SERMONS.

sant de profession, qui, 4 son dernier moment, se
débattait comme un furieux, et gni mourut en déchi-
rant sa langue de ses propres dents. Un autre médi-
sant fut frappé au moment ol il se disposait & dire
du mal de St.—h;alachie , sa langue s’enfla subite-
ment , les vers le dévoraient tout vivant; et il mou-
rut misérablement au bout de sept jours.

V. On n’est pas seulement coupable de médisance
lorsqu’on fiétrit la réputation de son prochain, en lui
imputant faussement quelque mauvaise action, on
en exagérant le mal qu’il aurait véritablement com-
mis : on le devient encore en découvrant aux autres
ses défauts cachés. Il y a des gens qui, lorsqu’ils sa-
vent qu’un homme a commis une faute, semblent
souffrir les douleurs de ’enfantement, s'ils ne peuvent
dire avx autres ce qu’ils ont découvert. Si le péché du
prochain est secret, et que ce soit un tort grave, ily
a péché mortel a le dévoiler sans juste cause, Je dis
sans juste cause, parce gue si quelqu'un révélait & un
pére les défauts de son fils, afin qu’il le corrigedtou
yu'il y portat remeéde , non seulement il n’y aurait
point la de faute, mais ce serait encore une bonne
ceuvre, parce que , suivant St.-Thomas,{u. 2. q. 2.
art. 72.} il n’y a de mal & découvrir les fautes d’au-
trui, que quand on cherche 4 le perdre de réputa-
tion, ce qui w’arrive pas quand on n’agit que pour
son bien ou pour celuni des autres.

V1. Ceux-la auront un grand compte i rendre &
Dieu, qui entendant médire d’autrui, vont le rappor-
ter 4 la personne intéressée. On désigne vulgairement
ces gens-12 par ces mets, pigliae porta, preads et porte.
Que de mal ne causent pas ces langues rapporleuses ,
qui vont semant ainsi la discorde : Elles sont ’objet
particulier de la haine divine : Odit Dominus... qui se-



SERMOXNS, 285

minat inter fratres discordias. {Prov, vi. 16. 19.) Celui
qui médit d’unz autre personne, peut avoir été of-
fensé, il est moins coupable en quelque sorte, méme
il est excusable, mais vous, pourquei a'lez-vous rap-
porter ce que vous avez entendu? pour faire naitre la
malveillance et la haine qui seront cause ensuite de
mille péchés. Ah! Si désormais vous entendez parler
contre votre prochain, suivez le précepte du Saint-
Esprit ¢ Audivisti verbum adversds proaimum tuum 4 com-
moriatur in te. (Eccl. xix. 10.) Ce que vous avez en-
_ tendu contre votre prochain, non-seulement vous de-
vez le tenir renfermé en vous-méme, mais encore l'y
faire mourir, commoriatur in te. Gelui qu’on jette dans
une prison peut s'échapper et reparaitre, mais celui
qui est mort ne peut sortir de la fosse : je veux dire
que si vous avez appris quelque mal de volre prochain,
yous devez étre attentif & n’en rien faire connaitre
aux aulres, ni par demi mots, ni par des signes ou des
mouvements de (éle. Quelque fois ces signes étranges,
ces paroles tronquées , font plus de mal a la réputa-
tion d’autrui, que des rapports clairs et précis, parce
qu’ils font supposer plus de mal, qu’il 0’y en acn
réalité.

VII. Gardez-vous encore, dans vos entretiens, d’at-
taquer les présents et les absents en les tournant en
dérision. En vain direz-vous, je le fais pour rire. Ces
jeux-1a sont contraires A la charité. Jésus-Christ a (it :
Omniaquecumyuevultis ut faciantvobis homines, et vos facite
illis. (Matth. vi. 12.) Seriez-vous bien aise d’étre raillé
et d’étre joué devant les autres ? Ne faites donc pas a
votre prochain ce que vous ne voudriez pas pour
vous. Evitez aussi de discuter sur des choses inuliles ;
souvent pour des bagatelles de rulle importance, on
en vient A des contestations qui cenduiscnt anx que~-



286 SERMONS.

relles et avxinjures. Il y a beaucoup de gens qui, tout
pleius de Pesprit de contradiction, et seulement pour
le plaisir de coatredire, se mettent & combattre tout
ce que disent les aulres, rompant ainsi tous les lieng
de la charité. L’esprit saint dit: De ed re, que te non
molestal , ne certeris. (Eccl. x1. 9.) Mais, dira-t-ox, je
défends la raison, je ne puis écouter patiemment des choses
absurdes. Le cardinal Bellarmin répondait ainsi i un
dc ces défenseurs de la raison : Une once de charitd
vaut pl-u,.; que cent mille livres de raison, Quand on con=
verse, et surtoul s’il ne s’agit gnede choses peu impor-
fantes, qu’on dise simmplement sen opinion, si on veut
le faire ponr prendre part & la conversation ; mais il
faut s’en tenir 1a, et ne point s'obstiner i défendre ce
quon a dit. Dans un tel cas, le meilleur parii cest
de céder; Le B. Egide disait que céder ainsi, cé-
tait réellement vaincre, parce gi’'on restait supérieur
aux autres en vertu, et que l'on conservait la paix,
bien beaucoup plus précieux que le plaisir quwon
reut trouver & rendre son opinion victorieuse. St.-Jo-
seph Calasanze disait : Que celui qui aime la paiz ne
contredit personne. :

VIII. Ainsi donc , mes chers audileurs, i vous
voulez-étre aimés d« Dieu et des hommes , attachez-
vous & dire du bien de toat le monde ; et quand il vous
arrivera d’ertendre quelqu’uu dire du mal d’autrui,
gardez-vous bien de le provoquer a parler , ou de pa-
raitre curicux de Pentendre, si vous ne voulez devenir
complice de sa médisance. Dans ce cas, ou reprencz-
le, ou chungez de discours, ou Lien rctirez-vous de
ceclte counversition, surlout ne laissez pas veir le
moindre désir d’en apprendre davantage. On lit dans
I'Ecclésiastique : (xxvini. 28.) Se¢yiaures tuas spinis, lin-
guam nequam noli audire. Quand vous entendez atta-



SERMONS. 28y

quer la réputation d’'un homme, entourez vos oreilles
d’une haie d’épines , sepi aures tuas spinis, afin que la
médisance n’y puisse entrer. Alors au moins faites
paraitre qu’un tel discours vous déplait, soit en gar-
dant le silence, ou en mountrant un visage triste ; soit
en baissant vos yeux vers la terre ou en détournant le
le visage, Et, si vous le pouvez, la charité demande
que vous preniez le parti des personnes attaquées. L’é-
poux de I’Ecriture veut que les paroles de son épouse
soient comme une bande d'écarlate : Sicut victa cocci-
nea labia tua. (Cantic. w. 7.) C’est-a-dire, comme
Yexplique Théodoret, que les paroles de ’épouse doi-
vent étre dictées par la charité, (victa coccinez) afin
qu’elles couvrent les défauts du prochain, autant que
possible, et qu’elles excusent au moins lintention,
si elles ne peuvent cxcuser l'actior, suivant exhorta-
tion de St.-Bernard : Excusa intentonem , si opus non
potes. (Serm. A0. in cant.) Les religieuses du monas-
tére de Ste.-Thérése avaient coutume de dire pro-
verbialement que 1a olt était leur sainte Mére, elles
avaient les épaules en sureté, sachant bien qu’elle
prenait la défense de-toutes celles qu’on attaquaif.
IX. De plus la charité exige que nous soyons doux
envers tout le monde et principalement envers ceux
qui rous haissent ; quelqu’un se courrouce-i-il con-
tre vous, vous maltraite-t-il en parcles ? Responsio
mollis frangit iram. (Prov. xv. 1.) Répondez-lui avec
douceur, et soudain vous le verrez s’appaiser. Si aa
contraire vous vous liviez au.ressentiment , si vous lui
parlez avec aigreur, vous ne ferez qu’accroitre le teu
et 'animosité saugmentant par degrés, vous serez en
danger de perdre votre ime, en vous rendant conpa-
ble de quelque acte de coulére ou de quelque injure
grave. Dés que vous vous sentez troublé, le meilleur



288 SERMONS.

parli ¢’est de vous taire , quoiqu’il vous en coute,
St.-Bernard dit que Peeil offusqué par Dindignation
re distingue plus le juste de Vinjuste : Tucbaius pree irg
oculus , rectum non videt. (Lib. n. de censid. cap. 11.)
Et §'il arrivait que, transporté parla colére, vous eus-
sicz oulragé le prochain, la charit¢ veut gque vous
cherchiez de toute maniére a l'appaiser, afin-d’oter
de son cceur toute haine, toute rancune contre vous,
1 n'y a rien de mnieux, en parcille circonstance, poar
rétablir les liens de la charité, que de s’excuser aupres
de la personne que l'on a offensée. Mais ce sera dans
notre XXX1V* Sermon du V¢ dimanche apres la Pen-
tecdte,, que nous parlerons spécialemeni de celte vertu
de mansuétude, que nous devons toujours montrer
nolre prochain.

- X. G’est encore un acte de charité que de repren-
dre celui qui péche. Et ne dites pas : Je ne suis pag
son supérieur. Car si vous éliez, vous seriez obligé
par devoir 4 le faive; mais n‘ayant point cette qualité,
c’est la charilé qui vousy contraint, comme chrétien;
Mundavit illis unicuique de provimo suo. (Eccl. xvir, 12.)
Quelle cruauté n’y aurait-il pas, si 'on voyait un aveu-
gle marcher vers un précipice, & ne pas Pavertir pour
lui sauver la vie. Eh bicn! n’y aurait-il pas encore
de votre part plus de croauié, si, povvaut arracher
volre fréve 4'a mort ¢teruelle, vous négligiez de le
faire, par simple indiff¢reunce.

TROISLLME POINT.

De la charité qui doit diriger ros actions envers le prochain.

XI. Bien des-geus fout montre delacharité envers
tout 1é monde; ‘et ils ne soulfriraient’ pas le plus



SERMOKS. 28g

l¢ger dérangement pour secourir leur prochain. St..
Jean a écrit : Filioli mei, non diligamus verbo, neque
lingud , sed opere et veritate. (1. Jo. n1. 18.) Et on
Jit dans I'Ecriture que 'aumédne délivre Yhomme de
la mort, le purge de ses péchés et lui fait obtenir
la miséricorde divine et le salut éternel : Eieemosyna
d morte liberat , et ipsa est que purgat peccata , et facit
invenire misericordiam et vitam wlernam. ( Tob. x11. 9.)
Dieu vous aidera comme vous aurez aidé votrc pro-
chain : In gud mensurd mensi fueritis , remetielur vobis.
( Mutth. vir. 2. ) De la St.-Chrysostbme conclut
gse la pratique de la charité envers le prochain est
Part d’acquérir de grands mérites aupres de Dien:
Eleemosyna est ars omnium artium quwestuosissima. Ste.-
Marie-Magdeleine de Pazzi disait qu’elle ressentait
plus de contentement quand elle soulageait le pro-
chain , que lorsqu’elle était ravie en extase, et voici
sa raison : Quand je suis en contemplation Dieu vientd
mon aide, et quand je porte secours au prochain c’est moi
gui aide Dieu. En effet, Dieu regoit comme faii a lui-
méme toutes les charités que nous faisons au pro-
chain. D’un autre coté, dit St.-Jean, comment peut-
on dire qu’on aime Dicu, si 'on ne secourt pas son
frere dans le besoin ¥ Qui viderit fratrem suum necessi-
tatem habere, et clauserit viscera sua ab eo, quomodo cha-
ritas Dei manet in eo ? (1. Jo. vii. 17. ) On n’entend
pas seulemendt par charité le don d’argent ou d'effets,
mais encore tout autre secours gu’on accorde suivant
les circonstances.

X1L. S8i la charité nous commande de venir en
aide & tous, elle exige bien plus impériensement que
nous secourions ceux qui en ont le plus de besoin,
comme sont les dmes du purgatoire. St.-Thomas

x1v, - 19



290 SERMONS.

nous enseigne que la charité s’étend aux vivants et
aux morts, ¢t qulainsi nous sommes tenus, comme
envers notre prochain vivant, de porter secours i
ces saintes dmes prisonniéres, qui ne pevvent ellus-~
mémes soulager leurs souffrances. C’est justement ce
que dit'un certain moine de Citaux, qui, aprés sa
tnor!, apparut au sacristain de son monastére : Aidez~
moi mon frére de vos priéres, car je ne puis rien, par moi-
mémez pour mon soulagement. ( Cron. Cistere. ) Secou-
rons donc autant que nous le pouvons ces épouses
chéries de Jésus-Christ, en les recommandant tous
les jours & Dieu, et en faisant dire quelques messes
a leur intention. Il n’est rien de plus efficace pour ces
saintes &mes que le sacrifice de autel. De leur cété,
elles ne seront point ingrates; elles prieront pour
vous a leur tour, et vous trouverez en elies un plus
fort appui quand elles seront face a face avec Dieu.

XIIL. 11 est encore trés-agréable & Dieu que vous
exerciez une charité particulid¢re envers les malades,
affligés de douleur, en proie i la mélancolie, a la
crainte de la mort, ils se trouvent souvent aban-
donnés de tout le monde : accourez, vous , A leurs
secours, aidez-les de quelgues auménes ou de quel-~
ques aliments saints ; soyez-leur utile comme vous
pourrez ; tichez au moins de les consoler par vos
discours: exhortez-les & se résigner i la volonié de
Dieu et a lui offrir toutes leurs souffrances.

X1V, Par dessus tout, soyez attentifs & user de cha-
rité envers ceux qui se montrent vos ennemis. Quel-
qu'un dira © Je suis reconnaissant pour qui me fait
du bien, mais je ne puis avoir de charité pour celui
qui me persécute. Mais les infideéles eux-mémes, a
dit Jésus-Christ; savent étre reconnaissants pour
leurs bienfaiteurs : Nonne et ethnici hoc faciunt? (Matths



SERMONS. ag1

v..47. ) La charité chrétienme consiste a vouloir, i
faire du bien & qui rous hait, & qui nous fait du
mal : Ego autem dico vobis , diligite inimicos vestros ,
benefacite his qui oderunt vos , et orate pro persequentibus
et calumriantibus vos. ( Matth, v. 44. et seq.) Cet
homme te vent du mal; tu dois 'aimer; il t'a porté
préjudioe ; fais-lui du bien ; c¢’est ainsi que se vengent
les saints. Telle est la vengeance céleste que St.-
Paulin nous exhorte & tirer de nos enuemis : Inimi-
cum diligere , vindicta celestis est. Ste.-Catherine de
Sienne qui avait vu sa réputation déchirée par une
dame, n’hésita pas 4 laller servir comme domes-
tique pendant une longue maladie. St.-Ambroise
-assigna un revenu suffisant pour vivre commodément,
le reste-de ses jours, & un malfaiteur qui avait attenté
a sa vie. Un certain gouverneur de la Toscane, appelé
Venustan, avait fait couper les mains a St.-Sabin,
évéque, pour cause de la foi ; quelque temps aprés,
le tyran se sentant afflig¢é d'un trés-grand mal aux
yeux , priale Saint de le secourir ; le Saint pria pour
lui", et levant les bras d’ot1 le sang coulait encore, il
le bénit, et il obtint pour lui la guérison non-seule-
ment de ses yeux mais encorc de son dme , car il se
convertit aussitot. Le P, Ségnéri, ( Crist. istr. p. 1
disc. 20. n. 20. ) raconte qu’a Bolegne le fils unique
d'une dame fut tué par un ennemi; peu aprés le
meurtrier vint par hasard se »éfugier dans la maison
de cette pauvre mére. Que fit-elle alors ? Elle le mit
d’abord ,A P«bri des poursuites de la justice et puis
lui dit : Alons, courage, puisque j’ai perdu mon fils ,
c’est vous qui serez dé¢s ce jour mon fils et mon hé-
ritier ; prenez pour le moment cet argent et sauvez-
vous de'ceslieux ol vous n’étes point en slveté. Et
voild comment se vengent les saints, celui qui par-



293 SERMONS.

donne 4 son ennemi est assuré d’obtenir son pardon
de Dieu , qui a dit : Dimittity et dimittemini. ( Luc.
vi. 87. ) Que si vous ne pouvez faire du bien A votre
ennemi qni vous persécute et vcus calomnie, agy
moins recommandez-le & Dieu; Orate pro persequen-
tibus et calumniantibus vos. Ce sont les propres paroles
de Jésus-Christ qui saura récompenser ceux qui trai-
tent ainsi leurs ennemis.

SERMON XXXI.

POUR LE SECOND DIMANCHE APRES LA PENTECOTIE.

De la sainte communion.

Homa quidam fecit cenam magnam. ( Luc. xiv. 16.)

Nous lisons , dans l’ﬂvangile de ce jour, qu’un
homme riche fit préparer un grand repas; puis il
ordonna a4 un de ses serviteurs d’aller inviter tous
ceux qu’il rencontrerait sur la route, fussent-ils
pauvres, aveugles ou boiteux, et en cas de refus de
les forcer a venir : Exi invias , et sepes , et compelle imn-
trare, ut impleatur domus mea. Il ajoula que nul de
ceux qui seraient appelés et ne viendraient pas, ne
pourrait ensuite prendre place & sa table : Dico au-
tem vobis, quod nemo virorum illorum , qui wocati sunt,
gustabit conam meam. Ce grand repas, cestla sainte
communion, céne immense ol tous les fidéles sont
invités A venir se nourrir dela chair sacrée de Jésus-
Christ , dans le Saint-Sacrement de I'autel : dccipite,



SERMONS. ag3

et comedite, hoc est corpus meum. ( Matth. xxvi. 26. )
Occupons-nous donc aujourd’hni 4 considérer :
Dans le premier pvint : L’amour que Jésus-Christ &
montré pour nous en se donnant lui-méme dans ce
~sacrement.
Dans le second point : Ce que nous devovs faire en
le recevant pour retirer le plus grand fruit de la com-
munion.

PREMIER POINT.

De I'amour exiréme que Jésus-Christ a montré pour nous en se
donnant lui-méme dans ce Sacrement,

I. Sciens Jesus quia wenit hora ejus , ut transeol ex
hoc mundo ad Patrem , cum dilexisset suos, in finem di-
lexit eos. (Jo. xumr. 1.) Jésus-Christ sachant que I’heure
de sa mort était arrivée, voulut nous laisser, avant de
mourir , la plus grande preuve qu’il pat nous donner
de son amour ; ce {ut de se livrer lui-méme i nous
dans la Sainte-Eucharistie ; in finem dilexit eos , ¢’est-
a-dire, comme P'explique St.-Chrysostéme , extremo
amore dilewit eos, St.-Bernardin de Sienne dit que les
marques d’amour données au moment de la mort,
se gravent mieux dans la mémoire et nous sont plus
cheres : Que in fine in signum amicitie celebrantur ,
firmids memorie imprimuntur , et cariora tenentur. Mais
tandis qu’on ne laisse ordinairement 4 ses amis qu'un
anneau cu une piéce d’argent, comme gage de sou-
veuir , Jésus-Christ se donne lui-méme dans ce sacre-
ment d’amour.

I1. Et en quel temps Jésus-Christ institua-t-il ce
sacrement ? Ce fut, remarque I'Apdtre, dans la nuit
qui précéda sa mort : Qud nocte tradebatur , accepit pa-
nem , et gratias agens, fregit, et dimit 1 Accipite, et



394 SERMONS.

manducate , hoc est corpus meum. (1. Cor. x1. 24.)
Ainsi, dans le méme moment o1 les hcmmes se pré-
paraient & lui donnsr la mort, ce Rédempteur plein
d’amour voulut nous faire ce don immense. Jésus-
Christ ne se contenta pas de donner pour nous sa
vie sur une croix, mais il voulut, avant de mourir,
répandre au-dehurs, comme le dit le Concile de
Trente, toules les richeszes de son amour, en se don-
nant lui-méme dans la sainte communion, pour nous
servir de nourriture. Divitias sui erga homines amoris
velut effudit. (Sess. xur. cap. 2.) Etqui pourrait croire,
si la foi ne nous lassurait, qu’un Dieu edt voulu
se faire homme, devenir ensuite aliment, et servir de
nourriture a4 ses eréatures ? Quand Jésus-Christ ré-
véla a ses disciples ce sacrement qu'il leur voulait
laisser , ils ne purent d’abord y ajouter foi , ils séloi-
gnérent méme du Seigneur, dit St'-Jean, et ils se
dirent : Quomodo potest hic carnes suas dare ad mandu-
candum ? durus est hic sermo , et quis potest eum au-
dire ? ( Jo. v1. 61.) Mais ce queces hommes ne pou-
vaient croire, le grand amour de Jésus - Christ pour
nous Pa congu et accompli : Aecipite , ¢t man-
ducate : Hoc est corpus meum ; telles sont les paroles
qu’il adressa A ses apdtres dansla nuit qui précéda
sa mort, et qu'il nous adresse encore maintenant.

III. Combien g’estimerait honoré, dit St.-Francois
de Sales, un particulier auquel le rci enverrait des
mets de sa table ? que serait-ce encore si ces mets
¢étaient une partie de ses membres ? Jésus, dans
I'Eucharistie, nous donne, non pas une portion de
ses membres, mais son corps toit entier, sans en
rien réserver. Totum tibi dedit ( c’est ainsi que St.-
Chysostdme nous reproche notre ingratitude ) nihil
sibi religuit. Et St.-Thomas dit que Dieu, dans I'Eu-



SERMONS. 295

charistie , a donné tout ce qu'il est et tout ce qu'il a:
Deus in Eucharisiia- totum quod est- et habet , dedit
nobis. ( Opus. pxi. cap. 2.) C’est donc bien juste-
ment que le méme Saint appelle ce sacrement,
sacramentum  charitatis , pignus charitatis. Sacrement
d’amour , car 'amour seul a porté Jésus-Christ &
nous faire un don aussi grand ; gage d’amour, parce

_ que , si nous avions douté de son amour , nous en
aurions trouvé la preuve manifeste dans ce sacre~
ment, que St.-Bernard appelait aussi amor amorum,
amour des amours ; car le Seigneur, par son incar-
nation, s’est donné i tous les hommes en général ,
tandis que , dans ce sacrement , en se donnant i
chacun de nous en particulier,. il nous a prouvé
Pamour particulier qu’il nous porte.

IV. Et combien Jésus-Christ n’a-t-il pomt désiré
s’unir & nos Ames dans la sainte communir)n! Ce
grand désir il a montré lui-méme A ses apétres, en
instituant le Sacrement : Desiderio desideravi hoc pas-
cha manducare vobiccum. { Luc, xxu, 15. ) St.-Laurent
Justinien ajoute que ces paroles ne sortirent du
ceeur aimant de Jésus-Christ , que pour nous peindre
son amour excessif : Flagrantissime charitatis est vom
hec. Et pour nous engage:r 4 le recevoir souvent ‘
dans la sainte commnnion’, il nous promet la vie
éternelle, c’est-a-dire le paradis : Qui manducat pa-
nem hunc , vivet in eternum. ( Jo. vi, 58.) Il nous

~menace au contraire de la privation de sa grice etde
la perte du paradis si nous négligeons la communion:
Nisi manducaveritis carnem Filii hominis... non habebitis
vitam in vobis. ( Ibid. v. 54. ) Toutes ces promesses ,
toutes ces menaces naissent du grand désir qu’il a
de se joindre & nous dans ce Sacrement.

V. Et pourquoi Jésus-Christ désire-t-il si fort que



296 SERMONS.

nous le recevions dans la sainte communion ? Parce-
qu’il se plait & s’unir intimement 4 chacun de nous,
Dans la communion, Jésus s’unit réellement en corps
et en dme avec 'homme et '’homme avec Jésus. Qui
manducat meam carnem , dit-il lui méme , in me manet,
et ego in eo. (Jo. vi. 57.) En sorte, dit St.-Jean
Chrysostdéme, que par la communion, nous ne faisons
plus qu'un corps et qu'une seule chair avec Jésus-
Chistr : Huic nos unimur , et facti sumus unum corpus et
una caro. (St.-Chrysos. hom. 60. ad Pop. Ant.) Aussi
St.-Laurent Justinien s’écrie-t-il : O mirabilis dilectio
tua, Domine Jesu, qui tuo Corpori taliter nos incorporari
voluwisti, ut tesum unum cor et animam unam haberemus
inseparabiliter colligatam! Ainsi le Seigneur adresse 4
tout dme qui regoit la communion les mémes paro-
Ies qu’il adressa un jour a sa bien-aimée servante Mar-
guerite @'Ypres : P oyez, ma fille, quelle belle unjon sest
formeée entre vous et moi ; aimez-moi donc et restons unis d
Jamais sans nous séparer. Cetle union intime qui se
forme entre nous et Jésus-Christ est toute produite,
dit St.-Chrysostdme, par 'amour ardent que Jésus-
Christ a pour nous : Semetipsum nobis immiscuit, ut
unum quid simus.., ardenier enim amantium hoc est. (Hom.
ix1. ib.) Mais, Seigneur, une si grande intimité entre
vous et ’homme convient-elle 4 une majesté divine
comme la votre ? Ah! 'amour ne se guide point par la
raison, il va ou il se sent attiré , et non la ou il doit
aller : Amor ratione caret, et vadit qué ducitur, non qué
debeat. (Serm. 143.) On lit dans St.-Bernard de Sienne
yue Jésus-Christ, en se donnant & nous en nourriture,
a voulu en venir au plus haut degré de Pamour, et
s’unir A nous aussi intimement que Paliment s’incor-
pore A celui qui s’en nourrit. Ultimus gradus amoris
est 5 cdin se dedit nobis in cibum, quia dedit se nobis ad em-



SERMONS. 2.7

nimodam unionem , sicut cibus et cibans invicem uniuniur,
(St.-Bern. Sen. T. 1. serm. 54.) St.-Frangois de Sales
développe la méme idée dans ces belles paroles :
Dans aucune de ses actions le Sauveur ne nous paraiira ni
plus tendre ni plus aimant que dans la commaunion ; ld il
sandantit pour ainsi dire, et se réduit en aliment pour
micux pénétrer nos dmes et 8’unir au cear de ses fidéles.
VI. De tout cela, il résulte qu'il n’est rien dont nous
puissions tirer autant de fruit que de la communion.
Le Saint-Sacrement , dit St.-Denis , plus que tous les
autres moyens spirituels, a une vertu souveraine pour
sanctifier les dmes : Eucharistia mazimam vim habet per-
ficiendee sanctitatis. Et St.-Vincent Ferrier dit qu’il y a
plus de profit spirituel pour I’ame, dans une seule
communion, que dans toute une semaine de jedne au
pain et i 'eau. La communion, comme nous I’ap-
prend le concile de Trente, est le remeéde qui nous
guérit des péchés véniels et nous préserve des péchés
mortels : Antidotum quo d culpis quotidianis liberemur et
d mortalibus preeservemur. }ésus-Christ dit lui-méme
que celui qui se nourrit de sa chair, source de vie
¢ternelle, recevra sGrement la vie de la grice : Qui
manducat me, et ipse vivet propter me. (Jo. vi. 59.) Inno-
cent III éerit que Jésus-Christ , par sa mort, nous a
délivré des péchés commis, et par PEucharistie de ceux
que nous pouvons commettre. L’Encharistie, dit St.~
-Chrysostéme, a la vertu de nous enflammer del’a~
‘mour divin , et elle nous rend " la terreur du démon :
Carbo est Eucharistia, que nos inflammat , ut tanquam
leongs ignem spirantes , ab illd mensd recedamus , facti dia~
~bolo terribiles. {Iom. 61. ad Pop. Ant. ) St.-Grégoir
expliquant ces paroles de 1'épouse du Cantique : In~
troduzit me rex in cellam vinariam, ordinavit in me chari-
tatem, (Cant. 11, 4.) dit que la communion est ce cel-



ag8 SERMONS.

lier o1 PAme reste tellement eniveée du divin amour,
qu’elle s’oublie et perd de vue toutes les choses créées.

VII. Si je ne communie pas souvent, dira peut-étre
quelque chrétien peu fervent, c’cst que je me sens
peu animé de 'amour de Dieu ; & celui-li Gerson ré-
pond : Eh quoi! parce que tu te sens froid, tu téloi-
gnes du feu ? Eh | ¢’est pour cela méme que tu devrais
tapprocher plus souvent du Saint-Sacrement : Licet
tepidus, dil S*.-Bonaventure’, tamen confidens de miseri-
cordi@ Dei accedat; tanté magis eget medico, quanto quis
censerit se ggrotum. {de pref. rel. cap. 78.) Et St.-Fran-
cois de Sales dans sa Philotée , chap. XXI, s’exprime
ainsi : Deux sortes de personnes doivent communier
souvent, les saints pour se conserver dans I'état de
perfection, et les hommes du ciel poury parvenir.
Au reste il n’y a pas de doute que celui qui veut com-
munier , doit faire tous ses efforts pour faire une
bonne communion. Passons au second point.

DEUXIEME POINT.

Ce que nous devons faire en recevant la communion pour en
- retirer le plue grand fruit.

VIILI. Deux choses sont nécessaires pour tirer un
grand fruit de la communion : la préparation pour la
recevoir , et laction de grices aprés l'avoir recue.
Quand a la préparation, il est certain que ¢’était aux
soins qu'ils y appertaient que les saints devaient les
biens qui résultaient pour eux de la communion. C’est
parce qu'elles négligent de se préparer convenable-
ment, que beaucoup d’dmes, malgré toutes les com-
munions qu’elles font, gardeunt toujours leurs mémes
imperfections. Ce n’est pas de I'aliment dit le cardi-



SERMONS, 209

nal Bona, que vient le défaut, mais bien dela mau-
vaise disposition qu’on apporte : Defectus non in cibo
est, sed in edentis dispositione. Ty a deux espéces de dis-
position , nécessaires & celui qui vent communier sou-
vent. La premiére, c’est d’étre détaché des créatures,
en chassant de son ceeur tout ce qui n’est pas Dieu.
Plus le monde tient de place dans votre ceeur, moins
il en reste pour 'amour divin : Ainsi on doit le purger
de toute affection mondaine, afin que Dieu le posséde
entierement. Voici ce que Jésus-Christ lui-méme re~
commandait i Ste.~Gertrude, pour bien communier :
La seule chose que je te demande, c’est que lorsque tu vies
pour mie recevoir , tu sois vide de toi-méme. Détachons-
nous donc des créatures, et notre cuoenr sera ainsi tout
entier au créateur. )

1X. La seconde disposition exigée , pour profiter de
la communion est le désir de recevoir Jésus-Christ ,
afin de I’aimer davantage. St.-Francois de Salles di-
sait : Nous devons recevoir seulement par amour, ce-
lui qui par amour. seulement se dorne a nous. Ainsi
la fin principale de nos communions, doit-étre d’ang-
menter notre amour envers Jésus-Christ. Le Seigneur
lui-méme a dit & Ste.-Mathilde : Quand tu commu-
nieras , désire tout Yamour qu’il est possible gu'un
coeur ait pour moi, et jaccepterai ton amour comme
s’il était tel que tu I'auras désiré.

" X. I n’est pas moins nécessaire de rendre de con-
venables actions de graces aprés Ja communion. Lo~
raison qui s¢ fait aprés la communion, est la plus
agréable & Dieu et la plus profitable pour nous. Apres
la communicn, nous devons étré toul rntiers aux
sentiments’ d’affection et a Ia pritre. Ces s:ntiments
ne sont pas seulement de reconnaissance, ils sont en-
core d’humilité, d’amour, de saerifice de nous-mémes



Joo $ERMONS.

Humilions- nous autant que nous le pourrons, en
voyaut un Dieu devenir notre nourriture, quoique
nous l'ayons tant offensé. Un savant docteur dit que
le sentiment le plus convenable a celui.qui commau-
nie, c’est la stupeur, lorsqu’il s’écricra: Un Dieu d
moi! un Diew d moi! Faisons aussi dans ce moment
des actes répétés d’amour envers Jésus-Christ; il est
venu en nous expres pour éire aimé, et il se plait &
entendre dire par celui qui I'a regu : Mon Jésus, je
vous aime , el je ne veux aimer que vous. Offrons-nous
aussi nous-mémes a Jésus-Christ, nous et tout ce qui
nous appartient , afin qu’il en dispose comme il lui
plaira et répétons a plusieurs reprises. Mon Jésus , vous
vaus étes donné tout d moi, je me donne tout d vous.

X1. Lesélans du cceur, aprés la communion, ne saf-
fisent pas: Nous devons répéter aussi les pritres avec
confiance. Les instants qui suivent la communion ,
sont ceux ol nous pouvons le plus facilement gagner
destrésors de faveurs célestes, Ste.-Thérése dit que Jé-
sus sc tient alors dans notre 4me comme sur un tréne
de graces; et qu'il lui dit, comme autrefois a ’aveu-
gle : Quid vis ut tibi faciam ? Comme 8'il lui disait , ine
artlem non semper habetis. (Jo. xu. 8.) Maintenant que
je suis au-dedans de toi, demande-moi des grices : je
suis venu du ciel exprés pour te les accorder; de-
mande moi donc ce que tu voadras et tu seras satis-
faite. Oh! que de grdces précieuses perdent ceux
qui, aprés la communion, négligent d’adresser i Dieu
leurs priéres ? Tournons-nous aussi alors vers le Pére
éternel, et, lui rappelant la promesse faite par Jésus-
Christ : Amen, amen dico vobis, si guid petieritis patrem
in nomine meo , dabit vobis, (Jo. xv1. 2. 3.) disvns-lui:
Mon Dieu, par volre amour , pour ce Fils que main-
tenant je posséde , donnez-moi votre amour et faites-



SERMONS. 301

moi tout vdtre. Si nous prions ainsi avec confiance,
cartainement le Seigneur nous exaucera. Une seule
communion ainsi faite peut suffire pour nous sanc-
tifier.

SERMON XXXIL

POUR LE TROISIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE,
De la miséricorde de Dieu envers les pécheurs.

Gaudium erit in celo super uno peccatore penitentiam
agente. { Luc, xv. 7.)

Nous lisons dans PEvangile du jour que les Pha-
risiens murmuraient contre Jésus-Christ, parce qu’il
accueillait les péeheurs, et qu’il mangeait méme
avec eux. Hic peccatores recipit, et manducat cum illis,
{Luc. cap. xv. 2.) Le Seigneur leur répondit : Si
Pun de vous avait cent brebis, et qu'il en perdit une,
ne laisserait-il pas les autres au pdturage, pour aller
A la recherche de la brebis perdue, et s’en retour-
nerait-il sans Pavoir trouvée? S’il la trouve, il la
rapportera sur ses épaules , et, tout consolé, il appel-
lera ses voisins, ses amis, et il leur dira : Réjouissez~
vous avecmoi, parce que j’ai trouvé ma brebis perdue:
Congratulamini mihi, quia inteni ovem meam que pe-
rierat. Il conclut en ces termes : Dico vobis, quid ita
gaudium erit in celo super uno peccatore peenitentiam
agenle, qudm super nonaginta novem justis qui non egent
peenitentid. On se réjounit plus dans le ciel, dit Jésus,
dela conversion d'ua pécheur, que de plusieurs jus-



30n SERMONS.

tes qui se sont mainlenus en élat de grice. Nous
allons dong parler avjourd’hui de la miséricorde dony
Dicu a usé envers les pécheurs.

I¢*Point : En les appelant & faire pénitence.

1I° Point : En les attendant, afin qu’ils 8e conver-
tissent.

III° Point : En les accueillant, quand ils revicnnent
repentants.

PREMIER POINT.

De la miséricorde que Dieu montre aux pécheurs en les appelant
-& faire pénitence,

1. Que les anges diirent étre étonnés, lorsqu’Adam,
aprés avoir mangé le fruit défendu, honteux de son
péche, fuyait la face de Dieu, de voir que Dieu,
affligé pour ainsi dire d’avoir perdu celui qu’il avait
créé, le cherche de toutes parts, s’approche, Pappelle:
Adam , ubl es? ( Gen. m. 10.) Mon Adam,on es-tu?
Ces paroles,dit s«¢ commentateur Pereira, sont celles
d'un'pere qui cherche le fils q'il a perdu : Sunt verba
patris querentis filium suum perditum. Eh bien! mes
fréres, le Seigneur a fait de méme avec vous, vous
fuyez sa présence, etil n'a cessé de vous appeler &
faire pénitence, par la voix de vos confesseurs et des
prédicatenrs. Quel est celui qui vous parlait mainte-
nant , c'était Dieu. Les prédicateurs sont ses ‘envoyés,
comire le dit St.-Paul : Pro Christo legatione fungimar,
tanquam Deo exhortante per nos. (2. Cor. v. 20.) L’A-
poite g’adressant ensuite aux pécheurs de Corinthe,
leur conseille 'de conjurer Dieut par les mérites de
de Jésus-Christ. Obsecramus pro Christo , reconciliamiai
Deo. (1bid. 2:) St-Jean-Chrysostoéme,en commentant
ce passage, s'exprime ainsi ¢ fpse Christus vos obsecrat,



SERMONS. 303

quid autem vbsecrat ?  reconciliamini Deo. Cest Jésup-
Christ lni-méme qui vous conjure, & pécheurs! Et
de quoi vous prie-t-i! avee tant d’instance? de vous
réconcilier avec Dieu. Il ajoute ensuite : Non en
ipse inimicus gerit, sed vos. Ce n'cst point lui qui se
conduit en enunemi, c’est vous. Ce qui signfﬁe T ce
n’est point Dieu qui refuse de faire la paix avec Je
pécheur, c’est le pécheur qui répugre a se récom-
cilier avec lui.
I1. Et malgré cela, le Seigneurcontlinue de l'appeler
par des avertissements intérieurs, des inspirationq ,
desremords de conscience, descraintes sérieuses , des
chitiments mérités. C’est ainsi, vous dirais-je encore,
que Dieu a fait avec vous; et comme il a vu que vous
' faisiez le sourd, il a saisi les instruments de sa veu-
geance; il vous aappelé¢ au moyen des persécations,
de la perte de vos biens, de la mort d’un de vos pa-
rents, de la maladie qui vous menacait vous-méme.
1l vous a montré I'arrét de votre condamnation éter-
nelle, non pour vous voirréellement condamné , maj
pour vous voir délivré des peines de I'enfer que voy
aviez méritées ; selon ces paroles de David : Dedi
metuentibus te significationem , ut fugiant d facie arcds,
ut liberentur dilecti tui. (Psalm. Lix. 6.) Ces maux que

@*®

tu souffrais, tu les nommais des disgrices; non|,
c’étaient autant de traits de la miséricorde divine|;
c’était la voix de Dieu qui t’avertissait de laisser le
péché et de ne point te perdre. Rauce facte sunt fauces
mee. ( Psalm. rxviu. 4. ) Mon fils, dit le Seigneur|,
j’ai perdu la voix a tappeler. Laboravi rogans. ( Jer.
xv. 6. ) Je me suis fatigué a force de te prier de n
plus m’offenser.

I1I. Tu méritais, par ton ingratitude, que Di(:t
cessat de t'appeler mais-il a contiué de le faire



304 SERMONS.

Ah! dis-le moi, as-tubien connu celui qui appelait
Ce Dieu de majesté infinie, qui doit te juger un
jour, et qui tient en ses mains ta ruine ou ton salut
éternel ? Et gu’es-tu toi-méme, misérable ver de
terre, dévoué aux. peires de l'enfer ? Il tappelait
pour te faire recouvrer la vie de la grice,que tu
avais perdue. Revertimini, et vivite, ( Ez. xvu. 32.)
Ce serait peu sans doute, pour obtenir la grace, Jde
vivre cent ans dans an désert au milieu des morti-
fications et des pieux exercices ; Dieu te I'offrait en
¢change d’un simple acte de douleur, tu as tout
rejeté ; il ne s'est point rebuté, il t'a suivi partout,
en disant : Et quare moriemini , domus Israél. (Ez.
xvin. 31.) Comme un tendre pere qui gémit et
pleure sur son fils, qui se précipile volontairement
dans les flots de la mer, il est aupreés de toi, et plein
de compassiun et de bienveillance , il te dit : O mon
fils ! pourquoi veux-tu te perdre ? Quare moriemini
domus Isragl ?

1V. Cemme ‘le pigeon qui veut entrer dans le
colombier, et qui en trouve I'entrée fermée, se met
a tourner tout autour, et tourne jusqu'a ce qu'il
trouve une ouverture par laquelle il puisse entrer,
de méme, dit St.-Augustin , agit la miséricorde divine
avec le pécheur qui a perdu la grace : Circuibat su-
per me fidelis d longe misericordia tua. Le Seigneur a
fait ainsi pour vous , 6 mes fréres; chaque fois que
vous péchiez, vous repoussiez Dieu loin de voire
ame. comme dit Job : Impii dicebant Deo ¢ recede d
nobis. (Job, xx1; 14.) Mais, an lieu de vous aban-
donner, Dieu se placait a la poste de vos ceeurs in-
grats , il frappait de temps en temps pour vous
avertir qu’il était dehors, vous dire qu'il voulait en-~
trer : Ecce sto ad ostium, et pulso. ( Apoc. mi 20.)



SERMONS. 305
il tc priait de le recevoir presque par pitié; Aperé
mihi , soror mea. ( Cant. v. 2. ) Ovvre-moi, disait-il ,
car je veux te sauver de ta ruine, et si tu quittes le
péché , j'uublierai tout le mal que tu m’as fait.
Peut-&tre ne veux-tu point m’ouvrir maintenant de
peur de devenir pauvre, en restituant tous les biens
qui ne t’appartiennent pas, ou parce que tu crains
de te séparer de la personne qui te plait ? Et moi,
ne puis-je done te plaire et te suffire ? Tu crains de
mener une vie triste et pleine d’amertume, en te
privant de ces affections qui maintenant te tignnent
séparé de moi ? Je ne puis donc, moi, te satisfaire et
terendre heureux? Demande-le 4 ceux qui m’aiment
de coeur; ils sont humbles et pauvres, mais con-
tenisd’avoir ma grdce, ils ne changeraient pas leur
sort contre celui des plus riches souverains de la
terre.

DEUXILME POINT.

Miséricorde de Dieu, aitendant les pécheurs, afin quils se con-
vertissent.

V. Nous avons vu la miséricorde divine appelant
les pécheurs ; voyons maintenast la patience de
Dieu qui les altend. Cette biecnheureuse servante
du Seigneur, Sancia Carillo, pénitente du P. Jean
&’Avila, voulait faire construire une église sous le
nom de Patience de Dieu. Quand on considére en
effet la patience extréme de Dieu envers les pécheurs ,
on se demande qui aurait jamais supporté autant que
Dieu et souffert autant de nous ? Si vous aviez com-
mis envers un homme les offenses dont vous vous
¢les rendu coupable envers Dieu , cet homme , eut-il
été votre meilleur ami, ett-il été votre pére, aurait

X1V, 20



506 SERMONS.

fini par vouloir se venger. Quand vous offensiey
Dieu, il aurait pu vous punir; vous loffensiez de
nouvedu, el, en place des chitiments, il vous faisait
dn bier, il'vous conservait la vie, il pourvoyait 3
vos besoins; il feignait de ne point veir les injures
dont vous P'abreuviez , afiz que vous pussiez vous
amender : Dissimulat peccata hominum propter paniten-
tiam. { Sap. x1. 24.) Mais comment se fait-il, Sei-
gneur, (ue vous gui ne pouvez souffrir un seul péché,
vous gardiez le silence quand vous en voyez tant ?
Respicere ad iniquitatem non poteris ; quare respicis super
iniquitates , et taces ? { Abac. 1. 11. ) Vous voyez cet
homme vindicatif qui estime son honreur plus que
le voire ) cet homme avide qui, au lieu de rendre
ce qu'il a pris, continue & exercer ses rapines; cet
homme dépravé qui, au lieu de rougir de la laideur
du vice, s'en vante et en fait trophée ; ce dangereux
prédicateur de scandales , qui, non content de vous
avoir offensé, pousse encore les autres & vous offen-
ser ; vous les voyez, vous gardez le silence et vous ne
frappez pas ?

V1. Omnis creatura b Factori deserviens excandescit
adversds injustos , dit St.~Thomas. Toutes les créa-
‘tures, la terre , le feu, lair, 'eau , voudraient, par
‘ane sorte d'instinct naturel, punir le pécheur et ven-
ger linjure~de leur créateur; mnais Dieu, par sa
bonté, les empéche d’agir : II attend encore les mé-
¢haats , afin guw’ils reviennent a lui, et les méchants
abusent de son indulgence pour l'outrager encore.
Fndulsisti , Dimine , it le prophéte Isafe ( xxvi. 15. )
“indulsivti  Genti , numguid glori/icatu; es 7 Yous les
“avez atténdus longtenyps, vous avez suspendu la
lvengeaiice ; quelle gloite vous en est - il revenue !
s ont fait pis quavparavunt. Pourguoi tant de pa-~



SERMONS, 30y

tience avec ces ingrats P Pourquoi les attendez-vous
encore , au lieu de les punir ? Proptered expectat,
Deus 5 répond le méme prophéte , ut misereatur vestrl.
{ Isaie, xxx.18.) Dien attend le pécheur afin qu’un
jour il s'amende et qu’il puisse obtenir le pardon et
le salut. Je ne veux point la mort du pécheur, a dit
le Seigneur, je veux qu'il se convertisse et qu’il se
sauve ; Non mortem impii, sed u¥ convertatur , et vital.
( Ez. xxxiu. 11. ) St.-Augustin va jusqu’a dire que
si Dieu n’était pas Dieu, il serait injuste , & cause de
la trop grande patience qu il montre aux pécheurs :
Deus , Deus meus , pace tud dicam , nisi giuia Deus esses ,
énjustus esses. Attendre constarnment celui qui abuse
de la patience divine pour pécher davantage, n’est-ce
pas en quelque sorte un tort fait 4 'honneur divin ?
Nos peccamus _inheremus peccaio, continue St.-Augus-
tin, gaudemus de peccato, et tu placatus es? te nos pro-
vocamus ad iram , tu nos ad misericordiam 2 Tl est en
effet des hommes qui, pour ainsi dire, fraternisent
avec le péché et s’endorment ainsi des mois entiers
et des années ; il 'en est d’antres qui fonl ostentation
de leur méchanceté ; on dirait qu'il s’agit entre Dien
et nousde savoir qui emportera, de lui qui nous
invite & accepter le pardon, ou de ncus qui sem-
blons le défier de nous punir.

~‘1'V'II.-Qu'est-'cé‘ que homme, ¢ Seigneur! s’écrie
Job, que vous fassiez de lui tant d’estime? Pourquoi
vous appliquez-vous aulant 2 Yaimer P Quis est homo,
quia magniﬁcas eum? A ut quid apponis ergd eum cor tuum?
{Job. vi1. 17.) St.-Deuis 1’Aréopagite a dit que Dieu
court aprés le pécheur, comme un amant méprisé,
le conjurant de ne point se perdre. Deus etion d se
aversos amatorié seqftftur, et deprecatur ne pereant. In-
grats ] Leur crie-t-il , pourquoi me fuyez-vous ? je vous



B08 SERMONS.

aime et ne désire gue votre bien. Ah! ptcheurs, dit
Ste-Thérése , ouvrez donc les yeux : celui qui vong
appelfc s.ceiui qui marche aupres de vous, est’le Sei-
gneur gpi doit un jour vous juger; et si vous vous per-
dez, sachez d’avance que toutes les miséricordes dont
il aura ugé envers vous, seront autant de supplices
crueis que vous subirez dans ’enfer.

TROISIEME POINT.

Miséricorde de Dieu, aceneillant le pécheur qui se repent.

VIII. Siun vassal se révolie contre un prince de la
la terre, S’t qu’il aille ensuite demander son pardon ,
le prince le bannit de sa présence et 'honore i peine
d’un regard. Diey ne fait point ainsi avec nous, quand
nous gous humilions devant lui et que nous lui de-
mandons oubli de nos fautes. Non avertet faciem suam
d vobis , si reversi fueritis ad eum. (2. Paral. 1. 9.) Dien
ye détourne point son visage de celui que le repentir
copnduit a ses pigds. Jésus méme a prolesté qu’il ne re-
pousserait jamngis relui qui reviendrait & lui : Eum
qui penit arl me, non ejicia.mfords. (Jo. v1. 37.) Comment
le repousseraii-ii, quand ¢’est lui-méme qui l'invite &
revenir et qui lui promet de lui ouvrir ses bras? Re-
vertere ad me , et suscipiam te. {Jer. ut. 11.) Il a dit ail-
leurs : J'aj d& vous tourner le dos, 6 pécheur, parce
que vous mc Lavez d’abord tourné vous-méme, mais
retow Rez-vous vers moi et je me retournerai vers

RESSIIRI

vous, C_:omge‘r\timmi ad me, convertar ad vos , ait Dominus.
JEOORIE S TR LA IO Y

g%ual?lh .)'ll.!‘s.l)A ¥ 1, ‘
X

A5 ’Avepicomlf)ien de tendresse, Dieu n’embrasse-
i N

g . . oo v .
tﬁ,ll ‘P?s-s‘\ﬂ*lsf peécheur qui S(; convertit ? C’est 14 ce que
J(_éﬁ?s-\(,vk\qg\t\ y(,;ut“pgps fd re entendre, guand il dit,
comme pous 'avons déja ragpoirté s> qu'il est le bon



SERMOKS. 309

pasteur qui s’attache & la brebis qu’il a perdue et re-
trouvée, et qui la pose sur ses épavies : Ef cum inve-
nerit eam , imponet in humeros suos. (Luc. xv. 5 } La pa-
rabole de I'enfant® prodigue a la méme signification ;
clle nous démor tre qu’un pére quia perdu <on en-
fant court au-devant de lui, Pembrasse , 1¢ caresse,
et dans Paccueil qu'il lui fait, se livre tout entiet 4 son
allégresse : A ccurrens cecidit supér collam' ejus: ét ﬂcufa-
tus est ewm. (Luc. xv. 20.) Lo b

X. Dien nous assure en outre que lorsque\ Ie pé-
cheur se repent, il veut ouklier tous ies péchés com-
mis, comme s'il n'avait jamais été offensé. Si ' autern
impius egerit penitentiam... vivel ; omnium iniguitatum
ejus quas operatus est, non recordabor. (Fz. xvii. 2. 29.)
Dieu nous dit méme, par l'ergane d’Isaie, xi1. 18. :
Venite et arguite me, dicit Dominus , si fuerint percata
vestra ut coccinum , (1) quast nit dealbabizntir T Votre
conscience scrait-elle complétement noircie par le pé-
ché, elle deviendra blanche cornme i€acige. Remar-
quons surtout ces paroles : P enite et arguite me, comme
si Dieu disait : Pécheurs, venez A moi, et si je ne vous
pardonne, si je ne vous tends les bras, reprochez-
moi d’avoir violé mes promesses. Mais ne craignons
rien : Dieu ne méprise pas le coeur qui s’humilie et
se repent. Cor contritum et humiliativn' D éns non despi-
ciet. (Psalm. 1. 9.)

X1. Le Seigneur fait consister sa g!onre da)ﬁé W i
séricorde envers le pécheur. E.raltabiitf parcens wbn
(Isa. xxx. 18.) Dieu manifeste prmmpalement safoutev
puissance, dit la sainte Eglice; en Pardonnant et én
usart de miséricorde envers le pécheur. Deus, qui om-

(1) Coccinum et mieux cdccum, baie qui fouxnit la, teinture
&carlate.



310 SERMOKS.

nipotentiam tuam parcendo mazximé et miserando, manifes.
tas. Ne pensez point, mes fréres, que Dieu veuille voug
faire attendre long-temps le pardon ; vous ne le de-
mandez pas plus tét, qu’il vous I'accorde. Voici ce
qu’on lit dans Ecriture : Plorans, nequaguam plorabis ,
miserans miserebitur tui. (Is. xxx. 19.) Yous n'avez pas
besoin de pleurer long-temps, & la premiére larme
que fera couler la douleur d’avoir péché, Dieu aura
miséricorde de vous : 4d vocen clamoris tui, statim ut
audierit , respondebit tibi. (Ibid.) Dieu ne fait point avec
nous comme nous faisons avec Ini; il nous appelle et
nous faisons les sourds ; Mais Dieu, statim ut audierit,
respondebit tibi : aussitét qu’il vous entendra dire:
Mon Dieu , pardonnez-moi, il vous répondra : Je-te
pardonne.

SERMON XXXIIIL.

POUR LE QUATRIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

La mort est certaine et incerlaine,
Lazate retia vestra in capturam. (Luc. v. 5.)

L’Evangile du jour nous apprend que Jésus-Christ
étant monté un jeur sur une barque, etayanteniendu
“St.-Pierre se plaindre d’avoir travaillé toute la wuit
avec ses compajnons et de n’avoir point pris de pois-
son, il lui dit : Duc in altum, et lazate retia restra in
capturam. Les pécheurs firent ce que Jésus leur disait;
ils poussérent leur barque en pleine mer, et 14, jetant
leurs filets , ils prirent tant de poisson , que les filets



SERMONS. 311

manquérent de se rompre. Chrétiens , mes freres ,
nous sommes, nous , ceux que Dieu a placés an milien
des vagues de cette vie, en nous ordonnant de jeter
nos filets pour prendre du poisson , c’est-a-dire de
faire de bornes ceuvres pour acquérir des droits & la
vie éternelie , heureux si nous remplissions ce précepte
et si nous nous sauvions; mais malhenreux que nous
sommes, au lien d’acquérir des mérites pour le para.
dis, nous encourons, en péchant, les peines de Penfer.
C’est au moment de notre mort que 'on peut pres-
sentir Péternelle félicité , ou la condamnation éier:
nelle. La mort est certaine et a la fois incertaine. Flle
est certaine, nous a dit le Seigneur, afin ‘que nous
nous y préparions; elle est incertaine ep ce qui con-
cerne le temps ol elle doit venir, afin que nous nous
tenions toujours préts. Ce sont-la deux points essen-
tiels & considérer; nous allons les traiter successive-
verent.

PREMIER POINT.

Ii eat certain que nous devons mourir.

1. Statutum est hominibus semel mori. (Hebr. 1x. 27.)
Nous devons tous mourir ; ¢’est notre arrét commun.
Nous naissons tous la corde au cou, dijt St.~-Cyprien,
et chaque pas que nons faisons dans Ia vie nous rap-
proche du gibet ot elle doit finir. Le gibet de chacun
de nous, cc sera uotre derniére maladie. Ainsi, mes
fréeres, de méme gue vous fites un jour inscrits sur le
livre du baptéme, vous serez inscrits un autre jour sur
le livre des morts. De méme qu’en patlunt de vos pré-
décesseurs , yous dit s: La mémoire de mon pére, de
mon oncle, de mon frére; de méme cn parlant de
vous, vos neveux tiendront un jour un semblable



312 SERMONS.

langage, el tout comme vous avez plus d‘une fois en-
tendu le glas des morts pour les autres, d’autres I’en
tendront un jour pour vous. '
1I1. Tout {"avenir est incertain, maisla mort est cer-
taine. Cetera nostra bona et mala incerta sunt, sola mors
ceria est. On ignore si cet enfant sera riche ou pauvre,
§’il aura unebonne ou une mauvaise santé, s'il mourra
jeune ou vieux ; mais , tils d’un pauvre ou fils d'un
menarque , il est certain qu’il mourra ; quand ’heure
arrive , il n’est pas de pnicsance capable de résister.
C’est ce que dit St.-Augustin : Resistitur ignibus, un-
dis, ferro; resistitur regibus ; venit mors , quis ei resistit?
On affronte lincendie, on maitrise le débordement
des riviéres, on repousse le fer de 'ennemi, on brave
méme la puissance des rois ; mais qui résiste ila
mort? Un roi de France, sentant sa mort prochaine,
dit & ceux qui I'entouraient : Je ne saurais, avec toute
ma puissance, obtenir de la mort qu’elle se retarde
seulement d'une heure. 1l availt raison, car dés que
Pinstant falal est arrivé, la mort n’attend pas: Con-
stituisti terminos ejus, qui pregteriri non poterunt. (Job,
xiv. 5.) i
HI. Tl faut mourir. C’est-li une vérité que non-
seulement nous croycns , mais que nous voyons
encore de nes propres yeux. Dans le cours d'un
siecle , les maisons, les places publiques, les villes
se peuplent de génératiors nouvelles, et les généra-
tions existantes vont saccessivement s’ensevelir dans
la tombe. Ceux gui auront vécu sur terre , au-
ront va leur vie s’évanouir , et un femps viendra
ol aucun de ceux qui vivent maintenant , ne verra
plus Ia lumiére du jour. Dies formabuntur, et nemo in
eis. (Psal. cxxxviu. 16.) Quis est homo qui vivit*et non
videbit mortem? (Psalm. Lxxsvur, 49.) Si quelquun se



SERMONS. 313

flattait de n’étre point sujet 4 la mort, il ne péche-
rait pas senlement countre la foi qui nous enseigne que
nous devons tous mourir, mais encore il serait fou.
Nous savons que tous les hommes, quels qu’ils soient,
doivent mourir au bout de quelque temps; et aprés
leur mort, que sont-ils , demande St.-Bernard ; Dic
mili , wbl sunt amatores mundi? Il répond : Nihil cz eis
remansit, nisi cineres et vermes. De tous ces grands de
la terre, ensevelis sous leurs mausolées de marbre,
ywest-il resté? un peu de poussitre, des ossements
décharnés. N'oublions pas que tous nos prédécesseurs
sont morts; leurs portraits, leurs livres de famille, les
lits qui leur servaient, les vétements dont ils se cou-
vraient, tout nous prouve qu’ils ne sont plus ; et qui
pourrait espérer qu’il ne mourra pas? De ceux qui
vivaient dans ces lieux il y a cent ans, en est-il un seul
qui vive encore ? Non ; ils sont tous entrés dans Féter-
nité, les ans ponr y jouir d’éternelles délices, les au-
tres pour y souffrir des tourments éternels; et nous
mourrons, nous-mémes, dans cette alternative.

1V. Mais hélas | nous savons tous gue nous devons
mourir ; et par malheur nous nous imaginons que
la mort est si éloignée qu’elle n’arrivera jamais , de
sorte gque nous 1’y pensons pas; mais 16t ou tard ,
gue nous y pensivns ou que nous n’y pensions pas,
elle nous saisira , car nous nods approchons chaque
jour d’elle. Non habe.nus hlz , nous dit 1I'Apdire ,
manentem civitatem , sed futuram inquirimus. ( Hebr.
xiu, 14. ) Ce n'est point ici notre patrie, car nous
sommes voyageurs sur celte terre de passage. Ddm
sumus in corpore , peregrinamur & Domino. (2. Cor.
v. 6. ) Notre patrie c’est le paradis, si toute-fris nous
savons le gagner par nos bonnes ceuvres, et en nous



314 SERMONS.

aidant de la griace de Dieu. Notre maison n’est point
celle ou nous habitons maintcnant en passant ;
elle est dans 1'éternité. I5it homo in domum @ternitatis
sue. ( Eccles. xui. 5. ) Cela posé, ne serait-cc pas
une grande folie , dans un voyageur qui ne ferait
que traverser un pays, d'y acquérir des biens, une
habitation, des emplois, et d’y dépenser toute sa
fortune, pour aller vivre ensuite misérablement 1
ou il doit finir ses jours ? N'est-ce pas de méme un
acte de démence que de chercher le borheur dans
ce monde, d’ol il faudra si promptement déloger,
et de courir la chance, par ses péchés, de se rendre
a jamais walheureux dans l'autre ou il faudra vivre
éternellement 7

V. Dites-moi, mes trés-chers fréres, si vous voyiez
jamais un condamné que déja l'on traine a l'écha-
faud, au lieu de se préparer a la mort qui est si pris
de lui, s’en aller par les rues d’un air insouciant ,
regarder les choses qui lui plaisent le plus, penser
aux spectacles ¢t aux festins, prononcer des paroles
obscenes, médire du prochain, ne diriez-vous pas
que ce misérable a perdu P'esprit, ou qu'il ast déja
delaissé de Dien? Eh bien! Ne marchez-vous pas
vous-méme 4 la mort ? Pourqnoi donc ne songez-
vous qu’aux plaisirs de vos sens ? que ne peunsez-vous
plutdét & ségler le compte que vous devrez un jour,
bientdt peut-étre, rendre & Jésus-Christ ? Ames qui
avez de la foi, laissez ies insensés du siecle chercher
la fortune sur la terre; ve la cherchez, vous, que
dans Pautre vie qui sera éternclle ; car la vie d'ici-
bas doit finir, et finir dans peu.

VI. Jetez vos regards sur cetle fosse qui renferme
vos parents, vos amis ., regardez ces cadavres qui
tous vous disent : Mihi heri, et tibi hodis. (Ecel.



SERMONS. 315

xxui. 23. ) Ce qui m’est arrivé Carrivera un jour;
tu seras cendre et poussiére, comme je le suis; que
deviendra ton ame alors , si, avant d¢ mourir, tu ne
comptes pas avec Dieu ? O mes chers fitres, si vous
voulez bien vivre et tenir vos comples préts pour ce
grand jour , ou il s'agira pour vous -de la vie
ou de la mort éternelle, tachez de vivre les jours qui
vous restent comme si déja vous vous trouviez eu
face Jde la mort. O mors , bonum est judicium tuum !
(Eccl. xxxx1. 3.) Oh! qu’il juge sainement des objets,
qu'il est réglé dans sa. conduite celui qui juge ~t
se conduit comme si 1a mort était sous ses yeux !
Le souvenir de la mort nous dte Paffection  que nous
pourrions avoir aux choses de la terre: Considere-
tur vile terminus, dit St.-Laurent Justinien , et non
erit in hoc mundo quid ameiur. ( De ligno vitae cap. 5. )
Qui, celui-lA méprise les richesses, les hcnneurs et
les plaisirs de ce mo:xde, qui pense qu’il doit tont
quitter dans trés-peu de temps, pour aller dans une
fosse , servir de pature aux vers.

VII. 1l y a des hommes qui rejetient loin. d’eux
Fidée de la mort, comme si, en évitanide pen:er a
elle , on pouvait éviter aussi ses atteintes. Non ; vons
ne sauriez échapper a la morl'; et celui qui en
repousse la pensée, courl grand risquc de faire une
mauvaise meorl. Les saints, en pensant a la mort, ont
méprisé tous les biens de la terre. St.-Charles Bor-
rhomée avait toujeurs les yeux sur un criane de mort,
placé sur sa table. Le cardinal Baronius avait fait
graver ces mots sur son anneau : Mmento mori..
Le vénérable P. Juvenal Aucina’, évéqune de Saluces,
avait un autre crine sur lequel étaient écrits ces
mots : Tu seras un jour ce que je suis. Quand les

~ saints solitaires se retiraient dans les déserts ou dans



316 SERMONS.

les grottes, ils emportaient ure téte de mort; pour-
quoi faire ? pour se préparer & mourir. On deman-
dait un jour & un ermite moribond pourquoi il pa-
raissait si content. J’ai toujours eu, répondit-il , Iy
mort sous les yeux ; voild pourquoi, maintenant
qu’elle arrive , elle ne m'effraie pas. Mais que la
mort est terrible pour celui qui n'y a pas songé du-
rant sa vie !

DEUXIEME POINT.

L'époque de la mort est incertaine.

VIII. Nihil ceriids morte, nous dit-on , hord autem
mortis nihil incertids. Nous devons mourir : Dieu a dé-
terminé d’avance Pannée, le jour, I’heure, I'instant
o chacun de nous quittera la terre pour entrer
dans Déternité ; mais le Seigneur a voulu que cet
instant ne nous fit point connu ; aussi il nous ex-
horte & nous tenir préts : Estote parati, quia, qud hord
non putatis , Filius hominis veniet. ( Luc. xir. 40.) i
veu! seulement que nous sachions que la mort vien-
dra quand nous y penserons le moins, afin que nous
soyons towjours préparés & mourir, cemme dit St.-
Grégoire : De morte incerti sumus , ut ad mortem semper
parati inveniamur. St.-Paul nous dit aussi que Ie
jour du 3eigneur c¢’est-d-dire le jeur ¢l le Seigneur
doit nous juger, vierdra nous saisir furtivement ,
conmme le voleur qui arrive de nuit. Dies Domini ,
sicut fur in nocte, ita veniet. (2. Thess. v. 2.) Puis-
que la mort peat t'arréter en tout temps , en tout
lieu, dit St.-Bernard, si tn veux bien mourir et te
sauver, il faut qu’en tout temps, qu’en tout lieu
tu Pattendes, Mors ubiqué te exspectat , tu ubigué eam
expectabis. Latet ultimus dies , dit St.-Augustin, ut



SERMONS. 3y

obserceniur omnes dies. ( Hom. 13, } Le Seigneur ne
nous dit pas quel sera le dernier jour de notre vie,
afin gue chaque jour nous tenions préts les comptes
que nous devons rendre aprés la mort.

1X. Le mal de beaucoup de chrétiens qui se dam-
nent vient de ce qu’ils se flattent que leur mort est

‘¢loignée, el qu'ils aurontle temps de s’y préparer
avant qu'elle arrive ! Penseriez-vous ainsi, mes chers
auditeurs ? Et comment savez-vous si votre mort est
éloignée ou prochaine ? Commment savez-vous que vous
aurez le temps de vous y préparér? .Combien n’en
avez-vous point vus, frappés de mort subite, I'un en
marchant , Pautre assis, un autre encore durant
son sommeil ! Ceux qui sont morts ainsi prévoyaient-
ils leur sort ? Et si , dans cet instant terrible, ils ne
se trouvaiant point en état de grice, oy seront allées
leurs dmes ? O 4me infortunée de celni que la mort
surprend 4 Pimproviste! Je dirai plus maintenant ;
tous ceux (ui vivent la conscience chargée , meurent
comme frappés de mort subite , bien qa’ils aient
eun plusieurs jours pour se préparer a bien mourir,
parce qu’il est bien difficile , dans ces jours de confu-
sion et de terreur, de mettre ordre & sa conscience

et d’avoir pour Dieu unretour sinctre. Mais, je le
répéte, la mort peut vous assaillir de manicre qu’elle
ne vous donne pas.le temps de recevoir les sacre-
ments. Qui nous répondra que dans une heure nous
vivrons encore ? Cette pensée falsait trembler Job ,
qui s’écriait : Nescio quamdid subsistam , et si post mo-
dicum tollat me Factor meus. ( Job. xxxu 22. )

X. Ainsi quand le démon vous tente et qu'il vous
dit : Tu te coofesseras aprés, de ton péché, et il
te sera remis, répondez-lui : Eh! que sais-je , moi,
si ¢ce jour sera le dernier de ma vie ? Et si la mort



318 SERMONS.

me surprenait sans me laisser le temps de me cona
fesser , que deviendrais-je durant ’éternité ? A com.
bien de pauvres pécheurs n’est-il pas arrivé, quau
moment ol ils se nourissaient de quelque fruit défen.
du, la mortles a eulevés et les a précipités dans en-
fer ? Sicut pisces capiuntur hamo, sic capiuniur homines
in temporemalo. { Eccles. ix. 12. ) Les poissons ont é1é
pris & 'hamecon an momen! ol ils mangeaient
lamorce dont était garni Uhamecon, instrument de
leur mort. In tempore mulo , le temps mauvais est
précisément celui ol le pécheur offense Dieu. En pé-
chant il est tranquille , parce qu’il s'imaginé qu'une
bonne confession lui suffira pour le faire rentrer en
grdce ; mais la mort vient le surprendre quand il ne
Pattend pas, et il n’a plus le temps de travailler A son
salat : Cum dizerint , pax et securitas , tunc repentinis
¢is superveniel interitus. ( Prov. 1. 29. )

. "XI. Chose étrange! un homme aura une somme
d’argent & toucher d’un autre homme; il prend sur
le champ ses précautions, il exige de son débiteur
une obligalion, en disant : Que saii-on ce qui peut
arriver ? une mort peut venir. Et pourquoi ne prend-
il pas la méme précauticn pour son dme dont le'sa-
lut est de tons nos intéréis le plus grand ? Pourquoi
ne dit-il pas : Que sait-on ce:qui peut arriver? Pour-
fant, s’il vient & perdre cetic sernme d’argent, il
n’aura pas tout perdu, ou méme il peut compenser
la perte par un gain d'une auire espéce. Mais celui
qui, en mourant, perd son ame, perd tout, et ceite
perle ne peut se. compenser par aucun moyen. Si
on mourait deux fois, on pourrait perdre son dme
d'aberd, la sauver -ensuite. Mais non : Statutum est
hominibus semel mori. Remarquez le mot  semel, une
seule fois pour chacun de nous. Qui se trompe cette



SERMONS. 3ig
fois s’est tromp¢ pour toujours; et c¢’est pour cela
gu'on ‘appelle la damiation erreur sans remeéde.
Periisse semel @®ternum est.

XII. Le vénérable P. Jean d’Avila, saint Apéire
de VEspagne, était atteint de grave maladie. On lui
annonga que sa_mort était prochaine et qu'il ne lui
restait que peu d’heures & vivre. Que répondit ce
digne scrviteur de Dieu, qui, depuis son enfance,
avait eu la conduite la plus réguliere ? Oh ! si j'avais
encore, s’écria-t-il d’une voix tremblante , si- j’avais
un peu de temps pour me préparer a bien mourir !
Ainsi s’exprimait encore St.-Agaton , abbBé, aprés
plusieurs annges de.pénitence. Que-sera-ce de moi ?
disait-il 7 Qui peut deviner les jugements de Dieu ?
Et vous, chrétieas relachés, quedirez-vous, quand
on vous apportera la nouvelle de votre mort, et que
le préirc prononcera ces mots: Proficiscere , anima
christiana , de hoc mundo ? Ame chrétienne, partez
promptement de ce monde Vons direz peut-éire :
Doucement, arrétez, attendez, laissez-moi me pré-
parer. Non ; partez sur le champ ; la mort n’attend
pas ; c’est pour gela quil faut se tenir prét d’avance.
Cum melu et tremore vestram salutem operamini. (Philip.
1. 12. ) Si vous voulez vous sauver, vous dit St.-Paul,
craignez et tremblez durant votre vic que la mort ne
vous surprenne dans le péché. Soyez donc attentifs
mes fréres; il s’agit de I'éternité. Si cecidderit lignum
ad austrum, aut ad aguilonem , in quocumgue loco ceci-
derit , ibl erit. (Eccl. x1. 3.) Si quand T'arbre de
votre vie s’abattra , il tombe du coté du midi , C'est-
A-dire du o6té du salut éternel, cent fois heurcux !
dans les transports de votre allégresse vous pourrez
dire : Je suis au port, je suis sauvé, je suigheureux
4 jamais, je ne puis perdre Dieuv. Mais que direz-vous



320 SERMONS.

s’il tombe vers I'aquilon ol sera la réprobation étey.
nelle ; dans les aceés de votre désespoir, vous voug
écriercz : Malheureux que je suis , je me suis trompé
et mon erreur n'a point de reméde. Courage donc ?
failes ce matin méme , aprés ce sermon, une bonne
résolution de vous donner véritablement & Dieu. Cette
résoluiion vous procurera une bonne mort, et de-13
naitra votre ¢ternelle félicité.

SERMON  XXXIV.

POUR LE ClNQ[‘IiZME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Contre la colére.

Omanis quiirascitar fratri suo, reus erit judicio. (Maith. 5.)

La colére est semblable au feu. Le feu agit avec
violence, et quand il est bien embrasé, il cache ses
ravages sous des lourbillons de fumée. Ainsi la
colére pousse '’hommue aux plus grands exces , sans
Iui laisser voir ce qu’il fait ; elle le soumet & une éter-
nelle condamnation. Omnis qui irascitur fratri suo ,
reus erit judicio, La colére est si pernicieuse 4 'homme
qu’elle le read difforme, méme a 'extérieur. La plus
belle personne du monde , et la plus gricieuse, quand
la colerela transporte, devient semblable & un mons-
tre furicux, qui séme V'épouvante. Iracundus, dit St.-
Basile , kumanam gquasi figuram amitiil , fere speciem
indutus. (Hom. 21.) Sila colére nous défigure devant
les hommss, & combien plus forte raison nous doit-
elle rendre difformes devant Dieu! Je vais démon-
trer dans ce discours :



SERMONS. 321

Dans le premier point : Que la colére, non réprimée,
estcause dela ruine de 'Ame.

Dans le second point : Qu’il est nécessaire en toute
occasion de mettre un frein 2 la colére.

PREMIER POINT.

La coltre non reprimée cause la ruine de I'ame.

1. La colére, dit St.-Grégoire, est la porte qui
doune entrée dans P’dme a tous les vices: Omnium
vitiorum januae est iracundia. Elle porte ’homme A la
vengeance , an blasphéme , & linjustice, aux mur-
mutes, au scandale et 4 d’autres iniquités ; car
elle obscurcit la raison et elle fait agir I'homme
comme une béte féroce ou comme un insensé.
Caligavit ab indignatione oculus meus. { Job. xvn. 9.)
David tient le méme langage : Conturbatus est in ird
oculas wens. ( Psalm. m1. 20. ) St.-Bonaventure a
dit aussi que 'homme irrité agit en aveugle et qu’il
ne distingue plus le juste de Pinjuste. I'ratus non po-
lest vidore quod justum est, vel injustum. Sb.-Jérbme
dit que la colére fait perdre 4 I'homme la prudence,
le sens et la raison : Ab omni consilio deturbat, ut do-
nec irascitur , insanive credatur 3 et St.-Jacques ajoute
que les ceuvrés d’'un homme sujet & la colére ne
peuvent étre conformes 4 la justice divine ni par
conséquent innocentes. Ira enim viri justitiam Dei non
operatur. { Jac. 1. 20.)

II. Lhomme pris de colére, et qui ne cherche pas
4 1a réprimer, arrive ais¢ément 4 la haine contre ce-
lui qui a excité-son ressentiment. Sa haine, dit St.~
Augusting n’est pas autre chose qu'une colére qui per-
sévere, Odium est ira diuturno tempore perseverans, Ce

X1V. 21



322 SERMONS,

qui a fait dire & St.-Thomas: Ira subita est , odium
vero diuturnum. (Opusc. 5.) Ou peut conclure de 14 que
lorsqu’un komme conserve la colére, ¢’estquelahaine
s'est glissée dans son coeur. Muis direz-vous? je suis
chef de famille , je dois corriger mes enfans, mes
gervileu"s, élever la voix, s’il le faul, contre les dé-
sordres que je vois. Je réponds que s'emporter contre
la faute de son frére, n'est pas la méme chose que
s’emporler' contre son fréve. Dans le premier cas, ce
nlest pas de la colére , ¢’est du zéle; ot cela n’est pas
seulement licite, mais encore il y a nécessité de le
faire , pourva qu’on y melte la prudence convenable,
el gu’on fasse clairement voir que c’est contre le pé-
ché, nun contre le péchevr qu’on s’emporte; car si la
personne que nous voulons corriger s’apercevait que
neus parlons avec passion ou parimpulsion dela haine
que noys avons pour elle, la correction serait plus
dangereuse et plus wuisible qu’utile et fructueuse.
Mais si la colére n’attaque point lapersonne, et qu’elle
ne sen preune qu'au péché, elle devient légitime ,
car, comme le dit St.-Augustin : Non frairi irascitur ,
qui peccato fratris irascilur; on comin. le disait David.
Trascimini , et nolite peccare. (Psalm. 1v. 5.) Mais il n¢
fapi pas que la haine du péché nous fasse hair le pé-
cheur, car le méme St.-Augustin a soin de nous dire
qu’il pe nous est point permis de hair les autres , &
cauye de leurs vices. Nec propter vitia (licet) homines
odgsse, {Bt.-Aug. in Psal. cxvi )

1. La haine entraine souveat apres elle le désir de
lz;uvfx;gqauce, ¢t la colére, suivant St.-Thomas, est
toujours unie & ce désir.: Ira est appetitus vindicte. Si
je_iae venge, dira 'bomme colére , Dieu me pardon-
nera, parce gue je n'aurai en que de trop justes mo-
tits de le faire, Qui trouve ces motify si jusles? repor-



SERMONS. Bab’

drais-je ; C’est vous qui le dites, vous que la colére
offusque. Mais je vous en ai averti, 1a colére f“aicine
Fesprit, trouble les sens et la raison. Tant que ce sen.-
timent vous agite, il vous semble quef‘acte dont vous
vous plaignez est une injure sanvlanté . msuppor—
table Atiendez' que la cofére s’apalee, et ce méme’
acte perdra beaueoup, a vos propres yeux, desa pré—
tendue gravité. Mais Pinjare fit-elle grave et trés-
grave , comment ‘osez-vous dire que Dieu vous par-
donme votre vengeauée ? Non, vous a dit Dleu lui-
méme, 1 vetigeance dbs pechés ne te re*arde pomt
Cest a'mot séhl qu ’elle appartlent, et qu.md le temps
sera venu, je saurai bien'infliger le chatimeul. Hea
5t ultio, et ego retribuam n tempore. (Deut. xxxin.
85.) Vous voulez vous venger, dites-vons, de l’iniuré
que vous avez regue de votre procham et si Dleu veut
i son tour se vebger de toutés ce"lés dont vous eteq
coupable envers lui, et principalement 'de ceﬁ% gue
vous lui faites en ¢e moment, en violant la 101 qu
vous a imposce dé pardonner ! Qui vindicari v‘?‘lt
Domino inveniet vindictam. (Ecel. Xxviu. 4.) Chio36 sur-
prenante! dit lEcclésuashque Homo homin ﬁe';er!rat
iram, ¢t @ Deo quert medelam. . ipse , cum carzj) .ut re—
servat eram , et propitiationem pet% d Deo; quLs eworalnt
pro delictis ulins ¥ (Eccl ur. 5. ) Un homme R un‘ls‘r'ei' de
terte, garde lc ressenfiment et'le’c courroux s 1l veut se
venger de son fréve, et il ose ensmte demandﬂr a D’le'l
sa miséricorde pour lui-m@me. Et q\lei est cefl.l‘quul
osera prier pour ce téméraire 3 Qud fronte dit St.-Au-
gustin, andblgentinm pecchiorum obtinere | potemt, qut prca-
ciptents dare veniam non acqmesat?Celul (ful ne veut
point pardonner & son prochain, quoique Dieu le lui
ordonne, aura t-il Pimpudeur de prétendie au pardon

de ses propres péchés ?



324 SERMONS.

1V. Prions le Seigneur qu’il nous délivre du joug
des passions et principalement de la colére. Animy
irreverenti et infrunito ne tradas me. (Eccl. xxur. 27.)
Car il serait bien difficile, en restant soumis aux pas-
sions, de ne pas tomber daus quelque faute grave con-
tre Dieu ou contre le prochain. Combien d’hommes,
dans les transports de leur colére, éclatent en blasphe-
mes horribles contre Dieu et ses saints! Mais prenons-
v garde; au moment ou la colére nous égare, Dieu
arme sa main des fléaux dont il frappe les hommes.
Le Seigneur, interrogeant un jour Jérémie, lui de-
manda ce qu’il voyait : Quid tuvides, Jeremia? et dizit;
virgam tigilantenz ego video. (Jer. 1. 11.) Seigneur, je
vois une verge, qui veille pour chatier. Que vois-tu
encore, lui demanda pour la seconde fois le Seigneur?
Quid tu vides? ollam succensam ego video. (Ibid. v. 413.)
Je vois uue chaudiére qui bout. Or , cette chaudiére
représente la personne enflammée de colére, au-des-
sus de laquelle est la verge qui surveille, ¢’est-a-dire
la vengearice céleste. Concluons de Ja que la colére
d’un homme, qui ne cherche pas a la réprimer, cause
souvent sa ruine totale, d’abord en lui faisant perdre
la grace de Dieu, et plus d’une fois en lui fai sant perdre
la vie temporelle, comme le dit I’Ecclésiastique : Zelus
el iracundia minuunt dies; (xxxvi. 26.) ou du moins 1’es-
prit et la raison, comme le dit Job, (v. 22.) Virum
stultum interfecit iracundia. Au surplus ces gens coléres
ménent une vie trés-malheureuse, parce qu’ils sont
tonjours agités. Passons maintenant au second point,
ol je troaverai a donner quelques avis utiles a ceux
qui veulent porter reméde & ce défaut.



SERMONS. 325

DEUXIEME POINT.

De Ia maniére de réprimer la coltre , quand elle se manifeste.

V. Soyens d’abord bien convaincus qu’il est au-des-
sus des forces de ’homme , au milieu de tant d’évé-
nements qui Pagitent, de le garantir toujours de quel-
que mouvement de colére. Personne n’est tout-a-fait
exempt de cette passion, comme le diszit Séneque.
(Lib. 111. cap. 12.) Iracundia nullum genus hominum exci-
pit. Tous nos soins doivent donc tendre & modérer no-
tre colére, quand nous sentons qu’elle est entrée dans
notre ceeur. Eh! comment modérer la colere 2 par la
mansuétude, cette vertu que nous appelons la vertu
de Pagneau, C’est-a-dire la vertu chérie de Jésus-Christ
qui, tel qu'un agneau , souffrit la passion et la mort
sur la croix, sans s’emporter contre ses bourreaux ,
sans pousser méme la moindre plainte : Sicut ovis ad
occisionem ducetur, et quasi agnus cordm tondente se obmu-
tuit, et non aperuit os suwm, (Isa. Lur 7.) Aussi nous
a-t-il recommandé d’apprendre de lui & étre doux et
humbles de coeur : Discite d me, guia mitis sum et hu-
milis corde. (x1. 29.).

V1. O combien plait & Dieu celui qui souffre en paix
et avec douceur les événements coniraires, les dis-
graces, les persécutions et les injures. Le paradis est
promis 4 ceux qui ont la mansuétude. Beati mites,
quoniam ipsi possidebunt terram. (Matth. v. 4.) On les
appelle fils de Dieu. Beati pacifici , quoniam filii Dei vo-
cabuntur. (Ibid. v. 9.) Quelques persunnes se vantent
de leur douceur, mais c’est a tort : Elles ne sont dou~
ces quavec ceux qui les louent ou qui leur font du
bien ; mais avec ceux qui les injurient ou leur font



326 SERMONS,

éprouver qrelquesdommagesellesy sonttoutes forenr,
toutes vengeance. La véritable mansnétude consiste 3
se montrer doux et calme avec ceux qui nous offen-
sent et nous haissent. Cum his , quioderant pacem , eram
pacificas. (Psalm. exix. 7.) .

VIL. 11 fant revétir ses enlrailles de miséricorde
_nous dxt St.-Paul, envers le prochain, et se supporter
mutueilement l’un Vautre : Induite vos... viscgra mise-

wor,iuz etc. ) supportantes invicem, et (lonantes vobis met~

tpsls si quts adversus aliquem hobet querelam. (Celoss.
ur) 12 13.) Yous voulez que les autres supporient les
défauts .que vous avez; vous voulez que les autres ,
‘gils ont (({uelque motif de plainte contre vous, I'ou-
blient et n’en tiennent pas compte. Eh bien! faites de
méme\avec} eux. Si vous étes assailli par un homme
irrité contre vous, souvenez-yous que : Responsio mellis
frdngit iram. (Prov. xv, 4.) Un religienx traversait un
terrain semé. Le fermier se porta au devant de lui, ex
1" ccablant d'injures. Le religieux lui répondit d’un
ton humble : Vous avez raison , mon frére, j’ai mal
fait; pardonnez-meoi. Cette réponse adoucit tellement
l bumeur du fermrcr, que non-seulement foute sa €o-
lére 'évanenit » mais qw’il voulut encore suivre le re-
ligieux et embrasser avec lui I'état monastique. Les
humiliatiens gu’on ve:t faire subir aux superbes ne
font qu’irriter leur orgueil. Celles que regoivent les
hemmes doux et humbles de ceur ne servent qu'a
augmenter leur humilité : Est humilis , qui humiliatio-
nem convertit in hamilitatem. (St.-Bern. serm. 24. in
Lant )

VIII Mansuetus utibis sibi et aliis , a dit St.-Jean
Chrysostome. L’homme doux est utile i lui-méme; le
P. Alvarez disait quele temps ol 'on recoit des hu-
miliations est le temps des mérites. C’est dans ce sens



SERMONS,

que Jésus-Christ appel-ut henreux fes dlqclples, a
scause des malédlctlom et deq perséoutlons 4u 11.5 eprou-
o8 fuermt (Matth \8 M Aussx le désu' des samtq futl-
il toujours ’étre mépmés et chargés d’ opprobre >
.commc Pavait été Jéﬂus-Chrlst Il esf utxle aux aulres >
parce que, selon le méme st.-Jean Chryqb:téme, rien
n’excite autant le% gens ‘dumonde A se dOﬂn(\l' a Dleu

que l’aspect d’un ‘homme doux , qul re(;o.t Tes i m)ures
Nihil ita conciliat Dommo ﬂ!m;l:ares, ut qqu Jlum v:dent
‘mansuctudine Jucundum. Voulez—vom en savoir lta ~r-alx'-
son P Clest qué la vertu se reconnai‘t i’épreuve. Et
“tout comme Tor s ’éprouve par 1¢ feu, de méme a
mansuétude s’éprouve par .es humlllatlons. T’ lg;le
probatur aurum , homines 'vero 'in cammb humtltaitomg

(Eccl i 5. ) On lit Elam les' c'mthues sacrba'} Nar(lus
‘mea dedit odorem suum (Cant I M ) Te nar& est nne
plante odorlférante, mals exie ne donn q(;ﬁo eur
que lorsqu’ on la fromse fortemen‘t ou qu ‘on I 5‘6:5"
ce qui signifie qu on ne peué dlre a c‘cermud\erg’l‘m

homme qu’ila dela mansué’tude que forsqu ons’en est

e vn

"convaincu par expgrlence cest-a-&'nre lorsqu’on le

voxt souffrlr pahemment et ‘sans co’lgre, 1eq thfauvleus
“traitements et les m)ures‘ est aiox'-’é"ﬁéufement qu "oin
“peut sentir I odeur de son” nard. Die veﬁf‘jaﬁé nous
‘soyons doux et mﬂufgents m@me envers ’t‘lrc)\uls_?(}‘ﬁéigd
‘un homme dommet une faute le Sexgneur , 11 est
vrai, exige qu'il s’humllle qu‘ll se repenle ; qu"""l f’orme
la résolution de same 1der m“ 11 ne Tui de}nande
_pas de sirriter contre lm-méme, ni de se tourmeu er

1esprxt car, (Tans un tel état, l’hnmme ne%t poml:

3]

Capable de faire’ Ie bien. Cor meum canturLatum esl, de-
“religuit me virtus mea. (Psalm._xxxvn. 107 ’)'



3a8 SERMONS.

IX. Ainsi, quand on nous offense , effor¢ors-nous
de réprimer Pindignation que nous éprouvons, et
de répondre avec douceur, ou du moins sachons
garder le silence. De cetle maniére nous sortirons
triomphans de Iépreuve. Quamvis quisque irritet ,
dit St.-Isidore, tu dissimula , quia tacendo vinces. Une
réponse emportée ne peut que nuire 4 tous. Le mal
serait plus grand encore si vous répondiez avec co-
ere a celui qui vous eorrige. Medicanti irascitur , dit
St.-Bernard, gui non irascitur sagittanti. (Serm. 3.
de nativ. Dom. ) Il est des cas on1 il'conviendrait en
quelque sorte de s’emporter ; ¢’est quand on nous
flatte ; mais la plupart des hommes se monirent alors
trés-indulgents. Ils réservent toute leur indignation
pour ceux qui veulent les reprendre, et leur offrir
un remede i leurs déserdres. C’est contre ces der-
niers que le sage prononce anath&me : E¢ quod de-
trazerint universee corveplioni, prosperitas stultorum perdet
eos. (Prov. 1. 32.) Ces derniers mots , prosperitas
stultorum , signifient que les insensés regardent
comme un bonheur de n’avoir personne qui les cor-
rige, ou de pouveir dédaigner les remontrances qui
leur sont faites ; mais ce bonheur passager et trom-
peur est cause de leur ruine. Ainsi, quand les événe-
ments nous fournissent 'occasion de nous emporter,
tenons-ncus sur nos gardes, et fermons tout accés
a la colére. Non sis velox ad irascendum. (Eccl. vii, 10.)
11 est des gens ¢i susceptibles, qu’a la moindre chuse
qui les blesse, ils changent de visage , et se mettent
en colére ; et qrand une fois la colére s’est emparée
d’eux, Dien seul peut savoir ol elle les conduira. I}
est donc nécessaire de nous prémunir par la priere
contre de tels accidents ; car il nous sera aussi diffi-
cile de metire un frein a la colere, si nous ne



SERMONS. 329

sommes point préparés, qu’il serait difficile de bri-
der un cheval lorsqu’il court.

X. Mais si déja la colére s’est emparée de vous ,
tidchez de la bannir au plutét de votre cceur. Si
aa moment d’apnorter votre offrande & lautel, dit
Jésus-Christ , vous vons souvenez qu'un de vos
fréres a quelque ressentiment conire vous. courez
avant tout vous réconcilier avec votre frére. Fade
prids reconciliari fratri tuo , et tunc veniens, offer munus
tuum. (Matth. v, 24. ) Quand & celui qui a été of-
fensé , il doit se dépouiller de tout senliment d’irri-
tation, de toute rancune contre l'offenseur. C’est-
lA ce que St.-Paul recommande expressément :
Omnis ama: itudo et ira et indignatio.... tollatur d vobis.
( Ephes. 1v. 31.) Le conseil du Sénégue est encore
trés-bon a suivre, tant que le ressentiment dure :
Cum iratus fueris , nihil agas , nihil dicas , quod ab ird
imperetur. Ne faites rien, ne dites rien qui soit dicté
par la colére. Se taire dans ce cas, comme faisait
David, c’est le meilleur parti. Turbatus sum et non
sum locuius. ( Psal. txxvi. 5. } Combien de gens ne
voit-on pas qui, aprés avoir fait ou dit quelque chose
sous l'influence de la colére, se répentent, quand
le premijer feu est passé, et s’écrient : Je sens inain-
tenant que j’étais alors en colére. Dans la colére, il
faut donc se taire et nerien faire, ne prendre méme
aucune résolution, parce que tout ce qui se fait dans
ces moments d’agitation et de trouble, est entac}{é
d’injustice , suivant cette maxime de St.-Jacques:
Ira eum viri justittam Dei non operatur. ( Jac. 1. 20.)
1l est encore nécessairc de s'abstenir de recevoir les
conseils de personnes capables de fomenter le res-
sentiment. Voici ce que dit I’Ecclésiasie & Phomme
mal conseillé : Si sufflaveris in scintillam , quasi ignis



330 SERMONS.

exardebit 5 et si expueris surer illam , extinguetur.
( xxvix. 14. ) Quand on voit un homme vivement
piqué d’une injure recue, un conseil sage de pa-
tience peut éteindre le feu ; mais le souflle de la ven-
geance peut produire un” grand incendie. C’est poux
cela que '’homme, atteint d’un accés de colére,
doit ge garder avec soin d’un faux ami, dont les
imprudentes paroles , peuvent le conduire 4 sa
perte. R
X1. Suivons le conseil de VApdtre ; Noli vinci d
malo, sed vince in bono malum. ( Rom. x1n. 34.) Noli
vinci d malo , ne vous laissez point vaincre par le pé-
ché; et c’est ce qui arriverait si vous cherchiez a
vous venger. Mais , direz vous, je suis d’un naturel
fougueux. Eh bien avec quelques efforts et le secours
de la grice vous triompherez de votre mauvais natu-
rel. Noli, pe veuillez point vous irriter, et vous aurez
la victoire sur vous-méme. Mais je ne puis souffrir
les choses injustes. Injustes ? ne savez-vous pas que
la vcolere aveugle, et quelle ne laisse pas voir les
choses telles qu’elles sont ? Supercecidit ignis, et
non viderunt solem. ( Psalm. wvir. 9.) Si vous voulez
rendre a votre ennemi mal pour mal, vous risquez le
salut de votre dme : St reddidi retribuentibus mihi mala,
decidam merito ab inimicis meis inanis. ( Psal. vir. 4. )
Si je rends le mal a ceux qui me font du mal, je
serai abattu par mes ennemis. ¥ ince in bono malum,
rous dit Jésus-Chrirt , rends le bien pour le mal;
benefacite his , qui oderunt vos. ( Matth. v. 44. ) Voild
la vengeance que St.-Paulin appelle vengeance cé-
leste ; vengez-vous ainsi et la victoire vous xestera.
- Etsi quelqu’un de ces hommes, dont le roi prophéte
a dit : Venenum aspidum sub labiis eorum. ( Psalm.
xut 5. ) venait vous dire : Eh ! quoi, vous dévorez



SERMONS, 331

cetle injure ? répondez-lui : Calicem , quem dedit
mihi Pater, non bibam illum? (Jo. v 1. ) Yous
retournant ensuite vers Dieu, vous ajouterez : Non
aperi 0s meum , quoniam tu fecisti. ( Psalm. xxxvur. 10.)
Toute peine qui nous arrive ne nous vient-clle pas
de Dieu ? Bona et mala d Deo sunt. ( Eccl. x1. 14.)
Si quelqu’un prend votre bien, si vous pouvez le
savoir, faites-le; sinon, dites comme Job : Dominus
dedit , Dominus abstulit. (3. 21.) Un philosophe de
Pantiquité avait perdu tous ses biens dans une tem-
péte sur mer : J'ai perdu mes biens, s’écria-t-il |
mais je n’ai point perdu la paix'de mon Ceeur ; vous,
chrétiens ;-veus direz : J"ai’ perdu mes.biens, mais
je ne veux point perdre mon dme.

X1I. En dernierrésultat , quand il nous survient
des accidents sinistres on ficheux, élevons nos ré-
gards vers Diew’, qui nous recommande la patience,
€t nous éviterons la colere. Memorare timorem Domini,
et non irasceris. ( Eccli. xxvur 8. ) Pensons que telie
est la volonté de Dieu, qui dispose tout pour notre
bien, et la colére s'apaisera. Tournons aussi nos
yeux vers Jésus-Christ crucifié , et nous n’oseroms
plus nous plaindre. L'éponse du saint roi Eléazar

~ lui Jdemandait un jour ; comment il faisait pour re-
cevoir taut d'injares sans en .montrer aucun ressen-
timent; je me tourne , dit-il, vers J¢sus-Christ cru-
cifi¢ , et cela me suffit pour m’apaiser. Considérons
enfin Vénormité de nos péchés, qui certainement
mérileraient de plus grands chatiments , et nous
“souffrirons en paix ce qui nous arrive. Il peut se
faire, dit St.-Augustin, que nous soyons innocents
du fait pour lequel on nous persécute ; mais nous
n’en sommes pas moins covpables d’un grand*
“mombre d’autres péchés, dignes de punition exem-



332 . SERMONS.

plaire : Esto, non habemus peccatum quod objicitur :
habemus tamen , quod digne in nobis flagelletur, ( St.-
Aug. in Psalm, 68. ) .

SERMON XXXV,
POUR LE SIXIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

De la vanité du monde.

Nec habent quod manducent. ( Marc. vur 1. )

I. Notre divin Sauveur avait des maniéres si
douces et si attrayantes, il accueillait avec tant de
bonté ceux qui s’approchaient de lui, qu’il avait
toujours une suite nombreuse. Il se vit un jour en-
touré¢ d’une foule d’hommes qui, retenus auprés
de lui par le plaisir de ’écouter , avaient passé trois
jours sans manger. Alors, touché de compassion,
Jésus dit A ses disciples : Misereor super turbam , quia
ecce jam triduo sustinent me , nec habent quod manducent.
Jai pitié de cette multitude qui depuis trois jours
me suit, et n’a pas méme de quoi manger. Ce fut
alors qu’il opéra le miracle de la multiplication des
pains et des poissons ; de sorte que tous furent ras-
sasiés. Voila le sens littéral , voici le sens mystique ;
il n'est point d’aliment dans ce monde qui puisse
rassasier nos dmes. Tous les biens de la terre ,
ses honneurs , ses plaisirs flattent les sens corporels,
mais ils ne sauraient satisfaire 'Ame , qui a été créée
pour Dien , et que Dieu seul peut contenter. Ceci
me couduit & vous parler aujourd’hui de la vanité



SERMONS. 333

du monde , et a ticher de vous démontrer combien
se trompent grossiérement ces amants passionnés des
choses de la terre, lesquels, aprés avoir mené ici
bas une vie malheureuse , s’exposent a étre plus
malheureux encore dans 'éternité.

11. Filii hominum , s’écrie le prophéte roi , usque-
quo gravi corde ? ut quid diligitis vanitatem , et queritis
mendacium ? ( Psalm. 1v. 3. ) Insensés, nous dit-il,
jusqucs & quand vos coeurs resteront-ils attachés i la
terre ? Pourquoi aimez-vous la vanité, et les illu-
sions dont se composént les biens de ce monde ?
Vous croyez que la possession de ces biens vous ren-
dra heureux ? mais comment voulez-vous trouver
le bonheur , si vous vous éloignez de la voie qui
peut y conduire , pour suivre ua chemin semé d’é-
cucils et de douleurs ? Contritio et infelicitas in viis
eorum, et viam pacis non cognoverunt. ( Psalm. xir. 3. )
Vous comptez obtenir la paix du monde ; mais le
monde peut-il vous donner la paix que vous cher-
¢hez, puisqu’il n’est rempli que d’iniquités : Mundus
totus in maligno positus est. (Jo. v. 19. ) Et que les
hommes du siécle vivent esclaves du démon ? Il n'y
apoint de paix, dit le Seigneur, pour les impies pri-
vésde ma grace : Non est pax impiis. (Isa. xxxxvin.22.)

111. Les biens de ce monde n’ont que ’apparence ;
ils ne peuvent satisfaire le ceeur de Phomme. Come-
distis , et non estis satiati. ( Aggeei. 1. 6 ) Au lieu
d’assouvir notre faim , dit St.-Bernard, ils ne font
que Paugmenter. Hac potids famem provocant qudm
extinguunt. Si les biens de la terre pouvaient rem-
plir e cceur de Phomme, les puissants et les riches
seraient heureux ; mais Fexpérience démontre le
contraire, et I'on voit que les puissants et les riches,
dévorés de soucis, de crainte, de jalousie, sont les



334 SERMONS

plus malheureux de tous les hommes. Salomon quj
et de ces biens en abondance, s’exprime ainsi,
Et ecce wuiversa vanitas, et afflictio spiritds. ( Eccles.
1. B, ) Teut ici bas n’est que vanité, mensonge,
illucion ; c'est encore plus que vanité ; c’est afflic-
tion , tourment de 'Ame qui n’y trouve aucun bien |,
dont elle soit satisfaile, qui az contraire y trouve
des motifs d’aflliction , ¢t une abondante source
d’amertume ; juste chatiment de ceux qui, au lien
de servir Dieu avec joie, veulent servik le monde,
ce qui les prive des biens réels. Eo quod non servieris
Deo tao in gaudio , servies inimico tuo in fame, in siti,
et nuditate , et omni penurid. { Deut. xxviu. 48. ) C’est
que ’homme pense qu& ces biens terrestres pourront
satisfaire son cceur; mais comme il éprouve pour
chacun de ceux qu’il obtient le méme vide , il n'est
jamais content , et il desire chaque jour davantape.
O bienhenreux celui qui ne désire et ne veut que
Diea! car Dieu saura bien connaitre ce qu'il lui
faut et lui accorder tous les secours nécessaires :
Delectare in Domino , et dabit tibi petitiones cordis tui.
( Psalm. xxxvi 4. ) St.-Augustin a dit encore : Quid
quaeris homuncio , quarendo bona ? queere unum bonum ,
in guo sunt omnia bona. St.-Augustin avait appris a
ses dépens que les biens de ce monde ne peuvent
contenter le coeur de Phomme ; mais il s’élevait
vers son créateur et il s'écriait : Dura sunt omnia, el tu
sofus requies. St.-Frangois, bien qu'il se fat dépouillé
volohtairement de lous ses biens; se trouvait néan-
nioins le plus riche et l¢ plus heureux des hommes ,
surtout lorsqu’il répétait, suivani son usage : Dews
meus et 'omnia. La douce paix dont jouit celui yui ne
cherche gue Dien , surpasse en effet de beaucoup
le plaisif que’ peuvent donncr les créatures, plaisir



SERMONS, 335

qui flatte les sens, mais qui ne remplit point le coeur.
Paz Dei que exsuperat omnem sensum. ( Phil. wv. 7.)

1V. Le monde , nous.dit le prophéte Osée, tient
dans ses mains une balance qui nous trompe : Ca-
naan in manu ejus statera dolosa. { Os. xn. 7. ) Clest
dans la balance de Dieu, non dans celle du monde,
gue nous devons peser le bien et le mal; car le
monde nous montre les chuses différentes de ce
qu’elles sont. A quoi se réduisent en réalité les biens

de cette vie ? Dies mei, disait Job, velociores fuerunt
cursore : pertransierunt quasi naves poma portanies. (Job.
1x. 25.) Ces vaisseaux, ce sont les vies des homnes
qui ne font yue passer el courent a la mort ; et si
ces hommes n’ont cherché qu’a se pourvoir des biens .
de la terre, ils éprouveront que ces biens ressem-
blent & des fruits qui se gatent, au moment de la
mort , et qu’il ne peut conserver pour les avoir dans
Tautre vie. C’est bien a tort, dil St.-Ambroise, que
nous appelons nétres, des bieus que nous ne pou-
vons emporter avec nous dans la vie éternelle gui
nous attend, et ou1 la vertu seule nous accompagnera.
Non nostra sunt , que non possumus auferre nobiscum ;
sala tirtus nos comitaiur. Yous passez votre vie, nous
dit st.-Augustin , & regarder, 3 compter tout ce
que possede ce riche ; mais de tous ses trésors ,
dites-moi , lequel voyez-vous qu’il emporte ? Quid
hic habebat , altendis ; quid secum fert , atlende. { Serm.
13. de Adv. Dom. ) Savez-vous ce qu’ils emporteront?
le linceul qui les couvre. Ils eurent pendant leur
vie un grand renom , et bientét on perdra d'eux
jusqu’a la mémoire. Periit memoria ejus cum sonitu.
( Psalm. 1x. 6. )

V. Oh! pourquoi les hommes n’ont-ils pas toujours
sous les yeux cette belle sentence de Jésus-Christ.



336 SERMONS.

Quid prodest homini, si mundum universum lucretur , gp;.
me vero su@ deirimentum patiatur. (Matth. xvi. 26.) Al
Certes, ils cesseraient tous d’aimer le monde. De quoj
nous servira, au dernier moment, d’avoir possédgd
tous les biens qu’il renferme, si Vame doit ensuite al-
ler expier ses fautes dans les tourments éternels de
I'enfer ? Combien #hommes que ces divines paroles
ont portés a se renfermer dans des monastéres, A s’en-
foncer dans les déserts, 4 chercher les tourments et
la mort, comme firent les saints martyrs! On lit dans
Phistoire d’Angleterre que plus de trente rois ou rei-
nes quittérent le monde et embrassérent I’état monas-
tique , pour faire une bonne mort. Ce fut cette pen-
sée des vanités du monde qui détermina la retraite de
St.-Francois Borgia. Ce fut i 1'aspect de I'impératrice
Tsabelle, ravie par la mort, & la fleur de V’age, qu'’il
résolut de se cunsacrer exclusivement au service de
Dieu. C’est donc ainsi, s’écria~t-il , que finissent la
grandeur et les puissances du monde? Ah! Consa-
crons désormais notre vie & un maitre qui ne puisse
mourir. On appelle dies perditionis le jour de la mort;
Juwtd est dies perditionis. (Deut, xxix. 21.) Jour de per-
dition, parce que, lorsqu’il arrive , il faut tout quitter,
richesses, honuneurs et plaisirs. Les ombres de la mort
obscurcissent les trésors et les gloires de la terre, le
trone et la pourpre en sont enveloppés. A quoi servent
les royaumes, & I’hzure de la mort? s’écriait sceur
Marguerite de Ste.-Anne, Carmélite déchaussée, fille
de Pempereur Rodolphe 11, Malitia hore facit oblivio-
new. luzurie magne. (Eccl. x1. 9.) L’heure fatale
de la mort , fait évanouir les pompes et les délices de
la terre.

VI. Les malheureux , condamnés aux peines de I'en-
fer, confessent cette vérité, mais c’est sans aucun fruit



'SERMONS. 357

pour eux. Yainement ils s’¢crient en pleurant : Quid
profuit nobis superbia , aut divitiarum jactaniia ... transie-
runt omnia illa tanquam umbra. (Sap. v. 8.) Quel bien
retirons-nous avjourd’hui de nos grandeurs passées,
si maintenant tout est passé comme une ombre, s'il
pe nous reste que peine et désespoir pour I'étegnité ?
O chrétiens! ouvrons les yeux; cherchoys, en pas-
sant suv la terre, & sauver notre 4me; car, une fois
entrés dans 'autre vie, il ne sera plus temps. Le phi-
losophe Aristipe, traversant un jour la mer, fit nau-
frage sur la cote et perdit tout ce quiil possédait; mais
comme !a renommée avait étendu au loin sa réputa-
tion de science, il ne fat pas plutét arrivé au rivage
que les hakitants se hatérent de remplacer ce qu'il
avait perdu. Ycrivant ensuite 3 ses amis, il les exhorta
fortement a faire provision de ces biens gui ne se per-
dent ‘point dans le naufrage. C’est la justement ce
que nous disent nes parents et nos amis qui sont déja
dans I'éternité : Tachez d’acquérir. pendant votre vie,
les biens que la mort ne ravit pas. Que si vous n'avez
acquis que les biens périssables de la terre, on vous
appellera justement insensés, yquand sonnera pour
vous la derniére heure, et vous entendrez dire autour
devous ce qui fut dit & certain riche, mentionné par
St.~Luc. {xi. 19. et 20.) I) avait en d'abendantes
moissons, ¢t , plein de jeie , il s’éeriait : Anima, habes
multa bona posita in annos}plurimas,’ requissce, comede,
bibe , epulare. Mais Dieu Jui répondit : Stulte , hdc nocte
animam tuam repetent die ; que autem parasti, cujus eruni?
Remarquez ce mot repetent : on te reprendra ton dme.
L’4me en effet n’a pas été donnée & 'homme en pro-
priété; il ne I'a reque que comme nun dépét, afin qu'il
la conserve fidélement pour Dieu, et qu’il la rende
X1V, 22



338 SERMONS.

lorsqu'il sera cité au tribunal du juge supréme. Sic o5
qui sibi thesawrvizat ajoute St.-Luc, et non est in Deym
dives. (Ibid. 21.) Cela arrive & quiconque cherche 3
s’enrichir des biens de la terre, non des trésors de I’a-
mour divin. Qaid habet dives , dit St.-Angustin, si chari-
tatem non habet? Pauper, si charitatem habet, quid non
habet ? Gelui qui posséde toutes lesrichesses de la terre
et ne posséde point Dieu, est le plus pauvre du monde;
le plus riche, c’est le pauvre qui a Dieu et qui n’a
pas d’autre bien.

VIL. Voici qui est bien étrange , dit Jésus-Christ,
Filic hujus seculi prudentiores filiis lucis sunt. (Luc. xvi.
8.} Que les gens du monde, qui vivent dans les téne-
bres du siécle sont prudents pour les choses de la
terre. Intueamur dit St.-Augustin, quanta homines sus-
tincant pro rebus , quas vitiose diligunt! Que de peines,
que de peines pour acquérir telle chose, pour obtenir
tel poste ! Que de soins pris pour conserver la santé du
corps. Ils émploient le meilleur médecin , prennent le
remede le plus efficace. Et quand il s’agit du salut de
‘lame, ces fils de la lumiére, les chrétiens, ne pren-
nent, ne veulent prendre aucun soin, ne supportent
rieu. Ce ne sera qu’aux tristes lneurs destorches funé-
raires , lorsqu’arrivera le temps de vérité, que les hom-
mes du siécle reconnaitront et confesseront leur fo-
lie. Ah! disent-ils, que n’ai-je cherché & me sancti-
fier! Que n’ai-je tout abandonné pour n’aimer que
Dien ? Le roi d’Espagne Philippe IL. , sur son lit de
mort, fit appeler son fils, et se dépouillant de la pour-
pre royale, il lui fit voir sa poitrine déja rongée de
vers, et il Ini dit : Mon fils, vois.comme on meurt;
vois quel terme ont les grandeurs du monde. 11 fit en-
suite attacher sur son sein une croix de bois, fit ses
derniéres dispositions , et se retournant vers son fils,



SERMONS. 339

jrai voulu, ajouta-t-il, que tu assistasses A cet acte,
afin que tu vuies comment les rois enx-mémes sont
{raités, a la fin de leurcarriére. Il mourut en disant :
plat au ciel que jeusse été membre d’un ordre reli-
ligieux, au lieu d’étre roi. Et c’est & peupres ainsi que
g’expriment, au moment de la mort , ces grands, ces
puissants de la terre,que les hommes appellent les heu-
reux du siécle. Mais de quoi leur servent ces regrets
tardifs ! Ils ne font qu’accroitre leurs peines et leurs
remords, A Pinstant ol finit le drame de la vie. j

VIII. Et qu’est-elle en effet, cette vie, si ce n’est
un drame de courte durée, et qui peut finir a Pins-
tant le moins prévu, commme cela arriva & Casimir,
roi de Pologne, gui, se trouvant un jour i table, avec
plusieurs Seigneurs, mourut subiterent, comme il
portait une coupe a ses lévres ? Et ce fut ainsi que le
drame finit pour lui. L’empereur Celse fut assassiné
le septitme jour qui suivit son élection ; le roi de Bo-
héme, Ladislas, 43¢ de dix-huit ans, attendait I'é-
pouse qui lui était promise, la fille du roi de France;
on préparait les fétes du mariage. Un mal subit, le
saisit un matin et lui enleva la vie; des courriers fu-~
rent expédiés 4 la jeune princesse, pour gu’elle ne
continudt point sa route. Ainsi finit pour lui, comme
il avait fini pour 'empereur Celse, le drame incom=’
plet de Ia vie. C’est dans ce sens qu’il faut entendre
ce passage de St.-Panl : Preterit figura hujus mundi;
C’est-a-dire, la scéne qui se joue sur le théatre du
monde. Mundus est instar scene , dit l&6 commentateur
Corneille a Lapide , generatio preeterit, generatio advenit.
Qui regem agit, non auferet secum purpuram. Dic mihi ,
6 villa, 0 domus! quot Dominos habaisti. Les habitants
de cette terre se renouvellent chaque siécle. Les villes
et les contrées se remplissent toujours ’hommes nou-



340 SERMONS.

veaux. Les uns passent & P’autre monde et sont rem.
placés bientdt par d’autres, quine tarderont pas 3 Pe.
tre eux-mémes. Celui qui, sur ce théitre, a jouéle role
de roi, n’est plus roi; le maitre de cette maison, de
ceite campagne n’en est plus le maitre. Tempus brey,
est.... nous dit PApdtre, qui uwtuniur hoc mundo, tan-
qudm non uatantur.; preeterit enim figura hujus munds.
’Puisque' notre séjour sur la terre est si court et que
tout finit avec nous, ne considérons le monde que pour
le mépriser, comme s’il n'était point pour nous ; ta-
chons au contraire d’acquérir les trésors éternels du
paradis, ol1, comme dit I’Evangile, il n'y aura point
de mal qui les ronge, point de voleurs qui les ravis-
sent. Thesaurizate autem vobis thesauros in cwlo, abl ne-
que crugo, neque tinea demolitur ; et ubl fures non effo-
diunt , nec furantur. {Matth. vi. 20.) Nous ne devons
“tenir aucun compte, disait Ste.~Thérése , des choses
qui finissent avec nous. La véritable vie consiste 4 vi-
vre de maniére qu’on ne doive pas craindre la mort.
Celui 1a ne craindra pas la mort, qui vit détaché des
vanités mondaires, et ne cherche pas d’autres biens
que ceux qui peuvent le suivre dans 'éternité , et y
faire soa bonheur.



SERMONS. 341

SERMON XXXVI.

POUR LE SEPTIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOIE.

De 'éducation des enfans.

Non polest arbor bona malos fructus facere ; neque arbor
mala bonos fructus facere. ( Matth. vir. 18.)

L’évangile de ce jour noas apprend qu'une bonne
plante ne peut produire de mauvais fruits , et qu’une
plante mauvaise n’en peut produire de bons. Cela si~
gnifie , mes chers auditeurs, que si les péres sont
bons, leurs enfants le sont aussi; mais comment les
enfants seraient-ils bons, s’ils sont issus d'up mé-
chant pere ? Avez-vous vu jamais, dit le méme évan-
gile, cueillir des grappes de raisin sur des buissons
épineux, ni des figues sur les chardons? Numgquid
colligunt de spinis uvas , aut de iribulis ficus? ( Matth.
1bid. 16. ) De méme il est impossible ou -du moins
trés-difficile que les enfants aient de bonnes maeurs,
quand leurs peres sont adonnés aux vices. O péres,
soyez attentifs & mes paroles, car eiles sont de la
plus grande importance , pour vous et pour vos en-
fants ; soyez aussi atientifs, jeunes-gens qui n’avez
pas éncore choisi d’état ; si vous voulez vous marier,
sorgez i toutes les obligations-dont vous vous char-

.gez , touchant Péducation des enfants ; songez que
81 ensuite vous ne les remplissez point, vous serez
tous damnés, vous et vos enfants. Je diviserat donc
ce sermon en deux points , dans lesquels je démon-
trerai,



34a ' SERMONS.

.Dans le premier : Combien cst importante édy.
cation des enfants.

Dans le second : Ce que les parents doivent faire -
pour les bien élever.

PREMIER POINT.

Combien est importante ’éducation des enfans.

1. Les pires sont tenus envers leurs enfants de
deux obligations : leur fournir les aliments néces-
saires, leur donner une bonpe -éducation. Sur ce
qui.concerne les aliments je me contenterai de dire :
qu’on voit quelquefois des parents plus cruels que
les bétes féroces ; car les bétes nourrissent leurs pe-
tits ; et ces parents dénaturés dépensent en plaisirs,
au jeu, en objets de luxe tout ce qu'ils possédert,
et ils laissent leurs enfants mourir de faim dans
leur maison. Mais venons-en a Péducation , objet de
mon sermen.

II. Une chose certaine, c’est que le sort futur
des enfants dépend de I’éducation qu’ils recoivent.
La nature méme, au surplus, enseigne aux peres a
élever leurs enfants d'une manitre convenable, car
il ne suffit pas de leur avoir donné la vie, il faut
encore leur assurer, autant qu’on le peut, une vie
heureuse. Ce n'est point pour s’en faire des servi-
teurs que Dieu accorde des enfants aux péres, cest
pour que ces enfants élevés dans la crainte de Dieu,
puissent marcher de bonne heure dans les veies de
leur salut éternel. Magnum habemus depositum " filios ;
dit St.-Jean Chysostdme ; ingentiillos servemus curd.
( Hom. ix. in 1. ad Tit. ) Les enfants ne sont pas
donnés au pére pour qu’il en puisse dispeser 4 son
gré; mais un dépét, dont ils devraient rendre compte



SERMONS. 343

a Dieu, s'il venait & se perdre par leur négligence.
Si le pére se conduit d’vne manitre agréable 2
Dieu, lit-on dans le Deutéronmome, ( xvi. 25.) 1l
sera bien dans Vautre vie lui et ses enfants. Ut
bend sit 1ibi , et filiis luis post te , cum feceris quod placet
in conspectu Domini. La bonne ou la mauvaise con-
duite des parents se déctle aux yeux méme d’un
étranger par celle que ménent les enfants. Ex fructu
arbor cognoscitur. ( Matth. xn. 33. ) L’Ecclésiaste
ajoute que lorsque le pére meurt, et qu’il laisse des
enfants, il ne meurt pas tout entier, puisqu’il reste
aprés lui des enfants qui lui ressemblent : Mortuus
est pater , et quasi non est mortuus ; similem enim reli-
quit sibi post se. ( Eccl. xxx. 4. ) Quand l¢ fils est
blasphématéur , déhonté , voleur, on peut croire
que le pére avait les mémes défauts. In filiis suis agnos-
citur vir, { Ecel. x11. 30, )

III. Aujour du jugement, dit Origéne , les péres
devront vendre compte de tous les péchés de leurs
enfants. Omnia quacumque delinquerint filii , d parenti-
bus requiruntar. Celui qui aura enseigné a ses enfants
4 bien vivre, aura une mort tranquille et heurense :
Qui docet filium suam. ... in obitu suonon est contristatus,
nec confusus. { Eccl. xxx. 3. 5. ) Et il se sauvera par
ses enfants, 4 cause de la bonne éducation qu’il
leur aura donnée. Salvabitur autem per gemerationem
fitiorum. (1. Timto. n. 15. ) La mort au contraire
sera pénible et douloureuse pour ceux qui ne se se-
ront occupés qu’a a-r:gmenter leur patrimoine et
Phonneur de leur maison, ou qui n’auront songé
qu’a vivre dans les plaisirs , sans avoir surveillé les
meeurs de Jeurs enfants. Ceux-la, dit St.-Paul , sont
semblables aux infideles, ou méme pires qu'eux.

© 8i quis autem suorum , et maxime domesticorum , curam



344 SERMOKS.

non habet, fidem negavit, et est infideli deterior. (1. Timot,
v. 8. ) Les parents auraient beau vivre dévotement,
prier, et méme commurier tous les jours, ils ne se
sauveréient point s’ils abandonnaient le soin de
leurs enfants. Pt aux cieux que cerlzins parents
qu’on voit dans le monde , prissent de Jeurs enfants
le méme soin qu’ils prennent de leurs chevaux et de
leurs anes. Voyez comme ils sont attentifs a ce qu’on'
leur donne 'avoine et le foin, A ce qu’ils soient bien
gouvernés. Quant A leurs enfants , ils s’embarras.
sent peu de ce qu’ils font, s’ils vont aux instructions
religieuses, s’ils entendent la messe, s'ils ont un
confesseur. Majorem asinorum et equorum , dit St.-
Jean Chrysostome , qudm filiorum curam habemus.
{ Hom. 10. in Matth. )

IV. Si tous les peres veillaient comme ils le dci-
vent, a Péducation de leurs eufants, il 0’y aurait ni
coupables ni supplices; il n’y en aurait du moins
qWen petit nombre. Ce sont les pires, dit le méme
safnt, qui, par la mauvaise éducation qu’ils leur ont
donnée , précipitent leurs enfants dans les vices ui
finissent par les conduire aux mains des bourreaax.
Majoribus illos malis involvimus , et carnificum manibus
damus. (St.-Chrys. serm. 20. de divers.) C’était par
cette raison que les Lacédémoniens chatiaient les délits
dans la personne des péres, plus encore que dans
celie des enfants qui les commettaient, parce guils
regardaient les preiniers comme auteurs de tous les
désordres. C’est un bien.grand malheur pour les
enfants , gue d’avoic de mauvais p-rents, qui ne
savent point les élever, et qui, les voyant roulés dans
la fange du vice , livrés & des amis dangereux, cher-
chant les rixes et les querelles au lieu de les répri-
mander et de les corriger, ont Vair de sappi-



SERMONS. 345

toyer en disant : Que faire i cela? Ils sont jeunes, il
faut que jeunesse aitson cours. Oh les belles maximes!
oh labonne éducatinn! Et tu t'imagines, pére impru-
dent, que, lorsque ton fils sera grand, il deviendra
saint? Ecoute Salomen qui te dit : Adolescens juxtd
téam suam , eliam cdm senuerd, non recedet ab ed. (Prov.
xx11. 6.) Un jenne homme qui vit mal, et qui prend
Vhabitude du péché, ne changera pas en vieillis~
sant. Ossa ejus, ajoute Job, implebuntur viliis adoles-
centie ejus , et cum eo in pulvere dormient. (xx. 11.)
Cela veut dire quun jeune homme qui a commencé
4 se livrer au vice, se remplira si fort des travers de sa
jeunesse, qu’il les conservera jusqu’ad la mort, et
méme au deld, et cum eo in pulvere dormient; ces dé-
bauches, ces blasphémes, ces haincs invétérées de sa
jeanesse, 'accompagneront au tombeau, et dormi-
‘ront avec lui, mélés avec ses ossements en débris.
Autant il est facile aux enfants d’apprendre le bien,
quand ils sont trés-jeunes, autant il leur est difficile
de se corriger, lorsqu’ils out grandi avec la connais-
sanee du mul. Mais venons A notre second point,
c’est-a-dire,, 4 la manidére pratique délever les en-
fants; et je vous en conjurc, péres et méres, n’ou-
bliez pas ce que je vais vous dire, car de 14 dépend le
salut de vos ames, et des Ames de vos enfants.

DEUXIEME POINT,

Ce que doivent faire les péres ef méres pour bien élever los
. ‘enfants.
Y. St.-Paul nous dit assez clairement,. bien qu’en
peu de paroles, en quoi consiste la bonne éducation
enfants; c'est dit-il, dans la discipline et la cor-~
des enfants; c'est dit-il, dans la discipl t 1
rectiyn : Educate illos in disciplind et cor-ectione Domini.

(Eph. vi. 4.) La discipline, c’est-a-dive la régle a



346 SERMONS,

laquelle on soumet les habitudes et les meeurs deg
enfants , entraine ’cbligation de les instruire par les
paroles et par Vexemple. Par les paroles : le bon pére -
réunira souvent ses fils autour de lui, il leur insi-
nuera de bonne heure la sainte crainte de Dieu,
Ainsi faisait Tobie avec son jeune enfant; il lui avait
appris, encore tout petit, & craindre Dieu, et a s’abs-
tenir du péché. Ab infantid timere Deum docuit et abs-
tinere ab omni peccato. ( Tob. 1. 10.) Le fils bien élevé,
dit le Sage, devient le soutien et la consolation de
son peére. Erudi filium tauum, et refrigerabit te, et dabit
delicias anime tue. (Prov. xxix. 17) Mais de méme
que, I'enfant bien élevé fait les délices de son pére,
le fils ignorant, fait sa tristesse et sa honte; car 1’i-
gnorance des cheses qu’il faut savoir pour se bien
conduire_va toujours unie atx mauvaises mosurs.
St.-Thomas de Cantiprenne ( Liv. 1. chap. 20.) ra-
conte, qu’en 1248, dans un synode; on donna un
discours a faire & un prétre ignorant, ce quile mit
dans une grande perplexité. Pendant que ce préire
révait & ce qu’il devait dire, le démon lui apparut et
lui inspira ces mots : « Les recteurs des ténébres in-
fernales saluent les recteurs des paroisses, et les
remercient de leur négligence & instruire I peuple,
parce que de l'ignorance nait la inauvaise conduite,
qui traine 4 sa suite la damnation éternelle.s On
peut dire la méme chose des péres négligents. Le
premier devoir d’un. pére, c’est d'instruire son fils
des choses de la foi, et principalement des quatre
principaux mystéres, savoir : Qu’il n’y a qu’un seul
- Dicu, créateur et maitre de toutes choses; que ce
Dieu est rémunérateur, et que dans autre vie il
récompense les bons par la jouissance éternelle du
paradis, et qu’il chatie les méchants en les préci-



SERMOXNS. 34y

pitant dans les enfers; que la Trinité se compose d’un
Dieu en trois persunnes, qui ne font ensemble qu’un
seul Dieu, parce que leur essence est une; que le
Verbe divin, fils de Dieu et Dieu comme lui, se fit
hommme dansle sein de Marie, et qu’il soufirit et
mourut pour nous sauver. Il se trouvera peut-étre
un pére, une mére qui dira : Mais jignore toutes ces
choses 1d. Mauvaise excuse; c’est tomber dans un
péché pour en éviter un autre, qui n’en existe pas
moins. Vous lignorez, dites-vous, ¢’est votre faute,
vous devez le savoir pour Uenseigner & vos enfants;
envoyez-les du moins 4 la doctrine. Quelle misére,
que tant de péres et de meéres ne sachent pas iustruire
leurs enfants des choses les plus nécessaires, et qu’au
lien de les envoyer a Péglise, les jours de féte, ils les
occupent & des choses de pen d’importance, jasqu’a
ce qu’arrivant 4 la jeunesse, ces pauvres enfants ne
sachent pas méme ce que signifieni les mots de péché
mortel, d’enfer et d’éternité. IIs ne savent pas mieux
le Credo, le Pater noster, I’Ave Maria, pritres que
tout chrétien doit pourtant savoir, sous peine de péché
grave.

VI. Le bon pére ne fait pas connaitre seulement &
son fils les principaux articles de la foi, dont nous
avons parlé, il Ini apprend encore quels sont les
actes qu’il doit faire chaque matin, en se levant,
savoir ;: remevcier Dieu de hi avoir conservé la vie;
offrit & Dicu toutes les bounes ceuvres qu’il pourra
faire dans la journée, toutes les souffrances qu’il
aura; prier Jésus-Christ et Marie, de le préserver
dans ce jour de tout péché;faire ensuite son examen
de conscience, avec V'acte de coutrition A Ia suite;
dans le cours de la journée, faire les actes de foi, d’es~
Pérance et de charité; réciter le rosaire; visiter enfin



348 SERMONS,

le St.-Sacrement. 1l y a des péres de famille qui font
faire chaque jour unc demi-heure d’oraison mentale,
ou qui font lire un chapitre de quelque livre de mé-
ditation. C’est A cela que nous exhorte PEsprit-Saint.
Erudi illos et curva illos d pueritié illorum. (Ecel. vn.
25.) Faites en sorte que, dés leur plus tendre en~
fance, ils contractent de bonnes habitudes, qu'ils
puissent aisément conserver dans nn dge plus avancé.
Accoutumez-les encore A aller souvent & confesse,
et & communier tous les huit jours une fois. Qu’ils
commencent & se confesser dés 1’Age de sept ans, et
qu’ils communient & dix, comme le voulait St.-
Charles Borrhomée; et dés qu'ils arrivent i Pdge de
raison, faites-leur recevoir le sacrement de la confir-
mation. : A

VIL. 11 est trés-utile encore, d’insinver de trés-
bonne heure aux enfans de sages maximes. Que de
tort font & leurs fils les péres qui ne les initient qu’aux
maximes du monde! «Il est essentiel de se faire
estimer ; on ne doit pas se laisser mettre le pied sar
la gorge. Dien est miséricordieux; il est des péchés
auxquels il fait grice.» Malheur au jeunme-homme
qui p¢che en vertu d’une maxime! Les' bons peres
ont un autre langage. La reine Blanche, mére de St.-
Louis roi de France, lui disait souvent : Mon fils,
j'aimerais mieux te voir mort dans mes bras, qu’en
état de péché. Yous devex donc chercher A inculquer
dans Vesprit de vos enfants quelques axidmes utiles;
tels que cenx-ci: Que nous servirait d’avoir tout le
monde, 8i nous perdions notre ame ¥ Tout finit : ’éter-
nité ne finit jamais. Que tout se perde, mais ne per-
douns pas Dieu. Une seule de ces maximes, bien
imprimée dans Pesprit d’un enfant , suffira pour gu’il
se maintienne toute sa vie en état de grace.



SERMONS. 349

VIII. Au reste, ce n’est pas seulement avec les
paroles qu’un pére doit instruire ses enfans; il leur
doit encore les bons exemples. Si vous leur |donnez
mauvais exemple, comment pouvez-vous |espérer
quils se conduiront bien? Souvent méme i} arrive
que si I'on adresse une remonirance 4 un jeune-
homme de mceurs relichées, il vous répond: Que
voulez-vous donc que je fasse ? Man pere faisait bien
.pis. De patre impio querantur filii, quonidm propter
illum suntin opprobrio. (Eccl. xui. 10.) Est-il possible
qu'un homme ait de bonnes mceurs, s’il a |eu sous
les yeux Pexemple de son pére, blasphémdnt, pro-
noncant des paroles obscénes, passant les |journées
dans les tavernes i jouer et & s’enivrer, fréguentant
des maisons suspectes et faisant tort au proghair. ? Et
vous , pére trop négligent, comment voulez-
votre fils remplisse souvent ses devoirs Ye gieux, si
vous les remplissez & peine vous-méme, une|fois V'an-
née ? Les enfants sont comme les singes; ils font tout
ce qu'ils voient faire. On dit que I'écrevisse yoyantun
jour ses enfants qui marchaient de coté, les reprit et
leur dit:; Pourquoi marchez-vous ainsi tont de tra-
vers? Et vous, ma mére, comment marche ~vous, lui
répondirent les enfants? La mére allait encore plus
de travers que ses petits. C'est 14 ce qui 4rrive aux

des paroles qzui seraient démenties par le
oculis credunt homines qudm auribus , a-t-on



350 SERMONS,

obligaverunt. (St.-Thom. in ps. 16.) De tels ptres,
ajoute St.-Bernard, sont les assassins de leurs en-
fants; ils ne font point périr leur corps, mais ils tuent
leur dme. Non parentes, sed peremptores. Et qu'ils ne
disent pas que les enfants sont nés avec un mauvais
naturel. Cela n’est point vrai, {dit Sénéque ; epist.
94.) Erras , si putas vitia nobiscum nasci; injecta sunt.
Non, les vices ne sont point innés dans ves enfants;
c’est vous qui les leur communiquez par le mauvais
exemple. Si votre conduite avait été réguliére et hon-
néte, votie fils ne serait point déréglé dans ses meeurs.
Fréquentez les sacrements, allez au sermon, dites
chaque jour le rosaire, soyez modeste dans votre
langage, ne médisez pas du prochain, fuyez les que-
relles, et votre fils fréquentera les sacrements, ira
au sermon, récitera le rosaire, en un mot vous imi-
tera dans ce que vous ferez. C’est principalement
lorsque vos enfants sont jeunes, que vous devez
former leurs moeurs. Curva illos d pueritid; car lors-
qa’ils sont grands, et que les mauvaises habitudes
ont été contractées , il est extrémement difficile de
les ramener, par des paroles ou des exhortations, ade
meilleurs sentiments. ’

X. C’est encore une affaire de discipline , dans la
manitre de gouverner les enfants, que de leur dter les
occasions de mal faire. Pour cela, il faut @’abord les
empécher de sortir de nuit ; d’aller dans des lieuxsus-
pects, de hanter de mauvaises compagnies. Sara exi-
gea d’Abraham qu’il chassat Agar, sa servante, et son
fils Ismaél, de peur que leur fils Ysaac ne s’appropridt
les défauts d’Ismaél. Ejice ancillam hanc et filium efus.
(Gen. xx1. 10.) Les mauvaises compagnies sont le
fléan de la jeunesse , et le pére ne doit pas seulement
porter reméde au mal qu’il voit; il faut encore qu’il



SERMONS. 351

surveille avec soin la conduite de ses enfants, celle
des domestiques , celle méme des étrangets ; qu’il
sache olt va son fils , lorsqu’il sort de la maison , A
quoi il s'occcupe, quels sont ceux qu’il fréquente.
En second lieu, le pére privera son fils de sa mando-
line ou de sa guitare , qui Ini fournit un prétexte pour
sortir, la nuit ; il lui 6tera aussi ses pistolets , son sti-
let et toutes ces armes prohibées, qui ne servent qu’a
produire des rixes, ou  faire commettre mille imper-
tinences ; il doit le faire avec d’autant plus de raison
que tous ceux qui portent de telles armes sont infail-
liblement en ¢tat de péché mortel, parce que la force
et la confiance qu’elles leur donnent les dispose tou-
jours a la vengeance , et plus d’uhe fois & Pattaque.
Troisitmement , il expulsera de chez lui les domes-
'tiques de mauvaises meeurs, et, si ses fils sont grands,
les servantes jeunes. Il y a des péres qui font & cela
peu d’atiention ; puis, quand le mal est fait, ils s’en
prennent i leurs fils , tout comme si Pétoupe sur le
fer ne pouvait pas s’enflaimmer. Quatriémement’,
il doit veiller & ce que les enfants n’apportent chez
lai aucun objet dérobé, comme des fruits, des pou~
lets et autres choses semblables. Tobie entendit dans
sa maison le bélement d’un chevreau ; il dit aussitot:
Videte, ne forté furtivas sit , reddite eum dominis suis.
( Tob. 1. 21.) Malheur aux méres qui , lorsque leur
fils a dérobé quelque chose , lui disent : Apporte-moi
cela , mon fils. Le pére doit prohiber encore les jeux
défendus , qui dévorent la fortune et perdent 'Ame ,
les mascarades , les bals, les spectacles scandaleux et
les conversations libres. En cinquiéme lieu , il doit
supprimer les mauvais livres , ceux dont la morale,
est pernicieuse, ou le langage obscéne ; ceux qui trai-
tent d’amours profanes , et les romans qui pervertis-



552 SERMONS.

sent la jeunesse. Ensuite, il fera disparaitre de sa maj.
son les tableaux trop libres qui donnent de mauvaiceg
peusées. Septiemement , il ne souffrira pas que les
hommes et les ferames couchent ensemble dans la
méme chambre. Huitiémement , il empéchera que
ses filies parlent en particulier 4 des hommes , quels
que jeunes ou quels que vieux qu'ils soient. Vaine-
ment dirait-on que 'un montre A lire, 'autre & écrire;
que ce sunt des hommes d'une pié¢té exemplaire,
Qu’est-il ici question de lire, ni de piété exemplaire.
L’homme le¢ plus pieux, tant qu’il est sur terre , est
de chair, et Poccasion peut en faire un démon. Enfin,
1e ptre qui a des filles , doit fermer aux jeunes gens
Yentrée de sa madson. 11 y a des meres gui recoivent
les jeunes gens , afin de faire naitre 'occasion de ma-
rierleurs filies ; et elles ne s'embarrassent guére de sa-
voir si leurs filles sont en état de péché. Ce sont la les
meéres dont parle David : Immolgverunt filias suas de-
moniis. (Psal. cv. 37.) Elles immolent leurs filles au
démon, puis elles viendront vous dire : Mon pére,
nous n’y entendons point malice. Yous n’y entendez
point malice ? Oh ! combien de méres nous verrons
sondamnées au feu éternel , au jour du jugement ; a
cause‘de leurs filles. N’y eai-t-ii pas.d’autre mal, les
geuns parlent, il y a scandale; et les peres et meéres
dsivent compte de tout & Dieu. Péres et meres , amen-
dez-vous , avant gu’arrive ce jour terrible du juge-
ment.

XI. Une autre obligation des ptres, ¢’est de corri-
ger les fautes de la famille : Disciplind et correctione.
1l y a des parects qui voient faire leursenfants, et qui
ne disent ricn. Une mére gdtait ainsi son enfant .Le
mari prit un jour un baton et se mit & battre sa femme.
Celle-ci de s’écrier : Je ne fais rien, pourquoi me bats-



SERMONS. 353

tu ? C'est précisément parce gue tu ne fais rien , dit
le mari; tu vois, et tu ne corriges pas; tune fais rien.
D’aulres parents, non moins faibles, pour ne pas cau-
ser de chagrin a lears enfants, ne les reprennent pas.
Mais si vous voyiez votre {ils tomber dans un étang,
et quil ft pres -de se hoyer , si vous ne pouviez le
sauver de la mort qu’en lesaisissant par les cheveux,
ne le feriez-vous pas ? La crainte de lui faire du mal
vous retiendrait-elle ? Qui parcit virge ; odit filium
suum. ( Prov. xun. 24.) Si, donc, vous aimez votre
fils, reprenez-le et le chétiez; infligez-lai, méme, s’il
le faut, des punitions corporelles, sans rendre pour-
tant ces punitions trop rigoureuses, car c’est ¢ pere
que vous devez agir ; pon en comité des galéres. Ne
le chitiez pas non plus , quand vous étes en colére,
car, d’'un cdié, vous pouvez aller au-deld de ce qui
est juste, et de I'antre , le chatiment ne produirait
aucun bon résultat , car votre fils prendrait un trai-
tement trop rude, pour Ueffet du ressentiment ; il n’y
verrait pasle désir de le rendre meilleur. Vous ne de-
vez user , au surplus, de- corrections corporelles que
pendant le temps de I'eufance, car, lorsque votre fils
sera déja grand , des corrections de ce genre pour- -
raient le mettre en fureur , et le pousser 4 vous man-
quer de respect. Peu vous serviraient alors les paroles
dures et les voies de fait ; mais bannissez le coupable
de votre table ; refusez-lui Ihabit qu'il désire ; enfer-
mez-le dans une chambre. Qu’il vous suffise’, mes:
chers auditeurs , de ce que je viens de vous dire ; re-
tenez-bien surtout la conclusion qu'il en faut tirer :
Celui qui aura mal élevé ses enfans dans ece monde
sera sévérement puni dans 'autre; celui qui aura
bien élevé les siens , sera au contraire dignemnent ré-
compensé.
X1y 23



354 SERMONS,,

SERMON XXXVIIL

POUR LE HUITIEME DIMANCHE APRES LA PEKTECOTE,
Du jugement particulier.

Redde rationem tillicationis tre. (Lue. xvi. 2.)

De tous les biens que nous avons recus de Dieu, de
Ia nature, de la fortune et de la grice, aunditeurs
chrétiens , aucun ne nous appartient. Nous ne pou=
vons pas en disposer 4 notre gré', car nous n’ent som-~
mes que les administrateurs. Nous devons donc les
employer suivant la volonté de Dieu, qui est nntre

‘- Seigneur. Quand la mort arrive , ous en devons un
dompte rigoureux a J.-€.. Omnes autem nos' manifec-
tari cpporict anté tribunal Chrisii, ut referat unusquis-
que propria corporis , prout ggzssi‘tl, sve bonum sive ma-
tum. (2 Corint. v. 10.) Ceci doit néus rappeler ce :
Redde rationem villicationis tue, qu’on lit datis I’évan-
gile de ce jour, et le commentaire de Saint-Bonaven-
tare sur ce passage : Non es dominus, sed villicus in
rebus 1ibi commissis. Ideo de ipsis redditurus es rationem.
Je vais avjourd’hui mettre sous vos yeux la rigueur de
ce jugement particulier , yue nous subirons tous, au
jour de notre miort. 11 est donc nécessiire de conside~
rer la terreur quwéprouvera 'dme :

1. Quaad elle se présentera au jugement ;
II. Quand elle sera examinée ;

I1I1. Quand elle sera condamnée.



SERMONS. 355

PREMIER POINT.

De V'ame se présentant pour dtre jugée.

Statutum est hominibus semel mori; post hoc autem
judiciwn. (Hebr. 1x. 27.) Ml est de foi, qu’aprés no-
tre mort , nous devons étre jugés pour toutes les ac«
tions de notre vie. Eh ! quelle sera notre terreur, dans

“ce moment snpréme, quand nous psnserons au juge-
ment que nous allons subir, dés que notre dernier
soupir se sera exalé , jugement qui décidera irrévoca-
blement de notre vie ¢iernelle, ou de notre réproba-
tion. A l'instant olr ’dme va passer de cette vie 4 I'é~
ternité , le souvenir des péchés commis, la rigneur
du jugement qui nous attend , Pincertitude cruelle ot
Yon est de son sort, ont fait trembler les plus grands
saints. Ste.-Marie Madgdelaine tremblait, en pensant
au jugement ; et comme son directeur cherchait a
Pencourager, elie lui répondit : Ah ! mon pére ! Cest
chose terrible que cette nécessit¢ de comparaftre devant
Jésus-Christ , juge. Aprés un grand nombre d’années
de pénitence, passées par Sl.-Agathon dans le désert,
la pensée de la mort épouvantait le saint solitaire
Que sera-ce de moi, s’écriait-il, quand je serai jugé ?
Le vén. P. Louis de Poute , pensant aux cormptes ,
qu’il aurait & rendre & Dieu, tremblait si fort de tous
ses membres que son lit méme en tremblait séus lui.
Ce fut la crainte de ce jugement qui porta le vén. P,
Juyenal Amina de I'Oratoire , depuis ,; évéque de Sa-
luces , & quitter le monde pour se donner tout-a-fait
4 Dieu, Ce {ut un jour qu’il entendit chanter le Dies
ire, dies ille , que celle salutaire frayeur le salsit.

II. C’est une opinion générale parmi les théolo-
giens ; qu'a l'instant méme de la séparation de I"ime



356 SERMONS.

et du corps, et sur le licu méme ol cette séparation
s’est opérée , le tribunal divin apparait, et que Jésus.
Christ, devenu jugesévére, prononce lasentence, La,
chacun de nous doit rendre compte de tcut ce qu'il o
pensé , de tout ce qu'il a dit, de tout ce qu’il a fair,
Omnes enim nos manifestari opporiet anté lribunal Chris~
ti, ut referat unusquisque propria corporis , prout gessit,
sive bonum , sive nalum. (11 Cor. v.10.) On a vu des
accusés se couvrir d’'une sueur froide , au moment
ol iis comparaissaient devant leurs juges. On raconte
de Pison, que , lorsqu’il comparut devant le sérat,
en costunie d’accusé , il éprouva tant de confusion,
que , ne pouvant en soutenir Pexcés, il se tua de sa
propre main. Quelle peine n’éprouve pas un vassal, un
fils, ior§qu’ils se présenient, 'up devant le prince, I'an-
tre devantson pére, pour y rendre compte de quelques
fautes graves, qu'on leur- impute. O combien plus
grande serait la peine et la contision de 'dme , quand
elle devra comparaitre devant Jésus-Christ, irrité du
mépris yu'elle fit de lui, tant gqu'elle fut sur la terre !
Tunc videbunt filium hominis, s’écrie St.-Luc, {xx1. 27.)
1ls verront Jésus-Christ, revétu de la forme humaine.
et couvert des mémes plaies avec lesquelles il monta au
ciel. Grande gaudium intuentium, dit Robert, abbé,
grandis timor eapectantium. Ces plaies du sauveur cou-
soleront les jnstes , mais elle épouvanieront le pé-
cheur qui verra pour lors tout 'amour que Jésus eut
peurlui, et toute I'ingratitude dont il a payé cet amour.

11I. dnté faciem indignationis ejus, quis stabit?
(Naum. 5. 6.) L’ame sera donc justement effrayée,
de se trouver devant sun juge, en état de péché. Alors
dit St.-Basile, 'dme sera plus tourmentée de ses
propres remords, qu’elle ne le scrait par tous les feux
de Venfer. Horridior qudm ignis erit rudor. Philippe I



SERMONS. 359

gétant apercu qu’un de ses serviteurs lui avait assuré
_un fait faux, se contenta de lui dire d’un ton sé-
vere : Cest ainsi que tu me tromypes ? Ce malheureux
de retour chez lui mourut de douleur. Les fréres de
Joseph; quand ils s’entendirent reprocher leur crime,
et que Joseph leur adressa ces paroles : Ego sum Jo-
seph quem tradidistis, ne surent que répondre, et ils
garderent le silence. Non poterant respondere fralres,
* nimio terrore perterriti. (Gen. xiv.-3.) Et que répondra
le pécheur a Jésus-Christ, quand Jésus lui dira ; Je
suis ton rédcmpteur et ton juge; je suis celui que tu
as tant dédaigné! ol fuira 'dime, en ce moment ter-
rible, dit St.-Augustin, quand elle verra d’une par
le courroux de Jésus-Christ, d’autre part, l'enfer
ouvert sous elle, les démons qui vont Iy trainer, les
péchés qui Vaccusent, le remords qui la déchire?
 Superids erit Judex iratus, inferiis horrendum chaos, d
dexteris peccala accusantia, d sinistris demonia ad suppli-
cium trahentia , intis conscientia irens ; qué fugiet pecca-
tor sic comprehensus?® Adors sans doute il demandera
miséricorde. Mais, dit Eusébe d’Emesse, osera-t-il
implorer la piti¢, celui qui doit ccrmmencer par ren-
dre compte du mépris qu’il a fait da sacrifice de
Jésus-Christ? Qud fronte misericordiam petes , primdm de
misericordie contempta judicandus? Passons maintenant
au compte que nous aurons 3 rendre.

DEUXIEME POINT.

Terreur de 'ime quand clie sera examinée.

IV. Dés que I'dme aura comparu devant le tribu-
nal de Jésus-Christ, son juge lui dira: ‘Redde ratio-
nem villicationis tue; allons, rends-moi compte de
toute ta vie. Pour que I'dme seit jugée digne du salut



358 SERMONS.

éternel, il faut, dit I’Apdtre que toute la vie ait &g
conforme a la vie de Jésus-Christ, Quos preescivit et
preedestinavit conformes feri imaginis filii sui, itlos et glori.
ficarit, (Rom. vur. 30, Cejugement de Jésus-Christ,
dit St.-Pierre, sera si sévére, qu’a peine le juste
pourra-t-il se sauver, bien qu’il ait observé la loi
divine, qu’il ait pardonné X ses ennemis, qu’ii ait
respeclé les saints, qu'il ait en de la chasteté, de Ia
mansuétude ete. Justus viw sclvabitur. (1.Tetr. 1v. 18.)
Qu’arrivera-t-il donc aux vindicatifs, aux blasphéma-
teurs, aux médisants, aux débauchés? qu’arrivera-t-ii
surtout & ceux dont la yie fut toujours coutraire & la
vie de Jésus-Christ.

Y. Le juge supréme demandera d’abord compte au
pécheur de toutes les graces qu'il Iui a faites pour
opérer son salut, et dont il n’a pas su profiter. Il de~
mandera compte ensuile de toutes les années que le
pécheur a eues pour servir Dieu, ¥ ocabit adversdm me
tempus, (Thren. 1. 15.) et qu’il n’a emplcyées que
peur Poffenscr; il sera question ensuile des . péchés
particuliers. Les pécheurs commettent les fautes et
puis ils les vublient ; mais Jésus-Christ ne les oublie
pas. Il les tient comptés, dit Job, comme dans un
petit sac. Signasti quasi in sacculo delicta mea. (x1v.
17.) Sachons encore gu’en ce jour fatal,il scrutera
toutes les actions de notre vie, un fanal 2 la main.
Ego in dieilld scrutabor Jerusalem in lucernis. (Soph. 1.
12.) Lucerna dit le commentateur Mendoce, omnes
angulos permetzi-. Le fsnal-avec sa lumidre, pénétre
tous les angles de la maison; ce qui veut dire, que
- Dieun découvrira tous nes défauts, grands et petits;
car alors il sera demaudé compte d’'un simple coup~
d'ceil, suivant St.-Anselme : Exigitur usque ad ictum
oculi: 6t de toule parole oiseuse, suivant St.-Matthieu-



WEBMONS. 359

{x11. 36.) Omne verbum otiosum, quod locati fuerint ho-
mines , reddent rationem de eo in die judicii.

V1. De méme qu’on épure 'dr, dit le prophéte Ma-
lachie, en leséparant des scories, de méme toutes nos
actions seront examinées avec soin, pour en séparer
toat ce qu’elles auront d'impur. Et purgabit filios Levi,
et colabit eos quasi aurum. (Malach. 1. 3.) Les bonnes-
ceuvres, les confessions, les communiens, les orai-
sons seront pareillement examinées et jugées, telles
gue nous les aurons faites. Cum accepero tempus, ego
justitias indicabs. (Psalm. Lxxiv. 3.) Eh! Si l'on juge
une ceillade, une parole inutile et méme les bonnes
ceuvres, avec quelle riguear ne jugera-t-on pas les
paroles impures , les bilasphémes, la calomnie, les
vols, les sacriléges ? Dans ce jour, ajoute St.~Gix:.0-
lause, pour comble de confusion, chaque 4me verra
tout le mal quelle a fait : Fidebit unusquisque quod
fecit.

VII. Pondus et statera in manu Domini. (Prov. xvi.
11.) Dans la balance du Scigneur, re seront pesées
ni les grandeurs, ni les richesses, ni la science, mais
lavieet les ceuvres. Ainsile pauvre et ignorant seront
récompensés, s’ils sont {rouvés innocents. Le noble, le
riche, le savant, seront condamnés s’ils sont trouvés
coupablcs. Daniel disait au roi Balthazar: Appensus
es in stalerd, et inventus es minds habens. (Dan, v. 27.)
Non aurum , non opes in stater i veniunt, dit en commen-
tant ce passage le P. Alvarez, solus rex uppensus est

VIII. Le démon 4 son tour viendra pour accuser le
péckeur. Ante tribunal Christi, dit St.~Augustin, 1eci-
tabit rerba professionis nostre 5 objiciet nobis in faciem
que fecimus , in qud die, in qui ford peccarimus. (St.-
Aug. cont. jud. tom. §.) #erba professionis nostre , c’cst-
a-dire qu’il récapitulera toutes les promesses que nous



360 SERMONS.

aurons faites & Dieu, et auxquelles nous aurons man.
qué; Objiciet in faciem, il nous reprochera en face toy.
tes nos {autes, signalora le jour et heure ot nous les
aurons comiises , et il terminera accusation par ceg
mots : Ega pro isto nec alapas nec flagella sustinui. (1bid.)
Seigneur, je n’ai rien souffert pour cet ingrat; il vous
a tourné le dos, malgré tout ce que vous avez fait
pour le sauver, et il g'est fait mon esclave; il m’ap-
partient done. L’Ange gardien lui-méme viendral’accu.
ser, comme dit Origéne : Jai pris bien de la peine du.
rant beaucoup d’anndes, et il a méprisé tous mes avis:
Unusquisque angelorum perhibet testimonium , quot annis
circa euwm laboraverit, sed ille monita sprevit, (Orig. hom.
66. ) Les amis du coupable le mépriseront aussi.
(Thren.-1. 2.) Omnes amici ejus spreverunt eum. Ses pé-
chés méme l'accuseront, dit St.-Bernard : Et dicent :
Tu nos fecicti, opera tua sumus , non te deseremus. (Lib.
med. c. 2.) Nous sommes ton ouvrage, nous nc fte
quitterous pas , nous t'accompagnerons aux.enfers,
pour y demeurer avec toi durant 'éternité.

1X. Yoyons maintenant quelles excuses pourra don-
ner le pécheur. 1l dira que ses mauvaises inclinations
Pont porté au mal, et on Iui répondra que s'il se sen-
tait entrainé vers le mal, il n’élait pas forcé pour cela
de le commettre, et que §'il avait eu recours a Dieu
contre les tentations, Dieu lui aurait donné pour ré-
sister le sccours de sa grace. N'est-ce point daus celte
intention que Jésus-Christ noas a laissé les sacre-
ments ? Nous n’en avons pas profité; de gui avons-
nous A nous plaindre, si ce n’est de nous-mwémes? Nunc
autem excusationem non habent de peccalo suo. (Jo. xv. 22.)
Le démon I'a tenté , dira-t-il : St.-Augustin a répondu
d’avance : 4 lligatus est tanquam canis innezus catenis
et neminems potest mordere , wisi illi mortifera securitole sé



SERMONS. 361

conjunzerid, Le démon aboie, mais il ne peut mordre ,
a moins qu’on ne P'écoute et qu'on ne s’attache & lui.
Jam videte, quam_stullus est ille , quem canis in catend
positué mordet. Alleguera-t-il encore pour excuse une
mauvaise babitude ? Celte excuse sera rejetée; s'il est
difficile’, dit encore St.-Augustin, de résister 4 une
mauvaise habitude, ccla n’est point impossible : Sed
si se quisque non deserat , Deo adjuvante , superabit. Si
I’hcmme ne s’abandonne pas au péché et s'il se re~
commande & Dieu, il doit, Dieu aidant, remporter la
victoire. Le Seigneur ne permet pas, dit St.~Paul, que
nous soyons tentés au de-la de nos forces. Fidelis au-
tem Deus est, qui non patictur vos tentari suprd in quod
potestis. (1. Cor. x. 13.)

X. Quid enim faciam , s’éeriait Job. ( xxxt. 14., )
eim surrexerit ad judicandum Deus 5 et cum quesierit ,
quid réspondebo itli ® Que pourra répondre le pécheur
a Jésus-Christ , surtout quand il se verra confondu ?
11 gardera le silence de la honte, comme 'homme
dont parle St.-Matthieu, ( xxu. 12.) at itle obmutuit.
Le péché lui fermera la bouche. Omnis inigquitas op-
pilabit os suum. ( Psalm. cvi. 42. ) Vous n’aurez plus
d’intercesseur auxquels vous puissiez cvoir recours ,
dit St.-Thomas de Villeneuve : Non ibl precand: locus ;
nullus intercessor assistet, mon amicus, non pater. Qui
pourrait donc te sauver ? Dieu seul le pourrait;
mais comment Dieu te sauivera-t-il, si tu ’as mé-
prisé ? Quis te eripiet? Deus ne ille , quem contemsisti ?
(S. Basil. or. 4. de Pen. ) Ah! que I’ame coubable
qui sort de cette vie en état de péché, se juge d’abord
elle-méme, et la sentence de réprobation lui sem-
blera juste. Occupons-nous maintenant de cette
sentence méme.



863 SERMONS,

'1'nmsmn_m POINT.

Terreur de l'ame condamnée.

XI. Autantl'ime du juste éprouvera d’allégresse,
lorsqu’an moment de la mort méme elle sera ace
cueiilie de Jésus-Christ par ces douces paroles :
Euge, serve bone et fidelis , quia super pauca fuisti filelis,
super multa te constituam ; intra in gaudium Domini tui,
( Matth. xxv. 21. ) Autant sera horrible le désespoir
de I'ame coupable, lorsqu’elle entendra ces mots :
Discede ¢ me , maledicta, in ignem etornum. (v. 41.)
‘Oh! que cette sentence sera terrible ! Quam terribi-
liter persomabit, tonitruum illad ! L’épouvante des pé-
cheurs sera telle, dit Eusc¢be, que lorsqu’ils enten-
dront ces paroles de condamnation, qu'ils voudraient
mourir encore s'ils le pouvaient. Tantus lerrof invadet
malos , cum viderint Judicem sententiam proferentem ,
ut nisi essent immorlales , ilerum morerentur. Mais
avant que je finisse, mes chers auditeurs, faisons
ensemble quelques utiles réflexions. 11 y a des per-
sonnes, dit St.-Thomas de Villeneuve, ( conc. 1.
de jad. ) qui entendent pailer du jugement et de la
condamnation des malfaitenrs, et qui s'en mettent
pen en peine, comme si la chose ne les regardait
point, on que le jour du jugement ne dat jama’s
venir pour elles. Heu qudm securi heec dicimus et au-
dimus o guasi nos nor tangeret heec sententia , aut quasi
ille nungudm esset venturus ! Mais quelle folie, ajoute-
t-il, que de couserver cette sécurité an milieu dan
si grand péril. Que est isla securitas in discrimine
tanto ! D'autres, dit St.-Augustin, vivent dans le pé-
ché et ne peuvent s'imaginer que Dieu les condamne
aux peines de Venfer ¢ Numguid Deus vert damnatur



SERMONS. 363

est? Ne temez point un pareil langage,ajoute-t-il ;
-il n"est point de réprouvé qui criit d'abord 4 sa dam-
pation éternelle ; mais enfin le iout\- est venu et ils ont
&té jelés dans Venfer, suivant la menace d’Ezéchiel.
Finis venit , venit finis ; nunc implebo furorem meam in
te, et j:u{;'cal)o. (Ez. 11. 6. ) O pécheur ! tu ignores si
ce jour est encore ¢luigné, et tu Yendors , tu te joues
dans le péché? Qui ne devra trembler 2 ces parcles :
Jam enim securis ad radicem arborum posila est ; omnis
ergo arbor , quee non facit fructum bonum , eacidetur ,
et in ignem mittetur. ( Matth. 15, 10. ) Tout arbre qui
ne donrera pas de bons fruils sera coupé au pied et
jeté au feu. La bache est déja posée contre la racine
de chaque arbre ; et par les arbres ce sont les pé~
cheurs qu'il faut entendre, ce qui siguifie que le
chatiment est tout prét. Suivons, mes trés-chers
. fréres, le conseil que nons donne IEsprit-Saint :
Ante judicium pare justitiom tibi, ( EBeel. xvin, 49.)
Réglons nos comples avant ie jour olt les comptes
seront demandés, Cherchons Dieu, tandis que nous
pouvons le trouver encore; car un lemps vien-
dra ot nous lec chercherons et ne le trouverons
plus. Queretis me, et won invenietis ( Jo. xxxIvV. 36. )
Ajoutons & cela ce que dit St.-Augustin : Judex ante
Judicium placari polest; in judicio non potest. En chan-
geant maintenant de vie, nous pouvons apaiser Jésus-
Christ et reconqudrir sa grdce; mais lorsqu’il rem-
plira les fonctions de juge, si nous sommes en état
de péché , il devra laisser agir sa justice, et nous
serons infailliblement perdus.



364 SERMOXS,

SERMON XXXVIIIL

POUR LE NEUVIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.
. De la ntort du pécheur.
Circumdabunt te inimici tui vallo. ( Luc. xix. 43. )

Jésus-Christ voyant un jour de loin la ville de Jé
rusalem ol les Juifs devaient dans peu le faire mou-
rir, pleura sur cette ville : Fidens civitatem, flevit
super illam. Le Rédempteur versa des larmes, parce
qu’il voyait dans l'avenir le chitiment qui lui était
destiné : Circumdabunt te inimicitui vallo. Malheureuse
cité, tu te verras un jour entourée d’ennemis qui
te dévasteront et ne laisseront pas dans tes murs
pierre sur pierre. Mes chers auditeurs, cette ville in-
fortunée est I'image de I'ime du péchear, qui, au
moment de sa mort se trouvera de tout coté enve-
lopp¢ d’ennemis et ces ennemis seront ;

I. Les remords de sa conscience.
II. Les assauts du démon.
I11. Les craintes de la mort éternelle.

PREMIER POINT.

Le pécheur, sur son lit de mort, sera tourmenté par sa con-
science.

1. Morietur in tempestute anima eorum. ( Job.
xxxvi 14. ) Les pauvres péchieurs qui vivent dans le
péché , meurent au sein d’'une grande tempéte qui
leura été, au surplus, annoncée par Dieu lui-méme.



SERMONS. 365

Tempestas. erurpens super caput impiorum venict, (Jer.
xxi. 19.) Au commencement de la maladie le pé-
cheur nes’afilige guere , parce qu'il ne craint rien :
Ses purents, ses amis, les médecins , tous lui ont dit
gue son mal n'offre aucun danger; il se flaite, il
espére ; mais quand le mal empire el que les symp-
tomes de malignité, précarseurs de la mort, appa-
raissent , la tempéie dont le Seigneui ménace les
méchants, commence pour ne finir qua la meort,
Cim irruerit interitus , quasi tempesias ingruerit. ( Prov.
1. 5. ) Cetie tempéte se formera d’abord des dou-
leurs de la maladie, et du regret de quitter la terre
et tout ce qui attache a la terre, mais plus encore
des remords de la conscience, qui remetira scus les
veux du malade tous les désordres de la vie passée.
Venient in cogilatione peccalorum suor«m iimidi, et
traducent illos ex adverso iniquitates ipsorum. ( Sap.
w. 20. ) Tous ses péchés Iui reviendront alors_en
mémoire , et en voyant leur nombre et leur énor-
mité , il restera frappé de terreur; car traducent ex
adverso  iniquitates ejus ; le souvenir de ses faules
Passaillira; et lui fera pressentir la condimnation
éternelle. ,

1I. Ces malades se confesseront, mais, dit St.-
Augustin ( Serm. 57. de temp. ) Penitentia, que ab
infirmo patitur , infirma est. Sur cent mille pécheur,
ajoute St.-Jerome , qui continunent de vivre dans
le péché jusqu’a la mort, & peine s’cn sauvera-t-il
un seul, dans ce moment fatal. ¥ iz de centum milli-
bus, quorum vita malu fuit , meretur in morte d Deo
indulgentiam unus. { In epist. de mort. Eus.) St.-
Vincent Ferr. ( Serm. 1. de nativ. Virg, ) ajoute que
ce serait un plus grand miracle de sauver un de
ces hommes que de rendre la vie & un mort Majus



366 SERMONS.

miraculum est , quod mald viventes faciant bonum finem ,
qudm suscitare mortuos. Ces malheureux connaissent
le mal qu’ils ont fait, ils voudraient le détester et
ils ne le peuvent. Antiochus mourant s’écriait ;
Nunc reminiscor malorum , que feci in -Jerusalem,
(1. Mach. v1. 3. ) 1l se rappela ses péchés , mais il
n’eut pas le courage de s'en repentir, et il mourut
dans la tristesse et le désespoir, comme il le dit lui-
meéme : Et ecce pereo tristitid magnd. ( Tbid.} La méme
chose arriva & Saiil , suivant St.-Fulgence ; il connut
ses péchés; il frémit en songeant au chatiment qu’il
méritait , mais il ne les détesta pas : Non odit quod
fecerat , sed timuit quod nolebat,

I11. Oh! qu’il est difficile & un pécheur qui a vécu
plusieurs amnées dans le péché , de se convertir
sincérement & I'heure de la mort, tandis que scn
esprit est couvert de téntbres et son cceur endurci.
Cor ejus indurabitur quasi lapis , et stringetur quasi mal=
leatoris incus. (Job. xr1. 15.) Au lien de se ramol-
lir, pendaunt sa vie, par Veffet de la grdce divine
qui Vappelail, il s’est endurci de plus en plus, comme
Penclume du forgeron sous les coups de marteau;
la mort aussi le trouvera dur. Cor durum habebit malé
in notissimo ; et qui amat periculum , peribit in illo.
( Ecel. i, 27.) Il a aimé le péché jusqu’a sa mort ,
il a bravé le péril de la damnation ; Dieu permettra
qu’il périsse, au milien de ee péril qu’il n’a pas
redouté.

. IV, Celui qui est abandouoné par le péché avant
gw’il Pait abandonné lui-méme, dit St.-Augustin,
ne saurait le délester converablement A I’heure de
la mort; ear s’il le déteste c'est moins en haine du
péché lni-méme, que pour obéir & la nécessilé ;
Qui prids & pecoato velinquiler s gquam ipse relinguaty



SERMONS, 567

non libere , sed quasi ex necessilate condeinnat. Comment
pourrait-il hair sincérement le péché , celui quila
toujours aimé ? ~Aimer 'ennemi qu'on a toujours
hai , hair Pami qu'on a tonjours aimé; ce sontia
de rudes montagnes & franchir ! Savez-vous ce qui
arrive alors au pécheur? ce qui arriva jadis & quel-
ques personncs qui tenaient en réserve des bites
féroces, pour les lacher contre leurs ennemis. Quand
ceux~-ci s'approchérent, et que les bétes eurent été
dégagées de leurs liens, au lieu de sc diriger contre
lIes ennemis, elles attaquérent et dévortrent leurs
propres maftres. Quand le pécheur voudra rejeter loin
de lai ses iniqnités, celles-ci consommeront sa ruine,
soit en reportant son imagination sur les objets qui
lui furent jusqu’alors agréables , soit en le remplis-
sant du désespoir du pardon, par lear nombre et
leur énormité : Firum injustum mala capient in interitu.
( Psal. cxxxix. 12.) St.-Bernard ajoute qu’au moment
de sa mort , le pécheur se verra préssé et lié par
ses péchés, qai lui diront : Opera tua sumus, non te de-
sererus. Nous sommes ton ouvrage, nous ne voulons
pas nous séparer de toi, nous t'aecompagnerons an
jour du jugement, de 1i nous le suivrons aux enfers

DEUXIEME POINT.
Le pécheur sera assailli par le démon.

V. Descendit diaholus ad vos , habens iram magnum ,
sciens quod modicum tempus habet. ( Apoc. xu1. 2, } Au
moment de la mort le démon met lout en cuvre
pour retenir dans ses lacs celle dme qui est prés de
sortir de la vie, et il redouble d’efforts, parce qu’il
prévoit que la maladie lui laissera peu de temps



368 SERMONS.

pour réussir. Le Councile de Trente a dit, ( Ses,
xv. Cap. 9. in doct. de sacr. e. unct. ) Que Jésus-
Christ nous a douné le Sacrement de VExtréme-
onction comme le meilleur préservatif contre les ten-
tations du démon 3 nos dernieres heures. Eztre-
ma-Unctionis sacramento finem wvile , tamquam  firmis-
simo quodam presidio , munivit. 11 ajoute qu’en aucun
temps I’ennemi des hommes ne combat avec autant
d’acharnement pour nous perdre., et nous faire dé-
sespérer de la miséricorde divine. Nullum tempus est,
quo vehementids ille omnes sue versulie nervos intendat
ad perdendos nos penitds, et d fiducid, etiamsi possit ,
divinee misericordie deturbandos , qudm cum impendere
nobis exilum vile perspicit.

VI. QuH{ls sont dangercux les assauts que le dé-
mon livre anx moribonds , a ceux méme dont la vie
fut ecxemplaire ; que les embaches qu’il leyr tend
sont difficiles a éviter! Le saint roi Eléazar, rétabli
d’une maladie qu’on avait jugée mortelle, dit qu’il
n’est pas possible, sans y avoir été exposé , de se
faire une juste idée de la violence des tentations que
le démeon fait subir aux mourants. On lit dans la
vie de St.-André d’Avellino que pendant son agonie ,
il soutint contre le démon un’ combat si terrible que
tous les religieux qui 'entouraient en trerhblérent.‘
Son visage s’enfla et devint tout noir, tous ses mem-
bres tremblaient, un torrent de larmes coulait de
ses yeux, Tous les assistants pleuraient aussi , pleins
de compassion et d’¢épouvante, de voir ainsi, mou~
rir un Saint ; mais ils se consclérent promptement
lorsqu’aprés lui avoir présenté une image de 1a Ste.-
Vierge , fls le virent reprendre toute sa sérénité , et
bientét aprés rendre 'dme au milien d’un élan
d’alkégresse.



SERMOXS. 369

VII. Or, si pareille chose arrive aux sainis, que
pe doivent-ils pas craindre , ces pécheurs endureis,
qui ont toujours vécu dans Pimpénitence ? Le démon
tentateur n’est pas seul alors , mais il appelle d'autres
démons & son aide, et la tentation se présente sous
toutes les formes. Replebuntur domus eorum draconibus,
(Tsa. xurr. 21. ) La maison du mourant se remplit de
démons qui réunissent contre lui leurs efforts. Omnes
persecutores ejus apprehenderunt eam inter angusties.
{ Thren. 1. 3. ) Tous ces ennemis entourent son
lit de mort. Ne crains rien, lui dit I'un ; tu ne mour-
ras point de ceite maladie. Toi qui pendant tant
d’années , dira l'autre, fut sourd a la voix de Dieu,
tu crois maintenant que Dieu voudra te sauver ?
Comment réparer, dira un troisitme, tout le mal
que tu as fait par tes fraudes, par tes violences, par
tes calomnies ® Quelle espérance te veste , dil encore
un autre ? ne vois~tu pas que les confessions que tu
as faites sont de nul effet pour toi, puisque tn
n’avais ni contrition , niferme résolution de t"amen-
der ® Voudrais-tu maintenant les refaire avec ce ceeur
endurci que tu as ? Ne vois-lu pas que tu es damné ?
Et au milieu de toules ces angoisses et de tous ces
assauts du désespoir, le pauvres mourant, plein
de confusion et de trouble passe de celle vie & I'éter-
nité, Turbabuntar populi , et pertransibunt. { Job.
xxxv. 20. )

TROISIEME POINT.
11 sera assailli par la crainte de la mort éternelle.

VIII. Malheureux le malade qui entre dans son lit
chargé d'un péché mortel ; celui qni vit jusqu’a la
mort dans le péché mourra dans le péché. In peccato

XIV. PY



5;‘0 SERMONE,
testro moriemini. (Jov. 1. 21.) Testvrai que Disu a pro-
mis le pardon au pécheur, 4 quelque heure qu'ilse cont
vertiss2, Maisiln’a point promis qu’il ferait convertir fa
pécheur au moment de sa mort. Quearite Dominum, dum
inveneri potest. (Ysa: Lv. 6.) Un temps viendra donc, oy
les pécheurs chercheront’ Dieu'et nelg trouveront pas;
Queretis me, et non invenietis. (Jo. vu. 34.) Si ces mal-
heureux se confessaient au moment-dé la mort , ils
promettraient , pleureraient, demanderaient grace,
mais sans savoir ce qu’ils feraient. Figurez-vous un
‘homme qui est sous les pieds de son ennemi, et que’
celui-ci lui met le poiguard 4 la gorge en le menacant
de le tucr; il pleurera, demandera la*vie, promettra
‘tout; cet ennemi le ¢voiratt-il ? non sans doute; il se
dira que ce-nesonl 1A que des paroles feintes, qni ont
pour but de la part de cet homme dé se soustraire an
danger; il se dira que il lui rend la liberté, il de-
viendra son ennemi plus acharné encore qu’aupara-
vant. De méme, Dieu qui verra que toutes ces dou-
leurs, toutes ces promesses du moribond, lut sont ar-
rachées par la crainte de la mort et des tourmeiits
éternels, et qu’ ell(, ne \1ennentpas du cwur, Dieu ns
pardonnera pas. : o e
IX. Le prétie qui assiste le moribond, prie le Sei-
gneur, en lui recomraandant I'dme qui-va‘paraitre
devant lui, de recohnaitre sa créature : /l"ahbec‘e 5 Do-
mine, creaturam tuam. Je connais en lm ma- cré%xture, ré-
pond le Seigneur; mais il p’a pas reconnu en moi son
créateur, il m’atraité en ennemi. Le prétre continue
dz prier : Ne memineris, Domine, iniguitatum ejus antiqua-
rum. Je lui pardonnerai, répond le Seigneur, les fau-
tes passées, celles qu’il commit dans sa jenmesse ; mais
depuis cetfe époque jusqu'd ce monient il'a continué
de me mépriser. ¥ erterant od me terguniy et non facient,



SERMONS. B

gt in tempore afftictionis tuce , dicent : Surge, el libera me.
Ubl sunt Dii tui, quos fecisti tibi? surgant, ct liberent te.
{Jerem. 11. 27. 28.) Tu Ves détourné de moi toute la
vie, dit le Seigneur, et tu veux maintenant que je
vexemptedu chiatiment ? Appelle done tes dieux, c’est-
a-dire, ces créatures, ces richesses, ces amis que tu
m’as préférés; dis-leur quils viennent maintenant et
qu'ils te délivrent de Uenfer qui te réclame. Mais ¢’est
A moi maintenant & me venger des injures (ue j’ai
recucs de toi. Tu as dédaigné les menaces que j’ai fai-
tes aux pécheurs obstinés. Mea est altima, leur ai-je
dit, et ego retribuam eis in tempore , ut labatur pes eorum.
{Deut. xxx1, 35.) Ce temps de vengeance est arrivé;
‘il est juste qu'elle s’accomplisse, Ecoutez ce qui ar-
riva 4 un habitant de Madrid, dont parle le P. Ghar-
ies Bovie. (Part. ui. exemp. 9.) Cet hommie menait
depuis long-temps une vie (1éréglée; la mort malheu-
reuse d’'un de ses compagnons Payant fait rentrer en
lui-méme, il alla se confesser et il résolut méme d’en-
trer dans une congrégation religieuse; mais ayant né-
gligé d’exécuter sur le champ la résolution quil avait
d’abord prise, il retourna & son premier genre de vie.
Rédait a la misere, il parcourut en vagabord a terre
-et les mers jusqu’a.ce gqu’étant arrivé 4 Lima il tomba
dangereusement malade. i fut regu dans un hépiial,
demanda un confesseur, et promit.de nouvean, dans
le cas ol la santé Ini serait rendue, d’entrer dans un
monastére; mais il ne fut pas plutét guéri, qu’il re-
prit le cours de ses désordres. La vengeance -divine ne
tarda pas & fondre sur lui. Le religieux qui avait con-
fessé aI’hopital , traversait un jour les montagnes pour
le service des missions -auxquelles il appartenait; il
entendit des cris qui ressemblaient aux -hurlements
Q’'une béte féroce ; i reconnut bientdt une voix



kL2 SERMOXS.

humaine; il s’avanga vers le lieu d’ou elle partait, ot
il apercut un malheureux dont les membres A demj.
pourris tombaient par fragments. Le missionnaire
voulut lui adresser quelques mots de consolation, Le
moribond ouvrant les yeux, reconnut le religieux,
C’est vous, lui dit-il ? Dieu veut que vous assistiez ay
spectdtle de sa juste vengeance. Apprenez que je suis
ce malade (que vous confessites 4 Phopital de Lima et
gui vous promit de changer de vie et d’embrasser ’é.
tat mionastique. Je ne l’ai point fait et maintenant j¢
meurs désespéré. Le misérable espagnol rendit Pame,
peu de temps aprés, an milien des convulsions d’un
affreux désespoir.

X. Concluons. Dites-moi, mes chers auditeurs; si
vous voyiez un homme en état de péché, saisi subite-
ment d'un mal qui lui ferait perdre Fusage de ses
sens, et qu’ensuite vous le vissiez mourir privé des sa-
crements et sans gu'on piit lui donner des secours spi-
rituels, n’auriez-vous pas compassion de ce maltheu-
reux? Et quand on a le temps de se réconcilier avec
Dieu, n’est-ce pas une folie que de persister dans le péché
et de se mettre en péril de mourir hors de la griace Qui
hord non putatis, a dit le Seigneur, filius hominis veniet.
(Luc. xir. 40.) Une mort subite, comme cela est ar-
rivé & tant de personnes, peut nous surprendre. Et
remarquons gue pour tousles hommes de mauvaises
meoeeurs ,-la mort vient toujours les surprendre a I'im-
proviste , méme quand la maladie dure plusieurs
jours, parce que tous ces jours sont de trouble , de
confusion , de_douleur, et qu’il est difficile, disons
meéme impossible, dans un temps semblabie, de rame-
ner l'ordre ét la paix dans une conscience toute souil-
lée de vice et de péché. Dites-moi, mes freves , si
vous vous trouviez maintenant gravemeat malades,



SERMONS, 33

abandonnés des médecins, agonisants et en péril de
mort, pour combien voudriez-vous avoir encore un
mois, une semaine pour mettre ordre aux affaires de
yotre -conscience ? Eh hien! Dicu vous accorde ce
temps , mais songez q’'il vous appelle et gqu’il vous
fait connaitre le péril oh vous étes. Point de délai:
donnez-vous i Dieu ; quwattendez-vous ? Attendez-
vous qu’il vous envoie aux enfers? Admbulate, dim lu-
cem habetis. (Jo. xu1. 35.) Sachez faire usage de cette
lumiére que vous avez, et du temps que Dieu vous
accorde; et pendant gue vous le pouvez, mettez-vous
en régle; car un temps peut venir ol1 vous ne le pour-
rez point, (1).

SERMON XXXIX.

POVR LE DIXIEME DIMANCHE APBES LA PENTECOTE.
De efficacité et de la nécessité de la pridre.
Deus propitius esto mihi peccatori. { Lue. xvii 13.)

Nous lisons dans 'Evangile de cejour, qu'un pha-
risien et un publicain se rendirent au tample. Le pre-
mier, au lieu de s’humilier devant Dieu, et de lui

(1) Je prie mes lecteurs de lire le Sermon XLIV , pour le
quinziéme dimanche aprés la Pentecdte, sur la mort pratique ,
c’est-a-dire sur cc .qui arrive d’ordinaire & la mort des gens du
monde. J'affirme, sur ma propre expérience, que partout od
Jai préché ce sermon , tout dépourvu qu'il est de passages latins,
il a fait beaucoup de sensation et laissé P'auditoire frappé de ter
reur. En toutes choses, la pratique fait tovjours plus d’impression
que les théories..



304 SERMONS.

demander sa grace, disait : Seigneur je vous remereje
de ce que je ne suis pas comme les autres hommeg,
Deus, gratius ago i, quia non sum sicut eaeteri homines,
Le publiczin an contraire, priait avec humilité, gj.
sant : Dets propitius esto mihi peccalori. Ce publicain,
dit St.-Luc, emporta le pardon de ses péchés. Le pha-
risien s’en retourna méchant et superbe comme i}
élait venu. Concluez de la, mes chers auditeurs, que
la priere est agréable 4 Dieu, et qu’elle nous est
nécessaire & ncus-mémes, pour obtenir de Dien
tontes les graces dont nouns avons besoin pour nous
sauver. Je veux dans le sermon de ce jour, vous
prouver;

1. L’efficacité de la priére,

¥I. La ndcessité de prier.

PREMIER POGINT.

Efficacité de la pri¢re.

I. Pour se convainere du prix et de Iefficacité de
Ia pri¢re, il suffit de remarquer toutes les promesses
que Dieu a faites & ceux qui le pricnt.Incoca me, et
eruam te. (Psalm. xuix. 15.) Appelle-moi ct je te
sauverai de tout danger. Clamabit ad me et ego exau-
diam eum. {psalm. xc 15.) Clama ad me el exaudiam te.
(Job. xxx111. 3.) Prie-moi, et je t’exaucerai. Quod-
cumque volueritis, petatis, et fiat vobis. (Jo. xv. 7.}
Demandez tout ce que vous voudrez, ct vous "obtien-
drez. Mille expressions semblables, répandues dans
Pancien etdans le nouveau testament , attestent l'effi-
cacité de la priére. Dieu par sa nature est la bonté
méme, dit St.-Léon, Deus, cujus natura bonitas. C'est
pour cela qu'il a un désir extréme de nous faire part
de ses biens, et qu'il a dit a Ste.-Marie Magdeleine



SERMONS. 325

que lorsqu'une dme le prie pour obtenir quelque
grace, il demeure ¢n quelgue sorte son obligé, parce
que, par la priére, elle lui fournit 'occasion de sa-
tisfaire le désir qu’il ¢prouve suns cesse de nous dis-
tribuer ses grices, Rien ne nous est aussi spécialc-
ment recommandé dans I'Ecritare, par Ie Seigneur,
que de lui demander, et de le prier. Contentons-
peus de cifer ce passage de St.-Mathieu {vn. 7.)
DPetite el accipietis; queerile et invenietis ; pulsate et aperie-
tur 1obis. Par toutes ees promesses, nous dit St.-
Augustin, Disu s’est engagé, & nous accorder les
demandes que nous lui ferions. Promittsndo debilorem
se fecit. (De verb. Dom. serm. 2.) Il ajoute dans son
cinyuieme sermon sur la méme mali¢re, que Dieu
ne ncus exhorterait pas si fortement & lui demander
ses graces, s'il ne voulait pas nous les accorder, Noa
nos hortaretur, ut peleremus, nisi dare vellet. Aussi
voyons-nous que les psaumes de David, de méme
que les livres de Salemon et des prophetes, sont tous
remplis de pritres.

II. La pritre,. suivant Théodoret, est si efficace
aupreés de Dieu, qu’elle obtient de Ini toute sorte de
choses. Oratio, cum sit una, omnia potest. St.-Bernard
ajoute que, lorsque nous avons prié, si le Seigneur ng
uous accorde pas ce que nous lui avons demandé, il
nous accorde quelque autre bien ¢ui nous est plus
utile. A4 ut dabit quod petimus, aut quod nobis noverit esse
utilivgs., ( Serm. 5. in fer. 4. cin. ) Est-il quelqu’un
eu effet qui Pait jamais invoqué en vain ? Quis invecavit
eum et despexit illum? ( Eccl. 1. 12.) 1l n’est point de
nalion sur la terre qui ait des Dieux aussi promptsa
exaucer les pritres que l’a toujours été notre Dieu,
.le seul vrai Dieu. Nec est atia natio tdm grendis, que
habeat Deos appropinguantes sibi , sicut Deus noster : adest



376 SEBMOXS.

cunctis obsecrationibus nostris. (Deut. 1v. 7.) Les prin«
ces de la terre, dit St.-Jean Chrysostébme , ne donnent
audience qu'a peu de personnes, mais Dieu ’accorde
4 quila demande. dures principis paucis patent : D
1eré omnibus volentibus. (Lib. 2. de orat.) Et Davig
disait que cette bonté qu’a le Seigneur d’exauncer en
tout temps ceux qui le prient, nous doit prouver qu’i}
est notre vrai Dieu, plein d’amour pour nous. In
qudcumque die invocavero te , ecce cognovi quia Deus meus
es tu. (Psalm. v. 10.) Dfeu veut nous combler de ses
faveurs, il désire le faire,, mais il veut qu’ou le prie,
Jésus-Christ disait un jour & ses disciples : Usquemodo
non petitis quidquam n nomine meo ; petile et accipietis,
ut gaudium vestrum sit plenum. (Jo. xiv. 24.) Comme
#’il .eat dit : Vous vous plaignez de ce que je ne vous
ai pas pleinement satisfaits ; plaignez-vous de vous-
mémes qui ne m'avez pas demandé ce qui vous était
nécessaire ; demandez-le moi dorénavant et vous se-
rez exaucés. Beaucoup de gens se plaignent, dit St.-
Bernard que le Seigneur les abandonne ; mais le Sei-
gneur se plaint bien plus justement de ce que les
hommes l'abandonnent et qu’ils ne lui demandent
point ses graces. Multi quaruntur deesse sibi gratiam,
sed multo justivis grotia queereretur deesse sibi multos.
IIL. Les anciens péres de I'Yglise, conférant entre
eux sur Pexercice le plus ntile pour acquérir le salut
éternel, décidérent un moment gue le meilleur moyen
4 prendre c’était de prier et de dire : Seigneur; aide-
moi; Seigneur, aide-moi promptement : Deus in ad-
Jutorium mewm intende ; Domine, ad adjurandum me fes-
tina. Cest pour cela que VEglise fait répéter si sou-
vent ces deux priéres, dans les divers offices ot il sa~
git de prier pour tout le monde chrétien, Nos priéres,
a dit St.-Jean Climaque, font & Dieu une douce yio-



SERMONS, 3pp

Jence en Yobligeant A nous exaucer : Oratio pi¢ vim
deo infert. Aussitdt que Dieu est prié, il répond a ceux
qui demandent en leur accordant Pebjet de leurs
veeux. Ad vocem clamoris tui, statim ut audierit , respon«
debit. (Isa. xxx. 19.) Et non seulement il nous accorde
sur le champ , mais encore il donne avec abondance,
plus méme qu’on ne lui demande. Dieu est riche , dit
I’Apétre, c’est-2-dire libéral de ses grices envers ceux
" quile prient : Dives in omnes qui invocant illum. (Rom.
x. 12.) St.-Jacques ajoute : Si quis vestrum indiget su-
pientid, postulet d Deo, quidat omnibus affluenter, nec impro-
perat. (Jac. 1. 15.) Ces derniers mots signifient quéfors-
que le Seigneur est prié, il ne nous reproche point
Ies offenses dont nous sommes coupables envers lui,
mais qu’il semble au contraire qu’il oublie toutes nos
injures , et qu’il se plait 4 répandre sur nous ses gra-
ces.

DEUXIFEME POINT.

Nécessité de la pritre.

1V. Dien veut nous sauver tous, dit St.-Panl : Om-
nes hamines vult salvos fieri, et ad agnitionem veritatis ve-
nire. (1. Timot. n. 4.) Il ne voudrait pas qu’aucun
d’eux se perdit, comme le dit St.-Pierre : Patienter
agit propter vos , nolens aliquos perire , sed omnes ad peni-
tentiam reverti. (2. Petr. 11, 9.) C’est 1a ce qui fait dire
a St.-Léon, comme Dieu veut que nous observions
ses préceptes : il nous offre son appui afin que nous
les gardions : Juste instat prazcepto , qui preecurrit aurilio.
(Serm. 16. de pass.) Et St.-Thomas commentant ces
paroles de I'Apdtre : Fult omnes homines salvos fieri,
dit formellement : Et ides gratia nalli deest, sed omnibus,
quantim in se est, se commanicat. (In epist. ad Hebr. c.



378 SERMONS,

xi1, Lect. 3.) Et il ajoute ailleurs: Hoc ad divinamn pro~
videntiam perlinet, ut cuilibet provideat de necessariis ad
salutem, dummodo ex parie ejus (hominis) non impedia-
tur. Mais le secours de sa grice, le Seigneur ne i’ac-
corde qu’a celui qui le prie, comme dit Gennade :
Nullam salutem, nisi Deo auziliaite. operari ; nullum,
nisi orantem, augilium promereri. (De eccles. dogm.)
St.-Aungustin confirme cette proposition. Excepté, dit-
i, la griace de la vocation & la foi et & la péaitence,
Dieu n’accorde les aulres qu’a ceux qui les deman-
dent, et surtout celle de la- persévérance. Constal alia
Deus dare etiam non orantibus , sicat initinm fidei; alia
nonnisi orantibus , preparasse , sicut usque in finem perse-
verantiam. (De dono Persev. cap. 16.) Deus dare vult,
sed non dat nisi pelentibus. Le méme, (In Psalm. 100.)
V. C’est une.opinion généralement adoptée par tous
les théologiens, comme elle I'a été par St.-Basile,
St.-Chrysostdme , St.-Angustin, Clément d’Alexan-
drie et beaucoup d’autres que la .pfiére est nécessaire
aux adultes, de nécessité abrolue; ce qui signifie que
sans la priere il est impossible de se sauver. L’Ecri-
ture ne cesse de nous dire la méme chose :-Qportet
semper orarg. (Luec. xvir. 1.) Petite et accipietis. (Jo.-
xvL. 24.) Sine irtermissione orate. (1. Thessal. v. 17.)
Ces paroles impératives , oporiet , petile, orate, comme
nous 'enseignent les docteurs, d’aprés St.-Thomas,
renferment un précepte grave, qui oblige particuliére-
ment dans trois cas : Quand on est en étatde péché;
qu’on est en grand péril de pécher, ol qu’on sc trouve
en danger de mort. En tout autre circonstance, les
docteurs prilendent que ceux qui ne prient pas de’
deux mois et méme d’'un mois seul, tembent en élat
de ‘péché mortel. La raison qu'ils en donnent, c’est
que sans lapriere nous ne pouvons vbienir les secours



SERMOKS. . 529

nécessaires pour bien observer la loi divine. De méme
gue 'ean cst nécessaire aux arbres pour qu’ils ne se
desséchent point , dit St.-Jean Chrysostome , de
roéme nous avons besoin de la priére pour ne point
nous perdre. Non minds qudm arbores aquis, precibus in-
digemus, (Tom. 1. Homel. 77.)

VI. C’est douc bien injustement gue Jansérius
avance qu’il y a des préceptes qu’il nous est impos-
sible d’observer, méme avec le secours de la grace.

. Le Concile de Trente , ( sess. vi. cap. 11. ) se fon-
dant sur un passage de Sf.-Augustin, déclare que si
I'homme n’est point capable de garder. tous les pré-
ceples avec le seul secours de la grace ordinaire, il
peut par le moyen de la priére obtenir tout le se-
gours dont il a besoin. Deus impossibilic non jubet, sed
Jubendo monet , et facere quod possis, et pelere quod non
possis , et adjuvat ut possis. A ces mots décisifs eu peut
joindre cette autre maxime célebre : Eo ipso quo fir-
“missimé creditur, Deus impossibilia non poluisse preecipere,
admonetur , et in facilibus quid agamus , et in difficilibus
quid petamus. (S, Aug. lib. de nat. et grat, cap. Lxix.
N. 83.) :

VII. Mais pourquoi Dieu qui connait notre fai-
blesse, permet-il que nous soyons assaillis par des
ennemis auxquels nous ne pouvons résister ? 11 le per-
met, afin que nous lui demandions son secours et
que nous puissions profiter de tous les biens que nous
apporte la priére. Ainsi dene, celui qui est vaincu
ne doit pas compter sur cetle excuse banale : Je
n’ai pas eu la force de résister ; car s'il ne 1'a pas eue
c’est qu’il ne ¥'a pas demandée : c’est pour cela que
#’il est vaincu, Dien le punit, et il le mérile puisqu’il
pouvait étre vaingueur. $i le commandant ¢’ane
place, dit St.-Bonaventure, était forcé de se rendre ,



380 SERMONS.

faute d’avoir demandé 3 temps du secours & soa sou-
verain , il serait regardé comme un traitre. Reputa-e-
tur infidelis nisi expectaret aezilium regis. ( S. Bon.
dicet. sit. c. 5. ) De méme Diea doit regarder comme
traitre celui qui, assailli par les tentations, n’a pas
recours a lui. Le Scigneur s’est expliqué, dit Ste.-
Thérése ; celui qui demande obtient ; petite, et acci-
pi#tis 3 celui qui ne demande pas n’a donc rien i ob.
tenir : Non habetis, propter quod non postulatis. (Jac.
1v. 2. ) La priere, dit encore St.-Jean Chrysostéme,
est la meilleure des armes contre toute sorte d’enne-
mis. Magna sané armatura est oratio. ( Hom. 41. ad
pop. ) Suivant St.-Ephrem, celui qui se garde parla
priére, empéche le péché d'entrer dans son ame.
Si orationem operi premiseris, aditus in animd peccalo
aon patebit, ( Serm. de orat.) David Pavait déja dit
avant tous : Laudans invocabs Dominum , el ab inimicis
meis salvus ere, ( Pralm. xvir. 4.)

VIII. Si nons voulons bien vivre et nous sauver ,
nous devons donc nous livrer 4 la priére. Recté novit
vivere, dit St.-Augustin, qui recté novit orare. (Hom. 43.)
11 faut savoir prier; pour obtenir la grice de Dien
quelques conditions sont nécessaires : D’abord nous
devons quitler le péché, car Dieu n’exauce point
les obstinés. Si par exemple un homme conservait
de la haine contre un autre homme et qu’il pridt,
tandis qu’il chercherait & satisfaire sa vengeance,
Dieu ne Pexaucerait point. Cdm multiplicaveris ora-
tionem , mon exaudiam; manus enim wesir@ sangiine
plene sunt. ( Isa. 1. 15.) Celui qui, nourrissant des
ressentiments , prie, dit St.-Jean Chrysostdme, ne
prie pas maisseé joue de la divinité, Qui orat et peccat,
non ;'ogat Deum , sed eludit. { Hom, x1. in Matth. 6.)
Mais 9’} priait Dieu d'dter de son cceur la haine,



SERMONS. 381

Dieu ulors Ventendrait. Nous devons en second lieu
pricr avec attention. Il y a beaucoup de personnes
qui croient prier, parce qu'elles récitent plusieurs
fois P'oraison dominicale, mais qui le font- avec tant
de distraction qu’elles ne savent ce qu'elles disent ;
ces personnes-ka parlent mais pe prient pas. Clest
J'elles qu’a parlé le Seigneur, par la bouche d’Isaie,
( xxix. 13. ) Labiis suis glorificat me, cor autem ejus
longé est d me. Il [aut enfin éviter les occasions qui
nous empécheraient de prier , suivant 'avis que nous
donne DEsprit-Saint : Non impediaris orare semper.
{ Ecel. xvim. 22. ) Celui qui s'occupe d’affaires et
de soins inutiles au salut de Yame , dit Jérémie ,
met pour ainsi dire, entre sa priére et Dieu, un
nvage qui empéche la pritre de passer et d’arriver
jusqu’au ciel. Opposuisti nubem tibi , ne transeat oratio.
(Thren. m1. 44. ) Je nc terminerai pas sans citer
I'utile conseil de St.-Bernard, qui nous exhorte a
demander & Dieu Ia grice qui nous est nécessaire
par le canal de sa sainte mére. Quaramus gratiam , et
per Mariam queramas ; quia Mater est, et frastrari
non potest. ( Serm. de Aquaed.) Ajoutons ces paroles
de St.-Anselme : Multa petuniur d Deo , nec obtinentur;
que petuntur 4 Marid, obtinentur ; non guid potentior
sit, sed quia Deus decrevit eam sic honorare , ut sciant
homines omnia per ipsam obtineri posse d Deo. ’



382 SERMONS.

SERMON XL.
POUR LE ONZIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Des conversations et des paroles libres.

Tetigit linguan ejus.... et solutum est tinculum.
( Mare. vi. 33. 35.)

. St.«Marc rapporte dans I'évangile du jour le mi-
racle que fit notre Sauveur, lorsqu'il guérit un muet,
en lui touchant la langue. Tetigit linguam ejus, et
solutum est vinculum. On peut déduire de ces derniers
mots que cet homme n’était point tout-a-fait muet,
mais qu'il avait la langue lide, de manitre 4 ne
pouveir parler; ce qui fait ajouter par St.-Marc,
qu'aprés le miracle il parla bicn distinctement ;
logquebatur recté. Venons a nous. Il fallut un miracle
pour délier la langue de cet homme, et détruire
Vobstacle qui 'empéchait de parler. Ah ! que Dieu
ferait une grande grice a bien des personnes #’il les
rendait muetles, afin de metltre un terme & leur
langage impur, far lequel elles font un grand tort
aux antres et un grand tort a elles~méme.

Ce seront les deux points que je vais traiter dans
ce sermon,

PREMIER DPOINT.

Celui dont le langage est libre el obcéne fait beancoup de mal a
ceux qui I'entendent.

I. St--Augustin, (in psal. 160, ) appelle intermé-
diaires de satan, satune mediatores, ces hommes a



SERMONS. 383

langage impur, qui “font par leurs discour obscenes
ce que satan n’a pu obtenir de ses suggestions per~
fides. Et lingua ignis est.... inflammata d | ge.ennd ,
g’écrie ‘St:-Jacques, (ni. 6., ) en parlant de ces
langues maudites c’est un feu allamé dans Venfer
avec lequel Yhomme obscene brille les antres et se
brile-loi-méme ; ¢t le langage qu'il emploie', c’est
la troisitme langue dont parle ’Ecclé.iaste , ( xxvim,
16., ) Lingua'teriie multos commovit , et dispersit illos.
La langue spirituelle est celle qui parle de Dieu; la
langue civile est celle dont on se sert ppur parler
des affaires du monde ; il est une troisiéme langue ,
qui sert 4 exprimer l’impureté‘; c’est celle|de I'enfer,
en usage parmi les personnes dépravées , cause de la
rnine de beaucoup d’imes,

II. Le prophéte roi 4 parlant de Ia vie dds hommes
sur la terre, s’exprime ainsi : Fia ilorain| tenebra €t

tubricum. ( Psalm. xxxiv. 6. ) L’homme
milicu des téntbres sur un chemin gliss
court le danger de tomber A chaque pas, 'l ne
regarde avec soin ol il mat le pied afin’('éviter les
écueils, c'est-2-dire les occasions de péché. Sup-
posezique pendant qu’il chemine péniblement, tn
homme 12 pousse ou le heurte -4 dessein, pour le
fairc tomber ; ce sera un miracle s’il ne tombe pas.

C’est-la ce que font les auxiliaires du d¢émon qui,
‘par leurs expressions obscénes, pousscnt| les autres
a pécher; el ceux-ci , qui vivent dans les téntbres,
et quj sont de chair, tombent facileme¢nt dans le
péchd dimpureté, c’est bien avee raison que le psal-
effrénées,
‘sepulchrum palens est guitar eorum. ( Psalm. v. g.)
‘Les bouches d’ol1 sorteut tant de scandaleux propos,
it Sti - Jean Chrysostéme, -sont-autant |dc-tombes

iste a dit,en parlant de ces langue



384 SERMONS.

ouvertes de cadavres en état de putréfaction. Taliq
sunt ora hominum qui turpia proferunt. ( Hom. 2, de
proph. obs. ) Les miasmes qui s'exhalent des corps
qui pourrissent amoncelés dans une fosse, infectent
tout ceux qu'ils atteignent.

II1. Flagelli plaga, dit VEcclésiaste , livorem facit ;
plaga autem linguge comminuit ossa. { xxvirr, 24. ) Les
plaies faites par ua instrumeni n’offensent que la
chair ; celles que font les langues perverses, pénétrent
jusqu’aux os ceux qui les écoutent. St.-Bernardin
‘de Sienne, raconte gu’une jeune fille d'une con-
duite jusqu’alors exemplaire , ayant entendu une
parole obscéne d’un jcune homme , eut aussitét de
mauvaise pensées qui ’entrainérent aux vices, aux-
quels elle s’abandonna de telle maniére , dit le saint,
que si le démon lui-méme avait pris chair humaine ,
il n’aurait pu pécher autant que cette infortunée.

IV. Le pire, c’est que les hommes qui parlent
malhonnétement , regardent ce qu’ils disent comme
des choses de peu d’importance, dont ils ne se met-
tent nullement en peine. Si leur confesseur les re-
prend, ils répondent qu'ils n’ont rien dit que pour
plaisanter, et sans la wmoindre malice. Pour plai-
santer P Apprenez, pauvre insensé¢ que vous étes ,
que ces plaisanteries font rire aujourd’hui les dé-
mons , et qu’ils vous feront pleurer un joer dans
Penfer. Eh? ne dites pas que vous avez agi sans
malice , car il est presque impossible que vous ne
soyez pas en actions ce que vous éles en paroles:
Non longé est a facto , qui delectatur in verbo , dit St.
Jérome , dailleurs lorsqu’un homme parle si libre-
ment devant les personnes du sexe, il n’est pas a
présumer quil n’y trouve pas quelque plaisir. Le
scandale qu’on cause n’est-ce pas d’ailleurs un pé-



SERMONS. 385

ché ? vous proférez une seule parole libre, et vous
faites tomber aussildt en péche tous ceux qui vous
ecoutent. Unus loqutur, dit St.-Bernard , ef unum
iantum verbum profert , el tamen multitudinis audientium
animas inter fiat. ( Serm. 2/ in cant.) Péché plus
grave que si, d’'un seul coup d’arquebuse, vous avicz
tué plusieurs personnes, car vous n'auriez tué que
les corps, au lieu que vos paroles obscénes tuent
les Ames , animas interficit.

V. En un mot ces langues obscénes sont la ruine
du monde : une seule fait plus de mal que’ cent
démons, puisqu’ell:s causent la perte des dmes.
Ceci , ce n’est pas moi qui le dis, c’est 'Esprit saint.
Os lubricum operatur vuinas. { Prov. xxvi. 28.) Et
quel est le temps ol Dieu regoit le plus d’offenses
de ce genre. C'est précisément celui ot Dieu nous
donpe le plus de biens ; je veux parler deq biens
tgmporels. Ce temps, c’est 'éi¢ , qui nous fournit des
grains, du vin, de Phuile, des légumes et des frylts,
et c'est quand on mcissonne , quand on 3vendau.\.@,-e s
qu'on dépouille le mais, qu’on cueille les olives,
les chataignes et d’auties choses semblablgs, que
les occasions de pécher se multiplient. Les parole:q
obsceénes qm se prononcent dans cette qanon et
pendant ces travaux , font commettre plus de péchés
qu'on ne récolte de grains de froment et de grains
de raisin. Quelle ingratitude ! pourquei P‘ieu le
supporte-t-il ? ot est la cause du.mal ? Je I'ai déja
dit ; mais les coupables serort punis, et d,a‘rgs le
.compte qu’ils devront rendre au Scigoeur ils reste-
ront chargés de tous les pechés gu'ils, anront fait
comzmettre par ceux qui les ont écoutés, Sanguinem

~

XIv. 29



386 SEKMONS.

ejus de mana tud requiram. ( Ezech. nr. 18.) Noue
allons passer maintenant au second point.

PEUXIEME POINT.

H se fait beancoup de tort 4 lui-méme.

V1. Yous entendez cet homme : Je parle sans ma-
lice. J'ai déja répondu & cette mauvaise excuse. Jai
dit qu’il était bien difticile de parler de choses
obscénes sans y trouver un secret plaisir, surtout
quand on le fait devant de jeunes filles ou de jeunes
femmes. D’aillenrs, par des propos de ce genre, on
s’expose & vouloir pécher en action, suivant Paxiome
de St.-Jérome : Non longd est d facto, qui delectatur
in terbo. Tout homme a dv penchant au mal
Sensus et cogltatio cordis humani prona sunt ad malum.
( Gen. v 21. ) L’homuie est surlout entrainé par
la nature méme au vice de la lubricité ; ce qui fait
dire 4 St.-Augustin, qae dans ces sortes de combats,
Ia victoire cofite cher; communis est pugna, et rara
victoria. Or, lorsque de propos délibéré un homme
tient des discours obscénes, il n’est pas douteux
qu’il doit avoir presque tonjours sous les yeux les
choses dont il parle; et il n'en faut pas davantage
pour émouvoir ses sems, lui inspirer des désirs illi-
ciles ; et de ces désirs A Yeeuvre, le passage est
glissant ; telle cst la conséquence de ces entretiens
inopurs. Puis, qu'on vienne nous dire : Je parle sans
malice.

VII. Lingud tud ne capiaris , nous dit I'Ecclésiaste,
(v. 18.; ) prenez garde de faire do votre langue
une chaine qui vous traine aux enfers. Lingud....
moculat tolum corpus,” et inflamnat rolam mnativilalis



SERMONS. 38y

nostre. (Jac. 11, 6.) La langue est un des membres de
notre corps, mais quand clle parle mal, clle infecte
e corps tout entier , rotam natirilatis nostreo: clest-d-
dire qu'elle corrompt toute notre vie , depuis Ven-
fance jusqu’a la vieillesse ; on voit par expérience que
ces hommes & langage chsctne ne changent pas en
vieillissant. On lit dans la vie de St.-Valére, au pre-
mrier du mois d’avril , que s trouvant un jour en
voyage , le saint , pour s’abriter dufroid , entra dans
une maison dnntle maitre s’entretenait en ce moment
avec un juge on magistrat du pays. 11 entendit qu'il
s’agissait entre eux de propos trés-libres, quoiqu’ils
fussent avancés en age. Le saint les reprit fortement;
mais ils ne tinrent nu! compte de ces paroles. Dien
les punit plus tard I'un et I'autre, le premier par
la perte de la vie, le second par une plaie qui lui
faisait sentir les douleurs de la mort. On lit dans
un autre ouvrage, quun de ces hommes a languc
dfépravéé mourut subitement dans Vimpénitence, et
quensuile on le vit dans lenfer ,se déchirant la
langue avec les dents ; et comme sa langue se
renouvelait sans cesse , il recommengait a4 Ja
déchirer. A

VIII. Pcurquoi Dieu aurait-il compassivn de ceux
qui n’en ont pas des ames de leur prochain ? Judi-
cium enim sine misericordrd (Ui qui non fecit misericor -
diam. ( Jac. m. 13.) West-ce-pas une pitié de voir
ensemble des jeunes gens , de jeunes filles, des
femmes récemment mariées, et au milien d’cux un
de ces homwmes qui, plus est nombreux le cercle
qui Tentoure, plus il s’attache & mettre de la h-
cence dans ses propos. Souvent ce ne seront que
des enfants des deux -sexes, dmes innocentes , qu'ils
ne frémissent pas d'initier an vicér Le fils d’un



388 SERMOTS.
noble de Bourgogne, dit Thomas de Cantiprenne ,
élevé dans une maison de religicux de Cluni , étaig
un ange de pareté. I evt un jour le malheur d’ene
trer dans la boutique d’un forgercn , et les paroles
obscénes que prononca ki femme de cet homme
le rendirent coupable et Ini firent perdre la grace.
Le P, Sabatine, dans sou livre intitulé : Lumidre
évangélique , rapporie qu'un eufant de quinze ans
entendit un jour une expression impare. La nuit
suivanle , ce quil avait entendu lui reveuant i
Vesprit , il eut de mauvaise pensées , auxquelles
il garré¢ta. Dans la inéme nuit il mowrut de mort
subite. Son confesscar ayant appris sa mort voulait
dire pour lui une messe ; wais 'dme du malheu-
reux eulant, Ini apparat ct lui dit de ne point c¢-
1ébrer pour elle le saint sacrifice, parce qu'elle étuit
damnée , & loccasion des mots obscenes , qui
avaient ¢1é pouc elle cause de péché. Ah! grand
Dicu ! que les anges verseraient de larmes , #'ils
pouvaienti en verser, sur le sort de ces malheureux
enfanls, que scandalisent et perdent ensuite des
propos imprudents , tenus devant eux! Comme ils
en demanderaicnt vengeance 4 Dieul Clest-la ce
que signifient ces paroles de Jesus-Christ : Fidete,
ne conlemnatis unum ex his pusillis ; dico enim vobis ,
quia angeli eorum in celis semper vident faciem Patris
mei. ( Matth. xvin. 10, }

1X. Songez-y donc, mes chers fréves ; gardez-vous
des paroles obscénes comme de la mert ; prencz le
tonseil du Saiut-Esprit : Et verbis tuis facito state-
ram, et frenos ori tuo rectos ; et altende, né fortd labaris
in lingud.... et sit casus tuus insanabilis in mortem. (Ecel.
xxyur, 28. 29. 30.) Facito stateram, c’est-i-dire, pescz
vos paroles avan! de le¢s dire; et framos ori tuo, quand



SERMONS, 389

des paroles libres arrivent & vos levres, fermez-leur
le passage; autrement vous ferez 4 votre dme et &
celles des autres nne plaie mortelle que rien ne
pourra guérir. Diett nous a donné une langue pour
le bénir et le louer , non pour l'offenser. Fornicatio
autem , dit 'Apbtre, et omnis immunditia... nec nomi-
netur in vobis , sicut decet sanctos. ( Ephes. v. 3. )
Remarquez ces mots, et omnis immunditia , Nous ne
devons pas nous abstenir seulement des paroles
ohscénes, et méme de tout mot équivoque, dit en
plaisantant , mais encore de toute parole immedeste
qui ne convient pas auxsaints; c’est-a-dire aux chré-
tiens, comme l'entend St.-Paul. 11 est bon au sur-
plus d’observer que les paroles équivoques font plus
souvent de mal que les paroles a sens découvert,
parce qu’elles s'impriment mieux dans I'esprit, a
cause du piquant qu’elles reeferment.

X. N’cubliez pas, dit St.-Augustin , que vos bou-
caes sont des bouches de chrétiens, et que plusieurs
fois Jésus-Christ y est eniré par la sainte commu-
aion. Vous devez donc détester toute parole des-
honnéte , comme vous détesteriez da poison (ue
satan vous offrirait. Videte, fratres, si Justum est ex ove
christianorum , ubl corpus Christi ingreditur , lucuriosum
canticum quasi venenum diaboli proferatur. (5. Aug.
serm. 15. de temp. ) Le langage d’un chrétien, dit
St.-Paul , doit toujours étre assaisonné de sel.
Sermo vester semper in gratid sale sit conditus. { Coloss.
1v. 6.) Ce sel, c'est la grice ; que vos diseeurs
soient donc assaisonnés par la parole de Diecu , qu'’ils
excitent les autres & 'aimer et & éviter de Poffenser.
Feliz lingua , s'écrie St.-Bernard, gue non notit nisi
de divinis texere sermonem ! Heureuse la langue qui ne
sait parler que de Dieu! Ne vous bornez pas, mes



L1

qo SERMOXNS.

trég-chers fréres, a banuir de votre langage toute
pargle impure ; fuyez encore comme la peste, ceux
dont la langue n’a point de frein. Quand vous en.
tendez une cuizversutign commencer sur de telles
maliéres, bouehez vos oreilles. Sepi aures tuas spinis
linguam nequam noli audire. { Eccl. xxvuir. 28 ) Sepi
spinis, Mcntirez vous armé d’épines , c’est-a-dire re-
precez avee chaleur celui gui parle mal; du moins
détournez votre visage., faites voir que ce discours
vous deplait. Ne rougissons pas de paraltre disciples
de Jésus-Christ, si nous ne voulons pss qu’ensuite
Jésus-Cbrist rougisse de nous admetire avec lui dans
son paradis.

SERMON XLI,
POUR LE OOUZIEME DMIMANCHE APRES LA PENTECOTE.
Aluos de la miséricorde divine.

Curam illius habe, (Luc. x. 35.}

Ox lit dans I'Evangile de ce jour, qu'un homme
tomba aux mwaius d’une bande de volears qui, aprés
Pavoir dépouillé, Paccablérent de coups et le laissé-
rent & demi-mort. Un samaritain vint & passer et il eiit
compassion de ce malheureux; il cominenca par ban-
der ses blessures, et il le conduisit enguite 4 une au-
berge ol il e laissa, recommandant expressément a
Phote d’en prendre grand soin : Curam illius habe. Ces
mémes peroles je les adresse aujourd’hvi, a celui
d’entre vous, mes chers auditeurs, qui aurait I'dme
chargée de péchés, et qui au lieu de chercher un re-



SERMONS. 3

mede & son mal neferait que l’aggrav‘erde plus en plus
par des péchés nouveaux, abusant aiosi de la miséri~
corde divine qui ne lui laisse encore la vie qu’afie qu’il
s’amende etqu’il sauve son dme. Je vousdisdenc, 0 mon
freve, curamillius habe, aycz soin, aycz compassion de vo-
tre dme quin’est que trop malade : Miserere anime tue.
{Eccl. xxx, 24.) Elle est malade, et ce qu'il y a de pire,
c'est gu’elle est pres de mourir de la mort élernelle de
Tenfer; car eclui qui abuse de la miséricorde de Dieu, .
s'expose & ce que qu'au premier jour, au premier
moment , Dieu lui retire sa miséricorde. Ce sera sur
¢e point unigue que roulera mon discours.

I, Le démon, dit St.-Augustin, a deux maniéres de
tromper les chrétiens; c’est en leur inspirant a con~
tre-temps le désespoir ou la confiance. Aprés que
Phomme a cemmis plusieurs péchés, il lzi montre la
justice de Dieu, rigoureuse, inflexible, implacable,
et il le pousse & désespérer de sa misérieorde, Avant
fe péché au contraire, il invite 4 le commettre sans
scrapule. Dieu est si bon, si miséricordienx ! il par-
donnera. C'est avant le péché , dit encore St.-
Augustin, qn’il faut craindre la justice divine; aprés

" le péché, au contraire, ayons recours & sa miséri-
corde. Port peccatum spera misericordiam ; ante peccatum
pertimesce justitian. Déscspérer du pardon quand ona
péché, c’est offenser Dien par un péché nouveau; de-
mandez-lui miséricorde et il pardonnera. C’est avant
de pécher qu’il faut craindre , car celui qui abuse de
la bonté de Dieu pour I'offenser encore, ne mérite
pointd’éprouver cette bonté. Celui qui offense Ia jus-
tice, dit le vén. d’Avila, peut recourir a la miséri-
corde, mais olt recourir quand on a offensé la misé-
ricorde !

I Qui ¥’a promis la miséricorde divine quand ti



3g2 SERMOTS.

veax pécher? Certainenient, ¢e ne peut-éire Diey :
cest le’ démon, qui veut que {u te perdes. Cave, dit,
St.- Chrysestdme, ne urqaam eanem illum suscipias , qu
misericordiam Deipollicetur. {(Hom. 50. ad Pop.) Si vous
avez autrefois offensé Dieu, espérez et tremblez ; sivous
voulez quitter le péché et que vous le détestiez, es-
pérez, car il promet le pardon au repentir; mais si
vous ne voulez pas changer de vie, tremblez que le
Seigneur ne vous attende plus et qu'il ne prononce
votre arrét. Pourquoi Disu attend-il le pécheur? Est-
ce pour que le pécheurcontinue de V'offenser? Non ,
il attend pour qw’il s’amende et se rende digne da
pardon. Propleren expectat Dominus , ut misereatur ves-
tri. (Isa. xxx. 18.) Mais gnand le Seigneur voit que le
temps qv'il accorde n’est employé qu’a augmenter le
nombre et la gravité des fautes, il rend son cours a la
justice, ¢t il permet que le pécheur meurre dans 'im-
péniten'ce, pour qu’en mourant il cesse de Poffenser.
Le temps méme qui avait ét¢ donné au pécheur pour
faive pénilence, réclame alors contre lui. P ecabit ad-
versum’ me tempus; (Thren. v. 15,5 Ipsum tempus, dit
St.-Grégoire, ad judicandum venit.

1II. €’cst uvne erreur commane A beaucoup de
chréticns , que de vouloir picher et se sauver en méme
temps. Sars doule il n’est point de picheur assez in-
sensé pour dire : je veux me damuer ; Mais il s’en
trouveen grand nombre quidisent: Lamiséricorde de
Dien est grande; ce que je fais est mal, mais j'en
ferai plus tard pénitence. Ils ne sentent pas que c’est
14 un piége qui leur est tendu par le démon, piége
el dija tanl d’ames sont tombées. Mais qu'ils en
croient’ le Seigreur lui-méme : Et ne dicas : Miseratio
Domini magnu est; mullitudinis peccatorum meorum mise-
nobitur, (Ecol. v. 6.) Ne dites pas que la miséricorde



SERNONGS. 39%

du Seigoeur est grande ; écoutez-le encore parler.
Misericordia enim et iraab illo cito prozimunt, et in pecca=
tore respicit ira iliius. (Ibid. 7.) La miséricorde de Dien
differe de sa compassion. La miséricorde est infinie 4
mais les actes de miséricorde , qui' sont les actes de
compassion, sont finis. Dieu est miséricordieux, mais
il est juste. Les péchems, dit dit St.-Basile ne veulent
considérer en Dieu que la mcitié de ses aitributs. II
est miséricordieux ot il pardonne, disent-ils; ils n’a-
joutent pas : 1l est juste etil punit. Le Seigneur lui-
méme se plaignit un jour a Ste.-Brigitte de cette ma-
pitre dont il était jugé par les pécheurs. Ego sam jus-
tus et misericors ; peccatores tantim misericordem me exis=
timant, Dieu est juste-et la justice I'oblige a chatier
Pingratitude. Tolérer que les pécheurs abusent de la
miséricorde divine pour l'ofienser davantage, ce ne
serait point de la miséricorde, ce serait défaut de jus-
tice. La miséricorde est promise & celui qui craint
Dieu, non i celui quile dédaign=; Et misericordia ¢jus
timentibus ewm. (Luc. 1. 50.)

1V. Dien s’est toujours montré miséricordieux en=
vers moi, dit le pécheur; pourquoi ne dois-je pas es-
pérer qu’il le sera encore. Jc réponds: 1 le sera si
vous voulez changer de vie ; mais si vous persistez dans
“le vice, il laissera tomber sur vous le poids de sa ven-
geance. Mea est-ultio, et ego retribuam in tempore, ut
labatur pes eorum. {Deut. xxxit. 35.) Nisi conversi fueri-
tis, dit de son c6té le prophete-roi, arcum suum vibra-
bit, (Psa'm. vir. 13.) Le Seigneur tient son arc tendu,
il attend que le pécheur se convertisse; mais si & la
fin le pécheur ne se convertit pas, la. fleche fatale par-
tira, et le pécheur restera frappé de mort éternelle. O
Dien! Il y a des gens qui ne veulent pas croire aux
enfers, ¢’il ne les voient de leurs propres yeux. Les



394 SERMONS.

malheureux! Quand ils les verront, il n'y aura plus
pour eux de miséricorde. Et qui pourra se plaindre
que Ia chose est ainsi! Qui accusera la miséricorde
de Dieu qui en a tant montré en attendant si long-
temps ? Vous devriez tonjours, la face contre terre,
le remercier en disant : Misericordiz Domini, quia non
sumus consumpti. {Thren. m. 22.) Si vous aviez fait &
un de vos fréres les offenses que vous avez faites a
PDieu, il ne les aurait point souffertes; Dieu a tout
souffert, sa patience ne s’est point lassée ; il vous ap-
pelle encore. Si la fin I'enfer devient votre partage,
qui faudra-t-il accuser ? Quid ultrd, a ditle Seigneur,
debui facere vinew mem et non feci ? (Isa, v. 4.) Que pou-
vais-je faire pour loi queje n’aie fait ?

V. O fausse espérance, fatale i tant de chrétiens!
Sperant ut peccent ; V e d perversi spe; dit St.-Angustin.
(Tn Psalm. 144.) lls n’espérent pas seulement que
Dieu leur pardonne les géchés dont ils se repentent;
mais ils espérent que bien qu’ils continuent de pé-
cher, Dien se montrera toujours miséricordieux, de
sorte que pour eux la miséricorde divine n’est u’un
prétexte pour persévérer dans le péché. O espérance
maudile, que Dieu déteste! Et spes illorum abominatio.
(Job. x5. 20.) Elle sera cause que Dieu punira plutét.
Le pécheur a heau dire : Bonus est Deus, faciam quod
mihi placet ; Le bon maitre, parce qu’il est bon, ne
difftre pas la jusfe punition due & un serviteur infi-
dele. On ne saurait compter ajoule St.-Augustin, tous
ceux qu'a trompés cette vaine espérance. Dinumerari
non possunt, quantos hacinanis spei umlra deceperit. Lu-
cifer, dit St.-Bernard, ne fut sitét puni que parce qu'il
espérait, en se révoltant, qu’il trouverait grice devant
Dieu, s'il était vaincu. Ammon , fils du roi Manassé,
voyu’ni que son pére avait obtenu le pardon de ses pé-



SERMONS, 395
chés, imagina qu'il Pobtiendrait de méme pour les
siens, et ses meeurs s’étant relachdées, il pécha;|mais
il ne trouva point de miséricorde devant Dicu. Suivant
St.-Jean Chrysostome , Judas nie se perdit que parce
qu'il avait compté sur la bonté de Jésus : Fidit in leni-
tate Magistri.

VI. Celui qui péche, parce qu'il a Pespérance|d’ob-
tenir le pardon, et qui dit en péchant : Je me r¢pen-
tirai ensuite , et Dien me pardonnera, irrisor est, dit
St.-Augustin, non panitens. Mais Dieun, dit St.-Paul,
ne souffre point qu’on se joue de lui : Deus non irride-
tur. (Gal. vi. 7.) Or ce serait se jouer de lui que de
Poffenser tovjours et de vouloir tvnjours le pardon.
Qum enim seminaverit homo, hac et metet , dit St.~Paul,

“(Ibid. vur. 6.) Gelni qui stme des péchés , ne peut
recueillir que la haine de Dieu et 'enfer. An dititias
bonitalis ejus, el patientie et longanimitatis contemnis 7
(Rom. 11. 4.) Pécheur, est-ce que tu méprises les ri-
chesses de la bonté divine, de sa patience et{de sa
longanimité ? Ignores-lu gne la miséricorde dpnt il
use cuvers toi apres fon-péché, est le plus riche de
tous les trésors P Mais ignores-tu que si fe Seigneur
daigne t'attendre encore ce n’est point pour que tn

conlinues de l'offenser, mais pour que tu fasses pé-
nitence ? [ gnoras quoniam benignitas Dei ad penitentiam
te adducit? (Tbid.) Prends-y garde, pécheur, continue
I'Apttre, car par ton obstination et ton iinpénitence,
tu accumules surta téte nn trésor de colére,
jour de la colére, tel que sera celni du jugement de
r.ilens

Dicu : Secundim autem duritiam tuam, et im
cor, thesaurizas tibi iram in die iree, et revelation{s justi
Judicii Dei. (1bid. v. 3.)

VII. L’endurcissement du pécheur entrainerfa l'a-
bandon de Dicu qui dira pour celte dme plongélI: dans



396 SERMONS,

le péché, ce qu’il dit poar Babyléne : Curavimus Bq.
bylonem, et non est sanata ; derelinquamus eam. (lerem,
1. 9.) Et comument s’opére cet abandon de la part de
Dieu ? Ot Dieu lui envoie une mort imprévue etlelaisse
mourir dans le péché, ou il le prive de la grace qui
lui serait nécessaire pour se convertir. 11 ne lai ac-
corde que la grace suffisante avec laquelle il pouvait
encore se sauver, mais il ne se sauvera point; les té-
ntbres de lespril, 'endurcissement du ceeur, les
mauvaises habitudes rendront sa conversion morale-
ment impossible ; il restera, non absolument mais
moralement abandonné. Auferam sepem cjus, et eritin
direptionem. (Isa. v. 5.) Quand le maitre de la vigne
détruit la haie qui U'entoure, el qu’il permet i tout le
mcride d’y entrer, qu'est-ce que cela signifie? Cela
signifie qw’il Pabandonne. C’est ainsi que Dieu fait,
lorsqu’il abandonne une ame :il la dépouille des
craintes salutaires et des remords de conscience; il
1a laisse dans les ténébres, ouverte & tous les vices.
Posuisti tenebras., et fatla est noxyin ipsd pertransibunt
omnes bestie sylee. (Psalm. cins. 20.) Le pécheur aban-
donné dans celte mer de péchés méprisera tout, ad-
monitions , excommunications , grace de Dieu, cha-
timents , enfer, sa damuation méme. Impius, edm
in profundum peccatorum tenerit , contemnit. ( Prov.
xvi. 3.)

VIIT. Quare via impiorum prosperatur ? demande Jé-
rémie. (xu. 1.) 1l répond : Congrega eos quasi gregem
ad victimam. (Ibid, 1. 3.) Malheur au pécheur qui est

"heureux dans cette vie. C’est une preuve que Dieu
veut le récompenser par des faveurs temporelles de
quelquune de scs ceuvres 1noralement bonmes,
mais qu’en méme temps il lagarde comme une victime,
# quisa justice destine Uenfer, semblable 4 livraie



SERMONS, Bg7

maudite par J.-C.. In tempore messis, dicam messor[tius :
Colligite primim zizania , et alligate ¢a in fasciculos ad
comburendum, ( Matth. xn1. 39.)

IX. Le défaut de chatiment infligé & un pécheur
dans cette vie, est le plus grand chatiment qu’il pyisse
recevoir, suivart la menace d'Tsaie (xxvi. 10.) Mise-
reamur impio , et non discat justitiam. Miséricorde
fatale ! s’écrie St.-Bernard ; je n’en veux point : | Mi-
sericordiam hanc ego nolo ; super omnem iram misetatio
-est. (Serm. xtu. in cant. ) Bt quelle plus terrible|pu-
nition que d'étre abandonué au péché, de telle erte
‘que tombant de faute en faute, le pécheur fipira
par souffrir aulant d’enfer qu'il s’est rendu de|fois
-coupables, sclon ces paroles de David : Appone|ini-
quitatem super iniquitatem ; deleantur de libro viventiam.
{ Psalm., rxv1. 28. ) Le P. Beltamin dit sur ce pas-
sage : Nulla pena mujor qudm cum peccatum est fena
pecrati. 11 aurait mienx valu pour le pécheur qu’il
fat mort aprés son premier péché , car aprés cetle
accumulation de péchés qri s'est faite en luil, il
‘aura autant de fois les tourments de l'enferd s
frir, qu’il aura commis de péchés, Voici ce qui arriva
A un comédien de Palerme, appelé César. Se pro-
menant un jour ‘avec un de ses amis, il lui dit|que
le P. Lanuse , missionnaire, lui avait prédit autre-

Y

fois, qu’il v’avait que douze ans 4 vivre, et li’an
boutde ce temps, 8’il ne changeait de vie, il ferait
‘une mauvaise mort. Jai parccuru, ajouta-t-il | un
grand nombre de¢ contrées, j’ai eu plusieurs mala-



398 SERMONS.
Qu’arriva-t-il? ¢’était le vingl-quatre novewbre 1668;
le jour méme du speciacle, au moment ol César
allait entrer en sceéne, il fut attagué d’un acces
d’apoplexie , et il mourut presqne aussitét entre leg
bras d’une comédienne. Ce fut ainsi que se termina
pour lui le drame du monde. :
X. Revenons & nous mainievant , pour terminer
ce discours. Mes chers fréres, jetez, je vous en con-
jure, un coup d’ceil sur votre vie passée ; voyez de
combien d’offenses graves vous éles coupables en-
vers Dieu, combien de fois il a usé de miséricorde,
il vous a envoyé la lumiére de la grace, il vous a
appelé a changer de conduite. Aujourd’hui encore
il vous appelle par ma voix ; il vous dit : Quid wi-
tri debui facere tinew mee , et non feci 7 ( Isa.vi. 4.)
Que pouvais-je faire encore pour vous que je n’aie
point fait. Que dites-vous ? que répondez-vous ?
Vous voudriez vous donner a Dieu tout en conti-
puant de Voffenrer ? Le chiliment est différé dit
St.~Augustin , mais il ne vous est puint remis.
O arbor infructuosa ! dilata est securis , noli esse securn:
ampuiaberis. Si vous abusez encore de la miséricorde
divine , le chatiment ne tardera pas; ampuiaber:is.
Qu’attendez- vous ? atlendez-vous que Dieu vous
ait précipilé dans Uenfer ? Jusqu’a présent le Sei-
gneur s'est tu, mais il ne se taira pas toujours.
Quand le jour des vengeances arrivera , il vous dira,
Hec fecisti, et tacui. Existimasti ,‘ inique , quod ero
tui similis ? Arguam e, et staluam contra faciem
tuam. ( Psalm. xux. 21.) Je mettrai sous tes yeux
toutes les graces que je Vai faites et que tu as mé-
prisées ; c’est par elles que ta seras jugé el con-
damné. Ne résistez donc plus 4 Dien qui _vous ap-
pelle ; tremblez que Vavis que je vous donne ne



SERMORNS. 399

soit le dcraier pour vous. Allez confesser vos fautes 3
prenez une ferme résolution de changer de vie,
cav il ne vous servirait de rien de vous confesser ,
pour recommencer le lendemain. Yous n’avez pas,
dites-vous , la force de résister a la tentation ?
Mais écoutez ce que vous annonce 'apdtre : Fidelis
autem Deus est , qui non patietur vos tenlari supra id
quod mon potestis. (1. Corinl. x. 13.) Dien ne per-
mettra point que la tenlation excéde vos forces.
Si vous n’en avez pas en vous-méme de suffisantes
pour résister, demandez-les & Dieu : il vous les don-
nera : Laudans invocabo Dominum , et ab inimicis meis
salvus ero. ( Psalm. xvir. 4. ) Dites comme St.-Paul :
Je ne puis rien par mcoi-méme , mais avec le secours
divin je puis tout. Omnia possum in eo qui me confortat.
( Phil. v. 13. ) Recommandez-vous donc 4 Dieu
dans les tentations, et il vous empéchera de suc-
comber.

SERMON XLII.

POUR LE TREIZIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.
Da bespin d’éviter les mauvaises compagnies.

Occurrerunt ei decem viri leprosi... Ddm irent, sanali
surt. ( Luc. xvo. 12, 14.)

Dix lépreux de certain chdtean, lit-on dans I’é.
vangile de ce jour , rencontrérent Jésus-Christ sur
leur route, et le priérent de les guéric de la I&pre
qui les dévorait. Le Scigneur leur dit de s’aller pré-
senter aux prétres du temple, mais avant d’arriver



§oo SERMONS.

au temple les Iépreux se trouvérent guéris. Pourquosi,
dit-on , lc Sauveur pouvant les guérir subitemeunt,
commerga-i-il par les renvoyer, pour les guérir en-
suite pendant qu’ils cheminaient ? Certain auteur
assez obscur , prétend gue Jésus-Christ prévoyant
que &'l avait guéri de suiwe les dix lépreux , ils n’au-
raient pas manqué de converser avec les autres ma-
kades, qui probablement leur auraicnt communiqué
de nouveau le mal, il préféra les envoyer loin de ce
lieu et ne les guérir que lorsqu’ils seraient hors de
danger d’une rechute. Quoigu'il en soit de cette sup-
position , venons au sens moral qu'on peut tirer du
fait. Lalépre est semblable au péché ; de méme que
la lépre cst un mal contagieux, de méme les vices
des méchants infectent ceux qui les fréquentent,
Ainsi le lépreux qui veut guérir, doit commencer par
8’éloigner des mauvaises compagnics , suivant ce
vieil adage : Celui qui hante des galeux:, devient ga-
leux lui-méme. Je prendrzi donc auvjourd’hui pcur
texte de mon sermon cette sage maxime : Que
pour bien vivre, il faut éviter les mauvaises com-
pagnies.

I. dwicus stultorum , & dit 'Esprit-Saint, similis
efficietur. ( Prov. xin. 20. ) Les chrétiens, qui vivent
dans la disgrace de Dieu, sont tous des insensés,
qui mériteraient d’éire enfermés dans la maison des
fous. Est-il en effet de plus grande folie que de
courir al'enfer et de vivre dans le péché ? Mais sa-
chons que celui qui fréquente ces insensés deviendra
bientét semblable 4 eux. Il pourra bien entendre
los sermons des plus célébres prédicateurs , et il
n’en sera pas moins vicieux ; suivant cet autre adage:
Magis movent cwempla, quam verba. Le roi-prophéte a
dit de méme : Cum sancto sanctus eris , ef cum perverso



SERMONS. for

perverteris. ( Psalm. xvn 27.) La fréquentation dés
wméchants , écrit St.-Augustin, est contagieuge, et
le vice se communique ; fuyens les amis dangereux,
ne d consortio ad vitii communionem trahamur, De-14
St.-Thomas conclut qu’un grand moyen de|salut,
c’est de savoir fuir le danger: Firma tutela saluti,
scire quem fugiamus.

dans
les iénébres par un chemin scabreux et glissant ,
si un mauvais ange, c’est-i-dire, un comppagnon

11. Tout homme qui vit sur la terre, march

mort? Fiat via illoram ienebree et lubricam ; et
Domini persequens eos. { Psalm. xxxiv. 6.) Tali
disait Platon, qualis conversatio quam sequeris.
Jean Chrysostdbme ajoute yue pour connaitre quelles
sont les moeurs d’un homme , il suffit d’observer les
gens qu’il fréquen_té , car les amis sont semblables &
nous , ou ils nous rendent semblables i |eux :
Vis nosce hominem ? attende quorum familiaritate assues~
cat ; amicitia aut pares invenit , aut pares facit. Ef cela
par deux raisons ; l'une c’est qu’en général pour
plaire & son ami on cherche & l'imiter; 'autre ,
c’est que ’homme, comme Séntque Vobserye, est
naturellement imitateur et qu’il fait ce qu’jl voit
faire. Le psalmiste avait déja dit: Commizif sunt
inter genles , et didicerunt opera eorum. (Psalm. ay. 35.)
St.-Bernarw , parlant de St.-Pierre , dit que ce
prince des apoétres n’avait renié¢ Jésus-Christ que
parce qu’il s’était trouvé pendant quelque temps au
milicu des ennemis de son maitre. Existens cuin pas-
sionis dominice ministris, negarit.

1I1. Des amis dépravés , et vivant dans linjconti-
neunce, dit St.- Ambroise,, vous donneront-ils des legons

VIX. 6



4oa SERMONS.

de charité ? Ceux qui haissent la religion et les choses
saintes , vous rendront-ils religieux'? Ceux qui ont
perdu toute honte et qui offensent Diea a découvert,
vous apprendrout-ils la réserve , la modestie ¢t 1a
crainte de Dieu ? Qui tibi demonstrent castitatem quam
non habent 7 devotionem quam non sequuntur ? verecondiam
quam projiciunt ? St.-Augustin , dans ses confessions,
(livre 11, chap: ¥X ), nous apprend , que lorsqu’il
était li¢ avee des néchants, qui se vantaient de leurs
vices , il se sentait entrainé au péché, sans en ressen.
tir la moindre honte, et pour ne point paraitre au-des-
sous d’eux , il se glorifiait du mal qu’il faisait : Pude-
bat me non esse impudentem. Isaie avait eu soin de nous
avertir du danger de fréquenter des gens souillés de
vices ; Pollutum noli tangere. (1Ln. 11.) de peur que
la sovillure n’arrive jusqu’a nous. Qui teligit picem in-
quinabitur ab ed, dit1'Ecclésiaste, et qui communica-
verit superbos , induit superbiam. ( Ecel. xni 1.) Celui
qui manie la poix , restera les mains poisseuses ; ce-
lai qui . fréquente le superbe deviendra superbe lui-
méme. - o

IV. Que faut-il donc que nous fassions ? Prokibe
pedem d semutis ecorum. {Prov.1.15.) Non szulement
nous devons fuir les vices des hommes corrompus ,
mais nous devons encore éviter avec sain de mettre
nos pieds sur les vestiges de leurs pas ; c’est-a-dire :
qu’il faut étre sourd a leur conversation. a leurs pro-
pos , a leurs invitalions , repousser les plaisirs yu’ils
pous offrent, rejeter les dons avee lesjuels ils veulent
nous amorcer , pour nous faire iomber dans leurs fi-
lets , ainsi que nous le dit Salomon : Fili mi, si te
lactaverint peccalores 5 me acquiescas eis. (Prov. 1. 10.)
L'oiseau ne se prend pas a: piége, s’il ne voit pas
Yappean. qu'emploient les-chasseurs. Numgquid cadit



SERMONS. 403

avis in lagaeum , sine ancupio ? ( Amos. 11, 5.) Le démon
se sert des méchants amis comme d‘ap'peaux pour
prendre les dmes dans les filets du péché , comme le
dit Jérémie. Penatione caperunt me , quasi avem inimici
mei gratis. { Thren. 1. 52. ) Demandez i un de ces
corrupteurs ponrquoi il a entrainé son ami au péché ?
Je voulais répendra-t-il , le voir faire comme moi.
Tel est Part du démon , dit St.-Ephrem , que lors-
qu’il s’est emparé d'une dme, il s’en sert comme d’un
appeau pour en prendre d’autres : Cum primum cap-
ta fuerit anima, ad alias d;:cipientlas fit quasi ligueus.
V. Fuyons donc, comme la peste , la société de ces
suppots d’enfer. Par ce mot de société, j'entends tous
les actes ordinaires de la vie, comme fraterniser,
avoir de fréquens entretiens, manger , se prome-
ner ¢ etc. ; car, comme le dit apdtre, il est pres-
qu’impossible de cesser d’avoir quelques rapports avec
eux. Alioquin debueratis de hoc mundo exisse. (1 Cor.
v. 10.) Mais ce qui est possible , c’est de ne point se
famiiiariser avec eux. Nunc autem scripsi vobis non
commisceri ... cum ejus modi nec cibum sumere. (Ibid. 11).
Ces faux amis, Ezéchiel les appelle des scorpiouns.
Subrersores sunt tecum, et cum scorpionibus habitas. (Be.
1. 6.) Voudriez-vous habiter au milieu des scorpions?
Non sans doute. Eh , bien ] fuyez comme vous fuiriez
ces venimeux insectes , les dangereux amis gui, par
leurs exemples et leurs paroler, empoisonnent votre
ame. I'nimici hominis domestici ¢jus. {Math, x. 36.) Les
méchants amis, plus ils sont intimes plus ils sunt dan-
gereux. Quis miserchitur incantalori 4 serpente percusso,
et omnibus qui appropriant bestiis ? et sic, qui comitatur ,
cumviso iniguo. (Eccl. xi1. 13.) On n’a point compa--
sion de ceux gui prétendent apjrivoiscr des serpents
et des bétes féroces, lorsqu’il leur en arrive du mal.



4o4 SERMONE.

Il en est de méme de celui gqni fait son ami dgy
homnle vicieux: §’il se perd, ni Dieu nj les hommes
n’en: auront piti¢ , parce qu’il aura mépris¢ Pavis qu’on
lui avait donué de se tenir sur ses gardes.

V1. Un homme corrompu suffit pour corrompre
tous ceux qui le fréquentent. Nescitis , dit St.-Paul,
quia snodicam ferment:un tolam massam corrompit? (1,Cor,
v. 6,)St.-Thomas dit sur ce passage : Uno peccato scan-
dals totn societas inguinatur. Ce sout I cesfanx prophe-
tes, de qui Jésus-Christ nous dit de nous méfier. At~
tendite d falsis prophetis. { Matth, vir 15.) Non seule-~
ment ils trompent avec leurs fausses prophéties , mais
encore il nuissent avec leurs fausses doctrines ; car,
ainsi que le dit Sénéque, ils laissent dans V’Ame des
germes de mal, qui, t6t ou tard se développent : Se-
mina in anime 1elinquunt , que mducunt ad malum. 11
n’est que trop vrai, comme l'expérience le démontre
qu’un langage licenci ux corrompt les meeurs de ceux
qui Pentendent. Corrompunt mores bonos colleguia prava.
(1 Cor. xv; 33.) Un jeune homme refusera de com-
1netire un péehé , retenu qu'il sera par la crainte de
Dieu ; un faux ami viendra , un démon incarné qui
lui dira, comme le serpent dit a Eve : Nequaquam
moriemini. ( Gen. 1. 4.) Que craignez-vous ? Il y en
a tant qui le font; vous étes jeunc, Dieu est indulgent
pour la jeuncsse. Il lui dira eusuite , comme cela est
écrit dans le livre de la Sagesse (1. 11.) Peni nobus-
cum ; relenquamus ubiqué signa lxtiie. Vener avec
nous prendre da plaisir, soyez joyeux. O mumis ini-
qua amicitia ! dit St.-Augustin . cdm dicitur ; Eamus,
faciamus ; pudet non esse impudentem. Allons,faisons; etc.
Ceux qui s'entendent provoquer ainst, rougissent
en quelque sortc de me ne pas avoir autant d'impa-
dence qu'en montre 'auteur ‘le Pinvitation.



SERMONS. 405

VII. Nous devons surtout veiller sur nous-mémes
quand nous sentons quelque passion s'allumer dans
nos cceurs. Soyons surtout scrupuleux sur le choix de
ceax & qui nous demandons couseil ; car la passion
qui nous domine nous porte naturellement & choisir
‘pour conseiller ceux en qui nous comptons trouver
les dispositions les plus favorables & la passion qui
nous enchaine. Mais gardons-nous, comme d’un’en-
‘Hemi, de quiconque n’a pas fun langage conforme &
‘celui de Dieu; car la passion unic aux mauvais con-
seils pourait nous porter aux plus déplorables excés.
Lorsque la passion se sera un peu calmée , nous con-
naitrons 'erreur ol nous ssmmes tornbés, plus encore
par les conseils de nos amis, que par notre propre fau-
te ; mais il ne nous sera plus possible alors de réparer
ie wal ; au lieu que le bon conseil d’un ami qui nous
parle avec 'ascendant de la vérité et la mansuétude
chrétienne , nous fera éviter bien des désord: 2s, et
aménera dans notre ceeur la paix qui en était bannie.

VIIL. Discede aby iniquo , nous dit le Seigneur , et de-
ficient mala abs te. (Eccl. vir. 2., ) fuyez , séparez-
vous des mauvaises compagnies , et vous ne com-
mettrez plus de péehés. Nec tibi placeat malorum via ;
fuge ab ed , etc. (Prov. . 14. ) Fuyez aussi les routes
que vous tracent ces méchants amis , €t ne vous ren-
«conirez jamais avec eux. Ne derelinquas amicum anti-
Yuum ; novus enim non erit similis illi. ( Eccl. 1x.) Ne
qumcz pas votre ancien ami , celui qui vous airmrait
avant-méme que vous fussiez an monde, ¢’est-a-dire,
Dieu. In charitate perpetud dilexi te. { Jér. xxx1. 3.))
Les amis nouveaux ne nous aiment point; on peut
méme dire qu’ils vous haiss:nt plus qu’un enneml
cruel » puisqu’ils ne cherchent pas votre bien, com-
ane Dieu I'a toujours fajt, qu’ils ne cherchent au con-



406 SEAMONS

traire que leurs plaisirs , la satisfaction d’avoir deg
compagnons de libetlirage, et la fausse gloire de vous
avoir rendu semblable & eux. Mais , direz-vous peut-
étre, je ne puis me décider & me sépaver d'un ami
qui m’a vouln du bien. Je'me croirais ingrat. Que vou-
lez-vous dire de lingratitude ? Diea seul vous veut du
bien , puisqu’il désire votre salut éternel , tandis que
votre ami prétendu, s’embarrassant peu si vous vous
sauverez ou non, ne songe qu’a veus trainer a sa suite,
Il 0’y a pas d’ingratitude & Pami qui vous conduit i
votre ruine ; elle serait toute entiere a laisser Dieu
qui vous a créé, qui est mort pour vous sur la croix,
et gui veut que vous vous sauviez.

IX. Fuyez par conséquent la conversation de ces
amis dangereux : Sepi aurem tuam spinis, et linguam
requam noli audire. Lears paroles pourtaient causer
votce perte. Si vous entendez qu'ils parlent mal
reprenez-les fortement s non seulement pour que
votre approbhation ne les encourage pas, mais encore
pour qu’ils se corrigent. Ut non solum repellaniur,
dit St.-Augustin , sed etiam compungantur. Qu’une
exemple terrible vous fasse connaitre tout le danger
qu'entraine une liaison avec des méchants. Le P.
Salalmo dans son livre mmulé Lumiere évangélique ,
rdpporte que deux anis de ce geare se {rouvant un
jour ensemble, I'un d’eux, pour faire plaisir & Pautre,
commit un péché ; mais & peine se fut-il séparé de
ce dernicr qu’il monrut de mort subite. Le dse'cmnd
q\m ne savaxt rien de ce funeste accident , sétalt
endormi profondement Soudain le défunt lui appa-
rat ; il voulut, suivant sz coutume, courir & lui pour
l’embrasse‘r 5 meis le défunt se cmontrz; tout ¢ntouré
de flammes, et avec d'affreux blasphemes il lui re-
procha d%tre caase de sa dammation. Cette hor-



SERMONS, 4oy

rible vision 'ayant réveillé, il réfléchit sériensement
sur sa conduite, et il changea tout-a-fait de vie;
ce qui n’a pas empéché lautre malhcureux d'étre
damné , infortune qui ne saurait avoir de reméde,
et qui doit durer toute I'éternité.

SERMON XLIIL

POUR LE QUATORZIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE,

Tout finit et finit promptement.

+
Fanum agri quod hodie est, cras in clibanum mittitur,
( Matth. vi. 30.)

Tel est le sort de tous les biens de la terre : ils
passent , semblables & herbe des champs qui née
d’hier et parée de ses fleurs se montre anjourd’hui
toule verdoyante , et (emain flétrie desséchée et
privée de fleurs, ira servir daliment au feu. Ce fut
14 ce que le prophéte Isaie fut chargé de précher
par ordre exprés de Dieu. Clama.... et diwi: Quid
clamabo ? Omnis caro fenum , et omnis gloria ejus quasi
flos campi. ( Isa. x1. 6. ) St.-Jacques compare les
riches dc la lerre aux fleurs des champs; 4 la fin
de leur voyage i travers cette ville ils se flétrissent
avec toules leurs richesses et toutes leurs pompes.
Dives... autem sicut flos feni transibit.... Sic et dives
in itineribus suis marcescet. ( Jac. 1. 10. 14.) Ils se
{létrissent, et on les jette an few; cras in clibanum
mettitur ; comme cela arrive & Pamateur des festins ;
il joue un grand role en ce monde et ensuite sepultus
est in inferno. (Luc., xvi, 22.) Ainsi, 6 chrétiens ,



408 SERMGNS.

travaillons au salut de notre ime, amassons des ri=
chesses pour ’éternité , car dans ce monde

T, Tou! finit.

1I. Tout finit promptement.

PREMIER POINT.

Toul finit.

1. Jetez les veux sur ces grands de la terre; ils
jouissent de leurs richesses au sein des honneurs
dont ils sont comblés. Soudain la mort se présente ,
elle dit : Dispone domui tuee , quia morieris , el non vives.
(Isa. xxxvur 1.) O heore de douleur! Il faudra
done qu’a son tour le riche dise : Adieu monde,
adieu maicons de plaisance, adieu palais , adieu
parents , amis, honneurs. Tout est fici pour moi !
Plus de reméde ; bon-gré, mal-gré il faut qu'il
abandonne tout. Cum interierit , non sumet omnia ;
nec descendet cum eo gloria ejus. ( Psal. xwvi. 17.)
Si, pour ces grands du sieclc qne le monde appelait
heuréux , le nom seul de la mort a tant d’amertnine
qu'fls ne peuvent en entendre parler, s'ils n’ont songé,
pendant leur vie qu’a trouver la paix dans leurs jouis-
sances terrestres, comure pour justifier ces paroles
de P'Ecclésiaste : O mors, quam amara memoria lua
hémine habenti pacem wm substantiis suis ! ( xwr 1. )
‘0’ combien leur sera cruelle la mort elle-méme,
guand elle viendra réellement ! Que vous étes a
plaindre, vous qui fittes si altaché uux biers dece
monde ! toute’ blessure cst douloureuse 5 mais lors-
fue blessé & mort il faut que volre cceur abandonne
¢d$ bidns~qui firent tont <on amour, 6 quelle dou-
lent sera Ia' volre, Voila ce qui arrachait au roi
Araled des cris de désespoir, quand sa mort lui fut



SERMONS. fog

annoncée : Siccine separat amara wmors! ( 1. Reg.
xv. 32) C'est 12 le plus grand tourment de tous
ceux qui, an moment de comparaitre devant leur
juge supréme , au lieu de se préparer a subir cette
épreuve , ne songent gu’aux choses de la terre.
Le premier chitiment, dit St.-Jean Ckrysostome ,
qui attend le pécheur, c'est Foubli de lui-méifie a
Pheure de la mort. 11 avait oublié Dieu durant toate
sa vie. Hdc animadversione percutitur impius ul mio-
riens obliviscatur sui, qui vivens oblitus est Dei.

II. Mais on a beau aimer le monde et les biens
qu'il offre , la mort fompt toutes les affections, ¢t
ncus dépouille de tout. Nous sommes entrés nus
dans la vie, nous en sortons nus, Nudus egressus
sum de ulero matris mee , et nudus revertar illdc. ( Job,
1. 21. ) Er: un mot, ccux qui ont passé leur vie 3
accumuler des richesses aux dépens de leur som-
meil, deleur santé et de leur, Ame, n’emporteront
rien-cn mourant de ce qu’ils ont péniblement acquis;
ils ouvriront les yeux etils ne verront rien gutoar
d’eux ; dans cette nuit de confusion, leur 4rhe
se plongera dans une mer orageuse de {ristesse et
de peine. Dives cum dormierit , nihil secum auferet ;
aperiet oculos suos, et nihil inveniel.., nocte opprimet
eum lempestas. ( Job. xxvu. 19. 20. ) St.-Antonin
raconte que Suladin roi.des Sarrasins ( 1 ) ordonna
en moutrant, que lorsqu’on transporierait sen ca-
davre au tombeau, on portat devant Iui le liceceul
funéraice, et qu'un iman cridt, pendant la marche
du ¢-nvoi: Voila tout ce que Saladin emporte de
ses richesses : Tantdm hoc deportabit Saladinus de om~

(4) Salah Edin, Sultan &’Egy ste,



410 S=RMONS.

nibus rebus suis. Le méme saint personnage ajoute
quaprés la mort d’Alexandre le grand, un phile-
sophe disait en parlant de lui: Voila celui qui faisait
trembler la terre : maintenant la terre le recouvre s
et celui qui trouvait trop éiroit le monde entier ,
a’a besoin maintenant que de quatre palmes de
terrain. Qué terram heri conculcabat ho(lié_aﬁ ed con-
culcatur; et cui heri non sufficiebat mundus , hodié suffi-
ciunt quatuor vulne terre. On lit dans le sermon vingt-
huit ad Fratres, attribué a St.-Augustin, que se trou-
vant un jour devant le tombeau de Jules César, il
s’écria :-Te verebantur principes, le colebant urbes, te
timebant omnes : quo ivit tua magnificentia ? David avait
dit, ( Psalm. xxxvi. 37, et 38.) Vidi impium super-
exaltatum, el elevatum sicut cedros Libani, transivi, et
ecce non erat, O combien d’événements du méme
geonre arrivent chaque jour dans le monde! Ce pé-
cheur était d’abord pauvre el méprisé ; puis il s'est
enrichi, il a acquis des -honneurs et des dignités,
il est devenu un objet d’envie. Aujourd’hui la .mort
le frappe, et chacun dit : Il avait fait forlune dans
le monde ; maintenant ‘1 est mort : tout est fini pour
lai. ‘
L Quid supertis terra et cinis 2 (Ecel. x. 9.) C’est
ainsi que lc Seigneur s’adresse a ceux qui s'enor-
gueillissent des honneurs et des richesses d’ici-bas :
Misérable créature, lui dit-il, d’olx te vient tant d’or~
gueil ? Tu possédes des biens et des houneurs ; mais
n’oublie p~int que tu es sur laterre, Quic pulvis es et in
pulverem reverleris. (Gen. ur. 19.) Tu dois mourir; de
quoi te serviraient en mourant, ces richesses ct ces
honneurs dont tu es si fier? Transporte-toi, dit St.-
Ambroise, a ce cimetiére, ol riches et pauvressont en-
sevelis; vois si maintenant tu distingues entre-eux



SERMONS. 411

celui qui , comme toi fut riche , et celui qui fut
pauvre; tous sont nus ; quelqnes ossements déchar~
nés , voila tout ce qui reste d’eux. Respice sepulchra;
dic mihi, quis ibl dices, quis pauper sit? (Lib. vi. exam.
cap. 8.) Oh combicn les hommes qui vivent dans le
monde tircraient d’avantage de la pensée de lamort!
Ipse ad sepulchra d:tcetur‘; et ‘vcongerie mor tuorum evigila~
bit. (Job xx1. 32.) A Paspect des cadavres, il s¢ sou-
viendrait que lui-méme un jour sera semblable & eux,
et il sortirait peni-étre de la mortelle apathie ol il
vit plongé_. Le mal vient de ce que les dens du monde
ne veulent point penser 4 la mort jusqu’au moment
ot ils doivent quilter le séjour terrestre pour entrer
dans l'éternité ; en attendant ils vivent attachés au
monde comme s’iis n’e’n'(devaient jamais sortir ; mais
hélas! la vie est ccurte , elle doit finir. Tout finit dans
ce monde.

DEUXIEME POINT.

Tout finit promptement,

- 1V, Les hommes savent et croient qu’ils doivent
meurir , mais ils simaginent que la mort est trés-éloi-
gnée; c’est comme si jamais elle ne devait arriver.
Mais la vie de I'homme est courte : Homo brevi virens
tempore , quasi flos egreditur , et conteritur. (Job. x1v. 2.)
La santé des hommes, s'est tellewent affaiblie, quan
moment présent la plupart d’entre-cux meurent ,
comme Pexpéricnce le démeontre, avant I'ige de soi-
xante ans. Et nytre vie, dit St.-Jacqurs, qu’esi-elle
autre chose yu'une vapeur qui disparait et s’évanouit
au moindre mal? Que est vita vestra? vapor et ad modi-
cum parens. (Jac. m. 14.) Omnes morimur , el quasi
ague dilabimar in terram , quee non reveriuntur. (2. Reg,



419 SERMONS,

xiv. 14.) Tout cela est vrai; de méme que toutes leg
eaux se rendent 4 1a mer, sans pouvoir jamais retour-
ner en ai‘riére; de rmaéme nos jours se passent, ne re-
viennent plus, et & mesure qu’ils s’écoulent, nous
avancons vers la mort. i

V. Nos jours s’écoulent, ou plutét il courént. Dies
mei, velociores cursore. (Job. ix. 25.) Lamort court plis
vile encore, elie vient & notre rencoatre. Chaque pas/,
chaque instant nous rapproche d’elle. St.-Jéréme di-
sait en écrivant:Le moment ol j'écris est relranché
de ma vie : quod scribo , de med vitd tollitur. Disons donc
avec Job : (xvi1. 1.) Les années passent et avec elles
les plafsirs » les honneurs et toutes les pompes de ce
monde; il ne me restera qu’un tombeau ; et soldm mihi
superest sepulchram. Toutes les peines que nous aurong
prises dans ce monde, pour acquérir de la gloire, de la
richesse, le renom d’homme de lettres, d’homme de
génie , I’homme de guerre, comment finiront-elles ?
Elles finiront parnous conduire au lombeau, ol bien-
tot il ne restera rien de nous, Hélas1s’écriera 'homme
du monde, ce palais, ces beaux jardins, ces meubles
élégants, ces riches f;eintures, ces vétemeats saper-
hes, ne seront plus & moi! Eh! Qu’aurai-je donc
leur place? Et solum mihi superesi sepulchrum.

VII. Mais snpposez un homme quelqu’il soit, dit
St.-Jean Chrysostdme, tout livré aux affaires et aux
plaisirs, quand les terreurs de la mort commenceront
d’entrer dans son ime, cdmme un feu (‘1ui dévore tou-
tes les choses de la terre, il réfléchira, et dans sa
cruelle inquiétude il se demandera ce qu’il deviendra
dans Véternité. Cum pulsare animam incipit metus mor-
tis, ignis instar prasentis vite omnia succendens, philoso-
phari eam cogit, et futura solicild mente versari. (Serrﬁ.
in 2. Tim.) Et ¢’est au moment de la mort, nous dit



SERMONS. 43

Isaic, que nos yeux s'ouvrent; Tunc aperientur oculi
ceecorum. (xxxv. 3.) Alors se vérifie pour tous ceux qui
p’onl songé qu’aleurs intéréts terrestres et se sont peu
occupés de cenx deleurs dmes, ce que le Seigneur leur
a depuis long-temps annencé, que la mort leur arrive
guand ils y penseut le moins ; Qud hord non putatis fi-
lins hominis veniet. (Luc. xu. 40.) La mort les prend
toujours & 'improviste ; et ¢’est 2 leurs derniers. mo-
ments; car il est d’usege chez les gens du monde
qu’on n'instruit un malade de son danger gue lorsque
la mort est imminente. C’est 4 leurs derniers mo-
ments qu’ils devront s'uccuper d’un compte A rendne
de cinquante ou soixante ans d’une vie désordonnéde.
Ils voudraient alors un autre mois, une autre se-
maine au moins pour mettre en paix leur conscience,
mais ils n’obtieudront rien ;. Pacem requirent et non erit.
(Ez. vuir. 25.) Le prétre qui les assiste lit Uordre que
Dieu donne a 'ame de partir hientét de ce moade :
Proficiscere, anima christiana, de hoc mundo. Mais grand
Dieu! quelle périlleuse entrée ne fant-ils pas dans
Péternité, tous ces gens du monde qui meurent ainsi
au milieu des craintes, de la confusion et du trouble
de la conscience !

VIIX. Pondus et statera judicia Domini. (Proy. xv. 31.)
Les richesses , les dignités, la naissance ne se péseront
point au tribunal du Seigneur. Deux choses seulement
sont mises en balance, les péchés de 'hommes et les
grices que Dieu lui a faites. Celui quiaura répondu
fidélement a la voix de Dieu sera récompensé. Une
condamnation terrible répoussera le chrétiea infidele.
Nous nie tenons pas comple , nous, des faveurs divi-
nes ; mais le Seigneur I’a tenu. $’il voit que ses graces
sont dédaignées jusqu’au dernier moment, i; se retire
du pécheur et le laisse mourir dans le péché. Qug



414 _ SERMONS.

enim seminaverit homo, hac et metet. (Galat. vi. 8.) Tout
¢e qu'on a fait pour le monde est perdu; les bonr.es
ceuvres faites pour Pamour de Dieu, les tribulations
souffertes patiemment ou méme nom, voila les senleg
choses que le juge supréme recoit dans sa balance.

" IX. De-la St.-Paul prend ’occasion de nous exhor-
ter, de nous conjurer, méme de prendre soin de nos
affaires. Rogamus autem vos fratres... ut vestrum nego=
tium agatis. (1. Thess. 1v. 10.711.) De quelles affaires.
parle I'Apétre. Est-ce de se procurer de Pargent, de
gaguer du renom dans le monde ? Non il s’agit uni-
quement du salut de Pdme. C’est-la l'affaire dont
parle Jésus-Christ, 16rsqu’il nous dit : Negotiamini dim
zenio. (Luc. xix. 13.) La seule cheose que le Seigneur
ait veulu que nous fissions dans ce monde, c’est de
sauver notre Ame par le moyen des bonnes ceuvres
pratiquées sur la terre. Finem terd vitam cternam.
(Rom. vi. 22.) L'affaire de notre 4me n’est pas seule-
ment la plns importante que nous ayons, c’est en-
core la seule ; car, 'dme sauvée, tout est sauvé; et,
I’ame perdue , tout est perdu. Nous  devons donc,
comme le dit IEcriture, agoniser pour le salut de
notre ame, et combattre jusqu’a la mort, pour I’ob-
servation de la lei divine. Agonizare pro animi tud, et
usque ad mortem certa pro justitid, (Ecel. 1v. 33.) Ce
sont 14 aussi les négociations que le Seigneur nous
recommande, Negotiamini ddm venio, et qui rie réussi-
ront qw’antant que nous aurons toujours sous les yeux
lejour ou il doit venir pour nous demander compte de
toute notre vie. )

X. Toutes les choses de ce monde, honneurs, gran-
deurs, richesses , etc. doivent promptement finir.
Praterit figura hujus mundi, a dit IApdtre. (2. Cor.
vi. 31.) Heureux celui qui sur cette scéne du monde,



SERMONS, 415

et dans ce drame de la vie, s’est bien acquitté de son
role, et a sauvé son Ame, en mettant I'intérét de son
salut avani tous lesintéréts personnels, comme cela
nous est recommandé par les paroles de St.-Jean,
(xu. 25.) Qui odit animam suam in koc mundo, in vitam
@ternam castodit eam. C'est une folic dans les gens du
monde, que de dire : Heureux celui qui a de 'argent,
de la réputation, des plaisirs, ct des jouissances. Il
faut dire : Heureux' celui qui aime Dieu et qui sauve
son dme. David ne demandait yue le salut éternel :
Uname petii d Domino, et hanc requiram. (Psalm. xxvx
4.) Et St:-Paul disait qu’i! méprisait tous les biens de
ce r:onde, pour ne chercher que la grice de Jésus-
Christ, qui contient la vie éternelle. Omnia detrimen-
tum eci, et arbitror ut stercora, ut Christum lucrifaciam.
(Phil. . 8.)

XI. Mais dira un pére de famille; ce n’est pas tant
pour moi que je prends de la peine que peur mes en-
fants, que je vondrais laisser dans Paisance. Je réponds:
Si vous dissipiez les biens que vous avez, et gue vos
enfants se trouvassent réduits 3 I'indigence , vous se-
riez coupable et vous pécheriez , mais pour donner
de ['aisance a vos enfants, vous voulez perdre votre
ame? Sivous allez ensuite enenfer, vos enfants iroat-
ils vous en tirer? Folie ! Ecoutez ce que vous dit le
prophéte. Roi: Non vidi justum derelictum , nec semen
ejus queerens panem. (Psalm. xxxvi. 15.) Servez Dien
avec ztle, coudunisez-vous suivant Ia justice, et le Sei-
gneur ne laissera point vus enfants manquer du
nécessaire. Ainsi vous vuus sauverez, el vous acguer-
rez ce trésor d’éterneile félicité gqu’on ne pourra vous
ravir, au liea que tous les biens de la teire vous se-
ront enlevés a la mort, comme par un larron, The-
saurizate anlem vobis thesauros in celo, ubl neque wrugo,



56 SERMONS.

neque tinea 5 demolitur ; et ubl fures non effodiunt | neg
furantur. (Matth. vr. 20.) Voici, pour cenclusion, e
bel avis que donne St.-Grégoire a ceux qui veulent
bien vivre, afin d’acquérir le salut éteruel. Sit nobis in
intenticne @lernitas, in usu temporalitas. Le but de tou-
tes nos aclions sur la terre doil-étre l'acquisition deg
biens éternels; les biens temporels ne doivent nous
servir qu’a soutenir notre vie pendant le peu de temps
que nousavons i rester ici-bas. Sicut nulla est proportio,
conlinue S:.-Grégoire, inter elernitalem et nosire vite
tempus, ita nulla debet esse proportio inter aternitalis el hu-
Jusvéite curas. Comme il n’y a point de propostion pos-
sible entre Péternité et le cours rapide de notre vie N
nous devons meitre aussi une différence tolale entre
les soins que nous devons donner a I'affaire de notre
salut éternel, et ceux que peuvent exiger nos biens
temporels dont nous perdrons sitdt le domaine.

- SERMON XL1V.
POUR LE QUVINZIEME DIMANCEE APRES LA PERNTECOTE.

De la mort pratique, ou tableau de ce qui arrive ordinairement
& la mort d’'un homme du monde.

Ecce defunctus efferebrtur fllius unicus matris sue.
( Luc. vir. 12, )

L’évangile de ce jour nous apprend que Jésus-
Christ se rendant un jour i lacité de Naim, ren-
contra sur son chemin un jeune homme mort, fils
unique de sa mére; on allait P’ensevelir hors de la
ville : Ecce defunctus efferebatur. Arrétons-nous , mes



SERMONS. 41y

chers auditeurs, A ces premiérés paroles, et souve-
nons-nous de la mort. L’église veut que tous les ans,
le jour des cendres, les prétres la rappellent aux
chrétiens en ces termes : Memento, homo , quia pulvis
esy elin pu[wrem reverteris. Oh! Plat au ciel que les
horames eussent toujours devant les yeux I'image de
la mort! ils n”’auraient pas une conduite aussi déré-
glée. Maintenant , mes trés-chers fréres, pour que
‘cette image puisse rester gravée dans volre mémoire,
je veux 'mettre sous vos yeux la mort pratique,
clest-1- dnre le tdbleau de ce qui se passe ordinaire-
ment A la mort des lmmmes du monde , avec toutes
les. circonstances qui accomp'\‘gnent leurs derniers
moments. Nous considérerons avec soin ,

"Dans le premier point : Ce qui se passe durant la
malaﬂle.

Dans le second point : Ce qui se passe au moment
d’administrer les sacrements au malade.

Dans le troisiéme roint © Ce qui arrive an temps de
la mort.

PREMIER POINT.
Ce qui arrive an temps de la maladie

I. Je n’entends nullernent dans ce discours, vous
parler d’on pécheur endurcn, qul vit habltuellement
dans Ilmpémten('e; mais dun ‘hotmme du monde
qui négh"e son ame et s ocwpe beauncoup d’affaires
temporelies , de commerce, 'd'inimitiés , de jeux et
de galanteries. Souvent il est tumbé en piché mortel ,
mais plus rarement il est allé A confesse. Sa vie
n’est guére qu'vne suite de chutes et de rechutes ;
il a souvent encourn la disgrdce du Seigneur, et
8a conscience n’a jamais été bien nette. Cousidérons

vix: 3y



418 SERNONS,

la mort de cet homme, d’aprés ce que nous voyons
d’ordinaire arriver 4 la mort des hommes de cette
trempe.

II. Nous commengons an moment ot se déclare
sa dernitre maladie. Il s’est levé le matin, il est
sorli de cliez lui pour ses affaires, mais tandis qu'il
s’en occupe il cst pris d'un grand mal de téte, ses
jambes chancellent, un frisson subit cirgule dans
ses veines, des nausées Iui soulévent I'estomae ,
une grande faiblesse saisit tous ses membres. I
reutre chez lui, se jettc sur son lit. Ses parents, sa
femms, ses sceurs accourent. Qu’avez-vous ? lui dit-
on ; pourquci rentrez-vous sitdt ? — Je me sens
malade , je me tiens mal sur mes jambes, jai la
téte souffrante — Avez-vous la fidvre ? — Que sais-je
moi ? cela se peut ; eavoyez-moi chercher le méde-
cin. Le médecin cst mandé A la hate; en attendant
le malade se met dans son lit. Li il éprouve un
froid violent qui le fait trembler de la téte aux
pieds ; on le couvre avec soin, mais le froid conti-
nue; il ne cesse qu'an bout de deux heures, et il est
remplacé par une chaleur qui va toujours croissant.
Le médecin arrive, il interroge, observe le pouls,
trouve la fidvre déclarée, mais pour ne pas effrayer
son malade ; «vous avez lu fidvre , lui dit-il, mais
c’est peu de chose. Vovs y avez peut-élre donné
lien?— Il y a quelque temps que je sortis de nunit,
et je fus saisi par le froid. Je m’étais rendu A 'invi-
tation d’un ami et je mangeai plus que de coutume.
— Allons , courage, ce ne sera rien ; 1’estomac
un peun chargé , ou quelqu’une de ces fluxions
qui courent par ce changement de temps. Vous
ferez ditte ce matin. et méme ce soir; on vous fera
duk'thé , et ne craignéz rien; nous verrons demaip. »



SERMONS. 41

Oh! que ne se trouve-t-il pas la un Auge qui, pre-
nant la parcle au nom de Dieu, s'écrie : Que, dites.

" yous ? complaisant médecin. Vous prétendez que cc
n'est rien? quoi ! Yous n’avez pas reconnvu le signal
quwa donné la iusticé divine , dés le premier mo-
ment dc la maladie ? La mort de cel homme est
résolue ; le temps des vengeances célestes est ar-
rivé.

III. La nuit vient et l¢ pauvre malade n’a point
de repos. La difficulté de respirer augmente, les
douleurs de téte s’accroissent ; la nuit dure un
siecle, ,Désg fes premiers rayons du jour, il appelle;
lcs parents, la famille arrivent. « Avez-vous bien
reposé cette nuit ? — Que parlez-vous de rcposer ?
je n’ai pu fermer I'wil un moment. Oh Dieu! quel
malaise jéprouve! quels spasmes. Jai comme deux
clous qui me percent les tempes ; courez vite chez
le médecin , quil vienne de suite. » Le médecin
se présente ; la fitvre et avancée , mais il n'en
dit pas moins : Tenez-vous tranguille, ce n’est rien;
Jla fluxion doit faire son cours, cet accés de fievre
emportera le mal. Le troisitme jour arrive, et le
malade n’est pas mieux. Le lendemain apparais-
sent tous les symptomes de la malignité. La bouche
amére , la langue noire , un malaise général ; les
discours inutiles recommencent. Cependant le mé-
decin ordonne un purgatif, des saignées, de l'ean
A la glace , pour opposer & la fievre qui est de-
venue m‘zs—aigﬁe. Ensuite il dit aux parents ; sur
mon honneur, la maladie est trés grave ; je ne
voudrais pas étre seul; il fandrait appeler d’autres
médecins pour une consultation. Mais il ne parle de
cela qwen secret, aux membres de la famille ; on
wen dit rien au malade, pour ne pas leffrayer ;



430 SERNMONS.

on coatinue au contraire par le propos haual
Soyez tranquille, ce ne sera rien.

IV. Ainsi Ion parle de remddes, de COnsultatlous
de médecins ; mais de confassion e! de sacrements,
il n’en est nullement question. Pour moi, je ne safs
comiment des médecins de ce genre pourront ge
sauver. s ont juré, & leur véception, el conformg-
ment A la bulle de notre saint-ptre Pie V., qu'ils
ne visiteraient plus le malade si, dés le troisiéme
jour de la maladie , le malade nc :'est confessé ;
mais les médecins se dispensent a'uiomd'ﬁﬁi de
tenir la promesse qu’ils ont faites; cf ‘oxla pour-
quoi tant de pauvres dmes se perdent s car » Sitét
que le malade commence A perdre la téte et lu-
sage de ses séns, de quoi lui sert la confession P
Mes fréres, dés que vous vouns sentez malades,
n’attendez pas que le médecin vous dise de vous
confesser : faites-le de vous-inéme. Car les médecins,
pour ne pas déplaire an malade , ne lui parlent
du danger ou il est que lorsque le mal cst déses-
péré. Faites donc appeler d’abord votre confesseur;
que le médectn de Tadme préctde chez vous lo mé-
decin du corps, 1l s'agit ici d*éternité, e: prenez-y
bien garde, si par malheur vous vous trompiez,
Verreur ne serait pas seulement pcur un-jour ;
elle serait & jamais sans remdde.

V. Aipsi le ‘médecin cache le péril au malade ;
les parents font pire ; ile le flattent, cherchant
4 lui faire illusion , ils lni disent qu’il est micux ,
que les médecins sont trés-satisfaits, O parents
cruels, amis traitres et perfides, plus dangereux
quz l'enncmi le plus acharné! Au lieu d’avertir le
malade, de lui oavrir les yeux sur son état, ce
que vous devriez faire par devoir, surtout le pére



SERMONS. 421

le frére , le fils , afin quil efit le temps de metire
ordre & sa coascience , vous le trompez, vous le
{lattez , et vous le faites mourir damné¢, Toutefois
les parents et le médecin ont beau vouloir eacher
la vérité, le pauvre malade, an moal qu'il éprouve,
an silence que ses amis gardent autour de lui,
aux larmes qui s'échappent de quelgues yeux,
commence 4 V'entreveir, a la craindre, & juger sa
maladie mortelle, Hélas ! dit-il, I'heure de la
mort es§ déja venu pour moi, et tous ceux qui
m’eniourent , pour ne pas accroitre mon mal, ne
me disent rien. .

VI. Non , les parents ne linsiryisent pas du
darger qu’il gcourt; mais comme aucun d’eux ne
perd ses inléréts de sue, et que cbacun ‘compte
sur quelque legs, on mande le rotaire. Celni-éi
arrive. Que me veut-on ? dit le malade. Clest le
notaire , répondent les parents. Ii vient pour le
cas ol vous seriez bien aise , pour avoir ensuite
Pesprit tranquille , de faire vos dispositions. — Je
suis donc bien malade et bien prés de mourir ?
— Nos, mon ptre; non, mon oncle; non, mon
frére , répondent les parents ; cette précaution n’est
nullement néegssaire , nous le savons; mais ne
voudrez ~veus pas un jour faire votre testament ?
11, vaut bien mieux le faire quand on a, toute sa
t¢te. — Atluns, puisque le notiire est venun et que
vous désirez que je fasse mon testamcnt , faisons-le.
Ecrivez, monsicur le notaire. Celui-ci commence
par lui demander dans quelle église il veut étre-cu-
seyeli, en cas de morl. O quelle parole doulou-
reuse ! Cependant le malade se résigne, il choisit le
lieu de sa sépulture, puis il dicte : je laisse & mnes
enfants, tel héritage; & mon frérg , fclle majson ;



4a2 SERMONS.

cette pitce d’argenterie 4 N.... mon ami, ce meuble,
a tel autre elc. — Que faites-vous donc ? Vous avez
pris tant de peine pour acquérir tous ces bicns,
vous avez méme pour cela chargé votre conscience ,
et ‘maintenant vous répandez & pleincs mains? N
le faut bien ; quand la mort arrive, ne doit-on
pas laisser quelque chose 4 ses amis, 4 ses parents ?
~— Cela se fait assez; mais il en coite au malade
de se dépouiller. Son cceur était attaché & ces men-
bles, & ces terres, a ces jardins; A toutes ces ri-
chesses. La mort vient , elle frappe, ¢t d’'un coup
elle sépare le ceeur de tont ce qu'il aimait. Ce
coup doit étre rude, j'en conviens. Ainsi, mes
chers audileurs, sachons détacher notre coeur des
choses de ce monde, avant que la mort vienne I'en
détacher avec tant de violence, et tant de péril
pour natre dme. :

DEUXIEME POINT.

Ce qui’se’passe au moment d’administrer les Sacremens.

VII. Voila le testament fait ; vers le neuvieme ou
le dixiéme jour de la maladie, les parents voyant
que l¢ mal va toujours empirant, ct que la mort s’ap-
prbche, se comnsulient ‘entre eux. Quand le¢ ferons-
nous confesser , dit enfin 'un d’eux ? Il vivait dans
le monde : nous savons que cc n’était pas un saint.
C’est une chose convenue ; tous sont d’accord sur
la nécessité d’avoir un confesseur ; mais personne
ne-veut se charger de donner au malade cette triste
nouvelle. Cependant on fait avertir le curé de la pa-
roisse: ou tout autre confessenr pour qu’il la loi
apporie ; mais quand le fait-on ? Quand le malrade
a presque tout-a-fait perdu connaissancs. Le con-



SERMONS, 423

fesseur s’informe aupres des personnes de Ia maisow
de Vétat de la maladie et du gente de vie qu'a eu
le- majade ; il apprend que ce dernier s'est mis
peu en peine de sa counscience , et d’aprés les cir-
constances qu’on lui rapporte, il tremble pour le
salut de cette 4me. Cependani comme le malade
est & Pextrémité, et que le temps presse, il fait éloi-
gner tout le monde et reste seul avec lui, il sap-
proche , le salue. Qui étes-vous ?#—Je suis le curé
de la paroisse ou le P. N... — Que voulcz-vous de
moi ? — Yai appris volre grave maladie, et je suis
venu voir si vous voulez-vous réconcilier avec Dicu.
— Mon pére, je vous rends grice, mais je vous prie
4 présent de me laisser reposer ; voici plusieurs puits
gue je ne dors pas, et et je crains de ne pouvuir
paxler'; recommandez-moi & Dieu, ct allez en p‘aixé.

VIII. Alors le confesseur, qui connait le triste état
de I'4me et du corps du malade, insiste avec force )
Monsieur, lui dit-il, espérons du Seigueur el de la
trés-sainte Vierge que vous friompherecz de votre mali
mais nous devons tous routir une fois; ‘votre mala-
die ‘est grave; jl convient quc vous vous sonfessiez,
que vous melliez ordre aux affaires de votre' cons-
cience , et si vous avez yuelques scrupules, je serai 1x
exprés pour vous aider. — Moy pére, je n’ai pas la
conscience bien pure; je devrai donc vous faire une
confeksion longue ; mais dans ce moment, je le ré-
pite, ma téle a des vertiges ; j’ai un malaise qui me
laisse respirer A peine. Mon pire, nous nous feverrons'
demain, — Oh! d'ici 4 demain, qui sait ce qui paiit
arriver ? Un nouvel accés, un surcroft de.mal, quélque‘
accident enfin qui tie vous permette pas de vous con=-
fesser? — Mon pére, ne me tourmentez pas d’avan-
lage; je¢ vous ai dit ce qui en était; je ne saurais,:



424 STHMONS.

MJ,ais le confesseur Jui sait qu’il reste peu dA’Aespér‘ance
de sauver le malade, va purler_plus clairement. Ap-
prepez, i dit-il, que yotre vie tonche 4 sa fin. Je
vous invilea vous cqn‘fe;;ﬁer(‘aujom'-d'hqi‘ ’ Ba'r;c que
demain peut-étre vous. ne seres plys, — i’ourquoi
done? — Parce que les glé}dleci/ns l’opt ainsi déclaré,
Le malade alors se de’chaitm)c‘o,n‘tn;e'le.:sl ﬂhédp&ins et
contre ses parents. O les traitres, )s'écr_itzz-g-,il » COmme
iss mopt trompé! Ils le_savaient tous, et-aucun ne
m’a averti. Oh! malheureux gué je égis! - prralr
gnez rien pour ce qui regarde votre confession ; il suf-
fit que vous disiez les choses les pius graves dont vous
aurez souvenir, je vous aiderai dans cel examen de
votre consciencq, n'’en doutez pgint.'A‘llons;commen-
cez. Le malade fait quelgues efforts pour commencer
sa confession, mais il se ut_)}xl_)le, il ne sait p‘:u' ol
commencer; il s'explique mal, il entend & peine ce
que le confessenr lui dit. O moun Dien! quel ’emps
choisissent dor.c tous ces hommes pour l?ada}re la plus
importante de toutes, celle dn salut éternet! Le con-
fesseur a pourtant conduit le malade au hout de sa
confession ; il a cntendn parler de mauyaises babitu-
des, de restitulions, <o calomnies, de confessions
faites saus douleur et sans ferme propos de s'amender.
1l I'a aidé¢ de son mieux; enfin, aprés , plusieurs
débats il Iui dit : Cela sufft, faisous maintenajt @m
acte de contrition. Mais Dieu‘ geuil’le qu’_il p’gp,;.sv‘it
pas de ce moribond comme de celui qui expira dans
les maips du cardinal Bellarmin, Gelnj-¢i Ini digtait
Vacle de contrition et le malade. Linterrompit en
dizant : Mon pére, ce v’est pas la peine que vous
insistiez : ce sont-13 des choses que je ne saurais com-
prendre. Cependant petre confesseur a donué I'gbso-
lution ; mais Dieu la ratifiera-t-il ?



SERMONS. 425

1X. Allons, Jit ensuite le confesseur, préparez-vous
maintenart a recevoir J.-C. dans le St.-Vialique.
— Mais il est bien tard maintenant; la nuit es!
avancée; je commencerai demain. ~— Non, demain
peut-étre il ne sera plus temps. Il faut que vous re-
ceviez maintenant tous les sacrements, le viatique et
I’Extréme: Qnclion. — O misérable que je suisl Je suis
déja mort! Etil araison de le dire, car c'est usage
des médecins de ne faire prendre le viatique aux mala-
des que lorequ'ils sont pits d’expiver et qu’ils sont
sans connaissance. Le vialique, enseignent les doc-
teurs, doit-étre donné toutes les fois qu’il y a péril de
mort. Remarquez ici ce que recommande Benoit X1V
dans sa bulie 53 in Euchol. Gree. §. 46, Tum. IV ,de
donner PExtréme-Onclion au malade toutes les fois
yue la maladie est dangereuse et que le malade gravi
morbo lnborat. De {2 il ’ensuit que lorsque le¢ malade
peut recevoir le viatique, on peut aussi lui donner
YExtréme-Onction , sans attendre qu’il soit a4 I'agonie
et qu'il n'ait plus Pusage de ses sens, comme les
médecins le font faire.

X. Mais voici le viatique. Oh! comme lc son de la
clochette qui Paunonce fait trembler le malade! Son
épouvante s'acercit lorsqu’il veit le prétre entrer
dans sa chambre, avec le Sacrement, et que les per-~
sonnes qui accompagnent le viatique se rangent au-
tourdulit, avec lenrs torches allumées. Le prétre récite
les pa~oles du rituel : decipe, frater, V iaticum corporis Do-
mini nostri J.-C. qui te custodiat ab hoste maligno et perdu-
cal in vile'n @ternam. dmen. Aprés quoi, il lui met sur
la langue hostie consacrée. et il lui fait prendre un
peu d’eau afin qu’il puisse Pavaler ; ce qu'il ne pour-
rait faire sans cette précaution, 4 cause de la séchea
resse de son gosier.



426 SEBMONS.

XI. Vient ensuite 'Extréme-Onction. Le prétre oint
d’abord les yeux en prononcant ces paroles : Per istam
sanctam unctionem et suam piissimam misericordiam
indulgeat ibi Deus, quidquid per visum deliquisti. 1}
continue successivement I'Onction sur tous les sens ,
les oreilles, le nez. la bouche, ies mains, les pieds,
les reins, en disant : Quidquid per auditum deliquisti |
per odoratum, per gustum et locutionem , per tactum ,
per gressum, per lumborum deleclationem. Dans ce
méme temps l¢ démon rappelle au malade tous les
péchés qu’il a commis par tous ces divers sens, et
ensuite il lui dit : Avec tant de péchés, comment
peux-ta te sauver ? Oh ! comme alors Pame est effrayée
de tous ces péchés, qu'on nommait auparavant :
effets de la fragilit¢ humaine; que Dieu ne punissait
pas. On n'en tenait aucun compte, mais dans ce mo-
ment terrible, chaque péché mortel sera un trait
acéré qui traversera I’ame, en la remplissant de dou-
leur. Mais venons-en a la mort.

TROISIEME POINT.

Ce qui arrive au temps de la mort.

XII. Apres gque les Sacreinents ont été administrés
le prétre se retire et le malade reste seul, plus effrayé
encore qu'il ne I'était auparavant, car il seut bien
qw’il a tout fait avec une ame troublée et une cons-
cience inquitte. Cependant quelques signes précur-
seurs de la mort commencent 4 se manifester, une
sueur froide inonde le malade, ses yeux s’obscurcissent;
il ne connait plus ceux qui l'entourent, il ne peut
parler, la respiration devient de plus en plus génée-
C’est au milieu des angoisses de la mort qu'il su dit+



SERMONS. 427

Oh! si j'avais Je temps! sculement un seul jour avec
I'Esprit Saint , pour faire une borne confession ! Car
il doute beaucoup de Pefficacité de cclle qu'il a faite,
surtout lorsqu’il se souvient qw’il n’a pu méme
recueillir ses esprits pour faire un bon acte de contri-
tion. O quel temps! quelle journée! Tempus non erit
amplids. ( Apoc. x. 6.) Le confesseur se tient déja
prét a réciter la sentence fatale : Proficiscere , anima
christiana, de hoc mundo; et le malade dit en lui-
méme: O années que j’ai nerdues ! Insensé gue j'étais!
Mais quand est-ce qu’il tient ce langage ? Quand le
drame touche A sa fin, et qu'il ne reste plus d'huile
dans la lampe; quand il esl prés de ce mioment su-
préme olt son sort va se décider pour I’éternité.

XIIT. Déja les yeux du malade achevent de s’cbs-
curcir, le corps se place de lui-méme sur le dos, dans
la situation ol 1a mort Jdoit le trouver, les extrémités
se refroidissent ,' ‘lagonie commence, et le prétre
récitela recommandatioude I'ame. Cela fait le prétre
touche le pouls du moribond, et des qu'it observe
qu’il ne bat plus, il dit : Allumez vite le cisrge béni.
O cierge saint! é¢claire nous maintenant que nous
sommes en’ vié; car dans ce dernier moment), ta
lumitre he servira qu'a nous effrayer davantage.
Mais la respiration du malade devient de plus en plus
difficile , bienlét elle va s’arréter, Alors le prétre éléve
la'voix , il dit 3 Pagonisant : Répétez avec moi: Mon
Dieu secourez-nioi , ayez pilié de moi. Jésus crucifié,
par votre passion sauvez-moi; mére de Dieu, aidez-
moi. St.-Joseph, St.-Michel Archange, ange gardien ,
assistez~moi. "T'ous les saints du paradis, pricz Dien
pour moi. Jésus, Jésus et Marie, je vous donpe
mon ¢ceur et mon ame. Alors on. appercoit les der-
niers symp!émes qui annoncent la mort , 1a houche



428 SEBMONS.

qui se ferme, un faible gémissement , une larme qui
jaillit des yeux. Bient6t le malale tord la bouche s
les yeux sc retournemt, trois ou quatre soupirs
s’exhalent de sa poitrine; son dme sort avecle dernier,

XIV. Le préire alors place le cierge devart la
bouche, pour veir si la respiration dure encore; si la
flamme ne se meut pas, c’est une marque que la vie
a cessé. Requieccat in pace, dit~il; puis se lournant
vers les assistanis, il ajoute : il est meort. ~— Et cqrﬁf
ment est-il mort ? S’est-il sauvé? S'est-il perdu? Qn
ignore : On sait qu’il est mort au milien d’'une grande
tempéte; c’est la fin qui attend tous les malhewreux
qui pendant Jeur vie se sont peu occupés de Dicu.
Morietur in iempestate anima eorum. ( Jobh, xxxy1. 14.)
Le prétre en se retirant dit : Adieu, messieurs; il est
déja en paradis. C’est-ld ce qu’on dit ordinailjemgx}t
de tous eeux qui meurent 3 Il est allé en paradis.. U y
sera allé s’il 'a mérité: et s’il avait mérité l'enfer ?
Est-ce que tous ceux ui meurent vont ¢n paradis ?
Le nombre des ¢lus est si petit !

XV. On habille,, on convre le cadayre -avanf qujl
se refroidisse, on choisit les vélements les plus usés,,
puisqu’ils sont deslinés 4 pourrir aveclui; on met
dans la chambre deux cierges allumgs, on tjre les
rideaux du lit, et on sort de la chambre.. On avertit
le curé pour qu'il se” hale d’enlever le defunt. Les
prétres wrrivent le lendemain matin; le convoit se met
en marche ; le défun le termine; c’est la derviére
promenade qu’il fera sur la terre, On chante l¢
De profundis. Ceux qui voient passer le convoi, par-
lent du mort. C’¢tait un orgucilleux, dit I'un; plit
au ciel, dit l'aatre, qwil fat mort dix ans plus tot.
Un autre ajoute ; Il avait de la fortune, it en était
V'artisan; une belle maison, une belle campagne,



SERMONS, 429

dc Pargent comptant ; i) n’emporte rien de tout cela‘l
Et pendant gue les étrangers s’entretiennent de la
sorte, déja peut-bire le défunt brille dans lenfer
On arrive & I'église, on dépose au milieu le cadavre,
six cierges bralemt & PVentour. Quelques-uns vont le
regarder et ils détournent promptement les yeux
parce qu’il levr fait horreur. On chante une messe
et apres la messe le libera; tout se termine par ces
mots : Requiescat in pacs : Qu'il repose ep paix. 11
reposera en paix 8'il est mort en paix avec Dieu;
mais 8’il est mort en état de péchié? Quelle paix!
Quelle paix! 1l n’anira point de paix tant que Dieu
sera Dieu. Immédiatement aprés on ouvre la tombe,
on y place le cadavre, on recouvre la fosse, et le
défant est abandonné aux vers. Ainsi finit pour
chacun la scéne dit monde. Les parenis s’habillent de
deuil mais il n'Gublient pas de procéder au partage.
pendant un ou deux jours; ils font tomber de leurs
yeux quelques larmes, ensuite on ne se souvient
ples de‘rikn. Bt le défemt? Heurcux s'il 'sest sauvé;
dansle cas contraive il est condamné A d’éternles tour-
ments * mais personne ne s’en met plus en peine.



430 SERMONS,

SERMON XLV.
POUR LE SEIZIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.
De I'impudicité.

Ecce homo quidam hydropicus erat ante illum. (Lue, x1v, 2.}

L'impudique resscmble 4 I'hydropique. Celui-ci
souffre tellement de la soif que plus il boit plus il
reste altéré. Tel est le vice maudit de 'impudicité :
Jamais il ne s’assouvit, Sccutl hydropicus, dit St.-
Thomas de Villeneuve, quants magis abundat humore ,
tanté amplius sitit : sic fluctus carnalium voluptatum. Je
profiterai auvjourd’hui de loccasion que me donne
I’évangile de ce jour de vous parler de l'impureté,
poar vous faire connaitre,

Dans le 1* point : L'erreur de ceux qui disent que
le péché de la chair n’est qu'un petit mal.

Dans le 11° point : L’erreur de ceux qui pensent que
Dieu y compatit, et qu'il le ne chatie pas.

PREMIER POINT.

Erreur de ceux qui disent que le péché de la chair n’est qu'un -
petit mal.

I. L’homme licencieux dans ses meeurs, dit que
son péché d’habitude estde pen d’imporiance. Cepen-
dant tout le monde en voit la laideur, et le regarde
avec dégount; lui seul ne voit, ne sentrien, sembla-
ble, dit St.-Pierre A arimal immonde qui se roule
dans la fange, sus lota in volutabro luti. ( 2. Petr. 11



SERMONS. 431

22. ) Dites-moi, vous qui parlez ainsi, pouvez-vous
nier que l'impudicité ne soit un péché mortel? Si
vous le niez, vous étes hérétique; car St.-Paul vdus
dit : Nolite errare; neque fornicarii , meque adulteri,
neque molles elc. regnum Dei possidebunt, { 1 Cor. v1.
9. 10. ) Si ¢’est un péché mortel, et je soutiens que
c’est un des plusgraves, plusquelevol, que lamédisauce
que la violation du jetine et les autres péchés mortels ,
comment pouvez-vous dire que ce n’est qu'un petit
mal? Un péché mortel ne vous semble donc qu’un
petit mal ? Mépriser la grice de Dieu, lui tourner les
épaules,, perdre son amitié pour satisfaire un vil
penchant ?

II. Le péché mortel, dit St.-Thomas I’Angélique ,
renfermant le mépris qu'on fait d’un Dieu infini,
contient une malice infinie. Peccatum in Deum com-
missum quamdam infinitatem fabet ex infinitate divine
majestatis. ( St.-Thom. 11, p. q. 1. a. . ad. 2. ) Un
péché mortel, peu de mal? C’est un mal si grand que
si tous les anges tous les saints, tous les apdtres,
tous les martyrs et la mére de Dieu elle-méme,
offraient tous leurs mérites pour 'expier, tant de
mérites ne suffiraient pas, parce que I'offense étant
infinie, une satisfaction finie ne saurait Yeflacer.
Dien porte a 'impurcté une juste haine. Supposez
qu'une dame délicate trouve un cheveu sur son
assiette; elle ne pourra manger de tout le matin,
parce que son estomac sera révolté. De quel ceil,
Dieu, la pureté méme, peurra-t-il regarder ’obscé-
nité, lalicence, les actes deshonnédtes que les hom-
mes arpellent un petit mal? Les démons eux-mémes
qui, avant leur chute, excédaienl en dignité tous les
autres ange3, dédaignent (.1c tenter ’homme pour
l'exciter A ce péché.



432 SEBMOAS,

"If. On lit dans St.-Thomas, ( lib. 5. de ernd.
princip. c. 51. ) que lucifer, qu'on croit étre le
démon qui tenta J.-C. dans le désert, le tenta aussi
d’autres péchés, mais qu’il dédaigna de lui suggérer
alicun désir impur. Ce péché, dit-on, est peu
grave; c'est donc nne chose peu grave, que de voir
un homme dov¢ de raison et dont I'dme a été enri.
chie par Dieu de tant d’attributs, se rendre par ce
péché sembiable aux bétes ? Homo, cum in honore esset
'Comparatus est jamentis , et similis factus est illis.
;(”Psalm. xeix. 13. ) Rien n’est plus vil ni plus bas,
'dit 'St.-Jéréme, que de se laisser vaincre par I'altrait
de la chair. Niuhil vilids vinci d carne. C’est un petit
mal que d’oublier Dieu et de le bannir de sgn 4me ,
pour donrer & son corps une jouissance passagére qui
n’est pas plutdt passée que l'on est pour ainsi dire
honteux de PI'avoir désirée Le Seigneur s’en plaint
en termes exprés. Dicit Dominus meus : Quia oblita es
mei, et projecisti me post corpus meum. ( Ez. xxin. 35. )
St.-Thomas dit que tous les vices éloignent I'homme
de Dieu, mais qu'aucun ne P’en éloigne autant que
Pimpureté. Per luzuriam mazimé recedit é Deo.

IV. Ajoutez que ce péché, par la facilité avee la-
quelle il se multiplic produit un mal immense. Un
blasphémateur ne blasphéme pas toujours; cela ne lui
arrive que lorsqu’il s’enivre,, ou qu’il a occasion de se
mettre en colére. Un’voleur ne vole pas tous les jours;
il ne le fait que lorsque Ies circonstances Iy invitest.
Un assassin, qui fait métier de tuer pour un salairz,
ne pourra commetire au plus que dix ou douze assas-
sinats. Mais 'impudicité est comme un torrent conti-
nuel de péchés, de pensées, de paroles, de regards,
d’attouchements de complaisances , tellenient qu'il
n’est pas possible & I'impudique, il va se confesser,



SERMONS. 433

d’expliquer le nombre des fautes qu’ii a commises.
Ce west pas tout; pendant le sommeil de Pimpudi-
que, le démon lui représente mille objets obscénes,
afin que le lendemain, & son réveil, il cherche A satis-
faire les désirs que ces illusions lui ont inspirés, et
qu'il se rende ainsi de plus en plus 'esclave de ses
passions. La raison en est que ’habitude de ce péché
se prend trés-aisément, parce que la nature y pousse.
C’est pour cela sans doute que St.-Thomas a dit qu’il
n’est pas de pécheur qui soit aussi prompt que I'im-
pudigne a s'éloigner de son Dieu. Nullus ad Dei con-
templum promptior. Au reste ce péché en entraine tou-
jours d’antres avec lui . la médisaace, le vol, 1a haine,
P'ostentation du vice lui-méme; etil est d’autant plus
odieux qiie, par le scandale qu'il cause, il entraine sou-
vent d’autres personnes i le commettre: au lieu que
d’autres péchés, tels que le blasphéme, I'assassinat, le
parjure , font en général trop d’horreur pour tenter
personne.

V. St.-Cyprien dit que le démon totum hominem agit
in triumphum libidinis. (Lib. de bono publi.) 1l triom-
phe de tout 'nomme, en ce qui concerne le corps
comme en ce Jui regarde I'Ame; de la mémoire, en
lui rappelant les plaisirs des seus, pour qu’'elle se
plaise dans cette peinture ; de lintelligence , pour lui
faire désirer les occasions de pécher; de la volonté,
en lui faisant aimer Vobjet du pliché, comme étant
son uniquefin. Pepigi fiedus disait Job cum oculis meis, ut
necogitarem quidem de virgine ; quamenimpartem haberet in
me Deus desuper? (Job. xxx1. 4. 2.) Job craignait de
regarder une jeune fille; s’il avait en seulement, di-
sait-il, une mauvaise penrée, Dieu aurait cessé d’a-
voir part & ses affections. Aussi St.-Thomas disait que

X1V, 28



434 . SEBMONS,

le démon prenait grand plaisir A voir 'homme liveg
au péché de luxure, parce qu’ayant ici la nature pour
auxiliaire, il était sar qu’il n’y aurait jamais d’amen-
dement. Diabolus dicitur gaudere maxime de peccato ly.
zurie, quia est maxime adherentie, et difficile ab ¢
homo potest eripi ; insatiabilis est enim delectabilis appeti-
tus. Et venez maintenant nous dire que le péché d'in-
continence n'est qu'un petit mal. Au moment de vo-
tre mort , vous ne parlerez pas ainsi; alors tout péché
de ce genre que vous aurcz commis vous semblera
morstrueux. Yous changerez surtoat de langage de-
vanl Je tribunal de Jésus-Christ , qui vous dira : Om-
nis fornicator, aut immundus , non habet hereditatem in
regno Christi, (St.-Paud. Ephes. v. 5.) Celui-1a n’est
pas digne de vivre avec les anges , qui n'a pas rougi
de vivre sur la terre comme les bétes.

V1. Prions toujours Dieu, mes trés-chers frérves,
qu’il nous délivre de ce péché , o1 sans cela nos ames
courent risque de se perdre. Ce vice entraine toujours
avec lui 'aveuglement et U'cbstination. Plus qu’aucun
autre, il obscurcit la raison de I’homme : Foraicatio
et vinum et ebrietns auferunt cor, (Qsée. wv. 11.) Le vin
fait perdre I'esprit et le sens, la méme chose arrive
avec Pimpudicité. Aussi St.-Thomas dit-il yue 'inpu-
digue ne vit point d’'une manicre raisonnable ; In
nullo procedit secundum judicium rationis. Mais si 'im~
pudique ne voit pas le mal qu’il fait, comment pourra-
t-il se repentir et se corriger. L’impudique, dit le pro-
phéte Osée, ne peut avoir la pensée de retourner vers
Dieu, puisqu’ils ne se connait pas. Non dabunt cogitar
tiones suas ut reverlantur ad Dewm suum , quia sjiritus
fornicationis in medio esrum, et Dominum non cognove-
runt. (0s. 1v. 5.) Ce péché suivant St.-Laurent Justi-
nien pous fait oublier Dieu : Delsctationes carnis obli-



SERMONS. 435

vionem Dei inducunt. St.-Jean de Damas ajoute : Car-
nalis homo veritatis lumen prospicere nequit. L’impudique
ne sait plus ce que signifient ces mots : Grice de Dien,
jugement, enfer , élernité. Supercecidit ignis, et non
viderunt solem. (Psalm. rvi. 9.) Quelques-uns de ces
hommes prétendent que ce péché , commis avec des
femmes libres, n’est point un péchéen lui-méme, puis-
qu'il était autorisé par Pancicone loi, et ils citent
Osée, A qui Dieu a dit: Vade , sume tibi uzorum forni-
cationum , et fac libi filios fornicationum. (Os. 1. 2.)
Mais on répond qu’avec ces parolcs, Dicu n’a pas per-
mis & Osée autre chose que de prendre pour épouse,
la femme qui avait éié d’abord sa concubine. Les en-
farts qu’il aurait de cette union, seraient justement
appelés filii fornicationum, parce qu’ils auraient pour
mére une ancienne prostituée. St.-Jérdme explique
ainsi ce texte : Ideirco fornicationis appellondi su.t filii y
quod sint de meretrice generati. Mais sous I’ancienne loi
comme sous la nouvelle, ce péché fut tonjours regardé
comme mortel, comme St.-Paul nous le dit : Omnis
fornicator... non habet hereditatem in regno Christi. L’a-
veuglement des impudiques les rend presqne incapa-
bles de s’amender; leurs confessions, qu’ils font sans
vraie doulear demeurent sans effet. Et comment
auraient-ils une douleur véritable, s’ils ne counais-
sent point leurs péchés?

VIL. L:mpudicité a, disons-nous encore, ’obstina-
tion pour compagne. l'our ne pas succomber aunx ten-
tions de ce genre, ayons recours a la priére, comme
le Seigneur lui-.néme nous le recommande : Vigitate,
et orate, ut non intretis in tentationem. (Matth. xxu.
41.) Mais Vimpudique priera-t-il Dieu de le délivrer
de la tentation, 8’il recherche et s°il aime Poccasion
d’etre tenté? Peut-étre s’abstiennent-ils anssi de pricr,



436 SERMONS.

depeur gu'en les exaugant Dieu neles guérisse trop-tot
d'unmal qu'ilveulent faire durer , comme St. -Augustin
le ditde lui-meme dans ses confessions, (lib. viu, cap.
7.) Timebam, neme cito exaudires, et cito sanares d morbo
congupiscenlice , quem inalebam evpleri qudm eatingu,
St.-Pierre appelait ce vice délit perpétuel : Oculos hq-
bentes plenos adulterii, et incessabilis delicti, (1. 14.) in-
cessabilis ou perpétuel , & cause de 1'obstination i [a-
quelle on arrive par l'impudicité. Pourant, diral'un,
je m’en confesse toujours. Eh! voild le pire, car ces
confessions ne servent qu'a vous eatretenir dans le
péché, en vous faisam dire : je m’en suis confessé.
Cependant si vous étiez assurés que ce péché vous
porte infuilliblement aux enfers, vous ne diriez pas
sansdoate : Je ne veux point changer, ¢t il importe peu
que je me damne ; mais le démon vous séduit par ces
mots ; Faits , agits toujours, tu te confesseras ensuite.
Pour que la confession soit bonne, il faut le repentir
du cceur et un ferme propos mais lorsqu’on se con-
fesse avec ces deux conditions, retombe-t-on sans
cesse dans la méme faute ? Si vous les aviez eues, si
vous aviez regu la grice vous ne seriez pas retombé,
du moins sitdt ; mais vous, au bout de peu de jours,
vous avez fait comine auparavant; qu’est-ce que cela
prouye ? que vous avez loujours été daus la disgrace
de Dieu. Si un malade rendait sur le champ les re-
médes qu’on lui ferait prendre, on dirait que son mal
est incurable.

VIIL. L’impareté, dit St -Jérdme, devient bientét
habitude , et cette habilude ne cesse qu’au jour ou
le coupable est précipité¢ dans les feux de Ienier. O
ignis infernalis luzuria, cujus maleria est guln , scintille
prava. colloquia , cujus finis gehenna! Les impudiques se
rer,dent semblables aux voutours qui aimenrt mieux



SERMONS. 437

se laisser tuet par les chasseurs que d’abandonner les
cadavre: dont-ils se nourrissent. Le faitsuivant prouve
Ja v¢rité de ce que je viens de dire. C’estle P. Segneri
qui le rapporte : ( Crist. Istr. Ragio. . 4.n. 10.)
Une jeune fille avait entretenun un commerce illégi-
gitime avec un jeune homme. Elle tomba dangereu-
sement malade et elle paraissait convertie ; mais vers
la fin de sa  maladie, elle demarda 4 son confesseur
la permission de faire appeler son ancien amaut afin,
de Yexhorter a changer de vie par 'exemple que lui
donnerait sa mort. Le confesseur trop confiant lui
accorda cette permission; illui dicta méme ce qu’elle
aurait A lui dire. A peine le jeune homme fut-il arrivé,
gu’oubliant tout ce qu’elle avait promis, elle fit un
effort pour ce soulever et s’assecir sur son lit; puis
elle ouvrit ses bras au jene homme et elle lui dit ces
mols : Mon amij, je t’ai toujours aimé, et maintenant,
4 ma dernitre heure je t’aime encore. Je sens que
pour toi je vais en enfer : mais pour’'amcurdetoi je me
soucie peu d’étre damnée. Elle n’eut pas plutét fini de
parler, qw’elle tomba surle dos et rendit’dme. O
combien il est difficile que celui qui a I’habitude de
I'impureté , se convertisse de cceur 4 Dieu! Et qu’il
est 4 craindre qu’il n’aille terminer en enfer sa car-
ritre , comme cela arriva a 'infortunéedont nous ve-
nons de parler.

DEUXIEME POINT.
Errenr de ceux qui disent que Dien compatit & ce péché.

IX. Ainsi parlent les impudigues ; mais les saints
docteurs tiennent un autre langage. St.-Thomas de
Villeneuve, dit qu’il n'est point de péché que, dans
la sainte Ecriture, on voie plus sévérement puni que



438 SERMONS.

celui de Vimpureté. Luzurie facinus pree aliis punitum
legimus. (Serm. 1v. in Dom. 1.) Ce fut pour chatier ¢¢
péché que le feu du ciel descendit sur quatre villes R
qui furent consumées en un instant avec tous ceux
qui les habitaient. Igitur Dominus pluit super Sodomam
et Gomorrham sulphur et ignem d Domino de celo. (Gen,
XIX. 2‘4.) St.-Pierre Damien rapporie qu’'un homme et
une femme furent trouvés Uun et Uautre brilés par le
{fcu, et noirs comme le charbon.

X. Ce fut enccre ponr punir Pimpureté des hom-
mes, dit Salviem, que le déluge universel fut envoyé
sur la terre. On sait (qu’aprés une pluie de quarante
jours et de quarante nuits, les eaux couvrirent la sur-
face du globe et qu’elles s’élevérent de quinze coudées
au-dessus des plus hautes mentagnes ; que huit
personnes seulement furent sauvées dans 'arche de
Noé, par la permission de Dieu, €t que tous les autres
hommes dont la terre se trouva peuplée périrent sub-
mergés en puniiion de leurs déserdres. Remarquons
les mots dont le Seigueur se servit en infligeant ce
chitiment au monde. Norn permanebit spiritus meus in
homine in @ternum, quia caro est. (Gen. vi. 3.) Penitet
enim me fecisse me. (Ibid 7.) Ces mots Quia caro est,
signifient, suivant les commentateurs Nimis implicatus
peccaiis carnalibus , trop liveé aux plaisirs de la chair.
Au reste le courroux céleste n’est pas comme celui de
Phomme, qui trouble I'esprit et entraine & des excés;
C’est un jugement juste et tranquille, ol la rigueur
de la peine est proportionnée a la grandeur du péché.
Ce fut pour nous faire connaitre combien il déteste
Iimpureté, qu’ilimontra le regret d’avoir créé ’rhomme
qui l'offensait tellement par ce vice, vice qu’encore
aujourd’hui nous voyons puni plus qu’ancun autre ,
de peines temporelles. Entrez dans un hopital public:



SERMONS. 439

¢coutez les cris et les plaintes de tant de jeunes hom-
mes. L’un est mutilé par le rasoir, I'autre est cauté-
risé par le feu. Et pourquoi? C’est la punition de leur
péché. 8’ils ne perdent point la vie, ils sont condam-
nés & la trainer désormais faible, languissante et tour-
mentée, selon cette menace de PEcriture : Projecisti me
post corpus tuum , tu guoque poria scelus tuum, et forni-
cationes tuos. (Ezech. xxur. 24.) :

XI. Suivant St.-Rémi, peu d’adultes se sauvent, &
catise de ce péché; il n’est gure que les petits enfants
qui en soient exempts. Ewxceptis parvulis, ex aduflis
propter carnis vitium pauci saltantur. {Apud S. Cypr. de
bono pudic.) Conformément & cette proposition, il a
£té révelé d une sainte Amé, (Collog. dis. 1x. exemp.
"192.) que de méme que l'orgueil peupla jadis I'enfer
de démons, d¢ méme l'impureté le remplit avjour-
@’hui ’hommes. La raison qu’en donne St.-Isidore,
c’est qu'aucun autre péché ne rend les hommes escla-
ves du démon, autant que celui de I'impureté. Magis
per luzuriam humanum genus subditur diabolo , qudm per
aliguid aliud. (S. Isid. lib. 1. cap. 39.) Ce qui fait dirc
4 St.-Augustin que dans celte espéce de péché, con-
munis est pugna, et rara victoria. De la vient que ce péché
donne tant d’ames & Penter.

XIL. Tout ce que je viens de vous dire, mes chers
auditcurs, §'il en est parmi vons qui soient souiilés
de ce vice, je ne Pai point dit pour vous désespérer,
mais pour vous guérir. Quels sont donc les remédes
qu’on peut employer. 1l enestdenx principaux, la
pritre, el la fuite, quand Poccasion se montre. Salo-
mon dit en parlant de lui-méme. Et ut scivi quoniam
aliter non possem esse continens, nisi Deus det... adii Do~
minum, et deprecatus sum ({lum. (Sap. xvui 21.) On
ne peut résister A ce vice, si Dieu ne nous soutient ;



440 SERMONS.

Ainsi des qu’une tentation se fait senlir; nous devong
recourir & Diew sur le champ, et invoquer a plusieurs
reprises les saints noms de Jésus et de Marie, lesquels
ont une vertu spéciale pour chasser de I'imagination
les mauvaises pensées , notre recours 4 Dieu doit-étre
prompt, car il ne faut point perdre le temps a discu-
ter avec la tentalion, mais aussitét que la tentation
arrive il est nécessaire de se secouer, comme on se |
secoue pour faire tomber les étincelles que le feu nous
envuie , et appeler de suite & notre aile Jésus et
Marie.

XIII. Pour ce qui est d’éviter les occasions, disons
avec St.-Philippe de Néri, que dans cette guerre ce
sont les poltrdns qui remportent la victoire, c’est-a-
dire ceux qui fuierM les occasions ; et pour cela, il im~
porte d’abord de se garder soigneusement de I’aspect
des jeunes femmes ; autrement , dit St.-Thomas, il es
trés-difficile d’éviter Vinfluence de ce vice. Luauria
vitari viz polest, nisi vitetur aspeclus mulieris pulchre.
(S. Thom. 11. 1. q. 467, a. 1.) Job craignait de regar-
der les jeunes filles, parce que, disait-il, les regards
engendrent les désirs, et que les désirs conduisent a
Peeuvre. Pepigi fadus cum oculis meis , ut ne cogitarem
quidem de virgine. (Job. xxx1. 1.} St.-Francois de Sal-
les disait & ce sujet que ce qu’il y a de plus dang=reux
avec les femmes, c’est de s’arréter A les regarder; parce
que, sile démon ne rous a pas vaincus par le premier
coup d’eeil jeté sur elles, il nous subjugue certaine-
ment par le second. Fuyons donc, nous dit-il, la vue
des femmes, et surtout leur conversation. L’Ecclé-
siaste nous donne le méme consell : /n medio mulierum
nodi commorari. (xu1. 12.) Soyons persuadés, lorsqu’il
s’agit de nos sens, qu'il n’y a pas de précaution suffi-
sante; il faut toujours craindre et fuir : Sapiens 2,



SERMONS. 441

met... stallus confidit. (Prov. xiv. 16.) L’homme sage
craint et fuit ; Pinsensé se fie en lui-méme et tombe.

SERMON XLVIL

POUR LE DIX-SEPTIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

De Y'amour de 'homme pour Dieu.

Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo
(Matth. xxi1. 37.)

Porro unum est necessariun. (Luc. x1.20.) Quel est cet
objet unique dont.nous avons hesoin ? Ce n’est pas
d’acquérir des richesses, d’chtenir des dignités, un
grand nom : c’est seulement d’aimer Dieun. Tout ce
que nous ne faisons point pour Pamour de Dieu est
perdu pour nous; voild le premicr précepte de laloi
divine, en méme temps le plus important , comme le
dit Jésus~Christ au pharisien, qui lui demandait quel
était ce préceple : Diliges Dominam Dewm tuum ex toto
corde tuo § hoc est mazimum et primum mandatum. Mais
ce précepte si essentiel est celui que les hommes né-
gligent le plus; il en est bien peu qui Yobservent. La
plus grande partie d’enire-eux aiment leurs parents,
leurs amis, les béles méme ; mais ils n’aiment point
Dien, Ceux-la n’ont point de vie, dit St -Jean, ils
sont dans la mort . Qui non diligit, maret in morte. (1.
Jo. m1. 14.) La valeur d’une ime s’aprécie A la me-
sure de 'amour qu’elle a pour Dieu. Quantitas anime
@stimatur de mensurd charitatis quam habet. (St.-Bern.
in Gant. serm. 27.) Nous allons voir aujourd’hui,



442 SERMONS.

Dans le premier point : Combien nous devons chérir
le précepte d’aimer Dieu de tout notre ceeur.

Dans le tecond point : Ce que nous devons faire pour
obtenir cet amour.

PREMIER POINT.

Combien nous devons chérir le précepte d’aimer Dien de tout
notre ceeur.

1. Est-il un objet plus noble, plus grand, ples puis-
sant, plas ricke, plus heau, plus ccmpatissant, plus
agréable, plus aimable, plus aimant que Dieu? Dieun
pouvait-il nous donuer 4 aimer mieux que lui-méme?
Qui est plus noble que Dien. 11 est des hommes qui
vantent leur noblesse de cinq cents ans, de mille ans ;
Mais la noblesse de Dieu est de toute éternité. Qui est
plus grand? Il est le maiire de tous les anges du
ciel, les grands de Ja terre, devant Dieu, ne sont
gu’une goutte d’eau et un pen de poussiére : Ecce gen-
tes quasi stilla situlz, pulvis exiguus. (Isa. xv. 15.) Qui
est plus puissant? Dieu peut ce qu'il veut. A un signe
de sa volonté le monde est sorti du ndéant; a un antre
signe, il peut otre détruit, Qui est plus riche ? Il pos-
séde toutes les richesses du ciel et de la terre. Qui est
plus beau? Toute la beauté des créatures disparait,
comparée a la beauté -le Dien. Qui est meilleur ? Dien
dit St.-Augustin, désire plus de nous faire du bien
que 1 ous ne désirons, nous, de le recevoir. Qui est
plus compalissant. Un pécheur, le plus coupable de
tous, n’a qu'a s’humilier devant Dieu et 4 se repentir
de ses péchés : Dien aussitdt lui pardonne et Pem-
brasse. Qui est plus recounaissant ? Dieu ne laissa ja-
mais sans récompense une chose faite pour I'amour
de lui. Qui est plus aimable ? Dieu est si aimable que



SERMONS. 443

les saints se tiennent pour infiniment heureux et sa-
tisfaits de pouvoir jouir éternellement dans le paradis,
de sa vue et de son amour. Les damnés n’ont pas de
plus grand tourment que celui de ccnnaitre combien
Dieu est aimable et de ne poavoir I'aimer.

II. En un mot, qui est plus aimant que Dieu ?
L’homme, dans I’ancienne loi, pouvait douter de I'a-
mour de Dien pour lui; mais depuis que nous ’avons
YU moutir sur une croix, pourrions-nous douter en-
core de toute sa tendresse et de la vivacité de son af-
fection. Levons les yeux et regurdons Jésus, vrai fils
de Dieu, suspendu par des clous & un instrument de
supplice, et voyons si son amour pour nous pouvait
aller plas haut. Cette croix, ces plaies, nous dit St.-
‘Bernard, nous disent hautement combien il nous
aima. Clamat crux, clamat vulnus quod ipse veré dilexit.
Que pouvait-il faire de plus, pour nous faire connai-
tre son grand amour, que de mener pendant trente-
trois ans une vie de privations et de peine, et de pé-
rir ensvite sur un infime gibet, afin de laver nos pé-
chés de son propre sang? Dilewit nos, et tradidit seme-
tipsum pro nobis, (Ephes. v. 2.) Dilexit nos, et latit ros
d peccatis noslris in sanguiné suo. {Apoc. 1. 5.) Comment
se peut-il, dit St.-Philippe de Néri, que celui qui croit
en Dieu uime autre chose que Dieu? Ste.-Marie Mag-
deleine de Pazzi, considérant Pamour que Dieu avait
pour les homnmes , se mit un jour a sonner les cloches
du monastére, disant qu’etle voulait appeler tous les
habitants de Ia terre 4 aimer ce Dien si aimant. Nous
devrions avoir, dit St.-Frangois de Salles, un amour
infini pour aimer notre Dieu, et nous Yusons A ai-
mer, ces choses vaines et abjectes!

IIT. O prix inestimable de 'amour que noas vaut
la possession de Dieu. C’est ]a le trésor i nous sert



444 SERNONS,

4 payer son amitié. Infinitus est thesaurus, quo qui usi
sunt, participes facti sunt amicitie Dei. ( Sap. vi. 14.)
Suivant St.-Laurent Justinien, c’est par Uamour
que le pauvre devient riche ; sans Pamour, le riche
est pauvre. Nulle majores divitie , quam charitatem ha-
bere ;3 in charitate pauper dices est, et sine charitute dives
est pauper. ( S. Lor. Just. in Matth. xu. 44.) Com-
bien ne se réjouit pas un homme qui obtient affec-
tion d’un grand Seigneur ? Combien plus doit-il se
sentir heureux, d’étre aimé de Dieu méme ! Ego di-
ligentes me diligo. ( Prov. viut. 17.) Toute la Sainte-
Trinité habite dans I'dAme qui aime Dieu. i quis dili-
git me, diligetur d Patre meo; serinonem meum serva-
bit, et Pater meus diliget eum, et ad eum veniemus ,
et mansionem apud eum “aciemus. ( Jo. x1v. 23.) Parmi
toutes les vertus, dit St.-Bernard, la charité est
celle par qui nous nous unissoys a Dieu : Charitas est
virtus conjungens nos Deo. L’amour est un neend d’or,
disait Ste.-Catherine de Bologue, il attachel'dme A
Dieu ; ou comme le disait St.-Augustin : Amor est
Junctura copulans amantem cum amato. Aiasi , out trou-
verions-nous Dieu, si Dieu, étantimmense , n’était
partout ? Cherchez une dme qui aime Dieu , et bien,
certainement Dicu est dans cette ame. Qui manet in
charitate in Deo manet, et Deus in eo. ( Jo. 1v. 16.)
Un Lomme pauvre aimera la richesse, mais il ne
possédera point pour cela la rickesse ; mais celui qui
aime Dieu posséde Dien : In Deo manet , et Deus in eo.

IV. St.-Thomas dit de plus que I'amour a pour cor-
tége toutes les autres vertus, et qu'il les dirige toutes
vers I'union avec Dicu. Aussi St.-Laurznt Justinien
appelait la charité matrem virtutum , parce que d’elle
naissent toutes les vertus. Celui qui aime Dieu , ne
peut faire qae le bien; s’il fait le mal, c’est preuve



SERMONS. 445

qu’il a cessé d’aimer Dieu. Sans cet amour , Tien ne
lui sert , comme P’a dit PApéire. 11 aurait bean don-
per son bien aux pauvres, soumettre son gorps &
tous les tourments, si la charité lui manque|, c'est
comme s’il n’avait rien fait. Et si distribuero {n cibos
pauperum omnes facultates meas , et si tradiderq corpus
meum, ild ut ardeam, charitatem autem non habueto, nihil
miki prodest. (1, Cor, xm1. 3. )

V. 1l y a plus ; amour de Dieu empéche dg sentir
les peines de cette vie. L’amour de Dieu# dit 5t.-Bo-
paventure, est comme le miel qui adoucit led choses
les plus améres. Et qu’y a-t-il de plus doyx pour
une 4me aimant Dieu, que de souffrir pour Vamour

C’est pour que nous le suivissions, qu'il 4 voulu su-
bir 1a mort par le supplice ignominieux de ja croix :
Humiliavit semetipsum fuctus obediens usque ad lmortem |,
mortem autem crucis, ( Phil. 1. 8.)

DEUXIEME POINT.

Ce que nous devons faire pour aimer Dieu de tout ndtre cceur.

VI. C’est trop de faveur, disait Ste.-Thérese , que
Dieu fait 4 une ame, lorsqu’il Pappelle 4 I'aimer.
Ainsi, mes chers auditeurs , quand Dieu nous appelle
a Paimer, rendons lui grice et aimons-le de tout



446 SERMONS,

notre ceeur, car il veut que nous 'aimions comme
il nous aime. d4d quid amat Deus , dit St.-Bernard ,
nisi ut ametur? N'esi-ce point pour nous enflammer
de son amour divin que le verbe éternel est descendu
sur la terre ? 1l nous I'a dit lui-méme, en ajoutant
que tout ce qu’il désire c’est de voir briller en nous
ce feu divin. I gnem veni mitlere in terram ; et quid volo,
nisi ut accendatur ? ( Lue. xu. 49. ) Yoyons donc
quels moyens mneus avons a prendre pour aimer
Dieu.

VII. En premier lieu, nous devons nous garder
de péché, quelque léger qu’il soit. Qui diligit me,
dit le Seigneur , mandata mea servabul. ( Jo. x1v. 23.)
La premiére marque de 'amour, c’estds ne causer
aucun déplaisir & celni gu’on aime. Dira-t-il qu’il
aime Dieu de tout son cceur, celui qui sciemment
commet des fautes qui lui déplaisent , bien que 1é-
gtres ? Diea nous délivre, disait Ste.-Thérése, de
tout péché volontaire. Le péché véniel, dira-t-on
peut~étre, n’est qu'un petit mul : ce n’est jamais
un pelit mal que de déplaire & un Dieu aussi bon, et
rempli pour nous de tant d’amour.

VIII. En second lieu, pour aimer Dieu de tout
son cceur, il faut en avoir le désir. Les saints désirs
sont, en quelque sorte, les ailes qui nous font voler
vers Dieu ; puisque , comme le dit St.-Laurent Jus-
tinien, les bons désirs fortifient , et rendeant les
peines moias fortes; ils nous pouisent en avant , et
ils allégent la fatigue du chemin' dans les voies
qui nous ménent vers Dieu, voies ol l'on recule
lorsqu'on n’avance pas, dinsi que le disent- tous les
docteurs. De son coté Dieu se donne i ceux qui
Je cherchent. Bonus est Dominus anime queerenti illum.
( Thren. 15.) Et il remplit de ses faveurs ceux



SERMONS. 447

qui le désirent avec amour. Esurientss implevit bonis.
(Luec. 1. 53. )

IX. En troisiéme lieu, il faut que I"dme prenne
la ferme résolution d’arriver au parfait amour de
Dieu. Mais on ne se décide pas a4 en prendre les
moyens. Desideria occidunt pigrum. ( Prov. xx1. 25.) Je
voudrais me sanctifier, dit-on , je voadrais tount lais-
ser pour Dieu, et, en attendant, ils ne font pas un seul
pas en avant. Ce ue sont point ces dmes irrésolues
que craint J¢ démon, disait Ste.-Thérése. Comme
elles ne se déterminent jamais A se donner entitre-
ment a Dieu , elles restent toujours dans le inéme
état d’imperfection. Cependant Dieu ne ious de-
mande que la ferme résolution de nous sanctifier ,
pour faire ensuite de son cOté tout le reste. Si nous
voulons donc¢ aimer Dieu de tout notre ceeur , déci-
dons-nous d’abord a faire , sdns réserve, ce qui lui
est le plus agréable, et 3 meltre sur le champ la main
a Peeavre. Quodcumque facere potest manus tua, instanter
operare. { Eccl. 1x. 10.) Ce gue vous pouvez faire an-
jourd’hui, ne le renvoyez pas .4 demain, faites-le le
plus-tdt que vous le pouvez. Une religieuse du mo-
nastére de la Tour-des-Mirpirs & Rome , nommeée
sceur Bonaventure , montrait d’abord assez de tié-
deur; mais un jour, se sentant appelée de Dieun,
pendant qu’elle se livrait a ses exercices spirituels ,
elle prit la résolation de répondre immédiatement a
la voix dec Dieu; elle dit & son directeur : Mon Pére
je venx étre sainte et 1’¢tre bient6t. Elle fit comme
elle avait dit. Depuis ce jour elle vécut saintement,
et aidée de la griace de Dieu elle mourut de méme.
Nous devons donc nous déterminer une fois pour
toutes, et prendre sans délai les moyens.

X. Le premier consiste a se détacher de tont ce qui



448 SERMONS.

est créé , ct A bannir de notre cceur toute affection
qui n’est point pour Dieu. Quand un néophite se pré-
sentait aux anciens péres du désert, pour s’agréger 3
lsur compagnie, on luifaisait cette premiére demande:
A ffersne cor vacuum , ut possit spiritus scnctus illud
implere ? Si on n’arrache du coeur tout intérét terres-
tre, Diean ne peut y eantrer. Détache ton ceeur de la
créature , dit sainte Thérése , et cherche Dieu ; tu le
trouveras. Le Romains adoraient trente mille Dieux ;
mais le sépat Romain refusa d’admettre Jésus-Christ
dans le nombre, sur le motif que c’était un Dieu su-
perbe, qui voulait gu’on n’adorit que lai. 1is avaient
raisen en cela ; notre Dieu veut posséder tout notre
cceur. Il en est jaloux, comme dit Saint-’érdéme :
Zelotypus est Deus , il ne veut pas de rivaux dans no~
tre amour.C’est pour cela gue Vépouse des Cantiques
se disigne par les mots de Jardin fermé : Hortus con-
clusus , serror mea sponsa. (Cant. 1v.12.) Ainsi Pdme
qui veut étre a4 Dieu toute entidre , doit se fermer a
tout amour qui n'est point pour Dieu.

XI. C’est pourcela gque le divin époux se dit blessé
d’un trait parti des yeux de I'épouse. Fulnerasti cor
meum , soror mea sponse , vulnerasti cor meum in uno
oculorum tuorum. { Cant. 1v. 9.) Ces derniers mots
donnent a entendre que I'unique but de I'épouse,
dans toutes ses actions et dans toutes ses pensées est
de plaire 4 Diew seul; a la différence des gens du
monde, qui , plus d’une fois , méme dans leurs exer-
cices de piété , ont plusieurs motifs : l’inséret propre,
le désir de plaire aux hommes, ou de se satisfaire
eux- mémes. Les saiants n'avaient en vue que la
seule satisfaction de Dieu;et, tournds vers li, ils
disaient : Quid mihi est in celo P et d te, quid vobis
super lerram ? Deus cordis mei, et pars mea Deus in ater-



SERMONS, 449

num. (Psalm. 1xxn. 26). C’est ainsi que nous devons
agir nous-méines , si nous voulons nous sanctifier. Si
pous pouvons faire quelque chose qui soit agréable
a Dieu, dit St.-Jean Chrysostdme , gque pouvons-
nous vouloir encore P §i dignus fueris agere aliquid
quod Deos placet , aliam preeter id mercedem requiris. (Lib.
i1. 2. de compunct. cord. ) Quelle plus grande récom~
pense peut obtenir une créature que de plaire a son
créatcur, dans lont ce que nous désirons ou que nous
faisons , ne cherchons donc gue Dieu seul. Un soli-
taire qu’on appglail Zénon, chemirant par le désert,
tout, absorbé dans la contemplation , rencontra, an
jour Vecunpereur Macédonius, qui allait a la chasse.
Celui-ci lui demanda ce qu’il cherchait. Tu cherches
des animaux, répondit le solitaire , et moi, je cher-
che Dieu. Le pur amour de Dieu, disait St.-Frangois
de Salles , briile ¢t consume tout ce qui n’est point
Diea.

XIL 1i faul encore pour aimer Dieu de tout son
cosur . 'aimer saus réserve , c’est-a-dire , avec un
amour de préférence a toute auire chose, et une
ferme résolution de perdre mille fois la vie, plutét.
que d’encourir la disgrace de Dieu; il faul dire avec
St.-Paul : Negue mors, neque vila, neque angeli , neque
principatus , nejue crealura alia poterit ros separare 4.
charitate Dei. (Rom. vm. 38. 39.) 1l est encore néces-
saire d'avoir : 1°. Un amour de bienveillance , ¢’est-a-
dire , désirer qu’il soit aimé de tous. Celui qui aime
Dieu doit chercher autant qu'il le peut a faire naitre
Pamonur dans les autres, ou tout au meins prier Dieu,
pour la conversion de tous ceux qui ne l'aiment point;
2°. Un amour douloureus., ¢’est-a-dire , regretter sin-
cerement d’avoir donuné a Dieu du déplaisir en P'offen
sant. 3. Un amour de conformité a la volonté divine ;

XIV. 29



45> SERMONS,

car ’'un des principaux effets de Pamour, c’est Qunir
la volonté de ceux qui s’aiment. On dit A Dieu : Do.
mine , quid vis me facere ? Dites-moi , Seigneur, ce que
vous voulez de moi , je ferai tout; car je ne veux rien
de moi-méme; je ne veux que ce que vous voulez,
f. Un amour de souffrance. Ce véritable amour,
qui, chez les homnmes dévoués & Dieun , leur fait tout
supporter avec joie , au point’ que:la mort meéme
parait douce. Fortis ut mors dilectio ! (CGant. vur. 6.)
Nikil tam durum 5 quod non - amoris igne vincatur. ( St.-
Aug. lib. de mor. Eccl. ¢. 22.) On n’éprouve pointde
faligue quand le travail plait , ou, celle qu'on
éprouave on l'aime , dit le méme saint docteur. I'n eo
quod  amatur non laboratur , ant labor amatur. St.-
Vincent de Paule disait que 'amour se mesure sur le
désir qu’a ’ame de soufliir et d’étre humiliée pour
plaire & Diea. Que Dieu soit satisfait de nous , et que
la mort vienne ; que tout se perde avant de causer &
_Dieu le moindre déplaisir. Laissons tout pour gagner
ce qui est lout 3 totum pro toto , dit Thomas da Kempis.
Sinousne nous sanetifions pas, c’est dit Ste.-Thérése,
parce que nous n’achevons pasde donner & Dieu toute
notre affection, quoiqu’il nous ait donné tout son
amour. Disons donc avec I'épouse des Cantiques : Di-
lectus meus mihi, et ego ilii. ( Cant. 1. 16.) Mon bien-
aime s'est donné & moi tout entier-; il est juste que
je me donne- a lui tout entiére. Quand on s’est donné
4 Dieu, dit St.-Jean Chrysostéme , on ne se met plus
en peine ni de Yigonominie ni des seuffrances, ni du
dégout que toutes les choses inspirent. Comme on ne
trouve de repos nulle part, on semet 3 la recherche
de son bien-aimé ; on v’a d’autre souci que le désir
de le retrouver.
- X11k Pour -obtenir et conserver:en:nous:l'amour



SERMONS. 4514

divin-, trois choses sont nécessaire : la méditation ,
la coriimunion et la pri¢re.” Qui pensc peu d Diea,
Taime peu, I'n meditatione med exardescet ignis. {Pdalm.
xxxvil. 4. ) La méditation est heureux foyer ou s’al-
lume et croft Pamour envers Dieu , surtout quand
elle a pour objet la passion de Jésus-Christ. Inirodu=-
ait me rex in cellam vinariam j ordinavit in me charita-
tem. ( Cant. 1. 4. ) Les 4mes introluites dans ce cel-
lier :céleste ont 4 peine regardé Jésus inourant sur la
croix pour 'amour de nous , qu’elles restent comme
frappées et enivrées du saint amour. Jésus~Christ n’a
voulu mourir pour nous;tous, dit St.-Paul, qu’afin
que chacur de nous vive pour Paimer. Et pro omyibus
mortuus est Christus 3 ut et qui vivunt jam non sibi vivant
sed el qui pro ipsis mortuus est, (2 Cor. v. 16.) La
communion est le second foyer olt nous nous enflain-
merons de amour divin. Carbo est Eucharistia, dit St.+-
Jean-Chrisostéme, que nos inflammat ut, tanquam leones
ignem spirantes , ab illd mensd recedamus 5 facti diabolo
terribiles. (Hom. 1x1. ad pop.). La priere est ensuite
uécessaire, car c’est par elle que Dicu-dispense toutes
ses grices , et principalement celle .qui nous fait ob~-
tenir son amour. La méditation est @un grand se-
cours , pour demander & Dieu cet amour. Il'est donc
nécessaire qu’en tout temps, chaque jour; et plusieurs
fois le jour,-nous conjurions Dieu de nous accorder
Ia grice de Paimer de tout notre cceur. Pour nous ac-
corder ces faveurs, dit. St.-Grégoire, Dieu veut gire
en quelque sorte importuné, forcé par nos priéres a
ouvrir ses: mains. Fult Deus orari, vult cogi, vult
guodam modo importunitate vinci. Ainsi nous deman-
derons saps cesse & Jésus-Christ son saint amour , et
nous le demanderons. aussi 4 la-saiote mtre Marie,
trésoriére et dispensatrice de toutes les graces , coms



452 SERNONS.

me le dit St.-Bernard : Omnes gratie per ipsius manus
dispensantur. Demandé par elle , ce don supréme de
lz divine grice , nous sera infailliblement accordé.

SERMON XLVIL

POUR LE DIX-HUITIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.
Des mauvaises pensées,

Cum vidisset cogitationes eorum dizit : Ut quid cogita-
tis mala in cordibus vestris. ( Matth. 1x. 4.).

On lii dans I'évaagile de ce jour qu'un paralytique
fut préseuté & Jésus-Christ, pour qu’il le guérit. Le
Seignear fit plus qu’en nc lui demandait, il gadrit
son corps, et son dme, en lui disant : Confide fili,
remittuntur tibi peccata tua. Des Scribes qui étaient pré-
sens et qui entendirent ces mots , dirent en leur
cceur : Cet homme blasphéme ; hic blusphemat. Mais
le Seigneur voulut leur faire connaitre qu’il lisait dans
leur ceeur leur mauvaise pensée ; il leur dit : Ut quid
cogitatis mala in cordibus vestris 7 Dieu voit donc & dé-
couvert nos pensées les plus secrétes ; il les voit et les
punit. Les juges de la terre ne peuvent proscrire et
punir que les delits extérieurs, parce que les hommes
ne voient Jue ce qui se passe au dehors : Homo videt
ea que parend. { 1. Reg. xvi. 7). Mais Dicu qui lit dans
nos cceurs , défend et punit les mauvaises pensées ;
Deus autem intuetur cor. (Ibid. ) Nous allons gxaminer:

I Point : En quel cas la mauvaise pensée est un

péohs.



SERMONS. 453

II* Point. Le péril auquel on s’expose, en accuefl-
lant les mauvaises pensées.

III* Point. Quels remédes on doit employer.
PREMIER POINT.
En quel cas les mauvaises pensées sont un péché.

1. Les hommes se trompent doublement sur ce
qui concerne les mauvaises pensées ; par le trop de
scrupule ou par le défaut contraire. Les uns craignant
Dieu, mais doués de pen d’entendement, et scrapu-
leux & l'excés, sont tentés de regarder comme des
péchés toutes les mauvaises pensées qui se présentent
A leur esprit. C’est une erreur ; les mauvaises pensées
ne sont point un péché ; Ie péché est dans la complai-
sance avec laquelle on les accueille. Toute la malice
du péché consiste dans la maniére dont agit notre vo-
lonté, dans le consentement qVon donne au péché,
en connaissance de cause , et de son plein gié. La
ol la volonté v’est point, il ne peut y avoir de pé-
ché. Nullo modo sit peccatum, dit St.-Aungustin, si non
sit voluntarinm (De vera religione cap. xiv. ) Quelle que
soit 1a tentation ou la révolte de nos sens, nous f0mM-
mes exempts de fautes , tant que notre volonté de-
meure étrangére a4 ces mouvements désordonnés.
Non nocet sensus , dit St.-Bernard , ubi non est consensus.
( De inter. domo. cap. 19.)

11. Les saints ont aussi lenrs tentations , m&meé violen-
tes ; le démon prend plus de peine pour entrafner un
saint dans le péché, que pouryfaire tomber un pécheiir
d’habitude , parce qu’il compte sur une plus 1iché
preie. Les saints dit le prophéte Habacuc, sont I'objet
des prédilections du démon : Tn ipsis inci assaia est pars



454 SERMONS.

ejus, et cibus ¢jus electus. { Habac. 1. 16.) 11 ajoute que
le malin esprit tend ses filets pour tout le monde ,
sans excepier personnc, afin de nous priver tous de
la vie de Ia .grzice, Propter hoc ergo eapandit sagenam
suam et semper interficere gentes non parcit. (Ibid. v. 17.)
St.-Paul , devenn vase d’élection du Seigneur , était
tournienté de tentations impudiques, comme il le
dit lui-méme. Datus est mihi stimulus carnis mee , an-
gelus saton qui-me collaphisel. {2 cor. 127. ) 1i pria trois
fais le Seigneur de le délivrer; mais e Seigneur luiré-
pondit : 11 doit se suffire de ma grace. Prapter quod ter
Dominum rogavi ut discederet dme ; et durit mihi : suffi-
sit tibc gratia mea ; nam virtus in infirmitate perficitur
(Ibid. v. 8. 9. ). Dieu permet que nous soyons tentés,
quoique nous le servions bien, autapt pour nous
éprouver que pour nous purger de nos imperfections.
Je parlerai ici pour la consolation des dmes timides
et scrupuleuses , de la doctrine des théologiens sur
cette matiére. Ils enseignent que , lorsquune dme qui
craint  Dieu et qui déteste le péché, est dans le
doute sur la question de savoir si elle a ou non ac-
cueilli les mauvaises pensées , n'est point obligée de
s'en confesser, si elle n'est pas certaine qu'elle y a
domsné sdh consentement ; car si elle était tombée
véritablement dans un péché grave , elle ne pouirait
en douter , le péché mortel étant trop horvible de sa
nature , pour que I'homme yui craint Diea puisse
Padmettre dans son coeur sans le reconnaitre.

111. Lesauires personnes dont j'ai parlé n’ont pointde
scrupules, elles ont au contraire la conscience accom-
modante, et ellessont ignorantes. Ceux-laspensent que
les mauvaises pensées, bien gue nous les accueillions,
hg, sont point un péché, tant qu’elles ne nous ont
point conduit & consommer I'acte. Gette erreur cst



SERMONS. 455

pire que celle des piemiers. On ne désire gutre que
ce qu'on peut faire; ainsi les mauvaises pensées que
nous enfretenons ne sont pas moins coupables que ne
le serait I’ceuvre méme, et elles nous séparent de
Dieu tout comme les mauvaises aclions, Pe-verse
cogitationes separant d Deo. ( Sap. 1. 3.) Les uns et
les autres se montrent a découvert devant lui; ils
ies remarque et lcs punit. Deus scienliarum Dominus
est , et ipsi preparantur cogitationes. (1. Reg.11. 3.)

1V. Cependant toutes les mauvaises pensées ne sont
point criminelles, elles ont d’ailleurs plusieurs degrés
de méchanceté. Trois choses peuvent se trouver dans
les mauvaises pensées,.la cuggestion, le plaisir
qu’elles dornent, le consentement. On donne le nom
de suggestion A la mauvaise pensés, au premier mo-
ment ou elle se montre. La suggestion n’est point un
ptché, elle est au contraire pour nous une occasion
de mérite, si nous somumes prompts & la repousser.
Quoties resistis, dit St.-Antonin, toties coronaris. Le
plaisir ou la délectation existe tpute les fois qu’on
garde et qu’on entretient cette mauvaise pensée., sans
chercher & la combattre. La volonté, n’est pas encore
engagée, mais on péche, bien que legérement. Le
pire c’est qu'on se met ainsi en danger de consentir.
Si Toccasion de pécher est encore éloignée, ce dan-
ger ol I'on se met ne con‘ribue pas encore au péché
mortel. Toutefois si la mauvaise pensée roule sur
des matiéres obscenes, tous les docteurs conviennent
que le défaut de résistance positive de notre part
constitue une faute grave, parce que de ce plaisir a
s'occuper de la mauvaise pensée, a laction de
notre volonté pour y consentir, le passage cst glissant.
Nisi quis repulerit delectutionem , dit St.-Anselme,
deleclatio in consensum iransit, et occidil. ( St.-Ans. de



456 SERMONS.

Simil. Cap. 40.) Lors m¢me que la personne ne
consentirait pas & commettre le péché, il suffit
quwelle prenne plaisir aux pensées ou aux images
obscénes, sans opposer aucune résistance a la sug-
gestion pour qu'elle ptche mortellement, a cause
de péril trés-prochiain ol elle se met de consentir.
Usquequo morabuntur in te cogitationes noxie? (Jerem.
iv. 14. ) Poarquoi, dit le prophétc, conservez-vous
cette perniciense pensée, sans chercher aléloigner
de voue? Dieu veat que nous gardions notre ceeur
avec le plus grand sans soin, parce que du comur,
c’est-d-dire de la volonté, dépend notre vie. Omni
custodid serva cor tuum, quonriam ex ipso vita procedit.
{ Prov. 1v. 23.) Le consentement existe , quand la
personne connait clairement que 'objet de sa pensée
constitue une faute grave , et malgré celte connais-
sance, il embrasse 'objet de son plein gré.

Y. On peut donc pécher gravement par pensées
de deux marniéres différentes, savoir: Par le désir et
par la cemplaisance. On péche par désir quand on
veut faire le mal qu'on désire ou qu’on voudrait le
faire, si on en trouvait 'occasion. Le désir cst alors
plus ou moins coupable, suivant la natare de l'acte
dont il s’agit. Il est vrai que dans la pratique le péché
consommé extérieurcment accioft le tort de la volonté,
A cause de la plus grande complaisuance qui est néces-
saire pour la consommation de 'acte, cu du moins de
la plus grande durée de cette complaisance; on aura
donc soin d’expliquer en confession si Pacte a suivi
le désir. Nous entendons par complaisance ce senti-
ment qu'éprouve 'hemme qui ne veut pas commet-
tre actuellement le péché mais qui se complait dans
Yidée de péché, comme s’il le commettait. Cest-1x
ce qu'on appelle delectation morotive; ce dernier mot



SERMONS, 457
s’emploic moins pour exprimer qu’on se complait
dans la pensée de Vacte impudique, que pour faire
entendre que la volonté s’arréte de plein gré & lidée
de cet acte. 11 ne faut donc qu’un instant pour com-
metire ce péché de complaisance , comme St.-
Thomas nous l’el?seigne; Dicitur morosa, non er mord
temporis, sed ex eo quéd ratio deliberans circa eum immo-
ratur, revolvens libenter que statim respui debuerunt.
(1.2. q.74. a. 1. ad. 3. ) Le mot libenter est placé a
dessein pour lever les scrupules des dmes timorées
qui quelquefois souffrent malgré elles des mouve-
‘ments de la chair, et qui font d’'inutiles effurts pour
s’en déiendre. L’espéce de jouissance que le corps
peut retirer de ces mouvements n’est pas vn péché,
n’est pas du moins un péché grave, toutes les fois
que notre volonté y reste élrangére. Malum, dit St.-
Augustin, nullo modo sit peccatum, si non sit volunta-
rium. ( De verd rel. c. 14. ) Dans ces occasions, les
directeurs spirituels doivent donc conseiller aux
personnes alteintes de mauvaises pensées, de perter
et d'arréter leur esprit sur d’autres choses spirituellles,
ou an moins indifférentcs, plutdt méme que de
‘chercher 4 les combattre directement. Attaquer
corps A corps les mauvaises pensées pour les expul-
ser, c’est une bonne et salutaire méthode, dens tes
cas ordinaires ; mais il ne faut pas I’employcr contre
les pensées impudiques.

DEUXI1EME POINT.

Péril auquel on s’expose en accueillant les mauvaises pensées.

VI. Gardons nons avec le plus grand soin des
mauvaises pensées, que Dien abhorre. Alominatio



458 SERMONS.

Domini cogitationes malee ( Prov. xv. 26. ) On les
appelle abominatio Domini parce que, suivant le
St.-Concile de Trente , les mauvaises pensées peuveat
quelquefois devenir plus pernicieuses pour I'Ame
que les actes extérieurs inéme, surtout lorsqu’elles
se dirigent contre le neuviéme. ctele dixiéme com-
omandement : Nonnumquam animum graoids sauciant.,
et. periculosiora sunt iis quee in manifesto admittantar.
( Sess. 14 de peena. Cap. 5. ) Elles sont plus dange-
reuses par plusieurs raisons; d’abord parce que les
_péchés par pengée sont plus aisés a commettre que
les péchds par action, car pour ces derniers il faut
une occasion qui ne se présente pas toujours, au lieu
que les mauvaises pensées se forment indépendam-
ment de P'occasion. Quand 'une fois le cceur s'est
¢loigné de Dieu, il est toujours dispesé a vouloir le
.mal qui a pour lui le plus d’attrait; et Je cette ma-
nitre les péchés se mulliplient a I'infini. Cuncta
cogitatio cordis intenta ad wmalum omni tempore. ( Gen.
v. 13.)

VII. Secondement; a1t moment de la mort il n’est
plus possible de pécher par action, mais on peut
pécher par pensée. On sent que les mauvaises pen-
sées doivent assaillir ponr lors ceux qui en ont eu
toute leur vie , d’antant que les tentations du démon

_sont plus continues et plus violentes. Le démon qui
sert que peu de temps lui reste pourse rendre tout-2-
fail maitre de cettc ame , redouble d'efforts. Descen-
dit digbolus ad vos , habens iram magnam , sciens ./uod
modicum tempus habet. { Apoc. xi. 12.) St.-Eléasar se
trouvant en péril de mort eut de si fortes tentations,
qu'au rapport de Surius, il 8’écria aprés son rétablis-
sement : Oh combien est grande la force du démon,
au moment de la mort ! Le saint vainquit les tenta-



SERMONS. 459

tions , parce qu'il avait toujours eu I'habitude de re-
pousser les mauvaises pensée<, aussitdt qu’elles se
montraient ; mais ils sont bien a plaindre , cenx qui
ont pris I'habitude contraire. Le P. Segneri parie
d’an pécheur , qui, durant sa vie, sétait toujours
laissé aller aux mauvaises pensées , mais qui se sen-
Yant prés de sa fin se confessa de ses péchés avec une
véritable douleur. Quelqure temps aprés sa mort, il
apparut A un de ses amis , auquel il déclara quil s’¢-
tait damné. Tl dit que sa confession avait été bonne ,
et gque Dieu lui avait accordé le pardon de ses péchés,
mais qu’au moment de sa mort, le démon lui avait
représenté que §’il guérissait de son mal, il y avrait
de sa part de Pingratitude a abandonner une femme,
de laquelle il était tendrement aimé. Il ajouta qu’il
avait d’abord résisté 3 la premiére et 4 la seconde
tentation , mais que s'étant arrété an peu trop A ses
pensées, et une troisieme tentation étant survenue ,
il y succomba, ce qui avait été cause de sa damma-
tion.

TROISIEME POINT,

Quels remédes on doit employer.

VIII. Le prephete Isaie dit que pour se délivrer des
mauvaises pensées, il faut d'abord guérir le mal des
pensées. Luferte malum cogitationum vestrarum. (1, 16.)
Que signifient ces mols : gnérir le mal des pensées ? 1ls
signifient 6ter les occasions des mauvaiscs pensées,
fuir les converrations dangereuses , s'éloigner des
mauvaises cornpagnies. Je connais particuliérement
Thistoire d’un jeune homme, qui élait un ange, et
qui pour un mot qu’il entendit sortir de la bouche



460 SERMONS.

d’uvn méchant camarade, elit une mauvaise pensée, 3
laguelle il finit par consentir. Je crois au reste que cc
fut 'unique ‘péché dont-il se rendit coupable durant
sa vie; car il embrassa depuis 1’état monastique , et an
bout de quelques années il fit une sainte mort. Il est
encore niécessaire de s’abstenir de lectures obscénes,
et de livres entachés d’erreurs; de bals avec des fem-
mes, ct de spectacles profanes, au moins de ces bals
et de ces spectacles oli la modestie n’est pas épar-
gnée.

Un jeune homme va me demander si ’amour est un
péché. Je réponds qu’il n’est pas possible de dire po-
sitivement que celui qui fait Pamour fait un péché
mortel ; ce que je puis affirmer c’est qu’ilest trés-voi-
sin des occasions du péché mortel. L’expérience nous
faitvoir que de tous ceux qui se livrent A Pamour pro-
fane, il en est trés-peu qui soient exempts de fautes
graves. On a beaun dire que c’est & bonne fin et quon
n’a pas de mawwaise pensée , ¢’est ainsi que le démon
nous trompe. Dans les commencements il ne suggére
pas de mauvaises pensées; mais, lorsqu’d force de se
voir et de parler ’amour, FPaffection s’est fortifiée, il
ne nous laisse plus voir ce que nous faisons ; mais
la fin, et sans savoir comment, on se trouve chargé de
mille péchés d’impureté, et pour peu que cela dure
Yame se perd sans retour. Oh! Combien de jeunss
gens et de jeuncs personnes le démon réussit 4 cor-
rompre pav cette voie. Mais de tous leurs scandalevx
péchés, ce sera aux parenls que Dieu en demandera
compte ; car, par leur négligence a empécher ces en-
tretiens dangereux qui ont perdu leurs enfants, ils
sont la cause réelle de tout le mal, et Dieu les en pu-
nira sévérement.

IX. Surtout, si nous voulons éviter les mauvaises



SERMONS. 461

pensées, que les hommes fuient les regards des fem-
mes, que les femmes fuient les regards des hommes.
Répétons encore ces paroles de Job que j'ai citées plu-
sieurs fois : Pepigi fredus cum oculis meis , ne guidem co-
gitarem de virgine. Pourquoi Job parle-t-il ici de ses
yeux et de ses pensées ? La vue a-t-elle rien de com-
mun avec la pensée ? Les yeux ne pensent point, c’est
Pesprit; mais expression de Job n’en est pas moins
juste, car c’est par les yeax, dit St.-Bernard, que I'a-
mour impudique lance ses traits et tue I'dme. Per
oculos intrat in mentem sagitta impuri amoris. C’est pour
cela que le St.-Esprit nous avertit de nous garder
d'une femme parée. dvertefaciem tuam d muliere comptd.
(Eccl. 1x. 8.) La vue d'une telle femme est toujours
dangereuse; la regarder , méme sans aucune inten-
tion, ¢’est faire au moins un péché véniel.

X. Lorsgu’ensuite viennent les mauvaises pensées,
et elles viennent souvent, méme sans ’occasion pré-
sente, et qu’elles se rapportent 4 quelque matidre obs-
céne, il faut les chasser sans délai de son esprit, et ne
pas enirer , pour ainsi dire en discussion avec elles.
Aussitdt que vous vous apercevez du mauvais coté de
vos pensées, repoussez-les sans les ¢couter ni vous
embarrasser de ce qu’elles vous veulent. Dans I¢ livre
des sentences des P. P., §. 4, on lit quc St.-Pacome
vit un jour un démon qui se vantait d’avoir fait sou-
vent tomber un mcine en péché, parce que, chayue
fois qu’il le tentait,le moine, aulicu d'invoquer Dieu,
perdait le temps a discourir avec la tentation. En
méme temps un dutre démoen se lamentait de ce qu'il
ne pouvait rien gagner sur le religieux qu’il avait en-
trepris de séduire, parce qu’a peine tenté, le religieux
avail recours a Dieu, ce qui le faisait triompher. Ecou-
tez le conseil que vous donne St.~-Jérdme : Statim ut



462 SERMONS,

tibido titillaveril sensum, erumpamus in vocem : Domine ,
auziliator meus. (Epist, 22. ad Eustach.)

XI. Si la tentation dure, il estbon que vous la dé-
couvriez a volre confesseur. La tentation découverte
dit St.-Philippe de Néri, esta demi-vaincue.. On avu
des saints, tourmentés de tentations impures, avoir
recours 4 de rudes mortifications. St.-Benoit se rou-
lait nu a travers les buissons épineux, St.-Pierre
d’Alcantara se jeta une fois dans un étang gelé; mais
suivant moi, le meilleur moyen d’obtenir la victoire ,
c’est d’invoquer Dieu avec ferveur. Laudans invocabo
Dominum , disait David, et ab inimicis meis salvus ero.
(Psalm. xvi1. 4.) Si, malgré le recours & Dieu, la ten-
tation dure, prions sansrelache, élevons nos supplica-
tions, vers le cicl; soupirons, gémissons au pied du Saint-
Sacrement dans Péglise, aux pieds du crucifix si nous
sommes chez-nous,ondevant quelqueimage delasainte
vierge Marie, mére de toute pureté. Car, nos efforts
ne serviraienl de rien, si Diew ne nous soutenait de
sa main puissante, mais il faut savoir que Dieun exige
de nous que nous combattions et qu'il ne veut que
nous aider pour nous mettre en état de remporter la
victoire. Il est bon encore dans ces occasions de re-
nouveler la promesse de ne plus l'offnser et de vou-
loir perdre la vie plutdt que sa grace. Il faut enfin ré-
péter souvent cette priére : Seigneur, donnez<moi 11
force de résister; ne souffrez pas que je me sépare de
vous; envoyez-moi plutét la mort.



SERMONS. 463

SERMON XLVIIL

POUR LE DIX-NEUVIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Dn supplice de la privation de Diea dans Venfer.

Mittite eum in tenebras exteriores , ibl erit fletus.
(Mateh. xxir. 13.)

Selon toutes les lois divines et humaines la peine
doit répondre & la gravité du délit. Pro mensurd erit et
plagarum modus. (Deut. xxv. 2.) Orla principale injure
du pécheur envers Dieu quand il commet un péché
moriel, c’est de s’éloigner de son créateur , son souve-
rain bien. Aversio ab incommutabili bono. C’est ainsi que
St.-Thomas définit le péché mortel. C'est de cette in-
jure que se plaint le Seigneur : Tu reliquisti me, dicit
Dominus, retrorsum abiisti. (Jer. xv. 6.) Comme la
plus grande culpabilité du pécheur consiste a vouloir
perdre Dieu volontairement, son plus grand chati-
ment dans Pénfer sera d’avoir perdu son Dieu. Ibi erit
flelus. Dans I'enfer on gémit sans cesse; mais quel
sera le sujet le plus amer de ces gémissements ? Ce-
sera de penser a la perte qu’ils auront faite par leur’
faute. Tel est le point unique que je me propose de
traiter dans ce sermon.

I. Non, chrétiens, non; ce n’est point pour acqué-
rir les biens de ce monde que Dieu vous a mis sur la
terre; il ne vous a créés que pour vous faire acquérirla
vie éternelle : Finem vero vitam eternam. (Rom. vr 22,)
Lavie éternelle c’estd’aimer Dieu et de le posséder dans
Péternité. Celui qui atteint ce but sera toujours heu-



464 SERMONS.

reux ; celui qui par sa faute ne latteint pas et perd
Dicu aura en partage un malheur éternel, et il dira
en gémissant : Periit finis meus. (Thren, 1ir, 18.)

II. La douleur que fait éprouver la perte d’une
chose répond & la valeur de la chose perdue. S’agit-
il d’une pierre précieuse, d’'un diumant qui valait cent
écus? on a du regret. Ce regret serait bien plus vif,
si la valeur était plus considérable. Maintenant je de-
maude : Quel est le bien qu’a perdu le damné ? Ce
bien c’est Dieu, bien infini. La peine scra donc infi-
nie : Pena demnati, dit St.-Thomas , est infinita, quia
est amissio boni infiniti. (St.Thom. 1. 2. q. 87. ar. 4.)
St.-Bernard a dit pareillement que la valeur de cette
perte s¢ mesure sur linfinité du bien supréme, qui
est Dieu. Ainsi les tourments de 'enfer ne consistent
pas dans ce feu qui dévore, dans cette puanteur qui
révolte les sens, dars les cris et les hurlements conti-
nuels des dainnés, dans I'effrcyable aspect des dé-
mons, dans les horreurs de ce gouffre de douleurs
ou les malheureux sont entassés les uns sur les auires;
mais ils consistent dans la douleur infinie d'avoir
perdu le Seigneur. Toules les autres peines ne sont
rien en comparaison de celle-1a. Le prix des serviteurs
fideles dans le paradis , C’'est Dieu lui-méme. 110a dit
a4 Abraham. Ego ero merces tue magna nimis. (Gen.
xv. 1.) De méme que la récompense de I'élu est la
possession de Dieu, la privation de cette possession
sera le plus grand chatiment du damné.

1I1. Quelques tourments, dit la-dessus St.-Bruno,
qu'on fit subir aux damnés, tous enscmble n'égale-
raier:t pas la peine d’étre privés de la présence de Dieu.
Addantur tormenia tormenlis , ac Deo non priventur.
{Serm. de ludic. fin.) St.-Jean Chrysostome tient le
mame langage. §i milde diaeris gehennas, nihil par dices



SERMONS. 465

illius doloris. (Hom. Ag. ad Pop.) Dieu a tant de quali-
tés pour &tre aimé qu’il mérite un amour infini. 1l est
si aimable que tout le ciel se remnplit d’allégresse par
sa présence, et les bienheureux absorbés dans son
amour ne songent qu'alaimer de toutes leurs forces.
Ici-basles pécheurs, pour ne pas laisser leurs indjignes
plaisirs , ferment les yeux afin de ne pas coni:aitre
Diecu et Pamnour qu’il mérite ; mais dans Penfer le Sei-
gneur se montre a eux tel qu'il est, c'est le chatiment
qu’il leur inflige. Cognoscetur Dominus judicia faciens.
(Psalm. 1x. 17.) Au milieu des plaisirs sensuels yqui
Pentourent, le pécheur connait A peine Dieu ; il nele
voit qqu’a travers les téntbres et c’est pour cela qu’il
se met peu en peine dele perdre. Mais dans enfer,
il ne le connaitra que trop pour son malheur, et cette
pensée le tourmentera éternellement. Un docteur de
Paris apparul 4 son évéque, et lui dit qu'il était damné.
Lévéque lui demanda 8’il se souvena it en enfer des
sciences ot il avait été si versé durant sa vie. Tl lui
répondit qu'en enfer, on n’a qu’nne seule pensée,
un seul regret : la perte de Dieu.

Discedite dme maledicti in igneni celernum. (Matth. xxv.
h1.) Discedite @ me , séparez-vous de moi, vous n’étes
plus & moi, je ne suis plus & vous; dans ces paroles
est toui Venfer : Fos non populus meus, et ego non ero
vester. (Oséc. 1. 9.) Cette peine dit St.-Augustin , il
n’y a sur la terre que les saints qui la craignent. Hec
armantibus , 2on confemnentibus, pena est. Cetie peine
épouvante les dmes de Dien plus que tous les autres
tourments de 'enfer; mais elle n’effraie pas les p2-
cheurs, qui veulent vivre plongés dans les ténebres
du péché; mais pour leur plus grande punition, ils
connaitiont en enfer, le bien qu’ils auront perdu par
leur faute.

31V, 30



466 SERMONS.

V. Il est nécessaire d’entendre que ’homme a été
créé par Dieu, et que naturcllement il est porté 3
Paimer. Dans cette vie les téncbres du péché et les
affections terrestres qui remplissent lsur cceur,
tiennent en guelque sorte assoupie cette tendance
naturelle 4 s'unir avec Dieu ; aussi se montre-i-il peu
aflligé d’en étre séparé ; mais a 'époque ol Pdme
abandonnant le corps , se dégage de Pinfluence des
sens , elle voit clairement qu’elle a été créée par Dieu,
et que Dieu seul est le bien qui peut la satisfaire,
comme le dit Saint-Antoine : Separata autem anima d
corpore , intelligit Deum summum bonum, et ad illud esse
creatam. Aussi, dés qu'clle a rompu les liens qui la
liaient au corps , elle g¢lance vers Dieu son bien
supréme, pour s’unir i lui. Mais si elle se trouve en
état de péché, Dieu la repousse comme une ennemie.
Mais bien que bannie et repousste, elle ne perd
pas le pcnchant qui la porte A s’attacher 4 Dieu ; et
toujours ¢ nirainée vers lui, toujours rejetée , ce sera
la son véritable enfer.

VI. Siun chien voit un liévre, que d’efforts ne fait-
il point pour rompre la chaine qui le lie, et pouvoir
courir sur la proie. De méme I'dAme en se séparant du
corps, .est entrainée d’une part vers Dieu, mais de
Tautre le péché I'en éleigne et la pousse vers 'enfer.
Le péché, ditle prephéte, est comme un mur im-
meuse qui s'interpose entre I'dAme et Dieu : Iniquita~
tes vestree diviserunt inter vos , et Deum vestrumn. ( Isa.
Lix. 2. ) Ame infortune! enfermée dans ton horrible
prison, & jamais élcignéé de ten Dieu, que de pleurs
tu verseras ! que de gémissements inutiles ! Ib erit
fletus. Tu t’écrieras : Mon Dieu, je ne vous appartien-
drai plus ! vous ne serez plus i moi! je ne pourrai
vou; aimer! vous ne m'aimerez point. Lidée e



SERMONS. 469

cette séparation épouvantait David : Numquid, disait-
il , in @lernum projiciet Deus ? aul non apponet, wt com~
placitior sis alhuc? ( Psalm. rxxvi. 8. ) Quelle dou-
leur serait la micnne si Dieu venait & me repousser
pour tonjours , et que sa colére ne dot jamais s’apai-
ser ? Mais cette douleur qui effrayait David, cest
celle que souffre tout réprouvé , celle qu'il soufirira
éternellement. Pendant que David était livré an pé-
ché, il sentait les reproches de sa conscieace qui lui
disait : Ubiest Deus tuus® O David 1 ot est ton Dien,
qui t'aimait tant ? Tu {as perdu, il nest plus 4 toi ;
et David tourmenté par ces pensées, ne faisait que
plenrer Ie jour et la nuit. Faerunt mihi lacryme mece
panes die ac nocte , dum dicitur mihi quotidié : Ubi est
Deus tuus ? ( Psalm. x11. 8. ) Enfin les démons diront
an condamné : Malheureux , ol est ton Dieu ? David
par ses Jarmes, apaisa le sien et le reconquit , mais
le réprouvé versera un océan de larmes, et il ne
pourra ni apaiser son Dieu ni le recouvrer.

VII. St.-Augustin dit gque si les damnés voyaient
la beauté de Dieu , nullam penam sentirent, et infernus
ipse verteretur in paradisum. ( Lib. de trip. hab. ) Mais
non, le damné ne peut plus voir Dieu. Quand David
condamna son fils Absalon  ne plus paraiire devaut
lui, la douleur d’Absalon fut telle qu'il pria son
serviteur d’aller dire & son pére que §’il lui était dé-
fendu de le voir, il aimail autant mourir : Qbsecro
ergo, ut videam faciem regis ; quod simemor est inigui-
tatis me® , interficiat me. (2. Reg. xav. 82, ) Philippe 1.
dit 3 un deses courtisans, qu’il vit se tenir indécem-
ment dans l’Eglise : Je vous défends de paraitre ja-
mais devant moi. La douleur de cette homme fut
si grande qu'il en mourut le méme jour. Que sera-
ce quand Dieu dira au réprouvé : Je ne veux plus



468 SERMONS.

te voir ; tu ne me verras plus toi-méme. Abscondam
faciem ab eo, et invenient eum omnia mala. ( Deut.
xxxi. 17. } Quelle compassion d’entendre un fils s
qui fut tonjours tendrement uni & sen pére, s’écxigr
au milien des sanglots quand il 'a perdu : Q mon
ptre! je ne te verrai plus ! Supposez maintenant
gue nous entendons ies gémissements d’une dme
souffrante ¢t que nous lui disons : Ame, de quoi te
plains-tu ? Elle nous répondrait, linfortunde : Jai
perdu mon Dieu, et je ne le verrai plas !

VHI. Ce qui accroitra les doweurs du réprouvé ,
ce sera la connaissance qu'il acquerra de la gloire et
de la félicité dont jouiront les bienheureux dans le
paradis, et dont ils sont eux-mémes privés pour tou-
jours. Supposons un homme que le prince aurait
invité a une féte donnée dans son palais , et qu'au
moment oit elle commence le prince 'en aurait ex-
clus pour quelque faute qu’il aurait commise. Quelle
douleur pour cet homme qui entend du dehors le
son des instruments et la voix des chanteurs. Les pé-
cheurs regardent maintenant eomme choses trés-peu
importantes le paradis, et le pardon de leur péchés,
comme si, pour leur faire acquérir ces biens , Jésus-~
Christ n’avait pas ver-  out son sang, Mais quand
les malheareux aurcnt ¢té plongés dans I'enler , da
connaissance de ce qu’ils auront perdu sera pour eux
Ie plus cruel supglice. Les damnés, dit-St.-Jean Chry-
sostdmne , en se voyant chassés du séjour célests ,
éprouveront une douleur dix mille fois plus grande
que tous les tourments de Penfer. Decem millia quis
ponat gehennas, néhil tale dicel , quale est d beatd glorui
excidere. { S. Chrys. ap. Thom. suppl. qu. xcxvur.
art. 9.) Si j'avais au moins Pespérance, dira le
damné , guaprés mille siécles , un million de siécles,



_ SERMONS. 469

je pourrais rentrer en grace auprés de Dieu et me
randre digne d’aller le voir dans le ciel. Mais non, on
tui répondra : Mortuo homine impio , nulla erit” ultra
spes. ( Isa. x1. 7. )} Quand il vivait, il pouvait se sau-
ver; malis il est mert dans le péché, le mal est irré-
parable. Alors les malheurcux sécrieront avec ’ac-
cent du désespoir : Non videbo Dominum Deum in terrd
viventium. ( Isa. xxxvin. 14. )

IX. Une chose augmentera encore la douleur des
réprouvés; ce cera de penser qu'ils n’auront rien perdu
que par leur faute. « Je pouvais étre hevreux sur
la tetzen aimant Dieu, dira chacun d’eux ; je pou-
vais acquérir I'éternelle félicité dans le paradis; mais
parce que j'ai aimé mes vices, je resterai dans ce
lien de tourments tant que Dien sera Dieu. Il dira
pent-étre encore avec Job : Quis mihi tribuat, ut sim
Juxla menses pristinos , secunddm dies , quibus Deus cus-
todiebat me ? (Job. xx1x. 2. ) Ah! que ne puis-je re-
tourner au temps de ma vie o Dieu me protégeait et
me gardait, afin que je ne tombasse point dans les
feux éternels. Je n'élais point né parmi les barbares,
parmi les Indiens ni parmi les Chinois; 14, j'aurais
ét6 privé des lumiéres de IEvangile ; je suis né dans
le giron de P¥glise; i’ai été instruit et averti par les
prédicateurs et les confesseurs. Ce ne sont point les
démons qui m’ont trainé dans cet abime, i’y suis
venu volontairement , sar mes propres pieds ; cés
chaines qui me lient et me tiennent gloigné de Dien,
c'est moi qui les ai forgées de mon plein gré. Com-
bien de fois Dieu ne m’a-t-il point pailé au ccear et
ne m’a-t-il point dit : Amande-toi et reviensa moi;
prends garde qu’il ne vienne un temps olitu ne pourras
empécher ta ruine. Malheureux que je suis! Ce temps
est venu! la sentence est portée ; je suis damné, et



470 SERMONS.

ma damnation est un mal qui n’a point, qui n’aura
point de reméde dans l'éternité. » Au moins #'il a
perdu ce Dieu qu’il ne verra plus, que ne peut-il
‘Paimer ! mais non , la grace I'a abandonné, et, de-
venu esclave de son péché, il est contraint A le
hair. Se voir ennemi de Dieu, parce qu’il 'a mé-
prisé durant sa vie, c’est 1d un sujet de désespoir
pour le damné. Quars me posuisti contrarium tibi , et
factus sum mihimetipsi gravis. ( Job. vir. 20.) Le
damné, se voyant contraire d Diew au moment méme
ou il le connaft, ol1 il le juge digne d’un amour in-
fini, se fera horreur & lui-méme. Ce sera le plus
terrible chatiment qu’il devra subir ;. connaitre Dieu
dans touie la grandeur de ses attributs , et se trouver
lui-méme si difforme , et son ennemi pour 'éternité.
Statuam te contra faciem tuam. ( Psalm. Lxxix. 20. )

X. Pour accroitre sa peine , le damué se retracera
tout ce que Dieu fit pour le sauver. Peccator videbit, ¢t
irascetur. ( Psalm. cx1. 10. ) 1l verra toutes les graces
qui lui ont été faites par le Seigneur, les traits de
lumiére qui ont pu Péclairer, les appels qui lui ont
¢€té adressés, la patience avec laquelle Dieu I’a sup-
porté ;. il verra surtout combien Jésus-Christ I'a ai-
mé, combien Jésus-Christ a souffert pour lui; et
il verra que par sa faute il a encourn la haine divine.
Eh! quoi dira-t-il, ce Rédempteur, qui pour la-
mour de moi, a sué jusqu’au sang , a souffert I'ago-
nie, a voulu mourir abandonné de tfous, n’aura
donc plas compassion de moi ? Je me plains, je gé-
mis , et il ne veut plus ni me voir, ni m’entendre !
Je suis tout-a-fait oubli¢ de lui! Un temps fut ot i
m’aimait ; il me hait mainlenant, et c’est avec rai-
son, puisque , dans mon ingratitude , j'ai refusé de
l'aimer. « David a dit, que les damnés sont jetés



SERMONS, 471
dans le puils de la mort. Deduces eos in puteunt interi-
tis. (Psalm. mwv. 24.) Et St.-Augustin ajoute : Pu-
teus claudetur sursum , aperietur deorsum , dilatabitur in

' ‘pro/'undum , et ultra nescientur d Deo , qui Deum scire
nofuerunt, { Hom. xvi. cap. 50.)

XI. Ainsi le damné, voit que Dien meérite un
amour infini et qu'il ne peut I'aimer. Tourmentée
un jour par un démon , Ste.-Catherine de Génes lui
demanda qui il était; il lui répondit d’an ton dou-
loureux : Ego sum ille nequam privatus amore Dei ; je
suis ce méchant qui ne peut aimer Dieu. De méme
le réprouvé, non seulement n’aime pas Dieu, mais
encore , abandonné A son péché, il est forcé de le
hair. C’est 1a son enfer ; hair Dieu qu’il voit digne
&amour infini, Paimer comre source de tout bien ,
le détester comme auteur du chatiment qu’il éprouve.
Un savant docteur a dit : Res miserrima amare vehe-
menter, et amatum simulodisse. (Magnotius, medit.) L’a-
mour naturel lattirc sans cesse vers Dieu, mais la
haine I'en éloigne avec violence. Ces deux passions
contraires sont comme deux bétes féroces qui, A
chaque instant, déchirent le coeur du réprouvé, et
qui lui font souffrir tous les tourments d’une mort
qui doit durer toute Déternité. T haira donoc et il
maudira Dieu, et en maudissant Dieu, il maudira
aussi tous les'bieus qu'il en a recus, la création ,
la rédemption , les sacrements; et parmi cenx-ci,
le sacrement de baptéme qui I'n rendu plus coupable
encore devant Dieu, celui de la pénitence, avec
lequel il lui edt été si facile de se sauver, 'l et
vouiu , et surtout celui de I'Eucharisite, par lequel
Dieu se donnait 4 Iui tout entier. Il haira de méme
tons les autres moyens qu’il a eus de travailler 4 son
salut; il maudira les anges et les saiuts , il maudira



472 SERMONS.

spécialement son ange gardien , les sainls'qui furent
ses patrons, la sainte Vierge; il maudira les trois
personnes divines, le Pére, le Fils et le Saint-Esprit,
et surlout Jésus-Christ , le verbe incarné qui souffrit
un jour et mourut pour lui. Il maudira ses plaies ,
suh sang, sa passion. Et voila, chréliens, & quelie
déplorable fin le péché conduit les dmes yue Jésus-
Christ a rachetées au prix de son sang.

SERMON XLIX.

 POUR LE VINGTIEME DIMANCHE APAES LA PENTECOTE.

De la passior doniinante.

Incipiebat enim mori.... Domine descende , priusquam
smoriatur filius meus. ( Jo. 1v. 47 et 59.)

Les passions ne sont par elles-mémes ni mauvaises
ni pernicieuses ; quand clles sont réglées par la rai-
son ¢t par la prudence , loin de nuire 4 'dme elles
lui sont utiles. Mais si elles sont désordonnées, elles
causent infailliblement la raine de celui ¢ui 8y livre ;
car la passion quni s’empare du ceeur, jeite un voile
sur la vérité, et ne permet plus de diglinguer le bien
et le mal. L'Ecclésiaste priait le Seigneur de le déli-
vrer de tout esprit passionné : Anime irreverenti et in-
frunite ne tradas me. ( Eccl. xxmi, 6. ) Cherchons donc
A nous garantir de toule passion qui nous domine.
Oa lit dans I'évangile de ce jour, qu'un certain
Regulus , dont 1z fils se trouvait en danger de mort,
ayant appris que Jésus était en Galilde , alla-au de-
vant de lui pourleprier de guérir son fils : Descende,



SERMONS. 473

Domine o priisquam wmoriatur filius meus. Celui qui
commence i se laisser dominer par une passion,
pourrait tenir le méme langage ; car il commence a
mourir, incipit mori ; c'est-a-dire que son ame est
prés de sa perte, malheur bien plus graed que celui
de la mort du corps. S’il veut se saaver , qu’il prie le
Seigneur de le délivrer de cetic passion : Domine ,
descende , pridsquam morialur anima mea ; sans cette
précaution , il périra misérablement. C’estla ce que
je veux vous démontrer aujourd’hui ; je vous ferai
voir en quel danger extréme de se damuer , se trouve
celui qui se laisse dominer par une passion,

L. Solummodd hocinveni, dit Salemon, quod fecerit Do-
minus hominem rectum, et ipse se infinitus miscuerit questio-
nibus. (Ecel. vir. 30.) Dieu a créé Phomme droit, c'est-
A-dive juste sous le rapport de 'ame; mais lui, prétant
Yoreille aux suggestions du serpent, a soutenu des
combais ol il a élé vaincu. Il s'est bientdt révolté
contre Dieu, et ses passions se sont révoltées contre
lui-méme. Ce sont celles dont parle St.-Paul, for-
mant une guerre continuelle entre I'esprit et }a chair
Caro enim concupiscit adversds spiritum, spiritus awlem
adversis carnem. (Gal. v. 17.) Malgré cela Phomme
a pu risister avec le. secours de la grdce, et se
rendre maitre ce ses passious, au lien de se laisser
dominer par elles. Le. Seigneur dit & Cain : Sed sub
te erit appelitus cjus, et tu dominaberis illius. { Gen,
. 7. ) Les assauts de la chair et du démou , pour
nous enirainer hors de la bonne voie , sont souvent
d’'une extréme violence ; wais. Jésus-Christ a dit:
Ecce enim vegnum Dei intra vos est. 11 y a dans nous-
mémes un royaume constitué par Dieu méme. La
régne notre volontd , a(in gu'elle puisse dominer sur
nos sens et sur nos passions. Eh | quel plus beau prix



4r4 SERLMONS.

quel plus grand honneur pour un homme que d’étre
le régulateur de ses passions.

II. C’est en cela qu’d proprement parler consiste
la mortification intérieure qui nous est si fortement
recommandée par les docteurs, regere motus animi; le
salut de P'dme dépend du suceds. La santé du corps
git dans la manire dont les humeurs se tempérent ;
quand une de ces humeurs devient trop abondante et
qu’elle met du désordre dans Yorganisation, elle cause
la mort; de méme la santé¢ de Yame exige que les pas-
sions soient soumises & la raison et réglées par elle.
Mais quand la passion domine sur la raison, elle rend
U'dme esclave et elle finit par la tuer.

II1. Bicn des gens font toute leur étude de se com-
postr un maintien modeste et respectueux ; mais ils
ne laissent pas de conserver dans leur ceear des affec-
tionsdépravées qui nese peuvent concilier niaveclajus-
lice, ni avecla charité, humilité etla chasteté. C_pux-
Ja trouveront tout préparé pour eux le chatiment dont
le Sauveur menaga les Pharisiens et les Scribes, qui
s’attachaient & tenir bien propres leurs verres et leurs
assiettes , et qui novirrissaient dans leur coeur des sen-
timents injustes ou impurs. Ve vobis , Scribee et Phari-
sei hypocrite, quia mundatis quod de fovis est calicis et pa-
ropsidis ; inlids autem pleni estis raping et immunditid.
{Matth, xxn1. 25.) Le prophéte-roi dit que toute la
gloire d’une dme , fille de Dien, dépend de sa bonne
volonté, Omnis gloria ejus filie regis ab intds, (Psalm.
xuiv. 14.) De quoi sert donc de jetner et de s’abste-
nir de jouissances, dit St.~-Jérdme, si 'on est rempli
d’orgueil; de se priver de vin, si I'on s¢ montre ivre
de colere ? Quid prodest rennari abstinentid, si animus su-
perbid intumescit ? quid vinum non bibere , et odio inebriari?
Ceux-ci ne se dépouillent point du vice, mais ils le



SERMONS. 475

recouvrent du manteau de la dévolion. Il est pourtant
nécessaire que ’homme se défasse de tous ses mau-
vais penchants ; autrement , au licu de maitriser ses
affections, il deviendra leur ¢sclave, et le péché do-
minera sur lui, malgré le conseil de I'Apétre: Non
ergo regnet peccatum in vestro mortali corpore, ut obedia-
tis concupiscentiis ejus. (Rom. vi. 12.) L’homme au
reste, dit St.~Thomas, n’est véritablement le roi de
son cceur et de ses inclinations, que lorsqu’il les sou-
met a laraison. Rew est homs per rationem , quia per eam
regit totum corpus el affectus ejus. (St.-Thom. in. Jo. 4.)
Mais quand ses vices I’entrainent, disons-nous avec
St.-Jérome , Perdit honorem regni, quando anima viliis
servit. (In Thren. 1. 7.) Il perd les honneurs de la
royauté, et il devient esclave du péché, suivant cette
expression de St.-Jean : Qui fucit peccatum o servus est
peccati. (Jo. vur, 34.)

IV. Usez de votre corps et de ses appétits, dit St.-
Jéréme , comime vous vous servez de votre cheval.
Vous bridez votre cheval, vous le soumettez au frein,
et vous le dirigez ensuite 4 votre gré. Equis frena in
ore mittimus ad consentiendum nobis, et omne corpus illo~
rum circumferimus. (Jac. m. 3.) Ainsi quand nous sen-
tons en nous quelque passion qui nous presse de la sa-
tisfaire , il est nécessaire de lui faire subir le joug de
la raison; autrement, en faisant ce qu’elle nous de-
inande, elle nous rendra semblables aux animaux qui
n’ont pour guides que leurs appélits brutaux. Homo
cdm in honore esset, comparatus est jumentis insipientibus
et similis factus est illis, (Psalm. xLyiu. 13.) I vaudrait
mieux, dit St.-Jean Chrysostdme, étre né brute que
d’étre assimilé aux brutes. Pejus est comparari qudm
nascere jumenium; nam naluraliter non habere rationem
tolerabile est. Ce n'est point un: chose extraordinaire,



476 SERMONS.

dit le Saint, que de manquer de raison par suite de
Porganisation naturelle; ce qui révolte, ¢’est de voir
un individu qui nait horome, doué de raison, et qui
vit ensnite comme les bétes, nc suivant que les appé-
tits de la chair sans faire aucun usage de la raison
qu’il a regae. Que diriez-vous d’un homme qui, par
gout, habiterait 1’écurie avec les chevaux, se nourri-
rait de paille et d’orge et dormirait sur las litiere
comme ces animaux ? Il paraitra pire encore devant
Dieu, celui que ses passions entrainent sans résis-
“tance. -

V. Ainsi vivaient les Gentils. Leur esprit couvert
de ténebres ne tistinguant pas le bier et le mal, ils se
laissaient toujours condnire par leurs sens, Non am-
buletis, dit St.-Pawl, sicut ot Gentes ambulant in vanitate
sensds tui, tenebris obscuratum habentes intellrctum. (Eph.
1v. 17. 18.) Aussi les voyait-on se livrer & tous les vi-
ces et leur ohéir aveuglément : Qui desperantes semetip
sos tradiderunt impudicitie; in operationem immunditice
‘omnis in ataritiam. (1bid. v. 19.) C’est & ce misérable
état que descendent ces chrétiens, qui, méprisant la
raison , et Dicu méme, ne font que ce que la passion
leur dicte; Dieun de son cété les abandonne, en puni-
tion de leurs péchés,"comme il abandonna les Gentils,
4 lascendant de leurs désirs dépravés. Propter quod
tradidit iilos Deus in desider ia cordis eorum. (Rom. 1. 24.)
Ft cette punition est la plus terrible de toutes.

VI. Deux - cités, dit St.-Augustin, peuvent g’éleyer
en nous; Pune d’amour divin , Pautre d’amour de
nous-mémes. Celestem (civitatem) edificat amar Dei
usque ad conlemptum sui; terrestrem eedifical amor sui us-
gue ad contemptum Dei. Si c’est 'amour de Dieu qui
régne en nous, le mépris de nous-méme en sera la
suite ; si c’est Pamour propre, nous dédaignerons



SERMONS. 477

Dieu. Mais ¢’est-1a le cas de combattre, pour ticher
de se vaincre soi-inéme. La couronne de gloire dter-
nelle sera le prix de la victoire. ¥ince teipsum , vince te
ipsum ; c’était la maxime favorite de St.—Fian(}ois Sa-
vérien , celle qu’il s’efforgait d'inculquer 4 ses disci-
ples. Tous ‘les sens- de Phomme , dit I'Ecriture, tou-
tes ses pensées s'inclinent an mal dés sa “plus tendre
enfance. Sensus enim el cogitatio humani cordis in malum
prona sunt ab adolescentid sud. (Gen. vur. 21.) De-la il
suil que nous devons, durant todut le cours de notre
vie , combattre pour vaincre les mauvaises inclina-
tions qui naissent continuellement en nous, comme
la mauvaise herbe croit dans les jardins. Mais, me
dira-t-on, comment faire pour nous délivrer des mau-
vaises inclinations, puisqu’clles naissent en nous? St.-
Grégoire va répondre pour moi : dliud est has bestias
aspicére , aliud intra cordis caveam tenere. (Mor, lib. 6:)
Iy a grande différence entre considérer ces bétes
hors de nous, (c’est ainsi qu’il désigne nos mauvaises
pensées) et leur ocuvrir notre cour. Hois de nous,
elles ne sauraient nous faire aucun mal: quand. elles
sont dans nous, elles nous dévorent.

V1L Toutes les passions malignes naissent de I'a-
mour-propre. L’amour-propre est le plus constant, le
principal ennemi gue nous ayons 4 combattre; et pour
le vaincre, nons devons faire abnégation de nous-mé-
mes, comme Jésus-Clirist V'a dit a ceux qui veulent
le suivve. Qui tult venire post me, abneget semetipsum.
(Matth. xvi. 24.} Non intrat in te amor Dei, dit encore
Thomas da Kempis, nisi exultet amor tui. Si nous ne
bannissons de notre cceur 'amour de nous-mémes ,
Yamour divin n'y saurait entrer. La B. Angélique de
Foligno disait qu’elle craignait plus I'amour-propre
que le démon; elle trouvait & celui~ci moins de force



478. " SERMONS.

yu'a 'amour-propre pour nous faire tomber. Ste.-Ma-
rie Magdeleine de Pazzi, tenait un langage semblable,
comme on le voit dans Phistoire de sa vie. « Le plus
grand ennemi que nous ayons c¢’est 'amour-propre;
traitre comme Judas, il nous trompe en nous embras-
sant. Qui peut le vaincre, pourra tout vaincre ; mal-
heur A celui qui sera vaincu! Il sera vaincu sans res-
source. » Mais comme on ne peut le déiruire tout-a-
fait, parce que cet ennemi maudit, suivant I'expres-
sion de St.Francois de Salles, ne meurt qu’apres
nous, on doit au moins s’efforcer de Paffaiblir autant
qu’on le peut; car, 8'il est fort, il nous tue. Voila, dit
St.-Basile, le fruit qu'on retire de 'amour-propre : la
mort. Stipendivm amoris proprii mors est, initium omnis
mali. (St.-Basil. ap. Lireeum. lib. 2.) L’amour-propre
ne cherche ni honnéte ni le juste, mais ce qui plait
aux sens. Aussi Jésus-Christ a dit. Qui amatl animam
suam , C’est-a-dire sa volonté, perdet eam. (Jo. xi1. 25.)
Celui qui s’'aime véritablement tui-méme et veut se
sauver, doit refuser & ses sens tout ce qu’ils lui de-
mandent de ce qui est défendu par le Seigneur, au-
trement il perdra Dieu et se perdra lui-méme.

VIII. Nousavonsdoncpourennemies deux passions
principales ; la concupiscence et la colére, c’est-a-
dire ’amour et la haine. Jai dit principales, parce
que chacune d’elles a son cortége, d’autres passions
gui prennent le méme caractére. La premiére est ac-
compagnée de témérité, dambition , de gourman-~
dise, d’avarice, de jalousie, de scandale ;la colere
traine 4 sa suite la vengeance, linjustice, la médi-
sance, Venvie. Dansles combats que nous livrerens &
ces passions, nous dit St.-Augustin, nous ne devons
pas chercher & les abattre toutes ensemble, nous ne
pouvons les vaincre qu’en les attaguant successive=



SERMONS. 459

ment. Quand I'nne d’elles est terrassée , foulons-la aux
pieds jusqu’a ce qu’elle n'ait plus la force de combat-
tre; aprés celte victoire, nous attaquerons celle qui ré-
siste encore. Calca jacentem, conflige cum resistente. (In
cap. 8. Rom.)

IX. Nous devons surtout rechercher avec soin notre
passion dominante, afin de travailler & la vaincre ;
nous serions perdus, si elle Pemportait sur nous. Diea
avait ordonné 4 Saiil de détruire tous les Amalécites,
leurs animaux et leurs biens. Mais Sail n’obéit qu'a
demi; il détruisit les objets les moins précieux, et il
accorda la vie au roi Agag', il conserva anssi quelques
objets d’une grande valear. Et pepercit Sail et populus
Agag.... et universis que pulchra erant, etc. Quidquid
verd vile fuit, demoliti sunt. (1. Reg. xv. 9.) Saiil fut
imité en cela par les Pharisiens et les Scribes, aux-
quels il fut dit par le Seigneur: e vobis Scribe et
Pharisei hypocritee , qui dicimatis mentham , et anethum ,
et cyminum , at reliquistis que graviora sunt legis, judi-
cium , et misericordiam et fidem. (Maith. xxii. 23.) Ils
avaient grand soin de payer la dime des choses les
plus viles, et ils ne se mettaient nullement en peine
des choses bien plus importantes de la loi, telles que
la justice , la charité envers le prochain, €t la foi dans
le Seigneur. G’est ainsi que font beaucoup de chré-
tiens ; ils cherchent 4 se défaire de certains défauts de
peu d’importance et ils gardent leur passion domi-
nante ; cependant §’ils ne triomphent pasde cette pas-
sion, il leur sera impossible peut-étre d'obtenir leur
salut, Le roi de Syrie, & la veille d’'un combat, or-
donna 4 ses guerriers , de négliger les soldats enne-
mis, de ne chercher et de n’attaquer que leur prince.
Ne pugnetis contrd minimum , vel contrd maximum, nisi
contra solum regem. (2, Par.xviir. 30.) Les Syriens obéis-



480 SERMONS.
rent, ils assaillirent et tuérent le roi Achab, et ils rem-
porterent ensuite une victoire facile.

. X. La méme chose nous arrive , si nous ne tuo‘ns
pas le roi, c’est-d-dire la passion dominante . nous
n’obtiendrons jamais le salut. Quand la passion do-
mine 'homme , elle commence par 'aveugler, ce qui
ne lui permet pas de voir son propre danger. Mais
Paveugle qui se laisse guider par un auire ﬁveugle .
tel que la passion gue la raison ne dirige pas, ne peut
manquer de tomber dans le précipice. Cecus autem
si ceco ducatum preestet , ambo in foveam cadunt. (Matth,
xv. 14.) L’art du démon , dit St -Grégoire, consiste
4 enflammer sans cesse la passion dominante ;' par
1a il entraine les hommes & d’horribles excés. Hérode
ne versa ls sang de tant d’enfants ingocents que pour
satisfaire sa passion de régner. Henri VIII (1),
par son amour pour une femme , attira sur
lai tant de maux spirituels, qu’il éta la vie a
beaucoup de personnes , et qu'il finit par.se séparer
de Véglise. Ce n’cst pas au fond une grand > merveille
que de voir un homme que la passion domine , sourd
aux avis ¢! aux remontrances , mépriser 'excompmu-
nication , ne parler méme de sa damuation gue com-
me d’une chose qui 'intéresse peu. Il ne songe qu’a
soulager sa passion ; quelgue chose qu’il en soit, dit-
il, commengons par nous satisfaire , de méme qu'une
vertn éminente a. toujours d’autres vertus pour
compagnes. De méme , le vice éminent est suivi d’au-
tres vices. In catend iniquitatis federata sunt vitia,

dit St.-Laurent Justinien.

(1) Roi d’Angleterre



SERMONS, 481

Quand nous voyons gu’une passion prend sur nous
de lascendant , tichons d’abord de P’abatire, ne lui
laissons pas le temps de se fortifier. Ne cupiditas robar
accipiat, dit St.~Augustin ; cdm parvula est allide illam.
(1n Psalm. 136.) St~Ephrera, dit de méme : Nisi
citids passiones sustuleris ulcas efficiunt. (De pers, ) La
plaie qu'on ne ferme pas ne tarde pas & devenir un
ulcére incurable. Prouvons-ie par un exemple. Un
religieux des premiers ages , dit St.-Dorothée ( Serm.
11) , ordonna & un de ses disciples d’arracher de terre
un jeune cyprés. Le disciple obéit et arracha Parbre.
Le religieux lui ordonna ensuite d’en arracher un au-
tre , un peu plus grand ; le disciple 0’y réussit qu'a-
vec peine, mwis ilne lui fut pas possible d’en déraciner
un troisitme plus grand que le second. Mon fils , lui
dit alors le religieux ; telles que ces cyprés sont nos
passions ; quand elles ont pris racine dans notre
éceur; il n’est plus possible de les en extirper. Mes
chers auditeurs, ayez toujours cette maxime présente
A votre esprit ; point de milien possible ; il faul que
P4Am= subjugue la chair , ou que la chair subjugue et
tue I'ame. .

XII. Cassien nous donne encere sur cette matitre
une régle bonne & retenir. Faisons en sorte , dit-il ,
que nos passions changent d’objet ; alors, de vicieuses
elles pcuvent devenir sainles. Cet homme est enclin
A maltraiter tous ceux qui ne le respectent pus; que
sa passion cfxange d’objet, qu’il tourne toute sa colére
contre e péché , plus dangereux pour lui que tous
les démons de Venfer. Cet antre montre de Pinclina-
tion pour les personnes douées de quelque beauté:
eh bien ! qu'il porte ses affections vers Dieu, qui pos-

=V, 31



482 SERMONS.

séde toutes les qualité aimables. Mais , disons-le, le
meillear reméde contre les passions, c’est la pritre,
c’est de se recommander 4 Dieu , pour qu’il nous dé-
livre; et sila passion résiste encore, il faut redoubler
nos prieres, Nos raisonnements, et nos réflexions ser-
vent de peu de chose , parce que la passien obhscur-
cit tout ; souvent méme il arrive que, plus on réflé-
chit, plus Pobjet que la passion nous présente , nous
semble délicieux. La seule ressource alors, c’est d’a-
voir recours a Jésus-Christ et 4 sa divine mere , et de
les prier avec larmes : Domine , salva nos, perimus, Ne
permiitas me separari 4 te. Sub tuum presidium confu-
gimus , sancta Dei genitriz. Courage donc , 4mes crées
pour aimer Dieu ; élevons-nous au-dessus de la terre,
cessons de placer nos pensées et nos affections sur
les méprisables choses de ce monde , cessons d’aimer
la poussiére , la fumée et la boue ; et employons tou-
tes nos facultés & aimer le souverain bien , ce Dieu,
infiniment aimable, qui nous a créés pour Iui, et
qui novs attend dans le ciel pour nous rendre heu-
reux , et nous faire partager sa gloire dans I’éternité.

SERMON L.

POUR LE VINGT-UNIEME DIMANCEBE APRES LA PENTECOTE.

De 1'éternité de V'enfer

Tradidit eum tortoribus quoadusqueé redderet univer-
sum debitun. ( Matt. xviur. 34. )

L’évangile du jour nous apprend qu’'un serviteur
ayant mal administré les biens de son maitre , se
trouva débiteur , en rendant ses comptes , de la



SEAMONS. 483

somme de dix mille talents. Cemme le maitre voulait
&tre payé, le serviteur lui dit : Patientiam habe in me ,
et omnia reddam tibi. Le maitre , touché de compas-~
pacsion,lui remittoute la delte. Ce serviteur élait cré-
ancier d’un auire serviteur de son maitre en une
somme de cent deniers, et comme il en exigeaii le
payement, le débiteur le pria de lui accorder un dé-
lai; mais I'impitoyable créancier refusa de 'entendre,
etille fit mettre en prison. Quand le patron éut ap-
pris la conduite de cet homme, il le fit venir en sa pré<
sence : Méchant, lui dit-il, je #ai remis dix mille ta-
lens, et pour cent deniers tu n’as pas eu piti¢ de ton
compagnon? Aprés ces mots, il le remit aux mains
de ses serviteurs, auxquels il ordonna de le soumet-
tre & la torture jusqu'a ce qu’il et payé toute sa
dette. Tradidit eum tortoribus , quoadusque redderet uni-
versum debitum. Voyez dans ces mots, mes chers au-
diteurs, la condamnation des pécheurs 3 lamort éter-
nelle. Ceux que leurs derniers moments trouvent dans
le pécké, meurent débiteurs envers Dieu de toutes
leurs iniquités; et comme dans I'autre vie il n’est plus
possible de satisfaire Dieu pour les fautes commises
dans celle-ci, ils restent toujours débiteurs envers la
justice divine ; les tourments de 'enfer ne cesseront
donc jamais pour eux. C’est de cette éternité malheu-
reuse que je vous parler aujourd’hui ; écoutez-moi at-
tentivement.

1. C’est une grande pensée que celle de éterniié;
Magna cogitatio, dit St.-Augustin. Si Dieu nous a faits
chrétiens, ajoute-t-il, s’il nous a dévoilé les maximes
dela foi, ¢’est pour nous faire songer a éternité, Ided
christiani sumus , ut semper de futuro seculv cogitemus.
C’est cette pensée qui a porté tant de grandsdela terre,
A se dépouiller de leurs richesses, a dire adieu au



484 SERMONS.

monde, as’enfermer dans un cloitre, et 4 vivre dans
la pauvreté et dans la pénitence; c’est encore cette
pensée qui a peuplé les déserts de pienx auachorétes,
et fourni tant de martyrs aux échafauds; tous ont
voulu sauver leur dme pour 'éternité. Non enim habe-
mus hlc manentem civitatem, s’écrie St.-Paul, sed figu-
ram inquirimus. (Hebr. xux. 14.) Notre patrie, 6 chré-
tiens, n’est point sur cette terre, elle n’est pour nous
qu'un lieu de passage, que nous devons traverser pour
arriver a I'érernité. 1bit homo in domum e@ternitatis sue,
(Eccl. xi1. 5.) Mais daos cette éternité, la maison des
jnstes, palais de délices, différe beaucoup de la mai-
son des pécheurs , prison de tortures et de douleurs.
C’est dans une de ces deux maisons que nous devons
aller incontestablement. In hanc vel in illam eternita-
tem cadam , necesse est. (St.-Ambros. in Psalm. 118.

I1. La ol nous arriverons d'abord , nous resterons
toujours. Si lignum ceciderit ad austrum aut ad aquilo-
nem , in quocumque loco ceciderit , ibi erit. ( Ecel. x1. 3.)
Quand on coupe un arbre, de quel c6té tombe-t-il ?
du coté vers lequel il penche. Ou tomberez-vous ,
0 mon frére,, quand Ia mort viendia renverser !'ar-
bre de votre vie ? Vous tomberez du cété vers lequel
vous pencherez. Si vous penchez vers le midi, c’est-
a-dire si vousavez la grice divine, vous aurez en par-
tage un dternel bonheur ; mais si vous tombez du
coté des aquilons, vous serez & jamais malheureux.
1l n'y a point de milien entre la béatitude céleste ,
et le désespoir de la damnation. Ce gue nous savons ,
c'est qu'il faut mourir; ce que nous ignorons, c’est
de ces deux élernités celle qni nous reviendra.
Necesse mori ; post heee autem dubia celernitas.

HI. Cette incertitude faisait trembler David ; il en
perdait le sommeil et le mepos. Anticipaverunt vigilias



SEAMONS, 485

oculi mei; turbatus sum , et non sum loculus ; cogitavi
.dies antiquos , et annos eeternos in mente habui. { Psalm,
Lxxvr. 5. 6. ) Qu’est-ce qui portait les saints , se de-

mande St.-Cyprien, a
les souffrances volontaires et dans la pénitence , a se

vivre dans les austérités, dans

condamner 3 un martyre continuel ? ¢’était 1z pen-
sée de Déternité. Un moine ¢’était enferme dans une
fusse, et de 1a on Pentendait toujours s'écrier : O éter-
nité ! § éternité ! La pécheresse fameuse qui fut con-
vertie parl’abbé Paphnuce, avait suns-cesse I'éternité
sous les yeux : O qui m’assurera, disait-elle, que
j’aurai I’éternité heureuse! St.-André d’Avellino con-
serva jusqu’a sa mort les mémes terreurs ; il pleurait

3

et gémissait continucllement , demandant i tous
ceux qu'il rencontrait : Qu'en dites-vous ? me sau-
verai-jc, ou serai-je damné ?

IV. Plat au ciel que nous eussions toujours 1'éter-
nité devant les yeux! novus serions certainement bien
moins attachés & ce monde ! Quisquis in @ternitatis
desiderio figitur , dit St.-Giégoire , nec prosperitate at-
tollitur , nec adversitate quassatur; et dum nilil habet in
mundo quod appetat, nihil est quod de mundo pertimescat.
Celui_qui attache sa pensée sur Péternité; qui ne
s’énorgueillit point dans la prospérité et ne se laisse
pas abattre dans la mauvaise fortune ', n’ayant rien
a désirer de cé monde, n’a rien A craindre de hii ;
il n’a guan désir : heureuse éternité : il n’a qu'nie
craicte : Péternité de malheurs. Une dame trés-atta-
chée aux vanités de monde, alla se confesser un jour
au P. d’Avila, qui lui imposa pour toute excerdice
de pénitence, de retourner chez elle et de méditer
sur ces deux mots : Toujours et jamais. La Ham‘e
obéit, et il en résulta que perdant toute son] affec-
tion pour le monde elle se consacra au Seigneir.



486 SERMONS.

Celui qui pense aléternité , dit St.-Augustin, et qui
ne se convertit pas a Dieu, ou n’a pcint de foi, vu
iln'a point de sens. O eternitas, qui te cogitat nec pe-
nitet, aut certd fidem non habet , aut si habet , cor non
hatet. (8. Aug. in Soliloq. ) A appui de ces paroles,
citons ceiles de St.-Jean Chrysostdme. Les Gentils ,
disait-il , reprochaient aux Chrétiens d’étre menteurs
ou insensés ; menteurs , s’ils disaient qu’ils croyaient
a des choses auxquelles ils ne croyaient pas ; insen-
s¢s, puisque croyant a I’éternité, ils n’en conmet-
taient pas moins des péchés : Eaprobrabant Gentiles ,
aul mendaces , aut stullos esse Christianos : mendaces , si
non crederent quod credere dicebant : stultos , si crede-
bant, et peccabant.

V. Malheur aux pécheurs, dit St.-Césarien d’Arles;
ils entrent dans Véternité sans 'avoir connue; mais
la seront les cris de douleurs, lorsqu’ils y seront en-
trés et qu'ils n’en pourront plus sortir : ¥ peccalori-
bus! Incognitam ingrediuntur e@lernitatem; sed ve du-
plex ! ingrediuntur , et non egrediuntur. Pour celui qui
entre dans U'enfer la porle s’ouvre ; mais, & peine est-
il entré qu’elle se ferme sur lui pour toujours. Et ha-
beo clanes mortis el inferni. ( Ap.1. 18. ) Dien lui-méme
garde les clefs de I'enfer ; ¢’est pour nous faire en-
tendre que celui qui a eu le malheur d’y entrer est
condammé & n’en plus scrtiv. La sentence des pros-
crits, dit S,g.-—.]ean Chrysostome , est gravée sur la
colonne de P'éternité ; elle ne sera jamais révoquée.
On ne compte plus en enfer ni les jours ni les années.
Siun damné, disait St.-Antenin , recevait la nou-
velle qu'il sortirait un jour de 'ecfer , mais quel jour?
Lowsquil y aurait d’écoulés autant de millions de
sitcles qu'il y a de gouttes d’eau dans la mer et de
grains de sable sur la terre ; ce damné se trouverait



SERMONS. 48>

plus heureux que ne le serait le malheureux qui re-
cevrait sa grace sur 'échafaud , et qui en descendrait
pour monter sur le plus beau tréne du monde. Mais
hélas ! tous ces millions de siecles, aussi nombreux
que les sables du rivage et les gonttes d’eau de I'0-
céan, passeront, et quand ils seront passés, 'enfer du
damné ve sera encore gu'au commencement. Sion
‘multipliait tous ces millions par autant de millions,
lorsque tous ce temps serait écoulé, on serait tou-
jours ubligé de recommencer, A quoi bon dit St.-
Hilaire , compter les années dans Péternité. Ubi pu-
tas finem-invenire , ibi incipit. Que finem habent , dit
St.-Augustin sur le pseaume 36 , cum @ternitate com-
parari non possunt. Toat damné se contenterait de pou~
voir faire ce pacte avec Dieu : Seigneur, augmentez
mes souffrances autant qu’ii vous plaira , mais fixez
un terme; quelque éloigné qu’il soit, pourvu que vous
m’accordiez un terme , je serai satisfait. Mais, vaine
espérance ! il n’y aura point de terme. Periit finis
meus, dit le damné. (Thren. 1. 18. ) Ses souffrances
ne finiront done jamais? Non ! La voix ferrible de la
justice divine tonne sous les voltes infernales, pour
dire sans cesse aux malheurenx réprouvés : que leur
enfer durera toujours.

V1. SiPenfer n’était point éternel, le sapplice se~
rait bien moins grand qu’il n’est. Modicum est, et grave
omne guod iransit cum tempore, dit Thowas da Kem-
pis. Toute peine qui peut finir n’est point grave. Un
malade doit souffrir une incision sur un abees, et
la cautérisation sur une partie gangrénée de son
corps ; la souffrance sera grande, mais il la suppor-
tera parce qu’elle deit finir. Mais quand la douleur
est intense et qu’elle dure plusieurs mois sans cesser,
elle devient insupportable. Pauvres péchems aveu-



488 SERMONS.

glés, s1 on leur parle de I'enfer, ils vous répondent

Eh bien ! si i’y vais , patience. Ils changeront de lan-
gage lorsqu’ils seront en enfer : la il ne s’agira plus
d’une souffrance de¢ quelques jours ou de quelques
mois , ni d’'une douleur plus ou moins aigué ; il s’a-
gira de tous les maux, Jde tous les tourments accu-
mulés. Congregabo super eos mala. ( Deut. xxxit. 23.)
Et ces maux , ces tourments p’auront peint de fin.

VII. lis ne finiront point et ils ne diminueront ja-
mais de la moindre pa:tie. Le damné aura toyjours 2
souffrir les mémes feux , la méme privation de Dieu ,
la méme tristesse , le méme désespoir. Dans I'éternité
rien ne change, dit St.-Cypricn, parce que la volenté
y est immuable. Cetle pensée redoublera la peine du
damné en lui faisant senlir par anticipation, et a
chaque instant, tout ce qu’il doit souffrir dans P'éter-
nité. Daniel, décrivant le bonheur des élus et la mi-
stre des répronvés‘ , s’exprime ainsi : Evigilabunt alic
in wtam wternam , et alii in opprobrium , ut videant sem-
per. (Dan. xit 2.) Ils verront toujours sous les yeux
leur malheureuse éternité , ut videant semper. Ainsi
Péterntté charge le réprouvé non seulement de tout le
poids de la ppine présente , mais eneore de tout celui
de la peine future qui doit étre éternelle.

VIIL Il n’est pas question ici d’epinions contro-
versées parmi les docteurs ; il s'agit d’articles de foi ,
de choses clairement exprimées dans IEeriture ,
maiscn a dit : C'est le feu qui est éternel, non la
peine du damné : Duscedite d me, maledicte, in ignem aeter-
num. Ainsi parle PVincrélule, mais il parle sans ré-
flexion. Pourquoi Dieu aurait-il créé ces fenx éuer-
nels , 8’ils ne devaient servir pour le chatiment des
réprouvés qui sont éternels P Au surplus, le doute
n’est point permis, lorsque dans un grand nombre



SERMONS. 489

de passage de I’Ecriture , on lit que ce n’est pas seu-
lement le feu qui est éternel, mais que c’est encore
la peine du dammé. Thunt i in supplicium efernum,
( Matth. xxv. 46. ) abl vermis coriam non moritur , et
ignis non extinguitur. ( Marc. 1x. 43. ) Et fumus tor-
mentorum eorum ascendet in secula seculorum. ( Apoc.
mv. 11.) Qui penas dabunt in inlerilu ecternas. ( 2.
Thess. 1. 9.)

IX. Comment Dieu, dit un autreincrédule, peut-il
justement punir de peines éiernelles vm péché qui
ne dure quun moment. J¢ réponds que la gravité
d’'un délit ne se mésure pas sur la durée du temps,
mais sur le degré de malice qu'il offre. La malice du
péché mortel est infinie, dit St.-Thomas. (1. 2. q.
87. a. 4. ) Le damné mériterait donc une peine in-
finie ; ais comme une créature n’est point capable
Ge supporter une peine infinie , dans Viotention ,
Dieu la rend infinie dans I'extension. D’un autre coté
il est juste que la peine dure autant que le péché ;
or, de méme que dans le ciel, Ja vertu des bons est
teujours récompen-ée, parce que toujours elle dure ,
de méme dans Penfer le chatiment du, damné sera
éternel, parce que son péché I'est aussi. Quia non re-
cipit cause remedium 5 carebit fine supplicium. Tant que
durera la cause de la volonté dépravée, Ie chatiment
n’aura point de fin. Le damné est si obstiné dans son
péché que si Dieu lui offrait le pardon, il le refuse-
rait , tant est grande la haine qu’il conserve contre
Dien. Jérémie fait parler ainsi le pécheur. : Quare
factus est dolor meus perpetuus , et plaga mea desperabilis ;
renui curari ? { Jer. xv. 18.) Ma plaie est incurable,
c’est parce que j¢ ne veux pas élre guéri. Comment
Dieu pourrait-il en effet guérir la plaie du réprouve,
si le réprouvé refuse le reméde qu'on lui offre ? Clest



490 SERMONS.

pour cela que le chitiment des damnés s’appelle une
épée et une vengeance & jamais irrévocable. Ego Domi-
nus  eduxwi gladium meum de vagind sud irrevocabilem.
( Ezech. xx1. 3.)

X. De-la vient que la mort qui, sur cette terre ,
cause tant d’épouvante , cst désirée ardemment par
les damnés , qui ne peuvent mourir. Et in dicbus illis
qumreni komines mortem , el now invenient eam ; et desi-
derabunt mori, et fugict mors ab eis. ( Apoc. 1x. 6. ) lls
voudraient étre exterminés et anéantis pour trouver
une tréve aleurs peines, mais non ést in illis medica~
mentum exterminii. ( Sap. 1. 14.) Si un malheureux
condamné 4 mourir a été déjd précipité en bas
du gibet, et que les bourreaux ne se hdtent point
de le faire périr afin de terminer ses souffrances,
il fait compassion au peuple. Pauvres damnés! Ils
vivent dans les angoisses continuelles de la mort ,
mais ils n’cnt de la mort que le tourment : elle ne
leur ote point la vie. Prima mors, dit St.-Augustin,
animam nolentem pellit de corpore ; secunde mors nolen-
tem tenel in covpore. La premiére mort arrache pour
ainsi dire, 1’Ame du corps du pécheur qui ne vou-
drait point mourir. La seconde mort, la mort éter-
nelle retient dans le corps 'dAme qui voudrait mou-
rir. Sicut otes in inferno positi sunt , mors depascet eos.
( Psalm. xevir. 15. ) La brebis dans ses piturages
arrache et broute les feuilles de la planie et laisse la
racine. La plante ne meurt pas ; elle croit et se cou-
vre de feuilles nouvelles. Ainsi fait la mort avec les
réprouvés ; elle les tourmente, les accable de peines
mais elle ieur laisse la vie, racines de ses peines.

XI. Mais puisque ces malbeureux n’ont plus d’es-
poir de sortir d¢ Penfer, ne pourront-ils pas du
moins se faire illusivn én dizant : Qui sait si, un



SERMONS, 4ot

jour cédant a la compassion, Dieu ne finira point
nos tourments ! Non; dauns Penfer il n’est pas d’illu-
sion possible, tout est positif. Le réprouvé est cer-
tain, comme il est certain de Vexistence du Dieu qui
le punit, que son enfer ne finira jamais. Existimasti
iniqué, quod ero 1ui similis ; arguam te , et statuam con-
trd fuciem tuam. ( Psalm. xuix. 21.) Il verra toujours
ses péchés devant lui, avec la sentence qui le con-
damne , statuam contrd faciem tuam.

X1I. Concluons, mes trés-chers fréres, de tcut ce
que je viens de vous dire , que Paffaire de notre salat
éternel doit étre pour nous la plus pressante et la
plus essentielle. Negotium, dit St.-Eucher, pro quo con~
tendimus , wternitas est. 11 est question d’éternité, d’un
bouheur qui ne finira point si nons nous sauvons, d’un
malheur saus bornes dans un gouffre de douleur , si
nounssommesdamnés. Ce n'est point une petite affaire,
car toul pour nousest 14, et tout pour tonjours. Quand
Thomas Morus fut condamné a mort par Henri V111,
safemme tentade 'engager & céder aux volontés duroi.
Dites-moi, Louise , lui répondit-il, combien d’années
pourrais-je vivre encore ? je suis déja vieux. — Yous
pouvez bien vivre vingt ans. — O femme insensée qui
voulez marchander ! répliqua I’époux , vous voulez
que pour vingt-ans de vie ici-bas, je me condamne a
une éternité de peines ? '

0 mon Dien! on croit & I'enfer et on péche! mes
chers auditeurs, ne faisons point la folie que tant
Q’autres ont faite, folie qu’ils pleurent waintenant
dans Venfer. Les infortunés! que leur reste-t-il main-
tenant des plaisirs' qu’ils ont pris sur la terre ? Infeliz
felicitas, s'écrie St.-Chrysostome, en parlant des riches
et des puissants, que divitem ad @lernam infelicitatem
trazit | O feliz infelicitas, que pauperem ad @ternam



463 SERMOKS.

felicitatem perduxit ! Les saints se sont ensevelis tout
vivants dans cette vie , pour ne pas étre ensuite ense-
velis dans Penfer toute I'éternité. Si cet article de 1é-
ternité était une chose douteuse, novs n'en devrions
pas moins faire tous nos efforts pour éviter une éter-
nité possible de peines. Mais il n’y a point de doute
ici, ¢’est un article ‘de foi; chacun de nous doit, en
sortant de la vie, entrer dans I'éternité poury étre 4 ja-
mais heureux ou matheureux. Beaucoup de chrétiens
se damnent, disait Ste.-Thérése , parce qu’ils man-
quent de foi. Ranimons done cette foi Janguissante ,
en répétant ces paroles du Credo : Credo vitam eternam.
Rappelons-nous qu’aprés cette vie, il y en a une autre
qui ne finit pas ; prenons tous les moyens, faisons
tout, abandonnons tout ; et si pour assurer notre sa-
lut il est nécessaire de nous séparer du monde, quit-
tons-le sans regret. Aucune précaution n’est super-
flue , dit St.-Bernard, quand il est question d’éter-
nité : Nulle nimia securitas, ubi periclitaiur wternitas.

SERMON LI.

POUR LE VINGT-DEUXIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTF.
Angoisses et tourments des meribonds.

Reddite ergo que sunt Cesaris , Cesari , et que sunt
Dei Deo. ( Matth. xxu, 21.)

Un jour les Pharisiens , dans P'intention perfide de
prendre Jésus-Christ par ses paroles, afin de: pou-
voir Paccuser easuite, Ini firent demander s’il était
licite de payer le cens a César. Dites-moi, répondit
Jésus, en montrant les pidces de monnaie qui devaient



SEBRMONS. 493

servir au paiement, quelle est cetle image? — Cest cell;
de César. —Eh bien! rendez & César ce qui est A
César, et rendez & Dieu ce qui est & Dieu. Reddite
ergo etc. Jésus par ces dernieres paroles a voulu nous
enseigner que nous devions donner aux hommes ce
qui leur est do; mais noire amour il le veut, pour
lui seul, puisque c’est pour aimer gu’il nous a créés;
il nous en a fait d'ailleurs un précepte iormel. Dili-
ges Dominum Deum tuum ev toto corde tuo, Malheur A
Phoemme qui au momentde la mort , s’apercevra qu'il
a aimé les créatures, qu’il a aimé ses propres pen-
chants, et qu’il n’a pas aimé Dieu. Angustid superve-
nienle, requirent pacem, et non erit. (Ezech. vir, 25.)
Alors il cherchera la paix, et il ne la trouvera pas,
car les angoisses Vassailliront en grand nombre. Et
quelles angoisses? Les veoici; le malheureux dira:

I* point. O mon Dieu! je pouvais me sanctifier, et
je ne 'ai point fait.

II° point. Oh! que n'ai-je encore le temps de répa-
rer le mal que j’ai fait; mais hélas! le temps est passé.

111 point. Que ne puis-je au moins le réparer du-
rant le peu d’instants qui me restent : mais il n'est
plus temps de remédier a rien.

PREMIER POINT.

O mon Dieu! je pouvais me sanctifier et je ne Vai point fait !

1. Les saints n’ont travaillé , pendan! toute leur
vie, qua faire ce qui plaita Dieu, et a se sanclifier.
Aussi quand la mort arrive, ils sont remplis de
confiance, et ne la craignent point. La mort au
contraire les délivre des miséres et des dangers de
cette vie; elle les unit parfaitement ayec Dieu,



494 SERMONS,

Mais celui qui n’a songé qu’a se satisfuire lui~-méme,
vivant avec relichement, sans se recommmander &
Dieu, sans penser au¥ comples qu’il devra un jour
lui rendre, verra~-i-il venir la mort d’un ceil calme et
assuré ? Infortunés pécheurs! ils repoussent la pensée
de la mort quanil elle se montre 4 eux, ils ne soc~
cupent que de leurs plaisirs, comme s’ils ne devaient
point mourir, comme si chacun de nous n’avait pas
un dernier jour? Finis venit , venit finis. (Ezech. vir. 2.)
Et quand ce terme arrive, chacun recucille les fruits
de ce qu’il a semé de son vivant. Que enim seminaverit
homo , hezc et melet. (Gal. vi. 8.) S'il a semé de bonnes
ceuvres, il en recueillera le produit et le prix dans la
vie éternelle ; 8’il n’a semé que de mauvaises actions,
il n’aura en partage que les chatiments et la mort
éternelle.

II. La premitre chose qui se représentera aux yeux
du moribond, dés qu'on lui aura donné la falale nou-
velle, ce sera le tableau de sa vie passée. Alors il
verra les choses sous un aspect un pen différent de
celui qu'elles avaient dans le cours de sa vie. Les
vengeances qui lui semblaient permises, le scandale
dont il faisait peu de compte, le langagc libre sur des
matiéres obscénes , ces paroles dirigées contre la ré-
putation du prochain, ces plaisirs regardés comme
innocents, ces injustices qu'on se permettait , tout
alors se montrera sous son véritable caractere : ce
seront des péchés et des offenses graves envers Dieu,
péchés qui chacun méritent I'enfer. Ces avéu'gles
volontaires qui de leur vivant ¢nt fermé les yeux a la
lzimiéie, arrives a ce dernier moment, verront dis-
finctemént et 4 leur grand regret tout le mal qu’ils
ont fait : Tuncaperientur oculi coecorum. (Isa, xxxv. 5.)
A la lumiére des torches funéraires, Peccator videbit et



SERMONS. 495

irascetur. ( Psalm. cxi. 10.) 11 verra toue les désordres
de sa vie, les sacrements qu’il a méprisés, les con-
fessions faites sans repentir et sans résolution de
s’amender ; des contrats conclus contre le cri de la
conscience, les torts causés au piochain dans ses
biens ou sa réputation, des railleries offensantes, des
haines invétérées, de vieux ressentiments, des pensées
de vengeance. 1l verra , Fidebit, les exemples qu'il a
eu sous les yeux, des personnes craignant Dieu et
qu’il a tournées en dérision, en leur donnant les
noms de bigots, de cou torts, de fourbes, traitant
d’hypocrisie leurs exercices «de vertu et de piété.
V idebit les lumitres que Dieu lui a fournies, les aver-
tissements quw’il lui a donnés, les remontrances de
ses directeurs spirituels , toutes les résolutions qu’il a
prises mille fois, et oubliées au méme instant.

II1. Videbit, il verra spécialement les mauvais
principes qu’il a suivis durant sa vie. Il faut se faire
estimer , avoir soin de son honneur, sans s’embarrasser
de Phonneur de Dieu. I{ faut prendre le plaisir quand il
vient, sans voir si ce plaisir n’est pag nne offense con-
tre le Seigneur. Que fait au monde le paurre qui n’a peint
d’argent ? 11 a mieux aimé gagner de 'argent et perdre
son dme. Que faire? Nous sommes dans le monde ; il faut
bien se montrer sous un extérieur convenable. Ainsi par-
lent les mondains de leur vivant: mais & la mort ils
changent de langage, et ils reconnaissent la vérité de
cette autre maxime de Jésus-Christ: Quid prodest homini,
si mundum universum lucretur, anime verd sue detrimen-
tum patiatur? (Matth. xvi. 28. ) Malheureux que je suis,
dira le malade a cette heure fatale, j’ai eu tant de
temps pour régler les affaires de ma conscience, et
j’arrive & la fin de ma vie sans y avoir mis ordre!
Que m’aurait cotté de me détacher de telle affection,



496 SERMONS.

de me confesser chaque semaine, de fuir les occa~
sions? Et lors méme qu’il aurait dd m'en conter
quelque incommodité, ne devais-je pas tout faire
pour sauver mon ame ? — Mais grand Dieu! combien
les pensées de ce moribond, 4 la conscience trovblée,
ressermblent & celles des damnés, 'qui, dans 'enfer,
ont I'impuissant regret d’avoir péché, parce que le
péché les a perdus?

TV. Les fétes qu'il a données, les plaisirs qu’il a
pris, les succés il a obtenus, les vengeances qu’il
a tirées de ses rivaux , rien ne les console; tout au
contraire devient nu trait aign qui leur perce le cceur.
Verum injustumlmqla capient in interite (Psalm. cxxxix.
12.) Tant qu'on est sur la terre on recherche les
banquets, les bals, les ris, les jeux, les réunions
joyeuses.” Mais aux approches de la~mort lous ces
vains divertissements s¢ changeront en deuil et en
tristesse. Risus vesier in luctum convertatur, et gaudium
in meerorem..(Isa.1v. 9. ) Et cela w’arrive que trop sou-
vent. Le voila gravement malade, ce brillant jeune
homme, qui rendait la conversation si piquante par
ses bons mots, ses saillies, ses obscénités méme; ses
amis vont le visiter, ils le trouvent mélancolique et
souffrant; il ne raille plus, verit plus, ne parle plus;
ou si quelques mots lui échappent ce sont des mots
de terreur et de désespoir. Que dites-vous lui deman-
de-t-on? quelle est cette tristesse? Soyez donc
tranquille, ce ne sera rien. Soyez tranquilte! Cela
ne colite rien a dire. Mais comment sera-t-il tran-
quille ce pauvre malade, dvut la conscience est
chargée de péchés et de remords, qui voit arriver
le moment d’aller rendre dompte a Jésus-Christ de
toute sa conduite passée, et qui a tantde raisons de
craindre une sentence de réprobation? 1i dira sans



SERMONS. 497

doute alors: Insensé que j’ai été! oh ! pourquoi v’ai-je
pas aimé Diew; je ne serais pas maintenant tour-
menté comme je le suis. Oh!si j’avais le tenips de
rémédier au désordre de ma conscience!

DEUXIEME POINT.

Ah ! que n’ai-je encore le temps de réparer le mal que j'ai fait !
mais hélas ! le tempas est passé.

V. Ok! si javais le temps! »i j'avais le temps!
s’écriera-t-il! mais quand prononcera-t-il ces tristes
paroles? Quand il ne reste déja plus d*huile dans la
lampe, quand il est prés d’vnlrer dans Péternitd, Une
des plus fortes angoisses que douneut les approches
de la mort, c’est de voirle mauvais usage qu’on a fait
du temps, qu’au liea de Pemployer 4 se faire des
mérites pour le paradis, on a follement dépensé en
actions criminelles dignes de Penfer. Ok ! si javais le
temps ! Vous Jdemandez du temps? Yous avez perdu
tant de nuits au jeu, tant d’années A satisfaire vos
désirs, sans penser i votre dme, et maintenant le
temps vous manque P Mais, vains désirs : Tempus non
erit amplids. ( Ap. x. 6. ) Il 0’y a plus de temps pour
vous Naviez-vous pas éi¢ averti cent fois par les
prédicatenirs de vous temr prét ;/)our la mort, puisque
la mort pouvait arriver au moment olt vous y pen-
seriez le moins ! Estote parati, a dit le Seigneur, quia
qud hord non putatis , filius hominis veniet. { Luc, x11. 40, )
Tu as mépris¢ mes avertissements, tu as voulu perdre
le temps que ma bonté t’accordait, bien que tu ne
le méritasses point; maintenant le temps est passé pour
toi. Entends-tu le prétre qui tassiste te donner déja
I'ordra Jde partir de ce monde. Proficiscere,anima chris-
siana,de hoc mando. Et ol ira-t-elle ton ame? a I'éter~

V. 33



498 SERMONS,

nité; la mort n’épargne personne, tile pauvre ni le
roi; quand elle est arrivée, elle n’attend pas. Consti-
tuist. terminos ejus, qui preteriri non poterunt. { Job.
x1v. 5.) : ‘

V1. Oh!comme ces paroles rempliront d’épouvante
le ccear du moribond ! Il dira en lui-méme : Ce
matin , je vis encore; ce soir je serai mort. Aujour-
d’hui , je svis dans cette maison ; demain , je serai
1ans une fosse ; el mon dme ol sera-t-elle ? L’épou-
vante augmentera lorsqu’il verra s'allumer le cierge
yui doit éclairer sa mort , lorsqu’il entendra son con-
fesseur ordonner aux parents de sortir de la chambre
pour n'y plus rentrer. Et, quand le confesseur , pla-
cant dans ses mains le saint crueifix, lai dira : Em-
brassez-vous avec Jésus-Christ , et ne pensez plus au
monde. De quelle terreur ne se sentira-t-il point
frappé. 1l prendra le crucifix, il le baisera ; mais ,
tandis qu'il le baise, il tremble en pensant a
toutes les injures qu’il lui a faites ; il voudrait alors
en avoir un repeuntir sincére, mais il sent que ce
n’est qu'un repentir forcé, preduit par la crainte de
la mort imminente. Qui prids d peccato relinquitur, dit
Saint- Augusting, qudm ille relinquat, non liberé , sed
quasi ¢w necessitate (iltud ) condemnat.

:VI. L’etrear commune des mortels , c’est que tou-
tes les.choses de la terre leur semblent grandes, et
que celles du ei¢l leur paraissent petites ct incertaines,
parce ‘qu’elies sont éloignées. Les tribulations sont
pour eux insupportables , les péchés lés plus graves
leur sont légers. 1ls soat, les malheureonx ! comme en-
fermés dans un lien rempli de fumée , ol ils ne peu-
vant distinguer clairement les objets. Mais a ’heure
de 1a mort , ces ténébres se dissipent , et 'Ame ap-
percoit les chuses sous leurs véritables formes. Toutes



“ERMONS. Agy

les choses de la terre se inoiitrent alors ce qu’elles

sout réetlement : vanité, mensonge, illusion ; et celles

de I'éternité apparaissen! dans leur grandeur ; e ju-

gement, Penfer, le séjour éternel , toutes chpses,

dont les vivants s’inquiétent péu , se font voir alors

sous un aspect formidable ; et, 4 mesure que ces

nbuveaux objets se développant sous les yeux du|mou-

rant, ses craintes et ses lerreurs montent ay plus

haut degré. In morte , dit St.-Grégoire , tantd| timor
flet acrior , quantd retributio vicinior , el quantd vici-

nirkt judicium tangitur , tanid vehementids formidatur.

(8. Greg. mor. 2/i. ) Plus la sentencé du juge $"appro--
che ; plus se fait sentit la crainte d'une senteijce de'
condamnation. Le malade s'écrie en soupirant : Je
meudré privé de condo'ation. Oh ! que n'ai-je|prévu
combien elle serait douloureuse, Ia mort qui |m’at-

téndait 1 — Il neI'a point su, mais il devait le pré-

voir , car il n’ignorait’ pas qu’une mauvaise vie en-'’
tralne tonjours ane manvaise mort, Tl continue: Ah !

puisqu'il faot @ue je meure, que ne puis-je au Moins,

dans ce peu de temps , tranquilliser ma conscipnce !

(est la le sujet de mon troisieme point.

TROISIEME POINT.

Que ne puis-jo au mowns réparer le mal dans le peu d’instynts qui
me restent ! mas 1l o’est plus temps de remédier a rign.

- VIII. Ee temps que le mal laisse avant la mort &'
ceux qui ont négligé le soin de lear dme , n’est plus
propre a4 remédidr aux désordres de la conscience ,
et cela par deux raisons ' I'une, C’est que ce ftemps’
est toujours fort court, parce yue, dans les premiers
jours de 1a maladie, on ne songe gutre qu’aux méde-
cins , aux remédes , an testament 4 faire ; d’ajlletrs



500 SERMONS.

les pareuts et les amis , les médecins eux-mémes ne
font que tromper le malade sur son état , en lui don-
nant I'espérance que son mal ne sera pas mortel ,
de sorte qu’ensuite le malade, que cetie espérance
avait flatté , ne se persuadera qu'avec peine que la
mort est voisine. Ce ne sera méme gu’au moment oix
elle se dispose & le frapper qu’il demeurera con-
vaincu de la triste réalité , et ¢’est la seconde raison
qui fait que ce temps n’est pas propre a réparer le
mal, dont Je souvenir épouvante. Ce n’est point le
corps seul qui souffre dans ce moment, c’est encore
limagination. L’oppression de la poitrine , les dou-
leurs qugtfmodiques de la téte , les évanouissements ,
le délire tourmentent si fort le malade, qu'il lui
est impossible de fixer son esprit sur un point déter-
miné. Comment aura-t-il cefte haine profonde du
péché, ce regret véritable d’en avoir commis , cette
contrition qui donnent seuls au pécheur le moyen
d’apaiser sa conscience ? La seule nouvelle qu’on lui
doune de sa mort prochaine I'étourdit, I'abat et le
laisse plus 'qu’é demi mort.

IX. Si on souffre d’une forte migraine , et que la
douleur ait 6té le sommeil pendani deux ou trois nuits,
on ne s’en rapportera pas a soi-méme pour écrire une
simple lettre d’étiqueite. Ajoulez A cela maintenant
une conscience bourrelée par le remords, état de
faiblesse physique du malade, les idées qui épou-
varitent son imagination , de quoi sera-t-il capable ?
N’est-ce pas alors que se vérifiera ce que dit I'Evangile :
V anit wog o quands memo potest operaci? { Jo. 1x. 4.) Le
malade Ipi-méme n’entendrz-t-il pas une voix inté-
rieure lyi dire : Jam enim non poteris villicare. { Luc.
XVly.3;.), i nlgst plug temps de négocier maintenant ;



SERMONS. 501

ce qui est fait est fait. Angustid superverients , conlur-
batio super conturbationem wveniet. (Ezech. vui. 25. 26.)

X.On entend dire assez souvent : Cet hcmme a mené
une mauvaise vie , mais il a fait une belle mort, une
mort chrétienne. Mais écoutons Saint-Augustin : Mo-
rientes non delecti penitentid, sed mortis urgentes admoni-
tio compellit. (Serm. 36.) Leurs plaintes , leurs gémis-
sements viennent de la crainte de la mort, plus que de
la douleur des péchés. Non metuit peccare, sed ardeve,
dit le méme St.~-Aungustin. ( Epist. 114.) Haira-t-il
maintenant , ce malheureux, abatta par le mal, ce
qu’il a tant aimé jusqu’a ce jour ? Qui vous dit qu’il
ne 'aimera pas davantage encore ? L’objct de nos af-
fections nous deviert plus cher . quand nous crai-
gnons de le perdre. Le maitre fameux de St.-Bruno
mourut en donnant les marques de pénitence;
mais , ensuite , en entrant au cercueil . il dit qu'’il
était damné. Si les saints eux-mémes se plaignent
qu’au moment dela mort ils ont la téte si faible qu’ils
ne peuvent penser a Dien , ni faire de bonnes priéres,
comment celui qui n’aj amais prié de sa vie pourra-t-il
le faire au moment de la mort. Cependant , en I'écou-
tant parler, on est tenté de croire qu'il a une vérita-
ble douleur de sa mauvaise conduite passée. Mais
voila le point : est-ce une véritale douleor ? Le démon,
par ses illusions, peut donner les apparences de la vé-
ritable douleur au désir de 'avoir ; mais il trompe.
Je me repents, j’ai de¢ la doulevr, je m’afflige de
tout mon ceeur, etc. » voila des mots qui peuvent sor-
tir d’'ur ceeur de pierre : De medio petrarum dabunt
voces. (Psalm. ciur. 12.) Tl se sera confessé plusieurs
fois , i1 aura recu tous les sacrements; mais je de-
mande, moi, §il s’est sauvé ? Dien sait comment se
sont faites ces confessions , comment les sacré;nents



504 SEAMONS,

ont été admiaistrés. On insiste , on prétend qu’il st
mort tout résigné. Résigné ? Le condamné qu’en traine
a I'échafand parait aussi fort résigné; mais pourquoi ?
parce qu'il ne peut se soustraire aux sbires gui le
conduisent attaché. .

X1. O momentum, @ quo pendet elernitas! Ce mo-
meat faisait trembler les saints sur leur lit de mort,
ils s’écrigient sans cesse : Mon Dieu! daas guelques
instants oli serai-je? Nonnungudm, dit St.~Grégoire,
terrore vindicie etinm justi anima lurbatur, { Mor, 24.)
'Que sera-ce don< de celui qui ne v'est pas uccupé de
Dieu, lorsqu’il verra se dresser I'échafaud sur lequel
il doit étre immolé. Fidebunt cculi ejus interfectionem
suam, el de furore Omnipolentis bibent. (Jub. xxi. 20.)
11 verra de ses propres yeux la mort de son dme qui
lui aura survécu, et dés ce moment il commencera
d’éprouver le courroux célgste. Le Viatique qu'il
devra I:ecevoir, PExtréme-Onction qu’on lui donnera,
le Crucifix qu’on met en ses mains, les pritres de la
recornmandation de 1'dme a Dieu récitées par le pré-
tre q}:i Vassiste, le cierge béni qu’on allume, voild
Véchafaud préparé par la justice divine. Quand je
malade I'apergoit, des sueurs froides coulent déja
sur Ses. membres, il ne peut plus ni parler ni se
mouveir , ni presque respirer ; il sent que le moment
fatal s'approche de plus en plus; il voit son 4me
souillée de péchés, le juge gui I'attend , Venfer qui
brole spus ses pieds; et c’est au milien de ces éné-
bres , de ce trouble et de cette confusion qu'il entrera
dans Péternité.

XII. Utindm saperent et intelligerent, ac movissims
preciderent. (1. Deut. xxxu. 29.) Voila, mes chers
anditeurs, comment le Saint-Esprit noyg avertit de
nous préparer et de nous fortifier contre les-angoisses



SERMONS. 503

terribles qui nous attendent & notre derniére heure.
Ainsi, mettons dés ce moment en ordre le compte
que nous devous rendre i Dieu; parce que nous ne
saurions, sans cette précaution, les régler de maniére
a faire le salut de notre awme. O Jésus crucifié! je| ne
vtux pas attendre la wnort pour vous embrasser, je
vous embrasse dis awjourd’hui. Je vous aime par
dessus tout; et parce que je vous aime, je me repents
de tout mon ¢ceur de vous avoir offensé , vous, bonté
infinie. Je me propose, et j'espére l'obtenir par le
secours de votre grice, de vous aimer toute ma |vie
et de ne plus vous offenser. Aidez-moi, Seignenr,
par les mérites de votre passion.

SERMON LIL

POUR LE VINGT-TROISIEME DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.
Pe Yimpénitence
Domine, filia mea mod?3 defuncta est. (Matth. 1x, 18.)

Que Dieu est bon! si nous devions obteair fe par-
don de la part ’un homme qui aurait contre nous
quelqne sujet de plainte, combien de dégotits o’
rions-nous pas 4 souffrir! 1l n’en est pas de méme de
Dieu;quand un pécheur s’humilie,et tombe a ses pieds

“avec le repentir de ses fautes,soudain il lui pardonne et
il Pembrasse. Con ertimini ad me, ait Dominus exerci-
tuum, et coneertar ad tos. (Zach. 1. 3.) Pécheurs, a dit
le Seigneur, si je vous ai tourné les ¢épaules, gest
parce que, vous le :premier, vous m= les avez t 1}?—

nées; revenez & moi ¢t je reviendrai & vous, et je
vous ouvrirai mes bras. Quand David fut repris| de



504 SERMQNS,

son péchd par le prophéte Nathan, il s’cria : Peccavi,
Domine, i’ai péché coutre le Seigneur, je 'ai offensé,
ei Dieu aussit6t lui pardonpa, car le propkéte lui
afmonqa que Dieu lui avait pardonné. Dominus quoque
trenstulit peccatum tuam. (2. Reg. xu. 13.) Mais ve-
nons-eri 4 ’Evangile du jour, oitil est dit : Qu'un
cerlain prince, dont la fille venait de mourir, eut
immédiatement aprés recours A Jésus-Christ, pour
quil rendit la vic & son enfant : Domine, filia men mo-
do defuncta est ; sed veni, impone manwm luam super eam,
¢t vivet, St.-Bonaventure expliquant ce texte, se re-
tourne vers le pécheur, et il lui dit: Filia tua est
anima ; per culpam modd defuncia est ; festina conversionem.
Mes chers freres, cette fille, c’est votre ame que de-
puis peun le péché a tuée; convertissez-vous promp-
tement A Dien; mais faites-le promptement; car, si
vous tardez, si vous différez de jour en jour, la colére
céleste arrivera, el vous serez précipité dans U'cufer.
Noz. tardes converti ad Dominum et ne differas de die in
diem. Subito enim veniet ira illius, et in lempore vincicte
disperdet te. (Eccl. v. 8. 9.) Voila le texte que je
preﬁds aunjourd’hui pour mon sermon ; je vous ferai
voir :

i I poiat. Le danger que court le pécheur qui tarde
4 se convertir.

' it point. Le reméde & employer par le pécheur qui
veut se sauver.

PREMIER POINT.
Danger que court le pécheur qui tarde i ge convertr.

1. St.-Augustin trouve trois sortes de chrétiens. Les
premiers sont ceux qui, depuis le baptéme, ont con-
servé leur inneceace; les seconds sont ceux qui, aprés



SERMONS. 505

avoir péché, se sont. convertis et ont persévéré en état
de grdce ; la troisidme classe s¢ compose de tous
ceux qui sont tombés et retombés dans le péché, et
qui arrivent ainsi A la mort. Il assure que les premiers
et les seconds seront sauvés; quan'd anx troisiemes il
ajoute : Non dico , non preswmo, non promitto. ( Hom.
xur int. 50.) Il ne dit pas qu'ils se sauveront, il ne
présume rien, ne promet riem , et par ces paroles
méme il donne clairement & entendre qu’a son avis
ces pécheurs auront beaucoup de peine a se sauver.
St.-Thomas, 11. 2. qu. 109. art. 8 , nous enseigne que
celui qui est en péché mortel ne pevt s’empécher de
comnmettre de nouveaux péchés. Peccatum quod peni-
tentid non deletur , mox suo pondere ad aliud trahit, unde
fit, quod non solum est peccatum, sed ciusa peccali. (Lib.
mor. c. 9.) Un péché entraine un autre péché, et cela
vient~de ce que le pécheur, porté au mal, et nayant
point sa raison bien saine, ne peut résister long-
temps a la tentation. Quandé quis manet in peccals, dit
St.-Anseline, ratio jam est deordinala ; et ided , veniente
tentatione, faciet id quod est facilius agere. Le pécheur,
dit encore St.-Anlonin, conunait tout 'avantage d’étre
dans la grace de Dieun; malgré cela, lorsqu’il est privé
de cette grace, il a beau s'efforcer de résister, il suc-
combe. Per peccutum non potest prosequi bonum quod co-
gnoscit 4 conatur 4 et lobitur. La branche séparée du
tronc ne peut plus porter de fruit. Le Seigneur a dit :
Sicut palmes non potest ferre fructum & semetipso , nisi
manserit in vite; sic nec ves, nisi in me manseritis. (Jo.

xv. 4.)

I7. Mais moi, dit un jeune homme, je. veix dans
quelque tfemps me donner tont & Dieu. Voila cette
fausse espérance qui conduit les. pécheurs a persévé-

.



506 SERMONS.

rer dans le péché jusyn’a la mort, et qui, de la mort,
les fait 1omber dans Uenfer. Bientét? dites-vous, et
gui vous promet que vous aurez le temps de vous don-
a Dicu, comme vous le dites ? Que vous ne serez point
surpris par une mort imprévue, qui ne vous laissera
pas accomplir voire dessein. Qui penitenti veniam spo-
pondit, pecranti diem crastinum non promisit. (St.-Greg.
Hom. 12. in Evang.) Dieu a i)romis le pardon 4 celui
¢ se repent de ses fautes, mais il n’a point promis
de donner le temps de se converiir & celui qui veut
persister dans le péché. Vous dites: Bientdt; mais le
temps n’est pas & nows, il appartient & Dien. Non est
vestrim nosce tempora, vel momenta, quee Pater posuit in
sud otestate. {Acl. 1. 7.) St.-Luc rapporte que le Sau-
veur vit un figuier qui, de trois ans, n’avait pas donné
de fruit. Ecce anni ires sunt ex quo venio quarens fructum
in ficulned !dc 5 et non inverio. (Lue. xus. 7.) 11 dit alors
au maitre de la vigne : Succide ergo illam ; ut quid etiam
terram oceupat? (Ibid.) Répondez-moi, vous qui dites:
Bientdt ; pourquoi. le Seigneur vous conserve-t-il la
vie? Est-ce pour que vous persistiez dahs le péché?
Non ; c’est au contraire pour gue vous vous amendiez.
Tgnorans , quoniam benegnitas Dei ad penitentiam te ad-
ducit? (Rom. 11. 4.) Lorsqu’ensuite vous voudrez vous
eorriger, ne craignez-vous pas que Dieu ne vous fasse
entendre les mémes paroles qu'il adressa au maitre
du figuier : Succide ergo illam? Que fait, sur la terre,
ce pécheur endurci ? Veut-il continuer 4 m’offenser ?
Allons, qu'il soit vite coupé cet arbre qui ne donne
point de fruits; qu’on Je jette an feu, Omnis ergo arbor
quce nor facit fructum bonum , excidetur , et in ignem mit-
tebwr. (Matth. m. 10.)

HI. Supposons pourtant gquele Seigneur vous donne
le temps de vous convertir : Si vous ne le faites & pré-



SERMONS. 507

sent, le ferez-vous ensuite ? Les péchés sont autant de
chaines qui lient le péchenr : Funibus peccatorum suo-
ram constringitur. (Prov. v. 22.) O mon frire, si vous
ne pouvez maintenant rompre vos liens, comment
espérez-:v‘?pswles.;_qmpre plus tard , c’est-a-dire lors-
qu'ils seron¥®rénforcés par les nouveaux péchés que
vous aurez commis ? Ce fut 13 ce que le Seigneur lui-
méme voulut un jour démontrer i Vabbé Arseéne,
comme cela est dit dans les Vies des Péres; pour lui
faire comprendre quelle était la folie des pécheurs im-~
peéniteuts, il lui fit voir un éthiopien qui travaillait a
soulever un faiscean de beis ot qui, ne pouvanty
réussir , y ajoutait toujours de nouveaux morceaux
de hois , ce qui en augmentait Jo poids do plus en
plus, et rendait plus vains ses efforts. Ensuite le Sei-
gneur lui dit : C’est ainsi que font les pécheurs ; « 118
voudraient se décharger des péchés commis, et ilsen
fout toujours de nouveaux.» Ces péchés les entrai-
nent & d’antres excés encore plus graves et plus nom-
breux. Cain picha d’abord par envie conire son
frére, puis il le hait, le tua, et finit par désespérer de
la wiséricode divine, en disant : Major est iniquitas
mea , qudm veniam mérear. (Gen. wv. 13.) De méwe Ju-
das pécha d’abord par avarice, ensuile il trahit son
maitre , et il finit par se donner la mort. Cest 1a le
résultat infaillible des péchés. Iis lient le pécheur
qu’ils rendent tetlement esclave, qu'il marche volon-
tairement A sa ruine qu'il prévoit : Iaiquitates sue ca-
piunt impium. (Prov. v. 22.)

IV. De plus, les péchés aggravent tellement 'aveu-
glement du pécheur qu'ils ne lui permettent plus de
voir le ciel ni le salut éteznel : Iniquitates mew, disait
David en gémissant, supergresse sunt capul meum, et
sical onus gravate sunt super me. (Psalm. xxxv. 3.) Le



508 SEBMONS.

pécheur ne tarde donc pas a perdre 'usage de sa rai-
son; il ne considére plus que les biens de 1a lerre, et
il achéve d’oublier le jugement de Dieu. Et everterunt
sensum suum , et declinaverunt oculos suos , ut non viderent
celum , neque recordarentur judiciorum justorum. (Dan.
xitz. 9.) Il arrive au point de hair Ia ®miére, car la
lumigre trouble ses vils plaisirs : Qui male agit, odit lu-
cem. (Jo. nr. 20.) De 1a vient que ces malheureux,
devenus aveugles, tombent toujours de péchés en pé-
chés. In circuitu impii ambulant. (Psalm. x1. 9.) Tls mé-
prisent tout, avertissements , parole divine , enfer,
paradis, Dieu lni-méme. Impius , cim in profondum ve-
nerit peccatorum , contemnit. (Prov. xvm. 3.)
V. Concidit me vulnere super valnus , irruit in me quasi
" gigas. (dit Job, xvi. 15.) Quand I’homme {iriomphe
d’une tentation, il acquiert plus deforcepour triompher
des autres A 'avenir, et 'ascendant du démon dimi-
nue; mais anssi quand la tentation emporte , le dé-
mon devient géant et 'homme devient si faible qu’il
n’a presque plus la force de résister. Si un homme est
bless¢ par un ennemi, ses forces diminuent; si plus
tard il recoit d’autres blesstres, il reste si affaibli
gu’il ne peut plus se défendre. Voild ce qui arrive a ces
insensés qui vous disent : Plus tard je me donnerai &
Dieu. Comment pourront-ils résister au démon, s’ils
ont perdu les forces et si leurs blessures se sont gan-
grenées. Puiruerunt, et corruptee sunt cicatrices mee d fa-
cie incipienlie mee. (Psalm. xxxvn. 6.) Les blessures
peuvent se guérir aisément dans les premiers temps,
mais quand la gangréne s’y est attachée, la guérison
devient trés-difficile. 11 faut appliquer le feu, et mal-
gréle feuily en a beaucoup qui ne guérissent point.
V1. Mais j'entends qu’on medit : Dien vent que tous
les hormes se sauvent; c’est St.-Paul qui nous 1*ap-



SERMONS. Sog

prend : Omnes homines vult salvos fieri. (1. Tim. 1. 15.)
Oui, sans doute,, Dieu veut nous sauver tous; qui le
nie ? Mais il veut sauver ceux qui venlent se sauver ,
non ceux qui veulent se perdre. Jésus-Christ est venu
pour sauver les pécheurs, non les obstinés. 1l ne nous
suffit pas, pour opérer notre salut, d’avoir la grace de
Dieu; il faut encore. que nous travaillions pour I'ac-
querir. Ecce sto ad ostium, et pulso ; si quis audierit vo-
cem meam , el aperuerit mihi januam, intrabo ad illum.
{Apoc. 1i1. 20.) Ainsi, pour que Dieu entre en nous
avec sa grace, il faut que nous obéissions a sa voix et
que nous lui -ouvrions notre coeur. Cum metu ¢t tre-
more 5 nous dit PApbtire , vestram salutem operamini.
(Phil 11. 12.) Par ce dernier mot il nous fait entendre
que nous duvons coopérer par nos bonnes ceuvres 4
celle de notre salul. Car autrement le Seigneur ne
nous donnera que.la seube suffisante, avec laquelle,
tant qu'elle restera suffisante et qu’'elle ue deviendra
pas efficace, comime Vexpliquent les théelogiens ; nous
pourrions nous sauver, mais avec laquelle certaine-
ment 1nous ne nous sauverons pas ; voici pourquoi.
Celui qui est en état de péché et qui coatinue de pé-
cher, plus il s’attache a la chair . plus il s’¢loigne de
Dieu ; or, faut-il que Dieu se rapproche de nous avec
sa grace & mgsure que nous le fuyons. Alors aassi
Dieu se retire et sa main cesse de répandre sur nous
ses faveurs. Et ponam eam desertam... et nubibus man-
dabo ne pluant super eam imbrem. (Isa. v. 6.) Quand
I'aAme continue d’offenser Dieu, Dieu I'abandonne et
la prive de son secours; elle n’aura pour lers ni re-
mords de conscience, ni lumigres ; son aveuglensent
augmentera avec I'endurcissement du ceeur; elle res-
tera insensible aux avertissements divins, aux maxi-
mes de la foi et aux salutaires exemples qu’elle pour-



510 SERMONS,

rait prendre sur le sort funeste des dmes rebelles que
leurs péchiés ont conduites aux enfers.

VIL Mais qui sait, ajoute-t-on, si Dien n’aura point
pitié de moi comme il en a eude plusieurs grands pé-
cheurs?® Fortasse dabit, inquis, répond St -Jean Chrysos-
tdme; cdr dicis fortasse? Contigit aliguando ; sed cogita,
quod de animd deiiberas. (Hom. xxa. in 2. cor.)— Dieu
me donnera peut-étre la grice nécesraire pour me sau-
ver. — Pourquoi peut-étre ? Cela s’est vu quelquefois;
mais songez qu’il $’agit de votre dme qui, perdue une
fois, I'est pour toujours. J’ajouterai maintenant quel-
ques mots 2 ce qu'a dit le saint decteur. 11 est vrai
que Dieu, par I'effet d’une gries extraordinaire, a
sauvé quelques grands pécheurs ; mais ces cas sont
trés-rares ; ce sont des prodiges, des miracles de la
grice, par lesquels Dieu a voulu faire voir jusqu’ott
pouvait aller sa miséricorde ; mais d’ordinai e, avec
les pécheurs indécis qui n’achévent point de se dé-
terminer, il se déterming, loi, 3 les envoyer dans
Penfer, suivant les menaces que tani de fois il leur a
faites , comme 'atteste la sainte Ecriture. Despemistis
omne consilium meum, et increpaliones meas negleaislis ; ego
quoque in inleritu vestro ridebo , et subsannabo vos. (Prov.
1. 25. 26.) Tunc invocdbuni me, et non draudiam. {Ibid.
v. 28 ) Je les ai appelés plusieurs fois . dit encére le
Seigneur, et ils ont refusé de m’entendve. Et non au-
dierunt, mec inclinaverunt aurem swam ;' sed indiraverunt
cervicem suam, ne andirent me. (Jer. xvi1. 23.) Mainte-
nant, ils m’appellent; je ne les entendrai pas. Dieu
supporte les offenses; mais il ne les supporte pas tou-
jours; quand le moment du chitiment arrive, il pu-
nit les fautes passées et les fautes présentes. A{tissimus
onim est patiens redditor. (Eocl. v. 4.} Plds il & attendn
le pécheur négligent, dit St.~Augustin, plus il le punit



SERMONS. 511

ensuite sévérement, Quants diutids expeciat Deus , ut
emenderis ; tanld gravids judicabit , si neglexeris. (Lib. de
util. ag. peen.) Celuj qui promet de se converlir et
qui ne le fait point par sa négligence , se rend indi-
goe de la grace d’une véritable conversion.

VIII. Mais Dieu, dit-on encore, est plein de misé-
ricorde. 1l est plein de miséricorde , mais il n’agit
point sans raison et sans jugement ; user de miséri-
corde envers celui qui veul continuer de Voffenser ,
ce ne serait point bonté , ce serait démence. Le Sei-
gneur a dit : An oculus tuus nequam est, quia ego
bonus sum ? ( Matth. xx. 15.) Parce que je suis bon,
tu veux étre meéchant ? Dieu est bon, mais il est
juste. Il nous exhorte & bien garder les préceptes de
sa loi, si nous voulons nous sauver : Si autem vis ad
vitam ingredi , serva mandate. ( Matth. xix. 27.) Si la
miséricorde de Dieu s’étendait indistinctement sur les
bons et sur les méchans , s'il faisait a tous la gréice
de se convertir avant la mort, ce serait, certes, méme
pour les bons, une grande tentation de pécher ; mais
non , quand il est arrivé au terme de ses miséricor-
des , il punit et ne pardonne plus. Et non parcet ocu-
lus meus super te , el non miserebor. (Ezéch. vir, 4.)
Orats autem , ut non fiat fuga vesira in hyeme , vel sab-
batio. (Matth, xxiv. 20.) Dans Vhiver, le froid est
uu obstacle , le samedi , 'obstacle vient de la loi;
cela signifie /que pour les pécheurs impénitens, il
viendra un temps ol ils voudraient se donner & Dien,
et leurs mauvaises habitudes les empacheront de le
faire. Nous avons de nombreux exemples de malheurs
de ce genre. Le P, Catanée, dans ses sermons sur la
boane mort , rapporte quun jeune débauché,
guand on Pinvitait & changer de conduite, répondait :
J’ai une sainte quiest toute puissante , et cetie sainie



bia SERMONS.

¢’est la miséricorde de Dieu. Ce malheareux , menucé
de mort , appela un confesscur ; mais, tandis qu’il se
préparait a Ia confession , le démon lui placa sous les
yeux un tableau de tous ses réchés. Hélas | s’écria-t-
il, plein de terreur, quelle longue liste de péchés ,
il mourut dans le désespoir, avant d’avoir pu se con-
fesser. Un homime de hant rang, dit le Campadelli,
dans sa dominicale , vivait plongé dans le péché des
sens. Averti plusieurs fois par Dieu et par les hom-
mes de ses exces, il méprisa tout ; mais , étant tombé
dangereusement malade , il se confessa, et promit de
changerdevie. Il ne fut pas plutét guéri qu’il reprit ses
habifudes. Voici maintenant le chaitiment de Dieu.
Se trouvant un jour & la campagne, pendant les ven-
danges , il fut surpris par la fi¢vre. De retour chez
lui, il envoya chercher un religieux ; celni-ci arri-
va a la hate, et il entra dans la chambre du malade,
apres Pavoir salué , le religieux s’approche , mais il
le voit , la figure décomposée , les yeux ouverts , la
bouche béante , noir comme le charboo ; il Pappelle
en vain; le misérable était niort. Mes chers anditeurs,
ne veuillez point vous-mémes devenir de terribles
exemples de la justice divine. Laissez le péché , mais
laissez-le promptement , parce que, si vous re-
tardez , le méme chatiment qui est tombé sur tant
d’autres pécheurs pourrait bien aussi vous frapper
maintenant. Yoyons quels sont les moyens que vous
avez & prendre pour réussir.

DEUXIEME POINT.

Moyens & employer par le pécheur qui veyt se sauver.
1X. ‘On demanda tn jour & I, C. si ceux qui se
sanvaient étaient en petit nombre. Domine, si. pauci
sunt gui salvantur. II répondit : Conlendite intrare per



SERMONS.' 518

angusiam portam , quia multi, dico vobis , querent inirare
et non paterunt, { Luc. xn1. 23. 24.) Beaucoup d’indi-
vidus , dit-il, veulent'entrer dans le ciel , et ils n’en-
trent pas. C’est qu’ils veulent entrer sans incommo-
dité , sans fatigue , sans prendre aucune peine pour
s’abstenir de plaisirs illicites. Mais la porte du ciel est
étroite , il faut faire effort pour la franchir. Persua-
dons-nous bien d’ailleurs que ce que nous pouvons
faire aujourd’hui, demain , pent-étre , nous ne le
pourrons pas. C’est par .uite du fanx calcul gui fait
renvoyer a4 un temps prochain ce qu’on ne veut pas
faire sur le champ , que tant d’dmes se perdent ; car
plus le temps s’éconle, plus on devient {aible, indé-
cis , endurci ; Dieu nous prive alors de ses secours, et
'dme reste pour ainsi dirc anéantie dans le péché. Ne
dites done pas : Je me convertirai bientét ; mettez de
suite la main & I'ceuvre, puisqtie vous connaissez que
pour vous sauver vous devez quitter le péché , pour-
quoi ne le teriez-vous pas dés ce jour méme | §i ali-
quandé , disait St.-Augustin, cur non modé ? L'occa-
sion que vous avez aujourd’bui de réparer le mal ,
bientét peut-éire vous ne l'aurez plus ; et cette miséri-
corde dont Dieu veut bien user encore aunjourd’hui
envers vous pourra vous manquer plus tard. Si vous
désirez donc vous sauver , faites promptement ce que
vous devez faire. Confessez-vous le plutdt possible :
tremblez que le moindre retard ne devienne funeste
4 votre ame.

X. Si vous étiez malade , dit St.-Fulgence, et que
le médeccin vous offrit un remede éprouvé pour votre
mal, diriez-vous : Je ne veux pas e guérir mainte-
nant , mais je me guérirai plus tard ? Et quand il s’a-
git de votre dme , vous restez tranquillement dans le
péché , vous contentant de dire, jespére que plus

X1V 23



514 SEBMONS

tard Dieu me fera miséricorde ? Nuilus sub spe mi-
sericordie cebet diutids in peccatis remanere , cum nolit
én corpore sub spe salutis diulids egrotare. ( S. Fulg. ad
pet. Diac. ) Et si le Seigneur, dans sa justice, refuse
de vous entendre, que deviendrez-vous ? Ne serez-
vous point damné P Faisons donc le bien, dit’Apétre,
maintenant que nous avons le temps de le faire.
Ergo ddm tempus habemus , operemur bonum. (Gal. vi.
10.) Peut-étre n’aurions-nous pas le temps ensuite ?
Le Seigneur lui-méme nous exhorte & la vigilance,
pour tout ce qui concerne notre 4me, parce que nous
ignorons I'heute 4 laquelle il viendra nous demander
compte. Figilate itaque , quic nescitis diem , nequé ho-
ram. ( Matth. xxv. 13.)

X1. Anima mea in manibus meis semper. ( Psal. cxvir.
119.) Celui qui porte & son doigt un diamant d’'une
grande valeur , regarde souvent & sa main pour s’as-
surer si le diamanty est encore. Nous devons veiller
avec le méme soin sur notre ame. Et si, par malheur,
nous l'avions perdue par quelque péché, nous
devuns de suite prendre tous les moyens de la recou-
vrer , en ayant recours i notre sauveur , comme fit
la Madeleine , qui, aussitot qu’elle eut reconnu son
état , ut cognovit, ( Luc. vni. ) courut se jeter aux pieds
de J.-C., et, avec ses larmes, obtint son pardon ! Jam
enim securis ad radicem arborum posita est , dit St.-Luc.
(m. 9.) La hache de la justice divine s’approche de
celui ygui vit dans le péché. Qu'il tremble d’étre frap-
p¢ au jour de la vengeance. Courage donc, 4me chiré-
tienne ; si vous vous trouvez jamais sous le joug de
quelque mauvaise habitude, brisez promptement vos
liens ; repoussez l'esclavage du démon. Solve vincula
colli tui, captiva filia Sion, (1sa. Lu. 2. ) Poswisti vesti-
gium, dit St.-Ambroise , suprd voraginem culpe , cito



SERMONS. 815

aufer pedem. Yous avez posé ie pied sur le gouffre du
péché , c’est-a-dire de U'enfer ; hdtez-vous dele reti-
rer, et de vous retirer vous-méme. Aulrement , vous
risquez de tomber dans un abime sans fond.

XII Si vous voulez abandounner le péché, rien ne
vous force & pécher; vainement dmez-vous que vous
avez de mauvaises habitudes. Ces habitudes, et
toutes les tentations de l'enfer avec elles, vous les
vaincrez si vous vous recommandez de coeurd Jésus~ .
Christ; Jésus-Christ vous donnera les forces (i la
grice nécessaires. Si vous apercevez ensuite l'occa-
sion prochaine d'nn péché, fuyez cette occasion;
autrement vous courez le rlsque de retomber. Potids
preescinde, gudin solve, dit St.-Jéréme. Ne perdez pas
le temps & vouloir vous dégager peu A peu, carle
démon ne cherche q'a gagner du temps. Allez trou-
ver un bon confesscur, il vous dira de quelle ma. .
ni¢re vous devez veus conduire. Si vous aviez par la’
suite le malheur de tomber dans unc faute grave,
allez déclarer sur le champ cette faute A votre direc-'
teur. Ecoutez celui qui vous dit maintenant que Dicu
est prompt 4 secourir ceux qui I'invoquent, et qui"
veulent se sauver. Tremblez surtout, mes fréres, que
ces paroles que je vous adresse ne deviennent pour
vous, si vous refnsez de les entendre, autant de traits
sigus qui vous déchirerunt dans I'éternité.



516 SERMONS,

SERMON LiIIL.

POUB LE VINGT-QUATRIEME DIMANCHE APBES LA FENTECOTE.

Du blasphéme,

Cdm ergd videritis abominationem desolationis. ( Matth.
xxv. 15.)

Dieu hait tous les péchés; mais le plus odieux a
ses yeux sans doute, c’est le blasphéme, qu;on peut
appeler P'abomination du Seigneur; parce que le
blasphéme tend directement & outrager Dxeu, dont il
maudit le saint Nom, iandis que les autres péchés
mortels,ne contenant qu'une transgression dp la loi ,
ne Poutragent en quelque sorte yue d’'une mauiére
indivecte ; per prevaricationem legis Deum inhonoras,
dit 'Apotre. (Rom. u1. 23.) St.-Jean Chrysostéme
disait, avee raison, qu’aucuﬁe faute des’ homines
n’aigrit autant le Seigneur que d’entendre blasphé-
mer soa nom. Je vais aujourd’hui, mes chers audi-
tewis, vous montrer :

I point. La gravité du péché de’ blasphtme

I1¢ point. La rigneur avec Iaquelle Dieu punit le
blasphémateur.

PREMIER POINT.

Gravité du péché de blasphéme.

f. Qu’est-ce que le blasphéme? c’est une parole,
une expression injurieuse & Dieu. Est contumeliosa in
Deum locutio. Cest ainsi que les docteurs l¢ définis-



SERMONS. 519

sent. Oh! grand Dien, A qui en venlent donc les
hommes quand ils blasph2ment; c'est Dieu lui-
méme qu'ils attaquent directement. Contrd Omnipo-
teniem roboratus est. { Job. xv. 24.) Eh! quoi, s’écrie
St.-Ephrem, il ne craint ﬁoint, le blasphémateur,
que le fen du ciel tombe sur lui et le dévore! Que la
terre s‘entr’onvre sous ses pieds pour P'engloutir?
Non metuis ne forté ignis de celo descendat et devoret te ,
qui sic os adversids Ommipotentem aperis ? neque vereris ne
terra te absorbeat ? ( St.-Ephr. paven, 2.) Les démons
tremblent au nom du Christ, dit St.-Grégoire de
Nazianze. et nous ne craignons pas, nous, de I'in-
jurier. Demones ad Clristi nomen exhorrescunt , nos rero
nomen adeo venerandum contumelid afferre non veneremur.
(St.-Greg. Naz. orat. 21.) Le vindicatif s'en prend
3 un homme son égal; le blasphématenr semble,
lorsqu’il blasphéme, vouloir se venger de Dieu méme,
parce que Dieu a permis les choses qui le contra-
rient ou lui déplaisent. Il y a beaucoup de différence
enire 'offense faite & I"image du roi, et Poffense faite
2 sa personpe. L’homme est 'image de Dieu, mais
le blasphémateur attaque directement la divinilé
meéme. Qui blasphemat, dit St.-Athanase, contrd ipsam
detlatem agit. Celui qui transgresse la loi du rob,
peche; celui qui attaque sa personne commet le
crime de lése-majesté, crime qui le prive du droit
d'asile dans les églises, et le soumet & d’horribles
supplices. Que dirons-nous de celui qui outrage la
majesté de Dieu. La prophétesse Anne, disait dans
son cantique : 8i peccaverit vir in virum , placari ei potest
Deus. Siaulem in Dominum peccaverit, quis orabit pro eo.
(1. Reg. 1. 25.) Le péché de blasphéme est donc si
énorme que les sainis eux-mémes semblent peu
disposés & prier pour le blasphémateur.



s SERMONS.

11. Des bouches sacriléges blasphément contre
celui gui les soutient. Tu Deo beneficienti tibi, dit St.-
Jean-Chrysostome, et tui curam agenti maledicis ? Un de
tes pieds est d¢ja dans Yenfer; si Dieu ne te conser~
vail la vie par ses miséricordes, tu serais déja damné
4 jamais; et, au lieu de le remercier, tu le maudis au
moment méme ol il te fait du bien ? i inimicus neus
maledizisset. mihi, dit le Seigneur, sustinuissem utique.
(Psalm. v, 13.) Si tu m’injuriais au temps ot je te
chatie, je pcurrais le souffrir; mais ¢’est au moment
méme ol je te fais dn bien, que tu me maudis, — O
langue infernale, s’écrie St.-Bernardin de Sienne,
quelle raison pe\it te pousser a blasphémer le Dieu
qui t’a créé, et qui ensuite t’a racheté au prix de son
sang? O lingua diabolica, qui polest te inducere ad blas-
phemandum Deam tuum , qui te psalmavit, qui te pretioso
sanguine redemit. (Serm. 33.) Quelques-uns blasphé-
ment plus particuliérement contre Jésus-Christ,
conire celui Gui est mort pour eux sur unc croix?
Sinous ne devions pas mourir, nous devrions désirer
la mort pour donner une légére marque de recon-
naissance au Dieu qui a donné pour unous sa vie. Je
dis une légére marque, parce qu'on ne peut établir de
comparaison enire la mort d’nn Dicu, ¢t celle d’'une
misérable crdature; et, an lieu de le bépir et de Fai-
mer, vous le maudites? Flag;llatus est Christus, dit
St.-Augustin, flagellis Judeorum ; sed non minds flagel-
latur blasphemiis falsorum Christianorum. (St.-Aug. in
Joan. ) D’autres ont blasphémé contre la Ste.-Vierge
Marie, cette bonne mére de Dieu qui nous aime tart
et qui toujours prie pour nous. Mais ces scélérats ont
¢té punis ’une maniére terrible. Surius (pour le 7
aodt) rapporte qu'un impie blasphéma d’abord
contre la Vierge, et qu'ensuite il frappa de plusicurs



SERMONS. 519

coups de poignard une de ses images qui ¢tait dans
une église. La punition fut prompte. En sortant de
de I'église, il fut atteint de la foudre, et réduit en
cerdres. L’infAme Nestor, qui avait aussi blasphémé
contre Marie, et iaduit les autres a P'imiter, et & dire
comme lui qu’clle n’était pas mére de Dieu, mourut
dans le désespoir, la langue rougée par les vers.

11T, Quis loguitur blasphemias? (Luc.v. 21.} Quel
est le blasphémateur? c’est un chrétien, uft homme
qui a recu le baptéme, et dcut la langue a été¢ en
quelque sorte consacrée, suivant un savant docteur.
On pose le sel béni sur lalangue de Penfant qu'on
baptise, pour qu’elle apprenne & bénir Dieu. Ut ln-
gua Christiani quasi sacra efficiatur , el Deam benedicere
consuescat. { Clericat. tom. 1. dec. tract. 52.) Et il
faudra gue cette langue devienne une épée qui tra-
vers¢ le cceur de Dieu, dit St.-Bernardin? Lingua
blasphemantis efficitur quasi gladius cor Dei penetrans.
(Tom. 4. serm, 33.) C’est pour cela que, seion le
méme St.-Bernardin, nul péché ne renferme autant de
malics quic le blasphéme. Nullum est peccatum qui habeat
in se tantum iniquilalem sicut blasphemia. St.-Chrysoss
tome I'a dit de néme en d’rutres lermes : Nullum hocpees
cato deteriits,nam in eo accessio est omnium malorum,et omne
sapplicium. St.-Jéréme a tenu le méme langage, en
soutenant que,ccmparé au blasphéme,tout autre péché
est moins grave.Nikt horribilids blasplemia; omne quippd
peccatum comparatum blasphemie levius est, (St.-Hier. in
Isa. . 16.) Tl est ban d’avertir ici que les blasphémes
qui attaquent les saints et les choses saintes, tels que
les sacrements;y la messe, etc. sont de la méme
espéce que les blasphémes contre Dieu, parce gue,
comme St.-Thomas:nous apprend, de méme que
les honneurs qu'on rend aux saints et aux choses



520 SERMONS.

saintes se rapportent  Dieu, de méine Pinjure faite
aux sainis rejaillit sur la divinité, source de la sain-
teté. Sicut Deus in sanctis suis laudutur, ( Laudate Do-
minum in sanctis ejus. Psalm. 150.) ita et blusphemia in
sanctos in Deum redundat. (St.-Thom. qu. 13. art. 1.
ad 2. ) Et c’est le plus grand péché conire la religion
ajoute-t-il. (Ibid. art. 3.)

V. Ainsi, reprenant les paroles de St.-Jérdme,
nous dirfhs que le blasphéme est plus grave que le
vol, que l'adultére, que ’homicide. Tous les autres
péchés, dit St.-Bernardin , proviennent de fragilité on
d’ignorance, mais le blasphéme est.le produit de la
malice méme. Omnia alia peccata videntur procedere
par[lt'm ex fragilitate , partlm ex ignorantid; sed peccatum
blasphemiee procedit ex progrid malitid. (Cit. serm. 33.)
Car il est né de la mauvaise volonté , et d’une sorte
de haine que nous avons congue coulre Dieu, de
telle sorte que le blasphémateur se rend semblable
aox damnés qui, dit St.-Thomas, ne blasphément
pas avec la bouche, parce qu’ils n’ont point de corps,
wmais i)lasphément avec le cceur, maudissant la jus=-
tice divine qui les punit. Detestutio divine justitie
in eis interior cordis blasphemia. { xxu. qu. art. 4. ) 11
ajoute yw’il est vraisemblable gu’aprés la résurrec-
tion , de méme que les saints dans le ciel ‘loueront
‘Pieu avec la voix , ce sera de méme avec la voix que
les réprcuvés blasphémeront dans 'enfer. Et credi-
bile est quod , post resurrectionem, erit in eis etiam voca-
lis blasphemia , sicut in canctis vocalis laus Dei. Un au-
teur iustruit appelle: le blasphéme langage d’enfer,
parce que c’est le démou gui parle par la bouche des
blasphémateurs, de méme que Dieu parle par la
bouche des saints. Blasphemia est peccatum diaboli-
cum , loguela infernulis ; sicut enim Spiritus sanctus



SERMONS. 501

loguitur per bonos , ita diabolus per blasphemos. { Mansi,
discurs. vit. 2.) Lorsque St.-Pierre , au palais de Cai-
Phe , reniait Jésus~-Christ , en jurant qu’il ne le con-
naissait pas , les Juifs lui dirent que son langage. le
trahissait et le faisait reeonuaitre pour disciple de
Jésus. Vere et tu ex illis 65 ; nam et logquela tua mani-
festum te facit. (-Maith. xxvi. 73.) On peut dire de
méme & lout blasphémateur : Tu viens des régions in-
fernales, et tu es un vrai disciple de Lucifier, car
tu as le méme langage quc les damnés. St.-Antonin
a dit que les darnés, daus Penfer, n’ont pas dauire
occupalion que de blasphémer et maudire Dieu.
Non alind opus in inferno exercent, nisi blasphemare Deum
et maledicers. { Part. 1. tit. 7. cap. 5.) Le texte de I'a-
pocalypse vient a Vappui : Et commanducaverunt linguas
suas pre dolore , et blasphemaverunt Deum cali. ( Apoc.
xvi. 10. 11. ) Enfin , St.-Antonin ajoute que celai qui
a le vice de blasphémer appart‘ien't, dés cette vie, A
ia classe des damués, dont il fait les fonctions. Qui
ergo hog vilio detinetur 5 ostendil se perlinere ad statum
damnatorum, , ex quo exercet artem eorwm. {Ibid.)

V. A la malice du blasphéne, il faut ajouter le scan-
dale que presque tonjours il entraine avec.Ini:le blas-
phéme étant un péché extérieur et qui {rés-souvent
se commet devant d’autres personnes. St.-Paul repre-
nait les Jeits de ce que , par leurs péchés, ils étaient
cause (ue les gentils blasphémaient contre notrg Dieu
et qu'ils tournajent sa loi en dérision. Nomen enim Dei
per tos blasphematur inter Gentes. (Rom. n. 24.) Com-
bien plus coupables sont les chrétiens qui, parlenrs
blasphémes, induisent d’auttes chrétiens a les imiter.,
Mais comment se fait-il, demanderai-je, que, Jdans cer-
taines provinces, on n’enlend point de blasphémateurs
et que s’il'y en a ils sont trés-rares, tandis que , dans



59249 SERMONS,

d’autres provinces, ils sont trés-communs , de sorte
qu’on pourrait leur dire ce que Dieu disait par la bou-
che d'Isaie : Jugiter, 1otd die nomen menm blasphematur,
Sur les places, dans les rues, dans la campagne, de
toutes parls on n’entend que blasphtmes. Dol cela
vient-il? Cela vient de ce que les uns apprennent des
autres, les fils de leur pére, les ouvriers de leurs mai-
tres, les enfants des vieillards. On voit spécialement
des familles dans lesquelles on dirait que le blas-
phéme est héréditaire,et cette belle hérédité estrecueil-
lie avec soin. O malheureux parents qui, au lien d’en-
seigner & vos enfants 4 louer Dieu, ne leur avez appris
qua le maudire ; quel compte vous aurez 4 ren-
dre! Mais, dites-vous ,vousreprenezvos enfants quand
vous les entendez. Oh! qu’elles seront cfficaces les
représentations d’une bouche ol le blasphéme réside.
Ne sentez-vous pas que le mauvais exemple que vous
leur donnez détruit tout I'effet de vos remontrances ?
Par charit¢, ptres de famille, ne blasphémez plus,
ou si cela vous arrive encore que ce ne soit pas devant
vos enfants; et quand vous entendrez gue ces derniers
blasphément, reprenez-les fortement : Contere os ip-
sius , dit St.-Chrysostdme, et manum tuam percussions
sanctifica. { Hom. 1. ad pop. ) Briscz-leur la bouche,
vous sanctifierez voire main. J1y a des péres qui,
si leurs enfans ne font pas sur-le-champ ce qu’ils leur
commandent , les assomment de coups ; mais qu’ils
les entendent hlasphémer , il ne font qu’en rire, ot,
du moins , ils ne disent rien. Saint-Grégoire raconte
( dial. w. cap. 18. ) qu'un enfant de 5 ans, fils d’'un
noble romain, avait 'habitude de tourner en dérision
le saint nom de Dieu ; le pére ne le reprerait pas. Un
jour , enfant assailli par plusieurs hommes noirs,
courut se réfugier dans les bras de son pére; mais



SERMONS. 523

les hommes noirs , qui étaient autant de démons, le

poursuivirent , le tuérent et entrainérent aux en-
fers.

DEUXIEME POINT.
Rigueur avec laquelle Dieu punit le blasphémateur.

V1. V& genti peccatrici | s’écriait Isaie (1. 4.) Blas-
phamaverunt sanctum Israél. Malheur éternel aux blas-
phémateurs , car, tous ceux qui blasphément seront
condamnés. Comdemnati erunt omnes qui blasphema-
verint te. (Tob. xm. 16.) Dieu a dit, par la bouche de
Job : Imitaris linguam blasphemantium ; comlemnabit ls
os tuwm et non ego. (Job. xv. 5. 6.) En condamnant
le blasphémateur, Dien lui dira : Ce n’est pas moi
qui te condamne aux peines de I'enfer , c’est ta pro-
pre bouche , ta bouche qui a os¢ me maudire , moi
et mes saints. Ces malheureux blasphémateurs ! ils
iront continuer de blasphémer dans Uéternité ; ce
sera leur plus graude peine , car les blasphémes eux-
mémes leur rappelleront sans cesse que c’est par
eux qu'ils ont perdn leur salut.

VII. Ce u'est pas seulement dans V'enfer gue les
blasphémateurs sont punis, ils le sont aussi dans
cetle vie. Sous Pancienne loi, ils étaient lapidés par
le peuple. Et qui bigsphemaverit nomen Domini morte
moriaturs lapidibus opprimet eum omnis multitudo. { Levit,
xxiv. 16. ) Sous la loi niuvelle, av temps de Pempe-
reur Justinien, ils étaient pareillement condamnés
a mort ; St.-Lonis, roi de Frauce , leur faisait percer
la langue et marquer le front avec un fer chaud; la
récidive était punie de mort. Un auteur rapporie que
Ia loi civile leur refusait le droit de rendre témoignage
en justice. La constitution de Grégoire XTIV les avait



524 SERMONS.

d’abord exclus des honneurs de la sépulture. Et le
blasphémateur se plaint et se lamente de ce qui lui
arrive. Je prends, dit-il, beaucoup de peire, je me
donne du souci , ef je me veis toujours pauvre,
toujours dans la misére. On dirait quune excom-
munication a été lancée sur ma maison ! — Une
excommunication ? dites -vous ; ef ce sont ces
blasphemes qui sont toujours dans votre bouche , qui
sont cause de votre mal ; ils vous feront toujours
maudire de Dieu que vous outragez sans cesse.

VIII. Oh ! combier d’exemples je pouirrais vous
citer de blasphémaleurs qui ont fait une mauvaise
‘mort ! Le P. Ségnéri ( lom. 1. rag. §.) rapporte que,
dans la Gascoghe, deux hommes qui avaient blas-
phémé par lesang de Jésus-Christ , furent peu de
temps aprés tués dans une rixe , et qué\leurs corps
furent déchirés par les chiens. Un habitant du Mexi-
que , repris pour ses blasphémes , répondit : Je ferai
pire d’ici en avant ; mais, dans la nuit de ce méme
jour , sa langue se trouva fortement adhérente au
palais. Ce malheureux mourut peun apres, désespéré ,
et sans donner aucun signe de repentir. Dresselius
rapporte qu’un homme se livrant & d’horribles blas-
phémes perdit subitement la vue, et qu’en outre,
blasphémant contre St.-Antoine , il sortit de I'image
du saint une flamme active qui le dévora. Sarnelli,
dans son livre contre les blasphtmes, dit qu'a Cons-
tantinople , un homme ayant blasphémé contre Dieu,
entra dans une'rage telle qu’il déchira ses propres
chairs avec ses mains , ce qui lui causa la movt. Tho-
mas de Cantiprenne parle d'un homme, appelé Si-
mon de Tournai, qui, aprés aveir proféré d*horri-
bles Llasphémes, tomba sur le sol avec d’affreuses
convulsions , et mugissant comme une béte féroce.



SERAMONS. 525

Ses yeux se retourndrent dans leur orbite , sa bouche
se tordit, et il expira dans les tourments Je pourrais
citer beaucoup d’autres cas ; mais pour ne point vous
fatiguer , je vais passer & la conclusion de mon dis-
cours. Seulement , je vous dirai gque le livre du pére
Sarnelli vous fournira , si vous voulez le lire, un
grand nombre d’autres faits semblables.

IX. Ditss-moi , blasphémateurs qui m’entendez ,
s’il s’en trouve parmi vous , mes fréres , dites-moi
ce que vous retirez de cette détestable habitude. Elle
ne vous vaut point de plaisir , comme dit le cardinal
Bellarmin ; c’est un péché sans plaisir que le blaspheé-
me. Elle ne vous enrichit pas, car la fortune fuit les
blasphémateurs. Elle ne vous fait point d’hounneur
dans le monde, car lorsque vous blasphémez , vous
faites horreur a ceux qui vous eniendent , méme A
ceux qui ont la méme habitude que vous, et qui tous
vous appellent bouche de damné. Ditez-le moi donc:
pourguoi blasphémez-vous? — C’est une habitude, —
Une habilude ? Mais croyez-vous que cette raison-la
vous servirait d’excuse devant Dieu ? Siun ﬁ&: maltrai-
tait son pere de coups , et qu'ensuite il lui dit : Mon
pere , excusez-10l ; je n’agis que par babitude , pen-
sez-vous que son pére devrait excuser. Vous ne blas-
phémez , dites-vous, que parce que vos fils, votre
femme ,'vos serviteurs vous font mettre en colére ;
eh bien ! ce sont vos fils , vos servitears, votre femme
qui, excitent votre collre , et ¢’est a Dieu et aux saints
que vous vous en prerez. Les saints prient Dieu pour
vous, et, pour les payer, vous blasphémez countre eux !
¢’est le démon qui vous tente, ajoulez-vous ? Si le dé-
mon vous tente, faites ce que fit un homme qui, dans
un cas assez semblable au votre, alla consulter 'abbé
Pémene. Celui-ci lui conseilla de dire , toutes les fois



526 SERMONS.

qu’il se sentirait tenté par le démon, les paroles sui-
vantes : Pourgnoi blasphémerai-je contre Dieu qui
m’a créé , et qui me fait tant de bien? Je veux au
contraire le louer et le bénir sans cesse. Cet homme
suivit ce conseil , et le démon cessa de le tourmenter.
Quand voeus éprouvez quelque mouvement de colére,
ne trouvez-vous rien A dire sans recourir au blas-
phéme ? Ecriez-vous : Maudit soit le péché ! Scigneur,
venez 4 mon aide ! Vicrge sainte , donnez-moi de la
patience. Et si vous avez récllement une longue ha-
bitude du blasphéme, tous les matins, en vous le-
vant, & compter de cc jour, renouvelez la résolution
que vous aurez prise de ne plus blasphémer , et ne
manguez pas d'invoquer la sainte Vierge, pour gu'elle
obtienne pour vous la grace de pouvoir résister aux
tentations.

FIN DES SBERMONS.



SERNONS. Seg

AVIS DE I’AUTEUR (1).

1l se trouvera sans doute des gens qui diront que
ces sermons ne sont pas écrits d’un style assez
¢levé ; mais je I'avoue, jai toujours désiré que les
orateurs sacrés préchassent d'une maniére simple,
et quils fissent retentir sonvent la parole divine
aux oreilles des gens grossiers et peu éclairés
qui se trouvent toujours en grand nombre dawns un
auditoire : c’est le moyen, selon moi, de gagner
plus d’Ames a Dicu, ainsi que je Vai démonfré|dans
unc Lettresur la Mani¢re de Précher. C’est donc & des-
sein que j’ai écrit d’un style bumble et tout-a-fait
dénué d’ornement. D’un autre cété, j’ai en lipten-
tion d’écrire principalement pour les curés des cam-
pagnes et les prédicateurs qui, parcourant le pays,
n'ont guére pour auditeurs que des paysans figno-
rans. Au fond , je crois que chacun de mes| ser-
mons renferme , sur le sujet qui lui sert de texte ,
assez de matitre pour que les prédicateurs , au style
élevé et fleuri, puisscnt en tirer, §'ils le vewlent, des
discours ornés, polis et lumineux. RéussiroLbils

(2) Si quelque personne désire avoir les Sermons pour lks sept
principales féles de la Trds-Sainte-Vierge, je la renverrai a la
seconde partie de mon livre des Gloires de Marie , o j’af beau-
eoup écrit sur ce eujet. La on trouvera des matériaux abondans,
non-seulement pour des Sermons de ce genre , wais encore pour
d'auitres Sermons sur les douleurs de Marie.



528 SERMONS.
mieux que moi, tant pour eux-mémes que pour les
autres. Le temps et I'expérience pourcout le dire. Ipsi

viderint

Loués soient le nom de Jesus notre amour, et celui de
Marie notre esperance.

SERMON

DE LA PASSION DE JESUS-CHRIST.

Hélas ! quels signes funestes frappent mes yeux
daus ce temple. Je vois lair obscurci, autel nu et
sans orgements. J’entends des accents plaintifs. Dieu!
je les comprends, ces signes extérieurs de la douleur
que souffre Téglise de Ta mort de son époux Jésus.
11 est done juste que dans ce jour nds larmes se mé-
fent auk plears de I'église notre mére, et que nous
arrétions nos penséeé’surzla mort de notre Dieu, qui,
aprés une vie dé peine et de fatigue, a vouln mourir
sur un gget infamne , au milieu d’'un océan d’oppro-
bres et de douleurs.

VYenez , Croi{x sa}inte , venez ! montrez-vous a tout
ce peuple. Yous étes ’arche fortunée ot nous trouve-
rons un refuge contre les naufrages du ‘monde ; vous
&tes 1a baguette miraculeuse qui transform les hor-
mes , de monstres d’iniquités en verges fleuries de
vertus ; vous éies le serper:t dairain, dont l'aspect sa-
lutaize garantit les pécheurs du poison de leurs fau-
tes ; vous étes Parbre resplendissant, choisi entre
mille pour soutenir les membres du Rédempteur.
Vous fiites, en un mot, 'antel douloureux sur lequel
le Sauveur du mondé véulut s'immoler pour notre



SLAMOKS. 599

salut : Donnez-moi donc la force nécessaire pour que
je puisse représenter , devant ces dmes fidéles , les
outrages , les souffrances et les angoisses de Jésus-
Christ , lorsqu’attaché A vous il rendit Pesprit.

Toute la vie de Jésus-Christ ful scmée d’ignominie
et de douleur ; mais ce fut dans treis accasions princi-
pales que se montra plus spécialement I'amour qu'il
avail pour nous. Le premier théilre de ses sovffran-
ces ful le Jardin, le second fut le Préloire, Ie Cal-
vaire futle dernier. Dans le jardin de Gethsémaui, ses
douleurs furent cachées ¢.ux yeux des hommes ; Dieu
seul et ses anges le virent. Ce fut 13 que commenga
la passion de notre Rédernpteur.

LE JARDIN, PREMIER YHEATRW DE DOVLEUR.

Aprés avoir , dans la nuit du jeudi, lavé les pieds
A szs disciples, aprés nous avoir laissé son propre corps,
dans le sacrement de P'autel, comme un gage de
son amour pour nous, il arriva vers minuit au jar-
din, o1, se prosternant contreterre, il se mit en
oraison. Li, il fut assailli par la craixte, par le dé-
gout et par la tristesse.

1l commenca par éprouver une grande crainte de
la mort et des peines qu’il devait souftrir. Capit pavere.
Mais comment ? ne #’était-il pas offert volortaire-
ment & ces souffrances ? Oblalus est , quia ipse voluit.
N’avait-il pas désiré ardemment le temps de sa Pas-
sion ? Ne sont-elles pas de lui , ces paroies : Deside.
rium desideravi fioc pascha manducare vobiscum P Et maio-
tenant la mort lui inspire tant de terreur qu’il prie
son pere de Yen délivrer ! Pater mi, si possi-
bile est, transeat d me caliz iste. Ah 'l toujours plein

Xiv. 34



530 SERMONS,

d’amour et voulant le montrer, voulant aussi que les
hommes comprissent & quel degré de tourments et
-de douleurs il allait se dévouer dans sa Passion, il se
montra accablé¢ ct vaincu par la crainte : capit
timere.

Capit tadere. 1l commenca aussi de sentir un grand
dégotit a I'aspect des tourments qu’on lui préparait.
Lorsqu’en éprouve du dégoat , les délices méme sont
a charge. Dans un pareil étas, ol le dégofit dominait,
quelles angoisses ne dut-il point causer A Jésus-
Christ , ’horrible appareil qui se fit voir a son esprit,
de tourments intérieurs et extérieurs, qui devaient si
cruellement remplir le reste de sa vie , déchirer & la
fois son corps et son 4me. Oui, sans doute, il aper-
gut distinctement alors les douleurs, les railleries,
Yopprobre , les traitements infimes , la flagellation ,
les épines , la croix et surtout cette mort ignomi-
nieuse sur un gibet, ol privé de consolation , aban-
donné de Dien- et des hommes , il devait expirer au
milica des souffrauces. Ce fut 12 ce qui lui causa ce
dégott si amer , qu’il fut obligé de demander du se-
cours ct de la'force 4 son pére. Cepit tedere.

La crainte et l¢ dégott ne tardérent pas & produire
une grande mélancolie et une profonde aflliction d’es-
prit. Cepit conlristari et mestus esse. Mais, n’est-ce
point vous , 6 mon Dieu , qui avez donné A vos mar-
tyrs tant de force que , non seulement ils méprisaient
les tourments et la mort , mais qu'ils la recevaient
encore avec joie ? Oh ! sans doute, dans ce moment,
Je Seigneur vit sous ses yeux tousles péchés du mende,
le blasphéme , le sacrilége ; Pimpudicité et toutes
les fautes ol les hommes devaient tomber apres sa
mort. Tous ces péchés lui apparurent comme autant
de monstres cruels qui déchirérent son cceur. Alors,



SERMONS. 531

le Seigneur, dans un ¢tat veisin de l'agonie , dut
s’écrier: C'est done la, & mortels, la récompense que
vous me gardez pour mon amour infini ? Aprés tant
de souffrances que je dois endurer , voir tant de pé-
chés ; aprés tant d’amour, tant d’ingratitude, voila
ce qui m’afflige , ce qui me cause une tristesse mor-
telle,, ce qui me fait suer jusqu'au sang; el factus est
sudor ejus sicut gulte sanguinis decurrentis in ferram.,
Oh mon Jésus!je ne vois dans ce jardin ni les ver-
ges, ni les épines, ni les clous dont vous futes blessé,
et pourtant je vous vois baigné de sang de la téte aux
pieds! Ce furent donc mes péchés qui, comme un
poids immense de tristesse et d’affliction, ont prssé
votre corps, et en ont fait sortir tant de sang? Je fus
donc alors un de vos plus cruels bourreaux? Mais
pourquoi m’entretiendrai-je 4 parler a Jésus, au
moment gt Jésus court 4 ea passion tant désirée.
Voici venir Judas, accompagné d'anc troupe de
Juifs et de scldats, qui viennent pour se saisir de la
personne de Jésus-Christ dans le jardin. Jésus le voit :
et encore tout baigné de samg, et le cosur plein
d’amour pour nous, il se Jéve, et dit aux trois disci-
ples qui sont avec lui:Surgite, eamus ecce qui me
tradet. { Mare. xiv. 32. ) Allons & la rencontre des en-
nemis qui vieonent pour me prendre. Quand il les
eut renconirés, Judas s’avanca, l'embrassa, et le
baisa. Ce baiser était le signal douné par le lraitre.
Le Seigneur le 1ui reprocha. Juda, osculo filium hominis
tradis? (Luc, xxu1. 48.) Se tournant ensuite vers les
Juifs, il leur dit : Quem gquaritis? ils répondirent :
Jésns de Nazareth. Aussitét ils le saisirent bruta-
Jement, et ils le lierent comme un malfaiteur :
Comprehenderunt Jesum et ligaverunt eum. (Jo. xvin. 12.)
Hélas! un Dieu li¢ comine un criminel! 6 roi des



532 SERMONS.

rois, s'écriec St.-Beinard, O rew regum, quid tibi et
vinculis ? Que les liens soient réservés peour les cou-
pables, non pour vous, Seigneur, qui ¢tes I'inno-
cence, vous,le saiml des saints, Infuere , homo, canes
illum trahentes, dit St.-Bonaventure.

Ainsi lié et garrotté, au milieu de cette populace
effrénée, Jésus-Christ fut trainé du jardin & Jérusa-
lem chez le grand préire Caiphe. Et ses disciples on
sont-ils ? 8i du moins ils se trouvaient avee leur
maitre pour le défendre? non, ils 'ont tous aban-
donné. Tunc discipuli ejus , relicto eo, fugerunt (Marc.
xwv. 50.) ,

Jésus entra de muit dans Jérusalem. Au bruit de
tant de gens qui passent, les habitants se réveillent,
ils se mettent aux fenétres, demandent quel est celui
qu'on conduit, et on leur répoud: C'est Jésus de
Nazareth, un menteur et un imposteur.

On le méne en présence du poutife qui Pattend :
le superbe est assis, ct Jésus est devant lui, comme
un criminel, les yeux baissés, le maintien humble et
soumis. Le pontife lui demande queiles sont les
doclrines qu'il enseigne, Jésus répond : Ego palim
locutus sum mundo....ecce hi sciunt gue dizerim ego.
(Jo. xvur. 20. 21.) Cette réponse était juste et me-
surée. Un des bourreaux s'avance avee fureur, et lui
appliquant un rude soufllet, sic respondes pontifici?
lui dit-il. Mais une réponse aussi humble avait-elle
mérité une injure aussi grande en présence de tant
de personnes? Etle pontife, au licu de reprendre
son insolent ministre, se tait et semble par ce si-
lence approuver sa conduite. Si malé locutus sum,
dit Jésus, testimonium perhibe de malo; si autem bené
quid me cadis? (Jo. xvin. 28.)

Ensuite Caiphe conjura le Seigneur de lui avouer,



SERMONS. 533

au nom de Dicar, s'il était véritablement le fils de
Dieu : ddjuro te per Deum vioum, ut dicas mihi si tu ¢s
Christus filius Dei. (Maith. xxvi. 43) En entendant le
le nom sacré de Dieu, le Seigneur réponditla vérité
et dit : Ego sum, je le suis; et vous me verrez un jour
assis 4 la droite de mon pére, ol je viendrai sur les
nuées pour juger le monde. A ces mots, Caiphe, au
lieu de sejeter la face contre terre et d'adorer le fils
de Dieun, s’écrie en déchirant ses vétements, que le
Christ a blasphémé : Nunc audistis blasphemiam; quid
vobis videtur® (Matth. xxvr. 65.) Tous répondirent
qu'il méritait la mort : Reus est mortis. Oui, mon
Sauveur, vouts méritiez la mort, puisque vous aviez
voulu vous charger de la peine de nos péchds.

Alors les boucreaux s’emparérent de lui, et comme
st Ja peine de mort avait é1¢ déja prononcée, ils
commencérent a le maltraiter de paroles et de coups,
ot a lui eracher sur le visage. Tunc ewspuerunt in fuciem
ejus, ot colaphis eum ceciderunl; alii autem palmas in
faciem ejus dederunt. {Matth, vxva 68.) lls se mo-
Jquaient de lui, en Pappelant faux prophéte, lui
couvraient la figure, et puis lni disaient en le frap-
pant : Devine qui t'a frappé : Prophetiza nobis, Christe,
quis te percussit.

Le lendemain, dés que le jour fut venu, on con-
duisit Jésus chez Pilate, pour le aire condamner i
mort; mais Pilate, ne trouvant aucun motif de con~
damnation, déclara que Jésus était innocent : Nihil
intenio cause in hoc homine. (Luc. 2. 23.) Mais comme
les Juifs insistaient, il renvoya Jésus & Hérode, pour
que celui-ci le jugeat. Hérede fut bien aise qu’on
etit amené Jésus devant lui, dans 'espérance de lui
voir faire quelque miracle pareil & ceux dont il avait
eutendu parler plusieurs fuis; en conséqueace, il lui



534 SERNONS.

fit un grand nombre de questions; mais le Seigneur
dédaigna de répondre; le roi le fit alors revétir d’une
robe blanche, comme un iusensé, etil le renvoya a
Pilale, au milieu des huées et des moqueries de ses
courtisans. Sprevit aulem illum Herodes cum exercitu
suoet illudit, indutum veste albd, et remisit ad Pilatum.
(Luc. xxit. 11.) O fils de Dieu, sagesse éternelle,
il ne vous manquait que cet opprobre : étre traité
comme un insensé.

Pilate voyart qu’il ne lui avait servi de rien d'en-
voyer Jésus  Hérode, et ne voulant pas néanmoins
condamner uvn innoceut, imagina de le sauver pai'
un aatre moyen. Il exislait une coutume, suivant
laquelic le peuple, au lemps de Paques, jouissail du
droit d’oblenir la liberté d’un criminel; Pilate de-
manda an peuple s’il voulait la grice de Jésus ou
celle de Barrabas, scélérat convaincu d’homicide ;
mais Ie peuple, excité par les prétres, qui voulaient
la mort de Jésus, répondit par acclamation : Non
hunc, sed Barrabam. { Maith. 27.) Voyons la-dedans
Pimage de ce qui arrive aux hommes dans le monde :
Que voulez-vous? leur a-t-on dit. Qu'aimez-vous
mieux, de Jésus-Christ ou de ce péché que vous allez
commeltre, de cette vengeance qui vous sourit, de
ce plaisir qui vous altend ? Le pécheur tombe dans
ce péché : il répond : Non hunc, sed Barrabam.

Pilate voyant échouer le moyen qn’il avait pris,
de proposer Jésus et Barrabas , pensa qu’en le faisant
battre de verges, il pourrait satisfaive le peuple, et
puissauver Vinnocent : Emendatumergo illum dimittam.
{Luc. xxn1. 15.) Nous avrivons au second théatre des
souffrances de Jésua - Christ. Tunc ergo apprehendit
Pilatus Jesum et flagellavit. {Jo. xix. 1.) Combien le
Seigneur aurait moins souffert , si Pilate, sans com-



SERMONS. 535

passion P'avait condamné au supplice de la Croix !
Tout ne servit qu'a augmenter la fureur des bhour-
reaux , ct accroitre les outrages du Seigneur.

LE PRETOIRE , SECOND THEATRE.

Aussildt que Jésus fut arrivé au Prétoire, les bour-
reaux lui ordonnérent de se dépouiller de ses véte-
ments, ce qw’il fit sans murmure; ensuite il embrassa
la colonue et tendit ses mains pour y étre attaché.
O mon Dieu! voild tes cruelles torlures qui com- -
menceut. Anges du ciel , venez assister 4 ce doulou-
reux spectacle ; et 8’il ne vous est pas permis de sous-
iraire votreroi aux injurieux traitements des hommes,
venez au moins pleurer prés de lui par crmpassion.
Et vous , 4me chréticune , figurez-vous gue vous étes
présente A cetle sanglante exécution de votre Rédemp-
teur bien-aimé. Voyez Jésus daus affliction , les yeux
baissés vers la terre, le front couvert de rougeur.
Mais déjales barbares, armés de verges, se jettent sur
Pinnocent agneau , tels que des chiens enragés. Lun
le frappe sur la poitrine , Vautre surles épaules, ce~
lui-ci sur les bras , celui-ld jusque sur les jambes ;
sa téte sacrée et sa noble figure ne sont pas & Pabri
des coups. Hélas ! Ie sang divin coule de toutes parts,
le sang teint les verges’, les mains des bourreaux, la
colunne et la terre. Leditur , dit St.-Pierre d’Amiens,
toloque flagris corpore laniatur : nunc scapulos, nunc crura
cingunt ; vulnera vulneribus , et plagas plagis recentilus
addunt.

Oh ! cruels ! conire qui vous acharnez-vous ? arré-
tez, arrétez :; cet homme que vous tourmentez est
ianocent et saiut; nous sonunes, nous , les coupa-
bles, & nous sont dus les coups et les tortures. Et
vous , pére déternel ! comment supportez-vous gque



536 SEEMOKS.

votre fils bien-aimé subisse tart d’outrages, sans que
vous le secouriez ? Quel délit a-t-il commis, qui mé-
rite un supplice aussi honteux et aussi cruel ? Propter
scelus populi mei , percussi ewm. Je sais bien que mon
fils est innocent , qu'il est saint et sans tache , mais
puisqu’il sest volontairement offert & satisfaire ma
justice , pour tous les péchés des hommes, je dois
Yabandonner & 1a fureur de ses plus cruels ennemis.
. Barbares ! étes-vous contents ? Non ; ils ne le sont
point ! Aprés 'avoir ainsi déchiré A conps de verges,
les bourreaux ajoutent V'insulte & la cruauté ; on lui
donne le titre de roi. On le fait asseoir sur une pierre,
on jette sur ses épaules un lambean d’étoffe rouge ,
en guise de pourpre royale; un roseau placé dans
sa main lui tient lieu de sceptre; un faiscean d’épines
qui lui couvre la téte , depuis le front jusqu’au cou,
lui sert de couronne, et afin que les épines pénétrent
davantage , ils les battent avec des roseaux. A ccepe-
runt arundinem , ¢t percutiebant caput ejus.

Cela ne les salisfait point encore ; ils se mettent 4
genoux devant lui, en lui disant : Nous te s@Tuons,
roi des Juifs ; puis ils se lévent, en riant, et ils le
frappent sur la figure. Et genuflexi anté eum , illude-
bant ei , dicenles : Ave, rew Judworum : et dabant ei
alapas. ( Matth. xxvir. 29. et Jo. xix. 3.) Approche ,
dme dévote , dans cet homme sujel de raillerie et
d’cutrages , viens reconnaitre ton Seigneur. Il est roi,
mais dans ce moment il est roi de douleur, il est
aussi roi d’amour, puisque ¢'est pour 'amour de toi
qu’il souflre tant. ,

Aprés Pavoir ainsi maltraité , les bourreaux se sai-
sirent de nouvean de sa personne , el tout couvert
qu’il est de sang et de plaies , ils le couduisent devant
Pilate. Celui-ci, le voyant réduita ce triste état, crué



SCRMONS. 839

pouvoir appaiser les Juifs, en le leur faisant voir.
Aussitét , sorlant avec Jésus sur une terrasse, il le
montra au peuple , en disant : Ecce homo. Exivit Pi-
latus fords , et dimit eis : Ecce homo. ( Jo. xix. 4. 5.)
Comme s'il eiit dit: Voici cet homome de qui vous
craigniez qu'il vouliit étre votre roi; le voila réduit A
un état d’otr il est presqu’impossible qu'il sorte ; souf-
frez qu'il aille mourir dans son logis, puisquil ne
lui reste que quelques jours de vie. Le voild ; ce n’est
plus que 'ombre d’un homme ; laissez-le en liberté ;
votre furenr doit étre satisfaite. Mais si vous exigez
que je le cordamne a mort, je vons dis que je ne
puis le faire , parce que je ne trouve aucune raison
de le condamner. Non invenio ¢n eo causam.

Mais , tandis que Pilate , de sa terrasse, monire
Jésas au peuple, le pére éternel , du haut des cieux ,
nous présente son fils chéri , en nous disant aussi :
Ecce homo , voici mon fils. unique , que j’aime autant
que moi-méme ; Hic est filins meus dilectus, in quo
mihi bent complacui. Voild homme, votre Sauveur,
gue je vous avais promis, et que vous attendiez ; le
voila devenu I'’homme des douleurs. Yoyez I'état dé-
plotable auquel il s’est réduit pour 'amour de vous.
Admirez-le, et 'aimez , et si vous n'y &tes portés
par ses propres mérites , soyez touchés au moins
de ses douleurs et des injures qu'il souffre.

La cruauté des ennemis de Jésus s'est-elle calmée &
la voix de Pilate ? non ; les prétres répandus dans la
foule crient aussitdr : Tolle, tolle, crucifige eum. Ce-
pendant Pifate résistait encore , il ne pouvait se ré-
soudre & promoncer la condamnation ; mais on le
menace de 'accuser d’étre ennemi de César. i hunc
dimittis, non es amicus Casaris. (Jo. xix, 12. ) Ce moyen
réussit & ces furieux ; mais avant de prononcer la



538 SERMONS.

sentence fatale, Pilate, se¢ lavant les mains, se déclars
innocent de la mort de cet homme. Innocens ego sum
d sanguine jusli hujus; vos videritis, ( Matth. xxviL 24.)
O injustice inouie ! le juge déclare 'accusé innocent,
et il le condamne 4 mourir !

Misérables Juifs | vous répondites alors : Sanguis
ejus super nos et super filios nostros. (1bid. xxvix 25.) Yous
prononcites vous-mémes le chitiment , il vous a été
infligé. Vos fils portent la peine de ce sang innocent ;
ils 1a porteront jusqu'a la fin du monde.

La sentence est prononcée. Jésus I'accepte sans ré-
sistance , en expiation de nos péchés. Humiliavit se-
meplisum , factus obediens usqué ad mortem , mortem au-
tem crucis. (Ph. 1. 8.)

Lasentenceayantété publiée, onlecouvritde nouveaun
de ses vétements, afin que le peuple le reconniit, pen-
dant qu’on Pabreuvait d’outrages. Ensuite on lni pré-
sente la croix, instrument de son futur supplice;
Jésus Pembrasse et il en charge ses épaules : Et baju-
lans sibi crucem exivit in eam qui dicitur Calvarie locum.
(1x. 17.) Les agents de la justice précédent notre Ré-
dempteur , portant la croix ol il laissera la vie: O
Dieu! ce Messie qui peu de jours aupavarant, le diman-
che des rameaux, avait été f&té, Benedictus qui venit in no-
mine Domini, trawerse maintenant les mémes rues de Jé-
rusalem, chargé de liens, nxaudit de tous, condamné
au supplice des scélérats. La condition de Jésus pen-
dant le trajet était si déplorable, il inspirait t—ant de
compassion, que tous ceux qui le voyaient répandaient
des larmes. Sequebatur illum turba populi et mulierum ,
que plangebant , et lamentabantur eum. (Luc. xxxu1. 25.)
Regardez-le encore , Ames dévotes, amantes de Jésus-
Christ, voyez scs chairs déchirées et le sang qui ruis-
selle sous le faisceau d’épines dont sa téte est chargée ;



SERMONS. 539

eonsidérez Ie Iourd fardean sous lequel il succombe.
Un des bourreaux le tire brutalement au moyzn d'une
corde, et lui, le corps courbé, les genoux chaneelants
chemine avec tant peine qu’a chaque pas il semble
pres de rendre Pesprit. O agneau divin! n’étes-vous
pas encore rassasi¢ de douleurs ? qu’il vous en cotte
cher d’avoir voulu m’apprendre jusqu’ol va la cha-
rité dont vous avez nsé envers moi. Accordez moi done,
- pour que je vous aime, les secours que vous m’avez
mérités par vos souffrances ; donnez-moi ce feu sacré
que vous é&tes venu allumer sur la terre en mourant
peur nous. Rappelez-moi toujours votre mort, afin que
je n’oublie jamais de vous aimer.

Factus est principatus super humerum ejus, (1sa. 9.) La
croix, dit Tertulien, a été le noble instrument avec
lequel Jésus-Christ a gagné tant d'ames ; c’est qu'en
expiant nos péchés par sa mort il nous a rachetés de
I'enfer , et nous a faits siens. Quia peccatu nostra ipse
pertulit in corpore super lignum. (1. Petr. 2.} Ainsi, 0
mon Jésus, sile Pere Eterncl vous a chargé de tous les
péchés des hommes , posuit in eo iniquitatem ommium
nostrim , j’ai moi-méme, avec mes péchés, rendu plus
pesante la croix que vous portites au Calvaire.

O mon trés-doux Sauveur, vous voyez dés-loss tou-
tes les injures que vous deviez recevoir de moi, et mal-
gré cela vous n’avez pas cessé de m’aimer et de me
préparer toutes les miséricordes qu’ensuile.vous m’a-
vez faites. Si je vous ai é1é si cher, moi péchear vil et
ingrat qui vous ai tant offensé , combien ne devez-vous
pas m’étre cher vous-méme 6 mon Dieu, beauté et
bonté infinic! Ah! que n’ai-je toujours pu éviter de
vous causer du chagrin! Je recornais maintenant, 0
mon Jésus, le tort que je vous ai fait; 6 péchés mau-
dits que j'ai commis , c’est par vous que j’ai rempli



b40 SERMONS.

d’amertume le cceur aimant de mon Rédempteur. O
mon Jésus, pardonnez-moi, car jc me repents de vous
avoir méprisé ; mais soyez a Vavenir l'unique objet
de mes affections , je vous aime, 6 aimable infini, de
toutes les forces de mon ceenr, ¢t je ne veux désor-
mais aimer que vous. Pardonnez-moi, Seigneur, ac-
cordez-moi volre amour el je ne vous demanderai
plus rien. Amorem tui solum , vous dirai-je avec St.-
Igaace , cum gratid tud mihi dona, el dives sum satis.

LB CALVAIRE, TROISIEME THEATRE.

Voici J¢sus-Christ arrivé au troisiéme théatre de ses
douleurs , au Calvaire ot doit se terminer sa vie. A
peine le Seigneur y fut-il arrivé que les bourreaux lui
arracheérent les vétements qui couvraient ses mem~
bres déchirés, et ilsle jetérent avec furenr sur la croix.
L’Agneau divin leur présente ses mains et ses pieds,
et il offre au Pere Eternel le grand sacrifice de sa vie
pour notre salut. Lorsqu’une main eut été clouée, les
nerfs se retirérent. 11 fallut avec des cordes attas
chées A P'aulre main ainsi qu'aux pieds , étendre les
membres divins, en les tiraillant jusqu’aux lieux ol les
clous devaient étre plantés,.de sorte que les nerfs et
les veines se rompirent. Manus et pedes cum fune trahs-
bant ad loca clavorum , itd ul nervi et vene cxlenderentur
et rumperentur. Cette circonstance a ¢ié révélée a
Ste.-Brigitte. Ainsi on pouvail compter tous ses os,
comme David l'avait prédit. Foderunt manus meas , et
pedes meos ; dinumeraverunt omnia ossa mea. (Psalm. 21.)

St.-Augustin dit qu’il n’y a pas de mort plus cruelle
que celle de la croix. Pejds nihil fuit in genere mortium.
{Tract. 26. in Jo.) Et St.-Thomas I’explique en disant
ique les pieds et les mains que les clous traversent ,



SERMGNS. ¥
dtant tout composés de nerfs, de muscles et de veines,
sont exitrémeroent sensibles A 1a douleur, douleur que
le poids du corps ne fait que rendre plus vive et ac~
croftre jusqn’a la mort. D'ailleurs les douleurs de Jé-
sus-Christ ont dii surpasser en intensité toutes les
douleurs des hommes , car son corps, parfaitement
conformé , a ddt étre plus vivace et plus sensible aux
douleurs. Ce corps, I'Esprit-Saint I'avait préparé pour
les souffrances : Corpus auiem aptasti mihi. (Hebr. x. 5.)
Il y a plus encore , Jésus-Christ a souffert, dit St.-
Thomas, des douleurs proportionnées A la rigueur de
tous les chatiments que nos péchés méritaient,

O mon 4me, vois ton Seigneur qui est ta vie, sus-
pendu i cette croix. Et erit vita tua quasi pendens ante
te. {Deut. 28.) Vois-le sur ce douloureux gibet ol il
ne peut trouver de repos. Tantdt il se suspend sur les
mains , tantot il s’appuie sur les pieds, mais partout
ou il s"appuie la douleur s’accroit. Il tourne tantét
d’un coté tantdt de Yautre sa téte endolorée. $°il la
penche sur sa poitrine , ses mains surchargées et ti-
rées en avant se déchirent; s’il I'abaisse sur ses épau-
les , les ¢pines s’y enfoncent ; 8°il Pappuie contre la
croix , les épines entrent”plus avant dans la téte
méme, 6 mon Jésus, quelle mort douloureuse est la
votre |

Oh ! mon Rédempteur crucifié , je vous adore sur
ce trone d’ignominie et de peine ; je lis sur cetie
croix une inscription qui me dit que vous &tes roi :
Jdesus Nasarenus , rex J adeorum. Mais sans nous arré-
ter & ce titre , gu’on vous donna par dérision , par ot
montrez - vous que vous n’étes pas roi ? Ah ! ces
mains clouées , cette téle couronmde.d’épines, ces
chairs déchirdes , ce tréne de doulkur ,%ous font re-
connaitre pour rof , mais roi d’amour. J& w’approche



542 SERMOXS.

donc , hnmble et altendri , pour baiser vos pieds sa-
crés ; j’embrasse votre croix , sur laquelle , victime
d’amour, vous avez voulu vous immoler pour moi 3
la justice divine. Factas obediens usqué ad mortem ,
mortem aulem crucis. O heureuse obéissance qui nous
a valu le pardon de nos péchés. Que serait-ce donc
de moi, 4 mon Sauveur , si vous n’aviez payé ma
dette ?

Quand Jésus eut été cloué sur la croix, la croix
fut ¢levée perpendicnlairement. St.-Frangois de Paule,
& 1'aspect de Jésus crucifié, ne pouvait se lasser de
louer I'amour de ce Dien, ni de s’écrier : O charité,
O charité, 6 charité ! Encore une fois , Ame dévote ,
contemple ton Sauveur suspendu A trois clous, pe-
sant de tout son poids sur les plaies de ses mains et
de ses pieds , ne trouvant de repos dans aucune po-
sition.

Enfin, le roi du ciel touche a sa derniére heure.
Demandons-lui avec le prophéte : Quid sunt plage iste
in medio manuum tuarum? (Zachar. xu. 6.) Oh! dites-
moi, mon Jésus, quelles plaies sont celles que vous
avez au milieu des mains ? Sunt monumenta charitatis,
pretia redemptionis , répond I’abbé Rupert ; ce sont les
signes de Famour véhément que j’ai pour vous ; c’est
le prix pour lequel je vous ai délivré des mains de vos
ennemis et de la mort éternelle. Aimez donc , 4mes
fideles , aimez le Dieu qui vous a tant aimés, etsija-
mais vous doutez de son amour , dit St.-Thomas de
Villeneuve, regardez cette croix, ces douleurs et cette
mort cruelle qu’il a souffertes pour vous, témoigna-
ges peu équivoques de son amour. Testis cruz , testes
dolores, teslis amara mors , quam pro te sustinuit. (Cons.
m.) La croix, ajoute St.-Bernard , chaque plaie de



SERMONS, 5§55

Jésus-Christ , nous crient que Jésus nous aimg avec
le plus tendre amour. Clamat cruz, clamat tilnus,
quod ipse veré dilexit.

Quand il fut sur la croix , Jésus désira tronver des
consolations, et il n’en eut point. Et sustinui gri con-
solaretur, el non inveni. (Psalm. pxvir. 11.) Il n’eijtendit
autour de lui que des railleries améres ou de$ blas~
phémes. Les bourreaux lui disaient : 8¢ filius Dei es ,
descende de cruce. ( Matth. xxvit. 40.) Vah qui destruis
templum Dei , saloum fac temetipsum. { Marc. xiv. 30.)
Alios salvos fecit, semetipsum non potest salvum |facere,
( Matth. xxvir. 42.) O mon Dieu ! pourquoi souffrez-
vousqu'onafllige, par ces grossiers sarcasmeé,ole mal-
heureux condamné qui se meurt ?

Et, pendant ce temps, que fait Jésus. Peut-8tre va-
t-il prier son pére de les punir. Non, il le conjure de
de leur pardonner. Pater, dimitle illis, non enim sciunt
© quod faciunt. ( Luc. xxur. 34. ) Oui, dit St.-THomas,
ce fut afin de montrer I'immensité de son amour pour
les hommes , que le Rédempteur demanda le pardon
pour ceux-lA méme qui l'avaient crucifié. 4d oftenden-
dam ahundantiam sue charitatis, veniam persecatoripus pos-
tulavit. (3. p. qu. 49a. 4. ad. 1. ) 1l le demanda et il
Pobtint ; car, lorsqu’ils le virent miort, ils se | repen-
tirent de leur péché. Revertebantur percutientes| pectora
sua.

O mon cher Sauveur! me voici & vo3 pieds. Jai
¢t¢ un de vos plus ingrats persécuteurs; priez pour
moi votre pére qu’il me pardonne. Il est vrai |que les
Juifs en vous crucifiant, ne savaient pas c¢ qu’ils
faisaient, tandis que je savais, moi, qu’en pechant,
joffensais un Dieu crucifié et mort pour mgi. Mais



844 EEKMONS.

votre sang et votre mort m’ont acquis la miséricorde
divine ; puis-je douter encore du pardon ?

La mére désolée était au pied de la croix, avec
quelques femmes dévotes. Stabant auiem juxtd crucem
Jesu, mater ejus, etc. (Jo. xix. 25.) O mon Dieu, qui
n’aurait compassion d’une meére auprés de son fils
mourant? Marie, sous la croix, contemplant les
douleurs de son fils bien-aimé, désirait avec ardeur
pouvoir le soulager, mais elle vit que sa présence
accroissait les tourments de son fils, et ce fut-1a le
martyre gui fit de Marie la reine des martyrs.

Jésus se voyant donc abandonné de tous, se lourna
vers son pére, et il lui demanda du secours ; mais
le pére, le voyant chargé de tous nos péchés, qu’il
ne pouvait expier en satisfaisant Péternelle jastice,
que par sa mort douloureuse, le pére I'abandonna
aussi, et cefut alors que Jésus s’écria & haute voix :
Deus meas, Deus meus, at guid dereliguistime? ( Matth.
xxvit. 46.) Mon Dieu! mon Dieu! pourquoi m’avez-
vous abandonné?

Mais déja le Sauveur tonche au dernier moment.
Chrétien, Jevez les veux sur la croix; voyez ce bean
visage qui se couvre de paleur, ces yeux qui s’obs-
curcissent, ce corps saoré qui s’affaisse et s'aban-
donne & la mort. Avant d’expirer, Jésus-Christ dit
ces mots : Consummatwin est, tout est accompli; c’est
commesi, tourné vers nous; il nous et dit : Hommes,
homes , aimer-moi, carje ne puis faire davantage
pour me faire aimer de vous. Voyez quelle vie jai
menée pendant trante-trois ans, voyez comme je la
termine, couvert d’opprobre, de coups, de blessures ,
de plaies sur tout mon corps. Que faut-il encore?



SERMONS. 545

gue je meure pour Pamour de vous? Eh bien! oui :
je veux mourir. Viens, mort; je le permets, frappe-
moi, prends ma vie, afin que mes brebis vivent.
Et clamans vooe magné Jesus, ait : Paler, in manus tuas
commendo spiritum meum. (Luc. xxv. 46.) Mon ' pére,
je meurs pour la gloire et pour le salat des hommes;
je te recommande mon esprit. Mais déja il se meurt.
Venez, arges du ciel, venez assister a 1a mort de votre
Dieu; et vous, mére afllizgée, rapprochez-vous un
peu de la croix; veyez votre fils qui expire.

Et vous, chrétiens, contemplez son agonie, ces
yeux éteints, cette face décolorée, un coeur qui bat 4
peine, V'esprit va se séparer du corps. Mais le ciel
s’obscurcit, la terre tremble, les tombeaux s’entr’ou-
vent. Que veulent dire ces signes effrayants? ils
annoncent la mort du Rédempteur. Et clamans voce
magad, ait : Paler in manus tuas commendo spiritam
mewm , et hoc dicens expiravit. { Luc. 23.)

Tous ceux qui étaient chargés de le garder, l’ayant
vu rendre le dernier soupir, et remarguant qu’il ne
faisait plus aucun mouvement, dirent : 11 est mort!
il est mort! Ces mots répétés par toutes les bouches,
ftapperent Voreille de Marie, et de son cdté clle
s’écria : Mon fils est mort!?

11 est mort! O Dieu! qui est mort ? Le roidu ciel,
le créateur du monde, un Dieu a voulu mourir....
pour qui? pour nous, pauvres pécheurs.

35



546 SEBMONS.

ACTE DE DOULEUR EN DECOUVBANT L'IMAGE DU CRUCIFIX .

Venez pécheurs, voici Jésus-Christ qui tient ses
bras ouverts pour vous recevoir.

Que craignez-vous? qu’il ne vous pardonne pas,
celui qui est mort pour pouvoir vous pardonner.

Vous craignez que le pardon vous soit refusé? pour-
quoi manqueriez-vous de confiance dans la pénitence
gue vous avez encourue, si elle est accomplie ? Soyez
sans inquiétude, ne voyez-vous pas que cette péni-
tence c’est Jésus- Christ qui 1’a faite pour vous sur
cette croix ? Repentez-vous de cceur de I'avoir offensé ;
cela suffit.

Regardez de toutes parls; cherchez qui vous ait
aimés plus que n’a fait Jésus-Christ? Allons relevez-
vous , dmes chrétiennes. Aimez-le, puisqu’il est mort
pour que vous 'aimiez. Dites-lui, Seigneur, gui vou-
drais-je aimer, si je n’aimais le Dien qui est mort
pour moi.

O la plus tendr> des méres! par la douleur que
vous avez ressentie en voyant mourir votre fils, de-
mandez pour moi la sainte persévérance, et un véri-
table amour pour Jésus-Christ,

NOTE DES SERMONS CONTENUS DANS CET OUVRAGE, ET LES
PLUS PROPBES A BTRE PRECHES DANS LES MISSIONS.

1. De limportance du salut. Sermon 12
Ou bien, De la miséricorde de Dieu. 32
1N. Du péché mortel. 6

I11. Des mauraises habitudes. 20



RERNONS. 5k

Ou tien, Du scandale. : Sermen, 93
YV. Illusion des pécheurs. 14
V. Duscrilége qui se commet, en omeitant

de dire tous ses péchés , dans la confession. 18
V1. De lu mort pratique. nh
YII. Da jugemeni universel. i
VIIL. De Cenfer. 10
Ou bien , De Uéternité de Uenfer. 50
1X. De la confiance en Marie.
X. De la récidive. A 21
Ou bien, Des mautaises otcasions. 22
Ou bien , Du respect humain. 37
Ou bien , Des mauvaises compagnies. 42

Sur lec Sermon X Dc¢ la Récidive,, on a colé comme
pouvant 5’y réunir plusieurs autres Sermons, et 'ona
cru d’autant plus devoir le faire que, s'agissant du der-
nier Sermon de la Mission, dans lequel on recom-
mande an peuple la persévérance, c'est 12 qu'il con-
vient de parler du péril que courent ceux qui, aprés
la Mission, retombent dans le péché; et il est boun de
laisser 8'il se peut, des souvenirs qui préservent d’'une
rechute. Les principaux moyens a indiquer sont les
suivans : Fuir les occasions et les mauvaises compa -~
gnies, ne pas tenir compte du respect humain; fré-
quenter les Sacrements, prier souvent, recourir 3
Diea duans les tentations et lui demander tous les
jours la grace de persévérer.

On a mis au N°. IX le Sermon de Marie, Sermon
qu’il ne faut jamais négliger, parce qu’il produit plus
de fruit que beancoup d’autres. Je sais, par expérience,
que des pécheurs que tous les autres Sermons avaient
laissés dans ’endurcissement, se sont convertis au
Sermon de la Vierge. Ce Sermon au surplus ne doit



548 SERMONS.

point paraitre chose étrangére aux Missions. Le P.
Léonird de Port-Maurice n’a jamais omis le Ser-
mon de Marie dans ses Missions diverses. Le P.
Séguéry Junior faisait de méme; et dans notre con-
grégation du Trés-Saint Rédempteur, on mne ou-
blie dans aucune Mission. Je sais encore que d’au-
tres Missionnaires commencent a suivre la méme
marche. Il est certain que I'dme qui est pénétrée de
vérituble dévotion pour la Vierge, et qui lui demande
souvent son intercession , obtiendra la grice de la
persévérance; car Marie a parmi ses titres celui de
Mere de la persévérance.

Si la Mission devait se prolonger quelques jours,
il ne faudrait pas négliger le Sermon De la Pri¢re,
Serm. 26 et Serm. 37. Je dirai ici que ce Sermon
de la Pritre me sembie trés-essentiel; car ceux qui
ont suivi la Mission, ne pourront certainement per-
sévérer qu'aatant qu'ils se recommanderont 4 Diey
constarnment. Si le temps manquait pour faire ce
Sermon en particulier , le Prédicateur devrait 'in-
sérer , au moins en partie, dans quelque autre Ser-
mon de saMission, ou bien parler de la pricre dans
les exercices spirituels , et exhorter fréquemment ses
auditeurs & se recommander 4 Jésus et a Marie, car
pouar obteniz les graces divines, il n’y a pas d’autre
moyen que la priére, surtout ’il s'agit de la persé-
vérance, ainsi que nous Penseigne St.~-Augustin,

Si la Mission devait lirer encore beaucoup plus
en longueur, soit dans quelque ville, soit dans une
contrée populeuse, il y a dautres Sermons qui ne
seraient pas moins propres a la Mission que les pre-
miers ; tels sont le Serm. I1L : Des moyens nécessai-
res au salut; le Ve, De la siience des Saints ¢t de la



SERMOXS. 549

folis des pécheurs ; le VIII, Des remords du damnmé;
le XIIT*, De la vie malheureusedes pécheurs; le XVe, Du
nombre des péchés; le XVI® Du Paradis; le XXIVe, Du
priz du temps ; le XXXIII°, Lamort est certaine et in-
cert;zinej le XXXV°, De la vanitédu monde ; le XXX VIIIe,
D¢ la mort du pecheur ; le XLI°, De Labus de la miséri-
corde 5 le XLIII°, Tout finit et finit promptement; le
XLVIY, Des mauvaises pensées 5 Yes Le, LI° et LII*, De
D,e(l’Elernité, De Uimpénitence et Des angoisses de la
mort.

Avant de faire le dernier Sermor de la Bénédic-
tien, c’est assez 'usage, dans beaucoup de congréga-
tions de Missionnaires , de faire, au lieu de Sermon,
des méditations sur la Passion de J.-C. Cette mé-
thode m’a toujours semblé trés-utile pour obticnir
la persévérance de la part des auditeurs. Celui qui
ne quitte le péché que par la crainte des chatiments,
ne verra pas plus tt la Mission finie que, perdant
de vue les choses dont il s’effrayait, il retombera
dans ses anciennes erreurs. Celui qui demeure lié
4 Dieu par amour persévérera facilement dans la
bonne voie. Aimst, durant ces deux ou trois jours,
le prédicateur de la Mission fera une demi-heure
d’instruction sur Poraison mentale afin d’en rendre
la pratique aisée; il fera faire aassi les divers actes
d’avant et d’aprés la Communion. Ensuite on pourra
faire Poraison mecntale en considérant les mysiéres
de la Passion et en mélant & ses méditations quel-
ques expressions de repentir , d’amour, de regret et
de saintes résolutions pour I'avenir. Les Missionnai-
res recommanderont ensuite au Curé de la paroisse
de faire faire tous les jours au peuple 'oraison men-
fale en commun.



550 SEAMOXS.

NOTS DES SERMONS CONTENUS DANS CET OUVRAGE RT
POUVANT SERVIBR AUX EXEARCICES SPIRITUELS.

I. De la véritable Sagesse. Sermon. 1
II. Du prix du temps. : 24
111, Abus de la miséricorde divine. i
IV. Des angoisses de la mort. 52
V. Du jugrment particulier. 37
VI. Des peines de I’enfer. 48
VII. Dela confiance en Marie. 7
VIII. De Yamouwr de I.-C. pour

nous, et de I'obligation de l'aimer., 4




PROTESTATION DE L’AUTEUR.

En exécution des divers décrets d’Urbain VIII,
publiés en 1625, 1631 et 1634 , je proteste que je
n’entends nullement qu’on ajoute plus de confiance
aux divers faits rapportés dans cet ouvrage, qu’il ne
convient d’en donner aux seuls témoignages humains ;
me soumettant pour le tout au jugement du Saint-
Siége Apostolique Romain , duquel je me glpriﬁe

d’étre en tout le trés-obéissant fils ;

Arpronse-Manie b LIGUORT ,
Evéque de Ste.- Agathe de’ Goti.

FIS DV TOME QUATORZIEME.



LA RARAN - TR T SRR AR WS N VAR S aaay

TABLE

DES MATIERES.

page.
Préface. 1
But de U'ouvrage. 5
SERMON L.
Pour le premier dimanche de 1’Avent.
Sur le jugement dernier. 19
Premier Point. Comparution des justes et des pé-
cheurs dans la vallée de Josaphat. 20
Deuxiéme Point. Examenr de conscience. 22
Troisiéme Point. Sentence prononcée sur les élus et
sur les réprouvés., 25
SERMON IK.
Pour le second dinranche de ’Avent.
De lutilité des souffrances. 26
Premier Point. Co.nbien les tribulations nous sont
utiles, 27
Deuxiéme Point, Comment nous devons nous com-
porter dans les tribulations. 33
SERMON III.
Pour le troisidme dimanche de ’Avent.
Des moyens nécessaires au salut, 37
Premier moyen. Défance de nous-mémes. Ib.
Deuzxitme moyen, Confiance en Dieu. 40
Troisiéme moyen. De la résistance aux tentations. 42



556 TABLE

page.

SERMON IV.
Pour le quatriéme dimanche de Avent.

Sur Uamour que nous pozrte‘./é{m.f: Christ, et sur Lo-
bligation o nous sommes de Paimer.

Premier Point. Combien est grand Uamour que nous
a témoigne Jésus-Christ,

Deuxi¢me Point. Combien nous sommes obligés

+ d’aimer Jésus-Christ.

SERMON V.
Pour le dimanche dans V'octave de Noél.

En quoi consiste la vraie sagesse.
Premier Point. Les pécheurs sant les vrais insensés.
Deuxitme Point. Les saints sont les vrais sages.

SERMON VL
Pour le premier dimanche aprés ’Epiphanie.

De la malice du péché mortel.

Premier Point. Le pécké mortel est un grand mé-
pris que Uon'a pour Dieu.

Deuxi¢me Point. Le pécké mortal est un grand dé-
plaisir que Uop cause & Dieu,

SERMON VII.
“Pour le second dimanche aprés VEpiphanie.

De la confiance que nons devorns avoir en la mére de
Dieu, qaand nous avons recours 4 elle. (s
Premier Poini. Combien est puissante l'intercession
de Marie pour nous foire obtenir de Diew fes grd-
ces que noudlesirons.,
“Peuxidéme Point. €onbitn grande est lo Bomté de’
© Mdste: poir nouy seconrir dans tous nox besots.

44

1b.

19

52
53
58

61

62

69



DES MATIERES. 559
page.
SERMON VIII.

Pour le troisiéme dimanche aprés I'Epiphanie.

Remords des damnés. 80
Premier Remords. Combien peu de chose il avait &
Jaire pour se sauver. 81
Deuxiéme Remords. Pour combicrn pen de chose il
s’est damné. 83
Troisiéine Remords. Le grand bien qu’il a perdu
par sa faute. 85

SERMON IX.

Pour le quatriéme dimanche aprés PEpiphanie.
Dangers du salut éternel. 87
Proposition unique.

Combier sont grand.;' les dangers de notre salut éter-
nel; mayens de nous en présérver. : Ib.

SERMON X.

Pour le cinquieéme dimanche aprés I’Epiphanie.
Peines de Uenfer. 94

Proposition du sermon.
SERMON XI.
Pour le sixiéme dimanche apreés 'Epiphanie.

Sur la mort des justes. 103
Premier Point. Za mort nous délivre des miséres de
cette vie , et des assauts de notre ennemd. 104
Deuxi¢me Point. La mort nous délivre des péchés
actuels. 109
Troisiéme Poitlt. La mort nous délivre du danger
de tomber en enfer et nous ouvre les portes du
paradis.’ 111



558 TABLE

page.
SERMON XII.
Pour le dimanche de la Septuagésime.
De Uimportance du salut éternel, 118

Premier Poinl. Tout est perdu , si I'dme est perdue. 119
Decuxiéme Poiat. L’dme une fois perdue , elle est
perdue pour toujours. 124

SERMON XIIL
Pour le dimanche de la Sexagésime.
Fie malheureuse du pécheur, et vie heureuse de
celui qui aime Dieus 126
Premier Point. Existence malkeureuse gue ménent
les pécheurs. 127

Deuxiéme Point. Fie heurcuse que ménent ceux qui
aiment Dieu. 134

SERMON XIV.

Pour le dimanche de la Quinquagésime.
Erreurs du pécheur. 136

SERMON XV.
Pour le premier dimanche de Caréme.
Sur le nombre des péchés 144
SERMON XVI.
Pour le deuxiéme dimanche de Caréme.

Sur le paradis. 153
SERMON XVIL

Pour e lroisiéme dimanche de Caréme.

Du danger de céler des péchés dans la confession. 180
SERMON XVIIL
Pour le quatriéme dimanche de Caréme.

De la tendre compassion de Jésus-Christ , pour les
pécheurs. 169



DES MATIERES. 559

page.
SERMON XIX.

Pour le dimanche de la Passion.

Combien Détat de tiédear est dangereur pour notre

" dme. 177
SERMON XX.
Pour le dimanche des Rameaux.
De Phabitude du péché. 186

Premier Point. L’Zabitude du péché aveugle Vesprit. 187
Deuxiéme Point. L’kabitude du péché endurcit le

caeur, - 189
Troisiéine Point. L’habitude du péché affaiblit nos
Jorces, 192

SERMON XXI.
Pour le dimanche de Piques.

Du malheureux état de rechute. 195
SERMON XXIIL.
Pour le premier dimanche aprés Pagues. -

De la fuite des occasions du péché. 204
SERMON XXIII.
Pour le second dimanche aprés Paques.

Du scandale. 211

Premier Point. Combien le scandale déplaft & Dieu. 212

Deuxiéme Point. Du chdtiment sévére que Dieu ré-
serve & auteur du scandale. 216

SERMON XXIV.
Pour le troisiéme dimanche apres Paques.
Le prix du temps. 221
SERMON XXYV.
Pour le quatri¢me dimanche aprés Paques.

De Uobéissance & son confesseur. 231



560 TABLE

paho.
Premier Point. Quelle assurance de salut posséde
celui qui obéit a son confesseur. 232
Deuni¢me Point. En quel danger de damnation est
celui qui n’obéit pas a son confesseur. 238
SERMON XXVI.

Pour le cinquieéme dimanche aprés Paques.
Condition de la priére. 241
Prewmier Point. Z faut prier avec humilite, 242
Deuxiéme Point. Il fau! prier avec confiance. 243

Troisiéme Point. I/ faut prier avec persévérance. 247
SERMON XXVII,

Pour le sixi¢me dimanche aprés Paques ou le dimanche -
dans ’octave de I’Ascension.

Dy respect humain. 251

Premier Point. De limportance de ne pas tenir
compte des motifs de respect humcin. 252

Deuxi¢me Poipt. Des moyens de vaincre le respect
humain. 258

SERMON XXVIIIL.
Pour le dimanche de la Pentecote.

De la conformité a la volonté de Dieu. 260
Premier Point. Toute Loeuvre de notre sanctifica-
“tion consiste & nous comformer & la volonté de
Dieu. . 261
Deuxiéme Point. Comment et en quelle chose nous
devons pratiquer la conformité & la volonté de
Dieu. 204

SERMON XXIX.
Pour le dimanche de la Sainte-Trinité.

De Uamour des trois personnes divines envers
Lhomme. 270



DES MATIBRES. 561

page.
Premier Point. L'amour que nous a porté le pére
éternel er nous créant. 271
Deuxit¢me Point. L'amour que nrous a porté le Fils
de Dieu dans notre rédemption. 273
Troisi¢me Point. L’amour que nous a porté UFEs.
prit-saint dans notre sanctification. 277

SERMON XXX.

Pour le premier dimanche aprés la Pentecote.

De la charité envers le piochain. 280
Premier Point. Comment rnous devors pratiquer en
pensées la charité envers le prochain. 281
Deuxi¢me Point. De la char:té en paroles envers le
prochain. 283
Troisi¢éme Point. De la charité qui doit diriger nos
actions envers le prochain. 288

SERMON XXXI.

Pour le deuxiéme dimanche aprés la Pentecéte.

De la sainte commurion. 292

Premier Point. De lamour extréme que Jésus-
Christ a montré pour nous en se donnant é& nous
dans ce Sacrement. 293

Deuxiéme Point. Ce que nous devons faire en rece-
vant la communion, pour en retirer le plus grand
Jruit. 298

SERMON XXXII.

Pour le troisiéime dimfianche aprds la Pentecote,

De la miséricorde de Dieu envers les pécheurs. 301

Premier Point. De la miséricorde que Dieu monire
auz pécheurs, en les appelant & faire pénitence. 3802

Deuxiéme Point. ...Er attendant le péckeur afin qu’il

se convertisse. 305
Troisieme Point.....En accueillant le pécheur qui se
repent. 308

X1y, 36



56a T4BLE

page.
SERMON XXXIII.

Pour le quatriéme dimanche aprés la Pentecote.

La mort est certaine et incertaine. 310
Premier Point. Il est certuin que nous devons mourir, 311
Deuxiéme Point. L’époque de la mort est incertaine. 316

SERMON XXXIV,

Pour le cinquiéme dimanche aprés la Pentecote.

Contre la colére. 320

Premier Poiat. La colére non réprimée cause la
ruine de ’dme. 321

Deuxitme Point. Maniére de réprimer la colére
quand elle se marnifeste, 325

SERMON XXXYV.

Pour le sixiéme dimanche aprés la Pentecdle,

De lq vanité du monde, 332
SERMON XXXVIL

Pour ie septiéme dimanche aprés la Pentecote.

De Péducation des enfants. 341

Premier Point. Combien est importante U'éducation
des enfants. 342

Deuxiéme Point. Ce que les parerts dowent Saire
pour les bien élever. 345

:SERMON XXXVIL
" Pour le huitiéme dimanche aprés la Pentecole.

Du jugement particuliers 3§ ﬁ
Premier Point. De Idme se présentant pour étre
Jugée. 855

Deuxieme Point. Terreur de U’dme quand elle est

« €xaminée. . 357
Troisieme Point. ﬁerreur de I'dme condamnée. ' 362



DES MATIEBES. 563
pﬂg(‘. .
SERMON XXXVillL

Pour le neuviéme dimanche aprés la Pentecote.

De la mort du pécheur. .. 364
Premier Points Le pécheur. mourant tourmenté par .
sa con.s'czence. Ib.

ADeux:éme Poinl. Le pécheur assailli par le demon 367
Troisiéme Point. Le pecheur asspilli par- la cramte;
de la mort éternelle. 369

SERMON XXXIX.

Pour, le dixiéme dimanche aprés la Pentecite.

De la priére. 373
Premier Point. De Uefficacité de lc: priére. 374
Deuxiéme Point. De ld nécessité de’ la priére. 377
SERMON XL. a
Pour le onziéme dimanche aprés la Penteeote.
Des conversations et des paroles libres. 382
Premier Point. Celui dont le (angage ~cst -9bscene-,
Jacit beaucoup de mal & ceuxr qui entendent. 1b.
Deuxiéme Point. I/ se fait beaucoup de tort a lui-
méme. 386
SERMON XLI

Pour le douzi¢me dim,_@pqhé apreés la Pentecote,
Abus de la miséricorde di;u'ne. l | 390
"SERMON XLIL
Pour le treizi¢me dimanche aprés la Penlecote.
:Da besoin d’éviter les mauvaises compagnics. 399

. SERMON XLIIL )
Pour le quatorziéme dimanche aprés la Penlecdte.

Tout finit et finit: promptenent. 407
Premier Poinl. Tout finit. 408
Deuxi¢me Point. Tout finit promptements | >tuidi- 411



564 TABLE

page.
SERMON XLiIV.

Pour le quinziéme dimanche aprés la Pentecéte.

De la mort pratique, 416
Premier Point. Ce qui se passe durant la maladie. 417
Deuxiéme Point. .... du moment d’administrer les
Sacrements. 422
Troisiéme Poinl. ... 4u momentde la mort. 426

SERMON XLYV.

Pour le seizitme dimanche aprés la Pentecote.

De Vimpudicité. 430
Premier Point. Erreur de.ceux qui disent que le pe-
ché de la chair n’est qu'un petit mal. 1b.

Deuxiéme Point...... Que Dieu compatit & ce péché. 437
SERMON XLVL
Pour le dix-septidme dimanche aprés la Pentecéte. -

De P'amour de Uhomme pour Dieu. 441

Premier Point. Combien nous devons chérir le pre-
cepte d’aimer Diew de tout notre coeur. 442

Deuxie¢me Point. Ce que nous devons faire pour ai-
mer Dieu de tout notre cocur. 445

SERMON XLVIL.
Pour le dix-huitiéme dimanche aprés la Pentecéte.

Des manvaises pensées, 452
Premier Point. En guel cas les mauvaises pensces
sont un peché. 453
Deuxiéme Point. Péril. auguel on s’expose en les
acruetllant. 457
Troisi¢me Point. Quels remédes on doit employer, 459



DES MATIERES. 565
page.

SERMON XLVIII.
Pour le dix-neuvieéme dimanche aprés la Pentecéte.
Du supplice de la privation de Dieu dans Uenfer. 463
SERMON XLIX.

Pour le vingtiéme dimanche aprés la Pentecéte.

De la passion dominante. 472
SERMON L.

- Pour le vingt-uniéme dimanche aprés la Pentecote.

De Uéternité de Uenfer. 482
SERMON LI

Pour le vingt-deuxiéme dimznche aprés la Pentecote.

Angoisses et tourments des moribonds. 492
Premier Point. Je pouvais me sanctifier et je ne Uai
point fait. 493
Deuxiéme Point. Que rn’aije encore le temps de ré-
parer le mal ; hélas ! le temps est passé. 497
Troisi¢éme Point. Que ne puis-je au moins le faire
dans le peu d’instants qui me restent ! Il n’est plus
temps de remédier a rien. 499

SERMON LII.

Pour le viogt-troisitme dimanche aprés la Pentecéte.

De Uimpéniterice. 503
Premier Poinl. Péril de celui qui vit dans le péché
et qui néglige de se convertir. 504

Deuxiéme Point. Moyens & employer par celui qui
veut se sauver, 513



566 TABLE DES MATIERES,
page.
SERMON LIII
Pour le vingt-quatri¢me dimanche aprés la Pentecéte.

Du blasphéme. 516
Premier Point. Gravité du péché de blasphéme. Ib.
Deuxiéme Point. Rigueur avec laquelle Dieu punit

ce péché. 523
Avertissement de Uauteur sur le genre de ses ser-

mons, 827
Sermon de la passion de Jésus-Christ, 528
Acte de douleur & la suite, 546
Note des sermons propres aux missions. 1b.
Note des sermons propres aux exerciges spurituels. 550
Protestation ou déclaration de ¢’ auteur. 551
Table des matiéres. 553

FIN DE LA TABLE,

4

Y

"Au uany, raiussie o2 BELON ex Cie -— 1835



