
A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothèque avant d’être numérisé avec
précaution par Google dans le cadre d’un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l’ensemble du patrimoine littéraire mondial en
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient à présent au domaine public. L’expression
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’un pays à l’autre. Les livres libres de droit sont
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir
du long chemin parcouru par l’ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

Consignes d’utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre
ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine.
Il s’agit toutefois d’un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des
contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers à des fins commercialesNous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l’usage des particuliers.
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder à des requêtes automatiséesN’envoyez aucune requête automatisée quelle qu’elle soit au système Google. Si vous effectuez
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer
d’importantes quantités de texte, n’hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l’utilisation des
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.

+ Ne pas supprimer l’attributionLe filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet
et leur permettre d’accéder à davantage de documents par l’intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en
aucun cas.

+ Rester dans la légalitéQuelle que soit l’utilisation que vous comptez faire des fichiers, n’oubliez pas qu’il est de votre responsabilité de
veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu’il en va de même dans
les autres pays. La durée légale des droits d’auteur d’un livre varie d’un pays à l’autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier
les ouvrages dont l’utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l’est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur Google
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous
vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut être sévère.

À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l’accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frano̧ais, Google souhaite
contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l’adressehttp://books.google.com

1

https://books.google.be/books?id=4pQq-Q0HnXQC&hl=fr


I -

 

m

m

 



V-"I9fI'D

HARVARDUNIVERSITYLIBRARY

 

FROMTUBLIBRARYOF COUNTPAULRIANT

MEMBEROFTHB

INSTITUTEOFFRANCE

HISTORIANOFTHE

LATINEAST

GIFTOF.JOHNHARVEYTREAT

OFLAWRENCE



 

!3V<*.

 

 

 



-s



OEUVRES

B. HENRI SUSO.

''



PROPRIÉTÉ.

Pulssv, — Tvpographie Arbieu.



'

ŒUVRES

B. HENRI SUSO,

DE L'ORDRE DES FRÈRES PRÊCHEURS,

TRADUITES ET PUBLIEES

PAR M. E. CARTIER.

 

PARIS,

SAGNIER ET BRAY, LIBRAIRES,

ROE DES SAINTS-FÉRUS, CC,

1852.

'



C, 7 8-7* é

^rd

Harvard Culle: l- I.ibrarv

Kiu'il Cv.ii'.' t ion

Ullt oi .1. im Ilurvcy Ireat

ieo. *, HO.



Le révérehd Père LACORDAIRE a bien voulu nous

adresser l'approbation suivante :

A M. Etienne Cartier.

Parie, ce 20 novembre 1861.

Monsieur,

J'ai appris avec une joie sensible que vous

vous proposiez de publier, sous le titre de

Bibliothèque Dominicaine, une collection con

tenant la vie des principaux Saints de l'Ordre

des Frères Prêcheurs, et une traduction de

leurs ouvrages les plus importants. Je m'en

réjouis pour l'Église en général, parce que ces

vies et ces écrits sont une partie de sa gloire,

et pour mon Ordre en particulier, parce que



vous ferez revivre ainsi les services qu'il a

rendus et que vous les perpétuerez en les ra

jeunissant. Nous mêmes, enfants de cette

milice, nous avons besoin d'en mieux connaître

le passé ; nous l'étudierons, guidés par vous, et

nous y puiserons sans doute une nouvelle ardeur

pour suivre de loin les traces de nos pères.

Nul plus que vous, Monsieur, par votre foi

profonde, par votre connaissance dans l'art

humain et l'art divin, par votre dévouement

à notre Ordre, dont vous nous avez donné tant

de preuves depuis de longues années, n'était

plus capable d'entreprendre une œuvre aussi

considérable et qui exige dans son auteur tant

de mérites divers.

J'ose vous prédire un succès consolant de vos

travaux. Les vies de nos Saints et leurs ouvra

ges n'ont jamais paru dans la langue française

sous une forme qui en fit sentir la beauté, si ce

n'est dans ces derniers temps, par quelques

rares essais, dont vous serez, je n'en doute pas,

l'heureux continuateur. Vous achèverez l'édi

fice que des mains amies ont déjà commencé,



— 111

et vous aurez ainsi l'honneur d'apporter une

pierre au rétablissement d'un Ordre qui pen

chait vers sa ruine, mais que Dieu, dans sa

miséricorde, semble appeler de toutes parts à

de nouvelles destinées.

Je vous donne donc, Monsieur, autant qu'il

dépend de moi, comme Provincial de l'Ordre

pour la France et la Belgique, une entière ap

probation, et je prie Dieu, de qui tout succès

dépend, d'ajouter à vos talents et à vos vertus

de chrétien, les années dont vous avez besoin

pour accomplir votre pieuse pensée.

Fr. Henri-Dominique LACORDA1RE,

rROv. DES FRÈRES-PRÊCHEURS.





AVANT-PROPOS.

Instaurare omnia in Christo.

Pourquoi celte publication au milieu des préoc

cupations qui nous assiégent? Est-ce l'heure des

pieux récits et des méditations saintes, et ne fallait-

il pas attendre le retour des esprits à la paix, pour

commencer cette Bibliothèque dominicaine?

Nous n'ignorons pas ce qui se passe, et rien de

ce qui intéresse notre pays ne nous est indifférent ;



nous aimons d'un même cœur Dieu, l'Église et la

France, et toute notre ambition est de les servir

dans un même dévouement. Oui , nous vivons au

jour le jour, entre la destruction du Passé et les

obscurités de l'Avenir. Les partis campent sur des

ruines et les augmentent en se les disputant. Les

révolutions qui se succèdent n'ont jamais changé

si brusquement les rôles, et les plus habiles trem

blent dans l'attente du lendemain.

Mais qu'importe cette tempête sociale? Le temps

conduit à l'éternité ; la vie véritable est au delà de

la mort. Ce qui s'agite autour de nous, c'est le com

bat du bien et du mal, auquel nous devons tous

prendre part. Que peut redouter celui qui sert

Dieu? Le soldat qui a foi dans sa cause, ne voit que

le triomphe au milieu de la mêlée ; laissons la Pro

vidence diriger les événements; seule, elle connaît

le plan de la bataille : le tumulte extérieur des

choses n'est rien ; que chacun combatte à son poste,

et qu'il sache que le vice, c'est la défaite, et la

vertu, la victoire.

«

Tous les actes par lesquels nous pouvons influen-



— VU —

eer le sort de notre pays, procèdent de deux causes

contraires, l'Êgoïsme et la Charité. De ces deux

sources coulent pour les nations , la paix ou la

guerre, la prospérité ou la mort. Sans la Charité,

point d'unité, point d'ordre, point de devoirs :

l'homme devient son centre ; le plaisir et l'orgueil,

ses seules inspirations : tout ce qui gêne sa liberté

d'action est une oppression dont il veut s'affran

chir. Si l'égoïste invoque la fraternité, c'est pour

s'en faire une arme contre ce que la naissance et le

mérite place au-dessus de lui ; il envie le bien qu'il

n'a pas, attaque les lois pour les refaire à son

profit , et la société n'est plus qu'un champ clos où

la force brutale décide les rangs.

Pour celui, au contraire, qui s'agenouille avec

amour devant notre Père qui est aux cieux, la so

ciété devient une famille dont le dévouement est la

loi et le bonheur. Le prochain étant le vrai moyen

de servir Dieu et de lui plaire, tout se divinise à ses

yeux; c'est un besoin de descendre au plus petit pour

partager ses souffrances. L'ambition sainte d'être

utile aux autres, adoucit, harmonise tous les rap

ports ; l'esprit de sacrifice s'infiltre partout, comme



VIII —

une sève puissante qui fait naître de grandes

choseS.

Depuis l'origine , les hommes de la Charité et les

hommes de l'Égoïsme se disputent le monde. L'Ê-

goïsme l'emporte souvent parce qu'il a des auxi

liaires dans notre nature tombée ; mais lorsque la

société s'affaisse dans la corruption des sens et de

l'erreur, Dieu la sauve par la puissance de son

amour. Jésus-Christ, son fils unique, auquel il a

donné les nations en héritage , ne peut plus re

monter sur la croix du Calvaire ; mais il étend vers

nous ses mains sacrées, et de ses plaies glorieuses

s'épanché sur la terre , ce sang qui fait germer les

saints. Alprs la Charité a des chefs, et l'Église , qui

semblait stérile, se réjouit bientôt dans la multi

tude de ses enfants. Quel événement que l'appari

tion d'un saint dans le monde ! quelle fécondité de

paroles et d'exemples ! quelle perpétuité de vertus !

quelle postérité d'enseignements 1 A quel temps et

à quels lieux ne s'étendent pas ses pacifiques con

quêtes? Aucune gloire humaine n'a d'aussi vastes

horizons. Les batailles se taisent et la gloire s'ef

face ; mais quand un homme a yécu de la vie de



— IX —

Jésus-Christ parmi ses frères, son action se pro

longe au delà de sa mort, et il sort de sa mémoire,

une puissance qui triomphe du mal.

Ce ne sont pas des capitaines et des savants qu'il

nous faut, ce sont des saints, et Dieu nous les don

nera, parce qu'il ne nous refuse pas ce qui nous est

nécessaire. La France, qui exerça sur l'Europe, au

siècle dernier,une si funeste influence, semble avoir

maintenant une mission toute contraire à remplir ;

jamais la Providence n'a fait si visiblement notre his

toire; jamais les événements n'ont été si imprévus,

et si le mal est déchaîné pour punir, Dieu se plaît à

arrêter à chaque instant ses fureurs menaçantes.

C'est une succession de calme et de tempête, d'es

pérances et de terreurs, qui démontre, d'une ma

nière admirable, sa nécessité sociale ; et au milieu

des appréhensions redoutables de l'avenir, l'œil

attentif peut distinguer les premières lueurs de ce

jour que le comte de Maistre prophétisait au début

de nos révolutions. La France aura le principal

rôle dans cette régénération des sociétés moder

nes; elle sera, comme dans ses anciens temps, la

fille aînée de l'Église et le soutien de la Papauté, ce

a.



— X —

palladium de la civilisation. Elle précédera les peu

ples dans la vérité, comme elle les a précédé dans

l'erreur, et nulle nation ne la surpassera en dé

vouement.

Déjà, pour qui écoute ses pensées et consulte les

battements de son cœur, la France est chrétienne

et par conséquent sauvée. Si l'Égoïsme fait des dis

cours et des livres, la Charité fait des œuvres et le

peuple finit toujours par comprendre la logique de

l'expérience. Jamais la Charité n'a été plus active

en France ; jamais elle n'a envoyé tant d'apôtres à

tous les rivages, jamais elle n'a prodigué tant de

trésors et de consolations. La Pauvreté volontaire

renaît pour se consacrer à tous les malheurs, et

l'Évangile renouvelle parmi nous, ses anciennes

merveilles. Oui, la France est dans l'enfantement ;

la rosée du ciel l'a rendue féconde, et les nuées

d'en haut lui donneront des saints.

Nous saluons cet avenir avec amour, et quelque

soit le temps qui nous en sépare, nous voulons y

travailler dans la mesure de nos forces. C'est dans

ce but que nous entreprenons cette publication.



— XI —

Faire connaître les saints, c'est leur préparer des

imitateurs. Nous remuerons la terre où le Père de

famille jettera le bon grain et mûrira la mois

son. L'Ordre de saint Dominique est le champ que

nous avons choisi, parce que la résurrection des

frères Prêcheurs en France nous semble un des

grands miracles de la miséricorde de Dieu à notre

époque. Cet Ordre, qui a nos plus intimes sympa

thies, est d'ailleurs un de ceux qui ont été le plus

calomnié par l'histoire ; nous tâcherons d'en faire

connaître le véritable esprit, par la vie et les œuvres

des saints et des grands hommes qu'il a donné à

l'Église, aux arts et aux sciences. La tâche est im

mense, et nous ne pouvons y consacrer que les

rares loisirs d'une vie laborieuse ; mais Dieu , nous

l'espérons, nous donnera des compagnons et des

luccesseurs.

Le premier volume que nous offrons au public

renferme les Œuvres du bienheureux Henri Suso,

qui vécut au xiv' siècle. Ce siècle a beaucoup de

rapport avec le nôtre , par ses tendances et ses

agitations. Les empereurs d'Allemagne, continuel

lement en guerre avec l'Église, voulaient fair« re-

 

r



 

— XII —

vivre les temps païens à leur profit. Frédéric II avait

rapport^ d'Orient, où il avait trahi la cause des

Croisés, le luxe du Bas-Empire et les mœurs des

Mahométans. Il avait renouvelé l'orgueil , les dé

bauches et la tyrannie des plus mauvais empe

reurs romains. Ses querelles avec le saint-siége

et les excommunications qu'il avait méritées ,

avaient affaibli chez les peuples le respect de l'auto

rité. L'esprit d'indépendance et de révolte s'était

communiqué du plus grand au plus petit ; la soif

de l'or et des jouissances matérielles troublait tou

tes les âmes, et l'égoïsme formulait hautement ses

doctrines anarchiques.

c'est surtout à ces époques bouleversées que

Dieu donne à l'Église le secours de ses saints. Le

spectacle de l'erreur sépare de la foule ceux qui

restent fidèles à la vérité. Ils se réfugient dans la

vie religieuse comme dans leur unique asile. Ils

ensevelissent leurs âmes dans le calme de la prière

et l'obscurité des cloîtres; mais lorsque Dieu les a

purifiés par son amour, il les renvoie, intrépides

comme des lions, à ce monde qu'ils avaient fui

comme de timides colombes; leur action puis



 

— XIII —

santé arrête le mal et sauve la société, en la rame

nant à l'Évangile.

Lé bienheureux Suso exerça une grande in

fluence sur son siècle , quoique sa vie n'ait pas été

mêlée aux événements publics , comme celle de

sainte Catherine de Sienne. La postérité ne con

fiait guères de lui que ses œuvres. Sa famille était

une des plus nobles de l'Allemagne. Il s'appelait

Henri de Berg, mais il préféra le nom de Suso, qui

était celui de s,a mère , pour honorer sa piété et se

la rappeler sans cesse. Les historiens fixent sa nais

sance en 1300, et sa mort au 25 janvier 1366. Sa

fête se célèbre le 2 mars dans l'ordre de saint Do-

nique, avec l'approbation de Grégoire XVI, donnée

le 16 avril 1831 (1).

En 1613, des ouvriers qui travaillaient dans l'an

cien cloître des Dominicains , à Ulm, découvrirent

son corps parfaitement conservé et répandant une

(1) Sa vie se trouve écrite au 25 janvier de « l'Année domini-

€ came, ou les vies des saint9, des bienheureux, des martjrs et des

« autres personnes illustres ou recommandables par leur piété, de

« l'une ou de l'autre sexe, de l'Ordre des Frêres-prêcheurs, par 1»

« R. P. Jean-Baptiste Feuillet. Amiens, 1678. . _:



 

suave odeur. Les magistrats protestants de la ville

firent refermer la tombe et la trace en fut perdue ;

car les fouilles qu'on fit pour la retrouver, pendant

l'occupation des Français , n'amenèrent , à ce qu'il

parait, aucun résultat (1).

Les œuvres du bienheureux Suso , comprennent

sa Vie, le Livre de la Sagesse éternelle, le Traité de

l'union de l'âme avec Dieu, le Colloque des neufs

rochers, quelques Discours et quelques Lettres

spirituelles.

Sa Vie est la préface de ses œuvres et comme la

mise en scène de sa doctrine. Cette révélation des

secrets de son âme n'était pas destinée au public ;

il l'avait faite à une religieuse qu'il dirigeait afin de

la soutenir dans ses espérances. Cette sainte amie

se nommait Elisabeth Staeglin et portait l'habit de

saint Dominique , dans le couvent de Thoesz, près

de Winterthûr. Elle mit par écrit les pieuses

confidences de notre bienheureux et renferma son

manuscrit , comme un trésor , dans un petit coffre

(1) Extrait de la Vie des âmes saintes, de Tersteegen. Bâle,

1811, premier cahier, p. 106.



— XT —

qu'elle ne laissait ouvrir à personne. Mais un jour,

une de ses compagnes lui dit : « Ma sœur, quel se-

« cret céleste avez-vous dans ce petit coffre? Cette

« nuit , j'y ai vu un enfant divin qui chantait , en

« s'accompagnant sur un instrument délicieux; il

« en tirait une mélodie si douce et si tendre qu'il

« était impossible à l'âme de ne pas tomber dans les

« joies de l'extase. Montrez-nous ce que vous tenez

« caché, afin que nous en jouissions aussi. » Cette

vision , qui rendait si bien la vie de Suso , autorisa

quelques indiscrétions. Notre bienheureux l'apprit;

son humilité alarmée exigea la remise du manus

crit qu'il voulut détruire; mais Dieu l'en empêcha,

la sainteté de son serviteur lui appartenant et la

gloire devant lui en revenir. Suso fut obligé de se

soumettre. Il cacha seulement son nom sous le ti

tre de disciple de la Sagesse éternelle, et le manuscrit

ne devint public qu'après sa mort.

Rien n'est plus poétique que le récit de cette vie

sainte ; c'est l'épopée d'une âme qui veut s'unir à

son Dieu , à travers les tentations du monde et les

combats de la chair. Son enfance spirituelle se passe

dans la douceur. Ce sont des chants joyeux , des



— XVI —

dévotions naïves, des visions , des extases délicieu

ses; puis, lorsque son cœur est plein d'amour, vien

nent les pénitences , les épreuves de la vie purga

tive et ces enseignements lumineux qui dissipent

les ténèbres de notre intelligence et nous trans

forment en Dieu.

U y a là , nous l'avouons , des pages capables

de révolter notre délicatesse. Les austérités de Suso

sont plus admirables qu'imitables , disent les Bol-

landistes, et notre Bienheureux ne les conseilla ja

mais lui-même. Gardons-nous cependant de faire

trop de concessions à ces personnes du monde qui

usent si facilement leurs jours dans des plaisirs

coupables , et qui condamnent comme une folie et

un suicide, les mortifications de la vie religieuse.

La volupté est mille fois plus meurtrière que la pé

nitence, et la santé du corps se trouve même, dans

la victoire qu'on remporte sur les sens. La souf

france volontaire est juste comme expiation de nos

fautes; elle est logique comme hygiène de notre

âme; mais par-dessus tout, elle est naturelle,

comme expression de l'amour. Qui aime véritable

ment le comprendra. Qu'est-ce qu'un sacrifice pour



— XVII —

un ami? Qu'est-ce qu'une veille , une fatigue , une

douleur pour une mère1? Prouver qu'on aime , est

un besoin ; et qui prouve mieux, du plaisir ou de la

souffrance ? Mais quand celui qu'on aime souffre, et

souffre pour nous prouver son amour , peut-on ne

pas vouloir partager ses souffrances? C'est pour

cela que les martyrs et les saints offrent à Dieu leur

sang. Ils se passionnent pour la Croix, parce qu'ils

y voient l'amour de Jésus-Christ, dont les.supplices

et la mort ont été volontaires ; ils veulent l'imiter,

et comme leur bien-aimé Sauveur désire encore

souffrir pour les hommes et qu'il ne le peut plus

Jans la gloire, ils lui prêtent leurs corps afin qu'il

continue sa passion sur terre et qu'il apaise, par des

douleurs nouvelles, la justice rigoureuse de son

Père. Ah ! bénissons ce sang que les saints donnent

à Dieu, ce sang qui nous sauve, ce sang qui rachète le

sang, versé par l'orgueil ou perdu par la volupté. Si

nous assistions aux conseils de la Providence, nous

saurions combien une goutte de ce sang divinisé

pèse dans la destinée des empires.

Henri Suso a beaucoup aimé la souffrance, parce

qu'il avait, comme il le dit lui-même, un cœur riche



— XTIII —

d'amour. Cet amour était tout à Dieu , mais il re

trouvait tout en lui et son âme s'épanchait dans les

créatures , pour les aider à bénir leur Créateur. Il

avait des sourires pour toutes les joies, des larmes

pour toutes les souffrances ; la louange ou l'injure,

le bonheur ou l'adversité le trouvaient doux et

humble comme son divin maître. Jamais vie ne fut

plus aimante et plus aimable.

Le principal ouvrage du bienheureux Suso, est le

Livre de la Sagesse éternelle. Il était répandu au

moyen âge comme le livre de YImitation l'est de nos

jours. Son auteur l'avait appelé l'Horloge de la Sa

gesse étemelle, Horologium Sapientim œternœ, parce

qu'il en comparait les développements à des roua

ges dont la marche devait régler lesâmes dans leurs

progrès vers Dieu. C'est en effet un ensemble d'en

seignements admirables sur les différentes phases

de la vie spirituelle, depuis l'étude pratique de

l'humanité de Notre Seigneur, jusqu'au renonce

ment et à la perte de l'âme dans sa divinité. Il y a

surtout des passages sublimes sur les causes de la

passion de Jésus-Christ et sur la nécessité et le bon

heur de la partager.



— XIX —

Le Traité de l'union de l'âme avec Dieu est moins

étendu que le Livre de la Sagesse éternelle mais il est

aussi remarquable par son onction et par la clarté

avec laquelle sont exposées les vérités les plus éle

vées et les plus substantielles de la religion.

Le Colloque des neuf rochers explique, sous une

forme allégorique, les rapports des créatures raison

nables avec la source unique de l'être et de la vie. Le

tableau des vices du monde est d'une grande éner

gie. Nous n'avons pas cru devoir retrancher les

reproches faits au clergé d'alors, parce que ces re

proches, qui ne sont pas applicables au clergé de

notre époque, montrent que l'Eglise n'a jamais ac

cepté le relâchement de ses ministres , et qu'il vaut

mieux pour elle, les injustices de la liberté que les

séductions de la richesse et de la puissance.

Quelques discours et quelques lettres de Suso

complètent ses œuvres et font connaître et admirer

davantage la beauté de son âme.

Quoique nous ayons apporté tout le soin possible

à cette traduction , nous sommes loin de croire

qu'elle ne laisse rien à désirer , surtout sous le rap



port de l'érudition. Notre but étant de faire une

œuvre pieuse plutôt que savante, nous avons sim

plement suivi le texte italien publié par le Père

De Nente, en 1663 (1), sur celui de Surius, et nous en

avons adopté la disposition et les changements jus

tifiés par la différence d'époque et de nation. Nous

trouvons que l'ouvrage y gagne, et il a de plus le pré

cieux avantage d'avoir été imprimé à Rome, avec

l'approbation du Maître du sacré palais.

Les œuvres du bienheureux Suso ont été compo

sées en allemand; quelques-unes cependant ont été

aussi écrites en latin par l'auteur , comme on en a

la preuve dans le prologue de son principal ou

vrage, YHorologiumsapientiœ œternœ. Ces œuvres se

répandirent rapidement dans l'Europe , et des tra

ductions en furent faites dans toutes les langues. La

Bibliothèque nationale possède une traduction en

vers français du Livre de la Sagesse éternelle, faite, en

1 389, par un religieux de saint François. Les éditions

les plus estimées sont celles d'Ausbourg, par An

toine Sorgen, en 1482, et par Jean Othmar, en 1512.

(1) Vlta et opera spiritual! del beato Enrico Susone, religloso

estalico dell'ordine di S. Domenico. 1 vol. in-4°. Rome, 1663.



— XXI —

Nous possédons une édition gothique de l'Horolo-

gium, imprimée, à Cologne, par les Frères Prê

cheurs eux-mêmes, et datée du 7 septembre 1509.

Pour toutes les indications bibliographiques des

œuvres de Suso, nous renvoyons à la notice éten

due des Pères Quetif et Echard (1), et à la préface

de la dernière édition allemande, publiée en 1829

et enrichie d'une remarquable introduction sur la

Mystique, par le célèbre J. Gœrres.

Nous offrons avec bonheur notre travail à nos frè

res. Puisse-t-il leur être doux et profitable , comme

il l'a été à nous-même. Il y a, nous l'espérons, dans

ce volume, des pages dont Dieu se servira pour con

soler et réjouir bien des âmes. Nous saluons ces

âmes dans la charité de Notre Seigneur, et nous re

commandons à leurs prières les développements de

l'ordre des Frères Prêcheurs, en France.

(1) Scriptores ordinis prœdicatorum. 1 vol., p. 656.

(2) Suso's Leben und Schrifls, Herauegegeben von M. Diepen-

brock. Regensborg. 1829.





VIE DU BIENHEUREUX SUSO.

'





VIE

nu

BIENHEUREUX HENRI SUSO.

-«S®©»—

I

Des premières années du bienheureux Suso, el des tentations

qu'il éprouva au commencement de sa conversion.

Il y a maintenant au Ciel un bienheureux que vit

naître autrefois l'Allemagne. Dieu l'appela dès son en

fance à l'état religieux, et, le revêtit, à l'âge de treize

ans, dans la ville de Constance, de l'habit du glorieux

père saint Dominique. L'Église le nomma frère Henri,

et le monde Suso.

Les commencements de son noviciat furent éloignés

de la perfection religieuse ; sa piété fut faible d'abord,

son cœur s'abandonna aux futilités de la terre, il ne

s'appliqua point à éviter les petites fautes, et à prati

quer les règles de son Ordre, quoiqu'il évitât pourtant

les péchés plus graves et tout ce qui pouvait ternir

la réputation d'un religieux. Il persévéra, dans sa dissi

pation et ses négligences jusqu'à l'âge de dix-huit ans.

La divine Sagesse l'éclaira alors, et le conduisit mer

veilleusement des ténèbres de son imperfection à la



— 2 —

grande lumière de la vérité. Pendant ces cinq années

d'un noviciat peu exemplaire, Dieu, qui l'avaitchoisi pour

l'élever à un haut degré de sainteté, ne l'abandonna ja

mais ; il l'assista et le sauva en troublant miséricor-

dieusement son âme. 11 n'y avait pas de paix et de tran

quillité pour fiuso toutes les fois qu'il se laissait trop

captiver par les affections de famille, par la société de

ses amis ou par les plaisirs et les jouissances maté

rielles. Il sentait alors çu'U devait chercher quelque

chose qui calmât mieux les besoins de son cœur ; ce

trouble intérieur, ce dégoût continuel, ces pénibles re

mords le tourmentèrent jusqu'à ce que Dieu, dans sa

bonté, visita le silence de sa cellule et blessa si amou

reusement sou cœur qu'il le détacha de toutes ses an

ciennes habitudes et de toutes les créatures. Frère Henri,

vaincu par cette force mystérieuse et toute-puissante,

sentit enfin son âme heureuse et tranquille.

Sa vie fut dès lors changée, et ses compagnons, qui

ne savaient pas la cause de cette différence , l'expli

quaient de mille manières, sans découvrir la vérité.

Comme ce saint jeune homme, touché de la grâce di

vine, se sentait fortement porté à fuir tous les obstacles

qui pouvaient l'éloigner de Dieu et voulait se détacher

violemment de toutes les créatures, le démon lui livra

un grand combat et s'efforça de lui faire abandonner la

sainte résolution qu'il prenait de laisser le monde et de

Se vaincre lui-même ; aussi les tentations vinrent-elles

l'assaillir et l'ennemi de nos âmes s'acharnait surtout

à lui murmurer sans cesse : Frère Henri, pourquoi cher

ches-tu avec tant d'emportement à quitter ton genre de

vie ; souviens-toi donc que commencer le bien est fa

cile; mais y persévérer est vraiment impossible. Frère



— S —

Henri lui opposait les inspirations de Dieu lui-même:

l'Esprit-Saint qui m'appelle et qui est tout-puissant

peut faire en moi ce qui est facile et ce qui est difficile;

et le tentateur continuait : Oui, on ne peut douter de la

puissance de Dieu ; mais ce qui est bien incertain, c'est

la correspondance à la grâce : Peux-tu y compter?

Suso répondait : Puisque Dieu m'a appelé, c'est qu'il ne

veut pas m'abandonner. Je le sens qui m'invite à le ser

vir et qui me promet son secours. Comment, lorsqu'il

m'attire, lorsque je me donne à lui et que je me jette

dans ses bras, comment se retirerait-il pour me laisser

tomber ?

Cette tentation vaincue, une autre se présenta à son

âme, semblable à la voix d'un ami qui ne voulait que

son bien; elle disait: Certainement il ne faut point

changer de résolution, et tu dois régler mieux ta con

duite à l'avenir; mais entreprends ta conversion dou

cement et avec prudence, sans te jeter lout à coup dans

une vie austère et trop rigoureuse; c'est en modérant

ton ardeur que tu pourras réussir. Personne ne devient

saint tout à coup et les choses violentes ne sont pas

durables. Donne à ton corps ce qui lui est nécessaire de

sommeil et de nourriture, traite-le doucement et appli

que-toi seulement à éviter le péché. Sois dans ton inté

rieur aussi bon que tu le voudras ; mais reste en public

dans de sages limites et ne te fais pas remarquer de

manière à révolter tout le monde. Tu sais ce qu'on dit :

Pourvu que le cœur soit saint, tout le reste va bien. Ne

peux-tu donc pas conserver des relations agréables tout

en pratiquant la vertu? Vois donc les autres; ils espè

rent bien se sauver sans suivre la vie pleine de rigueurs

que tu as le dessein d'entreprendre. Mais la divine



— 4 _

Sagesse qui voulait faire de Suso son confident et son

bien-aimé lui découvrit le danger de ces conseils en di

sant à son âme : Celui qui veut commencer une vie

sainte par la tiédeur, verra bientôt ses bonnes résolu

tions s'évanouir; on quitte vite le bien qu'on entreprend

avec négligence. Celui qui pense vaincre son corps ré

volté, et le tenir sous la loi de l'esprit en vivant au sein

des délicatesses et des satisfactions sensuelles est un

insensé dépourvu de toute espèce de jugement ; vouloir

jouir du monde et servir Dieu est une impossibilité dont

la réalisation détruirait la morale et la parole de Jésus-

Christ; si tu veux me servir, il faut le faire avec cou

rage, et commencer ton œuvre en renonçant au monde

et à toi-même.

Frère Henri, fortifié par ces conseils de la divine Sa

gesse, après avoir beaucoup réfléchi, finit par prendre

une forte résolution ; il se confia entièrement à Dieu, se

sépara des hommes, et renonça à toutes les consolations

qu'il pouvait en attendre.

II

Dieu fortifie notre bienheureux par une vision céleste.

Frère Henri vivait dans la plus profonde retraite, mais

son âme ardente et avide de doux épanchements éprouva,

en s'éloignant de ses compagnons, de grandes tentations

et des peines plus cruelles que la'mort. Quelquefois,

vaincu par la nature, il retournait à ses anciens amis

pour se distraire un peu; mais dans leur commerce il ne

trouvait aucune joie, et il les quittait plus triste encore,

parce que leurs divertissements lui déplaisaient, et que



— 5 —

leurs reproches étaient pleins d'amertume. Henri, lui

disait-on, pourquoi ces nouveautés ? pourquoi cette vie

bizarre que vous voulez entreprendre? la vie ordinaire

est la plus sûre ; c'est déjà beaucoup de faire ce que font

les autres; votre façon d'agir ne peut vous conduire

qu'à de mauvais résultats. Mais lui se taisait et s'éloi

gnait en pleurant, et en disant dans son cœur : 0 Dieu,

qui êtes si bon, voyez quels combats me livrent mes

amis; je le sais bien, le meilleur parti eût été de les

fuir, parce que les hommes ne peuvent me donner la

paix ; si je ne les avais point recherché, aurais-je vu et

entendu ce qui fait maintenant le sujet de ma peine?

Au milieu de ses chagrins, la croix la plus pesante était

de ne trouver personne qui partageât ses sentiments et

qui pût l'écouter; aussi , ses jours s'écoulaient dans

l'affliction et les larmes, son âme souffrait de la solitude

et languissait dans l'isolement : cet état finit pourtant

par lui paraître délicieux.

Un jour qu'il ressentait vivement sa peine et qu'il était

seul dans l'église à pleurer et à gémir, Dieu se plut à le

consoler par une vision céleste. Son âme fut transportée

dans une des régions pures et resplendissantes du ciel,

et il y yit des choses divines et ineffables ; dans cette

contemplation son cœur était brûlé d'une flamme si ar

dente, son esprit était si heureux et si absorbé que tout

sentiment humain s'éteignit, qu'il ne pensa ni à lui ni

au monde et qu'il ignora si ce ravissement eut lieu le

jour ou la nuit , avec ou sans son corps. Cet état dura

une heure et demie, et cette goutte délicieuse de la vie

éternelle qui coula du sein de Dieu sur le cœur d'Henri, '

calma ses peines et le fortifia dans ses résolutions, en

lui donnant un avant-goût des douceurs célestes. Quand



il revint à lui , il sembla sortir d'un autre monde, et

son corps était si abattu, si douloureux qu'il disait : Je

ne sais si, à l'heure de ma mort, je souffrirai davantage.

Il tombait et retombait à terre ; des soupirs profonds

sortaient de sa poitrine et sa bouche laissait échapper

ces cris plaintifs : 0 mon Dieu ! mon Dieu ! où étais-je,

où suis-je maintenant? Qui m'a ravi les biens ineffables

que je possédais? Quand jouirai -je encore de cette

éblouissante clarté? Oh ! bien certainement, mon Jésus,

ni le temps, ni l'éternité ne pourront effacer de mon

âme la grâce que vous venez de me faire. 0 douceur dé

licieuse ! ô beauté incomparable ! ô source d'éternelles

jouissances! si ce n'est point là le Ciel lui-même, je ne

sais pas ce que peut être le séjour de Dieu, le Paradis.

Frère Henri conserva longtemps, dans les puissances

de son âme, la mémoire et le goût de cette extase, comme

un vase conserve l'odeur d'un parfum, et le souvenir de

cet instant si doux, de cette lumière céleste , excitait

toujours davantage la soif ardente qu'il avait de Dieu.

III

Frère Henri 8e passionne pour l'éternelle Sagesse.

Aidé par ce secours divin, frère Henri s'affranchit des

affections humaines, et se livra tout entier à la solitude

et au silence de l'âme. Il parvint à consacrer tous ses

instants à une contemplation intérieure qui tendait sans

cesse à jouir de la divine Sagesse ; ce violent désir naquit

dans ce cœur, si enclin à aimer , dès son jeune âge, en

voyant dans les saintes Écritures que l'éternelle Sagesse

s'offre aux hommes comme une tendre vierge qui les sé



duit par des charmes incomparables,qtri gagne leWSârneg

par ses saintes et douces leçons. Car elle leur decouvre"

la fausseté, l'inconstance des autres affections, et leur fait

comprendre la félicité, la douceur ineffable de son amour.

Ce jeune homme, captivé comme le cerf l'est par

l'odeur de la panthère, se passionna pour féternelle

Sagesse. Un jour, entendant lire à table quelques-unes

de ses délicieuses paroles, dans les livres de Salomon,

il se prit à gémir, à soupirer, à brûler d'une véritable

flamme pour une vierge si adorable. Mon cœur, disait-il

en lui-même, mon cœur est jeune, ardent et porté à

l'amour ; il m'est impossible de vivre sans aimer ; les

créatures ne sauraient me plaire et ne peuvent me

donner la paix; oui, je veux tenter fortune et tâcher

d'obtenir les bonnes grâces de cette divine et sainte

amie dont on raconte des choses si admirables et si

sublimes ; que je serais heureux si je pouvais avoir son

amitié et jouir de sa tendresse !

Peu après , il entendit encore lire à table ces autres

paroles do la divine Sagesse : « La Sagesse est plus éela-

« tante que le soleil, die est plus belle que l'harmonie

« des cieux ; et quand on la compare à la lumière, on la

a trouve préférable. Aussi je l'ai aimée, je l'ai recherchée

« dès mon enfance, je l'ai demandée pour épouse et )e

« suis devenu l'adorateur de ses charmes f. Avee cette

« épouse, je resplendirai devant tous les peuples, toflS

« m'honoreront, les jeunes gens comme les vieillards; je

' Est enim hœc splendidior sole et super orfinein dîsposttîotrem'

stellarum, luci comparât» invenitur prior. Hanc amavi et exqu*-

aivi a juventute mea et quœsiYi eam mihi in sponsam assumera et

amator factus sum forma illius. Sap. vil. 29. vin. 2. 10. 13. 16

et passim.



— 8 —

« rendrai mon nom immortel et j e laisserai à mesdescen-

« dants un souvenir qui ne s'effacera pas ; et puis, quand

« cette épouse céleste viendra habiter mon cœur, comme

« mon âme se reposera doucement en elle ; sa présence

« et ses entretiens ne peuvent causer d'ennui et d'amer-,

« tume ; elle apporte toujours, au contraire, une paix

« et une joie continuelle. C'est avec la Sagesse que le

« Seigneur a bâti la terre au-dessus des abîmes, et c'est

« la prudence qui a ordonné les cieux ; c'est la Sagesse

« qui rend féconds les fontaines et les gouffres ; c'est

« elle qui nourrit les nuages de rosées. Oh! celui qui

« l'aime, cette Sagesse, qui l'embrasse , la possède et la

« suit dans tous ses sentiers, n'a pas à craindre les

« égarements et les chutes. Quand il voudra dormir,

« il ne sera point réveillé par les fantômes de l'épou-

« vante ; son repos sera assuré et son sommeil toujours

« délicieux. »

IV

De quelques tentations du démon pour le distraire de l'amour

de l'éternelle Sagesse.

L'âme d'Henri se nourrissait de ces paroles de Salo-

mon écrites à la louange de l'éternelle Sagesse, et cette

méditation augmentait son amour. Mais le démon, qui

déteste la lumière et la vérité, le tourmentait, et cher

chait à le détourner de sa route ; il lui présentait des

pensées opposées à ses saints désirs. Que fais-tu, disait-

il, à quoi penses-tu, Henri, quelle folie de vouloir aimer

ce que tu ne connais pas, ce que tu n'as jamais vu ; ne

vaut-il pas mieux posséder une petite chose certaine

que d'en tenter une grande qui est bien douteuse? Quand



— 9 —

on recherche l'amitié d'un homme puissant et illustre,

on travaille des mois et des années sans réussir ; que

sera-ce donc pour toi, qui es si petit devant Dieu ! Com

ment pourras-tu jamais obtenir l'amitié de la Sagesse

éternelle? Ce qu'elle ordonne n'est-il pas même trop dif

ficile pour ta jeunesse? si c'était une amie discrète qui

te permît de penser à toi et à ton bien-être, tu pourrais

justifier ton amour; mais ne veut-elle point que ses

amants soient les ennemis d'eux-mêmes ; qu'ils se pri

vent de sommeil, de nourriture, de vin, de délassements,

de plaisirs ; et, ce qui est plus cruel, ceux qui n'obéis

sent pas à ses ordres seront dans les adversités et les

piéges de la mort ; il est écrit : « Celui qui aime le vin et

« la bonne chère * ne peut réussir, » et encore : « Pares-

« seux, quand quitteras-tu ta couche, quand sortiras-tu

« de ton sommeil ? Tu épargnes tes mains, et tu te repo-

« ses. Mais voici la pauvreté qui vient à grand pas, et le

« besoin qui attaque comme un homme armé 2. » Une

amie peut-elle dire à ses amis des choses si dures?

L'inspiration lui venait d'en haut pour répondre à ces

attaques : Quel est l'amant qui n'a point souffert ? N'est-

ce pas une loi de l'amour que celui qui veut aimer se

soumette à la peine et à la douleur ; aimer est d'ordi

naire un martyre, et ne vaut-il pas mieux supporter les

rigueurs de ce martyre en aspirant à une amie, à une

épouse si noble, si glorieuse et si divine ? Voyez quelles

fatigues, quels dégoûts et quels déboires endurent les

amants du monde.

1 Qui amat vinum et pinguia, non ditabitur. Prov. xxi. 17.

2 Usquequo piger dormies? usquequo de somno consurgesf

pauxillum manus conseres, ut dormias; et veniet tibi quasi viator

egeslas et pauperies quasi vir armatus. Pror. v. 9. 10. 11.

1.



— 10 —

C'est ainsi qu'il encourageait son âme à la persévé

rance ; mais le grand combat intérieur ne cessait pas;

tantôt il se sentait plein d'un saint courage, tantôt il se

voyait abattu et captivé par les choses terrestres et pas

sagères. Cette agitation, cette fluctuation entre Dieu et le

monde l'affligeait etle troublait; mais à la fin pourtant la

résolution de se donner entièrement à Dieu triomphait et

l'arrachait aux affections d'ici-bas. Un jour, sa force s'ac

crut beaucoup en entendant lire à table ces paroles de l'é

ternelle Sagesse : «Comme le thérébinthe, j'ai étendu mes

« rameaux et ce sont des rameaux d'honneur et de gloire ;

« je suis comme le Liban dans sa jeunesse, je remplis les

» lieux que j'habite, et ma bonne odeur est un baume

« sans mélange. Celui qui me trouvera, trouvera la vie

« et le Seigneur sera la source de son salut '. » A ces

paroles étaient opposées celles qui parlent des amours

profanes : « J'ai trouvé la femme plus amère que la mort;

« elle est semblable au piégc du chasseur, son cœur est

« un filet tendu et ses mains de véritables chaînes ; l'ami

« de Dieu la fuira, mais le pécheur deviendra sa proie *. »

V

L'éternelle Sagesse lui apparaît.

Alors, le jeune Henri s'écriait : Que ces paroles sont

1 Ego quasi terebinlhus extendi ramos meos, et rami mei hono

ris et gloriœ. Eccl.xxiv.22.— Quasi Libanus non incisus, vaporavi

habilationem meam, et quasi balsamum non mislum odor meus.

Id. 21. — Qui me invenierit, inveniet vitam, ethauriet salutem a

Domino. Prov. vin. 3ô.

8 Inveni amarlorem morte mulierem,quœ laqiieus venatorum,

est, et sagena cor ejus, vincula manus illius. Qui placet Deo, effu-

giet illam ; qui autem peccator est, capietur ab illa. Eccl. vu. 27.



— H —

vraies, la femme, c'est la mort ; l'éternelle Sagésse, c'est

la vie ; aussi, je veux décidément la prendre pour épou

se et me donner tout entier à son service et à son amour.

Oh ! si je pouvais la voir au moins un fois ; si j'obtefiâfg

la grâce de lui parler, combien je m'estimerais heureux?.

Que doit être celle qui parle si éloquemment d'elle-même,

et qui promet de si grands biens à ses adorateurs; est-

ce Dieu, est-ce une science, un symbole, une créaturé

de la terre ou du ciel ?

Au milieu de ces élans, la divine Sagesse lui apparût

au loin, élevée sur une colonne de nuée, etsurun trôné

cTivoire, avec une majesté plus brillante que le matin,

plus éblouissante que le soleil ; sa couronne était l'éter

nité ; son voile et son vêtement, la félicité ; son langa

ge, la douceur ; et ses embrassements , l'abondance et

la possession de tout bien; elle paraissait à là fofs

éloignée et proche, sublime et humble ; évidente, et ca

chée, simple et pourtant incompréhensible ; plus élevée"

que les hauteurs des cieux, plus profondé que les abî

mes de la mer; c'était comme une reine qui régnait avec

puissance jusqu'aux limites de la terre, et qui gouver

nait tout créature avec douceur ; tantôt elle lui semblait

une pure et charmante vierge; tantôt un jeune homme

d'une exquise beauté; tantôt c'était une maîtresse sa

vante en toute chose ; tantôt une tendre amie qui se tour

nait doucement vers lui et lui souriait avec grâce et ma

jesté, en lui disant : FM. prœbe mihi cortuum : « Mon fils

« donne-moi ton cœur. » Alors il se précipitait à ses

pieds et lui rendait les plus humbles, les plus amou

reuses actions de grâces.

L'éternelle Sagesse disparut, et laissa son cœur plein

de pensées célestes et d'enthousiasme pour sa beauté.



— 12 —

D'où peut donc, disait-il, venir tant d'amour, d'amabili

té, de beauté, de splendeur, de grâces et de charmes !

Tant de choses précieuses peuvent-elles avoir une autre

origine que le sein fécond de la divinité même. Me voilà

donc, éternelle Sagesse, tout entier à votre amour! Oui,

je vous veux, je vous choisis pour ma bien-aimée, pour

la souveraine de mon cœur; et c'est avec les sentiments

les plus vifs de mon âme que je vous embrasse, que je

m'attache à vous. En vous est réuni d'une manière inef

fable tout ce qu'on peut imaginer de beau, de précieux,

d'aimable, de parfait ; vous seule êtes un fleuve éternel

de délices, une fontaine d'où s'échappent tous les biens,

un abîme incompréhensible de grâce et de bonté.

Depuis ce moment, dès que le jeune Henri entendait

des paroles ou des chants d'amour, il se recueillait en

lui-même et sentait aussitôt une force divine en

traîner et son esprit et son cœur vers sa chère et

bien douce amie. Qui pourrait dire combien de fois,

les yeux pleins de larmes, il l'embrassa au fond

de son cœur, et la pressa contre sa poitrine dans une

sainte ardeur ; il s'attachait à sa bien-aimée , sem

blable au petit enfant qui, dans les bras de sa mère,

s'attache à ses mamelles et se cache dans son sein ; cet

être faible agite sa tête et son petit corps pour at

teindre celle qui le nourrit et lui témoigner par des cares

ses et des baisers la joie de son cœur; ainsi s'agitait et

se tourmentait l'âme d'Henri en présence de la divine Sa

gesse, tout enivré qu'il était par le torrent des consola

tions célestes. 0 très-doux Jésus , disait-il en lui-même,

si cette reine toute-puissante devenait ma fiancée, que

je serais heureux ! Oh ! Sagesse éternelle, soyez donc la

dame et la souveraine de mon âme , la source féconde

 



— 13 —

 

de toute grâce. En vous, je trouve les richesses, les hon

neurs, la vertu, la puissance, la gloire, tous les biens à

la fois ; puis-je vouloir autre chose, ai-je encore un dé

sir à former en ce monde ? Oh non ! vous seul serez ma

beauté, ma lumière, mon trésor. Et, dans l'exaltation

de sa joie, il s'écriait : « J'aime la Sagesse par-dessus la

« santé, par-dessus la beauté ; je l'ai choisie pour ma

« lumière, parce que c'est une lumière intarissable, et

« tous les biens me sont venus avec elle '. »

VI

Comment le bienheureux écrit sur sa poitrine et dans son cœur

le saint nom de Jésus.

Cependant l'âme d'Henri devenait une fournaise

divine, et son cœur se consumait dans les flammes impé

tueuses de l'amour. Une fois qu'il ressentait plus vive

ment l'ardeur de la charité de notre Seigneur Jésus-

Christ, il se retira dans le secret de son oratoire pour

donner issue par ses soupirs à cet incendie intérieur,

et pour passer tout le jour dans la douce contemplation

de son bien -aimé Sauveur.- Ah ! si je pouvais, lui disait-

il, tendre Jésus, imaginer un signe d'amour qui fût une

marque éternelle de la réciprocité de nos sentiments et

une preuve pour le ciel et pour la terre que moi, je suis

à vous, et que vous, vous êtes à moi! Tout à coup

rempli de ferveur , il se découvre la poitrine , et

prenant un canif, il dit à Dieu : Maître tout-puissant,

' Super salutem et speciem dilexi illam et proposui pro luce

habere illam: quoniam inextinguibile est lumen illius, et venerant

mibi omnia bona pariler cum itla. Sap. vu. 10. 11.



— u —

donnez-moi la force d'accomplir, le désir que j'ai de

vous graver jusqu'au fond de mon cœur. Et en disant

ces mots, il commença avec le tranchant du fer à se cou

per et se lacérer la poitrine jusqu'à ce qu'il eut formé les

lettres du saint nom de Jésus et qu'il l'eut gravé dans la

chair qui recouvrait son cœur; le sang ruissele de son

sein sur tout son corps, la douleur est vive ; mais son

amour est si violent qu'il l'oublie et qu'il se contemple

.avec bonheur, ainsi toutensanglanté. Il sort de sa cham

bré dans cet état et court aux pieds d'un crucifix; là il se

prosterne en disant : 0 amour unique de mon cœur et

de mon âme ! 0 mon Jésus, voyez donc l'ardeur de

ma passion pour vous ! Je vous ai imprimé dans ma

chair; mais je ne suis pas satisfait, je voudrais aller plus

loin et arriver jusqu'au centre de mon cœur; je ne le

puis, mais que votre tendresse accueille ma prière ;

qu'elle supplée à ce qui me manque, et puisque vous

le pouvez, gravez vous-même votre saint nom au fond

de ce cœur, et cela avec des lettres éternelles que rien

ne puisse effacer et détruire en moi.

Ces blessures de l'amour saignèrent longtemps ; quand

elles se cicatrisèrent, le nom de Jésus resta imprimé sur

sa chair comme il l'avait désiré, et ces lettres, longues

comme une articulation du petit doigt, parurent sur sa

poitrine jusqu'à sa mort; à chaque battement de son

cœur, le nom de Jésus se faisait sentir d'une manière

toute particulière. Il eut grand soin, pendant toute sa

vie, de cacher cette grâce aux hommes; il la confia seule

ment à un de ses amis intimes auquel il montra une fois

dans le plus grand secret sa poitrine où était le nom de

Jésus. Quand il lui survenait quelques épreuves cruelles,

il découvrait son cœur et la contemplation de cette mar



— 15 —

que d'amour le consolait tout à coup et l'aidait à porter

ses croix; alors il disait à Dieu :« Mon très-aimable Jésus,

« les amoureux du monde ont coutume d'attacher à leur

« vêtement le portrait, l'image de leurs amies; moi, j'ai

« fait plus, puisque je vous ai gravé sur mon cœur et

a dans ma chair même. »

VII

De quelques autres consolations qu'il reçoit du Ciel.

Frère Henri reçut encore d'autres consolations. Un

jour qu'il était assis dans sa cellule, il entra dans une

extase où il vit sortir de son cœur un rayon d'une pure

lumière, et dans son cœur même briller et resplendir

une croix d'or magnifique, toute garnie de pierres pré

cieuses, sur lesquelles était gravé le nom de Jésus. Cette

lumière envahissait toute sa poitrine, et il cherchait à

la voiler avec ses vêtements ; mais les rayons en étaient

si abondants et si vifs qu'il ne pouvait en cacher l'éclat.

Une autre fois, étant retourné le matin à sa cellule pour

se reposer, il commençait à fermer les yeux pour

prendre un peu de sommeil, lorsqu'il fut réveillé par le

tambour et les voix des gardes de la citadelle qui sa

luaient l'aurore : il secoua aussitôt sa somnolence, se

leva de son siége et se prosterna contre terre en saluant

son étoile d'amour, la Reine souveraine du Ciel ; il lui

chanta dans son âme un cantique délicieux avec cette

effusion de joie que font paraître pendant l'été les petits

oiseaux des champs quand ils saluent le lever du soleil.

Une voix mélodieuse lui répondit intérieurement par ces

mots : Maria, Stella maris, hodie processit ad ortum.



— 16 —

« Voici Marie, l'Étoile de la mer qui se lève. » Alors son

allégresse n'a plus de bornes; il chante avec Marie, qui

chante dans son cœur ; il répète les paroles qu'il avait

entendues; et, tout entier à celle qui lui parle, il

s'efforce de s'unir à elle par ses adorations , par ses as

pirations les plus fortes et les plus passionnées. Et Marie,

se penchant avec bonté vers son serviteur lui dit :

« Plus tu m'embrasseras amoureusement sur la terre,

« plus je t'embrasserai tendrement en paradis; plus ton

o âme m'aura poursuivie d'un amour chaste et dégagé

« des sens, plus aussi au jour de l'éternelle clarté, tu

« régneras attaché et uni à mon cœur. » Ces paroles

anéantirent d'amour le saint jeune homme, et de ses

yeux s'épanchaient deux fontaines de larmes.

Des grâces semblables lui étaient accordées pendant

ses prières du matin, lorsqu'à l'aurore il se prosternait

trois fois en embrassant la terre et en saluant ainsi

l'éternelle Sagesse : Anima mea desideravit le in nocte, sed

et spirilu meo in prœcordiis meis de mane vigilabo ad te '.

« Mon âme a soupiré après vous toute la nuit, et dès le

« matin, mon esprit s'est empressé de vous louer du plus

« profond de son être. » — Tantôt il s'adressait à sa chère

étoile de lumière et d'amour, à Marie, la mère du Verbe

incarné, tantôt au Séraphin, le plus élevé du ciel, à

celui qui, de tous les esprits bienheureux, ressentait da

vantage l'amour de l'éternelle Sagesse, et il activait tel

lement son ardeur pour Dieu qu'il devenait comme un

foyer d'amour, et que ses paroles étaient des flammes

qui embrasaient tous les cœurs.

Au temps du carnaval, ayant passé toute une nuit en

1 Isaïe. xxvi. 8.



— 17 —

oraison, le matin, à l'instant où le jour allait paraître,

les anges descendirent dans sa cellule et chantèrent :

Surge, illwminare Jérusalem quia venit lumen tuum et

glaria Domini super te orta est l. a Levez-vous, illuminez-

« vous, Jérusalem, parce que votre lumière a paru, et que

« la gloire du Seigneur brille sur vous. » Frère Henri, en

entendant ce chant du paradis, pleura avec tant d'abon

dance que son visage était tout inondé de larmes. Son

enivrement fut si grand que son corps ne put le sup

porter, et les anges se virent forcés de se taire. Une

autre fois, il fut transporté au sein d'une grande lu

mière, et il se trouva près de son ange gardien. « Esprit

« tout aimable, lui dit-il, vous que Dieu a bien voulu me

« donner pour gardien et pour consolateur, je vous con-

a jure, par l'amour que vous avez pour votre créateur et

« votre Dieu, de ne me quitter jamais, et de ne point

« m'abandonner tant que je vivrai dans cette vallée de

« larmes. » L'ange lui répondit : « Pourquoi t'adresser à

« moi, crains-tu de te confier à Dieu ? Apprends et crois

< que du sein de son éternité il t'a aimé et t'aime avec un

« amour si grand qu'il ne veut jamais t'abandonner, et

« qu'il se plaira toujours à résider dans ton cœur. » Frère

Henri demanda à l'ange qu'il lui fût permis de voir

comment Dieu habitait son cœur, et il lui fut répondu :

« Fixe les yeux sur ta poitrine, et tu verras ce que l'a-

« mour divin opère en toi. » Et le saint vit sa poitrine

transparente comme du cristal, et il aperçut dans la

retraite la plus intime de son cœur l'éternelle Sagesse

qui s'y reposait dans une paix profonde. A ses côtés, et

s'appuyant sur son sein, l'àme d'Henri s'efforçait de se

< liât», ut. 1.



— is —

transformer en elle, et de se cacher dans les bras de son

Rédempteur, pour s'y endormir dans les délices de

l'extase.

Ces visites du ciel se renouvelaient souvent pour

notre cher Henri, pendant sa jeunesse, et surtout lors

qu'il se trouvait triste et abattu par la rigueur de ses

austérités. Alors les anges venaient le consoler par

leurs chants, et l'invitaient à chanter lui-même ; ils le

prenaient par les mains pour le faire danser et chanter

avec eux. Ces danses n'étaient pas humaines et ne res

semblaient en rien aux nôtres ; elles étaient spirituelles

et intelligentes ; c'était comme un élan de Dieu, une

joie avec Dieu, un retour à Dieu, un flux et un reflux

dans cetabime immense de la divinité. Ces plaisirs cé

lestes lui faisaient si bien oublier toutes ses peines,

qu'il lui semblait ne les avoir jamais souffertes; et son

ange gardien lui disait : « Reste avec nous, Henri, et la

« douleur, la tristesse déserteront ton âme ; chante joyeu-

« sèment dans notre compagnie, participe à nos diver-

« tissements, et tu ne sentiras plus le poids de tes afflic-

« tions. Henri, le bonheur et l'allégresse que tu ressens

« en nous entendant, nous l'éprouvons, nous, quand tu

« souffres pour l'amour de Jésus-Christ, quand tu chan-

« tes et tu bénis l'éternelle Sagesse au milieu de tes

« peines. »

Les anges rendirent témoignage devant les hommes

de la sainteté d'Henri et la firent connaître particulière

ment à un grand serviteur de Dieu, qui le vit en esprit

entouré (Tune foule de petits anges qui le caressaient

au moment où il célébrait à l'autel. Ce serviteur de Dieu,

leur demandant pourquoi ils l'entouraient ainsi et l'em

brassaient avec tant d'affection : « Ce jeune homme, ré



— 19 —

« pondirent-ils, est notre plus cher ami et nous lui

« témoignons la' familiarité et les sentiments les plus

» tendres, parce que Dieu entretient dans son âme des

« vertus ineffables et lui porte tant d'amour, que tout ce

« qu'il demandera il l'obtiendra sans être jamais refusé. »

VIII

De ses rapports aTec les âmes du Purgatoire.

Frère Henri vivait dans une si grande pureté d'âme, un

tel détachement de la terre et un tel goût du Ciel que

Dieu lui faisait connaître les choses de l'autre vie et lui

apprenait ce qui se passait dans le paradis, l'enfer et le

purgatoire; lesâmes innombrablesdeceux qui mouraient

lui apparaissaient et lui révélaient leur état, leurs joies

ou leurs peines. Il vit entre autres, l'âme dïin nommé

Eckard; ce saint homme lui raconta qu'il était dans le

Ciel, heureux, inondé d'un gloire ineffable et réelle

ment tout transformé en Dieu; frère Henri lui demanda

comment se reposent en Dieu ceux qui désiraient ici-bas

satisfaire la vérité suprême par un abandon total et une

confiance véritable et parfaite envers le créateur? L'âme

d'Eckard lui répondit : « Ceux-là sont les biens-aimés,

« et leurs âmes sont dans le ciel délicieusement unies à

« Dieu et toutes submergés dans l'abîme de son essence

« divine; et comme cet abîme de la Divinité n'a pas de

« forme, de mesure et de limites, aucune expression ne

« peut rendre la félicité de ces âmes bienheureuses qui

« sont toutes noyées en Dieu. — Dites-moi au moins, ré-

« pliqua Henri, quel est, dans notre pèlerinage, l'exer



— SU —

« cice spirituel le plus utile et le plus efficace pour arriver

« à cette parfaite béatitude? — L'âme répondit : C'est de

« renoncer à soi et à toute propriété en se confiant aveu

,i glément à Dieu; c'est de recevoir tout ce qui arrive

« comme venant du Créateur et non de la créature ; c'est

« d'être patient et doux avec ceux qui nous poursuivent

« comme des loups furieux. »

Il vit aussi l'âme de frère Jean Fucrer de Strasbourg,

qui lui dévoila toute la beauté de sa gloire. Henri lui de

manda quelle était la plus grande douleur que put sup

porter le juste et la plus méritoire pour obtenir le ciel?

Et l'âme lui répondit : « La plus grande douleur du juste

« et la plus méritoire est de se trouver abandonné de Dieu,

« de s'oublier soi-même et de se faire violence au point

« de se résigner par amour à rester privé de Dieu, autant

« qu'il plaît à Dieu lui-même ; » puis elle disparut.

Une autre fois, parmi beaucoup d'autres âmes, il vit

l'âme de son père qui avait vécu très-attaché au monde;

elle lui apparut toute souffrante et toute affligée, lui

faisant comprendre par là les peines cruelles qu'il en

durait dans le purgatoire, et lui demandant le secours

de ses prières; notre Henri répandit des larmes si fer

ventes qu'il la délivra bientôt, et elle revint le remercier

de son bonheur. L'âme de sa mère, qui avait été une

femme d'une grande sainteté, le visita aussi pour le con

soler et l'entretenir des ineffables récompenses dont elle

jouissait en paradis. Ces visites des anges et des âmes

l'encourageaient beaucoup, et le fortifiaient de plus en

plus dans le service de Dieu.



IX

Comment frère Henri se tenait à table et se nourrissait.

Frère Henri avait coutume de prendre la nourriture de

son corps en se recueillant profondément en Dieu.

Avant de se mettre à table, il s'abaissait en la présence

de l'éternelle Sagesse et la priait au fond de son cœur

de vouloir bien lui tenir compagnie et partager son repas.

0 mon très-doux Jésus 1 disait-il, c'est de toute l'affec

tion de mon âme que je vous fais cette invitation, et que

]e vous conjure de vouloir bien vous asseoir à ma table,

vous qui me nourrissez avec tant de bonté à la vôtre ; et

quand il s'y plaçait, il s'imaginait qu'il était en face ou à

côté de Jésus, et que cet hôte divin lui accordait une grâce

toute particulière en l'honorant de sa présence. Aussi

tenait-il les yeux de son âme sans cesse fixés sur lui, et

il baissait quelquefois humblement la tête comme pour se

pencher et se reposer sur ce sein percé d'une lance à cause

de nos crimes. A chaque chose qu.on lui servait, il levait

ses regards au Ciel pour offrir cette nourriture à Dieu et

demander à la divine Sagesse qu'elle voulût bien labénir.

« Oui, disait-il, vous qui m'aimez tant, vous mon Jésus et

« mon Dieu, mangeons ensemble, bénissez mon repas et

« partagez-le avec moi; » lorsqu'il buvait, il présentait

son verre à Jésus-Christ en le priant de vouloir bien y

boire aussi. Le peu qui lui était absolument nécessaire

pour étancher sa soif, il le prenait en cinq fois pour

honorer les cinq plaies du Rédempteur, et la dernière

fois était partagée en deux gorgées , parce que du côté

de notre Seigneur, avaient coulé de l'eau et du sang.



— 22 —

Pendant ses repas, il s'occupait à chaque bouchée de

quelques pensées pieuses ; mais il prenait toujours la

première et la dernière en union de la charité ardente du

Séraphin le plus élevé du ciel, et en participation avec

le cœur le plus enflammé de la terre, et il suppliait

Dieu de vouloir bien pénétrer son âme de ces deux

amours. Quand il trouvait quelque mets désagréable, il

le mettait d'abord dans le cœur sanglant de Jésus et le

mangeait ensuite avec courage.

Il aimait beaucoup les fruits et les pommes; mais

Dieu lui en accordait rarement. Un jour qu'il priait, il lui

sembla voir quelqu'un lui offrir une pomme en disant :

« Prends cette pomme, puisque ton bonheur est de man-

« ger des fruits.—Non, répondit Henri, mon unique bon-

« heur est dans l'éternelle Sagesse.— Tu parles contre la

« vérité, iépliqua-t-on, car tu aimes beaucoup les fruits. »

Henri plein de honte pleura amèrement, et voulut rester

deux ans sans en toucher, sans en manger. La troisième

année, comme les fruits étaient très-rares, et qu'on n'en

donnait pas au réfectoire, le saint demanda à Dieu qu'il

en envoyât à lui et à tous les religieux; cette grâce lui

fut accordée; car le lendemain au matin, il se présenta

au couvent une personne inconnue apportant au supé

rieur beaucoup d'argent, qui paraissait tout neuf; elle le

lui donna à la condition qu'il achèterait des fruits pour

les religieux, et qu'il en fournirait abondamment le ré

fectoire pendant plusieurs jours. Frère Henri mangea de

ces fruits et remercia Dieu ; il divisait les plus belles

pommes en quatre morceaux, trois en l'honneur de la

très-sainte Trinité et le quatrième en mémoire de

l'amour avec lequel la Sainte Vierge donnait des fruits

à l'Enfant-Jésus. Quand il mangeait ou buvait avec trop



— 23 —

d'empressement et qu'il allait au delà <\u strict néces

saire, il se mettait en la présence de sa divine fiancée,

le chagrin dans le cœur, la honte sur le visage et il lui

demandait pardon en s'engageant à expier sa faute par

de rudes pénitences.

Dans quel espril et avec quel amour de la Sagesse frère Henri

commençait le premier jour de l'année.

Dans la ville de Souabe où il naquit, se conserve la

coutume de fêter le commencement de chaque année.

Pendant les premières nuits de janvier, les jeunes gens

du monde vont chanter et faire de la musique à leurs

amies dans l'espoir d'obtenir d'elles des couronnes ou

quelques fleurs. Frère Henri se rappela cette coutume

et voulut, comme l'aurait fait le plus jeune et le plus

passionné, aller trouver aussi sa sainte amie et récla

mer d'elle les fleurs du premier jour de l'an.

Prosterné devant une image de la Sainte Vierge qui

pressait son Fils sur son sein, il se mit à chanter avec

l'accent de l'âme, les louanges de Marie , la suppliant

les larmes aux yeux de demander à son Fils une cou

ronne et de suppléer à ce qui pouvait lui manquer pour

l'obtenir. Puis, quand il eut fini le cantique à Marie, il

s'adressa à son amie la Sagesse et la salua humblement

du plus profond de son cœur ; il exalta sa vertu, sa no

blesse, sa grâce et sa miséricorde, unie à son éternelle

majesté, sa beauté souveraine préférable à la beauté de

toutes les jeunes filles et de toutes les fiancées du monde.

Il employait tantôt les chants, tantôt les paroles, tantôt



— 24 —

les pensées et les désirs les plus ardents ; il lui deman

dait à être le chantre céleste de ses vertus auprès de

tous les cœurs qui savent aimer. Il voulait réunir en

lui-même les pensées, les paroles, les affections de tou

tes les âmes saintement passionnées, pour s'en compo

ser un cantique sublime d'amour qui louerait dignement

la divine Sagesse sa noble fiancée. « O ma sainte et char

« mante amie, lui disait-il, soyez la Pàque-Fleurie, l'été

« joyeux de mon cœur, le commencement de mon année

« et l'heure qui m'apporte tous les biens; oui, soyez l'a-

« mie la plus doucement aimée, la plus désirée de mon

« cœur dans sa jeunesse, l'amie qui me fait renoncer à

« tous les amours trompeurs. Que cette nuit soit réjouie

« par vos grâces les plus douces ; accordez-moi une de

« vos couronnes et tressez-moi une belle guirlande qui

« puisse parer mon cœur de mérite et de vertu. Votre

« infinie libéralité, votre tendre bonté, votre grande mi-

« séricorde ne me laisseront jamais partir sans avoir

« rien obtenu ; en vous, comme dit saint Paul (II Cor. 1),

« ne se trouve point à la fois le oui et le non. Vous dites

« oui toujours, vous m'accorderez donc ce que je désire,

« ô ma souveraine ; et tandis que ces amoureux aveugles

« et insensés reçoivent une couronne faite par les mains

« profanes de leurs maîtresses, vous me donnerez au

jourd'hui au lieu de cette récompense frivole, une

« grâce toute spirituelle et une lumière divine sortie de

« vos mains pour que je puisse vous posséder et vous

« aimer pendant toute l'éternité. Ainsi-soit-il. »



XI

Quelles pensées notre bienheureux avait quand il célébrait

la messe.

11 est impossible de dire avec quelle dévotion sensible

frère Henri célébrait le saint sacrifice de la messe et com

bien il était embrasé d'amour, surtout lorsqu'il disait

à la préface : Sursum corda, grattas agamus Domino Deo

nostro, Élevons nos cœurs et rendons grâce au Seigneur

notre Dieu. Une fois il fut ravi en extase à ces paroles,

et il les prononça sous l'influence de cette grâce avec tant

d'ardeur que les assistants s'aperçurent de son état et lui

demandèrent quelles pensées l'occupaient alors. Le saint

leur répondit : «Trois pensées surtout agitent et enflarn-

« ment mon cœur, tantôt l'une après l'autre, tantôt tou-

« tes ensemble. D'abord je contemple en esprit tout mon

« être, toute mon âme, mon corps, mes forces et mes

« puissances, et autour de moi toutes les créatures dont

« le Tout-Puissant a peuplé le ciel, la terre et les élé-

« ments, les anges du ciel, les bêtes des forêts, les habi

« tants des eaux, les plantes de la terre, le sable de la

« mer, les atomes qui volent dans l'air au rayon du so-

« leil, les flocons de neige, les gouttes de la pluie et les

« perles de la rosée. Je pense que jusqu'aux extrémités

« les plus reculées du monde, toutes les créatures obêis-

«sentàDieu et contribuent autant qu'elles peuvent à cetle

« mystérieuse harmonie qui s'élève sans cesse pour louer

« et bénir le Créateur. Je me figure alors être au milieu

« de ce concert comme un maître de chapelle, j'applique

« toutes mes facultés à marquer la mesure; j'invite,

2



— 26 —

« j'excite par les mouvements les plus vifs de mon cœur,

« les plus intimes de mon âme à chanter joyeusement

« avee moi : Sursum habemus ad Dominum, grattas aga-

« mus Domino Deo nostro; élevez vos cœur ! nous les avons

« vers le Seigneur, rendons mille actions de grâce au

« Seigneur notre Dieu.

« Je considère ensuite mon cœur et ceux de tous les

« hommes, je pense à la joie, à l'amour, à la paix de ceux

« qui se consacrent uniquement à Dieu ; puis aux mal-

« heurs, aux toitures, aux remords, à l'agitation de ceux

« qui se passionnent pour le monde avec tant de sollici-

« tude et d'ardeur. Alors j'appelle de toutes mes forces

« tous les hommes qui peuplent la terre à s'élever avec

« moi jusqu'à Dieu pour le louer et le bénir, Je m'écrie :

« 0 pauvres cœurs des hommes, surmontez donc le flot

« qui vous entraîne, sortez enfin du vice et de la mort,

« rompez les chaînes de votre dure prison , secouez le

« sommeil de votre apathie; qu'une sainte et véritabîe

« conversion vous conduise à Dieu pour le remercier et

« le servir ! Sursum corda, gratias agamus Domino Deo

« nostro.

« Enfin je m'adresse à ces âmes innombrables qui ont

a bonne volonté, mais qui ne s'abandonnent point entiè-

« rement à Dieu. Je pleure et je gémis amèrement sur

« elles, parce que, dans leur déplorable erreur, elles ne

« peuvent jouir ni de Dieu ni des créatures, mais qu'elles

« s'égarent à la vaine poursuite des choses de la terre. Je

» les invite, je les excite à mépriser avec courage Ta

ct mour frivole des créatures, à se donner à Dieu pour

« toujours, à l'aimer avec confiance, et à le remercier

« en disant : Sursum corda ! gralias agamus Domino Deo

« nostro. »



XII

Comment le bienheureux honorait la purification de la

Vierge Marie.

Au temps de la purification de la Vierge, pour se

préparer dévotement à la recevoir dans le Temple, frère

Henri choisissait les trois jours qui précédaient cette

fêle et il honorait symboliquement la virginité , l'humi

lité, la maternité de Marie, en faisant brûler un cierge à

trois branches et en récitant chaque jour, trois fois le

Magnificat. Le matin de la solennité avant que le peuple

vint à l'église, il allait se prosterner devant le maître-

autel, et il y méditait les gloires de Marie, jusqu'au

moment où elle vint apporter son cher Fils au Temple ;

alors il se levait, et s'imaginant qu'elle était arrivée

à la porte de l'église, il appelait tous les amis de Dieu

et allait avec eux jusqu'à la porte et sur la place à la

rencontre de la sainte accouchée. Quand il l'avait trou

vée, il la priait de vouloir bien s'arrêter un peu avec

son cortége pour entendre un cantique que son cœur

voulait lui chanter dans le silence de son âme , avec

l'aide de tous ceux qui l'aimaient; et il entonnait

avec tendresse cette hymne spirituelle : Inviolata, in

tegra et casta es Maria, quœ est facta fulgida cœli porta,

suscipe pia laudum prœconia, o benigna! quœ sola invio

lata permansisti; «Vous êtes pure, vous êtes chaste et

« sans tache, ô Marie ! aussi vous êtes devenue la porte

« éblouissante du ciel ; recevez le pieux tribut de nos

« louanges, ô Vierge compatissante qui seule avez con-

« servé votre pureté ! » A ces dernières paroles il baissait



— 28 —

humblement la tête, et suppliait Marie d'avoir compas

sion de son cœur si pauvre et si chargé de péchés, puis il

se levait et, se dirigeant vers l'autel, il la suivait en te

nant son cierge dont il faisait briller la clarté mysté

rieuse pour demander à Marie qu'elle ne laissât jamais

éteindre dans son cœur la lumière de l'éternelle Sagesse

et la flamme du divin amour. Il s'adressait à tous les

amis de Dieu, les engageant à chanter avec lui l'hymne:

Adorna thalamum, etc., età recevoirle Sauveur et saMère

avec les sentiments les plus vifs d'amour et de louanges.

Arrivé à l'autel, au moment où Marie allait offrir son

cher fils au vieillard Siméon, il la suppliait, humblement

prosterné à terre, les yeux et les mains levés vers le ciel,

de lui montrer son enfant, de lui permettre d'embrasser,

ses pieds, ses mains, de le confier un instant à son âme.

Marie consentait, et frère Henri, tout tremblant de joie

et d'amour, prenait Jésus dans ses bras, le pressait sur

son cœur, l'embrassait et l'embrassait encore, comme

s'il l'eût réellement possédé. Il contemplait avec bon

heur ses yeux éblouissants, son visage pur comme le

lait, sa bouche ravissante, ses petites mains, son corps

blanc comme la neige, ses membres enfantins, et divi

nisés par quelque chose de céleste. Dans son ravisse

ment et son extase, il était tout ému et tout étonné de voir

le créateur de toutes choses à la fois si grand et si petit,

si beau et si sublime dans le ciel, si faible et si pauvre

sur la terre. C'était au milieu de ses chants, de ses pleurs,

de ses actions de grâce qu'il rendait le divin Enfant à

Marie et qu'il l'accompagnait au chœur et dans les cé

rémonies de la fête.



XIII

Comment il passait l'époque du carnaval et fêlait le mois

de mai.

Quand venait la septuagésime, et que commençait le

carnaval, ce temps où les mondains se livrent plus que

jamais à leurs folies, frère Henri recueillait son âme et

commençait dans sa cellule un carnaval bien différent.

11 pensait d'abord combien sont courts, fugitifs et pas

sagers les plaisirs du carnaval , et combien se perdent

d'âmes, qui échangent alors une jouissance éphémère

contre un malheur éternel ; il pleurait amèrement tous

les péchés et les injures qui se commettent contre Dieu,

et récitait avec l'esprit contrit de David le psaume : Mi

serere mei, Deus. Après avoir ainsi pleuré, il méditait les

consolations célestes que la divine Sagesse accorde à

ceux qui l'aiment, lorsqu'elle se récrée pour ainsi dire

avec eux et fait goûter à leurs cœurs les prémices de la

vie bienheureuse ; il se rappelait avec quelle bonté sa

divine fiancée avait bien voulu le consoler et le combler

de faveurs ; et il la bénissait, la remerciait.

Comme pendant le carnaval, il châtiait son corps plus

qu'à l'ordinaire , et se laissait presque mourir de faim,

de soif et de froid, il se sentit un soir trembler et faiblir

au point qu'il fut obligé d'aller se réchauffer près du

feu ; mais il s'en éloigna bientôt en pleurant et en gé

missant. Intérieurement conduit par la divine Sagesse,

il retourna bien vite à sa cellule et la nuit il fut ravi en

extase ; il lui sembla être dans une infirmerie pour se

refaire un peu et il entendit au dehors la voix mélo

dieuse d'un enfant de douze ans, qui chantait avec

2.



— 30 —

tant de douceur qu'aucune musique humaine ne lui

était comparable. Le saint, vaincu par ce charme, ne

pensa plus à boire, à manger et à se chauffer ; mais il

disait avec ardeur : « Qui chante ainsi au dehors? Je

« n'ai jamais entendu sur terre un chant si doux et si

« agréable. » Un beau jeune homme, plus âgé, qui était

présent, lui dit : « Cet enfant chante pour toi, Henri, et

« c'est pour te plaire que sa voix est si douce. — Puis-

« que Dieu veut bien se souvenir de moi, répondit-il,

« qu'il commande à ce chantre céleste de chanter en-

« core. » Et l'enfant chanta trois airs d'une voix enfan

tine et gracieuse, et quand il eut fini, il s'approcha du

lieu où était Henri et présenta sans se montrer une

branche de fruits qui ressemblaient à des fraises. Le

jeune homme, qui était près du saint, prit des mains de

l'enfant cette branche, et lui offrit en disant : « Prends,

« mon cher ami, les fruits de ton aimable maître, le bel

« enfant, le Fils de l'Éternel que tu as entendu chanter

« te les donne; si tu savais combien tu lui es cher ! »

Le saint prit les fruits avec une grande joie et dit en se

voyant entouré d'une multitude d'anges : « Que je suis

« heureux d'être l'objet des faveurs de ce divin Enfant,

« cette grâce m'excitera toujours à l'aimer ; dites-moi

« donc, mes bons amis, qui êtes venus du ciel avec lui,

« s'il n'est pas bien juste que j'aime beaucoup ce gra-

« cieux et céleste Enfant. Oh ! si je pouvais faire quelque

« chose qui lui fût agréable, si je pouvais connaître ses

« désirs, comme je tâcherais de les satisfaire ; » puis, s'a-

dressant à celui qui lui avait déjà parlé : « Ce que je

« pense et ce que je dis ne vous semble-t il pas juste?

« —Très-juste, répondit l'ange en lui souriant avec dou-

« ceur, tu as mille raisons pour l'aimer, puisqu'il te re



— ai —

« garde et t'aime avec tant de bonté ; aime-le donc de

« toutes les forces, de toutes les puissances de ton âme,

« et apprends que son désir est que tu souffres à l'ave-

« nir des douleurs et des croix accablantes pour l'amour

a de lui. — Me voilà prêt, dit Henri; mais ne pourrais-je

« point obtenir la faveur de le voir pour le remercier de

« son présent ? » L'ange lui répondit: « Approche-toi de

« la fenêtre de cette chambre, et tu le verras. » Henri

s'approcha, ouvrit la fenêtre et aperçut un enfant d'une

beauté si ravissante qu'on ne pouvait trouver et imagi

ner rien qui pût lui être comparé ; il voulait s'approcher

davantage et se jeter à ses pieds, l'enfant le regardant

affectueusement le bénit et disparut. Frère Henri sortit

de son extase, revint à lui et remercia Dieu d'un si saint

carnaval.

Il avait aussi coutume de fêter le premier jour du

mois de mai, comme les jeunes gens du monde qui por

tent en chantant des chansons sur les places et dans

les rues, un rameau vert et fleuri qu'ils appellent le

mai; frère Henri choisissait pour son mai la sainte croix,

pensant que jamais les champs et les foréls n'avaient

produit un arbre si beau et si riche en fleurs, en feuilles

et en fruits. Il plaçait donc la croix sous ses yeux et

chantait : Salve, crux sancta! salve, mundi glorial « salut,

« croix sainte ! sainte gloire du monde ! * Et il ajoutait :

Salve, cœlestis arbor salutis perpetuée in qua crevit fruclus

sapientiœ; « Salut, arbre céleste du salut éternel sur le-

« quel a mûri le fruit de la Sagesse. »

Puis, comme il se pratique dans son ordre, il Fadorait

en s'inclinant profondément devant elle, et son imagi

nation cherchait à la parer de six manières. Il offrait

au lieu de toutes les roses du monde, un amour sincère



— M —

et ardent; au lieu de toutes les violettes, une humble

obéissance ; au lieu de tous les lis, ses chastes embras-

sements ; au lieu de toutes les fleurs qui naissent dans

les champs, les prairies et les bois, les baisers spirituels

de son cœur ; au lieu du chant des oiseaux qui voltigent

et se posent sur les rameaux des arbres, les louanges

les plus affectueuses de son âme ; enfin au lieu des or

nements et des beautés dont s'embellit le printemps, son

cœur plein de joie et d'amour tressaillait dans ce can

tique : « 0 arbre précieux et béni, soyez ma force pen

« dant cette vie, qui passe comme un instant, et faites

« que je puisse toujours vous célébrer et vous bénir,

« jusqu'à ce que je savoure enfin vos fruits de vie et

« d'immortalité. »

XIV

Dans quel esprit notre bienheureux assistait Jésus-Christ sur

le Calvaire.

Dans les commencements de sa conversion et pen

dant les premières années de sa jeunesse, Dieu entoura

frère Henri de consolations intérieures et le nourrit

avec le lait du ciel sans y mêler l'amertume de la terre.

Tout enivré des douceurs d'en haut, il se sentait plein

d'attrait pour les choses divines ; mais lorsqu'il fallait

imiter et partager la douloureuse passion de Jésus-Christ,

la chose lui paraissait difficile et dure. Jésus-Christ le

reprit une fois avec sévérité : « Ignores-tu donc Henri, lui

« dit-il, que je suis la porte par laquelle doivent passer

« tous les vrais amis de Dieu qui veulent arriver à Télsr-

« nelle félicité ; comment veux-tu parvenir jusqu'à ma



— 33 —

« divinité, si tu ne suis d'abord la voie rude et doulou-

« reuse de mon humanité. » Le saint fut épouvanté de ces

paroles, et, quoiqu'elles fussent pénibles, il voulut en

occuper continuellement sa pensée , et il comprit des

choses qu'il avait ignoré jusqu'alors.

Son âme, parfaitement résignée, s'abandonna au gré

de la volonté divine, et se laissa conduire où Dieu vou

lait le mener. Depuis cette époque toutes les nuits après

matines, il se retirait dans un coin du chapitre pour

s'exercer sur la passion de Jésus-Christ et prendre part

à toutes ses douleurs en les méditant et en y compatis

sant ; il se promenait d'abord de long en large dans la

salle afin de secouer l'engourdissement du sommeil,

et de se préparer à la contemplation des souffrances de

notre Sauveur. Puis, commençant à la dernière cène, il

suivait Jésus-Christ d'un lieu dans un autre, et après

qu'il l'avait conduit chez Pilate, et assisté à son juge

ment, il allait avec lui, la croix sur les épaules, du

prétoire à la montagne du Calvaire.

Arrivé à la porte extérieure du chapitre, il se mettait

à genoux comme pour baiser les traces de son divin

maître, qui, après sa condamnation, se traîna jusqu'au

lieu de son supplice, et il récitait le vingt-unième psau

me : Deus, Deus, meus, respice in me, etc. Quand il avait fini,

il allait au cimetière du couvent, et pour s'aider dans

ses méditations il imaginait quatre endroits par les

quels il devait passer avec le Sauveur pour arriver à la

porte de Jérusalem. Dans le premier endroit, il s'excitait

fortement à abandonner ses amis, ses biens, et toutes les

jouissances temporelles pour vivre dans une pauvreté

volontaire et pour souffrir, en l'honneur de Jésus-Christ,

un exil sans aucune consolation. Dans le second, il se



— 34 —

proposait de mépriser tous les honneurs, tous les em

plois et de rechercher au contraire, pendant toute sa vie,

le mépris du monde en pensant à son divin maître, qui,

sous le poids de la croix, était devenu plus vil qu'un ver

de terre et s'était rendu volontairement l'opprobre des

hommes et la dérision du peuple. Dans le troisième en

droit, il embrassait la terre , et il renonçait généreuse

ment pour remercier ethonorer son Sauveur sanglant et

abattu, au repos, à toutes les aises, jouissances et satis

factions de la chair. Il méditait le verset du vingt-unième

psaume, où Jésus-Christ s'écrie : Aruit tanquam testa

virtus mea et lingua mea adhœsit faucibus mets et in pulve-

rem mortis deduxisli me.— « Ma force se dessèche comme

« l'argile dans la fournaise, ma langue s'est attachée à

« mon palais et vous m'avez réduit en poussière des

« tombeaux. »

Il contemplait alors son Sauveur marchant couvert de

sang, accablé de douleur, d'angoisses, et livré à la; fu

reur des soldats qui ne lui laissaient seulement pas re

prendre haleine, et il s'étonnait parce que tous les yeux

ne se remplissaient pas de larmes et tous les cœurs de

gémissements à la vue d'un spectacle si lamentable.

Enfin au dernier endroit, et près de sortir de la ville, il

devançait Jésus, se mettait à genoux et baisait la terre

en demandant au Seigneur de ne point aller à la mort

sans lui. Cette prière était fervente comme s'il avait vu

réellement cette scène douloureuse ; et il laissait passer

le cortège de mort en disant : Ave Rex noster, fili David, etc.

Il fixait ensuite ses regards sur la Sainte Vierge, et

quand il voyait passer devant lui celte pauvre mère, et

qu'il avait contemplé son visage tout bouleversé et abat

tu, sa pâleur, ses gestes attendrissants, le déluge de ses

Y



— 35 —

larmes, ses profonds soupirs et ses cris déchirants, il se

prosternait par terre et embrassait la trace de ses pas en

disant : Salve regina, mater misericordiœ. Et il la laissait

passer, puis il se relevait et se hâtait tant, qu'il rejoi

gnait Notre Seigneur et montait avec lui au Calvaire, en

récitant la prophétie d'Isaïe qui décrit si bien Jésus al

lant à la mort et qu'on lit à l'office du Vendredi Saint '.

Il protestait alors à Jésus que jamais il ne refuserait de

souffrir pour lui et qu'il s'abandonnerait tout entier à sa

volonté divine. Passant enfin par la porte du chœur, et

montant jusqu'à la chaire de l'église, il contemplait,

en versant un torrent de larmes, son Rédempteur dé

pouillé, crucifié, élevé en l'air, déchiré et mourant; il se

prosternait devant la croix, et il suppliait Jésus, puis

qu'il se donnait à lui de toute la sincérité de son cœur,

de ne jamais permettre qu'il s'éloignât de lui, ni dans

la prospérité, ni dans le malheur, ni dans la vie, ni dans

la mort.

Après les douloureuses funérailles de Jésus-Christ,

notre bienheureux imaginait le soir pendant le Salve

regina des Complies, un autre voyage spirituel pour

consoler Marie, la ramener du Calvaire et la reconduire

à sa maison. Il allait d'abord au sépulcre où se tenait la

Sainte Vierge et il l'avertissait qu'il était temps de re

tourner chez elle. Quand on entonnait le Salve regina, il

s'inclinait humblement, offrait dans son âme un appui

à cette mère affligée pendant la procession qui se faisait

alors; et la soutenant toujours, il s'apitoyait sur ce

triste cœur torturé par les plus cruelles angoisses, sur

' Quia credidit auditui nosti.o et bracliium Domini oui reve-

latum est, etc. lsa.fe. lui.



— 36 —

cette âme maternelle abreuvée de mépris et de confusion

sur le Calvaire. « 0 bonne et tendre mère, lui disait-il,

<r pour la consoler, souvenez-vous que c'est par cette

« voie douloureuse que vous êtes parvenue au royaume

«c d'amour où vous êtes maintenant une reine toute-

« puissante, une mère pleine de miséricorde , notre vie,

« notre douceur et notre espérance ! » Arrivé à la porte

de Jérusalem il contemplait Marie entrant dans la ville,

tombant en défaillance , tout teinte et toute inondée du

sang qui avait découlé des plaies de son Fils crucifié, il

la saluait encore et l'embrassait respectueusement à ces

paroles : Eia ergo Advocata nostra. « Consolez-vous, lui

« disait-il, consolez-vous et reprenez courage ; n'est-ce

« pas par ce sang précieux que vous devenez l'avocate,

« la protectrice de tous les fidèles. Au nom de cette

« scène douloureuse, au nom de Jésus crucifié, mort et

« déposé sur vos genoux , jetez un regard bienveillant

« sur mon âme, et quand elle sortira du corps qui l'em-

« prisonne, présentez-la au doux, au tendre Jésus, à Jésus

« mon Rédempteur, à Jésus le fruit béni de votre sein

« virginal. » Son imagination le conduisait jusqu'à la

porte de la maison de Marie, il la saluait encore humble

ment à ces paroles : 0 clemens! o pia! o dulcis virgo

Maria! Il la suppliait de vouloir bien le défendre des

assauts de l'ennemi et le sauver à l'heure de la mort.

Après avoir ainsi loué la clémence, la bonté, la douceur

de cette mère de toutes les grâces, il lui disait adieu, et

la laissait se retirer dans sa maison.



XV

De son rigoureux silence.

La divine Sagesse excitait sans cesse l'âme d'Henri à

rechercher avec soin le calme de l'esprit et la tranquillité

du cœur. Sachant que le silence était le moyen d'y par

venir, il s'appliqua si scrupuleusement à l'observer que

pendant trente ans il ne parlajamaisàtable, excepté une

fois, dans un bateau qui le ramenait avec ses frères du

chapitre général. Pour dompter mieux sa langue et n'être

jamais empressé et bavard, il se proposa trois grands mo

dèles de silence : saint Dominique, saint Arsène et saint

Bernard, s'obligeant à ne jamais parler sans leur permis

sion. Quand il était dans la nécessité de le faire, il leur

demandait leur bénédiction dans cet ordre : à saint Domi

nique lorsqu'il s'agissait d'une chose qu'on pouvait faire

en temps et lieu convenable ; à saint Arsène, lorsqu'il

savait que ses habitudes et ses exercices n'en pouvaient

souffrir; à saint Bernard, lorsqu'il jugeait qu'il n'en

pouvait résulter aucun trouble, aucune inquiétude pour

son âme. Dans les autres cas il fuyait toujours et se ren

fermait dans le plus absolu silence. Les étrangers l'ap-

pelaient-ils au parloir du couvent, il s'appliquait, 1° àies

recevoir tous avec bonté; 2° à les satisfaire en peu de pa

roles; 3° à les renvoyer avec quelques consolations; 4° à

se maintenir toujours dans la modestie la plus parfaite,

et à se préserver de tout ce qui pourrait troubler son

repos en l'attachant au monde et aux créatures. Puis il

retournait dans sa cellule, pur et tranquille comme il en

était sorti. Son imagination n'y rapportait aucun fan

3



— 38 —

tome, aucun souvenir des choses humaines ; il semblait

n'en avoir rien vu, rien entendu, parce qu'il ne s'occupait

dans toutes ces affaires que de ce qui pouvait intéresser

le service de Dieu et le salut des âmes. On comprenait

combien il aimait à se taire, en voyant avec quel soin il

mesurait ses paroles et calculait leur effet, avec quelle

attention et quelle vigilance sur lui-même il conversait

et traitait avec les hommes.

XVI

De ses grandes mortifications.

Frère Henri était dans la fleur de sa jeunesse, d'une

nature vive, ardente et fortement portée aux plaisirs,

il ressentait sans cesse les attaques et les combats

de la chair, et pour la soumettre à l'esprit, il in

ventait des pénitences si rigoureuses, si impossibles à

imiter, qu'elles feront frémir le lecteur. D'abord, il se

revêtit d'un cilice et se ceignit d'une chaîne de fer qui

lui déchirait le corps. Il la garda jusqu'à ce que la

quantité de sang qu'il perdait l'obligea à la quitter, mais

pour la remplacer il se fit une espèce d'habit tissu de

cordes dans lesquelles étaient cent cinquante pointes de

fer si aiguës et si terribles, qu'appliquées sur la chair,

elles la perçaient et faisaient autant de douloureuses

blessures. Ce vêtement avec lequel il dormait la nuit lui

couvrait et lui serrait les côtés et une partie des reins et

du corps. On ne peut dire le supplice qu'il endurait en

été lorsqu'épuisé par le voyage, la prédication ou la lec

ture, il étendait sur son lit ce corps tout haletant, tout

couvert de blessures et tout dévoré par les vers ou i



— 39 -

s'engendraient dans sa chair et s'y nourrissaient de ses

sueurs et de son sang. Aussi pendant la nuit, il se con

tractait, se repliait sur lui-même et vaincu par la dou

leur il se tournait tantôt d'un côté, tantôt d'un autre,

comme le ver que le fer a blessé. Quelquefois, il se trou

vait dévoré d'une si grande quantité de ces animaux

dégoûtants et affamés, qu'il lui semblait être au milieu

d'une fourmilière, et dans ce tourment il disait avec

raison : « 0 Dieu, que cette mort m'est amère! si des

« lions et des tigres me dévoraient, je mourrais sur-le-

« champ et d'un seul coup ; mais avec ces vers qui me

« rongent la chair et s'abreuvent de mon sang, je meurs

« à chaque minute sans pouvoir jamais mourir entière-

« ment. »

Sa constance fut admirable : l'été et ses chaleurs,

l'hiver et ses longues nuits, la fatigue et la violence de

la douleur ne purent jamais l'ébranler et lui faire aban

donner ou adoucir la rigueur de ses pénitences. Pour

se priver de tous les adoucissements qu'il aurait pu se

donner en touchant aux endroits malades, il se fit une

espèce de collier d'où pendaient deux courroies ou plutôt

deux anneaux de cuir où il plaçait ses mains et ses bras

pendant la nuit, et qu'il fermait et serrait ensuite avec

un cadenas. Par ce moyen, ses poignets étaient telle

ment liés et enchaînés au cou, qu'il ne pouvait se servir

de ses mains et se secourir lui-même, sa cellule eût-elle

été toute en flammes ; il passait ainsi la nuit, et c'était

seulement lorsque paraissait le jour qu'il s'en délivrait

en ouvrant le cadenas. Il supporta ce martyre jusqu'à

ce que ses mains, blessées par ces entraves, commencè

rent à trembler et à se paralyser ; mais pour n'y rien

perdre, il imagina deux gants grossiers, comme ceux



— 40 —

que prennent les paysans pour couper la vigne et les

broussailles et il les garnit de pointes de fer de telle ma

nière qu'ils ressemblaient à des étrilles ou à des cardes.

11 mettait ces gants la nuit, et si par hasard en dormant

il voulait ôter son cilice, éloigner les pointes de fer et se

soulager d'une manière quelconque, les vers qu'il avait,

irrité par cet attouchement le tourmentaient et le ron

geaient plus que jamais. Souvent pendant son sommeil,

en se grattant la poitrine et le corps, il se déchirait tant,

qu'il semblait avoir passé par la griffe des ours. La chair

de ses bras s'en allait en lambeau et tout son corps était

rouge, sanglant et enflammé. Quand il était trop déchiré,

et que les plaies couvraient les plaies, il se soignait

pendant plusieurs jours; mais bientôt il rouvrait ses

blessures en les touchant et les déchirant avec ses gants

terribles. Ces souffrances ou plutôt cet affreux martyre

dura seize à dix-sept ans, c'est-à-dire jusqu'au moment

où la nature ne pouvant résister davantage, un ange

l'avertit et l'assura que Dieu ne voulait pas qu'il conti

nuât de semblables pénitences. Le saint obéit aussitôt

et jeta tous ses instruments dans la rivière.

XVII

Il porte pendant plusieurs années une croix garnie de pointes.

Notre bienheureux était si touché de la passion et de

la mort de Jésus-Christ, son divin maître, qu'il lui sem

blait n'avoir rien fait, s'il n'imprimait pas sur son corps

quelque signe sensible qui fût pour lui un souvenir

continuel du supplice de la croix. Il se fit donc une croix

do bois longue d'une palme et large en proportion, sur



— 41 —

laquelle il planta trente clous en honneur et reconnais

sance de toutes les plaies que Jésus-Christ souffrit pour

nous prouver son amour. Il plaça cette croix sur ses

épaules, de telle sorte que la pointe des clous appuyait

sur ses omoplates, et il la porta ainsi nuit et jour pen

dant l'espace de huit ans ; la dernière année il y ajouta au

milieu sept pointes fortement rivées et tournées contra

sa chair, de manière à la déchirer et à la mettre tout en

sang, voulant honorer ainsi le cœur de Marie, blessé sur

le Calvaire et déchiré par la cruelle mort de son fils.

Lorsqu'il commença à mettre cette croix sur ses épaules

nues, la violence du mal lui fit croire qu'il ne pourrait

jamais tant souffrir, et il se mit à émousser et aplatir les

clous avec un caillou ; mais il s'en repentit bientôt, et,

tout honteux de son peu de courage, il commença à re

faire les pointes avec une lime. Cette croix, clouée sur

sa chair et ses os, était comme un bourreau qui le tor

turait et le couvrait de blessures. Quand il marchait ou

qu'il était couché, il lui semblait avoir un vêtement

d'épines, et toutes les fois qu'on le touchait quelque

part, il souffrait mille morts. Il n'employa pourtant

qu'un moyen pour tempérer et adoucir l'excès de ses

douleurs, ce fut d'écrire sur la croix qui les lui causait

le doux nom de Jésus.

Comme si ces pénitences n'étaient point assez rigou

reuses, il se donnait la discipline deux fois le jour, la

première en méditant Jésus -Christ flagellé, la seconde

en le contemplant mourant sur le Calvaire, et il recom

mençait encore lorsqu'il croyait avoir fait quelques

fautes en mangeant, en buvant ou en parlant. Enfin, il

inventa tant de disciplines et d'instruments armés de

balles, d'éperons et de pointes do fer pour torturer son



— 42 —

corps, que le récit en fait horreur, et qu'il parait impos

sible qu'un homme puisse se traiter si durement. Un

jour, se trouvant en public avec deux jeunes personnes,

il leur serra la main sans aucune intention mauvaise ;

mais, dès qu'il fut éloigné, il en eut un grand.chagrin et

crut avoir commis une faute qui méritait le plus grave

châtiment. Se retirant aussitôt à l'écart, il se frappa

contre la croix qu'il portait sur les épaules, se jetant

dessus avec une telle force que les clous lui entrèrent

dans la chair et dans les os. Puis il se priva d'aller au

chapitre où les anges venaient assister à ses méditations,

et il chercha à expier sa faute en demandant pardon à

Dieu et aux saints, en se donnant la discipline et en se

frappant plus de trente fois contre sa croix comme nous

venons de le dire.

Le saint avait l'habitude de se retirer après matines

dans la chapelle du chapitre, et là seul il se prosternait

cent fois la face contre terre, embrassant le pavé et mé

ditant chaque fois la passion de notre Seigneur. En se

baissant et en se relevant si souvent, il remuait dans sa

chair les clous de sa croix et s'occasionnait des douleurs

incroyables. Puis il se frappait avec des fouets garnis de

fer et de molettes avec tant de force que le fer en était

aplati, et qu'un jour sa discipline s'étant brisée en trois

morceaux, les molettes s'éparpillèrent au loin. Quand il

voyait son corps si maltraité, il prenait compassion de

lui-même, il demandait à Dieu avec larmes de vouloir

bien lui pardonner ses péchés, et il cherchait à se con

soler en pensant qu'il ressemblait à Jésus flagellé. Les

religieux de son couvent effrayés d'entendre les coups

qu'il se donnait, cherchaient à l'arrêter, et dès qu'Henri

se voyait découvert, il cessait; mais il lavait alors ses



— 43 —

blessures avec du vinaigre et du sel, et il trouvait, en

paraissant ne rien faire, un remède plus douloureux que

ses blessures même.

Le jour de saint Benoît, qui était l'anniversaire de sa

naissance, il alla se cacher au sortir de table dans un

lieu obscur et secret. Puis il se dépouilla de ses vête

ments et commença à se donner une cruelle discipline.

Mais en se frappant, il s'ouvrit une veine du bras gau

che d'où jaillit sur le plancher une grande quantité de

sang. Son bras resta noir, enflé et paralysé. Il eut si

grand peur qu'il ne savait que faire et qu'il cessa de se

battre. Il se passa alors une chose miraculeuse : une

sainte religieuse, nommée Anne, qui était en oraison

dans une ville éloignée, fut transportée en vision à l'en

droit où le saint s'était flagellé. Ayant vu les coups

cruels qu'il se donnait, elle en eut compassion et avança

le bras pour recevoir le coup qu'Henri se destinait. Il

lui sembla être frappée elle-même, si bien qu'au sortir

de son extase, elle vit son bras tout livide et tout noir,

et elle le garda malade pendant quelque temps.

XVIII

De la dureté de son lit.

Le lit sur lequel dormait frère Henri était d'une extrême

dureté, il n'avait dans sa cellule ni matelas, ni couver

tures, et ses meubles consistaient en une vieille porte

sur laquelle il étendait une petite natte de joncs qui lui

arrivait seulement aux genoux; c'est là qu'il se reposait

ou plutôt qu'il se torturait. Au lieu d'un oreiller, il met

tait à son chevet un sac plein de paille d'avoine, et il se



— 44 —

couchait habillé comme il était pendant le jour; il ne

quittait que ses chaussures. Aussi son repos était loin

d'être une jouissance. Il portait des bas de crin tout hé

rissés, une chemise grossière et pesante, des caleçons

garnis de pointes de fer ; les clous de sa croix déchiraient

ses épaules; la dureté de son lit et de son oreiller bri

saient ses membres ; ses bras étaient liés et ses mains

recouvertes de fer. Il était obligé de dormir dans cet état,

replié sur lui-même et immobile, parce que, s'il avait

le malheur de remuer, il souffrait bien davantage de sa

croix, et les clous qui perçaient ses os lui causaient des

douleurs inexprimables. Aussi poussait-il alors vers le

ciel de profonds soupirs et des cris déchirants. Pendant

l'hiver, le froid rigoureux de son pays le faisait souffrir

encore davantage. Ses pieds nus et découverts se cre

vassaient et se couvraient de tumeurs, ses jambes s'en

flaient comme celles des hydropiques, ses cuisses étaient

couvertes du sang qui tombait de ses flancs déchirés

par les pointes de son cilice, son dos était lacéré par les

clous de la croix, ses bras, ses mains étaient liés et trem

blants, enfin tout son corps épuisé était brisé par la du

reté de sa couche. Voilà le repos et le sommeil que notre

bienheureux s'accordait.

Il avait beau mourir de froid, il se tenait pendant la

nuit, après les matines, plus d'une heure sur un marbre

glacial devant le maître-autel, et il supporta avec tant de

constance les plus rigoureux hivers, que pendant l'es

pace de vingt-cinq ans, il ne s'approcha jamais du feu ;

et jamais il ne se permit un mouvement qui put alar

mer la chasteté de son âme ou de son corps. Il ne faisait

qu'un repas très-frugal par jour, ne mangeant jamais

de poissons, de viande, d'œufs,et se contentant de pain,



— 45 —

de légumes et de fruits. Il observa scrupuleusement son

vœu de pauvreté et ne voulut jamais recevoir ou toucher

d'argent, qu'il en eut ou qu'il n'en eût pas la permission.

Ses vêtements étaient très-pauvres, et nous avons dit

qnels étaient les meubles qui décoraient sa cellule.

XIX

Comment noire bienheureux souffrait le tourment de la soif.

Plus frère Henri se torturait par ces cruelles mortifi

cations, plus son âme désirait ardemment trouver quel

ques nouveaux moyens de souffrir davantage. Sachant

que la soif est le plus terrible des supplices, il commença

par diminuer ce qu'il buvait ordinairement et se réduisit

à une très-minime quantité de vin. Pour ne point outre

passer la mesure qu'il s'était fixée, il se procura une

petite tasse qu'il portait toujours avec lui. Quand la soif

devenait intolérable, il s'humectait la bouche avec quel

ques gouttes d'eau comme le font les malades et les fié

vreux. Mais augmentant peu à peu son abstinence, il

finit par se priver entièrement de vin, et n'en but pen

dant longtemps que le jour de Pâques ; il s'accordait un

peu d'eau et encore au diner seulement. Cette mortifica

tion lui fut très-pénible, et il la pratiqua avec tant de

sévérité qu'il no voulut jamais soulager sa soif en s'ac-

cordant quelques gouttes de plus. Dieu voulut bien le

soutenir par fa grâce toute-puissante. Un jour qu'il le-

viit les yeux au ciel, il entendit une voix d'en haut qui

disait dans son cœur : « Rappelle-toi, Henri, combien fut

• terrible ma soif lorsque j'étais sur la croix, dans les

* dernières angoisses de la mort. Quoique je fusse le

3.



— 46 —

« créateur de toutes les fontaines, je n'ai pu obtenir

« alors pour me soulager que du fiel et du vinaigre.

« Supporte encore avec patience la soif que tu éprouves,

« si tu veux suivre mes traces. » Le bienheureux, pour

imiter Jésus-Christ et lui obéir, passa encore tout le jour

sans boire, quoiqu'on fût au fort de l'été. Le soir, il res

sentit une soif ardente ; son corps affaibli et haletant

soupirait après un peu d'eau ; ses lèvres se desséchaient

à l'intérieur et à l'extérieur, sa langue s'entr'ouvrait, se

crevassait, et sa soif devenait si violente qu'au moment

où on jette à l'office de l'eau bénite sur les religieux, il

ouvrait avidement la bouche pour en recueillir quelques

gouttes. A souper, il quittait la table fans toucher le vin

qu'on servait, et au milieu des ardeurs qui le tourmen

taient, il levait les yeux au ciel en disant : « Recevez, ô

« Père célesle, ce vin en sacrifice, comme si c'était le

« sang de mon cœur, et offrez-le à votre cher fils altéré

« et mourant sur la croix. »

Quelquefois il s'arrêtait à la fontaine du couvent et

contemplait cette eau qui jaillissait claire et limpide et

s'écoulait en mille ruisseaux ; il gémissait et soupirait

en sentant augmenter sa peine, et il disait à Dieu : « O

«bonté éternelle! que vos jugements sont cachés; je

« suis près du lac de Constance et du Rhin ; je touche à

« cette fontaine, et de toute celte eau, il n'y en a pas

« une goutte pour moi. » Il continua longtemps cette

mortification, et jamais elle n'aurait été adoucie, si Dieu

ne l'avait adoucie lui-même.

Le dimanche des noces de Cana, frère Henri étant à

table et ne pouvant rien manger à cause de la sécheresse

de sa bouche, quitta le réfectoire des religieux et alla se

cacher dans sa cellule ; là, vaincu par la violence de la



— 47 —

soif, il pleura amèrement sur lui-même, et ne pouvant

supporter davantage son supplice, il cria vers Dieu .

« Seigneur tout-puissant, vous qui connaissez les peines

« et les douleurs de ceux qui vous servent, prenez pitié

« de la soif qui me dévore, et voyez comme je souffre

« sur cette terre. J'aurais pu me procurer tout ce qui

« me fallait pour vivre, et me voilà réduit à un tel

« état de besoin et de misère que je ne puis rien pren-

« dre, pas même une petite goutte d'eau pour calmer

« ma soif brûlante. » Au milieu de ses gémissements,

il entendit une voix divine qui disait à son âme : « Du

« courage, frère Henri, cesse tes gémissements et ranime

« ton cœur et tes forces, tu touches à la fin de tes pei-

« nes; voici venir les jours de joie et de rafraîchissement. »

XX

Frère Henri est consolé par Notre-Scigneur Jésus-Christ

et par sa sainte Mère.

Dès la nuit suivante, frère Henri reçut les consolations

promises. Etant en oraison, il fut ravi en extase, et la

vierge Marie lui apparut, ayant à ses côtés son cher fils

sous la forme d'un enfant de sept ans. Cet enfant tenait

à la main un petit vase rempli d'une eau céleste ; alors

la vierge Marie prit des mains de son fils le vase, et

l'offrit à frère Henri en lui disant d'y boire ; frère Henri

le prit avec une sainte avidité et y but une liqueur d'une

saveur, d'une douceur, d'une vertu si grandes, que sa

soif se calma, et qu'il se trouva selon son désir tout ra

fraîchi, tout consolé.

Le saint revenu à lui, conserva la plus vive reconnais



— 48 —

sance d'une si grande grâce; il bénissait sans cesse

Marie avec amour et pensait à elle toutes les fois qu'il

voyait une femme. Le jour suivant, il en rencontra une

dans la rue la plus sale de la ville, et il se mit aussitôt

dans la boue pour la laisser passer par le seul endroit

sec qu'il y avait. La femme remarqua cet acte d'humilité

et lui dit: « Mon père, que faites-vous, vous êtes prêtre

« et religieux; pourquoi me céder lecheminàmoiquine

« suis qu'une pauvre femme, pourquoi me traiter ainsi

« et me faire rougir de confusion ? » Frère Henri répon

dit : « Ma sœur, j'ai l'habitude d'honorer et de vénérer

« toutes les femmes parce qu'elles rappellent à mon

« cœur la puissante reine du ciel, la mère de mon Dieu,

« envers qui j'ai tant d'obligation. » La femme leva les

mains et les yeux au ciel en disant : « Je supplie cette

« puissante reine que vous honorez en nous autres

« femmes de vouloir bien, avant votre mort, vous favo-

« riser de quelque grâce particulière. »

Peu de temps après, frère Henri étant sorti du souper

sans boire, revint à sa cellule tourmenté par la soif,

comme à l'ordinaire ; la nuit, une femme belle et ma

jestueuse lui apparut et lui dit : « Je suis la Vierge Mère

« que tu aimes. C'est moi qui ai déjà soulagé ta soif en

« t'abreuvant d'une liqueur céleste, et dorénavant, toutes

« les fois que tu souffriras ce tourment, j'aurai compas-

« sion de toi et je te soulagerai ; » et frère Henri s'écria :

« Auguste souveraine, je ne vois dans vos mains ni

« tasse, ni vase d'eau ou de vin, comment soulagerez-

« vous ma soif? — Je te donnerai, répondit la sainte

« Vierge, une liqueur salutaire, et cette liqueur décou-

« lera du fond de mon cœur même. » Ces paroles trou

blèrent le saint ; et tout accablé de son indignité, il



— 49 —

tremblait et n'osait plus rien dire. Alors la sainte Vierge

le consola avec bonté en ajoutant : « Puisque Jésus-

« Christ a bien voulu t'accorder les douceurs de l'amour

« et se reposer dans ton âme pour récompenser la sé-

« cheresse de cette soif dévorante que tu souffres pour

a lui, ne puis-je pas aussi te consoler et te rafraîchir?

« Ce ne sera ni de l'eau, ni du vin que je te verserai ;

« mais de mon cœur s'épanchera dans ton cœur, une li-

« queur précieuse, une liqueur spirituelle d'une pureté

« incomparable et divine. » Alors, le saint goûta cet inef

fable breuvage dont lui parlait Marie, sa soi! fut soula

gée, et il lui resta dans la bouche un grain de manne

d'un goût délicieux et d'une blancheur semblable à celle

de la neige. Le bonheur qu'il épouva le fit fondre en lar

mes et son âme s'épuisait à remercier la sainte Vierge

d'une si grande grâce.

Marie ne s.arrêta pas à cette faveur; la même nuit elle

apparut à un grand serviteur de Dieu et lui commanda

d'aller trouver frère Henri et de lui dire de sa part :

« Jadis, j'ai allaité saint Jean-Chrysostôme, lorsqu'il était

a enfant, une fois qu'il priait devant une de mes images,

a je l'ai pressé dans mes bras et je lui ai permis de por-

« ter les lèvres à mon sein pour y savourer mon lait

u virginal. Je t'ai fait la même grâce cette nuit, et pour

« gage de celte faveur, tout ce que tu diras sera plus

« pur, plus fervent, et la foule accourra pour l'enten-

a dre. » Le serviteur de Dieu répéta ces paroles de Marie

au bienheureux qui s'écria en levant vers le ciel ses

mains, ses yeux et son cœur : « Que bénie soit celte

« source divine qui s'élance sans cesse du sein de Dieu

« même! Que bénie soit la mère de toutes les grâces qui

« a bien voulu accorder un si grand bienfait à son indi



— 50 —

« gnc serviteur. » Le saint homme son ami ajouta :

« Apprenez aussi que Jésus et Marie ont bien voulu me

« visiter et me parler de vous avec tendresse et amour. »

La sainte Vierge avait à la main une coupe remplie d'eau ;

elle l'offrit à son fils en le priant de la bénir, l'enfant

Jésus la bénit, changea l'eau en vin, et dit : « Jusqu'à

« présent, mon serviteur s'est abstenu de vin et a souf-

« fert beaucoup de la soif; à l'avenir, je veux qu'il boive

« du vin et qu'il rétablisse ses forces épuisées. De plus,

« je veux avec cette coupe pleine de mon sang, le laver

« entièrement pour guérir toutes ses plaies, le délivrer

« de ses croix volontaires et en faire un homme selon

« mon cœur. »

Frère Henri fut grandement consolé par la visite de

cet ami, et se remit par obéissance à boire du vin comme

il le faisait autrefois ; il était alors si abattu et si usé par

les rigueurs continuelles de ses pénitences, qu'il ne lui

restait réellement plus qu'à mourir. Dans l'impossibilité

de supporter davantage ces mortifications excessives, il

les abandonna, après les avoir pratiquées pendant vingt-

deux ans, c'est-à-dire depuis l'âge de dix-huit ans jus

qu'à l'âge de quarante. Il y renonça parce que Dieu lui

fit comprendre que toutes ses pénitences et ses combats

contre ses sens et son corps, n'étaient point un grand

progrès dans la perfection chrétienne , mais seulement

un bon commencement, un acheminement vers la vertu

et qu'il fallait s'exercer d'une manière plus élevée, s'il

voulait devenir parfait.



XXI

Comment le bienheureux fut conduit par un ange à l'école d.une

plus haute sagesse et d'une plus grande perfection.

Frère Henri se reposait donc de toules ses souffrances

corporelles, et souhaitait ardemment se conformer au

bon plaisir de la volonté divine. Une nuit, après matines,

étant assis dans sa cellule, il fut ravi en extase pendant

qu'il méditait ; il lui sembla voir venir à lui un ange sous

la forme d'un ravissant jeune homme qui lui dit :

« Frère Henri, il y a assez longtemps que tu étudies à

« une petite école et que tu suis les basses classes; il

« faut maintenant t'instruire à une école supérieure,

« donne-moi la main, viens avec moi et je te conduirai

« à un maître d'une sagesse sublime. Ses leçons t'ap-

« prendront une science divine qui éclairera ton esprit,

« donnera une véritable paix à ton cœur, et te fera heu-

« reusenlent achever ce que tu as si heureusement

a commencé. » Le saint se leva tout joyeux, et prit la

main du jeune homme qui parut le conduire dans un

pays spirituel, et dans une maison immense qui ressem

blait à un couvent, et où demeuraient des hommes

d'une intelligence merveilleuse. Il fut introduit par

l'ange et reçu par tous avec une grande bonté. Le supé

rieur de cette réunion l'aperçut et lui dit avec un sou

rire : « Certainement ce nouvel arrivant deviendra un

« grand maître dans la science que nous enseignons,

« pourvu qu'il ait le courage et la constance de porter

« des chaînes. » Henri ne comprenant pas ces paroles,

se tourna vers l'ange et lui dit : « Quelle est cette aca



— 82 —

« démie; et que peut-on y apprendre? » L'ange répon

dit : « La science sublime de cette école est une abné-

« gation parfaite de soi-même, une résignation qui nous

« fait tellement renoncer et mourir à notre volonté, que

« dans toutes les circonstances où Dieu nous met par

« lui-même, par les créatures, par le malheur et lapros-

« périté, nous nous efforçons de conserver notre cou-

« rage et l'égalité de notre âme, en restant aussi indif-

« férent que le permet la faiblesse humaine, et en

« n.ayant d'autre but que celui de louer et d'honorer

« Dieu, comme Jésus-Christ a loué et honoré son père

« céleste. » Ces choses plurent beaucoup à frère Henri,

et il dit sur-le-champ qu'il voulait étudier avec ardeur,

et vaincre toutes les difficultés pour apprendre à cette

école une si haute sagesse. Il commençait déjà à se fa

tiguer et à entreprendre beaucoup de choses, lorsque

l'ange l'arrêta en lui disant : « Cette science demande un

« esprit tranquille, et oblige à un grand calme. Moins on

« travaille et plus on avance, parce que la propriété des

« actions empêche d'acquérir cette science qui regarde

« uniquement l'honneur de Dieu. »

L'extase cessa, et frère Henri, revenu à lui, réfléchit

et trouva que tout ce qu'il avait entendu était conforme

à l'Évangile de Jésus-Christ. Jette les yeux sur toi-même,

Henri, se disait-il, examine avec droiture l'intérieur de

ton âme, et tu verras qu'avec toutes les afflictions et les

pénitences que tu as choisies selon ta volonté, tu n'as

encore rien fait, et que tout est à recommencer, parce

que jamais tu n'as renoncé à toi-même ; parce que jamais

tu ne t'es livré à la main de Dieu afin de souffrir pour

son amour toutes les peines extérieures et intérieures

qui peuvent t'attaquer. Tu as toujours été comme un



— 33 —

lièvre timide et peureux qui se cache dans un buisson et

qui tremble, qui redoute la mort à la chute de la moin

dre feuille. Vois combien tu crains les persécutions des

hommes, comme tu es bouleversé quand tu rencontres

des personnes qui te contredisent. Tu devrais te livrer

volontairement aux injures et t'exposer à la mort, et lu

prends la fuite, tu te caches au lieu d'aller au-devant du

mal. Si on te loue, tu souris ; la joie anime aussitôt ton

cœur et ton visage. Si on te blâme, tu t'affliges, et tu

laisses paraître ton chagrin même à l'extérieur. Il est

donc bien nécessaire d'aller à une plus haute école de

sagesse et d'esprit pour entrer dans la voie du Seigneur.

Dieu éternel, s'écriait-il avec un profond soupir, comme

je vois maintenant clairement la vérité! Hélas! hélas!

quand mourrai-jeà moi-même? quand m'abandonnerai-

jedonc véritablement à Dieu !

XXII

Comment frère Henri reçut d'un ange l'épée et les armes

de chevalier.

Le bienheureux Henri avait, par Tordre de Dieu, renoncé

à ses rigoureuses pénitences qui avaient usé et presque

détruit ses forces. Sa santé délabrée commençait à re

prendre et à reverdir ; il pleurait de joie en se rappelant

les cruelles et sanglantes chaînes qu'il avait portées,

pendant tant d'années, et il ne pensait pas aux maux qui

pouvaient venir. « Soyez béni, mon Dieu, disait-il, voici

l'hiver quia passé, qui s'est éloigné : Jam hyems transiil

et recessit. Je vais maintenant vivre des jours tranquilles,

sans combattre si durement; je calmerai ma soif avec

 



— S4 —

l'eau et le vin, je coucherai sur un lit meilleur, et mon

paisible sommeil ne sera pas troublé par toutes ces poin

tes de fer, qui souvent me faisaient soupirer après la

la mort comme après la fin de mon supplice. J'ai bien

assez, j'ai même trop usé mes forces je puis maintenant

prendre du repos. »

Tout cela était le langage trompeur des sens, et il ne

savait point encore ce que Dieu voulait faire de lui. Cette

paix dura quelques semaines, mais un jour qu'il était

assis dans sa cellule, et qu'il méditait sur ce texte de

Job : Militia est vita hominis super terram — la vie de

l'homme sur la terre est un combat. — Il entra comme à

l'ordinaire tout à coup en extase, et il vit un jeune hom

me qui portait une armure de chevalier, et qui l'en revêtit

en disant : «Tu as assez combattu comme fantassin, dé-

« sormais Dieu veut que tu le serves comme un géné-

« reux chevalier. » — Le bienheureux regardait ces

armes, et disait dans son étonnement : « Que faites-vous

« de moi P. pourquoi ce changement et comment devenir

« chevalier? comment vais-je [être chevalier, moi qui

« jouis maintenant du repos et de la tranquillité. Je me

« soumets puisque Dieu l'ordonne; mais ma noblesse

« me serait plus chère si j'avais pu la gagner dans quel-

« que glorieux combat. » Le jeune homme souriant lui

repondit : « Ne te tourmente pas de cela; les occasions

« de bien combattre ne te manqueront pas; les soldats

« de Jésus-Christ ont à soutenir des guerres plus terri-

« bles, et à remporter des victoires plus brillantes que les

« Hector, les Achille, les César, que tous les capitaines

« et les héros que les poètes et le paganisme ont tant

« célébrés. Si lu crois que Dieu t'a déchargé de tes péni-

« tences pour que tu suives tranquillement ton plaisir et



— SS —

« tes aises, tu es dans une grande erreur. Dieu t'a dé-

« livré, non pas pour que tu sois ton maître, mais pour

« remplacer tes mortifications par des chaînes plus lour-

« des et plus douloureuses. »

Ces paroles ébranlèrent frère Henri et l'épouvantèrent.

« Seigneur, dit-il à Dieu, à quoi me destinez-vous donc?

« Je pensais avoir fini et je n'ai pas commencé. Vous

« voulez me faire souffrir et apesantir votre main sur

« moi. Serais-je le seul pécheur dans le monde, le seul

« misérable indigne de consolation ? Les autres seraient-

« ils justes et saints, puisque vous les épargnez et que

o vous tournez contre moi toute votre colère? Ne suf-

« fit-il pas de m'avoir accablé d'infirmités et detenta-

« tions pendant ma jeunesse, d'avoir combattu de tant

a de manières ma chair délicate ? Il me semble pourtant

« Seigneur, que vingt-deux ans de souffrance devraient

« vous satisfaire. — Non, répondit le Seigneur, tu n'es

« point assez exercé, assez éprouvé ; si tu veux que les

« choses aillent bien pour toi, il faut que tu sois tour-

o menté de mille façons, et jusque dans les parties les

« plus intimes de ton cœur. — Mais au moins, répliqua

« Suso, je vous prie en grâce d'être assez bon pour me

« découvrir quelles sont les croix que vous me prépa-

« rez...» — Le Seigneur répondit : « Lève les yeux au

« Ciel, et si tu peux compter les étoiles, tu sauras le

« nombre des afflictions qui t'attendent, et de même que

« les étoiles sont immenses et qu'elles paraissent petites

« aux yeux des hommes, de même les croix que tu por-

« teras paraîtront légères à ceux qui ne les connaissant

« point, tandis que tu sentiras combien elles sont dures

« et pesantes. — Seigneur, dit Suso, faites- les-moi con-

« naître d'avance, pour que je puisse m'y préparer. »



— 56 —

— Et Dieu répondit : « Il vaut mieux pour toi que tu les

« ignores, parce qu'elles te décourageraient. Pourtant je

« veux bien t'en découvrir trois parmi toutes celles que

« je te prépare. La première croix sera celle-ci. Autre-

« fois tu te frappais de tes propres mains tant que lu

« voulais, ettu t'arrêtais quand tu avais pitié de toi-même.

« Maintenant tu seras entre les mains des autres, tu

« seras maltraité et frappé sans pouvoir te défendre. De

« plus tu perdras l'estime et la considération de beau-

« coup, et cela te sera plus pénible que cette croix pleine

« de clous qui déchirait ta chair et tes épaules. On te

« louait, on t'admirait dans tes mortifications volon-

« taires; mais quand tu souffriras désormais, tu seras

« abaissé, méprisé et tourné en ridicule par tout le

« monde. La seconde croix sera celle-ci : Quoique tu te

« sois martyrisé par de nombreuses et cruelles tortures,

« tu as conservé ton cœur d'homme et ta nature aimante;

« tu jouis de l'affection de beaucoup de monde. Mais là

« où tu avais trouvé de la confiance, de l'estime et de

« l'amour, tu rencontreras désormais partout une insi-

« gne déloyauté, tu seras tellement joué et accablé que

« tu deviendras le chagrin et le désespoir du petit nom-

« bre qui te restera fidèle. Voici la troisième croix :

« Jusqu'à présent je t'ai nourri comme un petit enfant

« du lait de ma divine grâce, et cela avec tant d'abon-

« dance, que tu te sentais souvent plongé dans un

« océan de délices. Désormais, je retirai mes grâces

« et mes consolations; je te livrerai à la pauvreté, à

« l'aridité spirituelle ; tu seras abandonné de Dieu et

« des hommes, tourmenté de toutes les manières par

« tes amis et tes ennemis, et ce que tu rechercheras,

« ce que tu tenteras pour te consoler et te soulager



— 87 —

« dans tes angoisses, tournera toujours contre toi. »

Cette extase glaça Henri d'épouvante et le fit trembler

de tous ses membres. Il se leva et se précipita par terre

en étendant les bras en croix. Il cria vers Dieu, le cœur

tout déchiré et la voix pleine de larmes, conjurant sa

bonté de vouloir, s'il était possible, lui épargner tant de

misères ; mais se soumettant humblement s'il le fallait à

l'accomplissement de son éternelle volonté. Pendant

qu'il était ainsi prosterné dans les soupirs et les pleurs,

il entendit une voix qui lui disait intérieurement : « Aie

« bon courage, car je serai avec toi et je te rendrai vic-

« torieux dans tous tes combats. » Alors il se releva et se

remit entièrement entre les mains de Dieu.

Quelque temps après, se tenant un matin dans sa cel

lule, toujours triste et préoccupé des peines qui l'atten

daient, une voix lui dit : « Ouvre la fenêtre, regarde et

« apprends. » Il obéit et vit à l'entrée du couvent un chien

qui avait dans sa gueule un mauvais morceau d'étoffe.

L'animal jouait avec ce lambeau, le jetait en l'air, le

reprenait, le mordait et le mettait en pièces avec ses

pattes et |ses ongles. A cette vue, frère Henri comprit

toutes ses douleurs dans l'avenir; il tourna les yeux au

ciel et gémit profondément. Alors une voix lui dit : «C'est

« ainsi que tu seras traité parla bouche et les langues de

« tes frères. » Comme je ne puis éviter ces croix, pensa

frère Henri, que mon âme se confie en Dieu et qu'elle

souffre sans se plaindre comme ce morceau d'étoffe. Il

quitte la fenêtre et va à la porte du couvent ramasser le

chiffon qu'il conserva pendant plusieurs années ; et lors

que dans ses peines il était tenté d'impatience, il le pla

çait sous ses yeux en se rappelant le silence qu'avait

gardé cet être insensible entre les dents du chien ; il



— 58 —

rentrait en lui-même et portait patiemment sa croix sans

parler et sans se plaindre.

XXIII

Le bienheureux se prépare dans la solitude à bien souffrir.

Les croix arrivèrent bientôt, et lorsque Henri était in

jurié par les siens et qu'il détournait la tète par dégoût

et par indignation, il entendait au fond de son âme les

reproches de Jésus-Christ, qui lui disait : « Ai-je dé-

« tourné la tête quand les hommes m'injuriaient et me

« crachaient au visage? » Il se corrigeait alors, allait

trouver ceux qui l'avaient maltraité et leur parlait avec

douceur. Au commencement de ces épreuves, il s'adres

sait à Dieu et le suppliait de vouloir bien le délivrer.

Jésus-Christ, qui voulait l'instruire, lui apparut le jour

de la Purification, sous la forme d'un enfant, et le reprit

ainsi : « Henri, tu n'as pas encore appris la véritable

« manière de souffrir. Quand, pour mon amour, tu sup-

« portes une croix, ne pense point à l'instant où tu la

« quitteras et où tu te reposeras, mais endure-la avec

« patience, supporte-la avec courage; qu'elle le soit une

« expérience pour l'avenir, et que la constance te pré-

« pare à en recevoir une autre, lorsque celle-là sera

« passée. La jeune fille qui, dans un champ, cueille des

« roses pour sa parure ne se contente point d'en prendre

« une seulement, mais elle retourne chez elle avec tout

« un bouquet. Ces croix font le mérite, la beauté de ton

« âme. Ne crains pas que ce buisson d'épines et de

« fleurs arrête les rayons de ma grâce ; à travers les

« ombres de ces branches, ma lumière t'arrivera en si



— 59 —

« grande abondance que tu pourras, au sein même

« de l'affliction, convertir beaucoup de pécheurs. »

Fortifié par les leçons d'en haut, frère Henri attendait

avec résignation les croix que le Seigneur lui réservait.

La solitude lui parut favorable à ces nouveaux combats ;

il résolut de fuir pendant dix ans la conversation de

tous les hommes, et de vivre dans un entier isolement

du monde. Au sortir de table, il courait s'enfermer dans

son oratoire, n'allait jamais à la porte du couvent et ne

sortait pas dans la ville pour voir et entretenir qui que

ce fût. Il s'imposait, quand il marchait, le recueillement

et la retenue la plus grande, ne levant jamais les yeux

et ne les laissant errer sur la terre qu'à la distance de

quatre ou cinq pas. Il fit peindre dans l'étroite cellule où

il s'était emprisonné les images des saints Pères, avec

quelques-unes de leurs maximes et de leurs pensées;

mais à peine le peintre avait-il esquissé au charbon son

ouvrage, qu'un mal très-grave lui vint aux yeux. 11 eût

été arrêté pendant plusieurs mois si le bienheureux ne

l'avait guéri sur-le-champ en touchant du doigt d'abord

les images des saints Pères, puis les yeux de l'artiste.

C'est dans cette retraite, qu'il avait choisi pour conser

ver la paix, que commença précisément la guerre. Il y

vécut dans de tels combats et de telles afflictions inté

rieures, qu'il n'avait pas un instant de repos et qu'il

semblait que Dieu eût permis à tous les démons de l'en

fer de le tourmenter le jour et la nuit. Un matin, se sen

tant malade, il crut devoir aller diner à l'infirmerie pour

manger un peu de viande dont il se privait ordinaire

ment; il y alla, dîna et revint à son oratoire ; mais voici

qu'une troupe de démons se présentèrent à lui, et l'un

d'eux se mit à déclamer ce texte de l'Ecriture : Adhuo



- 60 -

escœ eorum erant in ore ipsorum et ira Dei ascendit super

eos ' : « Leur nourriture était encore dans leur bouche

« et la colère de Dieu descendit sur eux. » Il ajouta :

« Ce religieux est digne de mort, et je serai son bour-

« reau. » Il voulut le tuer; mais les autres démons ne

s'entendirent pas sur les moyens de le faire souffrir da

vantage. Alors le démon, qui en voulait au religieux, lui

dit : « Puisque je ne puis t'ôter la vie, je te torturerai

« avec ce fer, et tu vas sentir autant de douleur et de

« tourments que tu as eu de plaisir à manger de la

« viande. » Et lui mettant son fer dans la bouche, il lui

déchira tellement les gencives, et lui causa un si grand

mal de dents, que pendant trois jours il ne put absolu

ment rien manger.

XXIV

Comment Dieu instruisit le bienheureux par l'exemple

d'un jouteur.

Dans sa jeunesse, frère Henri désirait ardemment

plaire à Dieu et mener une vie sainte, mais sans fatigue

et sans douleurs. Dieu lui fit comprendre son erreur par

le monde lui-même. Un jour qu'il allait prêcher, il

monta sur un bateau pour traverser le lac de Constance.

Parmi les passagers se trouvait un jeune homme riche

ment vêtu; frère Henri l'aborda et lui demanda qui il

était et ce qu'il faisait. Le jeune homme lui répondit

qu'il était maître d'escrime et de joute, et qu'il appre

nait aux nobles et aux chevaliers à jouter et à com

battre corps à corps. Ces joutes se faisaient devant les

• Ps. LXXVH. 34.



— 61 —

dames, et le vainqueur obtenait de la plus belle un an

neau d'or pour récompense. Le serviteur de Dieu lui de

manda quelques autres détails, il ajouta : « Pour obtenir

« cet anneau d'or, il faut combattre sans jamais faiblir ;

« supporter de nombreuses blessures, et recevoir les

« coups de ses rivaux avec sang-froid, générosité et cou-

« rage. Il ne suffit pas de commencer, il faut soutenir

c le combat jusqu'à la fin et montrer toujours aux

« dames un visage joyeux , serait-il tout couvert de

« sang. Celui qui se plaint devient la risée de lous les

« spectateurs. »

Alors le serviteur de Dieu quitta le jeune homme et

médita ces paroles pendant toute la nuit. Cet exemple le

remplissait de confusion, et il disait en soupirant et en

gémissant : « 0 Dieu! quelle leçon je reçois; ces cheva-

t liers, ces hommes du monde, pour plaire à une femme,

« pour en obtenir une frivole récompense, s'exposent à

« tant de fatigues, à tant de dangers! ne serait-il pas

• plus juste que nous, serviteurs de Dieu, nous sup-

t portions avec courage les peines les plus dures pour

« gagner une éternité de jouissance. Seigneur, vous avez

« bien voulu me compter au nombre des soldats de votre

• sacrée milice ! Divine Sagesse, miroir d'éternelle clarté,

t image de Dieu même, fleur de beauté, dame la plus

t gracieuse et la plus aimable, vous qui régnez au ciel !

« oh! si je pouvais obtenir de vous un anneau de chas-

« tes fiançailles, comme je supporterais volontiers tout

« ce qu'il vous plairait d'ordonner. » Ces pensées

faisaient couler ses larmes, et le remplissaient d'ardeur.

Lorsqu'il fut arrivé au lieu de sa prédication, Dieu lui

envoya de telles douleurs qu'il tomba presque dans le

désespoir. Ses amis étaient touchés de son état, et il ou

4



— 62 —

bliait déjà, l'exemple des jouteurs et les résolutions qu'il

avait prise; son esprit bouleversé se laissait aller à l'im

patience. Pourquoi Dieu, disait-il, me traite-t-il ainsi !

Le jour suivant, comme il priait au matin, son cœur en

tendit ces paroles : « Henri, où est donc ton humeur

« guerrière et ta valeur? Serais-tu donc un soldat inu-

« tile et poltron, un vrai chevalier de théâtre? tu es

« joyeux dans la prospérité , mais quand le malheur

« arrive tout est perdu, et tu te laisses abattre comme

« une femme. Est-ce ainsi que tu veux acquérir de la

« divine Sagesse l'anneau de son amour? » — Mais,

« Seigneur, répondait le bienheureux, je puis bien

« m'abandonner à tout et souffrir pendant quelque

« temps; mais les croix ne me laissent aucune relâche.

« — Mais aussi, l'anneau de gloire que je destine à mes

« braves est un bien éternel. — Je le sais bien, et je me

« repens de mon péché; puis-jo cependant, au milieu

« de mes afflictions, m'empêcher de pleurer et de gémir?

« — O honte, ô bassesse de sentiments, tu veux donc te

« montrer faible comme une femme? Que diront dans le

« ciel tous les saints qui te regardent? ne vois-tu pas

« que tu vas devenir la fable de cette noble assemblée,

t de tous les grands du paradis. Allons, essuye tes

« larmes, montre un cœur et un visage contents, et que

« Dieu, que les anges et les hommes ne te voieut jamais

« pleurer au sujet de tes croix. »

Et le bienheureux secoua son chagrin, la sérénité et

le sourire reparurent sur son visage; il remercia Dieu

de ses afflictions et prit la résolution de ne se jamais

laisser abattre dans ses épreuves.



XXV

Des croix et des tentations intérieures de notre bienheureux.

Ainsi qu'il lui avait été annoncé, les croix qu'il eut à

supporter d'abord furent intérieures et très-pénibles.

Les trois plus pesantes furent celles-ci : 1° une tentation

continuelle contre la foi et les principaux mystères, flus

il clicrchait à la combattre par l'étude, et plus il en était

tourmenté. Cette affliction dura neuf ans, et on ne sau

rait dire les larmes qu'elle lui fit répandre pour obtenir

le secours du ciel. Mais enfin Dieu eut compassion de

lui, le délivra et lui accorda une croyance claire et sur

naturelle de tous les mystères de la foi. 2° Une tristesse

profonde qui pendant huit ans pesa sur son àme comme

une lourde montagne. 3° Une tentation de désespoir. Le

démon lui persuadait qu'il était réprouvé dans les dé

crets éternels, et qu'il aurait beau faire, toutes les bonnes

actions imaginables ne pourraient le sauver de la dam

nation. S'il se mettait en prière, s'il allait à l'église ou

s'il assistait au chœur, les mêmes pensées désespérantes

le poursuivaient, et toujours le démon le tourmentait en

lui criant : « Malheureux, à quoi te sert donc ce que tu

« fais pour le ciel, puisque tu es déjà maudit et que tu

« mourras maudit. Comment veux-tu lutter contre un

« décret du Tout-Puissant; pourquoi chercher à te ra-

« cheter de l'enfer. Souviens-toi que tu t'es rendu dès

f le commencement coupable du crime de simonie,

• puisque tu es venu dans le couvent par intérêt et dans

• l'espérance de posséder des biens temporels. Ne sais-

• tu pas que les choses saintes, et surtout la vie monas



— 64 -

« tique demandent d'autres pensées. Avec un si criminel

« commencement peux-tu prétendre à une bonne fin ;

« sois donc mieux avisé ; car c'est une grande folie de

« faire le bien inutilement et de supporter tant de fati-

« gues pour n'en tirer aucun fruit. » Frère Henri souffrit

cette tentation pendant dix ans, et son âme en fut telle

ment accablée qu'il s'écriait parfois en gémissant :

« Malheureux que je suis ! que faire, où me réfugier ? Si

a j'abandonne le cloître et si je retourne dans le monde,

« je suis damné, si je reste ici, je ne me sauverai pas

« davantage. Mon Dieu, mon Dieu 1 fut-il jamais créa-

« ture plus à plaindre que moi; pourquoi suis-je né, si

« je dois être toujours malheureux, oui, malheureux

« dans le temps et malheureux dans l'éternité ! » Il

soupirait ainsi, il gémissait, il frappait sa poitrine. Dans

son doute et son désespoir, il ne trouva aucune conso

lation jusqu'au moment où il se décida à découvrir son

état à Eckard, théologien d'une grande sainteté, qui le

calma par ses conseils et le délivra enfin de cet enfer

qu'il avait enduré pendant tant d'années.

Il ne convenait pas que cette lampe brûlât toujours

dans l'obscurité et que frère Henri vécut ainsi dans le

silence et la solitude. Dieu lui fit connaître sa volonté

par plusieurs révélations et l'envoya travailler dans le

monde au rachat des âmes. Il rencontra dans sa mission

des croix sans mesure et sans nombre ; mais aussi ses

prédications gagnèrent à Dieu des âmes innombrables,

comme l'apprit d'en haut une sainte religieuse, qui était

sa fille spirituelle. Elle vit frère Henri sur une montagne

où il célébrait la messe. Il était entouré d'une grande

foule qu'il avait converti, et il priait pour ce peuple avec

tant de puissance, qu'aucun ne devait être damné. Une

>



— 65 —

autrefois elle le vit couronné de roses blanches et de

roses rouges, et Dieu lui révéla que frère Henri, son

serviteur, était arrivé à une haute sainteté par sa pureté

intérieure et par les croix excessives qu'il lui avait en

voyées pour en faire une image vivante de son fils cru

cifié. Ainsi fallait-il considérer comme des faveurs de la

grâce divine, les occasions continuelles de souffrir, les

travaux, les persécutions, les calomnies, les mépris, les

faux témoignages de tout le monde, les infamies, et le

danger de mort auquel il avait été toujours arraché. Le

diadème d'or dont on orne la têle des saints figure la

béatitude éternelle dont ils jouissent dans le ciel, tandis

que la couronne de roses rouges que portait frère Henri

représentait la grandeur de ses afflictions et le mérite de

ses peines. Frère Henri fut délivré de ses travaux, et

pour le consoler dans ses douleurs, Dieu lui accordait

des rapports continuels avec les anges qui s'entrete

naient familièrement avec lui, le fortifiaient et l'encou

rageaient d'une façon merveilleuse.

XXVI

De quelques-unes des persécutions que souffrit le bienheureux.

Dès que le bienheureux eut quitté sa solitude pour

travailler au salut des âmes, les persécutions des hommes

vinrent l'assaillir en toutes sortes de manières et d'oc

casion. Un soir qu'il était agenouillé dans une petite

chapelle , devant un crucifix en grande vénération

parmi le peuple à cause des nombreux miracles qu'il

avait opérés, il y fut aperçu seul et à une heure avancée,

par une petite fille de sept ans. Lorsqu'il eut fini sa

4.



— 66 —

prière, il se retira à l'auberge; mais, la nuit, des voleurs

lorcèrent la porte de la chapelle et la dépouillèrent en

tièrement. Le matin, la nouvelle s'en répandit dans

toute la ville et y causa une indignation générale. Le

gardien de la chapelle chercha le voleur, et la petite fille

qui avait vu la veille frère Henri devant le crucifix l'ac

cusa du sacrilège. Malgré le peu de crédit qu'aurait dû

trouver ce témoignage, on y crut, et tout le monde se

déclara contre le serviteur de Dieu. Le peuple, qui se

laisse toujours guider plutôt par la passion que par la

raison, ne chercha point à examiner la vérité et à obte

nir l'aveu du coupable, mais ne s'occupa que du genre

de mort qu'on devait lui infliger, chacun s'érigeant en

juge et prononçant sur le châtiment que méritait un si

grand crime. Quand le bienheureux apprit que l'effer

vescence du peuple se tournait contre lui, il fut si affligé

de se voir sur le point de perdre à la fois la vie et l'hon

neur qu'il se plaignit à Dieu d'une accusation si infâme

et si calomnieuse. « Seigneur, s'écria-t-il, si vous m'en-

» voyez des souffrances je les recevrai avec joie, mais

« pourquoi voulez-vous que je perde l'honneur et la ré-

« putation? Comment pourrai-je vous servir et travailler

« au salut des âmes si je suis déshonoré et regardé

« comme un voleur? J'aurais le courage de supporter

« toute autre affliction, mais celle-ci est trop forte pour

« mon âme. » Après cette prière, il se décida à se cacher

dans cette ville jusqu'à ce que la tranquillité fût revenue.

Dieu vint à son secours et le délivra heureusement de

cette calomnie.

Frère Henri quitta ce lieu, et alla dans une ville voi

sine où cette accusation de vol s'était déjà répandue.

C'était pendant le carême, et il arriva qu'un crucifix de

1



— 67 —

marbre versa du sang par le côté. Ce mir.icle attirait un

grand concours de peuple. Le saint y alla, s'approcha

du crucifix, recueillit du sang sur son doigt, et appela

les assistants en témoignage de ce qui s'était passé, sans

décider si c'était une chose surnaturelle ou feinte. On

commença à douter dans la ville au sujet de ce sang qui

découlait du marbre, les opinions se partagèrent ; et on

finit par dire que ce religieux s'était coupé le doigt avec

avec lequel il avait touché le crucifix, pour obtenir de

l'argent et des aumônes. On l'accusa de supercherie, et

les magistrats de la ville ordonnèrent qu'on le cherchât

et qu'on l'emprisonnât pour avoir si indignement trompé

le peuple. Frère Henri fut forcé de prendre la fuite, et le

sénat lança contre lui une sentence qui promettait

une forte somme à qui le livrerait mort ou vivant, et il

ne fut en sûreté que lorsqu'il eut quitté le territoire de

la ville.

On ne saurait dire tous les jugements téméraires et

injustes que le peuple portait contre lui partout où il

allait; si quelqu'un, moins précipité ou mieux informé

prenait sa défense et le disait innocent, tout le monde se

soulevait avec tant d'ncharnememt, qu'on était forcé de se

taire ou de laisser croire à la calomnie. Sans cesse frère

Henri était soumis à de nouveaux outrages. Une per

sonne respectable qui savait combien ces mauvais traite

ments étaient injustes, et qui se sentait émue de com

passion, l'engageait à se justifier près du sénat, et à

obtenir des attestations légales de son innocence avec

lesquelles il pût sauver son honneur. Frère Henri

répondit : « Si je ne recevais pas de Dieu d'autres croix

« que celle-ci, peut-être pourrais-je me défendre avec

« des lettres du sénat; mais j'en reçois de semblables en



— 68 —

« si grand nombre que je ne veux faire autre chose qu'o-

« béir et souffrir. Je remets ma cause ci.lre les mains de

« Dieu sans résister et me défendre. »

XXVII

Des larmes qu'il répand pour ramener une sœur perdue.

Le bienheureux avait une sœur religieuse dans un

monastère ; elle oublia le saint état qu'elle avait choisi

et les promesses qu'elle avait faites. Elle négligea Dieu

pour se livrer aux amitiés mondaines qui conduisent

toujours à la perte de l'honneur et de l'àme. C'est ce qui

arriva à cette malheureuse : elle tomba dans le péché

et en arriva au point de laisser le cloître et l'ha

bit religieux pour prendre la fuite. Quand frère Henri

apprit la conduite de sa sœur, il en fut si affligé que la

douleur le mit hors de lui-même ; il allait à travers le

couvent, la figure bouleversée et méconnaissable; il

tâchait de savoir où elle s'était réfugiée, et comme il

n'apprenait rien de certain, il s'adressait aux autres re

ligieux pour avoir leurs conseils, mais tous le repous

saient et le fuyaient. Alors se recueillant en Dieu :

« Voici bien une autre croix, se disait-il, vois comme

« tout le monde te fuit, mais ne perds pas courage, il

« suffit que Dieu t'écoute, offre-lui cette perte de ton

« honneur et de ta réputation, foule aux pieds toute

« honte humaine, prends des informations et tâche de

« sauver cette âme qui se perd; affronte pour elle tous

oies précipices, et parcours, s'il le faut, le monde

« entier. »

Ayant enfin découvert où elle s'était refugiée, il se



— 69 —

mit en route le jour de la fêle de sainte Agnès. C'était

alors l'hiver, les chemins étaient remplis de boue et tout

rompus parles pluies; aussi le voyage fut pénible, et il

tomba dans un fossé ; mais l'amour de sa sœur lui fai

sant braver toutes les peines et les fatigues; il trouva

enfin dans une hôtellerie celle qu'il cherchait. Lorsqu'il

la vit sans voile et avec le costume d'une femme de

mauvaise vie, et qu'il l'eut abordée, il tomba en défail

lance à ses pieds ; et quand il fut revenu à lui, il versa

un déluge de larmes, poussa des gémissements, des cris

déchirants. « Mon Dieu, mon Dieu, disait-il, pourquoi

« m'avez-vous abandonné! » Puis la voix lui manquait,

la chaleur et la vie le quittaient encore ; et quand il re

venait à lui, il embrassait sa sœur en lui disant : « Ma

« fille, ma sœur, dans quel état vous trouvez-vous ! dans

a quel abîme épouvantable êtes-vous tombée ! 0 Agnès,

« ô vierge si pure, que le jour de. votre fête m'est dou

« loureux et cruel ! » Et il tomba encore évanoui, pâle

et mourant. Quand la sœur d'Henri vit ses larmes, ses

évanouissements, entendit ses cris lamentables, elle fut

changée et se jeta aux pieds du saint en criant : « Mon

« maître, mon père ! ô jour fatal de ma naissance, pour-

« quoi ai-je vu la lumière, puisque je devais perdre,

« mon Dieu, ma virginité, mon honneur ; puisque je

« devais vous causer tant d'angoisses? Hélas, puissé-je

« expier sans cesse ma faute et mourir de confusion et

« de douleur ! Comme je suis maintenant misérable et

« odieuse au ciel et à la terre ! oui, j'ai perdu ma répu-

« tation et la vôtre, j'ai déchiré votre âme, je ne pourrai

cc jamais me dire votre sœur. Mon père, vous qui êtes

« l'ami de Dieu, au nom de son amour, pardonnez-moi

« et remettez-moi dans mon premier chemin ! »



— 70 —

Frère Henri, un peu consolé par ces paroles, répondit :

« Ma fille, la joie de mes premières années, venez,

« pressez mon cœur sur votre cœur et ressuscitez-le,

« car vous l'avez tué ; laissez-moi baigner votre visage

« de mes larmes, et pleurer ma pauvre sœur. Oh ! qu'elle

« est grande, qu'elle est pénible la perte que nous avons

« faite de Dieu, de l'âme et de la réputation. Miséricor-

« dieux Jésus, de quel coup ai-je été frappé ! Mais ne

« pleurons plus, puisque votre âme est retrouvée ; oui,

« venez, ma fille bien-aimée, aujourd'hui je recouvre

« une sœur chérie, et je vous pardonne vos égarements

, « avec la douceur et la miséricorde que je réclame moi-

« même de Dieu à l'heure de ma mort. Non-seulement

« j'oublie toutes les peines et les fatigues endurées pour

« vous, mais je veux encore prendre sur moi toutes les

« dettes que le péché vous a fait contracter envers Dieu ;

« je ne cesserai jamais de vous aider à y satisfaire, et

« je vous défendrai encore auprès de tous les hommes ! »

La sœur repentante se remit entre les mains de son frère

qui la plaça dans un couvent plus régulier et plus sé

vère ; elle y vécut saintement jusqu'à sa mort. Frère

Henri se consola et rendit grâces à Dieu, car pour ceux

qui l'aiment, tout devient un bien. Quia diligentibus

Deum, omnia cooperantur in bonum.

XXVIII

Frère Henri est accusé d'avoir empoisonné les fontaines.

Un jour frère Henri ayant quitté le couvent pour

une affaire dont il était chargé, arriva dans un lieu où

étaient réunis un grand nombre de marchands à l'occa



— 71 —

sion d'une foire. Le bruit courait alors que les Juifs em

poisonnaient toutes les eaux de l'Europe. Le compagnon

du saint, qui l'avait quitté un instant, fut soupçonné,

pour quelques paroles indifférentes ou pour quelques

raisons frivoles, d'être de leur complot. On l'entraîna

sur-le-champ, et comme il cherchait à se défendre en

disant que pareil projet ne s'était jamais offert à son es

prit, et qu'il était seulement venu pour accompagner

frère Henri, qui était chargé d'une affaire importante,

on l'emprisonna, et on tâcha d'arrêter le religieux dont

il parlait dans la persuasion que c'était là le principal

coupable. Le peuple se répandit dans les places et dans

les rues en criant : Mort, mort au traître 1 — Cherchons-

leet tuons-le! — Chacun courait où il espérait le trouver,

rompant les portes, bouleversant les maisons, ouvrant

les meubles, défaisant les lits, entrant partout sans rien

épargner. Quelques personnes de la ville, qui connais

saient le saint, rendirent témoignage de ses vertus et pro

testèrent que ce religieux était si bon qu'il lui eût été im

possible de songer seulement à un crime si abominable ;

Hiais leurs discours flrentpeu d'impression sur cette foule

égarée qui n'écoutait que le premier bruit et ne songeait

qu'à saisir le prétendu coupable. Frère Henri ne voyant

pas revenir son compagnon demanda simplement où il

était, et quand ilsut qu'il était enprison, n'écoutant pas la

crainte qu'il pouvait avoir pour lui-même, il fit tant au

près du gouverneur qu'il obtint sa délivrance malgré

tous les obstacles.

Mais à peine était-il sorti de chez le gouverneur,

qu'une grande fermentation s'éleva parmi le peuple ; on

chargeait frère Henri de malédictions et d'imprécations,

on tâchait de le découvrir pour le jeter dans le Rhin. Au



— 72 —

milieu du pressant danger qui le menaçait lui et son com

pagnon, le bienheureux ne savait quel parti prendre. 11

résolut de fuir secrètement pour laisser calmer le tu

multe et de se retirer dans une ville voisine, mais per

sonne ne voulut le recevoir et le cacher. Alors il alla se

réfugier dans la haie d'un jardin, et là, à travers les épi

nes, il levait vers le ciel ses yeux encore plus remplis de

sang que de larmes. « 0 père d'éternelle bonté, disait-il,

« que faites-vous? comment ne secourez-vous pas votre

« malheureuse créature, lorsqu'elle se trouve dans de

« telles angoisses. Miséricordieux Seigneur, m'avez-vous

« donc tant oublié ! mon père, qui êtes si tendre et si bon ,

« je vous en conjure, secourez-moi dans cette extrémité,

« mon cœur se meurt de crainte, je perds tout espoir, et

« pour remplir le vœu féroce de cette populace, il ne me

« reste plus qu'à être noyé, ou brûlé, ou percé d'une lance

« et abandonné aux corbeaux; oui, je vous recommande

« mon âme désolée. Que votre tendresse s'alarme enfin

« de la mort cruelle qui me menace; hélas! ceux qui me

« cherchent pour me tuer ne sont pas loin. »

Dieu n'abandonne jamais réellement ses serviteurs; un

prêtre qui passait par le jardin aperçut le bienheureux

et entendit ses plaintes déchirantes, il le retira du buis

son, l'arracha des mains de la populace, le conduisit

dans sa maison et le garda toute la nuit. Le lendemain

frère Henri partit avant l'aurore, et échappa ainsi à la

mort qui le menaçait.



XXIX

Comment le bienheureux convertit un assassin et court de grands

dangers.

Frère Henri revenait de Flandre par l'Allemagne et

côtoyait le Rhin, lorsqu'un soir il arriva dans un bois.

Il était seul ; son compagnon, plus jeune que lui, avait

pris les devants et l'attendait plus loin. En avançant

dans le bois, il aperçut une belle jeune femme et un

homme terrible, ayant une grande épée à son côté et

une lance sur ses épaules. Frère Henri trembla à cette

vue, parce qu'il savait que cet endroit était infesté de

voleurs et d'assassins. Aussi forçait-il le pas pour fuir

cette mauvaise rencontre ; mais la jeune femme le re

joignit et lui dit : « Mon père, je vous connais, et je vous

« conjure par l'ardeur que vous avez de sauver les âmes,

• de vouloir bien entendre ma confession. » Le bien

heureux la confessa, mais en tremblant pour sa vie,

surtout quand sa pénitente lui dit : « Mon père, ayez

« compassion de mon malheur; cet homme est un as-

< sassin de grande route, qui tue, dépouille tous les

« voyageurs et ne vit que de brigandages. Il m'a trom-

» pée, il m'a enlevée de la maison de mon père, il m'a

« emmenée de force et m'a contrainte d'être sa femme;

« voyez dans quel malheur je me trouve. » Sa confes

sion étant terminée, elle alla parler en secret au voleur

et lui persuada de se confesser.

Frère Henri trembla de tous ses membres et crut sa

mort certaine en voyant le brigand venirà lui tout armé;

fuii était impossible, crier était inutile; mais ayant ap-

'



— 74 —

pris de sa femme que ce religieux était un saint et que

ceux qui se confessaient à lui feraient une bonne mort,

le brigand pria frère Henri de vouloir bien le confesser.

Celui-ci y consentit; ils se retirèrent sur la lisière du bois

et sur les bords du Rhin. Parmi ses péchés, le voleur ra

conta que, peu de jours avant, il avait rencontré dans le

mêmechemin un prêtre vénérable, qu'il avait feintdevou-

loirse confesser, mais qu'après avoir dit quelques péchés

il lui avait percé le cœur et la gorge de sa lance, l'avait

tué, dépouillé, puis jeté dans le fleuve. Frère Henri crut

entendre sa sentence de mort, et quand le voleur eut

fini, il tomba par terre de frayeur, et les yeux fixés sur

l'épée de l'assassin, il se recommanda à Dieu et attendit

le nouveau crime de son terrible pénitent ; mais le vo

leur avait été tellement touché des paroles du bienheu

reux, qu'au lieu de le tuer il le releva, le rassura, se re

commanda à ses prières, l'accompagna avec sa femme

jusqu'à l'extrémité de la forêt, et le laissa s'éloigner

sans lui faire aucun mal. Frère Henri pria Dieu avec

tant de confiance que le brigand se convertit plus tard,

et le saint confesseur reçut dans une vision l'assurance

qu'il était sauvé.

En revenant un jour de prêcher à Strasbourg, notre

bienheureux tomba dans l'eau avec un traité spirituel

qu'il avait composé ; sa vie était en grand danger et le

courant l'emportait avec une force irrésistible, lors

qu'un jeunehomme de Strasbourg arriva et vit le péril de

Suso. Il se déshabille sur-le-champ, se jette à la nage et

sauve le livre et son auteur. Mais il courut pendant

l'hiver un bien plus grand danger ; il voyageait alors

par obéissance dans une voiture et côtoyait un lac pro

fond grossi par des pluies abondantes; le cocher né



— 7S —

gligent laissa les chevaux s'approcher trop du bord, et

la voiture versa dans le lac. Le bienheureux tomba des

sous, et les chevaux l'entraînèrent jusqu'à un moulin

où quelqu'un le secourut et le retira avec beaucoup de

peine et d'efforts. Frère Henri, tout mouillé et tout glacé

par la rigueur de la saison, ne découvrit au loin aucun

endroit pour se sécher et fut obligé de continuer sa

route quoique ses vêtements gelassent sur lui. Il arriva

enfin à un bourg où il frappa de por:e en porte en deman

dant un gile pour l'amour de Dieu ; mais on le chassa

partout, et il fut obligé de s'éloigner. Il tomba par lerre

mourant de froid et il se mita gémir vers Dieu en disant:

a Ne valait-il pas mieux, Seigneur, périr dans l'eau? Que

vais -je maintenant devenir, si les personnes de ce bourg

me rebutent? Du moins ne m'abandonnez pas, vous qui

êtes mon guide. » — Ces plaintes furent entendues d'un

pauvre paysan qui passait par le chemin. Ce brave

homme le voyant pleurer ainsi au milieu des frissons

de la mort, eut compassion de lui, le prit et le conduisit

à sa demeure, où il le réchauffa toute la nuit et lui pro

digua tous les soins possibles.

XXX

Dieu accorde à noire bienheureux un peu de repos.

Dieu réglait ainsi les peines de son serviteur, lui ac

cordant le remède comme il voulait et quand il voulait,

mais ne l'abandonnant jamais entièrement. Pour l'ordi

naire, un péril en précédait toujours un autre, et une

affliction était la préparation à une affliction plus grande

encore. Frère Henri était si accoutumé aux croix qu'il



s'éton-nait quand Dieu lui accordait quelque trêve , et il

répondit à des religieuses qu'il visitait et qui lui deman

daient comment allaient ses affaires : « Il me semble

« qu'elles vont mal et que Dieu m'oublie, puisque voilà

« un mois tout entier que je n'ai rien souffert et que je

« n'ai été lésé ni dans ma personne, ni dans mon corps,

« ni dans mon honneur et ma réputation. C'est vrai-

« ment là une chose extraordinaire. » A peine avait-il

dit ces paroles qu'un frère de son Ordre arriva pour l'a

vertir qu'un seigneur d'un lieu qu'il nommait le cher

chait tout en fureur et voulait le tuer. Il avait juré de

vant lui de le frapper partout où il le rencontrerait, et

beaucoup de parents ou amis de ce jeune seigneur

avaient fait le même serment ; et cela, parce qu'une de

ses filles avait embrassé , avec d'autres, les exercices

spirituels de la vie contemplative, et qu'il avait persuadé

à une jeune mariée de ne regarder son mari qu'avec

une grande retenue et à travers un voile. Le religieux

ajoutait que ce seigneur et ses amis étaient persuadés

que toutes les personnes qui fréquentaient frère Henri

se perdaient et se corrompaient. En entendant ces cho

ses, le bienheureux leva les mains au ciel , rendit grâces

à Dieu, et quitta tout joyeux le couvent. Dieu se souve

nait de lui, puisque la calomnie des hommes le pour

suivait avec tant d'acharnement, et que leur ingratitude

seule le payait des services qu'il leur avait rendus.

XXXI

Frère Henri se plaint à Dieu de ses afflictions.

A cette époque, si féconde en afflictions, frère Henri

se sentit une fois si malade et si faible qu'il alla cher



— 77 —

cher quelques secours à l'infirmerie. Il prit à table la

dernière place et s'y tint humble et silencieux suivant sa

coutume- Mais là, comme ailleurs, il trouva l'occasion

d'exercer sa patience ; car ceux qui servaient l'accablè

rent de mépris, d'outrages, et joignirent même les mau

vais traitements aux injures. Celte épreuve était dure, et

le pauvre Henri ne put retenir ses larmes. « Miséricor-

« dieux Jésus, s'écriait-il du fond de son cœur, n'est-ce

« point assez de m'accabler de peine le jour et la nuit ;

» pourquoi_changer encore en fiel amer le peu de nourri-

« ture que je veux prendre. » Il ne put supporter son af

fliction et quitta précipitamment la table pour aller se ca

cher dans son oratoire, où il se plaignit amoureusement

à Dieu. « 0 mon doux maître, lui dit-il, vous qui êtes le

« père de tous les hommes, jetez les yeux sur votre pau-

« vre serviteur, et veuillez , je vous en prie, vous expli-

« quer avec moi. Je sais bien que votre souveraine ma-

« jesté n'a, envers moi, ni grandes ni petites obligations ;

« mais il me semble que votre bonté infinie doit con-

« soler les âmes affligées , et que vous ne vous offense-

« rez pas si un cœur accablé et abandonné espère en

« votre grâce et vous adresse ses plaintes. Seigneur,

« vous connaissez toutes choses, et je puis invoquer vo-

« tre témoignage; comment vous ai-je servi? N'ai-je

« point commencé dès le sein de ma mère à montrer un

« cœur tendre et sensible? Ai-je jamais pu voir un de

« mes frères dans l'affliction sans être ému jusqu'au

« fond de moi-même ? Comment aurais-je donc pu con-

« trister volontairement quelqu'un? Ceux avec qui j'ai

« vécu le savent bien; jamais je n'ai mal pensé de per-

« sonne, jamais je n'ai mal interprété les actions des

« autres, je les ai toujours excusées au contraire, et



« lorsque je n'ai pu le faire et en dire du bien, j'ai gardé

« le silence et je me suis éloigné. Quand j'ai su que

n quelqu'un avait été blessé dans son honneur, non-

« seulement j'en ai eu compassion, mais encore je me

« suis fait son ami pour qu'il recouvrât facilement l'es-

« time qu'il avait perdue. Ne m'a-t'on pas appelé le père

« assuré des malheureux, l'ardent ami des amis de Dieu.

« Tous les affligés qui se sont adressés à moi m'ont

« quitté joyeux et consolés, car je pleure avec ceux qui

« pleurent, je mêle mes gémissements à leurs gémisse-

« ments, je les reçois tous avec une tendresse de mère,

« et je parviens toujours à leur rendre la joie et la tran-

« quillité. Quand quelqu'un m'a offensé, je lui ai par-

« donné sur-le-champ, comme s'il n'avait pas eu l'inten-

« tion de le faire. Mais pourquoi parler des hommes ,

« puisque je n'ai jamais pu voir un animal même, un

« agneau, un insecte souffrir sans en être véritablement

« ému, et sans vous demander à vous, mon Dieu , qui

« êtes tout-puissant, de vouloir bien le soulager. Oui,

« tout être vivant a trouvé en moi un sentiment de ten-

« dresse et d'amour. Comment donc, miséricordieux

« Jésus, permettez-vous si souvent que je fois méprisé ,

« injurié, outragé par ceux qui m'entourent. Voyez ,

« Seigneur, mon affliction, et consolez-moi, puisque

« vous le pouvez. »

Lorsque frère Henri eut ainsi soulagé son cœur dans

le sein de son Dieu, la piix revint, et il entendit en lui-

même ces paroles célestes : « Henri, les plaintes que tu

« m'adresses sont bien puériles, et ce n'est pas éton-

« nant, car tu n'as jamais bien médité les paroles et les

« actions de Jésus-Christ ton Sauveur. Il ne suffit point

« à Dieu que tu aies un cœur tendre et sensible, c'est



— 79 —

« le courage et la perfection qu'il te demande; ce n'est

« pas assez que tu souffres avec résignation les offenses,

« il veut encore que tu meures véritablement à toi-même,

« et que, quand tu auras été injurié, tu ne te couches

« jamais sans avoir été trouver celui qui t'a offensé pour

« fléchir sa colère et calmer sa dureté par la douceur do

« tes paroles, la sérénité de ton visage, et par tes ma-

« nières tendres et affectueuses. Cette conduite humble

« et patiente désarme la haine, la fureur, et rien ne peut

« arrêter son triomphe. C'est là l'éternelle voie de per-

« fection enseignée par Jésus-Christ lorsqu'il dit à ses

« disciples : Voici que je vous envoie comme des agneaux

« au milieu des loups. »

Frère Henri fit un retour sur lui-même et médita cette

doctrine céleste. Il éprouva d'abord beaucoup de peine,

d'ennui et de répugnance à la suivre; mais il se fit vio

lence et finit par s'y soumettre entièrement. L'occasion

de la mettre en pratique ne tarda pas à se présenter. Un

laïque l'outragea contre toute raison. Frère Henri sup

porta ses injures et garda le silence, mais dès qu'il fut

seul, il se repentit de n'avoir point fait ce qui lui avait

été ordonné. Le soir il attendit le laïque à la porte, se

jeta à ses pieds, et le conjura humblement de vouloir

lui pardonner pour l'amour de Dieu tout ce qui l'avait

irrité contre lui. Le laïque, vaincu par tant d'humilité, se

repentit de sa conduite, et, à son tour, il demanda par

don en pleurant. Depuis il triompha toujours ainsi de

ses ennemis et de ses détracteurs, en employant contre

eux des paroles affectueuses, un visage tranquille et les

actes d'une humilité profonde.



XXXII

Le nombre et la pesanteur de ses croix le réduisent à l'extrémité.

Souvent il arriva que notre bienheureux dans le cours

de ses afflictions, se réveillait pendant la nuit, tout rem

pli d'une terreur extraordinaire et inexplicable. Il com

mençait alors le psaume : Deus, Deus meus, respice in me.

« Mon Dieu, mon Dieu, jetez les yeux sur moi ; » parole

que Jésus-Christ lui-même prononça sans doute sur la

croix quand il se vit abandonné de son Père et des hom

mes. Il achevait le psaume sans pouvoir calmer son ef

froi, et il comprenait que Dieu lui préparait de nouvelles

et de rudes épreuves. « 0 mon Jésus, disait-il devant le

« crucifix, de quelle croix, de quel supplice suis-je me-

« nacé? venez à mon aide, et appliquez-moi les mérites

« de votre mort sainte et innocente! » Et les croix arri

vaient bientôt, non pasuneàune, mais par torrent, et on

ne saurait les raconter parce qu'elles surpassent l'ima

gination et tout ce qu'avait déjà souffert le bienheureux;

il suffit de dire qu'il faillit y succomber.

Il était alors éloigné du couvent, étendu sur un lit,

comme privé de vie, prêt de rendre le dernier soupir, et si

pâle, si insensible, qu'un de ses amis ne sentant en lui

aucune chaleur et aucun mouvement croyait qu'il n'exis

tait plus et le pleurait en disant : « 0 mon Dieu, le voilà

«'donc éteint ce cœur si parfait, ce cœur qui vous aimait

« avec tant d'ardeur, et qui vous a gagné des âmes en si

«grand nombre! Pourquoi n'avez-vous pas prolongé

« cette vie pour votre gloire et pour le bonheur des hom-

« mes? » Frère Henri, au milieu de son anéantissement

S V



— 81 —

extatique, se sentant défaillir, et sur le point d'expirer

s'adressait à Dieu, et lui recommandait son âme avec ces

paroles suppliantes: « Oh ! éternelle vérité, abîme iné-

« puisable et impénétrable à toute créature, voici votre

« pauvre serviteur à l'agonie. Mon dernier soupir est une

« prière, et je vous adore, Dieu tout-puissant, qui con-

« naissez tous nos secrets et que personne ne peut trom-

« per ;]vous connaissez seul l'état de mon âme et ce qu'il

t y a entre vous et moi. Par moi-même je n'ai qu'à im-

« plorer les trésors de votre miséricorde ! Père de clé-

« mence et de tendresse, je me repens bien amèrement

« des fautes que ma volonté a commises contre votre

« vérité suprême. Lavez mes erreurs dans votre sang

« précieux, rappelez-vous combien je l'ai aimé, com-

« bien je l'ai exalté . Et vous , très-chaste Marie ,

t tendez-moi une main secourable et accueillez mon

,' âme avec douceur , puisque après Dieu vous êtes

« mon unique joie, ma force et mon unique espérance.

« 0 ma maîtresse et ma mère, je remets mon esprit

« en vos mains. 0 domina, et mater mea, in manus tuas,

• commendo spirilum meum. Et vous, grands saints que

« j'ai affectionnés d'une façon toute spéciale, saint Ni-

t colas, mon pretecteur, intercédez pour moi dans ce

« dernier passage. Esprits bienheureux, anges purs, vous

« qui si souvent m'avez visité et consolé dans mes afflic-

t lions, voici le moment de m'assister, et de me défendre

« contre les assauts terribles de mes ennemis. Je vous

i rends mille actions de grâces, ô Jésus, de mourir l'es-

« prit tranquille avec toute ma connaissance,dans l'union

i de la foi catholique, sans douter et sans craindre. C'est

f de bien grand co.'ur que je pardonne à tous ceux qui

t m'ontoffensé, comme vous avez pardonné à vos bour

-i.



— 82 —

« reaux sur la croix. Que votre très-saint corps que j'ai

« reçu aujourd'hui en disant la messe malgré mon indi

ce gnité me soit un viatique et me conduise à la douce

« contemplation de votre visage. Je vous recommande

« mes enfants spirituels avec les sentiments que vous

« avez eu en recommandant vos disciples à votre Père.

« Oui, maintenant je vais abandonner les créatures et

« me plonger tout entier dans le sein de votre divinité,

« dans la source de mon salut éternel. » Après cette

prière, le bienheureux resta immobile et sans vie. Mais

Dieu, qui l'avait réduit en cet état pour glorifier sa mi

séricorde dans son serviteur, le ranima, le guérit, le for

tifia et lui rendit le courage, la force et une nouvelle

existence.

XXXIII

Frère Henri invite tous les affligés à souffrir avec joie.

Notre Seigneur,qui voulait accroître les mérites du bien

heureux par toutes les épreuves, lui apprit dans une vi

sion comment il devait bénir Dieu et rapporter à sa

gloire toutes ses croix, qui, semblables à des épines

cruelles, lui déchiraient l'âme et le corps. Aussi il disait :

« Soigneur, dans mes prédications et dans mes écrits,

« j'ai toujours loué et publié votre grandeur, je vous ai

« célébré pour tout ce que j'ai trouvé do bon et de beau

« dans vos créatures. Maintenant je veux entonner un

» nouveau cantique que vous m'avez appris au milieu de

« mes afflictions. Oui, je le désire de toutes les forces de

« mon âme, puissent toutes les croix et les peines que

« j'ai souffertes dans ma vie, puissent les douleurs, les

« chagrins de tous les hommes, les souffrances des bles



— 83 —

« ses, des malades, les gémissements des affligés, les

« larmes des malheureux, les mépris et les outrages des

« opprimés, les besoins des veuves, des orphelins, la soif

« ardente et la faim do tous les nécessiteux; puissent le

« sang versé par tous les martyrs, les mortifications et

« les rudes pénitences de vos amis , les douleurs, les

« afflictions secrètes et publiques que les justes ont souf-

« ferles dans leur âme, leur corps et leurs biens, au sein

« des honneurs, de l'adversité ou de la gloire; puisse en-

« fin tout ce qu'on a souffert et tout ce qu'on souffrira

» dans le monde être à la louange et à la gloire de notre

« Seigneur Jésus-Christ dans tous les siècles des siècles!

« Je veux suppléer tous ces affligés qui n'ont point su pro-

« fiter de leurs afflictions et reconnaître votre bonté par

« leur résignation et leurs actions de grâce. Et je vous

« prie d'agréer leurs peines afin qu'elles glorifient votre

n Fils unique et qu'elles les soulagent dans la vie ou

« dansla mort. Pauvres affligés qui êtes attachés à la croix

« avec moi, écoutez bien, je vous en conjure: Jésus-

« Christ notre grand modèle, n'a pas eu dans cette vie

« un seul jour joyeux, sans cesse il a souffert pour nous;

« ne devons-nous pas supporter nos afflictions avec al-

« légresse, puisque par elles nous avons le bonheur de

« lui ressembler. N'entendez-vous pas ces douces pa-

« rôles : «Mes enfants, réjouissez-vous, et dans vos

« peines, fixez vos yeux et votre esprit sur moi. Mon

« origine était céleste et pourtant j'ai vécu pauvre et dé-

« pouillé dans ce monde; j'étais délicat et j'ai beaucoup

« souffert. Je quittais des joies infinies et je n'ai connu

.-e parmi vous que les douleurs et la croix. » Allons donc,

« soldats courageux et invincibles, revêtez-vous de force

« et d'ardeur. Quelqu'un hésiterait-il à porter sa croix à



« la suite de son chef victorieux? C'est une faveur inap-

« préciable que de pouvoir vivre comme Jésus-Christ, et

« si nous étions libres de choisir, dans le chemin qui

a mène à la gloire, les épines ou les fleurs, il faudrait

« préférer les épines. Quel amant ne désire point ressem-

« hier à ce qu'il aime? Assemblez-vous donc, affligés, op-

« primés; malheureux, vous tous qui souffrez dans le

« monde, venez former une couronne à notre Sauveur.

« Ouvrons tous ensemble nos cœurs desséchés à cette

« source vive de toutes grâces comme une terre altérée

« s'entr'ouvre pour recevoir du ciel les trésors de la pluie :

« notre aridité, nos désolations, nos douleurs, nos croix

« nous feront entrer dans les plaies de Jésus; notre sang

« nous méritera son sang précieux, qui lave et purifie

a toutes les âmes souffrantes. »

XXXIV

Quelles sont les grâces que Dieu accorde à ses serviteurs affligés.

Frère Henri fut si bien consolé par la divine Sagesse,

qu'il supporta depuis ses peines avec une véritable joie.

« Si quelqu'un, disait-il, souffre quelques peines, je le

« plains beaucoup, car pour moi, je puis dire qu'il me

« semble n'avoir pas souffert en ce monde, j'ignore vrai-

« ment ce que c'est qu'une croix , qu'une affliction

« tandis que je connais bien la joie et le bonheur. » Il

s'adressa un jour à Dieu et le supplia de vouloir lui ré

véler les grâces qu'il répandait en cette vie sur les affli

gés, et Dieu lui répondit dans une vision : « Mes amis

« que j'afflige vivent dans l'allégresse et supportent tout

« pour mon amour avec un généreux courage, parce



— 83 —

« qu'ils savent bien que leur patience aura son jour de

« triomphe et que leur récompense sera d'un prix infini.

« N'est-il pas juste que ceux qui souffrent beaucoup et

« qui sont sans cesse malheureux au milieu du monde,

« deviennent les délices de mon cœur et vivent dans un

« océan de grâces, au sein d'une joie spirituelle inalté-

« rable. Apprends donc que tous mes serviteurs qui sont

« morts et ressuscites avec moi jouissent surtout de

« trois grâces particulières. La première est la permis-

« sion de désirer et demander tout ce qu'ils veulent

« dans le ciel et sur la terre. J'accorde tout à leur inter-

« cession. La seconde est une paix intérieure et déli

« cieuse que ne peuvent leur ravir ni les anges ni les

« hommes, ni aucune créature. La troisième est une

« abondance de douceurs et de caresses divines que je

« leur prodigue intérieurement, de sorte qu'ils sont une

« même chose avec moi. Sans cesse ils vivent en moi et

« moi je vis en eux. Ainsi pour ce moment d'affliction

.< si court et si passager, l'amour qui me lie à l'âme qui

« souffre ne s'éteindra jamais, il commence dans cette

e. vie et dure dans l'autre éternellement. »

Le bienheureux Suso désira savoirde la divine Sagesse

comment les serviteurs deDieu souffrent et ne sentent pas

pour ainsi dire leurs souffrances, Dieu lui répondit dans la

même vision : « Il faut d'abord que mon serviteur aime la

a mortification et l'abnégation et qu'il meure entièrement

« à lui et à toutes les créatures. Ce degré de perfection

« est bien rare, mais celui qui y est arrivé s'élève rapide-

« ment à Dieu et se transforme tellement en sa première

« oiigine, qu'il ne songe à lui et aux autres créatures

« qu'en Dieu seulement; cela fait naître en son âme un

" amour et une vive jouissante des œuvres de Dieu



— SO-

fc comme si Dieu n'avait rien fait dans ce monde, mais

« qu'il lui eût abandonné sa puissance divine pour tout

« créer lui-même. L'amour et la joie font régner l'âme

« sur les œuvres de Dieu comme si elles étaient les

« siennes et dès lors elle peut désirer et obtenir tout ce

« qu'elle veut, puisqu'elle s'est approprié le ciel, la terre

« et toutes choses. Est-il étonnant alors que les afflic-

« tions et les croix ne l'impressionnent point comme

« elles impressionnent ceux dont le désir formel est de

« ne pas souffrir. Les saints ne sont pas plus que les

« autres hommes insensibles à la douleur; elle a même

plus de prise sur eux, car le plus souvent de longues

« pénitences ont épuisé leurs forces. Mais leur âme est

« à l'abri de toute atteinte puisqu'elle ne recherche et

« n'aime que la croix. Aussi rien au dehors ne dénote

« l'impatience. Jamais le moindre geste, la moindre pa

is rôle contraire à la ré?ignation et à la douceur. Leurs

« corps souffrent, mais leur âme s'enivre de Dieu et sa-

« voure dans l'extase un bonheur ineffable. Comment

« au sein de cette essence divine dans laquelle ils sont

« tout transformés, pouvoir ressentir la tristesse et la

« douleur? L'amour qui les anime fait qu'ils ne peuvent

« plus prendre la douleur pour une douleur, l'affliction

« pour une affliction. Ils ne connaissent en Dieu qu'une

« paix profonde et inaltérable et tout cela vient de ce

« qu'ils ont enchaîné et détruit leur volonté propre pour

« s'appliquer avec une immense ardeur à accomplir la

« volonté de Dieu. Son bon plaisir leur est si cher que

« toutes les peines et les afflictions leur deviennent dé-

« licieuses et qu'ils ne peuvent alors désirer et vouloir

« autre chose.

« 11 ne faut pas croire pourtant qu'il est défendu aux



« saints de demander à Dieu d'adoucir leurs souffrances

« et de lesdélivrer du mal. Dieu lui-même a voulu qu'ils

« le demandent dans leurs prières. Mais ils ne le font

« que dans les limites d'une entière soumission de leur

« jugement et de leur volonté à la divine Providence; ils

« ne s'y opposent jamais parce qu'ils savent que les

« croix viennent d'un père sur la bonté duquel ils peuvent

« se reposer et puisque Dieu est un bien essentiellement

« plus intime et plus présent à sa créature que la créa-

« ture ne l'est à elle-même, il leur est impossible d'agir

« contre sa volonté, ne fût-ce qu'un instant. D'ailleurs

« ne connaissent-ils pas mieux que personne les tour

« ments inévitables qui attendent ceux qui s'opposent à

a la volonté divine et veulent la faire plier à leurs ca-

« prices? Ceux-là ne goûteront que la paix des damnés

« et seront à jamais rongés d'un sombre désespoir, tandis

« que ceux qui se sont dépouillés de leur volonté propre

« jouissent d'une paix continuelle et inaltérable dans la

« prospérité comme dans le malheur. Dieu qui habite en

« eux y fait ce qu'il lui plaît et les gouverne en toutes

« choses. Comment une croix peut-elle être dure et

« pesante, si dans cette croix même, ils voient Dieu, ils

« trouvent Dieu, ils se réjouissent du bon plaisir de

« Dieu, sans ressentir la moindre opposition de leur

« volonté? Aussi toutes les délices du ciel les inondent

« et leur vie intérieure est une fête éternelle. »



XXXV

DeB fruits admirables que produisaient les prédications du

bienheureux.

Les pères de l'Ordre de Saint-Dominique connaissant

l'éminente sagesse, la grande vertu de frère Henri et la

grâce toute particulière qu'il avait pour convertir et sau

ver les âmes s'empressaient de l'envoyer dans les diffé

rentes villes et contrées de l'Allemagne pour qu'il con

sacrât son talent à l'édification des peuples. Le bienheu

reux remplit sa mission avec tant de zèle et de sagesse

qu'il devint bientôt le plus célèbre prédicateur de son

temps. Ses paroles célestes triomphaient de tous les

cœurs, les arrachaient à l'amour du siècle et faisaient

embrasser une vie exemplaire même à ceux qui étaient

souillés des vices les plus honteux; le démon qui se

voyait arracher toutes ses conquêtes entrait en fureur,

et suscitait une foule d'obstacles au bienheureux. Une

sainte religieusenommée Anne, quedirigeaitfrère Henri,

le vit dans une extase tout entouré d'une multitude de

démons qui criaient en rugissant : « Moine maudit, al-

« Ions, que faut-il lui faire? unissons-nous, foulons-le

« aux pieds, jetons-nous sur lui et massacrons-le; » et ils

juraient au milieu de leurs blasphèmes de se venger et

de le tourmenter dans son corps, dans son honneur,

dans sa réputation, par toutes sortes de moyens et de

violences. Quand frère Henri eut appris cette conjura

tion de l'enfer, il craignit une nouvelle épreuve et se

retira dans sa chapelle dont il fit neuf fois le tour en

priant et en invoquant le secours des neuf chœurs des

anges contre tant d'ennemis cruels qui en voulaient à



— 89 —

son honneur et à sa vie. Les anges lui apparurent et lui

dirent pour le consoler : <e Ne crains rien, Henri, parce

« que le Seigneur est avec toi et ne t'abandonnera

« point au moment du péril. Poursuis ton entreprise et

« rappelle les âmes à la vérité et à la vertu. » Le saint

consolé consacra de nouveau toutes ses forces à exhor

ter, à prêcher, à confesser; et là où se trouvait une âme

perdue il y courait aussitôt pour la conquérir.

Prêchant une fois dans un monastère, il rencontra

un prêtre et une religieuse qui, sous des prétextes spi

rituels, avaient entre eux une dangereuse amitié. Le

démon les abusant, ils ne croyaient faire aucun mal,

parce que leurs rapports avaient un but religieux. Leur

aveuglement était si profond qu'ils voyaient dans leur

intimité une chose sainte et divine. Le bienheureux in

terrogé si la conscience pouvait permettre ces rapports,

répondit que non, et prouva que les amitiés des reli

gieux et des religieuses ont toujours une fin déplorable

et ne sont que des piéges de l'enfer. Il fit comprendre

que les raisons fondées sur des apparences de vertu

étaient mauvaises et contraires à l'esprit de Dieu et du

christianisme. Alors cette amitié cessa, le prêtre et la

religieuse changèrent de conduite, évitèrent toute es

pèce de rapports, et le démon rugit comme un lion dé

chaîné appelant à lui tout l'enfer pour se venger d'avoir

ainsi perdu sa peine. Frère Henri alla aussi visiter un

homme qui ne s'était point confessé depuis dix-huit

ans, et il le pressa avec tant d'instance et de larmes que

ce pécheur finit par se repentir ; mais avec une contri

tion si parfaite, qu'il se confessa en versant un torrent

de larmes, et qu'il mourut peu de temps après comme

un saint. Une autre fois il convertit douze femmes du



— 90 —

mauvaise vie. Cette conversion lui attira beaucoup de

peines et de dangers, et encore ces malheureuses furent

tellement poursuivies par leurs corrupteurs que dix re

tombèrent dans leur péché, et que deux seulement per

sévérèrent dans le bien. Les pays où il prêchait étaient

livrés aux plaisirs des sens, beaucoup de dames du

monde et même beaucoup de religieuses en ressentaient

les atteintes. Elles gémissaient de ne trouver personne

pour confesser leurs fautes secrètes et soulager leur

conscience. Mais dès qu'elles apprirent l'arrivée du bien

heureux, elles coururent à lui sachant combien il

était doux, compatissant, et avec quel amour et quelle

charité il s'occupait du salut des âmes. Frère Henri

les accueillit avec bonté. Il pressentit bien pourtant que

cette démarche pourrait nuire à sa réputation, et qu'il

lui serait difficile d'éviter les mauvais propos du peuple

toujours prêt à calomnier les religieux qui sont en con

tact avec le monde. Une dame d'une haute naissance,

qui était malheureusement tombée dans le péché, s'en

était repentie amèrement; mais sans l'avouer à un

confesseur, elle pleurait dans le secret de son âme, et

se recommandait à la Sainte Vierge qui daigna lui appa

raître et lui ordonner d'aller se confesser à frère Henri.

Cette dame répondit qu'elle ne le connaissait pas; alors

la Sainte Vierge ouvrit son manteau et luidit : « C'est ce

« religieux que tu vois sous mon manteau, regarde-le

« et tu le reconnaîtras. Je l'aime et je le protége; adresse-

« toi à lui, car il est le père des malheureux, et il te con-

« solera. » Cette dame ayant pris des informations alla

trouver frère Henri, et le reconnut pour le religieux de

sa vision. Notre saint l'écouta, la confessa et la rendit à

sa première vertu.



XXXVI

D'une grande éprouve qu'eut à supporter le bienheureux.

Frère Henri ne cessa point d'être en butte à la calom

nie que l'enfer soulevait contre lui. Un jour qu'il était en

extase, il se sentit comme forcé de chanter la messe des

martyrs quoique ce ne fût pas le temps, et il entonna

l'introït : multœ tribulationes justorum. «Les tribulations

« des justes sont innombrables.» Il comprit que Dieu lui

préparait une épreuve cruelle et un nouveau martyre.

La tristesse et l'accablement le saisirent, et le cœur tout

agité il s'écriait : «0 mon Jésus, mes croix ne sont donc

« pas finies!» Son imagination le torturait sans cesse

par la pensée de peines menaçantes, ses jours s'écou

laient dans l'amertume la plus profonde, quoiqu'il igno

rât encore le supplice que Dieu lui destinait. Voici enfin

ce qui lui arriva.

Parmi les personnes qu'il avait ramenées à Dieu, se

trouvait une femme de Satan, impie et débauchée, mais

habile et dissimulée; elle trompa le saint pendant long

temps. Henri croyant qu'elle était sincèrement dans le

chemin de la vertu, non-seulement lui servait de direc

teur, mais encore s'intéressait à elle et fournissait à tous

ses besoins, dans la sainte pensée qu'il la fixerait par là

davantage dans le bien. Cette femme avait eu un fils, que

par intérêt et pour sauver l'honneur d'un homme, elle

voulait attribuer à un autre. Le saint s'y opposa comme

il le devait, mais ne l'abandonna point pour cela. Plus

tard ayant découvert qu'elle vivait dans le déréglement

comme par le passé, il l'abandonna peu à peu, ne s'oc

cupa plus de ses affaires et ne fournit plus à ses besoins.



— 02 —

Alors cette méchante femme entra dans une grande co

lère et menaça frère Henri de se venger s'il ne réparait

le toit qu'il lui faisait en cessant ses aumônes et de le

couvrir de honte lui et tout son Ordre en soutenant qu'il

était le père de son enfant. Le saint fut effrayé et ne sut

d'abord quel parti prendre. Mais il se décida à abandon

ner entièrement cette femme , et à remettre entre les

mains de Dieu le soin de son honneur et de sa réputa

tion. Aussitôt ce monstre, que le démon semblait animer

et conduire, alla publier dans tous les couvents et par

toute la ville qu'elle avait eu un enfant de frère Henri.

Cette infâme calomnie occasionna un grand scandale.

Le serviteur de Dieu fut si sensible à ce coup qu'il en

pensa mourir de douleur ; il n'osa plus paraître en public

et se retira dans la solitude où il priait sans cesse dans les

soupirs. « Voici donc, Seigneur, disait-il, voici le mo-

« ment terrible, voici mon dernier jour. Comment sera-

« t-il possible que je supporte cette honte qui me tor-

« ture et me déchire l'âme, et pourquoi ne suis-je pas

« mort avant d'être ainsi déshonoré aux yeux du

« monde. Tendre et miséricordieux Jésus, vous savez

« avec quel ardent amour j'ai toujours honoré votre saint

« nom, avec quel zèle j'ai cherché dans mes prédications

« à le faire aimer et louer en tout lieu. Comment per

ce mettez-vous que le mien subisse un tel affront? que

« va dire l'Ordre auquel j'ai l'honneur d'appartenir? Mon

« cœur éprouve une angoisse insupportable et ne peut

« arrêter ses gémissements. Et mes amis, mes enfants

« spirituels qui m'ont toujours cru sage et vertueux, tous

« vont s'éloigner de moi comme d'un fourbe et d'un cor-

« rupteur. Tous ceux qui me rencontreront fuiront en

« me méprisant et m'insultant. »



— !>3 —

Pendant qu'il se désolait ainsi, une femme vint le trou

ver et lui dit : «Ne vous affligez pas, mon père, je vais

« prendre cet enfant, je le tuerai ou je l'enterrerai vivant,

« et dès qu'il aura disparu, on ne parlera plus de vous et

« j'aurai sauvé votre réputation. — Dieu me préserve,

« répondit frère Henri, de faire périr un innocent pour

« sauver mon honneur. — Mais si vous ne voulez pas

« qu'il périsse, laissez-moi l'emporter demain matin, je

« le déposerai dans l'église avec les enfants trouvés, on ne

« me verra pns et il sera impossible de le reconnaître.

« — Non, je ne le veux pas davantage. — Mais vous allez

« vous nuire en mettant contre vous les apparences et

a vous verrez s'accréditer le mensonge de la mère. — J'ai

« confiance en Dieu, et j'espère qu'il m'aidera à nourrir

« cet enfant. Donnez-le-moi, je veux le voir. »

Quand il l'eut pris entre ses bras, l'enfant lui sourit.

Le bienheureux l'embrassant et le pressant sur son cœur

disait : « Pauvre petit enfant, ta cruelle mère t'abandonne

« et Dieu veut que je te serve de père ; je suis heureux

« de lui obéir, et je te reçois non pas des hommes, car

« je suis innocent, mais des mains de Dieu même. Oui

« tu seras l'enfant de Dieu et le mien, devrais-tu m.oc-

« casionner mille tourments. Le Seigneur te bénira, les

« anges te protégeront. Le même pain nous servira, et

« je te ferai tout le bien possible pour l'honneur et la

« gloire de Dieu. » Dès ce jour il fit pourvoir aux besoins

de cet enfant qu'il retira à sa mère. Cette femme, surprise

de tant de sainteté, rougit de honte et disparut.

Cependant la calomnie se propageait. Un des parents

du bienheureux vint le trouver et lui déclara qu'il vou

lait se venger de cetle femme, la tuer et jeter son corps

à la rivière. « Oh! ne le faites pns, répondit Henri, et



— 94 —

« qu'on ne fasse jamais mal à personne à cause de moi.

« Une telle action serait odieuse et barbare. Laissez-moi

« souffrir et obéir à Dieu en tout ce qu'il ordonne. J'ai

« remis cette affaire entre ses mains et je me confie à

« son secours. » Il voulut au milieu de cette affliction

aller visiter deux amis intimes dans l'espérance d'en re

cevoir quelque consolation. Mais cette visite eut un tout

autre résultat. Car l'un d'eux l'accabla d'injures, lui re

procha sa faute, et le chassa en lui disant de ne jamais

reparaître devant lui. « Mon cher frère, lui dit Henri, si

« Dieu avait permis que vous fussiez tombé dans le mal-

ci heur que j'éprouve, je serais bien vite accouru pour

« vous aider à en sortir, "et vous, au lieu de me consoler,

« vous m'accablez de vos injures et de vos mépris. »

L'autre ami lui dit : « Sortez d'ici et que je ne vous voie

« jamais. Non- seulement vous êtes perdu, mais encore

« vos sermons ne seront plus écoutés, vos livres même

« et vos écrits seront rejetés et brûlés. » Le saint répli

qua : « Dieu me fait espérer que mes livres et mes écrits

« seront un jour plus aimés et plus recherchés que ja-

« mais. »

La seule chose qui le consolait dans son malheur,

était de penser que les bruits publics n'étaient point par

venus à son Ordre. Dieu lui ôta même cette espèce d'a

doucissement, car le général de son Ordre et le provin

cial de l'Allemagne vinrent dans le pays où demeurait

la méchante femme qui l'avait déshonoré. Le bienheu

reux souffrit beaucoup quand il l'apprit, car il pensa

que celle qui l'avait calomnié partout ne l'épargnerait

point auprès de ses supérieurs, et qu'il serait perdu à tout

jamais dans leur esprit. Le démon le tenta alors de déses

poir et de défiance envers Dieu qui retardait tant son se



- 9ij —

cours, et qui semblait l'abandonner et se jouer de ses

peines. Frère Henri jrésista avec courage, mais il éprouva

la vérité de ces paroles de Dieu : « Qu'il est bien diffl-

« cile à l'homme de renoncer à soi-même, et de suppor-

« 1er avec calme et patience les coups redoublés de l'ad-

« versité. » Sa douleur était si profonde qu'il passait le

jour à pleurer, à gémir et à se plaindre à Dieu dans la

prière. « Mon tendre Jésus, disait-il, que voulez-vous

« donc faire de moi ? » Et une voix intérieure lui ré

pondait : «Henri, où est donc ta confiance en Dieu, où

« est donc cette égalité d'âme dans la bonne et mau-

« vaise fortune que tu prêchais toi-même. » « Mais Sei-

« gneur, répliquait-il, vous demandez où est ma rési-

« gnation, et moi je vous demanderai où est votre mi-

« séricorde. J'ai perdu l'honneur et je n'attends plus de

« mes supérieurs que ma condamnation, l'arrêt de mon

« supplice, et vous vous taisez encore. J'ai pensé que

« vous étiez un père tendre et fidèle qui n'abandonniez

« jamais ceux qui se confient à vous, et voilà que vous

« me refusez toute espèce de secours. Est-ce pour moi

« seul que les trésors de votre bonté seraient fermés ?

« Votre cœur célébré partout, comme le plus compatis-

« sant et le plus dévoué m'aurait-il abandonné. Qu'ai-je

« donc fait pour que vous détourniez de moi votre doux

« visage, et les yeux clairvoyants de votre miséricorde?

« Oh ! regards de mon Dieu, cœurde mon Jésus, non ja-

« mais je n'aurais cru que vous vous détournassiez ainsi

« de vos serviteurs. Du sein de votre miséricorde infinie,

« venez au secours de voire enfant qui est perdu,qui ex-

« pire. El vous, justes, affligés, amis de Dieu, ne vous

« scandalisez point de mes plaintes. J'étais résigné aussi

« et lorsque l'affliction ne faisait sentir son amertume



— !IC —

« qu'à ma bouche, à ma langue, il m'était doux d'en par-

ci 1er. Mais maintenant mon cœur n'est plus qu'une

« plaie, et les blessures que Dieu m'a faites ont atteint

« mes entrailles et le centre de mon être. Je ne suis

« plus que douleur. Comment puis-je encore être calme

« et résigné ? »

Au milieu de ses plaintes il fut ravi en extase, et la

religieuse qui jadis lui avait prédit ces afflictions, lui

apparut au milieu d'une grande lumière, et lui dit de se

réjouir parce que l'épreuve allait finir et que la justice

divine allait frapper ses détracteurs, et le rendre, en fai

sant éclater son innocence, plus cher que jamais à son

Ordre et au monde. Cette prédiction ne tarda point à

s'accomplir : la femme qui l'avait calomnié mourut

subitement ainsi que beaucoup de ceux qui l'avaient

peréscuté, les aulres perdirent la raison ou moururent

sans sacrement. La mort frappa aussi un supérieur de

son Ordre qui l'avait maltraité. Tout le peuple reconnut

l'innocence du bienheureux et fut grandement édifié de

sa patience, de sa foi et de sa charité.

XXXVII

Des fatigues que la charité du bienheureux lui faisait supporter

pour !e salut des personnes religieuses.

Cette tempête contre son honneur s'étant ainsi dissi

pée, frère Henri rendit à Dieu les aclions de grâces les

plus tendres et les plus vives. La paix et la joie revinrent

dans son cœur, et il disait souvent que, pour tout au

monde, il ne voudrait pas avoir perdu cette occasion d'

souffrir, parce qu'il savait bien que la grâce de Dieu lui



avait tait acquérir plus dans cette seule épreuve que

dans toutes celles de sa jeunesse, et qu'il se sentait plus

animé que jamais à la conversion des âmes. A cette épo

que, dans un grand nombre de couvents d'hommes et

de femmes, la règle s'était relâchée, l'esprit du monde

se glissait partout, et souvent un habit sacré couvrait

un cœur bien profane. Frère Henri s'en affligeait beau

coup et ressentait plus de peines du peu de vertu des

religieux, que de la perte des mondains. Aussi apportait-

il le plus grand zèle à les gagner à Jésus-Christ. Il eut

occasion de rappeler à la vertu une religieuse égarée et

livrée à de coupables affections. Il l'éloigna des frivoli

tés du siècle, et lui fit prendre Dieu pour son unique

appui. Cette personne, vaincue par le zèle et les discours

du bienheureux , se laissa persuader ; mais, poursuivie

sans cesse par ceux qui l'avaient perdue, elle retourna

bientôt à ses anciennes habitudes. Alors le bienheureux

lui annonça que la résistance à la grâce tournerait à sa

honte. En effet, ayant fait pour elle beaucoup de prières

et de mortifications, Dieu l'exauça. Cette religieuse fit

une grave maladie qui la rendit bossue et difforme, lui

ôta tous ses charmes et l'obligea , bon gré mal gré, à

changer de conduite.

Dans le même couvent se trouvaitune autre religieuse

d'une haute naissance qui menait une vie dissolue. Elle

abhorrait et détestait le saint dans la crainte qu'il la re

tirât du bourbier où elle était enfoncée et où elle se

complaisait, comme dans un paradis. Enfant de ténè

bres, elle fuyait la lumière. Sa sœur, qui était d'une

grande vertu, suppliait frère Henri de vouloir bien la se

courir et la ramener à une vie plus honnête. Le saint

lui répondit : « le sens qu'il me serait plus facile d'a

6



— ys —

« baisser les cieux que de convertir cette malheureuse.»

« Pourtant, lui disait la sœur, si vous intercédiez bien

« auprès de Dieu, vous nc seriez pas repoussé. » Le ser

viteur de Dieu pria pour la pécheresse, et se présenta

une fois pour lui parler; mais celle-ci furieuse lui jeta

des regards menaçants, et lui cria : « Que voulez-vous?

« Retournez à votre cellule, et ne me parlez jamais de

« changer de vie ; j'aimerais mieux perdre la tête que

« de me confesser, j'aimerais mieux être enterrée toute

« vivante que de vous obéir et de quitter mes habitudes. »

Sa sœur cherchait toujours à la faire consentir à écouter

frère Henri. Enfin, elle trouva une occasion de la mettre

dans l'impossibilité de l'éviter. Alors le saint lui dit en ver

sant des larmes : « 0 vous, qui êtes toute belle, vous le-

« pouse choisie de Dieu, jusques à quand laisserez-vous

« cette âme si noble et ce corps si parfait sous la puissance

« du démon. Dieu vous a faite si aimable et si gracieuse,

« pour que vous vous donniez à lui, qui est la fleur des

« amants. Les roses du printemps n'appartiennent-elles

« pas à celui qui les a fait naitre? Souvenez-vous de ce

«chaste amour qui commence sur la terre et qui dure

« toute l'éternité; goûtez un peu de cette douce paix que

« donne une vie sainte et pure, et puis réfléchissez aux

« misères, aux infidélités, aux douleurs, aux peines, à

« la perte de la fortune, de la santé, de l'honneur, de

« l'âme, à tous les malheurs enfin qui abreuvent ceux

« qui boivent à la coupe empoisonnée de l'amour pre-

« fane. Songez surtout aux tourments éternels qui les

« attendent dans l'autre vie. Allons, ma fille, vous, si

« douce et si charmante, donnez tout ce que vous avez

« en vous de bon et d'aimable à ce Dieu qui fut de toute

« éternité votre bon maitre, et je vous promets que vous



— 9!) —

" seioz sa hien-aimée et qu'il vous sera fidèle en cette

" vie et en l'autre. »

Pendant qu'il parlait d'une manière si touchante, la

religieuse pleurait, et quand il eut fini elle leva les yeux

au ciel, et déclara hautement qu'elle se confiait à ses

soins; puisse tournant vers ses compagnes, elle dit :

« Adieu, mes'sœurs, je me détache de vous et du monde,

« pour me consacrer jusqu'à la mort à Jésus-Christ, et

« pour pleurer mes fautes dans la solitude. Hélas ! que

«j'ai jusqu'à présent follement dissipé mes jours!»

Frère Henri la dirigea, et pendant plusieurs années la vit

s'avancer à grands pas dans la perfection. Longtemps

après elle tomba malade, et le saint entreprit un voyage

pour l'assister et la consoler. La route était longue, et

comme il était accablé de fatigue, son compagnon lui

conseilla de demander à Dieu de vouloir bien lui envoyer

le secours de quelque monture. Implorons sa divine

bonté, répondit-il en demandant lui-même cette faveur.

Comme ils étaient en prière, ils virent sortir d'une forêt

qui était à leur droite un cheval sans maître, tout sellé,

tout bridé, et il s'approcha de frère Henri comme pour

l'inviter à monter sur son dos Frère Henri comprit que

c'était un présent du Ciel et l'accepta ; il arriva bientôt

au [monastère où l'appelait son ardente charité , et

quand il fut descendu, le cheval disparut par le même

chemin sans qu'on ait pu découvrir à qui il appartenait.

XXXVIII

Noire bienheureux est nommé prieur d'un couvent.

Dans toutes ses prières, frère Henri demandait à Dieu

de lui apprendre à souffrir; aussi la divine Sagesse no



— 100 —

lui enseignait que les croix, et les afflictions. Un jour

qu'il était dans son oratoire, Jésus-Christ lui apparut

crucifié sous la forme d'un chérubin ayant six ailes.

Sur les deux ailes d'en bas était écrit : Afflictionem sponte

suscipe; sur les deux ailes du milieu : Feras crucem

œquanimiter;e\. sur les deux d'en haut : Discepali Çhrisli

formiter, c'est-à-dire : Reçois avec plaisir les afflictions ;

porte la croix avec résignation, et apprends à souffrir à

l'exemple de Jésus-Christ. Ces mots indiquaient les de

grés de perfection dans la souffrance; soumission

prompte de la volonté, égalité de l'âme, toujours calme

dans le malheur ou le bonheur, et souffrance en union

avec la charité de Jésus-Christ.

Le bienheureux comprit dès lors que Dieu l'appelait

à une nouvelle croix; et en effet, les pères de son cou

vent l'élurent prieur. C'était une charge d'autant plus

pesante que les religieux l'avaient choisi, non pour

qu'il rétablit la règle, mais pour qu'il soutînt la maison

qui se trouvait surchargée de dettes et de besoins.

Frère Henri accepta cette dignité en gémissant, et dé

clara dans le premier chapitre que pour le temporel il ne

ferait pas autre chose que de se confier au père saint

Dominique ; puisqu'en mourant il avait promis d'assis

ter ses religieux, il ordonna de prier pour la maison, et

de chanter le lendemain matin l'office du glorieux fon

dateur. Les religieux murmuraient de sa confiance :

mais le lendemain, pendant qu'on chantait la messe et

que le prieur était encore au chœur, un chanoine de ses

amis le fit appeler et lui donna une grande somme

d'argent, en lui disant que Dieu lui avait ordonné pen

dant la nuit de l'aider, et que pour obéir, il lui appor

tait de l'argent et lui en apporterait davantage, parce



— 101 —

qu'il connaissait la pauvreté de la maison, et son peu

d'expérience dans les affaires temporelles. Ainsi le

bienheureux, dès les premiers jours de sa charge, pour

vut pour toute l'année la maison de grains et de vin, et

les religieux furent confondus.

Non-seulement Dieu et saint Dominique le secouru

rent dans cette occasion, mais ils l'assistèrent encore

pendant toute la durée de sa charge. Les aumônes

furent si abondantes qu'il put, sans toucher aux revenus

du couvent, le fournir abondnmmerit de tout. Le cha

noine mourut, et laissa une grande somme d'argent à

frère Henri pour qu'il la distribuât aux serviteurs de

Dieu qui étaient dans le besoin, et surtout à ceux que

le bienheureux connaissait pour les plus saints. Ce legs

fut la cause de beaucoup d'ennuis ; car un jeune débau

ché, héritier du chanoine, vint trouver le prieur et lui

déclara que s'il ne lui donnait une grande partie de cet

argent qui lui revenait, il le frapperait et le tuerait,

comme il avait déjà fait à un autre religieux. Mais frère

Henri persista à suivre fidèlement la volonté d u chanoine ,

tout en craignant beaucoup pour sa vie. Dieu le rassura

en faisant mourir le jeune homme lui-même. Vinrent

ensuite plusieurs personnes d'un collége auquel le

chanoine avait fait espérer une partie de sa succession ;

elles le prièrent de distribuer à l'établissement une por

tion des aumônes, et comme frère Henri résista, elles

commencèrent à murmurer partout, et à calomnier les

choix qu'il faisiit, de manière à nuire à son honneur et

à sa réputation. Le bienheureux, accoutumé à souffrir,

supporta patiemment cotte croix, et continua à distri

buer, avec la permission de ses supérieurs, l'argent qui

lui était confié, en suivant toutes les formalités pres

6.



— 102 —

crites et sans s'écarter des intentions du donateur. Peu

de temps après, l'âme du chanoine lui apparut, le re

mercia de sa fidélité et des désagréments qu'il avait eu à

essuyer pour l'amour de lui, et promit de le protéger du

haut du ciel dont il jouissait déjà.

XXXIX

De la sainteté de sa mère et de ses amis.

Au nombre des grâces que Dieu fit au bienheureux, on

peut compter celle d'avoir une mère d'une éminente

sainteté qui le consola souvent dans ses peines; elle-

même souffrit beaucoup dans son intérieur, car elle avait

un mari méchant et dissolu qui ne lui ressemblait en

rien. Cette sainte femme s'appliqua avec tant d'amour à

méditer la Passion du Sauveur que pendant trente ans

elle ne put assister au saint sacrifice de la messe,

sans verser dos torrents de larmes sur les mystères de

Jésus crucifié. Elle l'avoua elle-même à son cher fils

avant de mourir. L'amour de Jésus-Christ et la vivacité

de ses sentiments lui occasionnèrent une maladie qui

dura près de trois mois, et qu'elle supporta avec tant de

résignation et avec tant de désirs de Dieu, que toule

sa maison en fut édifiée; notre bienheureux surtout se

réjouit de voir sa mère arrivée à un si haut degré de

perfection. Un jour qu'elle était à l'église devant un au

tel où était représentée la descente de croix, elle se mit à

méditer ce sujet, et elle ressentit une telle douleur que

son cœur en fut tout brisé. Elle défaillit, et on la trans

porta sans connaissance chez elle, où elle resta eau lit

depuis le commencement du carême jusqu'au vendredi



— 103 —

saint. Elle mourut au milieu de ce jour, au même ins

tant que notre Seigneur, et son âme s'éleva au ciel.

Frère Henri étudiait alors à Colognes; sa mère lui ap

parut pendant la nuit toute resplendissante de gloire.

« Mon fils, lui dit-elle, aime de toutes tes forces le Dieu

« tout-puissant, et sois bien persuadé qu'il ne t'aban-

« donnera jamais dans tes travaux et tes peines. J'ai

« quitté le monde, mais ce n'est pas là mourir puisque je

« vis heureuse dans le paradis où la miséricorde divine

« a récompensé l'amour immense que je portais à la

« Passion de notre Sauveur Jésus-Christ. » « 0 ma sainte,

« ma tendre mère , s'écria Henri , aimez-moi tou-

« jours dans le ciel comme vous l'avez fait sur terre et

« ne m'abandonnez jamais dans mes afflictions. La

bienheureuse disparut, et son fils resta inondé de bon

heur.

A cette même époque il se liad'amilié avec unreligieux

de son ordre et de son âge; leurs épanchements et leurs

saints entretiens lui procurèrent des instants délicieux.

Ce fut à ce confident qu'il montra le nom de Jésus qu'il

avait écrit sur son cœur et dans sa chair même. Ces

deux amis convinrent ensemble que quand un d'eux

mourrait, l'autre serait obligé de dire à son intention une

messe le lundi et le vendredi de chaque semaine. Son

compagnon étant mort le premier, frère Henri remplit

fidèlement le pacte sacré, mais finit par l'oublier pour

tant quelquefois. Le défunt lui apparut la nuit et lui re

reprocha en gémissant de manquer à sa promesse. Frère

Henri l.assura qu'il ne l'avait jamais oublié dans ses

prières. «Cela ne me suffît pas, dit le mort, ce sont des

messes qu'il me faut; le sang de Jésus-Christ peut seul

éteindre les flammes qui me brûlent » Le bienheureux



— 104 —

lui promit de nouveau de célébrer pour lui le saint sa

crifice; il le fit, et délivra cette âme qui revint le remer

cier de l'avoir tirée du purgatoire.

Suso avait aussi deux amis d'une grande sainteté, mais

dont les vies étaient bien différentes. L'un avait des jours

heureux et tranquilles, et jouissait d'une grande réputa

tion dans le monde; l'autre, au contraire, restait inconnu

et vivait sans éclat au milieu des épreuves nombreuses

que Dieu lui envoyait. Tous deux moururent, et Frère

Henri désirant savoir quel était leur partage dans la

gloire, Dieu permit que le premier lui apparût, et lui dit

qu'il était dans le purgatoire pour avoir ressenti quelques

mouvements d'orgueil au milieu des honneurs dont on

l'entourait, qu'il n'y avait pas assez résisté, et que le feu

le purifiait de cette faute, mais qu'il touchait au moment

de sa délivrance. Celui au contraire qui avait vécu dans

des épreuves continuelles s'était envolé au ciel sans ob

stacles et sans expiation.

XL

Du bien que faisait frère Henri et de sa mort glorieuse.

Dieu qui, dans sa bonté, envoyait tant de croix à notre

cher Henri, l'affligeait et le consolait tour à tour, pour

que l'expérience lui apprit à consoler les affligés qui

accouraient à lui de toutes parts. Cet habile maître leur

prodiguait les secours de sa sollicitude et do son immense

charité. Il nous suffira d'en citer quelques exemples.

Une sainte religieuse, nommée Anne, dont nous avons

déjà parlé, ayant imploré saint Jean l'Évangéliste, son

maitre et son protecteur, et lui ayant demandé de vou



— 105 —

loir bien la soulager dans les peines, le saint apôtre lui

apparut et lui dit qu'il voulait lui-même lui donner un

confesseur d'une vertu et d'une habileté très-grandes,

qui la soutiendrait dans toutes ses croix ; il lui nomma

frère Henri, et lui commanda de se mettre sous sa direc

tion : elle le fit, et le bienheureux la soutint dans toutes

ses peines, jusqu'à la mort. Une autre religieuse, qui

vivait loin de lui dans l'affliction la plus profonde, fut

consolée par le secours de ses prières, et le saint lui

écrivit qu'il avait, dans une vision, acquis la certitude

que Dieu lui avait pardonné tous ses péchés. Un homme

qui ressentait de grandes peines intérieures en fut telle

ment accablé qu'il tomba dans le désespoir, et voulut

aller se jeter à la rivière. Mais il entendit tout à coup la

voix de son bon ange qui lui disait : « Éloigne-toi vite

« de cette rivière et va trouver frère Henri Suso ; écoute

« ses avis et tu seras consolé. » Cet homme obéit à la

voix du Ciel et vint ouvrir son cœur au bienheureux,

qui changea ses tentations continuelles et ses chagrins

en une paix profonde et une grande joie spirituelle.

Un religieux était poursuivi et tenté du démon de tant

de manières, qu'il pleurait sans cesse et ne savait pas

comment se guérir de ses peines. 11 alla trouver frère

Henri qui en eut compassion et promit de le secourir, il

le recommanda en effet à Dieu toute la nuit ; le matin, le

démon lui apparut sous la forme d'un Éthiopien, ses yeux

étaient enflammés d'une fureur infernale et ses mains

étaient armées d'un arc. Le bienheureux lui ordonna au

nom du Dieu vivant de dire qui il était. Le démon ré

pondit : « Je suis l'Esprit de blasphème, et tu sauras

« bientôt ce que je veux. » Le religieux parut en même

temps, et le démon, tendant son arc, lui lira dans la poi



— 100 —

trine une llèche qui le renversa par terre. Le démon in

sulta le serviteur de Dieu, et voulut frapper aussi frère

Henri, qui invoqua le nom de Marie en disant : Nos cum

proie pia benedicat virgo Maria. « Que la sainte Vierge

« et son divin enfant nous bénissent ! » Ces paroles glacè

rent d'épouvante l'ennemi infernal qui disparut aussitôt.

Frère Henri raconta au religieux l'attaque du démon, le

fortifia et lui donna de très-sages avis.

En finissant de raconter la vie du bienheureux frère

Henri Suso, il est impossible d'omettre les témoignages

d'amour que Jésus-Christ lui donna en récompense de

la fidélité inébranlable avec laquelle ce tendre cœur se

remit tout entier entre les mains de son Dieu. Il lui pro

digua sans cesse les lumières de la divine Sagesse et le

chérit au point qu'il lui dit dans une vision de sa jeu

nesse : « Henri, ne crains rien, je serai avec toi, je te

« secourrrai dans toutes tes peines, parce que je t'aime

« d'une manière toute spéciale. Pour preuve de ma ten-

« dresse, je veux changer ton nom, tu ne seras plus

« frère Henri, tu seras frère Amant; si le monde 11-

« gnore, les anges du ciel le sauront, et les hommes

« même l'apprendront un jour afin qu'ils voient com-

« bien mes serviteurs me sont chers. » Frère Henri ne

voulut point par humilité faire connaître ce nom que

Dieu avait bien voulu lui donner, un ami intime connut

seul ce secret, et ses écrits ne le dévoilèrent qu'après sa

mort.

Ainsi dès sa naissance il fut l'objet des complaisances

du Ciel, les anges le visitèrent continuellement, les

saints l'assistèrent dans tous ses travaux, et la sainte

Vierge lui donna un breuvage céleste pour le récom

penser de ses rigoureuses pénitences, la divine Sagesse



— 107 —

l'éclaira do mille manières, le saint nom de Jésus brilla

sans cesse sur sa poitrine et dans son cœur; en un mot,

il vécut toujours dans l'union et l'amour de son Dieu.

Qui pourrait raconter ses visions, ses extases, ses sain

tes défaillances et les révélations qu'il obtint du ciel ? —

Ces célestes faveurs étaient pour lui des choses ordinai

res et continuelles, comme pour nous le sommeil et la

nourriture.

Son Ordre, édifié de ses merveilleux exemples, l'ad

mira pendant sa vie, comme après sa mort. A Cologne,

où il avait étudié, on voulut honorer ses talents du titre

de maître. Mais le saint refusa toujours cet honneur,

parce que Jésus-Christ le lui avait défendu, en lui disant

que le grade était au-dessous de lui, puisqu'il avait ap

pris et savait la grande science de ramener à Dieu et

convertir à la vérité les âmes par ses prédications. Ses

supérieurs apprécièrent Bon humilité et le nommèrent

Prédicateur général de l'Allemagne. Les résultats de son

apostolat furent immenses, parce qu'il sut joindre à ses

prédications un grand zèle à confesser et une onction

qui pénétrait toutes les âmes.

Il composa, dans la langue de son pays, un grand

nombre d'ouvrages qui furent examinés par son Provin

cial , docteur d'une science profonde, qui les approuva

et les recommanda comme remplis de l'esprit des sain

tes Écritures. Ce docteur étant mort, et ayant eu pour

successeur un frère nommé Bartholomé, le bienheureux

se plaignit dans ses prières de la perte qu'il avait faite,

puisqu'il ne pourrait plus communiquer ses ouvrages

afin de les faire revoir et corriger. Mais son supérieur

lui apparut glorieux et resplendissant de lumière, et lui

dit que ses livres contenaient une sainte doctrine, et



— 108 —

qu'il ferait une chose agréable à Dieu en les communi

quant aux personnes pieuses, ce qu'il fit dès lors.

Les miracles que Dieu opéra par son moyen, et les ef

fets surprenants de ses prédications rempliraient tout

un livre, et son Ordre ne les nota point, peut-être parce

que sa vie tout entière était une grande merveille. Prê

chant une fois à Cologne, son visage devint par trois

fois resplendissant comme le soleil, et tout le peuple

qui vit cette lumière en fut frappé d'étonnement. Il arriva

un jour dans une hôtellerie où le vin manquait; on lui

en avait donné un peu par charité ; il le bénit et le mul

tiplia tellement que vingt personnes qui étaient avec lui

en prirent tant qu'elles voulurent. Les grands voyages

qu'il faisait, le plus souvent à pied, le nombre et la gra

vité des peines qu'il éprouva le mirent deux fois à l'a

gonie, et deux fois, Jésus-Christ et son ange gardien

qu'il invoquait, le ranimèrent et le guérirent en un

instant. Enfin il rendit la santé à une foule de malades;

car tout ce qu'il demandait à Jésus-Christ lui était ac

cordé.

Après avoir, pendant de longues années, saintement

travaillé au service de Dieu et de l'Église, après avoir

versé des torrents de larmes en méditant continuelle

ment la Passion et la mort de Jésus-Christ, après avoir

adressé à sa majesté divine les élans de l'amour le

plus pur, après avoir été l'amant de l'éternelle Sagesse,

et s'être soumis à la solitude, aux jeûnes, aux cilices,

aux chaînes, aux glaces, aux clous et aux croix ; après

avoir été poursuivi par mille tentations extérieures et

intérieures, diffamé par tout le monde, méprisé, injurié,

outragé par les étrangers et par les siens, éprouvé de

Dieu en mille manières et crucifié avec Jésus-Christ.



— 109 —

frère Henri, rassasié de la vie, et brûlant des désirs du

ciel, termina sa carrière au milieu de regrets universels

et mourut dans le couvent d'Ulm en Allemagne, riche

de grâces, armé des sacrements de l'Église et les yeux

levés au ciel. Il passa de cette vie mortelle à la gloire du

paradis, le 25 janvier 1365. Son corps fut enseveli dans

l'église de son couvent devant l'autel de saint Pierre

martyr, et Dieu attesta par de nombreux miracles la

gloire et la félicité de son serviteur. Son Ordre le pré

senta au souverain pontife en même temps que saint

Thomas, pour que son nom fût inscrit au catalogue des

saints.





LE LIVRE

DE LA

SAGESSE ÉTERNELLE.

Comment Dieu attire à lui des âmes qui s'entendent appelées

sans reconnaître sa roix.

Le Disciple. 0 Dieu qui êtes la douceur même, vous

savez que dès mes premières années, mon âme a res

senti un désir, une soif d'amour dont elle ignorait la

cause. Depuis longtemps mon cœur soupire après un

bien qu'il ne peut voir, qu'il ne peut atteindre et dans

cet instant même, je sens que je désire, que j'aime et je

ne sais ce que je désire et ce que j'aime. Il faut que ce

soit une grande chose puisqu'elle attire mon cœur avec

une telle puissance et je sens que tant que je ne la pos

séderai pas, je ne pourrai vivre tranquille. Je me sou

viens qu'aux jours de mon enfance, je m'adressais aux

créatures dans lesquelles j'espérais trouver l'apaise

ment de mes affections, mais je me trompais; plus je

m'attachais à elles, plus le bien que je cherchais me

fuyait; ces créatures qui m'avaient séduit, me disaient

toutes : Nous ne sommes pas le bien que tu cherches,

cherche-le ailleurs, si tu veux le trouver. Et ce bien, je

le désire, je le veux plus que jamais. Je sais ce qu'il

n'est pas, mais j'ignore ce qu'il est. Dites-moi donc,



— 112 —

Dieu tout-puissant, ce qui m'appelle avec tant de

charme, ce qui m'attire, ce qui me captive de la

sorte.

La Sagesse. Et tu ne le connais pas ! c'est cependant

ce qui t'a si doucement pressé, ce qui t'a si souvent

arrêté dans tes égarements, ce qui t'a poursuivi, éclairé

jusqu'à ce que, dégagé des choses créées, lu lui aies été

uni par les liens de l'amour.

Le Disciple. Mais si je ne l'ai jamais vu, si je n'ai ja

mais eu le bonheur de le rencontrer, qu'y a-t-il d'éton

nant que je ne sache pas ce que c'est ?

La Sagesse. C'est ta faute si tu as vécu dans celte

ignorance. La familiarité des créatures t'a rendu négli

gent et paresseux dans tes recherches. Mais maintenant,

ouvre les yeux intérieurs de ton âme et vois qui je suis.

Je suis le bien suprême, Dieu, la vérité, la Sagesse éter

nelle qui, du sein de mon éternité, t'ai choisi par amour,

et qui te réclame comme le prédestiné de ma Provi

dence.

Le Disciple. C'est donc vous, ô très-douce Sagesse, qui

êtes le bien que je cherchais depuis si longtemps et que

j'appelais jour et nuit, par mes larmes et mes soupirs?

pourquoi tant différer la grâce de votre lumière ?

Pourquoi ne pas vous révéler plutôt à mon cœur?

Hélas, quels chemins difficiles j'ai parcouru sans vous

atteindre !

La Sagesse. Si je m'étais montrée dès l'origine, tu ne

goûterais pas, tu ne comprendrais pas ma bonté comme

tu peux maintenant la goûter et la comprendre ; c'est par

le désir qu'on acquiert la jouissance et jamais on arrive

à ma lumière sans de pénibles efforts.

Le Di'scipfe.OBontéimmense, comme vous m'avez traité



— f»3 —

avec tendresse ! Lorsque je n'étais pas, vous m'avez créé;

lorsque je vous abandonnais vous me cherchiez; lorsque

je vous fuyais, vous m'arrêtiez et vous me ranimiez dans

votre charité. Si je pouvais multiplier mon cœur pour

vous aimer mille fois davantage, pour vous louer sans

cesse, que je serais content ! Combien est heureuse l'âme

qui est l'objet de votre miséricorde et que vous embrasez

tellement de votre amour qu'il n'y a plus pour elle de

repos qu'en vous. Puisque vous êtes cette Sagesse éter

nelle que j'aime et que j'adore, ne méprisez pas votre

créature, mais regardez avec compassion mon pauvre

cœur tout glacé parles vanités dé ce monde. Délivrez le

de ses liens et de ses ténèbres; éclairez-le et faites-moi la

grâce de pouvoir m'entretenir avec vous. Peut-on s'ai

mer et ne rien se dire? vous le savez bien, mon cœur n'a

d'autre plaisir que de penser â vous, de soupirer après

vous. La seule ambition de celui qui aime est de jouir de

ce qu'il aime; si vous voulez que je vous aime seul et que

je vous aime davantage, montrez-vous dans une plus

vive lumière et donnez-moi une plus grande intelligence

de votre bonté.

La Sagesse. Quand les créatures quittent Dieu, elles

descendent par une pente naturelle, des choses supé

rieures aux choses inférieures; mais lorsqu'elles retour

nent à leur principe, elles doivent aller des plus humbles

aux plus élevées. Si donc tu veux connaître et contem

pler ma divinité, commence à me connaître et à m'ai-

mer dans les tourments de ma douloureuse humanité.

C'est pour toi le plus court chemin de la béatitude.

Le Disciple. Eh bien! Seigneur, au nom de cet amour

qui vous fitabandonner pour cet exil, le trône et le sein

de votre Père, au nom de cet amour qui vous fit endurer



— 114 —

les angoisses d'une horrible mort , daignez montrer à

mon âme ces formes touchantes que votre amour a

voulu revêtir sur l'arbre sanglant de la croix.

La Sagesse. Plus je me suis laissé vaincre par l'amour,

plus la mort qu'il m'a fait endurer a été affreuse, plus

aussi je dois être aimable aux âmes droites et pures.

C'est dans l'horreur de ma passion que brille la force et

la puissance de ma charité ; le soleil se connaît par son

éclat, la rose par son parfum et le feu par sa chaleur.

Écoute donc avec quel amour et quelles angoisses j'ai

souffert pour ton salut.

II

Comment on parvient à la divinité de Jésus par les douleurs

de son humanité.

La Sagesse. Médite ma passion, ô mon fils, pour gra

ver en toi les supplices cruels auxquels je me suis sou

mis : tu sais , qu'après la dernière cène , dans le jardin

des Oliviers, j'ai accepté pour obéir à mon Père, la plus

horrible mort. La croix qui m'attendait m'épouvantait

tellement qu'une sueur de sang découla de tous mes

membres; je fus pris, chargé de liens , traîné dans la

ville, chargé de coups et de crachats, injurié, calomnié,

jugé digne de mort et conduit à Pilate devant qui j'étais

comme un doux agneau parmi les bêtes féroces ; rap

pelle-toi cette robe blanche dont on me revêtit par déri

sion chez Hérode, et mon corps flagellé, ma tète couron

née d'épines, et ce bois d'infamie avec lequel je sortis de

Jérusalem, aux cris du peuple: crucifiez-le! crucifiez-le!

Que ton âme me contemple ainsi humilié, méprisé et re



— H5 —

gardé par tous comme un impie, un misérable, digne de

la mort la plus cruelle.

Le Disciple. 0 mon Jésus, si les commencements de

votre passion sont si affreux, quelle sera donc sa fin? Si

je voyais un pauvre animal traité de la sorte, je ne pour

rais en supporter la vue. 0 combien plus doit déchirer

mon âme, le spectacle de votre passion ! mais pourquoi,

ô Sagesse éternelle, lorsque je désire contempler les joies

de votre divinité , pourquoi m'offrez-vous au contraire

les déchirements de votre humanité? vous me présentez

l'amertume, lorsque j'ai soif de vos douceurs, quelles

sont vos intentions? je soupire après le lait de votre ten

dresse, et vous m'excitez aux combats, vous donnez le

signal des blessures et des douleurs.

La Sagesse. La douceur s'acquiert par l'amertume, et

on n'arrive aux grandeurs de ma divinité que par les

humiliations de mon humanité. Plus celui qui veut s'é

lever sans le secours de mon sang fait d'efforts, plus

il tombe misérablement dans les ténèbres de l'igno

rance. Mon humanité sanglante est la porte lumineuse

que tu désires; dépouilles-toi donc de tes faiblesses de

cœur et prends les armes pour marcher à mes côtés. Il

ne convient pas que le serviteur se repose dans les déli

ces, lorsque son maître combat vaillamment au milieu

des glaives ennemis. Viens avec moi et ne crains rien ;

je te revêtirai de mes armes, et tu partageras mes peines

et mes blessures ; que ton âme soit forte et généreuse,

apprends que pour soumettre la nature au jougde la per

fection, il faut souffrir bien des croix et bien des morts

dans ton cœur. Je te ferai ressentirvivement ma sueur de

Gethsémani et ton jardin portera des fleurs rouges et san

glantes ; tu serasarraché de tavie paisible, insulté et chargé



— 116 —

des liens des méchants ; tes ennemis te tourmenteront par

de secrètes calomnies et tu seras publiquement couvert

de confusion. Les jugements téméraires t'accableront et

tes proches deviendront les détracteurs de ta vie sainte.

Tu seras flagellé par les mauvaises langues, couronné

par les mépris , et tu pourras de la sorte porter avec

amour , ma passion dans ton cœur. Enfin tu prendras

avec moi le chemin du Calvaire, courbé sous le poids de

la croix, lorsque tu auras renoncé à ta volonté, lorsque

tu te seras quitté entièrement toi-même, vivant libre et

affranchi de toute créature comme celui qui va mourir

et qui cesse en expirant tout commerce avec le monde.

Le Disciple. 0 mon Jésus, que ces choses sont dures et

que ces voies sont difficiles à suivre ! La frayeur me saisit

et je tremble de tous mes membres, jamais je ne pourrai

supporter de semblables travaux.

III

Des motifs de l'Incarnation et de la Passion de Jésus-Christ.

Le Disciple. Permettez-moi de vous faire une demande.

Ne pouvez-vous pas trouver, ô Sagesse éternelle, un plan

plus facile et plus doux pour vous et pour moi ? Pourquoi

ne pas prendre un autre moyen de me sauver et de me

prouver votre amour sans vous condamner à la souf

france et sans m'obliger à souffrir avec vous ?

La Sagesse. L'abîme impénétrable des desseins avec les

quels ma providence gouverne le monde , ne peut être

compris ni par toi ni par aucune créature. J'avais certai

nement mille moyens de sauver le genre humain, mais

dans l'état où étaient les choses, il était impossible d'en



— 117 —

trouver un plus convenable. L'auteur de la nature ne

recherche pas ce qu'il peut faire, mais bien ce qui con

vient le plus à chaque chose et tout ce qu'il fait est plutôt

pour satisfaire aux besoins de ses créatures que pour

montrer sa toute-puissance. Les hommes pouvaient-ils

mieux comprendre les secrets de Dieu qu'en me voyant

revêtu de mon humanité. L'homme s'était privé des

joies éternelles par un amour déréglé; il ne pouvait re

monter à la source de la béatitude que par la voie de la

douleur. Mais comment l'homme pouvait-il entrer dans

une voie si nouvelle et si dure sans y avoir été précédé

par Dieu même? Si tu étais condamné à mort et qu'un

ami voulut mourir à ta place, ne dirais-tu pas : oui, mon

ami ne pouvait pas me prouver davantage la sincérité,

la grandeur de son affection, rien ne pouvait me le ren

dre plus cher que ce qu'il veut faire pour moi. Et c'est là

le but de mon amour infini, de mon ineffable miséricorde,

de ma divinité, de mon humanité, de ma tendresse pour

toi. Tout ce que j'ai fait est pour t'appeler, t'attirer,

te persuader de m'aimer comme je t'aime. Quel cœur de

rocher n'attendrirait pas un amour semblable? examine

et cherche si dans l'ordre de la création, je pouvais trou

ver un moyen plus magnifique de satisfaire la justice,

de prouver la miséricorde, d'élever ta nature et de t'ou-

vrir les trésors de ma bonté ; non, rien ne pouvait ré

concilier le ciel et la terre, comme la sagesse de la croix

et les douleurs de ma mort.

Le Disciple. 0 Sagesse ! mes yeux s'ouvrent maintenant

à la lumière et j'aperçois les rayons de votre vérité. Je re

connais que votre passion et votre mort sont les preuves

les plus évidentes que vous puissiez donner de l'ardeur

de votre amour. Mais hélas! ô mon Jésus, pour un corps

7.



— H8 —

faible et lâche comme le mien, il me semble bien difficile

de vous suivre au Calvaire.

La Sagesse. Ne crains pas de défaillir dans le chemin de

ma croix. Pour celui qui aime Dieu de tout son cœur et

qui lui est uni par l'esprit d'amour, la croix même rend

tout si facile, si léger, si supportable qu'il n'est jamais

tenlé de se plaindre. Personne n'est plus consolé que ce

lui qui partage ma croix et mes douceurs coulent en

abondance pour l'âme qui s'abreuve au calice de mes

amertumes. Si l'écorce est amère, le fruit est d'un goût

délicieux, et l'on ne regrette jamais la peine quand on

songe à la récompense. Arme-toi donc de lumières, mé

dite mes promesses et regarde la couronne : viens avec

confiance et sois persuadé que l'âme qui commence à

combattre avec moi est presque déjà victorieuse.

IV

Jésus-Christ a souffert pour Être imité.

Le Disciple. 0 mon très-doux Jésus, combien je vous

remercie de m'avoir consolé et encouragé par vos paro

les. Il me semble qu'avec votre aide etvotre compagnie,

je pourrai tout faire et tout supporter, continuez donc à

me découvrir les trésors de votre passion.

La Sagesse. Je fus cloué à l'arbre de la croix où m'avait

étendu l'amour, et sur ce bois du sacrifice, tout mon

corps fut défiguré, toute ma beauté disparut. J'avais les

yeux ternes et livides, les oreilles remplies d'injures et

de blasphèmes, l'odorat tourmenté par des odeurs im

mondes, la bouche abreuvée d'amertume, et toute ma

chair délicate était sillonnée de plaies affreuses.

^



— 119 —

Je ne pouvais trouver dans l'univers entier le plus lé

ger soulagement. Ma tête, appesantie par la douleur pen

dait sur ma poitrine, mon cou était gonflé de meurtris

sures, mon visage était couvert de crachats, tout mon

extérieur était d'une horrible pâleur et la majestéde tout

mon corps avait tellement disparue que je ressemblais à

un misérable lépreux; et cependant j'étais la Sagesse

éternelle, plus belle que le soleil.

Le Disciple. 0 miroir resplendissant de toutes les grâ

ces, vous qu'aiment et que désirent les anges, 6 Verbe de

lumière, les délices du paradis et la gloire du ciel,

si du moins j'avais pu dans ce moment, avoir sur ma

poitrine, votre aimable visage, si pâle, si sanglant, si dé

figuré, je l'aurais lavé avec les larmes de mon cœur, et

mon âme se serait un peu soulagée par ses sanglots. Oh !

que n'ai-je pas en moi tous les gémissements et toutes

les pleurs des saints.

La Sagesse. La manière la plus vraie de compatir à ma

douleur est de l'imprimer par des actes, dans son âme et

dans son corps. J'aime mieux le détachement de tout

arnour terrestre, l'étude Adèle de mes exemples, et la

transformation d'une âme qui imite ma passion, que

tous les gémissements du monde, que toutes les larmes

possibles, fussent-elles plus abondantes que toutes les

gouttes de pluie qui sont tombées du ciel. Car c'est avant

tout pour être imité que j'ai voulu souffrir ; c'est pour

imprimer dans mes élus ma douloureuse image que je

suis monté sur la croix. Je suis loin cependant de reje

ter les larmes d'une sainte compassion.

Le Disciple. Seigneur, je veux à l'avenir m'appli-

quer plus à imiter votre vie et votre passion, qu'à la

plaindre et la pleurer : mais enseignez-moi, ô Sagesse



— 120 —

éternelle, comment je dois vous ressembler dans vos

tourments.

La Sagesse. Refuse-toi tout plaisir et toute satisfaction

des sens. Fuis toute curiosité des yeux et des oreilles ,

fais ce qui te répugne, mon amour te le rendra doux et

agréable. Refuse constamment tout adoucissement à ton

corps; ne trouve de plaisir et de repos qu'en moi; sup

porte avec douceur et humilité les défauts d'autrui; aime

qu'on te méprise; combats tous les appétis; foule aux

pieds et détruis tes désirs : ce sont là les premières le

çons qu'on reçoit à l'école de la Sagesse. Elles se trou

vent et se lisent dans le livre ouvert de mon corps cru

cifié. Lorsque tu seras arrivé à faire ces choses, examine

bien si tu es pour moi ce que je suis pour toi, et tu ver

ras l'infinie différence.

V

Avec que] esprit d'amour Jeans-Christ souffrit pour nous.

Le Disciple. Ce que vous dites est vrai, Seigneur; mais

je suis si insensible à vos douleurs, si oublieux de vos

bontés et des trésors que vous nous avez acquis par

votre passion, que je vous prie de m'expliquer encore

votre amour afin de me porter davantage à vous aimer,

à vous glorifier, à vous imiter.

. La Sagesse. Médite donc avec quelle constance j'ai

souffert et tu comprendras mon amour. Tu sais que ce

qui augmente un bienfait c'est l'élan du cœur qui le

donne; eh bien ! non-seulement j'ai voulu souffrir pour

vous, mais par excès d'amour, j'ai voulu souffrir tout ce

qu'il était possible de souffrir. Je voulais pouvoir dire



— 121 —

aux hommes : voyez, si dans tout l'univers, vous trouve

rez un cœur plus plein d'amour que le mien. J'ai voulu

que toutes les parties de mon corps fussent frappées,

blessées, déchirées comme mon cœur afin quil n'y eut

rien en moi qui ne souffrit pour vous et qui ne vous

prouvat ma tendresse infinie.

Le Disciple. 0 très-doux Jésus, quels désirs, quelle ar

deur pour souffrir, quelle immense charité ! Mais encore

une fois, ne pouviez-vous pas racheter l'homme et sau

ver mon âme sans ces excès d'amour? ne pouviez-vous

pas choisir des peines plus douces et des preuves de

tendresse moins éclatantes?

La Sagesse. Souviens-toi que je suis Dieu et que mon

amour ne peut être qu'infini. Non, le malade consumé

par la soif de la fièvre, ne soupire pas davantage après

les boissons rafraîchissantes ; le mourant ne désire pas

plus se rattacher à la vie et jouir encore de la lumière

du Ciel, que je n'ai désiré secourir les pécheurs et mon

trer à toutes les âmes combien j'aime et combien je mé

rite d'être aimé. On pourrait plutôt faire recommencer les

joursqui nesontplus, etrendreleurbeautéauxfleurs des

séchées que de mesurer mon amour pour toi et pour les

autres hommes. 11 n'y a pas une partie de mon corps qui

n'ait eu sa douleur et qui n'ait été marquée du signe de

mon amour; mes mains et mes pieds étaient percés

par les clous, mes jambes brisées de fatigue, tous mes

membres étendus immobiles sur la croix ; mon dos dé

chiré de blessures n'avait pour se reposer qu'un bois

dur et raboteux; mon corps, affaissé sur lui-même, était

penché vers la terre, mon sang y ruisselait en abon

dance; ma vie et ma jeunesse s'obscurcissaient et s'échap

paient par toutes mes blessures, et cependant mon âme



— 122 —

était calme et mon cœur se réjouissait de tant souffrir

pour toi.

Le Disciple. 0 douleur ineffable, 6 amour admirable,

incompréhensible, ô mon Jésus, quand pourrai-je vous

aimer, comme je le dois et comme je le désire !

VI

Gémissements du Disciple. '

Eh bien, mon âme, rentre en toi-même, chasse au

loin toutes les choses extérieures et renferme- toi dans le

silence de ton cœur; il faut toutes tes forces et tes puis

sances pour suffire à cette immense douleur et pour

sonder ces abîmes de misères où tu es tombée. Que de

mon sein noyé de larmes, s'élancent des gémissements

et des cris si perçants qu'ils retentissent à travers les

vallées, les montagnes, les eaux et qu'ils soient entendu,

dans le oiel par tous les saints du paradis ; oui, je di

rai : O vous qui êtes insensibles, que ne puis-je vous

émouvoir par les sanglots de mon cœur, et par les flots

de mes larmes amères; que ne puis-je vous faire parta

ger ma douleur en vous dévoilant les peines qui me con

sument et me déchirent. Malheureux que je suis! Le

Père céleste avait créé mon âme au-dessus de tous les

êtres corporels, il l'avait ornée de ses dons et l'avaitchoisie

pour son épouse bien-aimée et je me suis éloigné de

lui, je l'ai perdu. O Père! ô amour! hélas! hélas! in

fortuné que je suis, qu'ai-je fait? qu'ai-je perdu '.

En vous perdant, je me suis perdu moi-même, j'ai perdu

l'amitié des anges du ciel, tout bonheur s'est évanoui;

» Iluui mihi, liai mihi, o me miseram quid feci ? quid perdidi f



— 123 —

mon âme est restée seule et dépouillée. Tous ceux qui

prétendaient m'aimer m'ont indignement trompé et sont

devenus mes bourreaux. Ils m'ont tout ravi en m'ôtant

la grâce de mon unique et véritable ami. ÏS'ai-je pas

bien raison de pleurer maintenant ? où trouverai-je

quelques consolations, quelques secours? Le monde en

tier m'a abandonné et moi j'ai quitté mon Seigneur et

mon Dieu ! Comment suis-je tombé dans une si profonde

misère? 0 jour et heure déplorables de ma chute, vous,

roses d'amour, lys d'innocence, entendez mes gémisse

ments et en voyant ma tige desséchée et stérile, com

prenez combien fanent vite les fleurs que le monde a

touchées. Il faudra donc à l'avenir que ma vie soit une

mort, ma joie une tristesse, ma jeunesse une langueur

et cependant tout ce que je puis souffrir n'est rien à

comparer à ma faute. Le plus grand de mes tourments,

l'enfer de mon pauvre cœur, c'est d'avoir offensé Dieu.

Hélas, malheureux que je suis, moi que vous aviez pré

venu avec tant de bonté, que vous aviez averti avec tant

de douceur, que vous aviez traité avec tant de familia

rité, j'ai pu mépriser vos grâces et vous oublier. 0 du

reté du cœur humain qui peut commettre de semblables

fautes; ô cœur plus insensible que le rocher, comment

n'es-tu pas brisé par la douleur? Autrefois mon âme était

appelée l'épouse bien-aiméo du roi de gloire, elle ne

mérile pas maintenant le nom de sa plus vile servante.

J'ai honte de lever les yeux au ciel et ma langue est

muette en sa présence. O mon Dieu, comme le monde

me pèse et que je voudrais être au fond d'un bois épais

où personne ne me verrait ni ne m'entendrait; là, mon

cœur pourrait se soulager par des cris et par des pleurs.

Ma seule consolation est dans les gémissements. O pé



— 124 —

ché, 6 péché, où m'as-tu conduit! Monde trompeur,

malheur à qui te sert! J'ai déjà reçu de toi ma récom

pense, le prix de mon esclavage ; car je suis odieux à

tout le monde et je me fais horreur à moi-même. 0 vous

qui êtes riches des dons de votre royal époux, âmes pures

et saintes qui évitez nos fautes et qui savez conserver

votre première innocence, vous êtes heureuses et bien

heureuses. Vous ne comprenez peut-être pas votre

bonheur parce qu'avec une conscience toujours pure, on

ignore le tourment d'un cœur souillé par le péché. Moi,

je gémis, je suis inconsolable ; quelles délices je goûtais

lorsque j'étais avec vous, mon Jésus, mon bien-aimé,

que j'étais joyeux et tranquille et je ne connaissais pas

mon bonheur. Qui me donnera les moyens d'exprimer

toute ma peine? Oh! si j'avais l'étendue du ciel, les eaux

de la mer, les plantes de la terre pour rendre ce que

souffre mon pauvre cœur et les malheurs irréparables

que je me suis attirés en offensant l'époux bien-aimé de

mon âme ! pourquoi donc ai-je reçu le jour , et que

me reste-t-il, sinon les abîmes d'un éternel désespoir ?

VII

L'éternelle Sagesse console son Disciple.

Im Sagesse. Pourquoi te désespérer? ne suis-je pas venu

dans ce monde par amour pour toi, pour le réconcilier

avec mon Père, et pour te rendre une gloire plus grande

que celle de l'innocence?

Le Disciple. Quelle est cette voix qui parle si doucement

à mon cœur et qui console mon âme rejeté du ciel et de

la terre?



— 12S —

La Sagesse. Tu ne me reconnais pas? pourquoi tomber

dans l'abattement? l'excès de ta douleur t'égare, mon fils

bien-aimé, ne sais-tu pas que je suis la Sagesse du Père

si pleine de tendresse et de bonté. Oh! oui, je suis un

abîme de miséricorde que les saints eux-mêmes ne peu

vent mesurer et qui est toujours ouvert pour recevoir

tous les cœurs humiliés et contrits. N'ai-je pas déjà

souffert pour toi la pauvreté, l'exil, la mort de la croix,

et me voici encore pâle et sanglant, avec ce même amour

qui m'a placé entre ton âme et les justes rigueurs de

mon Père. Je t'appartiens, je suis ton frère, ton époux,

et j'ai oublié tes offenses comme si tu ne les avais jamais

commises; mais à l'avenir, livre-toi tout à moi et ne te

sépare jamais de ma volonté.

Relève donc la tête, regarde-moi, prends courage et

purifie-toi dans mon sang ; pour gage de notre récon

ciliation, prends cet anneau, ce vêtement, cette chaus

sure, et célébrons d'amoureuses fiançailles ; car en vé

rité, ton âme sera mon épouse chérie et bien-aimée ; ta

douleur m'a séduit et je n'ai pu résister à tes gémisse

ments. J'ai tant de compassion pour les cœurs affligés !

l'univers entier brûlerait, les flammes ne dévoreraient pas

plus avidement une poignée de paille que mon insa

tiable miséricorde ne reçoit une âme pénitente.

Le Disciple. 0 Père miséricordieux, mon doux frère,

mon aimable époux, la seule joie de mon cœur, vous

voulez donc m'écouter, me pardonner malgré mes bas

sesses et mon indignité ! quelle grâce, quelle clémence,

quelle miséricorde ! Je vous adore, je vous bénis, je vous

remercie, je me prosterne à vos pieds et je vous offre

votre Fils unique, mort pour moi sur la croix : c'est l'arc-

en-ciel de la paix qui vous fera oublier toutes mes ini



— 126 —

quités. Oui, je renais dans les bras de Jésus crucifié, je

me plonge dans ses plaies, j'attache mon âme à son âme,

mon cœur à son cœur, afin que vivant, ou mort, je ne

sois jamais séparé de ses tendres embrassements. Dé

sormais, plutôt la mort, le purgatoire ou l'enfer qu'une

offense contre mon Seigneur et mon rédempteur. Que ne

puis-je adresser au ciel des gémissements capables de

me briser le cœur. Je voudrais me voir mourir de l'excès

de ma douleur parce que plus vous me pardonnez avec

bonté mes péchés, plus je me reproche amèrement de

vous avoir offensé et d'avoir montré tant d'ingratitude

envers votre miséricorde infinie.

Quelle action de grâce vous rendrais-je, ô Sagesse éter

nelle, ma douceur, ma consolation, pour avoir par vos

plaies, fermé mes blessures, que nulle créature ne

pouvait guérir. Enseignez-moi du moins la manière de

porterdans mon corps les marques de votre amour, afin

que le monde entier, que les anges et les saints du ciel

sachent bien que je ne suis pas insensible à l'infinie cha

rité qui vous fait secourir un malheureux sans espoir,

i La Sagesse. Si tu es spirituellement crucifié avec moi,

tu porteras dans ton corps les signes de mon amour ;

donne-moi généreusement tout ton être, tout ce qui

t'appartient sans jamais rien reprendre ; ne touche qu'au

strict nécessaire, et alors tes mains seront attachées à la

croix. Fais ce qui est bien avec joie, force et persévé

rance, et ton pied gauche sera uni au mien. Fixe en moi

seul ton âme inconstante , ton cœur volage et tes pensées

errantes, et ton pied droit sera crucifié ; prends garde

que l'énergie de ton corps et de ton âme ne s'affaiblisse

avec le temps et te laisse retomber dans la nonchalance

et tu auras tes bras étendus sur la croix toujours prêts à



— 127 —

faire ma volonté. Épuise ton corps dans les exercices spi

rituels en l'honneur de mes jambes défaillantes et ne lui

permets jamais de satisfaire ses désirs. Les dégoûts, les

épreuves, les afflictions qui viendront te surprendre et

t'accablcr, t'uniront à moi dans les étreintes de ma Pas

sion et tu revéleras par l'amour ma douloureuse ressem

blance. Ta privation de toutes consolations, tes combats

contre la nature me rendront ma vigueur première; les

douleurs de ton corps seront comme un lit de repos pour

mes membres fatigués, ta haine contre le péché réjouira

mon âme, ta tendresse adoucira mes douleurs et ta fer

veur m'enflammera d'amour.

Le Disciple. J'attends de vous ces dons, ô Sagesse éter

nelle, et je soumets ma volonté à votre ion plaisir, car

vous servir est facile et votre joug est véritablement doux

et léger; ils le savent surtout ceux qui ont déjà porté le

joug accablant de l'iniquité.

VIII

Combien la tiédeur de l'àme est dangereuse.

Le Disciple. 0 mon très-doux Seigneur, combien je suis

heureux lorsque je vis avec vous, et combien je suis

triste et défaillant, lorsque je m'égare loin de vous au

milieu des créatures, ne fut-ce qu'un instant. Je ressem

ble au jeune faon qui a perdu sa mère et que poursui

vent les chasseurs. Il fuit tout tremblant et ne s'arrête

que lorsqu'il est en sûreté dans le lieu secret qui l'a vu

naitre; et moi je fuis, je cours vers vous et je soupire

avec ardeur après les eaux vives que vous répandez.

Une heure sans vous me parait une année, un jour sans



— 128 —

votre douce intimité me semble une éternité. 0 mon Jé

sus, vous êtes pour moi un bel et doux ombrage, un

arbrisseau fleuri, un rosier tout chargé de roses déli

cieuses. 0 Jésus, étendez vers moi les rameaux sacrés de

votre divinité et de voire humanité. Votre visage, Sei

gneur, rayonne la grâce, votre bouche répand des paro

les de vie, vos entretiens sont des miroirs de perfection,

d'humilité, de mansuétude. 0 bienheureuse contempla

tion dos saints ! ô combien j'envie celui que vous favo

risez de votre tendresse !

La Sagesse. Hélas, beaucoup y sont appelés mais com

bien peu sont élus !

Le Disciple. Est-ce-vous, Seigneur, qui les rejetez ou

bien s'éloignent-ils eux-mêmes de vous?

La Sagesse. Regarde cette vision que je te présente et

comprends-en la signification. Voici une ancienne ville

fortifiée qui tombe en ruine ; les fossés se comblent, les

murailles se fendent, les tours s'écroulent et toutes les

maisons se délabrent ; les habitants qui s'y agitent en

grand nombre ressemblent plutôt à des bêtes qu'à des

hommes. Vois maintenant ce pèlerin vénérable qui s'a-

puie sur son bâton; il est pauvre, étranger, accablé de

fatigue, il demande l'aumône et cherche qui voudra bien

lui donner le vivre et le couvert; mais il ne trouve par

tout que des refus grossiers, et il se plaint amèrement

en disant : O ciel, ô terre, soyez émus de compassion et

pleurez avec moi de me voir ainsi traité et renié par ce

peuple pour lequel j'ai souffert avec tant d'amour.

Cette ville est la vie religieuse, autrefois si pure, si

sainte, si puissante et maintenant presqu'enlièrement

tombée et perdue. Les fossés, les murailles, ce sont les

fortifications de l'obéissance, de la pauvreté, de la chas



— 129 —

teté; elles sont toutes ouvertes et toutes ruinées; on n'en

voit plus que les traces dans quelques cérémonies, quel

ques usages et quelques actes extérieurs. Ces habitants

méconnaissables, ce sont les [chrétiens qui, sous une

apparence de sainteté, ont un cœur tout dévoué au

monde et aux choses temporelles. Moi, je suis le pèlerin

appuyé sur le bâton de la croix ; j'étais autrefois bien

aimé,bien honoré et maintenant on me chasse, on m'in

sulte presque partout. La voix de ma Passion s'éleve

contre ces hommes qui oublient leur vocation et mon

amour, qui sont si tièdes, si relâchés ; je ne puis rien en

obtenir pour prix de ma mort douloureuse et de mon in

finie charité. Quelques-unscependant vivent saintement

et ceux-là, je les console dans la vie, je les reçois sur

mon sein dans la mort; je les élève et je les glorifie en

présence de tous les anges du Paradis.

IX

Qu'il est impossible de servir à la fois Dieu et les créatures.

Le Disciple. Seigneur, mon âme est bouleversée lors

qu'elle considère qu'étant si aimable, les hommes pen

sent si peu à vous, qu'ils vous fuient et qu'ils vous mé

prisent après tant de bienfaits. Combien y en a-t-il qui

semblent vous aimer, et qui ne vous aiment pas, parce

qu'ils prétendent allier votre service à l'amour cou

pable des créatures?

La Sagesse. Ceux-là bâtissent dans le vide et sur le

vent, car il est aussi impossible de m'aimer en aimant

les créatures, que de renfermer dans un petit vase l'im

mensité du ciel. Comment peut on mêler ce qui passe

 



— 130 —

avec l'éternité. N'est-ce pas folie de vouloir placer le roi

des rois dans l'hôpital des pauvres ou dans la cabane

d'un esclave : celui qui veut recevoir dans son cœur un

hôte si grand, doit nécessairement en bannir l'amour de

toutes les créatures.

Le Disciple. Hélas! combien sont égarés les malheureux

qui ne veulent pas comprendre la vérité de ce que vous

dites.

La Sagesse. Dans les profondes ténèbres où ils sont

plongés, ils suent et se tourmentent pour atteindre les

plaisirs du monde qui leur échappent sans cesse et dont

ils ne jouissent jamais selon leurs désirs'; ils rencontrent

dix contrariétés avant de pouvoir satisfaire une seule

fois leurs mauvais penchants, et plus ils obéissent à leurs

passions, plus ils éprouvent de tortures et d'ennuis.

Leur cœur, séparé de Dieu et en guerre avec lui, devient

nécessairement la proie de continuelles terreurs. Leurs

joies passagères sont encore mêlées de mille dégoûts et

pleines d'amertumes. Le monde est trompeur, infidèle,

volage ; s'il fait naitre une espérance, c'est pour sur-le-

champ la détruire. Jamais une âme n'a pu trouver dans

les créatures cette joie pure, cet amour véritable, cette

paix inaltérable qui seraient son repos et son bonheur.

Le Disciple. 0 mon Jésus, n'est-ce pas une chose la

mentable de voir tant de cœurs si aimables et si aimants,

tant d'âmes si belles et si pleines de votre image, qui

auraient pu partager votre trône et votre puissance pour

commander au ciel et à la terre, et qui vivent misérable

ment privés de votre lumière, et se laissent tomber dans

la plus honteuse dégradation. Ne vaudrait-il pas mieux

pour eux, mourir de la mort la plus cruelle que de vous

perdre, vous qui êtes l'éternelle et véritable vie. 0 pau



— 131 —

vres insensés 1 que de malheurs, vous entassez sur vos

têtes; que de ruines pour votre âme; comme vous per

dez ce temps qu'on ne retrouve plus ! et vous vivez au

milieu de ces désastres comme s'ils ne vous regardaient

pas.

Combien se trompent les lièdcs et les mondains.

Le Disciple. 0 miséricordieuse Sagesse, éclairez ces

pauvres ignorants.

la Sagesse. Ce ne sont pas des ignorants, car à toute

heure, ils sentent, ils comprennent leurs misères , mais

ils veulent s'en distraire afin de jouir de leurs plaisirs ; ils

tachent d'excuser leurs erreurs ; ils s'apercevront qu'ils

se sont trompés eux-mêmes, mais il ne sera plus temps.

Oh ! malheur qui étonne et qu'on ne saurait trop plaindre !

Le Disciple. 0 douce Sagesse, comment expliquer une

pareille folie ?

La Sagesse. C'est qu'ils veulent fuir les fatigues et les

croix de mon humanité. Ils pensent mener une vie plus

douce et plus joyeuse et ils tombent dans les angoisses

et les tourments ; ils rejettent mon joug qui est doux, ils

m'abandonnent, moi qui suis le souverain bien et ils ren

contrent en échange le souverain mal. Ils craignent le

brouillard et ils trouvent la tempête ; par un juste juge

ment de ma justice, ils vivent accablés sous le poids in

supportable de mille misères.

Le Disciple. Mais quelle ressource auront ces cœurs

égarés, si ce n'est de revenir à vous en gémissant, mi

séricordieuse Sagesse ?

La Sagesse. Je suis toujours prête à les éclairer pourvu

r
.



— i32 —

qu'ils veuillent sincèrement être éclairés. Je ne manque

à personne, si ce n'est à celui qui se manque à lui-même ;

je n'abandonne que ceux qui s'abandonnent eux-mêmes.

Le Disciple. Qu'il est pénible de se séparer de ce qu'on

aime.

La Sagesse. Oui, mais je puis remplacer tout ce qu'on

aime.

Le Disciple. Mais il est bien difficile de quitter des af

fections et des plaisirs dont on a l'habitude.

La Sagesse. I) sera plus difficile d'endurer un jour les

tourments de l'enfer.

Le Disciple. Peut-être qu'ils sont si tranquilles qu'ils ne

peuvent croire au malheur qui les menace?

La Sagesse. Comment ne sais-tu pas que le péché par

sa nature même, trouble le cœur, bouleverse l'esprit,

détruit la paix, la grâce, la pudeur et fait tomber dans un

profond aveuglement qui rend l'âme malheureuse en

l'éloignant de Dieu et en la privant de son secours.

Le Disciple. Cela est vrai, Seigneur, mais ce sont des

âmes tièdes qui se persuadent qu'elles n'ont rien à se

reprocher et qu'elles ne courent aucun danger ; elles

vivent dans les apparences de la religion , et pensent

que leur amour est spirituel et non terrestre.

La Sagesse. Une poussière, quoique blanche, n'obscur

cit-elle pas le regard aussi bien que la cendre : où trou

ver plus de sainteté et de dévouement que parmi mes

apôtres, et cependant il a fallu me séparer d'eux, afin de

les mieux disposer à recevoir l'esprit d'en haut. Combien

plus doit nuire la présence des hommes; en trouvera-t-on

un seul qui puisse conduireàDieu?La gelée, auxpremiers

jours du printemps, ne détruit pas plus rapidement les

fleurs naissantes, que l'amour fragile des hommes et



— 133 —

leurs conversations inutiles n'éteignent la ferveur de la

vie religieuse : où sont maintenant ces couvents qui,

comme des vignes fleuries, répandaient, à leur origine,

la douce odeur de leurs vertus par tout le monde?Où sont

ces jardins si parfumés, ces paradis terrestres que Dieu

aimait à habiter? Ne sont-ils pas maintenant dépouillés de

leurs parures et tout pleins de ronces et d'orties? Où est

l'ardeur des premiers saints? leurs larmes, leurs péniten

ces, leurs contemplations, leur silence, la pauvreté, l'o

béissance, la pureté de leur vie? Mais ce qu'il y a de plus

malheureux et de plus irréparable, c'est que la tiédeur

est devenue maintenant comme un état naturel. On fait

consister la religion et la sainteté dans quelques formes

extérieures, dans quelques cérémonies et c'est ce qui tue

la vie du cœur et la beauté intérieure des âmes. Hélas !

hélas! que d'heures perdues en pensées vaines, en dis

cours inutiles, en histoires frivoles, en plaisanteries et

en fêtes.

Le Disciple. 0 divine Sagesse, que vos paroles sont

terribles et capables d'ébranler les cœurs les plus durs;

j'en suis tout épouvanté.

XI

Combien la Sagesse éternelle est aimable el quelles douceurs

elle réserve aux âmes.

Le Disciple. Je me rappelle, très-aimable Sagesse, ces

douces paroles que vous avez dites dans vos livres sainls

pour séduire les âmes et les gagner à votre amour. Ve

nez à moi, vous tous qui me désirez et vous serez remplis

de mes enfantements. Je suis la mère du bel amour, mon

8



— 134 —

esprit est plus doux que le miel et ce que je donne est préfé

rable à ses rayons. Le vin et la musique réjouissent le cœur,

mais l'amour de la Sagesse le réjouit bien davantage1.

Vous vous montrez si aimable et si belle au cœur des

hommes que tous devraient s'attacher à vous seule, s'em

braser de votre amour et soupirer sans cesse après vo

tre lumière. Vos paroles allument des flammes ; elles

sortent de votre bouche avec une telle suavité, une telle

douceur qu'elles blessent les enfants au berceau et

et qu'elles éteignent toute affection terrestre en ceux

qui sont encore à la fleur de leur âge. Aussi, je vous

avoue que je désire bien ardemment entendre de vous

quelques paroles sur votre ineffable douceur : ô Sagesse,

ma très-chère épouse, mon unique amie, consolez mon

âme, votre pauvre servante, car je me suis endormi à

votre ombre, mon esprit veille et mon cœur attend.

La Sagesse. Écoute, ô mon fils, et recueille avidement

mes paroles. Je suis par moi-même le bien suprême, in

compréhensible qui a été, qui est et qui sera. Bien infini,

incommunicable qu'on ne peut jamais comprendre ni ex

pliquer, et cependant je me communique aux âmes sain

tes sous des formes sensibles afin de m'accommoder à

leur faiblesse. Je me montre sous le voile des paroles et des

images comme l'éclat du soleil qui se montre à travers

les nuages, et en éclairant ainsi ton cœur dans l'ombre

de ta nature, je te donne une intelligence supérieure

de moi-même et de mon amour. Revêts-toi donc de moi,

1 Transite ad me omnes, qui concupiscitis me et a generationi-

bus meis implemini : Ecce mater pulchrœ dileclionia. Spiritus

meus super met dulcis et hœreditas mea super met et favum.

Vinum et musiea laetiflcant cor et super utraque dilectio sapienliae.

Eccl. 24.



— 135 —

remplis ton âme de toutes les perfections possibles afin

de me recevoir avec honneur et amour, parce que tout

ce qu'il y a de beau, d'honnête, de pur, de saint en toi

et dans toutes les âmes du ciel et de la terre, se trou

ve en moi d'une manière plus excellente et avec une

abondance que l'intelligence humaine ne pourra jamais

comprendre; ma naissance est illustre et ma parenté

glorieuse, carje suis le Verbebien-aiméducœurdemon

Père, je suis infini comme lui puisqu'il m'a engendré

de sa très-pure substance, et je réjouis ses regards dans

l'ineffable charité du Saint-Esprit. Je suis le trône de la

félicité parfaite, je suis la couronne de toutes les âmes;

mes yeux sont si resplendissants, ma bouche si délicate,

mes joues si blanches et si vermeilles, ma beauté si

pleine de grâce et de majesté, que si, pour me voir, tu

pouvais brûler dans une fournaise jusqu'au dernier ju

gement, tu n'aurais pas encore assez payé le bonheur de

me contempler un seul instant.

Mon vêlement est d'une laine éblouissante de blan

cheur, il est orné des fleurs les plus charmantes que

fait naître l'aurore. Le mois de mai le plus riche, le plus

agréable, quand on le compare à moi, ne semble of

frir que des ronces sauvages; je fais des fêles, et, par ma

divinité, je cause aux anges des joies d'amour si pures,

que mille années leur semblent à peine une heure ra

pide. Toule l'armée céleste me regarde sans cesse avec

une admiration nouvelle ; les cœurs des saints se repo

sent en moi, et toutes les âmes bienheureuses s'y con

templent dans l'extase; je fais d'une seule parole naître

tous les concerts des anges, et je remplis le ciel des mé

lodies les plus ineffables; je suis si aimable et si dési

rable, que tous les cœurs devraient se briser d'ameur,



— 136 —

en soupirant après ma lumière et ma beauté. Je suis la

pureté même, toujours présente aux âmes chastes, je

leur parle dès qu'elles m'écoutent, partout, à table, au

lit, en voyage. En moi se trouve tout ce qu'on peut dé

sirer, et rien de ce qu'on peut craindre ; car je suis ce

bien infini et sans mélange dont une seule goutte est

d'une douceur si puissante, qu'elle fait paraître amères

toutes les joies du monde et méprisables tous ses hon

neurs. Ceux qui me veulent sincèrement dans le silence

de [l'esprit, loin du trouble causé par les formes et les

paroles sensibles, se transforment en moi et se confon

dent dans mon bon plaisir ; là ils retrouvent ainsi leur

principe et goûtent une liberté sainte, une pureté par

faite et assurée , une conscience calme et sans souillure.

Ya-l-il un bonheur plus grand que de vivre dans la joie

et de mourir sans crainte?

XII

Comment Dieu aime les âmes d'une manière particulière.

Le Disciple. 0 Bien vraiment incompréhensible, ô

unique amour de mon cœur, heureux l'instant où l'on

jouit de votre lumière et de votre présence. Mais dai

gnez, je vous en prie, apaiser une crainte qui trouble mon

bonheur. Un rival pour l'amour est comme l'eau pour le

feu, le cœur n'accepte aucun partage. Comment pouvez-

vous m'aimer parfaitement si vous en aimez tant d'autres

et si tant d'autres vous aiment?Dites-moice queje devien

drai, quelle sera ma part et mon rang?

La Sagesse. Je suis l'amour infini qui n'est ni borné

par l'unité, ni épuisé par la multitude; j'aime particu



— 137 —

lièrement et uniquement chaque âme ; je te chéris, je

m'occupe de toi comme si je n'en aimais pas d'autres,

comme si tu étais seul au monde.

Le Disciple. 0 mon Jésus, que diles-vous, où suis-je,

qui ravit ainsi mon cœur? mon âme s'est fondue, parce

que son bien-aimé lui a parlé. Détournez vos yeux de moi

parce qu'ils me font évanouir '. Quel cœur de glace ne

s'attendrirait et ne s'enflammerait à de si délicieuses pa

roles. Oui, heureuse l'âme qui devient votre épouse,

votre bien-aimée ; de quelles consolations célestes, de

quelles douceurs vous la comblez ; par combien de fa

veurs secrètes et de caresses vous lui témoignez votre

amour. Sainte Agnès l'exprimait lorsqu'elle disait dans

sa naïveté virginale, c'est son sang qui orne mes joues*.

Allons, mon cœur, plus de nonchalance; il faut contem

pler, gémir, soupirer, tâcher de goûter au moins une

fois cet amour avant de mourir. Quelle folie que la

tienne d'être paresseuse et indifférente pour le bien

suprême , pour le bien souverainement aimable qui

apaise tous les besoins et satisfait tous les désirs.

Que veux-tu faire de ce monde frivole et trompeur?

peut-on comparer l'amour grossier des créatures avec

l'amour si pur du Créateur? Éloignez-vous donc de moi,

pauvres partisans du monde; qu'aucun de vous ne m'ap

proche et ne me regarde parce que j'ai choisi la divine

Sagesse pour la bien-aimée de mon cœur et je lui ai

donné mon âme, mes facultés, mes pensées, mes affec

tions, mes sens, mon corps, mon cœur, toutes mes

forces. Oh ! si je pouvais, ô mon Jésus, vous écrire en

1 Anima mca liquefacta est, ut loculus est. Arerte a me oculos

tuos, quia ipsi me avolare fecerunt. Cant. v. 6. vi. 4.

* Et sangui» ejus ornavit gêna* meus.

8.



— 138 -

lettres d'or dans le fond de mon cœur, si je pouvais vous

faire pénétrer toutes les fibres de mon âme de telle

sorte que ni le temps ni l'éternité ne puissent effacer

mon ouvrage. Ah ! Jésus, faites-moi donc mourir d'a

mour afin que je ne sois jamais séparé de vous, qui êtes

tout mon bien.

XIII

Comment la divine Sagesse esl à la fois aimable et terrible ;

combien ses voies sont cachées.

Le Disciple, 0 Sagesse éternelle, vous qui êtes si douce

et si aimable, comment êtes-vous si sévère et si ter

rible, d'où vient cette lumière qui plaît et qui effraie ?

Lorsque je vois les rigueurs de votre justice, je tremble

de tous mes membres et je dis en soupirant : Malheur à

qui vous offense, car vous exercez en secret votre justice,

même envers vos plus chers amis et vos jugements

sont sans appel ; que votre visage est terrible; on dirait

un ciel noir et plein d'orages, dont les tonnerres et les

feux vont bouleverser le monde. Qu'est donc devenue

votre patiente miséricorde? Votre colère est plus à

craindre que les flammes de l'enfer. Comment dire que

vous êtes aimable si vous nous glacez d'épouvante?

La Sagesse. Je suis fidèle et je ne change jamais ; c'est

vous qui changez, puisque vous vous présentez tantôt

avec une conscience pure, tantôt avec un cœur souillé

par le péché. De ma nature, je suis l'ami des âmes, mais

je suis juste aussi, et je sais me faire craindre en cliàtiant

sévèrement les pécheurs. Le but de ma Sagesse, en de

mandant à ceux que j'aime une crainte chaste et filiale,

un amour tendre et sincère, n'est-il pas de leur inspirer



— 139 —

l'horreur du péché et de les unir à moi par des liens in

dissolubles ?

Le Disciple. Cela est vrai, Seigneur, et vous m'expliquez

le plan de votre divine Providence; mais ce qui m'étonne

encore, c'est qu'une âme qui brûle de votre amour et qui

soupire après les douceurs de votre présence ne vous

trouve pas et n'obtient pas de vous une seule parole. Pour

quoi, quand on vous aime, fuir et vous taire de la sorte?

La Sagesse. Toutes les créatures ne parlent-elles pas,

ne répondent-elles pas pour moi ?

Le Disciple. Mais cela suffit-il à l'amour ?

Im Sagesse. Tout ce que j'ai dit sur terre de tendre et

d'aimable doit suffire aux âmes qui me cherchent; les sain

tes écritures ne font-elles pas connaître tout mon amour?

Le Disciple. Mais, Seigneur, que sont vos paroles et

vos écritures, quand on désire votre présence ? lire les

lettres d'un ami et recevoir de ses nouvelles, n'est pas

le posséder. Et vous, mon Jésus, vous êtes un ami si

doux, si beau, si divin, si incompréhensible que tous les

anges me parleraient de vous sans pouvoir apaiser mon

cœur et l'empêcher de soupirer après votre présence. Ne

m'êtes-vous pas plus cher que le Ciel tout entier ! Où

est la fidélité de votre amour! L'épouse dont vous avez

ravi le cœur vous attend, elle vous désire, elle gémit, elle

soupire, elle se meurt du besoin de votre présence, elle

vous crie du fond de son cœur : Revenez, revenez1. Elle

dit à ses compagnes : Répondez, je vous en conjure, ne

l'avez-vous pas trouvé ? Viendra-t-il, ne viendra-t-il pas?

Le possèderai-je enfin dans mon cœur, ou restera-t-il

éloigné pour me faire mourir ? Seigneur, vous entendez

1 Retertere, reverlere. Cant. vi. 12.



— 140 —

les gémissements et les cris de l'âme qui vous aime et

vous gardez le silence.

La Sagesse. Oui, je l'entends , et avec délices. Mais ,

dis-moi, puisque tu t'étonnes de mon silence, quelle est

la plus grande jouissance que puisse ressentir l'ange le

plus élevé du paradis ?

Le Disciple. Seigneur, je ne le sais pas ; dites-le moi,

vous-même.

La Sagesse. La plus grande jouissance que puisse res

sentir l'ange le plus élevé du paradis, est de soumettre

toute chose à ma volonté , et si ma volonté est de lui

faire arracher des mauvaises herbes et des orties dans

un champ, il l'accomplira de tout son cœur et avec un

plaisir infini.

Le Disciple. Je vous comprends, ô mon Jésus, vous

voulez m'apprendre que le véritable amour doit entière

ment s'abandonner à la volonté de l'objet aimé ; et que,

selon sa décision, le doux doit lui plaire autant que l'a

mer, la ferveur et les consolations aulant que la séche

resse et l'abandon.

La Sagesse. Oui, certainement. La plus parfaite sou

mission d'une âme est celle qu'elle montre dans la

privation de toute faveur et dans l'abnégation complète

d'elle-même.

Le Disciple. Cela est bien difficile.

La Sagesse. Mais où s'éprouve la vertu si ce n'est dans

les choses contraires. Tu dois savoir aussi que bien sou

vent lorsque je visite les âmes, je me trouve indigne

ment repoussé et traité comme un étranger. Quant

aux âmes qui m'aiment, non-seulement je viens en

elles avec l'effusion de la tendresse, mais j'y reste , j'y

habite, j'y fixe ma demeure secrète et personne ne s'en



— 141 —

aperçoit, excepté le petit nombre qui vit solitaire, éloi

gné des choses de ce monde et le cœur tourné vers moi

pour connaître mes désirs £t les suivre.

XIV

Quels sont les signes de la présence de Dieu.

Le Disciple. Seigneur, je vois que vous êtes un ami se

cret et mystérieux. Mais, dites-moi, quels sont les si

gnes de votre présence, comment pourrais-je la recon

naître ?

La Sagesse. Tu ne pourras jamais mieux reconnaître

et apprécier ma présence qu'au moment où je me cache,

où je me retire de l'âme qui m'appartient. C'est alors

que tu sauras, par expérience, ce que je suis et ce que

tu es. On connaît le soleil par les rayons dont on ne

peut contempler le foyer. Je suis le.bien suprême, éter

nel sans lequel tu ne serais pas, sans lequel rien de bon

n'existerait. Je rayonne et je me communique aux créa

tures et je les revêts de bonté. Ce sont mes dons qui

révèlent ma présence, mais moi, je ne me montre jamais

à découvert. Entre en toi-même. et dislingue les roses

des épines , les fleurs de l'herbe des champs. Aime la

vertu et déteste le vice ; connais-moi et connais-toi , tu

auras alors des signes certains de ma présence cachée.

Le Disciple. Très-doux Jésus, je remarque en moi

une grande diversité d'existence. Quand vous m'aban

donnez, je deviens comme un malade à qui rien ne plaît,

à qui tout répugne : mon corps est faible et engourdi,

mon âme est pesante; à l'intérieur je suis dans l'aridité,

à l'extérieur dans la tristesse; tout ce que je vois, tout ce



— 442 —

que j'entends me déplaît et cela sans raison. Je me sens

porté au mal, faible contre l'ennemi et sans énergie pour

le bien; enfin je suis comme une maison bouleversée

par l'absence du père de famille. Mais lorsque votre lu

mière brille dans mon âme comme une étoile divine,

l'obscurité disparaît. La douleur m'abandonne, mon cœur

sourit, mon esprit s'élève, et mon âme trouve en tout sa

joie et son bonheur; tout ce qui m'arrive au dedans et

au dehors se change en actions de grâces. Ce qui me

semblait d'abord, dur, désagréable, medevient tout à coup

doux et facile. Les jeûnes, les veilles, les épreuves de

la vie, dès que vous êtes présent me paraissent des plai

sirs. Dans cet état j'éprouve une grande confiance et une

ardeur généreuse que je ne ressensjamais lorsque je suis

seul et abandonné. Mon âme déborde pour ainsi dire de

clartés, de vérités lumineuses; mon cœur se remplit de

douces méditations; ma langue s'exprime avec chaleur;

mon corps ne craint aucune fatigue et tous ceux qui

m'approchent et me parlent, s'en vont éclairés et con

tents : enfin il me semble que j'ai triomphé du temps et

de l'espace et que j'habite déjà les parvis de la Jérusa

lem céleste. Oh ! que je serais heureux, si cet état pou

vait durer. Mais hélas ! ma félicité disparaît tout à coup,

je retombe dans ma nudité, dans mon aridité pre

mière ; ma tristesse s'accroît des regrets de mon bon

heur perdu, et il faut bien du temps, bien des larmes,

bien des soupirs, avant de revenir à mes délices. Quelles

alternatives, Seigneur, où en est la cause, est-elle en vous

ou en moi ?

La Sagesse. Tu n'as en toi que des vices et des défauts.

Je suis et tu n'es pas. C'est là ce qui entretient l'amour.

Tant ce que celui qui aime possède son ami, il n'en com



— 143 —

prend pas bien la douceur, mais lorsque cet ami s'éloi

gne, il apprécie le charme de sa présence.

XV

Pourquoi on ne peut pas toujours jouir de la présence de Dieu.

Le Disciple. Seigneur, cette loi de votre amour est bien

dure. Dites-moi, je vous prie, si parmi vos serviteurs,

quelques-uns vivent sans ces alternatives de fuite et

de retour, de présence et d'absence ?

La Sagesse. 11 y en a bien peu, parce que jouir de ma

présence sans aucune interruption, c'est la vie de la pa

trie et non celle de l'exil.

Le Disciple. Mais enfin, puisqu'il y en a quelques-uns,

qui sont-ils?

La Sagesse. Ce sont les âmes pures qui appartiennent

à l'éternité et qui vivent avec Dieu sans aucun intermé

diaire créé et parfaitement transformées en lui.

Le Disciple. Très-doux Jésus, enseignez-moi donc

comment je dois agir avec vous pour arriver, autant que

le permettra ma faiblesse, à cet état de pureté et d'union.

La Sagesse. Dans le temps de l'affliction, rappelle-toi

mes consolations et quand jete consolerai, n'oublie pas

les épreuves que je t'ai fait supporter. C'est le moyen

de ne pas t'enorgueillir, lorsque tu jouiras de ma grâce

et de ne pas te laisser abattre, lorsque tu seras dans l'af

fliction; et si, à cause de ta fragilité, tu ne te sens pas la

force de renoncer à mes douceurs spirituelles, attends-

les avec patience et recherche-moi avec amour.

Le Disciple. Seigneur, l'espérance qui attend trop long

temps est un véritable tourment.



-— U4 —

La Sagesse. Mon fils, celui qui veut aimer ici-bas, a

besoin de jouir de ce qu'il aime et d'en être privé tour

à tour, de passer de la joie à la tristesse et de comparer

le bien avec le mal. Ne croispas qu'il suffise de penser à

moi une heure parjour seulement. Celui qui veut entendre

intérieurement mes douces paroles et comprendre les

secrets et les mystères de ma Sagesse, doit toujours

être avec moi, toujours penser à moi. Pourquoi être si

distrait de ma présence puisque je ne le suis jamais de

la tienne? Je tiens sans cesse mes yeux attachés sur

ton àme, pourquoi ton cœur m'abandonne-t-il souvent

pour errer dans des pensées étrangères? Comment rece

voir mes inspirations et écouter les confidences de mon

amour au milieu de tant d'images vaines et de ces cho

ses auxquelles il faudrait d'abord mourir? Tu m'oublies,

moi, le bien unique, suprême, éternel, lors même que

tu es tout inondé de ma divine présence. N'est-il pas

honteux d'avoir en soi le règne de Dieu et d'en sortir

pour s'occuper des créatures?

Le Disciple. Et quel est Seigneur, ce règne de Dieu qui

est au dedans de moi-même?

La Sagesse. La justice, la sainteté, la paix, la joie dans

l'Esprit saint.

Le Disciple. Mon Jésus, je comprends vos paroles et je

vois que vous avez pour l'âme des voies secrètes et ca

chées, que vous la retirez d'elle-même peu à peu pour

la soutenir et la porter à aimer et à connaître votre di

vinité, et c'est ainsi que l'âme, en méditant votre seule

humanité, commence à entrer dans l'abîme de votre

majesté.



XVI

Combien les hommes ont tort de se plaindre des croii et des

difficultés qu'ils rencontrent dans les voies de Dieu.

Le Disciple. Seigneur, daignez répondre aux plaintes

de ceux qui disent : L'amour de Dieu est véritablement

d'une douceur extrême, mais ne le paie-t-on pas bien cher?

Pour le goûter, il faut supporter des croix, des épreuves

cruelles ; il faut endurer la haine, les persécutions et

les mépris du monde. Dès qu'une âme veut entrer dans

les voies de l'esprit et de l'amour, elle doit se préparer

à toutes sortes de peines. Peut-on, Seigneur, trouver

de la douceur dans ces afflictions, et comment per

mettez-vous qu'elles arrivent à vos amis?

La Sagesse. Je n'ai jamais autrement traité mes ser

viteurs et mes amis depuis le commencement du monde.

Je les aime comme mon Père m'a aimé. Sicut dilexit me

Pater, ita et ego diligo amicos meos.

Le Disciple. C'est de cela que les hommes se plaignent,

Seigneur; ils disent qu'il n'est pas étonnant que vous

ayez si peu d'amis. Beaucoup commencent à vous ai

mer, mais lorsque viennent les épreuves, les afflictions,

les croix, ils se repentent de s'être donnés à votre ser

vice et ils retournent à leurs anciennes affections qu'ils

vous avaient d'abord sacrifiées; n'est-ce pas une chose

triste et déplorable? maisque leurrépondre, ô mon Jésus?

La Sagesse. Pour se plaindre de la sorle, il faut avoir

bien peu de foi , de courage et d'intelligence de la vie

spirituelle. Mais toi, mon ami, sors de la fange des plai

sirs matériels, et regarde, avec les yeux de ton âme, qui

9



— 146 —

tu es, où tu es, où tu vas, et alors tu comprendras qu'en

affligeai) l mes amis, je suis loin de leur nuire, mais que

je leur suis au contraire très-agréable et très-utile. Par

nature, tu es un miroir de la Divinité, une image de la

Sainte Trinité, un reflet de l'éternité : il y a en toi un

désir sans bornes que je puis seul satisfaire parce que

je suis le seul bien infini; etde même qu'une goutte d'eau

disparaît dans l'Océan, tout ce que peut te donner le

monde n'est rien pourton cœur insatiable tant que tu seras

dans cette vallée de misère, où le bien est toujours mêlé

au mal, le rire proche des larmes et la joie voisine de la

tristesse. Personne ici- bas ne peut jouir d'une paix par

faite; le monde est faux et menteur, il promet beaucoup

et tient peu; scsjoies sont petites, frivoles et passagères.

Aujourd'hui, il paraîtra t'offrir des consolations et demain

il t'accablera de douleur. Ce sont làses plaisirs. Considère

les remords, le désespoir, les frayeurs mortelles et les

tourments des damnés, etde l'autre la tranquillité d'es

prit, la mort paisible et la gloire éternelle de mes ser

viteurs et tu verras si c'est à tort que se plaignent les

hommes du monde.

XVII

Quelles sont les misères de ceux qui suivent le monde.

La Sagesse. Examine avec moi les misères qu'en

durent ceux qui, pendant cette vie passagère, s'adon

nent aux jouissances du corps et des sens. A quoi leur

servent les joies temporelles qui disparaissent comme si

elles n'avaient jamais existé? 0 combien est court un

bonheur qui doit être suivi d'une douleur sans fin.



— 147 —

Insensés, où est maintenant cet appel au plaisir, lors

que vous disiez : accourez, jeunes gens dont le cœur est

toujours joyeux, oublions tous chagrins, livrons-nous

aux délices du monde ; à nous les fleurs, les roses, la

verdure, les festins, la volupté des sens et de la chair !

Dites ce qui vous en est resté. Ne pouvez-vous pas main

tenant vous écrier : Malheur à nous ! n'aurait-il pas

mieux valu que nous ne fussions pas nés? 0 temps misé

rable et passager, comme la mort nous a surpris à l'im-

proviste, comme le monde nous a joués, nous a indigne

ment trompés. Oh ! oui, toutes les croix les plus longues

et les plus douloureuses de la vie ne sont rien en

comparaison de ce que nous souffrons. Bienheureux

celui qui n'a jamais goûté les joies du monde, qui n'a

jamais eu un jour tranquille et prospère. Nous étions

fous lorsque nous nous imaginions que les affligés

étaient abandonnés de Dieu ; les voilà qui reposent

dans le sein de son éternité, tout couronnés de gloire et

d'honneur, au milieu des anges du paradis. Que leur

importe les croix qu'ils ont souffertes pendant leur vie,

les mépris et les persécutions du monde, puisque tous

leurs tourments se sont changés en un bonheur si par

fait, en des joies éternelles. 0 douleur, ô malheur infini,

ô fin qui ne finit pas, ô mort plus cruelle que toute

mort! toujours mourir et ne pouvoir jamais mourir!

Adieu, mon père, adieu, ma mère, adieu, mes amis, je

ne jouirai plus de vous. O séparation terrible, comme

elle torture, comme elle déchire ! O grincement de

dents, ô larmes, ô gémissements que rien n'arrêtera.

Montagnes, collines, rochers, pourquoi n'ensevelissez-

vous pas sous vos ruines les victimes de tant de misère !

O temps qui passe, combien vous aveuglez les cœurs !



— U8 —

Voilà donc à quoi me sert d'avoir passé ma jeunesse

dans les jouissances de la chair et les plaisirs des sens ;

ô vie perdue, malheur incompréhensible ; plus même

une lueur d'espérance !

Le Disciple. O Seigneur, juge très-juste et très-sévère,

mon cœur est glacé d'épouvante et mon âme m'aban

donne à la vue d'une si grande infortune. Qui serait

assez insensible pour ne pas trembler en présence de

tourments si horribles? Je ne puis me faire à la seule

pensée d'une âme séparée de Dieu. O peine au-dessus

de toutes les peines, mal infini, incompréhensible ! O

mon Jésus, mon unique amour, ne m'abandonnez pas,

mais traitez-moi pendant cette vie comme il vous plaira,

envoyez-moi toutes les croix que vous voudrez. Me

voici soumis en tout à votre volonté, je ne vous demande

qu'une chose, c'est que vous ne permettiez jamais que

je perde votre grâce par le péché.

XVIII

De la gloire des justes.

La Sagesse. Mon fils, ne crains rien, parce que celui qui

est avec moi ne peut périr. Lève les yeux au ciel et contem

ple cet éclat, cette lumièrequejedestineàceuxqui auront

été ici-bas affligés, persécutés et crucifiés pour l'amour

de moi. Cette cité bienheureuse est toute resplendissante

d'or, de pierreries, de cristal et tout embaumée des lys,

des roses et des fleurs d'un éternel printemps. C'est là

que sont placés les trônes brillants d'où furent chassés

les anges rebelles. Je les destine aux âmes affligées, mes

épouses bien-aimées. Les saints qui y régnent déjà sont



— 149 —

pour toi pleins de tendresse ; ils t'attendent avec impa

tience , ils soupirent après ta présence et ils te recom

mandent sans cesse àDieu. Ils se réjouissent de tes croix

et ils tressaillent de bonheur lorsque tu les supportes

courageusement à leur exemple. Comme ils se glorifient

maintenant de leurs cicatrices et comme ils se rappel

lent avec joie les blessures sanglantes qu'ils ont reçues

pendant la vie par amour pour moi. Ils se plaisent à te

voir aussi au milieu des peines, des épreuves et de l'a

bandon, toujours fort et victorieux. Sois persuadé qu'ils

t'aiment plus que le père et la mère qui t'ont donné la

vie. La charité des saints surpasse toutes les affections

de la famille. Oh! combien est douce la compagnie des

saints! Heureuse l'âme prédestinée pour la gloire! La

dot et les parures que je donne à mes bien-aimées dans

le ciel, c'est de contempler à découvert toutes les choses

que révélait la foi, que promettait l'espérance ; c'est de

posséder en paix avec assurance ce que vous faites si bien

d'aimer. L'auréole, la couronne particulière que je leur

destine est la joie de leurs œuvres et de leurs peines; je

les environne d'une gloire qui est la lumière de ma pure

essence et la profondeur impénétrable de ma divinité.

Elles y sont plongées comme dans un océan de douceur.

Elles se fondent en moi par l'amour ; elles se transfor

ment tellement en moi qu'elles ne peuvent plus vouloir

que ce que je veux; enfin elles sont heureuses par la

grâce comme Dieu l'est par nature. Oublie donc un peu

tes afflictions et tes croix; médite, dans un religieux si

lence, ces ombres, ces nuages obscurs du paradis et en

voyant la gloire et l'allégresse des saints, que ton âme

fortifiée se dise: Qu'est devenue maintenant cette confu

sion qui accablait leur chaste cœur? leur tête n'est plus



— 150 —

humblement baissée ; leurs yeux ne sont plus attachés à

la terre. Où sont ces déchirements de leur âme, ces gé

missements, ces larmes amères, cette pâleur de visage,

cette pauvreté si pesante, ce sang , ces blessures , ces

morsures delahaine, ces tristesses intérieures et ces pri

vations de tous secours qui leur faisaient pousser ce cri

de la douleur : Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'avez-

vous abandonné ? 0 bienheureux , voilà donc toutes vos

peines, vos dégoûts, vos souffrances et vos croix qui se

sont évanouis en un instant ; vous n'avez plus besoin de

vous cacher dans les déserts, dans les cavernes, dans

des cellules étroites pour fuir la malice du monde; vous

jouissez éternellement de la béatitude des saints, et dans

la joie de votre triomphe, vous chanterez à Dieu ce beau

cantique : Bénédiction, clarté, sagesse, action de grâce,

honneur , vertu et force à notre Dieu pendant la suite de

tous les siècles1!

Rappelle-toi souvent, mon fils, cette gloire des saints

qui t'ont précédé et tu oublieras tes douleurs , tu ne dé

sespéreras plus de ton salut. Par la manière dont je traite

mes serviteurs et mes amis, comprends la différence

qu'il y a entre mon amitié et celle du monde. Le monde

a aussi ses ennuis et ses tourments; mais quand même

ses amis seraient assez aveugles et assez enivrés pour

ne pas s'en apercevoir , il est certain qu'en vertu de ma

justice éternelle, tout homme qui suit ces voies déréglées

se fait son propre bourreau , meurt dans le désespoir et

devient la proie des flammes de l'enfer. Mes amis, au

contraire, souffrent, il est vrai, des épreuves et des croix

nombreuses, mais ils vivent joyeux dans l'espérance de

' Bencdiclio et honor et gloria, et potestas in sœcula sœculorum.

Apoc. v. 13.

X



— <5i —

la gloire ; ils jouissent de la paix du cœur et de la tran

quillité de l'esprit et sont plus heureux au milieu de

leurs afflictions que les mondains avec leur fausse paix

et tous leurs plaisirs.

Le Disciple. Ah! Seigneur, me voici prêt à supporter

toutes sortes de peines, puisque vos croix sont les preu

ves de votre amour et qu'il n'y a d'heureux que ceux

qui partagent vos douleurs et votre passion. Que main

tenant les partisans du monde se taisent et que les tièdes

ne disent plus que vous Iraitez mal vos amis. Qu'ils ad

mirent comme moi l'infinie bonté avec laquelle vous

conduisez ceux que vous aimez par la voie des souffran

ces, et qu'ils comprennent enfin, combien est à plain

dre celui que vous n'éprouvez pas pendant sa vie mor

telle.

XIX

Pourquoi Dieu se réjouit des souffrances de ses servileurs.

Le Disciple. Puisque les croix et les afflictions sont si

profitables a la gloire des saints, dites-moi, ô Sagesse

éternelle, quelles sont celles qui vous plaisent davantage

dans vos amis, afin que je les désire, que je les cher

che et les supporte avec allégresse comme des trésors

sortis de vos mains paternelles.

La Sagesse. Toutes les croix et les afflictions me plai

sent quelle que soit leur origine, qu'elles viennent delà

nature, comme la maladie, ou de la volonté, comme les

pénitences, ou de la violence, comme les persécutions;

pourvu que l'àme qui les souffre les rapporte à mon

honneur et à ma louange et qu'elle ne désire en être

délivrée que selon mon bon plaisir : plus une croix est



— 152 —

supportée avec joie et amour, plus elle m'est chère et

précieuse. Écoute la raison qui me fait éprouver mes

serviteurs en tant de manières et grave bien ce que je vais

te dire au fond de ton cœur. Je demeure et j'habite dans

une âme comme dans un paradis de délices et je ne puis

permettre qu'elle se plaise hors de moi, qu'elle s'affec

tionne aux créatures ; et parce que je veux la posséder

chaste et pure, je l'entoure d'épines et je l'enferme dans

l'adversité afin qu'elle ne puisse pas s'échapper de mes

mains. Je sème son chemin d'angoisses et de douleurs

afin qu'elle ne puisse se reposer dans les choses basses

et créées et qu'elle place tout son bonheur dans les pro

fondeurs de ma divinité. La récompense que je donne à

ces âmespour la moindre affliction supportée est si grande

que tous les cœurs des mondains réunis en seraient

accablés ; le chemin de la croix n'est pas nouveau, il a

toujours existé; j'ai voulu que dans la nature, les choses

rares et sublimes fussent difficiles et que la vertu de

mandât beaucoup de sueur et de fatigue. Si ce chemin

ne plaît point à l'âme, si elle veut, en l'abandonnant,

s'éloigner de moi, qu'elle parte; je l'ai créée libre et je ne

veux pas la forcer. Hélas, la parole de mon Évangile est

trop vraie : beaucoup d'appelés, mais peu d'élus.

Le Disciple. Seigneur, je reconnais que vos croix sont

les moyens de votre Sagesse et les gages de votre éter

nité; mais du moins qu'elles ne soient pas trop pesantes

et trop au-dessus des forces humaines : vous con

naissez, Seigneur, toutes choses puisque c'est vous qui

en avez réglé le nombre, le poids et la mesure, et vous

savez bien que mes peines sont véritablement accablan

tes. Je ne crois pas que personne au monde soit tant

éprouvé que moi; comment voulez -vous que j'y résiste?



— 133 —

Si c'étaient des croix ordinaires, je les supporterais Facile

ment, avec patience, mais ce sont des croix si nouvelles,

si extraordinaires, que mon âme en est brisée.

La Sagesse. Un homme malade pense toujours, au

milieu de ses douleurs, qu'il n.y a pas de souffrances

comparables à la sienne, et chaque pauvre s'imagine

que rien n'égale sa misère. Si je t'envoyais d'autres

croix, tu tiendrais le même langage : du courage donc

et montre-toi fort et généreux. Résigne-toi compléte

ment à ma volonté, accepte avec patience toutes les

croix qu'il me plaira de t'envoyer et n'en repousse ja

mais aucune; tu sais que je veux toujours ton bien etque

jeconnais parfaitement dans ma Sagesse ce qui te convient

davantage. L'expérience a déjà dû t'apprendre que toutes

lescroix que je t'envoie, quellesqu'elles soient, t'élèvent,

t'unissent plus intimement, plus fermement à ma divinité

que toutes les croix volontaires que tu peux choisir.

Le Disciple. Mais, Seigneur, il est bien facile de dire

qu'il faut souffrir et supporter avec résignation toutesles

croix; le difficile est de réussir, et l'affliction qui m'ac

cable est si grande que je crains de succomber.

La Sagesse. Si l'affliction n'était pas pénible serait-elle

une affliction. Cequ'il y a debon et de désirable dans la

croix, c'est de pouvoir la supporter avec courage ; qu'y

a-t-il d'étonnant que la croix te pèse si tu ne l'aimes

pas; aime-làet tu la porteras facilement; la croix qu'on

aime et qu'on désire par amour pour moi devient moins

lourde et se fait sentir à peine. Si tu étais inondé de

consolations et de douceurs spirituelles, si les faveurs

du ciel t'embrasaient d'amour, tu gagnerais bien moins

qu'en souffrant les sécheresses et les épreuves que je

t'envoie. Par ces peines qui t'accablent, tu deviens l'ob

9.



— 15i —

jet do ma tendresse et tu acquiers des droits à une ma

gnifique récompense. Vis donc en paix avec cette con

viction que, sous la croix, tu ne te perdras jamais. Dix

âmes qui jouissent des délices de la grâce tomberont

plutôt dans le péché qu'une seule âme qui est dans

l'affliction. L'ennemi n'a aucune force contre celles qui

gémissent amoureusement sous la croix; quand même

tu serais le premier docteur du monde, et le plus savant

théologien de mon Eglise, quand même tu parlerais de

Dieu avec la langue des anges, tu serais moins saint et

moins aimable pour moi qu'une âme qui vit soumise à

mes croix. J'accorde mes grâcesauxbonsetaux méchants,

mais je réserve mes croix aux élus, aux prédestinés.

Examine et compare avec sagesse, le temps et l'éternité;

to comprendras qu'il vaut mieux brûler cent ans dans

une fournaise ardente, que d'être privé de la plus petite

croix que je pourrais et voudrais donner. N'est-ce point

une récompense infinie qu'on acquiert en supportant

généreusement les afflictions?

Le Disciple. 0 mon très-doux Jésus, vos paroles sont

comme une musique délicieuse pour les âmes affligées,

et si j'en entendais souvent de semblables, je vivrais

plus joyeux, plus libre et plus courageux dans les croix

que vous m'envoyez.

La Sagesse. Ecoute maintenant, mon fils, les sons har

monieux de l'affliction, la mélodie des cœurs éprouvés et

les cantiques des âmes souffrantes; lu verras combien ils

sont d'accord avec moi. Le monde fuit les affliciions et

méprise ceux qui les supportent; moi, je les bénis et je

les couronne. Les affligés sont mes amis les plus chers,

les plus aimables, les plus semblables à ma divinité.

L'affliction éloigne l'homme du monde et le rapproche da



— <5S —

Ciel. Plus les amis de la terre l'abandonnent et plus ma

giâce augmente, l'élève et le rend divin. De la croix dé

coulent l'humilité, la pureté de conscience, la ferveur de

l'esprit, la paix, la tranquillité de l'âme, la sagesse, le

recueillement, la charité et tous les biens qu'elle pro

duit. La croix est un don si précieux que si tu restais des

années prosterné par terre pour me demander la grâce

de souffrir, tu ne serais pas encore digne de l'obtenir.

L'affliction est un trésor pour les pécheurs, les péni

tents, les commençants et lesparfaits. C'est un purgatoire

d'amour qui purifie l'âme du péché et en détruit le

châtiment. Donne - moi un affligé qui loue et bénit Dieu

dans ses peines, et l'enfer fuira devant lui tout épouvanté.

La croix possède une telle force, une telle puissance que

bon gré mal gré, elle attire et ravit celui qui la porte.

Oh ! combien seraient damnés, si je ne les avais pas

crucifiés. Il est plus grand de conserver la patience dans

les choses contraires que de ressusciter les morts.

La patience est une hostie vivante, l'odeur d'un par

fum délicieux en la présence de ma divine majesté,

c'est un sacrifice si nécessaire à la gloire de l'âme

que je tirerais des croix et des épreuves du néant plu

tôt que d'en priver mes plus chers amis : il est vrai que

le chemin de la croix est étroit et fatigant, mais il con

duit ceux qui le suivent aux portes du Ciel, à la gloire

des saints, au triomphe des martyrs; et alors les affligés,

dans l'allégresse de leur victoire, chantent à Dieu un

cantique nouveau que ne peuvent redire les anges,

puisqu'ils n'ont jamais porlé la croix.

Le Disciple. Je vois bien, Seigneur, que vous êtes la

Sagesse éternelle puisque vous faites luire votre vérité

dans mon âme avec une telle clarté qu'il n'y reste plus



— <56 —

aucun doute. Aussi, c'est du plus profond de mon cœur

que je vous loue, que je vous bénis de toutes les croix

passées et présentes que vous m'avez envoyées dans vo

tre tendresse pour mon plus grand bien.

XX

La méditation de la Passion de Jésus-Christ procure de grands

biens et comment il faut s'y livrer.

Le Disciple. Je ne pourrai jamais exprimer, ô très-doux

Jésus, combien votre très-sainte et très-aimable Passion

m'a consolé dans mes afflictions et mes angoisses. Je

me souviens qu'un jour, étant triste, abandonné, privé

de toute consolation intérieure et dans une telle séche

resse que je ne pouvais ni lire ni prier, ni méditer, ni

étudier, je me retirai dans un coin de ma cellule et que,

joignant les mains sur ma poitrine, je pris la résolution

de ne plus sortir puisque je ne pouvais faire autre chose

pour l'honneur et la gloire de votre saint nom. Alors

j'entendis votre voix qui me disait : Lève-toi, mon ami,

regarde-moi crucifié, pense à tout ce que j'ai souffert

pour toi et tu oublieras tes afflictions. Et je me suis levé,

j'ai médité et j'ai pleuré devant vous, et je me suis trouvé

délivré de toutes mes peines et de toutes mes sécheresses.

Je me disaisque Paul, votre glorieux apôtre, avait bien

raison de préférer la science de la croix à la vision su

blime qu'il eut de vos mystères, lorsqu'il s'écriait : Je

ne veux savoir autre chose que Jésus-Christ et Jésus-

Christ crucifié. Et après lui saint Bernard disait à ses

religieux dans son doux langage : Mes frères bien ai

més, aimez la Passion de Jésus-Christ : quand je me suis



— 157 —

converti, au lieu des mérites que je n'avais pas, je me

suis fait un bouquet de toutes les souffrances de mon

rédempteur etjo l'ai toujours porté dans mon âme afin de

méditer son crucifiement. Ces souvenirs douloureux de

sa mort me semblent la vraie sagesse du cœur et c'est là

que je trouve la perfection de la sainteté, la plénitude

de la science, les trésors du salut, l'abondance des méri

tes, le calice de la paix, le baume de la consolation, la

constance et l'égalité dans toutes les choses heureuses

ou contraires : méditer la Passion, c'est acquitter mes

péchés, gagner mon juge, apaiser mon esprit. Quand

je regarde la croix, je marche en assurance à travers

tous les maux de cet exil. Je ne demande pas, comme

l'épouse des cantiques, où repose celui que j'aime, puis

que je le porte dans mon cœur ; où il prend sa nourri

ture à midi, puisque je le contemple toujours sur la

croix; oui, ma plus grande philosophie est de savoir

Jésus et Jésus crucifié.

Mais, ô mon Jésus, rappelez-vous ma plainte ordinaire.

Je n'ai rien tant à cœur que votre Passion ; je désire la

méditer sans cesse et la pleurer avec des larmes amères,

et cependant je suis souvent si sec, si aride que je ne

trouve pas un soupir, un acte de reconnaissance pour

toutes ces douleurs qui mériteraient une compassion

infinie. Enseignez-moi, ô Sagesse éternelle, comme je

dois les méditer.

La Sagesse. La méditation de ma Passion ne doit pas

être faite légèrement et par routine ; elle doit être pro

fonde et pleine de considérations pénibles. Le palais

peut-il trouver quelque goût à un mets qu'on prend avec

précipitation : il en est de même d'une méditation faite

sans amour et sans application. Si, en méditant, tu ne peux



— 138 —

pleurer ma Passion, réjouis-toi du moins des biens im

menses qu'elle t'acquiert et qu'en reçoit le monde tout

en tier. Si, dans tes sécheresses, tu ne peux ni t'affliger ni te

réjouir, continue cependant avec courage ; entretiens-

toi de mes douleurs du mieux qu'il te sera possible, et

sois persuadé que ces efforts me seront plus agréables

que toutes les larmes et la ferveur que tu pourrais avoir;

tu auras fait un acte de vertu en te surmontant pour

l'amour de moi et tu m'auras donné la preuve d'un gé

néreux amour. Ne te décourage donc jamais, quel que

soit l'état où tu te trouves, lorsque tu médites ma Pas

sion et retiens bien ce que je vais te dire. Tu sais que

ma justice ne laisse jamais impuni le péché moitel ou

véniel et il y en a beaucoup qui ont mérité par leurs

fautes de rester dans le purgatoire. Eh bien ! en méditant

ma Passion et en s'en appliquant les mérites, ces âmes

peuvent en peu de temps s'affranchir de toute faute et

de toute peine et devenir si pures qu'elles pourraient

en mourant s'envoler au ciel sans passer par le purga

toire; tu vois les fruits qu'on retire de la méditation de

ma Passion.

Le Disciple. Mais comment peut faire un pécheur

pour se purifier par la contemplation de vos douleurs et

pour s'en appliquer les mérites?

La Sagesse. Il doit 1° pleurer dans l'amertume de son

cœur, les péchés qu'il a commis contre son Père céleste,

en repasser la multitude, la gravité, l'ingratitude?

2° Se persuader qu'il ne pourra jamais expier par lui-

même ses péchés, puisque les austérités les plus gran

des à côté de ses fautes sont comme une goutte d'eau

comparée à l'immensité de l'Océan ; 3° louer et bénir

la toute-puissance de ma satisfaction infinie en pensant



— 159 —

que la plus petite goutte de mon sang suffirait pour ef

facer les péchés de mille mondes; 4° s'appliquer cette

satisfaction en compatissant à mes douleurs et en s'u-

nissant à ma Passion; 3° Elever sa douleur, faible et im

parfaite , à ma douleur sans bornes et sans mesure ;

mêler humblement la goutte de sa courte pénitence au

mérite immense de ma satisfaction et confondre ses

souffrances avec mes peines infinies.

XXI

Comment on peut mourir avec Jésus-Chrisl sur la croix.

Le Disciple. Vous avez eu la bonté, douce et adorable

Sagesse, de me montrer les tourments que vous avez

soufferts dans votre corps, lorsque vous étiez attaché à la

croix et dans les angoisses terribles d'une mort infâme.

Dites-moi maintenant, je vous en conjure, ce qui se pas

sait sous la croix; si quelqu'un compatissaità votre dou

leur et ce que vous avez fait pour votre mère affligée ?

La Sagesse. Écoute une chose digne de toutes les lar

mes. Je mourais sur la croix et les bourreaux qui m'en

touraient, tournaient en dérision ma divinité, mes mira

cles et mes œuvres; ils m'accablaient de crachats,

d'injures, de blasphèmes et me méprisaient comme si

j'avais été un ver de terre et l'opprobre du monde en

tier; et moi je supportais avec courage les opprobres,

gémissant et pleurant sur la perte de leurs âmes et of

frant mon sang à mon Père pour leur salut. Pour les en

gager à se convertir, je me tournai miséricordieusement

vers le voleur qui était à ma droite et je lui promis le

pardon. Moi qui dispensais ainsi la gloire, j'étais aban



— <eo —

donné de tous, nu, couvert de sanglantes blessures,

sans personne pour me consoler, me secourir, me re

connaître. Tous mes disciples et mes amis s'étaient en

fuis. Je voyais bien ma chère mère, mais je savais qu'elle

souffrait dans son tendre cœur tout ce que j'endurais

dans mon corps et c'était pour moi un nouveau tour

ment d'être témoin de sa douleur et d'entendre ses pa

roles déchirantes. Je cherchai à la consoler en la re

commandant à mon disciple bien-aimé.

Le Disciple. Qui pourrait retenir ses larmes et ses gé

missements? 0 lumière brillante, Verbe divin, admira

ble Sagesse, agneau, la pureté, l'humilité même, comme

vous avez été cruellement traité par ces loups dévorants,

par ces tigres affamés. Si j'avais été présent, si j'avais pu ,

malgré ma misère et mon indignité, mourir pour vous ou

avec vous ! etsi jen'avaispaseu ce bonheur, je me serais

du moins prosterné au pied de votre croix, je me serais

attaché au rocher qui la portait, et quand il s'est fendu à

votre dernier soupir, mon cœur se serait brisé aussi de

compassion et d'amour.

La Sagesse. J'étais seul, condamné à la mort par la

justice éternelle, seul, je devais être attaché à l'arbre de

la croix, seul, pour le salut de tous, je devais boire le ca

lice de ma douloureuse Passion. Mais il faut maintenant

marcher à ma suite , renoncer à toi-même, prendre la

croix et me suivre, et ton sacrifice me sera aussi agréa

ble que si tu étais mort avec moi sur le Calvaire.

Le Disciple. Me voici, Seigneur, prêt à mourir pour

vous, car il n'est pas juste que je m'appartienne puisque

vous êtes mort pour moi. Enseignez-moi seulement, ô

divine Sagesse, quelle croix je dois porter à votre suite

et comment je dois mourir avec vous.



— 161 —

La Sagesse. Fais le bien autant que tu pourras, et s'il

arrive que l'on interprète mal tes actions, qu'on se mo

que de toi, qu'on t'accable d'injures , de malédictions,

qu'on te traite comme un homme méchant et méprisa

ble , efforce-toi de ne pas t'en émouvoir et de conser

ver la paix de ton cœur; supporte les persécutions avec

courage et humilité , sans songer à te défendre ; prie

avec amour pour tes ennemis et excuse-les charitable

ment auprès de ton Père céleste, et ainsi tu mourras par

amour sur la croix ; ma mort recommencera dans la

tienne et ta patience seraune fleur nouvelle de maPassion.

Si, malgré ton innocence et ta pureté, tu es regardé

comme un impie, reçois avec joie cet affront, et lorsque

tes contradicteurs viendront s'excuser et te demander

pardon, embrasse-les et pardonne-leur avec promptitude

et amour, comme s'ils ne t'avaient jamais causé aucune

peine ; tâche de leur être utile et de leur témoigner ton

affection par tes actes et par tes paroles. Tu auras alors

partagé ma croix, tu auras imité la bonté qui me faisait

pardonner les injures et les cruautés de mes bourreaux.

Si tu renonces à l'amitié, aux conversations des hom

mes, au bien-être et aux consolations d'ici-bas, au

tant qu'on le peut dans cette vie , ce renoncement et

cette privation remplaceront le délaissement où j'étais

sur le Calvaire, lorsque tous les miens m'avaient aban

donné.

Si, par amour pour moi, tu t'affranchis des affections

inutiles et surtout de celles qui pourraient t'éloigner de

mon service, tu me seras agréable comme saint Jean ,

mon disciple bien-aimé, qui m'était fidèle au pied de la

croix. En conservant ton cœur pur et libre de tout atta

chement terrestre, tu vêtiras, tu couvriras ma nudité.



— 162 —

Mais surtout dans les violences et les attaques de ton

prochain , au milieu des persécutions et des inju

res, ne te défends pas; ne résiste pas; sois silen

cieux comme un agneau ; supporte tout avec man

suétude et douceur; que ton cœur, tes paroles, ton

visage respirent le calme et la paix. Tâche de triom

pher par ton humilité de la dureté et de la malice de

tes ennemis. C'est ainsi que tu porteras en toi l'image

fidèle de ma mort; c'est ainsi qu'en gravant dans

ton âme ma douloureuse Passion, qu'en la méditant, en

la rappelant dans tes prières, en l'imitant dans tes ac

tions, tu te conformeras à mes souffrances et à la fidé

lité de ma chaste mère et de mon hien-aimé disciple.

Le Disciple. 0 toute-puissante Sagesse, gravez dans

mon esprit et dans mon corps, que je le veuille ou que

je ne le veuille pas, une image véritable de votre mort,

afin que je rende gloire à votre saint nom.

XXII

Quel fut le but de Notre-Seigneur Jésus-Christ sur la croix.

Le Disciple. 0 douce Sagesse, ma souveraine et ma

maltresse, entretenez-moi maintenant de ce qui se pas

sait dans votre cœur et dans votre âme. Faites-moi con

naître votre état intérieur sur la croix; sans doute que

vous receviez les consolations du Ciel, et que vous étiez

fortifié comme le furent les martyrs au milieu de leurs

tourments. L'assistance de votre Père céleste a dû rendre

plus supportable votre supplice.

La Sagesse. Les peines de mon corps étaient bien gran

des, mais combien plus douloureuses ont été les afflic



— 163 —

tions de mon âme. Dans la partie supérieure de mon être

je contemplais l'essence divine comme je la contemple

maintenant dans le paradis; mais loutes mes puissances et

les facultés inférieures de mon âme étaient plongées dans

la désolation et l'abandon: j'étais réduit àdesangoisses que

personne n'a éprouvées et n'éprouvera jamais : mon corps

suspendu à la croix, était couvert de plaies d'où s'échap

pait mon sang; mes yeux étaient gonflés de larmes, et

mes membres disloqués ; les horreursde la mort m'envi

ronnaient; je ne recevais aucun secours du Ciel et de la

terre, et je criais d'une voix lamentable : Mon Dieu, mon

Dieu, pourquoi m'avez-vousabandonné ! Cependant ma

volonté était inébranlable et parfaitement unie à la jus

tice divine qui me frappait. Lorsque mon sang fut pres

que tout répandu et que les forces m'abandonnaient dans

l'agonie, j'éprouvai une soif brûlante qui me fit dire : j'ai

soif; mais j'avais encore plus soif de souffrir et de sau

ver les âmes. Lorsque j'eus accompli tout ce qui était

nécessaire à la rédemption des hommes, je déclarai que

tout était consommé. J'avais été ainsi obéissant jusqu'à

la mort de la croix; je remis mon esprit entre les mains

de mon Père et je me séparai de mon corps. Après ma

mort j'eus le côté droit percé d'un coup de lance, et il en

sortit des flots de sang et une source d'eau vive. Voilà,

mon ami, tout ce que j'ai souffert pour réparer tes fautes

et celles de mes élus ; c'est le sacrifice efficace de mon

sang innocent qui t'a racheté et délivré de la mort éter

nelle.

Le Disciple. 0 très- douce Sagesse, que rendrai-je à

votre majesté pour tant d'amour et quelles actions de

grâce vous offrirai-je pour votre douloureuse Passion ?

Si j'avais la force de Samson, la sagesse de Salomon et



— 1 64 —

les richesses de tous les rois, je les consacrerais à votre

louange et à votre service, mais je ne puis rien ; je ne suis

rien et pourtant, je voudrais vous témoigner ma recon

naissance.

La Sagesse. Toutes les langues:des anges ne suffiraient

pas pour me louer et tous les cœurs des hommes ne

pourraient me remercier de la plus petite affliction que

j'ai soufferte pour eux.

Le Disciple. Je vivrai donc sans jamais m'acquitter. En

seignez-moi de grâce ce que je puis faire pourvous plaire

et vous servir.

La Sagesse. Tiens toujours les yeux fixés sur ma croix

et grave dans ton esprit en y compatissant les tourments

les plus cruels de ma Passion. Lorsqu'il t'arrivera de

souffrir, supporte-le en union avec moi ; si dans tes afflic

tions, je ne te console pas et je te laisse dans la séche

resse et l'abattement, comme je l'étais sur le Calvaire,

garde-toi bien de chercher des consolations humaines,

mais pousse vers Dieu des gémissements et des soupirs,

abandonne-toi, pour m'imiter, à la volonté de ton Père

céleste et plus tu seras torturé à l'extérieur et délaissé à

l'intérieur, plus tu seras cher à Dieu, et plus tu appro

cheras de ma ressemblance sur la croix : c'est ainsi que

j'éprouve mes plus chers amis.

Lorsque tu auras un grand désir de secours et de con

solation, fais-toi violence et renonces-y afin d'avoir dans

ta soif, la langue abreuvée de fiel et de vinaigre ; sois

toujours altéré du salut des âmes et travailles-y avec ar

deur pendant toute ta vie ; obéis avec empressement à

tes supérieurs, conserve ton âme détachée de toute

jouissance et remets-la entre les mains de Dieu, comme

au moment de ton dernier soupir. Tu seras ainsi uni à



— 163 —

ma croix; mais par-dessus tout, apprends à te cacher dans

mon côté ouvert et dans la blessure que l'amour a faite

à mon cœur ; je te laverai avec l'eau qui en découle, je

t'y décorerai de la pourpre de mon sang, je m'atta

cherai à toi par des liens indissolubles et mon esprit

s'unira au tien d'une union éternelle.

XXIII

Règles sommaires de la vie spirituelle.

Le Disciple. Très-haute Sagesse, l'empire du monde

me rendrait moins heureux que je ne le suis, en enten

dant vos admirables leçons; mais, dites-moi, je vous en

conjure, ce que je dois faire, surtout pour éviter le mal

et arriver à la perfection.

La Sagesse. Écoute en peu de mots la règle d'une vie

pure et parfaite. Tiens-toi séparé et éloigné des hommes;

affranchis-toi des images et du courant des choses ter

restres et humaines; délivre-toi de tout ce qui peut trou

bler le cœur, captiver l'affection et jeter dans les peines

et les inquiétudes du monde, de la chair et de la nature.

Elève ton esprit à une contemplation sainte où je serai

l'objet perpétuel de tes pensées. Que tous les autresexer-

cices spirituels, les veilles, les jeûnes, la pauvreté, les

austérités de la vie, les mortifications du corps et des sens

soient dirigés vers ce but; ne les pratique qu'autant

qu'ils peuvent t'aider et t'exciter à la présence de Dieu.

C'est ainsi que tu arriveras à une perfection que n'at

teint pas une personne sur mille, parce que la plupart

des chrétiens s'imaginent que tout est dans les pratiques

extérieures. Ils s'y agitent pendant des années sans



— 166 —

faire de progrès, et restent toujours les mêmes, toujours

éloignés do la véritable perfection.

Le Disciple. Mais qui pourra, Seigneur, tenir les yeux

de son âme toujours fixés sur votre divinité et conti

nuer sans jamais l'interrompre, cette sublime contem

plation ?

La Sagesse. Aucun homme, sans doute; mais je te dis

ces choses, afin que tu t'efforces au moins d'y atteindre,

que tu les désires, que tu en fasses la règle de tes exer

cices spirituels et que lu y consacres ton cœur et ton

esprit. Quand tu t'apercevras que tu t'éloignes du but

et que tu es distrait de cette contemplation, songe que

tu te prives de la béatitude même; retourne sur-le-

champ à la fin que tu t'étais proposée et veille constam

ment sur toi-même pour ne jamais t'écarter de la pré

sence de Dieu. Toutes les fois que tu l'oublies et que tu

marches à l'aventure, tu ressembles au nautonier qui

a perdu, au milieu d'une tempête terrible, ses rames et

son gouvernail : il ignore sa route et ne sait plus com

ment conduire son navire. Si tu ne peux rester cons

tamment appliqué à la contemplation de ma divinité,

reviens-y du moins sans cesse par le recueillement et

la prière, et que tes efforts pour marcher en ma pré

sence t'affermissent en Dieu autant qu'on peut l'être i i-

bas.

Écoute, ô mon fils, ces leçons qui ne trompent pas ;

écris-les au fond de ton cœur et rappelle-toi toujours la

tendresse qui me les inspire. Si tu veux faire de véri

tables progrès dans la vertu, que ces paroles ne s'effacent

jamais de ton esprit; qu'elles te soient présentes, partout

et à chaque instant, dans la paix ou dans le trouble, dans

la fatigue ou le repos; tu y trouveras toujours les lu



— 167 —

mières et les avantages de la Sagesse. Mon fils, donne

tous tes soins à Dieu et à ton cœur et tâche de ne ja

mais quitter et négliger ton intérieur. Sois pur et dé

barrasse-toi de toutes les occupations qui ne sont pas

nécessaires. Élève tes pensées au ciel et fixe-les en

Dieu ; tu te sentiras de plus en plus éclairé et tu con

naîtras le souverain bien dans l'ignorance et l'éloigne-

ment duquel tu vis maintenant.

Le Disciple. Quelles actions de grâce vous rendrai-je, ô

sublime Sagesse, pour ces enseignements que vous

épanchez dans mon âme avec tant de bonté et de dou

ceur. Vos paroles ne s'effaceront jamais de ma mé

moire, elles seront la règle et la force de ma vie; c'est

mon désir, mon ambition.

XXIV

Le disciple de la divine Sagesse assiste à la mort subite d'un

jeune homme de trente ans.

Le Disciple. Très-doux Jésus, que mes prières ne vous

importunent pas et daignez m'enseigner à mourir à moi-

même et à toutes les choses créées, à vivre pour vous

seul, à vous aimer, à vous louer de toute mon âme, à

vous recevoir humblement et dignement dans le très-

saint sacrement de l'autel. O mille fois heureux, celui

qui sait vous servir comme vous le méritez! Mais puisque

vous m'avez exhorté de tant de manières à mourii. avec

vous sur la croix, dites-moi de quelle moi l vous parlez,

de la spirituelle ou de la corporelle?

La Sagesse. De l'une et de l'autre.

U Disciple. Mais on connaît la mort corporelle quand



— 168 —

elle arrive ; il n'y a pas alors besoin de grand enseigne

ment pour subir la loi de la nature.

La Sagesse. Celui qui attend la mort pour apprendre

à mourir est dans une grande erreur. On n'apprend à

mourir qu'en pensant toujours à la mort.

Le Disciple. Mais il est bien triste, bien [pénible et

bien dur de penser toujours à la mort.

La Sagesse. Tu es assez aveugle pour ne pas voir

qu'on meurt à chaque instant. Combien disparaissent

dans les villes et les couvents; combien sont frappés

de mort subite; tu ne te rappelles pas qu'il y a peu de temps

tu as failli mourir comme les autres. Ouvre donctes sens

intérieurs, et écoute, pour ton instruction, les gémisse

ments d'un jeune homme que la mort a surpris.

Le Mourant. Hélas ! hélas ! malheureux que je suis :

pourquoi ai-je vu la lumière. Je suis né dans les gémis

sements et les larmes et je meurs au milieu des cris et

des angoisses. Hélas ! les douleurs de la mort m'ont envi

ronné et les périls de l'enfer m'ont saisi '. 0 mort épou

vantable, pourquoi venir empoisonner mes jeunes an

nées? Moi, qui n'ai jamais pensé à toi, qui ne t'ai jamais

désirée, pourquoi m'attaquer si brusquement? Me voilà

dans tes liens comme un criminel qu'on entraîne au sup

plice. Je me frappe la tête de désespoir et je me déchire

dans ma rage. Pour moi, aucun secours, aucune espé

rance et j'entends la voix de la mort qui me crie : Mal

heureux, il faut rendre le dernier soupir; il est impos

sible d'échapper, rien ne te délivrera de mes mains;

amis, parents, richesses, sciences, adresse, tout est inu

tile, tu dois subir ton sort et quitter la vie. Ainsi donc

i Heu circumdederunt me dolores morlis : cl inferai pericula

invenerunt me. Ps. cxiv. 3.



— 169 —

je vais mourir ; il n'y a pas d'appel et il faut me séparer

de ce corps que j'aimais tant ; ô mort ! ô mort !

Le Disciple. Mais, mon ami, pourquoi tant t'affliger?

Ne sais-tu pas que la loi de la mort est commune à tous,

au pauvre comme au riche, aux jeunes comme aux vieux?

Il meurt même plus de jeunes gens que de vieillards.

Penses-tu être seul épargné par la mort ? ce serait une

grande folie.

Le Mourant. Est-ce ainsi que tu me consoles et pour

quoi me dire des paroles si dures et si amères? J'ai bien

toute ma raison. Celui qui a vécu sans se préparer à la

mort et qui meurt sans la craindre, celui-là est aveugle

et fou; il meurt comme une brute parce qu'il ignore le

danger qu'il court. Je ne me plains pas de mourir, mais

je me désespère de mourirsubitementet sans préparation.

Il faut subir une nécessité, à laquelle je ne me suis au

cunement disposé. Ce n'est pas seulement ma vie que je

pleure, ce sont res jours que j'ai perdus dans les plaisirs

et les fêles, tandis que j'aurais pu les utiliser pour mon

âme. Je suis maintenant comme une fleur tombée et

desséchée, comme un avorton qui n'a pas connu l'exis

tence. Le temps a passé pour moi comme la flèche d'un

arc bien tendu, et ma vie va disparaître dans le néant de

l'oubli. C'est pourquoi mon langage respire l'amertume et

mes paroles sont pleines de douleur'. Oui ! oui ! malheur cà

moi ! Si je pouvais retrouver mes premiers jours, si je

pouvais avoir encore ce temps précieux qui m'était donné

et savoir ce que je sais maintenant. Comme je méprisais

ce temps et comme je le perdais en choses inutiles. Il est

passé et je ne puis le faire revenir. Infortuné que je suis,

' Quamobn m sermo meus in amariludine est et verba mca

dolore sunt pleua.

10



— 170 —

une de ces heures fugitives devait m'être plus précieuse

que l'empire du monde entier, et maintenant je pleure

leur perte, et toutes mes larmes ne peuvent m'en rendre

un seul instant : pourquoi n'ai-je pas mieux employé

ce temps qui m'était donné, pour bien mourir? ô vous,

jeunes gens, qui êtes au printemps de la vie et qui en

possédez les riches et riantes années, considérez mon

malheur et que mon exemple vous apprenne à vous don

ner à Dieu, afin qu'il ne vous arrive pas un jour ce qui

m'arrive maintenant. O jeunesse mal employée, belles

années perdues dans le péché; je ne voulais pas écouter

les reproches de mes parents, de mes amis; je ne vou

lais pas renoncer à mes plaisirs et je suis tombé sans

y penser dans les piéges de la mort. Il eut mieux valu

pour moi mourir dans le sein de ma mère que d'avoir à

me reprocher l'abus du temps et la perte de ma vie.

Le Disciple. Alon cher frère, revenez à Dieu, par un re

pentir sincère de vos péchés et si vous finissez bien, tout

sera réparé, vous serez sauvé.

Le Mourant. Ce que vous me dites n'est-il pas absurde,

impossible? Comment voulez-vous qu'au moment de la

mort, je fasse pénitence et que je revienne à Dieu ? je suis

dans les angoisses de la terreur et je ressemble au petit

oiseau qui est plus mort que vif entre les griffes du vau

tour. Je n'ai qu'une pensée, celle d'échapper à la mort qui

m'attend, mais je vois que je ne puis l'éviter; elle me

presse, elle me frappe et mon âme va quitter mon corps.

Hélas ! pourquoi ne suis-je pas revenu à Dieu par une

sincère pénitence lorsque j'étais en santé? Comme main

tenant, je mourrais heureux et tranquille ! Celui qui aban

donne Dieu et qui diffère sa conversion, quand il se porte

bien, mérite de ne pouvoir faire pénitence au moment de



— 171 —

sa mort. Hélas I je différais d'année en année, de jour en

jour, et je suis parvenu à me perdre avec tous mes bons

vouloirs et mes stériles promesses. Je fuyais sans cesse

la pénitence et me voilà tombé dans l'abîme et les ténè

bres de la mort. Et mon plus grand malheur, c'est d'a

voir passé les trente ans de ma vie, sans avoir peut-

être employé un seul jour à la gloire de Dieu, sans avoir

fait une seule action qui lui fût agréable : c'est là le re

mords qui m'est le plus cruel. Quelle honte, quelle con

fusion, lorsque je paraîtrai devant la majesté terrible de

Dieu, en présence de toute la cour céleste. Maintenant

que je vais expirer, un seul Ave Maria, que je pourrais

dire dévotement, me serait plus précieux que tout l'or

du monde. Ah ! Seigneur, que de biens j'ai perdus en

ne profitant pas du temps, et dans quelle infortune je me

suis précipité pour de vils plaisirs. Comme je me félici

terais d'avoir pendant ma jeunesse évité les amis du

monde. J'aurais plus mérité en m'abstenant pour l'a

mour de Dieu d'un seul regard impur et défendu, que

si d'autres offraient à cette heure pour moi trente années

de ferventes prières 0 vous, qui devez mourir, écoulez

une chose épouvantable, je meurs et comme je n'ai fait

aucune bonne action, j'implore les mérites des hommes

vertueux |afin de racheter ma vie coupable ; mais tous

me refusent parce qu'ils craignent que l'huile de leurs

lampes soit insuffisante à leur salut; et moi qui pou

vais m'enrichir quand j'étais en santé, je sollicite inu

tilement une aumône spirituelle qui puisse, non pas

obtenir quelque récompense, mais me concilier peut-

être la miséricorde divine et diminuer un peu ma dette.

Oh ! vous tous jeunes et vieux, apprenez de moi à acqué

rir par vos bonnes œuvres, pendant cette vie, des grâ



— *72 —

ces et des mérites; ne comptez pas sur l'heure de la mort

pour mendier les mérites des autres, parce que vous ne

trouverez personne qui ait la volonté et la puissance de

vous secourir.

Le Disciple. Vos plaintes et vos angoisses me déchirent

le cœur; votre mallieur me fait penser à moi-même et

je vous conjure par le Dieu vivant de me dire ce que

je dois faire pendant que je suis en santé pour éviter

votre triste sort.

Le Mourant. Ce que tout homme vivant a de plus pru

dent et de plus sage à faire, c'est de confesser avec un

grand soin et une douleur profonde tous ses péchés ; et,

après cette confession, il doit régler sa vie de manière à

être prêt à mourir chaque semaine, chaque jour. Imagi

nez-vous que votre âme est condamnée à dix ans de

peines et de supplices dans le purgatoire et que vous

n'avez qu'une année pour la secourir et la délivrer des

flammes, écoutez une voix lamentable qui vous cric : 0

mon fidèle ami, tends-moi une main secourable et retire-

moi de ces flammes cruelles ; je suis malheureuse,

pauvre, désolée et je n'ai que toi pour me venir en aide,

le monde entier m'a oubliée parce que chacun cfierche ses

intérêts *.

Le Disciple. Tous vos conseils sont bons et profitables,

et si les hommes comprenaient les choses comme vous les

comprenez maintenant ils seraient profondément im

pressionnés. Mais les gens du monde n'y font pas d'at

tention. Ils ont des oreilles et n'entendent pas, des yeux

et ne voient pas. Personne ne pense à mourir pendant

qu'il est en vie et en santé. On attend pour cela que

l'âme quitte le corps.

1 Quia omnes quœ sua sunt quœrunt. Philip, il. 21.



— 17.1 —

Le Mourant. Aussi quand ils seront atteints des flèches

de la mort, ils auront beau pousser des cris et des gé

missements, le ciel et la terre resteront impitoyables.

Sur cent chrétiens qui vivent dans le monde ou dans le

cloître, il s'en trouvera à peine un qui sera frappé de

mes paroles et qui changera de conduite; sur ces cent

chrétiens, par conséquent, il s'en trouvera à peine un

qui mourra bien préparé. Presque tous tombent dans

les filets de la mort sans avoir pensé à leur lin der

nière. Presque tous expirent sans se reconnaître et sans

faire pénitence, parce que la vaine gloire, l'orgueil delà

vie, les plaisirs du corps, l'amour de ce qui passe si vite,

la préoccupation de leurs intérêts matériels les jettent

dans le plus déplorable aveuglement. Si vous voulez

éviter, avec le petit nombre, les conséquences terribles

d'une mort imprévue, écoutez mes conseils; pensez con

tinuellement à la mort et imaginez-vous que votre âme

est déjà dans les flammes du purgatoire ; les prières et

les bonnes œuvres que vous ferez pour la délivrer, di

minueront bientôt la crainte et l'horreur que vous avez

de la mort et votre cœur finira par la désirer et l'attendre

avec amour. Que ce soit votre méditation la plus fré

quente et la plus sérieuse; gravez mes paroles dans

votre esprit et n'oubliez pas les leçons que je vous

donne au milieu des bouleversements de ma mort, et

des ténèbres de ma dernière nuit. Oh I qu'il est béni de

Dieu celui qui arrive à cette heure terrible, bien pré

paré. Il quitte la terre pour le ciel sans éprouver l'amer

tume de la mort. Hélas! miséricordieux maître, quel sera,

tout à l'heure, l'asile, le refuge de mon âme, dans celta

région inconnue de l'autre vie? hélas! je sens que tout

m'abandonne et que mon âme va souffrir au milieu de

10.



— 174 —

toutes ces âmes tombées dans les flammes de votre jus

tice. Quel ami véritable et dévoué pourra me secourir ?

mais plus de gémissements, voilà l'heure de partir! Je

meurs, je ne puis plus retenir la vie; mes mains de

viennent froides [et mon visage livide; mes yeux s'ob

scurcissent, les angoisses de la mort m'oppressent et

c'est à peine si je respire encore. Le monde disparaît, sa

lumière me fuit, j'entrevois une autre vie. Ah! quel

spectacle ! voici autour de moi des fantômes horribles ;

les démons de l'enfer m'environnent et font tous leurs

efforts pour s'emparer de mon âme. 0 Dieu, ô justice,

que vos jugements sont sévères et combien pèsent mes

moindres fautes. Hélas! quelle sueur glacée baigne tout

mon corps! O visage terrible de mon juge! J'aperçois

les flammes ardentes du purgatoire qui tourmentent les

âmes et les agitent comme des étincelles ; elles crient

toutes d'une voix lamentable : Hélas! hélas ! quel sup

plice nous endurons ; personne ne pourra jamais com

prendre la multitude et la grandeur de nos pein es. O vous

qui vivez, secourez-nous dans notre malheur et nos déso-

lalions. Où sont maintenant les souvenirs de l'amitié ? ses

promesses étaient trompeuses, carnous voilà dansl'aban-

don et l'oubli. Ayez pitié de nous, ayezpilié de nous, vous

du moins qui êtes nos amis '. Nous vous chérissions, nous

vous rendions tous les services possibles. Est-ce ainsi que

vous nous récompensez de notre dévouement? N'aurez-

vous donc pour nous aucune compassion? Et pourtant

notre supplice surpasse tous les tourments des martyrs

et nous souffrons plus en une heure qu'on ne peut souffrir

en cent ans sur la terre. Qu'il eût mieux valu prévoir

ces flammes et cet abandon. O flamme cruelle, ô priva-

1 Miseremini, miseremini, saltem vos amici. Job. xix. 21.



— rr.i —

tion de Dieu plus cruelle encore ! Mais je lombe au

milieu de toutes les horreurs, je n'ai plus de force : j'ex

pire.

Le Disciple. 0 divine Sagesse, où êtes-vous? m'avez -

vous donc abandonné? Oh ! mon Jésus, comme ce spec

tacle de la mort m'a épouvanté ; je ne sais si mon âme

est encore dans mon corps, et si la crainte n'a pas tari

ma vie. Je vous remercie, Seigneur, de cet enseignement

et je vais tout faire pour en profiter. Je ne passerai ja

mais un seul jour, sans méditer sur la mort, afin de pré

voir ses embûches et de ne pas être victime de ses sur

prises; je veux apprendre à mourir pendant que je suis

en santé; toutes mes pensées seront dirigées vers l'autre

monde, parce qu'iei-bas tout est vanité. Je n'attendrai

pas mon dernier jour pour me repentir, et jecommence-

rai ma pénitence dans la sève même dema jeunesse. Loin

de moi maintenant un lit voluptueux, une nourriture dé

licate, les vins précieux, les longs sommeils, les hon

neurs périssables, le bien-être et les jouissances du

corps. Comment pourrai-je supporter les tourments

du purgatoire, si je n'ai pas le courage de faire actuelle

ment pénitence? Oui, je veux aujourd'hui même com

mencer à soulager ma pauvre âme, que tous oublieront

lorsqu'elle sera dans les flammes de l'expiation.

La Sagesse. Tu fais bien, mon ami, de songer pendant

ta jeunesse aux dangers de la mort. Car, à ton dernier

moment, personne ne pourra te secourir et tu n'au

ras d'autre refuge que ma Passion, ma mort et mon

infinie miséricorde. Plonge-toi donc dans mon sang

précieux, avec foi et humilité, et tu seras sauvé.

Le Disciple. C'est pour cela, mon Jésus, que je me

prosterne h vos pieds sacrés, en gémissant et en vous



— 176 —

suppliant de vouloir bien me châtier et me purifier

avant que je tombe dans les supplices incompréhensi

bles du purgatoire. Que j'étais insensé, lorsque je pen

sais que ce purgatoire n'était rien et que c'était un bon

heur d'y aller; maintenant je redoute tant ses flammes

dévorantes, que je ne puis y songer sans être tout trem

blant d'effroi.

La Sagesse. Du courage, mon fils, car cette crainte

est le commencement de la sagesse et le chemin de la

gloire; ne te souviens-tu pas des louanges que les sain

tes Ecritures donnent à ceux qui craignent et méditent

continuellement la mort ? Tu dois me rendre grâce d'y

penser comme tu le fais, car c'est une chose bien rare

dans le monde ; et cependant les avertissements se re

nouvellent sans cesse et l'illusion est impossible. Les

malheureux tombent en mourant dans les gouffres ter

ribles de l'enfer, ils pleurent, ils gémissent, ils s'aper

çoivent alors de leur folie, mais il est trop tard : rap

pelle-toi, si tu peux, tous tes contemporains qui sont

morts, et évoque-les dans ton esprit; converse avec eux

et demande-leur ce qu'ils sont devenus; écoute leurs

soupirs, leurscris déchirants et profite de leurs sages con

seils. Bienheureux celui qui apprend des autres à s'oc

cuper à temps de son salut. Si tu es sage, tu attendras

la mort chaque jour ; tu te tiendras toujours prêt à la

recevoir et à partir content pour ce grand voyage. Qu'y

a-t-il de plus incertain que la vie'? l'homme est comme

le petit oiseau sur lequel plane le vautour, ou comme

l'infortuné qui voit arriver du rivage, le vaisseau rapide

qui' l'emportera pour toujours bien loin de sa patrie.

La vraie sagesse est de prévoir sa fin dernière et d'al

ler, par la méditation, au-devant de la mort.



XXV

Du très-saint sacrement de l'Eucharistie.

Le Disciple. Si vous m'accordiez la grâce, ô compatis

sante Sagesse, d'entrer dans l'intimité sainte de vos di

vins mystères, je vous demanderais d'autres secrets de

votre amour. Il est certain que l'abîme impénétrable de

votre infinie ebarité nous est largement ouvert par votre

douloureuse Passion et par votre mort; mais dites-moi,

ne pouvez-vous pas nous donner d'autres preuves aussi

éclatantes de votre tendresse pour nous?

La Sagesse. Comment ne le rouirais-je pas? Il est aussi

impossible de compter les étoiles du ciel que les preu

ves et les témoignages de mon amour infini.

Le Disciple. O mon Jésus, mon doux amour, voye2

combien mon âme languit dans votre attente et donnez

à votre serviteur la paix et le bonheur de votre présence.

Vous voyez que toutes les affections de la terre sont

mortes en moi et que je ne désire autre chose que les

trésors de votre charité. Vous savez bien que le propre

de l'amour est de ne pouvoir jamais être rassasié de son

objet : plus il possède, plus il désire le posséder. Dites-moi

donc, ô ravissante Sagesse, quelle est avec votre Passion

et votre mort, la grande preuve de votre amour que vous

avez donnée dans votre Incarnation.

La Sagesse. Réponds-moi d'abord. Parmi les choses

précieuses, qu'y a-t-il de plus précieux pour celui qui

aime?

Le Disciple. La présence de celui qui est aimé, je crois,

ses embrassements, sa jouissance assurée.



— 178 —

La Sagesse. Cela est vrai et comme je prévoyais que

mes amis fidèles seraient tourmentés du désir de ma

présence, j'ai voulu, dans la dernière cène, au moyen du

sacrement de l'Eucharistie, rester présent, pour mon

Église et mes amis, jusqu'à la fin des siècles.

Le Disciple. Mais, Seigneur, excusez mon ignorance ;

comment votre corps heureux et glorifié peut-il être sous

les faibles apparences du pain? Comment puis-je vous

voir présent dans ce sacrement?

La Sagesse. Rien n'est impossible àma toute-puissance

infinie et si tes sens te font défaut, il faut les suppléer

par une foi simple et sincère, sans chercher à sonder des

abîmes incompréhensibles. Je suis présent pour toi sur

l'autel, vrai Dieu et vrai homme, avec mon corps, mon

âme, ma chair, mon sang, comme je l'étais dans les

bras et sur le sein de ma mère bien-aimée, comme je le

suis au ciel dans la perfection de ma gloire. Dis-moi

comment se montre un palais dans un miroir, et dans

chaque fragment de ce miroir, comment toute l'éten

due des cieux est saisie par l'œil qui est si petit. Ne faut-

il pas plus de puissance pour créer de rien, le ciel, la

terre et tout l'univers que pour changer invisiblement

du pain en mon corps? Pourquoi s'étonner plus de l'un

que de l'autre? Combien y a-t-il dans le monde de choses

que tu crois sans les voir? Les créatures invisibles

ne surpassent-elles pas de beaucoup les créatures visi

bles? Qui ne croit fermement avoir une âme et pourtant

personne ne l'a vue. Si je t'interrogeais sur les voies de

l'abîme et sur les eaux supérieures, ne me répondrais-

tu pas que ces choses dépassent tes facultés, parce que

tu n'as pas pénétré les abîmes ni visité les hauteurs des

cieux. Mais si tu ne comprends pas les choses natu



— 179 —

relies et terrestres, comment veux-tu comprendre les

choses célestes et divines? Si une mère enfantait et éle

vait un fils dans une prison complètement obscure, tout

ce qu'elle lui raconterait du soleil, des étoiles, l'étonne-

rait et lui paraîtrait incroyable, et pourtant sa mère ne

l'aurait pas trompé. Ma parole n'est-elle pas plus cer

taine que tous les sens de l'homme? Qu'il te suffise donc

de savoir que l'Eucharistie est l'œuvre de ma toute-puis

sance et de mon amour , que la foi te soutienne et tu

goûteras ma présence.

Le Disciple. Comment refuser de croire, ce que vous

enseignez, ô mon Jésus, puisque vous êtes la vérité qui

ne peut mentir, la sagesse qui ne peut se tromper, la

loute-puissance que rien ne saurait limiter. Que n'ais-

je autant d'amourque toutes les créatures! Que n'ais-je

une conscience aussi pure que celle des anges, une

âme ornée des toutes les beautés, de toutes les vertus,

afin de vous recevoir en moi avec une telle ardeur,

une telle puissance que ni la vie ni la mort ne puisse

jamais me séparer de vous. Si vous m'envoyez un ange

en ambassade , je ne saurai quel honneur lui rendre

peur le recevoir convenablement. Quo dois-je donc

faire pour vous, qui êtes le roi de gloire, le bien-aimé

de mon âme, le bien unique, souverain qui renferme

tout ce que peut désirer mon cœur dans le temps et

dans l'éternité. Vous êtes, ô doux Jésus, ce que l'œil

trouve de plus beau, le palais de plus doux, le tact de

plus délicat et le cœur de plus aimable. Mais je ne sais

vraiment comment m'unir à vous; votre présence m'at

tire et m'enflamme, mais votre majesté m'éloigne et

m'épouvante. Ma raison veut que je vous adore dans le

le silence et dans la crainte, et mon cœur peut vous



— 180 —

aimer, vous embrasser comme son unique bien-aimé.

Vous seul, ô Jésus, vous êtes mon Seigneur, mon Dieu,

mon frère, mon époux. Oh ! si je pouvais changer

tous mes membres, mes os, ma chair en amour, si je

n'étais rien qu'amour afin de pouvoir reconnaître vos

bontés, votre immense amour. Et que m'importe le

monde, si vous vous donnez réellement à moi, pour que

je vous presse dans mon sein, que je vous aime et que

je goûte toute l'intimité de votre présence. Je me serais

estimé bienheureux, si j'avais pu, de la blessure de votre

cœur, recueillir une seule goutte de sang et la conser

ver; et voilà que, par votre sacrement, je reçois dans ma

bouche, dans mon cœur et dans mon âme, votre précieux

sang qu'adorent les anges du ciel. 0 sacrement d'amour,

ô calice d'ineffable tendresse, quel don, Seigneur, de re

cevoir en soi, voire charité même et d'être transformé

en elle p:ir la grâce. Je ne désire plus vous voir sans

voile, parce que la foi, supérieure au sens et à l'intel

ligence me suffit et que je vous possède avec certi

tude, que rien ne me manque et que je ne puis dési

rer davantage. Oui, je voudrais louer dignement et

glorifier la grandeur de voire sagesse et les trésors de

votre science : O profondeur! Immensité d'amour! Plan

magniquc, Nourriture très-pure, Sacrement ineffable !

Seigneur, si, dans vos dons et dans l'effusion de vo

tre grâce et de votre amour, vous êtes si grand, si ad

mirable, si incompréhensible, qu'étes-vous donc dans

votre essence même? 0 mon âme, prépare avec soin,

ta demeure pour un roi si élevé, ton cœur pour un

hôte si doux, ton amour pour un époux si pur et si

ravissant. Va au-devant de lui avec tous les sentiments

d'humilité et de respect dont tu es capable.



XXVI

De quelle manière l'âme doit se préparer à recevoir l'Eucharistie.

Le Disciple. Je reconnais , divine Sagesse, votre amour,

votre bonté , votre grandeur dans le sacrement de l'Eu

charistie; mais je comprends par là même qu'il m'est

impossible de vous recevoir dignement si vous ne me

l'enseignez.

La Sagesse. Viens à moi avec le respect et l'humilité

que ma Divinité mérite; retiens-moi dans ton âme, en

ne perdant jamais de vue ma présence ; regarde-moi et

traite-moi comme l'épouse chérie qu'a choisi ton cœur.

Que la faim de cette céleste nourriture t'y fasse partici

per plus souvent. Une âme qui veut me donner l'hospi

talité d'une vie retirée et jouir de l'intimité de mes épan-

chements, doit être pure et libre de toute préoccupation

stérile; morte à elle-même et à toutes les affections;

ornée de vertus et toute parée des roses rouges de la

charité, des violettes odorantes d'une humilité profonde,

et des lis éblouissants d'une inviolable pureté. C'est

ainsi que tu me prépareras le lit doux et paisible de ton

cœur, car je fais ma demeure dans la paix. Que je sois

l'objet de tes désirs et de tes embrassements, mais que

j'aie ton amour sans partage; l'âme qui aime la terre, je

la fuis comme le petit oiseau fuit le vautour. Chante-moi

les cantiques de Sion, pour célébrer les merveilles de ma

bonté, dans un si grand sacrement ; et que tes louanges

soient des élans d'amour. De mon côté, je te rendrai

tendresse pour tendresse; je te ferai goûter une paix vé

ritable, une claire vue de moi-même, une joie sans mé

11



— 182 —

lange , une douceur ineffable, un avant-goùt de la béa

titude éternelle. Ces grâces sont accordées à mes seuls

amis, qui s'écrient, dans l'ivresse de ces faveurs secrè

tes : Vous êtes vraiment un Dieu caché 1

Le Disciple. Hélas ! que je suis à plaindre ; j'ai si sou

vent cueilli ces roses sans en avoir senti l'odeur; je me

suis prqmené parmi ces fleurs sans les voir; j'ai reçu ce

baume et je n'en ai pas été pénétré; j'ai été couvert

4'une rosée féconde et je suis resté une branche sèche

et aride. 0 mon Jésus, hôte aimable des âmes pures ,

combien de fois vous ai-je reçu et me suis-je refusé P

combien de fois ai-je mangé le pain des anges sans faim

ej sans désir? Si j'avais eu à recevoir un ange, avec quel

respect je l'aurais fait ; et le roi des anges, je ne l'ai pas

seulement remarqué ! Que je regrette amèrement d'avoir

été, en votre présence eucharistique, si léger, si froid, si

ignorant; si près par mon corps, si éloigné par mon

cœur. Pendant que vous me visitiez et que vos yeux

étaient tendrement attachés sur mon âme , j'étais dis

trait; je pensais à d'autres choses, sans craindre votre

souveraine Majesté. Et pourtant , ô mon Jésus , il était

bien juste d'être tout à vous , de vous offrir mes hom

mages, mes désirs et mon cœur ; de me répandre en

amour, en louanges et en ferventes actions de grâces.

En réparation de mes oublis et de mes fautes, je me

prosterne àvos pieds sacrés; et emprésence de tous les

anges qui vous adorent dans cet auguste sacrement, je

vous reconnais pour mon Dieu, mon Seigneur , la Sa

gesse éternelle, le Verbe incarné, l'Homme parfait qui

règne maintenant dans la gloire, et je vous supplie de

compatir à mes distractions, à mes irrévérences. Que

votre miséricorde se laisse toucher par mes larmes; ou



— 183 —

bliez toutes les fautes que j'ai commises contre le sacre

ment de votre amour.

XXVII

Combien de gràcea s'acquièrent par la fréquente communion.

Le Disciple. Maintenant , éternelle Sagesse, dites-moi

quel bien procure votre présence eucharistique à l'âme

fidèle qui vous reçoit avec amour et désir?

La Sagesse. Mon fils, cette demande est-elle digne de

quelqu'un qui aime? Qu'ai-je de meilleur que moi-même?

Que peut-on désirer lorsqu'on est uni à l'objet de son

amour? et quand on s'est donné, que peut-on refuser?

Dans ce sacrement, je me donne à toi et je t'enlève à toi,

tu me trouves et tu te perds afin d'être changé en moi-

même. Dis-moi, que fait la douceur du printemps aux

campagnes et aux jardins, lorsque sont passés les glaces,

les neiges, les vents et les rigueurs de l'hiver? Que fait

l'éclat des étoiles à l'obscurité de la nuit? Que font les

rayons du soleil pour un air transparent? Tous les biens

affluent par ma présence, à l'âme qui me reçoit avec

amour. Mon corps glorieux n'offre-t-il pas le charme de

l'été; mon âme ne surpasse-t-elle pas les splendeurs des

étoiles et ma Divinité n'est-elle pas plus riche en lu

mière que des multitudes de soleils?

Le Disciple. Mais, Seigneur, je n'éprouve pas les dou

ceurs dont vous parlez; je reste dans la Communion,

aride, froid, insensible; et je suis comme un aveugle

qui n'a jamais vu le soleil. Je voudrais que vous me

donniez des signes plus certains, des preuves plus évi

dentes de votre présence.



— m —

La Sagesse. Moins elle a de signes et de preuves, plus

la foi est pure et méritoire. Je ne suis pas dans ce sacre

ment, une lumière extérieure qui se montre, et qui agit

sur les sens ; je suis un bien d'autant plus grand qu'il

est plus intérieur et plus caché. Les êlres grandissent,

et tu ne vois leur développement que lorsqu'il est ac

compli. Ma vertu est secrète; mes grâces sont insensi

bles, et l'on reçoit mes dons spirituels sans les sentir et

sans les voir. Je suis un pain de vie pour les âmes bien

préparées; un pain inutile pour les négligents; et pour

les indignes , pour ceux qui sont coupables de péchés

mortels, une plaie temporelle et une ruine éternelle.

Le Disciple. Vos paroles, Seigneur, me font compren

dre combien il est difficile de se préparer dignement à

un si grand sacrement?

La Sagesse. Jamais aucun homme sur terre n'a pu me

recevoir d'une manière convenable. Si tu avais toute la

sainteté des bienheureux et la pureté des anges, tu ne

serais pas encore digne de cet honneur. Mais ne te dé

courage pas pour cela ; fais tout ce que tu peux ; je ne

t'en demande pasdavantage et je suppléerai à la faiblesse

de l'homme. Un malade doit chasser toute crainte et

obéir aux prescriptions savantes du médecin jusqu'à ce

qu'il soit guéri.

Le Disciple. Peut-être, Seigneur, qu'il vaudrait mieux

par respect et par prudence approcher plus rarement de

votre sacrement?

La Sagesse. Si tu sens augmenter en toi la grâce et le

désir de cette nourriture divine, il faut t'en approcher

plus souvent. Si tu crois ne faire aucun progrès en le

recevant et si tu n'éprouves que sécheresse , froideur,

indifférence, rie te trouble pas ; mais prépares-toi du



- 185 —

mieux qu'il le sera possible, et n'abandonne pas la Com

munion; parce que, plus tu me seras uni et plus tu t'a

menderas; il vaut mieux communier par amour que

s'abstenir par crainte, et le salut de l'âme est plus assuré

dans la simplicité de la foi, les sécheresses et les pei

nes intérieures que dans la douceur et les délices de

l'esprit.

Le Disciple. L'âme ne pourrait-elle pas s'abstenir par

crainte et vous recevoir seulement spirituellement?

La Sagesse. Dis-moi, s'il n'est pas plus heureux de

recevoir, moi et ma grâce, que ma grâce seulement? Ne

vaut-il pas mieux, avec ma grâce, posséder ma présence

réelle?

XXVIII

De la louange qu'on doit à Dieu.

Le Disciple. Louez le Seigneur , mon âme; je louerai le

Seigneur toute ma vie ! 0 Seigneur, qui aidera mon cœur

à vous exprimer ce qu'il ressent? Comment pourra-t-il

vous bénir, vous louer avant ma mort, au gré de son

désir? Comment célébrer dignement pendant ma vie

le Dieu de majesté qui aime tant mon âme? Oh! si

de mon cœur s'échappait l'harmonie de tous les ins

truments de musique; si ma voix redisait tous les

cantiques que Dieu a jamais entendu ; si je pouvais ré

jouir des accents de ma reconnaissance, toute la cour cé

leste! 0 mon Jésus, je suis indigne de vous louer; et

pourtant c'est là l'ambition de mon âme ; que le ciel le

fasse pour moi, avec ses planètes , ses étoiles, sa lu

mière , ses splendeurs ; que la terre vous loue avec la



— 186 —

beauté de ses roses et la richesse de ses fleurs. Oh! si

j'avais les pensées, les désirs des âmes pures et saintes,

quand Dieu les illumine des trésors de sa grâce ; avec

quelle ardeur, ô mon Jésus, ô Sagesse éternelle, je glo

rifierais votre nom. Oui, quand vous versez dans mon

cœur, le sentiment et la pensée de votre louange, je lan

guis d'amour et de bonheur ; et dans mon ivresse, je

perds les expressions et la parole , parce que je com

prends combien voire souveraine Majesté est au-dessus

de toute louange. Je m'adresse pour me suppléer aux

plus belles créatures du ciel, aux esprits les plus purs

et les plus sublimes du paradis; je vois que l'éternité

même est trop petite pour célébrer votre bonté. Que

pourraient donc vous dire ma bassesse et mon néant !

L'ordre admirable qui règne dans l'univers, l'espace et

ses profondeurs, les forêts, les campagnes, les monta

gnes et les vallées font retentir à mes oreilles un con

cert magnifique en votre honneur. J'entends toutes les

beautés du ciel et de la terre qui crient : Oh ! qu'il est

aimable, qu'il est adorable le Dieu qui nous a créées;

aime-le, adore-le, car il est la source de toute beauté.

Mais si ce Dieu , si grand, si beau, si sublime, s'unit à

ton âme comme à sa bien-aimée, comment pourras-tu

ne pas mourir d'amour?

Le Disciple. O mon Jésus, éternelle Sagesse, consolez-

moi et enseignez-moi ce que je dois faire.

La Sagesse. Que désires-tu ? Est-ce apprendre à me

bien louer P

Le Disciple. Ah! Seigneur, pourquoi me provoquer?

Vous connaissez les cœurs et vous savez bien que le

mien s'enflamme au seul désir de vous louer, et que c'est

là ma passion depuis mon enfance.



— 187 —

La Sagesse. Ma louange demande beaucoup de droi

ture, de justice et de sainteté.

Le Disciple. O très-bon Jésus, ma justice et ma sain

teté sont dans votre infinie miséricorde. Je sens bieri

mon indignité, ma bassesse, et j'avoue que je devrais

plutôt pleurer devant vous mes péchés que célébrer vos

louanges. Que votre bonté infinie ne méprise pas un

pauvre ver de terre et qu'elle l'aide à satisfaire son désir.

Les anges et les chérubins vous louent à des degrés

différents, et, sans votre secours, ils ne le pourraient pas

plus que la plus petite créature. Vous n'avez pas besoin

de nos louanges; mais rien ne fait mieux paraître votre

infinie bonté, que d'accueillir les malheureux et de vous

laisser louer par des indignes.

La Sagesse. Aucune créature lié peut me louer digne

ment ; et cependant toute créature , petite ou grande ,

est obligée, dans la mesure de ses forces, de louer son

Créateur. Plus je m'unis à l'âme, plus je mérite ses

louanges ; et les louanges qui m'honorent davantage

sont celles qui ressemblent aux louanges des habitants

du ciel. Ces louanges sont dégagées des nuages de la

terre; elles viennent des cœurs unis à moi par une piété

véritable et par un amour sincère. Je suis plus lobé et

plus réjoui par une méditation et par un épanchemerit

silencieux du cœur que par tous les cantiques que pour

raient faire entendre la bouche et ^;s lèvres. Une âmé

qui se méprise elle-même, qui ne veut être ni estimée,

ni connue ; qui se met au-dessous de tout le monde ét

qui se plaît dans cet abaissement, me charme plus que

tous les concerts et les harmonies qu'on pourrait faire

entendre. C'est cette louange surtout que j'adressais &

mon Père, lorsque j'étais attaché à la croix, défiguré; hù



— 188 —

milié, injurié et dans les angoisses de la mort. La

louange qui ne vient pas du cœur me déplaît, et je re

fuse celles qu'on m'adresse dans la prospérité et qui ta

rissent dans le malheur. La louange véritable qui fume et

s'élève vers moi, comme un encens de bonne odeur, est

celle que disent à la fois le cœur, les paroles et les actes;

et cela aussi bien dans les choses contraires que dans

les moments heureux. Car celui qui me loue dans les

choses contraires prouve qu'il m'aime réellement plus

que lui-même ; et c'est là pour moi la louange la plus

parfaite.

Le Disciple. Très-miséricordieux Jésus, je ne vous de

mande pas des croix et des afflictions et je cherche

même à les éviter ; cependant, avec l'aide de votre grâce

toute-puissante, je m'abandonne à vous du fond de mon

cœur et je m'offre pour être l'instrument de votre éter

nelle louange; je sais bien que le renoncement total et

parfait de moi-même est au-dessus de mes forces et ne

peut venir que de vous. S'il vous plaît donc, Seigneur,

que je sois le plus méprisé des hommes ; qu'on m'in

jurie, qu'on me crache au visage et qu'on me fasse

mourir dans les supplices ; avec votre secours je

supporterai tout pour la gloire de votre nom, lors même

que je serais innocent; et si je suis coupable, j'ac

cepterai tous mes tourments pour satisfaire votre jus

tice qui me sera toujours plus chère que mon propre

honneur. Ainsi, je me livre à tout ce que décidera votre

miséricorde et je m'écrierai vers vous, comme le bon la-

ron, du milieu de mes douleurs : Oui, Seigneur, j'ai

bien mérité ce que je souffre, tandis que vous, vous n'a

vez rien fait de mal ; Seigneur, souvenez-vous de moi

dans votre royaume. Et si maintenant ma mort pouvait



— 189 —

vous honorer, je ne voudrais pas qu'elle fut différée

d'un instant. Je ne désire qu'une chose, c'est que les

années, les mois, les semaines, les jours, les heures, les

minutes de ma vie célèbrent vos louanges, comme elles

le font dans les splendeurs des sainis ; et cela non pas

une fois, cent fois, mille fois, mais autant de fois qu'il y

a d'étoiles au ciel et qu'on aperçoit d'atomes dans les

rayons du soleil. Ainsi je voudrais faire, si j'avais à vivre

la longue vie des patriarches; et si en quittant la terre,

vous me laissiez pendant cinquante ans dans les flam

mes du Purgatoire, je me réjouirais, parce que chacune

de mes souffrances vous louerait, vous honorerait. Je

me prosternerais à vos pieds et je vous dirais : Béni soit

le feu du Purgatoire, par lequel votre gloire s'accomplit en

moi1; Oui, Seigneur, je ne me compte pour rien, c'est

vous seul, et votre bon plaisir que je désire, que j'aime,

que je recherche ; et même, si pour la gloire de votre

nom, je tombais en enfer; si j'en souffrais les tourments;

si j'étais privé de votre contemplation bienheureuse , je

ne m'en plaindrais pas, pourvu que je puisse, par mes

douleurs, expier tous les péchés du monde, toutes les

injures qui vous ont été faites, et adorer, glorifier votre

bonté infinie et votre souveraine Majesté ; vos louanges

sortiraient encore de l'abîme et de mon cœur brisé; elles

rempliraient l'enfer, la terre, l'air et s'éleveraient vers

vous jusque dans le ciel. Mais en enfer qui est-ce qui vous

bénira ? Faites donc de moi, ô mon Jésus, tout ce que de

mandera votre gloire et votre honneur; je vous en

louerai jusqu'à mon dernier soupir; et lorsque la mort

éteindra ma voix, je veux que les mouvements de mon

1 Benediclus ignia ille purgatorius, in quo tua laus in me per-

ficitur.

11.



— 190 —

corps, de mes mains, les battements de mon cœur con

tinuent vos louanges; et que mon dernier souffle vous

dise encore et toujours : Saint, saint, saint; Sanctus,

sanctus, sanctus ; et lorsque ma chair sera réduite en

poussière, que tous les grains de cette poussière frémis

sent de vos louanges ; qu'ils soient emportés dans les

déserts, dans les espaces et jusqu'en votre présence, dans

le ciel et qu'ils ne s'arrêtent point jusqu'au dernier jour

du monde.

La Sagesse. Persévère dans les saints désirs de ma

louange, ton zèle m'est agréable; que ta bouche me

loue afin d'y exciter ton cœur ; commence, dès cette vie,

ces cantiques sans fin que tu continueras dans l'autre.

Le Disciple. Je le désire tant, Seigneur, que je ne vou

drais pas vivre un seul instant sans vous louer. Combien

de fois me suis-je plaint, pendant la nuit, de la fuite du

temps. Pourquoi , disais-je au ciel, précipiter ainsi ta

course? Arrête-toi un peu et prolonge les ténèbres,

afin que je puisse satisfaire mon désir et rester en

core à louer mon doux Sauveur. Et lorsqu'il m'arrive

d'être distrait pendant quelque temps de vos louanges

et que je reviens ensuite à moi , il me semble qu'il y a

des (innées que je n'ai loué Jésus; applique-toi donc à

le louer sans cesse, mon pauvre cœur. Mais vous, éter

nelle Sagesse, apprenez-lui à toujours continuer, à ne

jamais interrompre.

La Sagesse. Celui qui évite toujours le péché et prati

que la vertu, me loue sans cesse. Mais puisque tu désires

connaître une louange plus parfaite, apprends que toute

âme pure et remplie par la méditation des choses du ciel,

une âme libre de tout défaut et affranchie de tout désir,

une âme élevée au-dessus de la terre et qui goûte une



— 191 —

telle paix dans ma Divinité, qu'elle ne pense qu'à me res

ter unie, cette âme me loue toujours, parce que ses sens

sont absorbés dans la lumière qui l'environne, et que sa

forme terrestre s'est revêtue de la nature spirituelle des

anges. Quoi qu'elle fasse intérieurement ou extérieure

ment, soit qu'elle médite, qu'elle prie, qu'elle travaille,

qu'elle mange, qu'elle dorme ou qu'elle Veille, sa moin

dre action est une louange pure et agréable à Dieu.

Le Disciple. Que vous m'apprenez doucement, Sei

gneur, à vous louer d'une manière parfaite. Mais dites-

moi quelle sera l'occasion, le sujet de mes louanges et de

mes bénédictions.

La Sagesse. Ne suis-je pas la source infinie de tout

bien , et n'est-ce pas de moi que découle tout le bon

heur des créatures?

Le Disciple. Seigneur, votre bonté surpasse mon intel

ligence. Que les cèdres du Liban, que les esprits angéli-

ques la célèbrent. Mais moi , qui ne suis que misère et

bassesse auprès d'eux, je ne puis louer cette source pre

mière de tout bien, et adorer, comme elle le mérite, votre

essence infinie. Dans le désir que j'ai de le faire, je rap

pellerai aux anges leur dignité et l'excellence de leur

nature; plus ils se sentiront élevés dans la gloire, plus ils

seront portés à célébrer, par des louanges magnifiques,

votre souveraine Majesté. Je serai pour eux comme

l'oiseau criard qui provoque les chants du rossignol.

Je me recueillerai en moi-même; j'y contemplerai les

bienfaits que vous avez versé dans mon âme, et je vous

bénirai, je vous rendrai de ferventes actions de grâces.

Oui, lorsque je me rappelle de combien de maux et de

dangers vous m'avez délivré, je comprends combien je

vous dois; et je m'étonne de ne pas m'épuiseren canti



— 192 —

ques de reconnaissance. Oh ! que vous avez été patient à

m'attendre; que vous avez été indulgent à me recevoir;

que vous avez été doux dans vos appels intérieurs ; que

vous avez été tendre pour m'attirer et m'attacher à vous

malgré mes résistances et mon ingratitude ! Comment ne

pas vous louer de toute l'ardeur de mon âme, pour tant

de bienfaits. Oui, Seigneur, je désire vous louer comme

les anges, lorsqu'ils sevirent confirmés dans la grâce,

après la chute des esprits rebelles; comme les âmes du

purgatoire , lorsqu'au moment de leur délivrance, elles

entrent dans le ciel et commencent à jouir de votre pré

sence. Je voudrais avoir, pour vous bénir, les cantiques

que vous chanteront les élus dans la Jérusalem céleste,

lorsque le dernier jugement les aura séparés des réprou

vés et qu'ils se verront enfin, assurés de leur éternité bien

heureuse. Mais, Seigneur, dites-moi comment je dois

rapporter à votre gloire les mouvements de la nature,

bons ou indifférents.

La Sagesse. L'homme ne peut, dans cette vie mortelle

discerner la nature, de la grâce, et il doit, dès qu'il ressent

dans son corps ou dans son âme quelque joie, quelque

plaisir, se recueillir aussitôt en lui-même et les rappor

ter à Dieu afin qu'il les purifie et qu'il les tourne à sa

gloire. Il les transformera; car il est le seigneur de la

nature et de la grâce, et par ce moyen, la nature s'élè

vera au-dessus d'elle-même et deviendra la grâce.

Le Disciple. Mais ce qui m'afflige, Seigneur, et me

distrait de votre louange, ce sont les suggestions du

démon, les tentations d'impiété, de blasphème, d'infi

délité, les pensées mauvaises et honteuses qu.il sème

dans mon âme ; apprenez-moi comment je dois les rap

porter à votre louange.



— 193 —

La Sagesse. Dans toutes les tentations de ton ennemi,

tourne-toi vers Dieu, et dis-lui : Seigneur, toutes les fois

que les esprits mauvais me tentent, je veux vous louer

comme ils vous auraient loué, s'ils avaient persévéré dans

le bien ; je suppléerai ainsi aux honneurs dont vous a

privé leur chute.

Le Disciple. Il est bien vrai, Seigneur, que tout profite

à ceux qui vous aiment, puisque les tentations des dé

mons même leur servent et les aident à vous bénir.

Quelles louanges vous rendrais-je donc pour toutes les

beautés et les magnificences qui remplissent le monde?

La Sagesse. Quand tu verras cette vie, cette activité

des populations, la force et la grâce des hommes et des

femmes, pense à Dieu et dis-lui du fond de ton cœur:

0 mon Jésus, puissent vous saluer et vous louer pour

moi, lamultitude innombrable des beaux anges qui vous

entourent et vous servent; puisse vous glorifier pour

moi, lcsdésirs et les ardeurs des saints et cette harmonie

sublime de toutes les créatures qui remplissent l'u

nivers.

Le Disciple. 0 Sagesse infinie, qué vous réjouissez,

que vous dilatez mon cœur, en m'apprenant ainsi à vous

louer. Quand viendra le jour dernier qui finira mon exil?

Quand vous adresserai-je avec les saints, les cantiques

parfails dont rien ne troublera le charme et la durée?

C'est-là le besoin qui me dévore ; car comment ne pas

aspirer à vous, ô mon Jésus, l'unique joie de mon cœur.

Y a-t-il un homme dans le monde, quand il aime, qui ne

fasse tous ses efforts pour atteindre et posséder l'objet

de son amour? Vous savez, ô mon très-doux Jésus, que

je m'abandonne à vous; mon âme n'aime que vous, ne

cherche que vous, ne veut que vous, et quand elle ne



— m —

tous trouve pas, il faut bien qu'elle pleure et qu'elle se

tourmente.

La Sagesse. Entre donc pour te consoler dans le par

terre de mes louanges. N'est-ce pas le prélude, l'avant-

goût du bonheur éternel que de me louer toujours dans

la joie et la paix de ton cœur. Rien n'est comparable à

mes louanges pour éclairer l'intelligence, adoucir les

croix, vaincre les esprits mauvais, chasser la tristesse et

l'ennui, rendre tranquilles et heureuses les âmes ; si tu

me loues par tes paroles, tes chants, tes inspirations, tes

méditations et tes œuvres, tu effaceras tes péchés ; tu

t'enrichiras de mes grâces; tu édifieras ton prochain; tu

consoleras les âmes du Purgatoire ; tu auras les Anges

pour compagnie ; tu seras mon bien-aimé ; ta mort sera

sainte et heureuse comme ta vie.

Le Disciple. Que mon cœur soit donc une flamme ar

dente qui se consume à vous louer, qui s'unisse à l'a

mour de tous les saints, de tous les séraphins du ciel et

à cette charité infinie que Dieu le Père ressent pour

vous qui êtes son Fils unique et bien-aimé.

XXIX

Comment Dieu est une essence très-simple.

Le Disciple. Enseignez maintenant à votre disciple,

éternelle Sagesse, comment il doit se résigner et se re

poser en Dieu. Dites-moi , je vous en prie, quel est le

moyen d'atteindre ce but si élevé 1

La Sagesse. Une âme ne peut retourner à son origine,

si elle ne comprend d'abord l'unité de Dieu, c'est-à-

dire que Dieu est le principe nécessaire et premier de



— 195 —

tout être ; qu'il est une essence incompréhensible et

sans nom. Car ce qui ne peut se comprendre ne peut

être nommé. Tout ce que notre intelligence créée affirme

de Dieu et lui attribue n'est rien ; la négation peut seule

le définir; parce que Dieu n'est aucune de ses créatures,

mais une essence infinie, impénétrable, supérieure à tout

ce qu'il a fait ; un esprit qui a la plénitude de l'être, qui

se comprend seul et qui est en lui et par lui-même le

principe et la fin de toutes choses. C'est dans cet océan

qHe commence et que finit l'homme juste et résigné ; il

s'oublie et se perd en Dieu par un abandon surnaturel

et parfait.

Le Disciple. Mais si Dieu est une essence simple; d'où

vient que nous lui donnons les noms de Sagesse, de

Bonté, de Justice et de Miséricorde ; comment cette mul

tiplicité se montre-t-elle avec cette unité d'essence?

La Sagesse. Cette multitude d'attributs dans l'être di

vin n'est autre que son unité même.

Le Disciple. Qu'est-ce que l'être divin?

La Sagesse. C'est la source d'où découlent les émana-

lions et les communications divines.

Le Disciple. Quelle est cette source, Seigneur?

La Sagesse. La nature même et l'essence de la Divi

nité : et dans cet abîme infini, la trinité des personnes

se résume dans son unité; car, en elle, il n'existe point de

multiplicité ni d'actions extérieures ; la nature divine

«tant simple et comme une obscurité agissant immua

blement sur elle-même.

Le Disciple. Mais quelle est l'origine première des

communications divines?

La Sagesse. La faculté, la vertu toute-puissante.

Le Disciple. Qu'est-ce que cette vertu, cette faculté?



— 196 —

La Sagesse. La nature divine dans laquelle le Père est

le principe de l'être, de la génération et de l'opération.

Le Disciple. Est-ce une même chose que Dieu et la Di

vinité?

La Sagesse. La même chose ; mais la Divinité n'en

gendre pas, n'opère pas , tandis que Dieu opère et en

gendre ; ce qui vient de la diversité des personnes que

l'intelligence distingue de l'essence divine; mais au fond

c'est une même chose, puisque dans là nature divine,

il n'y a que l'essence divine ; et les relations des person

nes n'ajoutent rien à cette essence, quoiqu'on les dis

tingue entr'elles. La nature divine n'est pas plus sim

ple en elle-même que le Père, le Fils ou le Saint-Esprit

qu'elle comprend ; l'imagination vous égare dans la con

templation de ces mystères parce que vous les examinez

d'après les choses créées.

Le Disciple. 0 abîme incompréhensible de simplicité !

Mais, dites-moi, éternelle Sagesse, qu'étaient les créa

tures en Dieu avant leur création ?

La Sagesse. Elles étaient comme dans leur exemplaire

éternel.

Le Disciple. Qu'est-ce que cet exemplaire éternel ?

La Sagesse. C'est l'essence éternelle de Dieu en tant

qu'elle se montre par communication et qu'elle se fait

connaître à la créature : dans l'idée éternelle, les créa

tures ne sont pas distinctes de Dieu; elles participent à

son essence, à sa vie, à sa puissance; elles sont Dieu

en Dieu ; elles se confondent avec Dieu et ne sont pas

moindres que lui; mais dès qu'elles sortent de Dieu par

la création, elles ont une forme, une substance, une

essence particulière et distincte de Dieu; et ainsi dans

leur écoulement de Dieu, elles ont Dieu pour principe, et,



— 197 —

comme créatures, elles le reconnaissent pour Créateur.

Le Disciple. L'essence de la créature est-elle plus no

ble et plus élevée en Dieu qu'en elle-même ?

La Sagesse. L'essence de la créature en Dieu n'est pas

créature. La création est plus utile à la créature que

l'essence qu'elle avait en Dieu, car la créature ne se

confond plus éternellement avec Dieu ; mais Dieu, par

la création, ordonne divinement toutes les créatures ;

elles regardent naturellement leur principe et comme

elles sortent de Dieu, elles retournent à Dieu.

Le Disciple. D'où naît donc, Seigneur, le péché, l'ini

quité, l'enfer, le purgatoire, les démons, si toute créa

ture vient de Dieu et retourne à Dieu.

La Sagesse. La créature intelligente et raisonnable

devait revenir à Dieu son principe ; mais elle resta en

elle-même par un acte insensé de son orgueilleuse vo

lonté : de là les démons, l'enfer et toute malice.

-

XXX

Comment l'homme doit retourner à Dieu.

Le Disciple. Comment doit faire celui qui est sorti de

Dieu pour retourner à Dieu , et pour reconquérir sa fé

licité perdue ?

La Sagesse. Son moyen, Jésus-Christ, vrai Dieu et vrai

homme, qui, par sa dignité incompréhensible et par l'ef

ficacité de sa passion et de sa mort, a fondé les mérites

des saints et est devenu le chef de l'Église. Celui qui veut

retourner à Dieu et devenir le fils du Père éternel , doit

se quitter lui-même et se convertir entièrement en Jésus-

Christ , afin d'arriver à l'union béatifique de la gloire.



— 198 —

Le Disciple. Et quelle est cette conversion parfaite en

Dieu par Jésus-Christ ?

La Sagesse. Écoute bien ce que je vais dire : l'homme

devait habiter dans son centre qui est Dieu ; il en est

sorti par un amour exclusif de lui-même et des créa

tures ; il a ainsi usurpé ce qui était au Créateur, Il s'est

ravi lui-même à Dieu dans son aveuglement , et il s'est

répandu criminellement dans les créatures; aussi, pour

se rendre à Dieu, il doit : 1° se pénétrer du néant dé

son essence qui , séparée de la vertu toute-puissante

de Dieu, n'est absolument rien ; 2° considérer sa nature

produite et conservée dans l'être de Dieu, mais malheu

reusement souillée par sa propre malice; et cela, afin

de la ramener à Dieu, après l'avoir domptée et purifiée;

3° se relever par une haine généreuse de soi-même; se

détacher de la multiplicité des amours créés; se renoncer

parfaitement et s'abandonner à Dieu et à son bon plaisir

en toute chose ; dans la joie comme dans la souffrance,

dans le travail comme dans le repos. Ce renoncement

doit être fait de manière à ne jamais se reprendre à Dieu,

à être si étroitement uni d'esprit à Jésus-Christ, qu'on

puisse voir et faire tout en lui et par lui, et qu'on puisse

dire, avec saint Paul : « Je vis, mais ce n'est plus moi, c'est

Jésus-Christ qui vit en moi. » Vivo ego, jam non ego, vivit

vero in me Christus. C'est là ce que veut dire le renonce

ment de soi-même en Dieu ; ainsidonc, laisse-toi, aban

donne-toi toi-même, non pour détruire et anéantir ta

nature, mais pour t'en ôter la propriété et te mépriser

souverainemeut par amour de Dieu ; c'est ainsi que tu

deviendras heureux.

Le Disciple. Comment cela, Seigneur?

La Sagesse. Parce due tu goûteras les délices du pa



— 199 —

radis et que tu jouiras , non pas en réalité , mais par

ressemblance, de la félicité suprême des saints qui

sont tellement à Dieu , qu'ils ne pensent jamais à eux-

mêmes.

Le Disciple. Quel est l'état des saints dans le ciel?

La Sagesse. C'est une ivresse divine et ineffable : de

même que l'homme ivre s'oublie et n'est plus maître de

lui-même; de même les saints s'abandonnent tellement

à Dieu, qu'ils perdent en lui toute propriété; qu'ils no

peuvent plus se reprendre ; qu'ils vivent avec Dieu, trans

formés pour toujours en Dieu, comme une goutte devin

qui, jetée dans l'Océan, perd son goût, sa couleur, et se

confond avec l'immensité qui la reçoit.

Le Disciple. Les saints perdent donc en Dieu leur na

ture et leur essence ?

La Sagesse. Non, mais en Dieu , ils ne ressentent au

cun désir humain ; ils perdent complétement l'usage de

leur volonté : ils sont abîmés dans la volonté divine, et

ne peuvent vouloir que ce que Dieu veut. Leur nature et

leur essence restent les mêmes ; mais elles revêtent une

autre forme, une autre gloire, une autre vertu ; car ils

sont unis à l'essence divine , et deviennent une même

chose avec elle , non par nature , mais par grâce, pne

lumière ineffable et une vertu toute-puissante leur font

vouloir ce que Dieu veut. Ces dons précieux sont accor

dés à tous les bienheureux, en récompense de leur re

noncement parfait et de leur abandon total en Dieu.

Le Disciple. 0 mon Jésus , ce renoncement est plus

admirable qu'imitable. Qui peut ici-bas ne jamais pen

ser à soi et rester indifférent à la prospérité comme ad

malheur? Il est trop difficile, dans cette vie mortelle,

d'aimer purement pour Dieu, sans réssentir la moindre



— 200 —

inclination propre , et sans jamais consulter sa volonté.

La Sagesse. Je ne t'appelle point au renoncement des

saints que vous ne pouvez pas même comprendre, parce

que les nécessités et les imperfections de la nature vous

en empêchent : mais apprends du moins que le renonce

ment de mes vrais serviteurs est une imitation des saints

du Paradis. J'ai, parmi mes élus,'des âmes pieuses qui vi

vent dans un oubli complet du monde et d'elles-mêmes,et

qui conservent leur vertu stable, immuable, et, pour ainsi

dire, éternelle comme Dieu. Elles sont déjà par la grâce

transformées en mon image et dans l'unité de leur prin

cipe ; et comme Dieu ne peut agir pour d'autre que pour

lui, elles ne pensent, elles n'aiment, elles ne veulent

d'autre chose que Dieu et son bon plaisir. Cet état d'union

et de renoncement est complet dans le Paradis, mais sur

terre, Use rencontre parmi mes plus fervents adorateurs

à des degrés différents , selon les trésors de ma grâce.

XXXI

En quoi consiste le véritable renoncement.

Le Disciple. Dites-moi, éternelle Sagesse, comment

souffrent et meurent vos serviteurs qui, sur la terre, se

renoncent parfaitement en Dieu. Je suis persuadé qu'ils

mènent une vie très-pure, qu'ils observent les conseils

de l'Evangile et qu'ils tendent toujours à ce qui est le

plus parfait.

La Sagesse. On ne peut se renoncer en Dieu que par

l'observation complète de la loi et par une très-grande

pureté de cœur. Car celui qui s'aime et qui aime les

créatures, n'a pas la pureté de mon amour et ne pourra



— 201 —

jamais renoncer à sa volonté. Mais mes serviteurs vi

vent toujours de la manière la plus parfaite , détachés

d'eux-mêmes au dedans et au dehors, et libres de toute

propriété de corps et d'esprit. Dans les épreuves , ils

sont tellement forts et constants, qu'ils méprisent la

souffrance et qu'ils ne la comptent pour rien. Ils sont

tellement bien disposés à la mort , que non-seulement

ils la reçoivent avec soumission des mains de Dieu,

mais qu'ils l'aiment, qu'ils la désirent plus que tous les

trésors du monde, et qu'ils ne voudraient pas un seul

moment d'existence en dehors de ma volonté.

Le Disciple. Pour marcher ainsi dans la voie parfaite

du renoncement, quelle est la chose principale ; la con

templation ou l'action?

La Sagesse. Ces deux choses ne doivent point se sé

parer : à quoi sert de rechercher ce qu'est la vertu, l'u

nion et le renoncement, si on ne combat pas la nature;

si on ne l'affranchit du péché, en domptant ses passions

et en mettant en pratique la vérité même. Plus on étu

die alors et plus on se perd , parce qu'on se complaît

dans sa science , parce qu'on ne veille pas sur soi et

qu'on arrive à une fausse liberlé qui charme et qui égare.

Le Disciple. Ceci est l'abus de la science, et il n'est pas

étonnant que beaucoup de savants se perdent. Mais on

ne peut abuser de l'austérité de la vie et des rigueurs

d'une sainte pénitence?

La Sagesse.Certainement,lorsque l'extérieur correspond

àPintérieur;mais il est des personnes qui sont très-mor-

tifiées à l'extérieur, et qui ne se renoncent pas en Dieu.

Le Disciple. La souffrance cependant est une imitation

de Jésus-Christ et de sa croix ?

La Sagesse. 11 serait plus vrai de dire, une apparence



— 2()2 —

de l'imitation de la Croix. Ces personnes ne veulent pas

se conformer à la vie de Jésus-Christ qui fut la douceur

et l'humilité même; elles blâment et jugent leur prochain

avec une facilité extrême ; elles méprisent et condamnent

tous ceux qui ne vivent pas comme elles; et si on veut

les connaître, on n'a qu'à les blesser dans leur volonté et

leur réputation ; on les trouve alors pleines d'orgueil et

dans une inquiétude continuelle. Il est bien évident

quelles n'ont pas le renoncement chrétien, et qu'elles

n'ont jamais appris à s'abandonner réellement à Dieu ;

qu'elles ne meurent point à elles-mêmes et à leurs

propres désirs ; sous les dehors d'une vie austère, elles

ont conservé toute la vivacité de leur passion ; elles nour

rissent et développent leur propre volonté.

XXXII

Comment l'âme devient une même chose avec Dieu.

Le Disciple. D'où vient donc le véritable renoncement

intérieur et extérieur des élus avec Dieu dans une unité

parfaite?

La Sagesse. De la génération et delà filiation de Dieu;

tous mes vrais serviteurs étant fils de Dieu, puisqu'il est

dit dans saint Jean : « Il a donné le pouvoir de devenir

fils de Dieu à tous ceux qui sont nés de Dieu, » Ledit

eis potestatem filios Dei fieri, qui ex Deo nati sunt, ils parti

cipent par la grâce, à la nature et à l'action de Dieu ; car

toujours le Père produit un semblable à soi dans la na

ture et dans l'action. Le juste qui se renonce en Dieu, par

cette union avec Dieu qui est éternel, triomphe du temps

et possède une vie bienheureuse qui le transforme en Dieu .

 



- 203 —

Le Disciple. Mais je ne comprends pas comment tant

de créatures distinctes ont en Dieu une seule existence.

Il y a toujours l'infini entre le juste et Dieu, entre la

créature et le Créateur ?

La Sagesse. Mon fils, si tu raisonnes d'après les sens

et si tu veux parvenir à la vérité par la science naturelle,

tu ne seras jamais capable de saisir ce que tu prie de

mandes ; car la Vérité divine se comprend mieux en ne

l'étudiant pas qu'en l'étudiant. Le temps et l'éternité en

Dieu sont une seule et même chose; et l'être temporel de

la créature dans la nature et l'essence de Dieu n'a plus de

diversité ; élève-toi au-dessus des sens et tu compren

dras ce que tu désires.

« Le disciple fut ravi hors de lui-même et vécut douze

semaines, privé de ses sens extérieurs et de leurs opéra

tions. Il ne savait plus, s'il était dans le monde ou hors

du monde, parce que, dans cette vision, il ne comprenait

et ne sentait qu'un Dieu unique et simple sans distin- /

guer la multitude et la variété des créatures. Quand finit

la vision, la divine Sagesse lui dit. »

La Sagesse. Qu'est-il arrivé, mon ami, où es-tu et

qu'as-tu compris? Ne t'ai-je pas dit la vérité?

Le Disciple. Oui, Seigneur, il est certain que je ne l'au

rais jamais si bien comprise, si je ne l'avais pas éprou

vée ; il me semble maintenant que je sais où tend et où

aboutit la vie d'une âme qui s'est parfaitement renoncée

en vous-même. Les sens 'saisissent beaucoup de choses

distinctes et l'esprit n'y voit en Dieu aucune différence.

La Sagesse. Cela est vrai, parce que l'âmc, par la voie

du renoncement parfait, peut arriver à se perdre en Dieu

avec un avantage infini; à s'ensevelir dans la divine es



— 204 —

sence où elle ne se distingue plus de Dieu, qu'elle ne

connaît plus par les images, la lumière et les formes

créées, mais par lui-même. Maintenant, tu crois com

prendre Dieu, lorsque lu le nommes, Esprit suprême,

Intelligence très-pure, Essence, Bonté, Vertu, Amour et

Bonheur ; mais tu es plus éloigné de comprendre Dieu,

que la terre n'est éloignée du ciel. 11 n'y a qu'en arrivant

au centre de la Divinité, qui est l'unité de toutes choses

qu'on pénètre et qu'on comprend Dieu sans le com

prendre ; parce qu'on le comprend d'une manière in-'j

> compréhensible et que l'âme ne se distingue plus de i

. Dieu : mais tu es incapable de ce changement mer

veilleux, où l'âme, dans l'abîme de la Divinité, se trans

forme dans l'unité de Dieu pour se perdre elle-même et se

confondre avec lui, non, quant à la nature, mais quant

à la vie et aux facultés. Pour celui qui entre dans l'Eter

nité, plus de Passé, plus de Futur; le Présent seulement;

pour celui qui se transforme dans l'unité de Dieu, plus

de distinction ; un seul être, une seule jouissance. Mais

cette grâce d'une union parfaite, immuable, éternelle,

est le partage, la félicité des bienheureux. Vous ne pou

vez vous désaltérer à ces sources de gloire pendant votre

pèlerinage ; vous en recevez à peine quelques gouttes

comme arrhes de ce qui vous est destiné.

Le Disciple. 0 douce Sagesse, dans cet état, quelle sera

l'action de l'homme avec Dieu ? Perdra-t-il ses puissances

et ses opérations?

La Sagesse. Non, mais quand l'homme s'abîme tout

entier dans son union avec Dieu, et devient une même

chose avec lui, il ne perd pas plus ses puissances qu'il

n'a perdu sa nature ; il n'agit plus comme un homme

parce qu'il voit et qu'il saisit tout dans l'Unité infinie.



— 205 —

Les philosophes considèrent les choses comme dépen

dantes de leur cause naturelle; mes serviteurs s'élèvent

plus haut et les considérent comme sorties de Dieu ;

ils ramènent l'homme en Dieu après sa mort, pourvu que

pendant sa vie, il se soit conformé à la volon té de Dieu ; et,

dans ce changement divin, dans cette unité suprême, ils

se considèrent eux-mêmes avec toutes les créatures

comme ils y étaient dans l'Éternité.

Le Disciple. L'homme peut-il alors se regarder comme

créature si, dans l'Éternité et en Dieu; il n'est autre que

Dieu : la même nature ne peut être à la fois créée et in

créée.

La Sagesse. Dans cette union, l'homme sait qu'il est

créature; que, quand il n'était pas, il était conforme à son

idée en Dieu et qu'il n'était autre que Dieu, ainsi que le

dit saint Jean « ce qui a été fait, était la vie en lui » quoi

factum est, in ipso vila erat. Je ne dis pas que l'homme

soit créature en Dieu, parce que Dieu n'est pas autre que

trinité et unité; mais je dis que l'homme qui est en Dieu

d'une manière supérieure et ineffable, devient une même

chose avec Dieu, en retenant cependant son être particu

lier et naturel. Il ne le perd pas, mais il en jouit divine

ment; et il vit d'une manière parfaite, puisqu'il ne perd

pas ce qu'il a et qu'il acquiert ce qu'il n'a pas, c'est-à-

dire une existence divine. Aussi l.âme en Dieu reste

créature, mais dans cet abîme de la Divinité où elle se

perd, elle ne pense pas, si elle est, ou si elle n'est pas

créature; elle prend sa vie en Dieu, son essence, sa féli

cité, tout ce qu'elle est; et la tenant ainsi fixée et immo

bile en lui, sans rien dire d'elle-même, elle se tait, et se

repose dans cet océan du bonheur infini, ne connaissant

d'autre essence que celle qui est Dieu. Quand l'âme sait

i2



— 206 —

voir et contempler Dieu, elle sort pour ainsi dire de Dieu,

et se retrouve elle-même dans l'ordre naturel. C'est cette

connaissance de Dieu qu'on appelle la connaissance du

soir parce que la créature se distingue de Dieu, tandis que

dans la connaissance dumatin, elle se connaît en Dieu sans

image, sans différence comme est Dieu en lui-même.

Le Disciple. S'il n'y a aucun rapport entre Dieu et l'âme,

comment y a-t-il union ?

La Sagesse. L'essence de l'âme s'unit à l'essence de

Dieu ; les puissances et les forces de l'âme à l'action

de Dieu, et alors l'âme comprend qu'elle est unie avec

Dieu dans son être infini dont elle jouit elle-même.

Le Disciple. L'homme dans cette vie peut-il arriver à

cette union t

La Sagesse. Oui ; non par les forces de son intelli

gence, mais par ce ravissement divin qui emporte l'âme

au delà du temps.

Le Disciple. Et dans ce ravissement peut-il pécher î

La Sagesse. S'il revient à lui, il peut pécher ; mais il

ne pêche pas dans cette union, comme il est dit dans

saint Jean: « Celui qui est né de Dieu, ne connaît pas le

péché parce que la semence de Dieu est en lui. | »

Le Disciple. Et quelle est son action dans une union

si élevée?

La Sagesse. Il n'y en a qu'une possible parce que le

fond de son union est unique ainsi que l'essence divine.

Le Disciple. Il perd alors l'intelligence et la volonté?

La Sagesse. Non, mais il ne les possède que sous

l'influence et l'action de Dieu.

1 Qui natus est ex Deo peccatum non facit, quoniam semen

Ipsius in eo manet. Ép. de saint Jean, m., 9.



— 207 —

Le Disciple. Comment expliquer que l'âme en Dieu

se perd toute entière ?

La Sagesse. Elle ne comprend et ne veut d'autre chose

que Dieu; et dans son union, elle ne voit rien de créé;

elle ne se replie pas sur elle-même; elle ne se réfléchit

pas dans sa propre intelligence et dans sa volonté; mais

elle est toute ensevelie dans l'abîme de la Divinité : là

elle se tait, elle dort, elle se repose avec une douceur

ineffable; et alors on peut dire en vérité, qu'elle se perd

elle-même, non quant à la nature, mais quant à la pro

priété de ses puissances; puisqu'elle ne peut compren

dre et vouloir tantôt une chose, tantôt une autre ; et

qu'elle ne peut désirer réellement que Dieu. Et c'est là

sa parfaite liberté ; car elle ne veut et ne peut vouloir

que Dieu, c'est-à-dire qu'elle ne veut jamais le mal et

qu'elle veut toujours le bien. C'est pourquoi, Saint-

Augustin dit: « Otezteloutel bien et voyez le bien en lui-

même, si vous le pouvez ; c'est le bien suprême auquel

nous tendons (1). »

XXXIII

De la vie du juste qui se renonce en Dieu.

Le Disciple. Dites-moi maintenant, je vous en conjure,

6 suprême Sagesse,comment le juste qui s'est renoncé en

Dieu, vit-il parmi les hommes; comment secomporte-t-il

dans les circonstances et les choses de chaque jour?

La Sagesse. Il est mort à lui-même, à ses défauts, et &

toutes les choses créées ; il est humble avec tous, et se

'Toile hoc bonum, toile illud et considera bonum in se, si potes,

et illud est summum bonum in qi;od tendimus.



— 208 —

met volontiers au-dessous de tous ses semblables. Et

dans l'abîme de la Divinité, il comprend tout ce qu'il con

vient de faire ; il reçoit toute chose comme elle est en

elle-même et comme Dieu le veut. Il est libre dans la

loi,parce qu'il observe ma volonté paramour,sans crainte

et sans peur.

Le Disciple. Celui qui, parle renoncement intérieur, vit

en Dieu et dans sa volonté, n'est-il pas affranchi aussi

des exercices spirituels extérieurs ?

i â La Sagesse. Quelques-uns seulement arrivent à ce /

point sans détruire leurs forces; car l'effort continuel l
i *

qu'on fuit pour se renoncer en Dieu et pour se mortifier

en toute chose, use bientôt les ressorts de la vie. Mais

évite un semblable épuisement et suis les exercices spi

rituels communs ; qu'il le suffise de savoir ce que tu

dois et ce que tu ne dois pas faire.

Le Disciple. Quelle est donc l'œuvre principale de

l'homme qui s'est renoncé en Dieu .

La Sagesse. Son renoncement et son action est de

vivre dans un abandon total de lui-même en Dieu. C'est

là un repos saint et parfait, parce qu'en agissant ainsi, on

se repose en Dieu; et en s'y reposant, on agit merveilleu

sement, puisque le renoncement en Dieu est un acte d'a

mour et de vertu parfaite.

Le Disciple. Quels sont ses rapports et ses conversations

avec son prochain- ?

La Sagesse. Il vit familièrement avec tous les hommes

sans en conserver l'image et le souvenir ; il aime sans '

attachement, sans amour ; et il compatit à leurs peines

sans anxiété, sans inquiétude.

Le Disciple. S'il vit si purement à l'intérieur et à l'ex

térieur, est-il forcé de se confesser?



— 209 —

* La Sagesse. La confession qui se fait par amour

est plus excellente que celle qui se fait pour des fautes.

Le Disciple. Comment fait-il oraison et offre-t-il à

Dieu ses prières?

La Sagesse. Son oraison est très-efficace; parce que,

Dieu étant esprit, elle vient de l'esprit. Il recherche avec

soin, si, dans son intérieur, il y a quelqu'obstacle d'i- 1

! mages, d'apparences et d'attachement, et s'il s'appartient

encore par quelque sentiment qui l'éloigné de Dieu ; et

en s'examinant ainsi, en s'expropriant, en dégageant ses f /

} | sens de toute image et de toute affection humaine, il

offre ses prières pures et s'oublie lui - même pour ne

penser qu'à la gloire de Dieu et au salut des âmes.

Toutes des puissances supérieures sont remplies d'une

lumière divine qui le rend certain que Dieu est sa vie,

son essence, tout son bien; que Dieu agit en lui et qu'il

n'est seulement que son instrument, son adorateur, son

coopérateur.

Le Disciple. Comment mange-t-il et dort-il ?

La Sagesse. Dans la partie extérieure, il mange, il

dort, il satisfait à toutes les nécessités de la vie comme

le font les autres hommes ; mais dans la partie inté- ^

\ \ rieure, il ne sait s'il mange, s'il dort, et il ne fait aucune « l

' attention aux besoins de son corps; sans cela, il jouirait

de la nourriture et il se reposerait dans la partie basse et

et animale de son être.

Le Disciple. Quelle est sa conversation avec les

hommes?

La Sagesse. Il n'a pas beaucoup de formes et d'usage;

il parle peu et simplement. Sa conversation est toujours

bienveillante; tout ce qu'il dit sort de lui sans effort, et

ses sens restent dans le calme et la paix.

12.



— 210 —

Le Disciple. Tous vos serviteurs sont-ils également

détachés d'eux-mêmes ; ne s'écartent-ils jamais de la

vérité et ne sont-ils pas entraînés quelquefois dans de

fausses opinions ?

La Sagesse. Il y a des degrés dans leur détachement

mais ils se ressemblent tous pour l'essentiel. Quand ils

se relâchent, ils ont des opinions comme les autres,

mais quand ils s'élèvent au-dessus d'eux-mêmes , en

Dieu, qui est la vérité suprême, ils vivent dans la plé

nitude de la science, sans jamais se tromper ; car ils ne

rappottent rien à eux-mêmes et ne s'attribuent pas ce

qui vient de Dieu.

Le Disciple. Mais d'où vient que les uns se trouvent

dans de grandes angoisses de conscience, les autres dans

une grande assurance?

La Sagesse. Parce que les uns et les autres ne se dé

tachent pas complétement d'eux-mêmes ; les uns spiri

tuellement, et alors ils éprouvent le tourment de leur

possession ; les autres, matériellement, et alors ils se

relâchent pour satisfaire leur corps ; mais celui qui ne

retourne point à lui et qui reste entièrement abandonné

en Dieu, celui-là jouit d'une vie tranquille et inalté

rable.

Ce que je t'ai dit, mon bien-aimé, doit suffire; on

n'arrive point à ces vérités cachées, en étudiant et en in

terrogeant ; on y parvient en se renonçant soi-même

humblement en Dieu.



TRAITE

DE L'UNION DE L'AME AVEC DIEU.

I.NSTRICTIONS ADRESSÉES A EKE RELIGIEUSE.

I

Comment on doit purifier l'intelligence et se renoncer en Dieu.

Il faut maintenant, ma chère sœur, qu'après les exer

cices de la vie active, vous vous appliquiez à des choses

intérieures plus directement utiles à votre salut ; et que

vous soyez sevrée des consolations, des formes, des

images sensibles et des actes qui sont le partage des

commençants. Suivez mon conseil, ma chère sœur; vous

avez acquis les forces et les ailes de l'aiglon qui va pren

dre son vol; quittez le nid des choses corporelles; élan

cez-vous au moyen de vos puissances supérieures jus

qu'à la hauteur de la contemplation où se trouve toute

notre perfection. Ne voyez-vous pas que la vie active est

un désert qui conduit à cette terre promise où le miel et

le lait coulent en abondance , à cette pureté, à cette

paix du cœur qui est l'avant-goùt de la vie bien

heureuse du ciel. Mais pour atteindre cette région

de la lumière et de la contemplation, il faut purifier son

 



— 212 —

entendement; il faut rapporter à la louange et à la gloire

de Dieu, au triomphe de l'Eglise catholique, à la paix, au

salut des hommes, tout ce que vous faites, tout ce que

vous voyez faire, tous vos désirs, toutes vos pensées ; il

faut vivre dans l'humilité et la douceur parfaite, afin que

vous ne puissiez jamais troubler et blesser quelqu'un

par vos paroles et vos actions. Telle est la règle d'une

religion bien entendue, d'une sainte prudence qui con

vient à la nature, à la raison, à l'esprit et au cœur. L'âme

qui la suit est digne de toute louange; elle est illuminée

à l'intérieur par les rayons calmes et divins de la Vé

rité, comme un beau ciel tout resplendissant d'étoiles.

On manque à la soumission qu'on doit à Dieu, lors

qu'on vit esclave de soi-même. On a beau vouloir s'éle

ver à la contemplation et prétendre approfondir les

mystères de Dieu ; l'amour-propre fait que la nature

est toujours rebelle et qu'on obéit à ses passions ; c'est

une fausse lumière que celle qui brille au dehors et qui

n'illumine pas le cœur; ceux qui la possèdent, méprisent

facilement les autres; ils ne ressemblent en rien à Jé

sus-Christ, et ils se croient cependant bien savants dans

les choses spirituelles.

Appliquez-vous, je vous en conjure, à l'étude de la vie

intérieure ; elle consiste dans un renoncement et un

anéantissement parfait de soi-même en Dieu et dans une

union Irès-intime de l'âme avec la divine Essence. Je

veux vous apprendre les trois degrés de renoncement

et d'anéantissement.

Le premier consiste à perdre son essence et sa na

ture de sorte qu'il ne reste rien de l'être ; il disparaît

comme une ombre fugitive; l'âme ne peut ainsi se perdre

et s'anéantir; elle n'est pas comme le corps qui se réduit



— 213 —

en cendres, parce qu'elle est créée à l'image de Dieu et

de son éternité; elle possède une nature raisonnable et

des facultés qui la rapprochent du Créateur.

Le second degré est un ravissement qui arrive dans

le temps et dans l'espace, et qu'éprouvent les âmes lors

qu'elles sont entraînées par la contemplation dans l'es

sence de Dieu. C'est la vision où saint Paul fut élevé au-

dessus de lui-même, au-dessus de toute forme, de toute

image ; mais cet état passe et dure peu. Saint Paul, re

venu à lui, se trouva le même homme dans la même es

sence.

Le troisième degré est un anéantissement moral de

pensée et d'affection, une sorte de renoncement infini

en Dieu, par lequel l'âme se remet et s'abandonne telle

ment en lui qu'elle n'a plus de connaissance ni de vo

lonté, mais que, partout et toujours, elle obéit à la puis

sance de Dieu qui la guide selon son bon plaisir, sans

qu'elle s'en aperçoive. Mais ce renoncement ne peut

être continuel dans celte vie, ni tellement complet et par

fait que l'homme ne se reprenne quelquefois et ne fai

blisse en revenant à lui-même. Il a beau se donner à

Dieu sincèrement avec la ferme résolution de ne jamais

reprendre ce qui n'est plus à lui, puisqu'il l'a abandonné,

livré, anéanti en Dieu et en son bon plaisir , la fragi

lité de la nature humaine fait que l'âme revient, de r !

\ temps en temps, à ces désirs, à la possession de sa vo- j

: lonté et qu'elle commet des fautes par ce retour à elle-

même. Mais dès qu'elle s'en aperçoit, elle gémit, elle

soupire, elle pleure, elle se lamente d'avoir ainsi cessé

son renoncement ; elle reconnaît sa misère, s'humilie

profondément devant Dieu, et se détache de nouveau en

prenant des résolutions plus fortes et en mourant à elle-



— 214 —

même pour se transformer en Dieu et ne plus l'offenser.

Autant de fois elle tombe, autant de fois elle s'en repent

et revient à Dieu, qui l'unit encore à lui avec amour

et lui rend son premier état. L'âme se trouve ainsi toute

changée et toute transformée en Dieu « qui lui est tout

dans tout. » Qui est Mi omnia in omnibus.

II

Préceptes relatifs à la vie unitive.

Ma bien chère sœur en Jésus-Christ, je veux, pour

vous faire avancer dans la vie unitive, vous proposer

quelques règles spirituelles qui pourront être d'une

grande utilité à votre esprit et à votre cœur. Elles ai

deront à vous retirer de plus en plus de l'animalité des

sens , et à marcher à grands pas vers votre félicité su

prême.

Que votre vie , votre manière d'être soit aussi inté

rieure que vous le pourrez; ne vous montrez pas; ne

sortez pas de vous-même par vos paroles , vos actes et

vos habitudes. Appliquez-vous au contraire à vous ren

fermer en vous-même , et à ne paraître que lorsque la

vérité le demande et non la vanité.

Dans tout ce qui vous arrive, ne vous préoccupez pas

trop de l'assistance qui vous serait nécessaire, et n'ayez

jamais à votre sujet, d'inquiétudes exagérées. Plus on

cherche avec empressement à se tirer d'embarras, moins

on est aidé par la Vérité et par la main de Dieu.

Quand vous serez avec les hommes, bannissez de vo

tre cœur et de votre esprit tout ce que vous avez vu et



— 215 —

entendu; recueillez-vous en vous-même, afin d'être tout

entière à Dieu qui est présent. Cela est facile à celui qui

n'aime réellement que Dieu.

Ayez soin que, dans toutes vos actions, ce soit la rai

son et non les sens, qui dirige et qui triomphe. Quand

les sens dominent l'esprit, le mal a ses entrées libres

en nous.

Prenez garde que le plaisir ne vous trompe et ne vous

fasse écouter les sens; mais puisez vos consolations en

Dieu et dans la Vérité.

Dieu ne veut pas nous priver de toute jouissance;

mais il désire être le seul qui nous console dans la pu

reté de ces ineffables embrassements.

La profonde soumission d'une humilité sainte, le mé

pris de vous-même et une connaissance véritable de vos

bassesses vous feront , non pas monter , mais voler au

comble de l'union parfaite avec Dieu.

Celui qui veut habiter au dedans de lui-même, doit fuir

la multitude et la diversité, en renonçant à tout ce qui est

étranger à Dieu, notre unique bien. Car, une seule chose

ttt nécessaire, disait Jésus-Christ à Madeleine.

Là où la nature s'appuie sur les sens et agit pour leur

satisfaction, il n'y a que fatigue, douleur, trouble et ob

scurité de la raison.

Il n'y a pas de plus grand bonheur que de vivre uni

étroitement à Dieu, et d'être guidé par lui seul en tou

tes choses.

La vie véritable d'une âme qui s'est renoncée en Dieu

est de mourir à elle-même.

Quand vous aimez quelqu'un et que vous vous atta

chez à des images sensibles, vous aimez les accidents

 



— 216 —

et non la substance; et c'est là une chose fâcheuse.

Il ne faut pas fuir les images saintes jusqu'à ce qu'el

les passent d'elles-mêmes. Souvent, ces images pieuses

et bonnes naissent naturellement au fond de l'âme , et

ce n'est pas leur présence, mais la vertu qu'on aime.

Dès que nous nous détachons de nous et de toutes

choses, nous sommes unis à Dieu.

Celui qui sort de lui-même par les sens d'une ma

nière désordonnée , trouvera des croix dans les choses

heureuses ou contraires.

Si vous désirez être utile à tout le monde , détachez-

vous des créatures et donnez-vous à Dieu.

Dans les affaires et les circonstances difficiles, recueil

lez-vous aussitôt en Dieu ; et tout vous deviendra clair

et facile.

Craignez de vous distraire de manière à oublier vos

saintes résolutions et l'exemple de Jésus-Christ.

La nature se recherche toujours elle-même ; il faut ,

par amour pour Dieu, la soumettre et la mortifier.

Si vous ne voulez pas trouver et conserver en Dieu

l'unité et la simplicité, il faudra supporter le fardeau de

la multiplicité.

Ayez soin de vous conserver libre et dépouillée,de toutes

images, de toutes apparences, de toutes pensées, de toutes

affections,ctde tout souvenirdeschoses terrestres, comme

s'il n'y avait dans le monde que vous seule; et alors vous

direz à Dieu : Mon Seigneur et mon maître, je ne puis

être pour vous ce que vous êtes pour moi.

Les hommes, pour la plupart, ont une nature lâche,

rebelle , immortifiée ; ils veulent toujours vivre au dehors,

et ne s'aperçoivent pas qu'ils courent les plus grands

dangers de pécher. Se recueillir en soi-même, donne



— 217 —

!.

plus do force dans le danger que toutes les choses exté

rieures. Prenez garde, car un désordre en fait naître un

autre.

Appliquez-vous à ne pas vous laisser entraîner par la

nature et faites que l'homme extérieur soit toujours en

rapport avec l'homme intérieur ; veillez par-dessus tout

sur votre intérieur, car c'est de lui que viendra l'union de

l'extérieur.

Le renoncement parfait en Dieu demande que la na

ture ait un frein avec lequel on puisse la modérer et

l'empêcher de sortir de ses bornes. Je sais que vous gé

missez de ce que, dans la vie active, vous n'êtes pas tou

jours assez résignée, assez patiente. Mais ne vous déses

pérez pas; vous gagnerez beaucoup à être ainsi mortifiée

et obligée de faire ce que vous ne voulez pas.

La racine de tous vices et l'obscurcissement de toute

vérité viennent de l'amour des choses passagères et fu

gitives. La mort des sens au contraire est la source de la / /

lumière et de la vérité. '

Lorsque les puissances de l'âme perdent leur activité

propre, et lorsque les éléments du corps se purifient,

nos facultés acquièrent toute leur noblesse parce qu'elles

reviennent à leur principe qui est Dieu.

L'essence et l'activité de toutes les forces de l'âme

n'ont qu'un même but, qui est de satisfaire à Dieu, et de

se conformer à l'éternelle Vérité ; aussi rien n'est plus

profitable que de s'abîmer dans l'union de la nature di

vine qui est pure et simple.

Beaucoup se sentent appelés et attirés par la grâce di

vine; mais ils n'obéissent pas à ses inspirations, parce

que leur intérieur et leur extérieur sont trop en dés

accord.

13



— 218 —

La nature est sujette aux décisions du libre arbitre :

plus l'homme se répand par les sens, plus il vit loin dé

Dieu ; plus il se retire en lui-même, plus il est proche de

Dieu, et plus il lui est agréable. Celui que là grâce de

Dieu illumine, dirige ses sens avec une grande prudence

et il accomplit d'une manière parfaite tout ce qu'il doit

faire par leur moyen.

Celui qui mortifie la nature et qui la tient soumise dans

les limites du Vrai, la dirige bientôt comme il veut et lui

fait exécuter avec droiture et sans faiblesse les choses

extérieures ; celui au contraire qui se répand dans les

choses temporelles, ne pourra jamais rien faire de bien.

La pureté, l'intelligence et la vertu perfectionnent et

enrichissent la nature.

Il arrive souvent qu'en lui ôtant le bonheur et les

consolations, les créatures forcent l'homme à s'attacher

à Dieu plus saintement, plus intimement.

Qu'est-ce qui excite et pousse les hommes à vouloir ce

qui est défendu et à suivre des habitudes coupables, si

ce n'est le désir du bien-être; et pourtant, le vrai bonheur

se trouve daus l'abandon de soi-même en Dieu, et non

pas dans la possession de ce qu'on aime et de ce qu'on

désire.

Il n'est pas étonnant que si souvent, une tristesse dé

réglée s'empare de l'âme; car nous ne veillons pas assez

sur nous-mêmes pour éviter de nous égarer.

La grande victoire des amis de Dieu est d'être accablé

d'injures.

Demeurez dans votre intérieur, et si beaucoup de

choses se présentent comme nécessaires, sachez qu'elles

sont plutôt des excitants de la nature que des besoins

indispensables.



— 219 —

Ce n'est pas une petite faute de commencer beaucoup

de choses et de n'en finir aucune; il faut toujours persévé

rer dans ce qu'on entreprend avec droiture et selon Dieu.

Tâchez dans votre conduite d'agir sans intérêt et avec

pureté d'intention; fuyez les motifs extrinsèques et trom

peurs. Un homme qui se renonce véritablement en Dieu

suivra avec soin ces quatre principes : 1° Dans sa con

duite, il sera grave, honnête, et prévenant ; tout le bien

qu'il fera, viendra de lui naturellement. 2° 11 sera calme

dans ses sens et ne recherchera pas les bruits , les

nouvelles, les propos des hommes ; car celui qui est

avide de savoir et de discuter ce qui se fait cl ce qui se

dit, sera toujours rempli d'illusions, d.images terrestres

et ne jouira jamais de ces sens intérieurs dont les vains

fantômes ne troublent jamais le suint repos. 3° Il ne se

passionnera pour aucune chose créée , parce qu'il sera

convaincu que tout en dehors de Dieu, n'est que vanité

et néant. 4° Il ne disputera ni ne parlera contre personne

mais il se montrera plein d'affection pour tout le monde,

surtout pour ceux par lesquels Dieu veut l'éprouver et

le détacher de lui-même.

Soyez ferme , constante et toujours intérieure, de ma

nière à agir en dehors sans sortir de vous-même. Exa

minez-vous avec soin, et voyez si l'amitié que vous avez

pour les personnes vertueuses, procède de quelqu'affec-

tion ou de quelque plaisir sensible; ou bien d'une

source simple et pure. Ne vous donnez beaucoup à per

sonne; celui qui se donne trop, plaît ordinairement peu.

Vous devez demeurer en vous-même et vous faire une

vie intérieure, si vous ne voulez pas vous égarer comme

le font ceux qui n'observent pas leur règle.

Heureux celui qui parle peu ; car les paroles pro



— 220 —

duisent des accidents , des nuages et des troubles inté

rieurs; renfermez-vous en vous-même et n'en sortez pas

sans raison; sans cela, vous ne rencontrerez que des en

nuis et des croix.

Beaucoup, par l'effet d'une grâce sensible, agissent bien

dans la prospérité et dans l'adversité ; mais il n'est jamais

permis dans la grâce, de se rechercher soi-même. Nos

actions ne sont parfaites que dans la soumission , l'hu

milité et le détachement de soi-même. Ce fut , quand

Jésus-Christ sur la Croix s'abandonna dans les mains de

son Père, que l'œuvre de notre rédemption devint par

faite ; il dit : Mon Père, je remets mon esprit en vos mains ;

puis il ajouta : Tout est consommé.

Dans un homme imparfait qui s'écoute , on ne trouve

pas Dieu et le diable sur la même ligne ; car Dieu est

loin et le diable est proche ; renoncez-vous vous-même

et abandonnez-vous entièrement à Dieu; vous verrez la

différence.

Que celui qui veut jouir d'une vie calme, aime l'adver

sité comme il aime le succès ; et qu'il reste également

uni à Dieu dans l'un ou l'autre état.

Celui qui sera pieux à l'extérieur le sera davantage

que s'il l'était seulement à l'intérieur. Quand on réunit

ces deux sortes de dévotion, on se détache de soi-

même, et l'on ne chercheFque Dieu avec son corps et

avec son âme.

Il y en a beaucoup qui recherchent les jouissances de

l'intelligence, et il y en a peu qui sont simples et pieux

d'esprit ; les premiers ont pour but principal de com

prendre et de savoir; les seconds de s'unir et de se perdre

en Dieu. Aussi ne s'embarrassent-ils pas des choses de

ce monde.



— 221 7-

Que celui qui veut tout gagner, s'anéantisse et se dé

tache de lui et de toute chose. Heureux celui qui persé

vère dans cette voie ; avec quelle facilité, il pourra s'éle

ver aux choses célestes.

Supportez avec patience et avec joie la chute d'Adam

et les peines, les misères qui en ont été la suite ; car

celui qui est véritablement résigné ne se laisse abattre

par aucune adversité. Celui qui se plaint des malheurs

de la vie donne au contraire une grande preuve d'im

perfection ; il montre qu'il est l'esclave d'une liberté

déréglée qui l'attache à lui-même et à tous ses désirs.

Celui qui s'affranchit de toute occupation utile et rai

sonnable, tombe dans un coupable repos.

Un homme bien résigné doit être dégagé des frivolités

et des images des créatures : il doit imprimer Jésus-

Christ dans son cœur et se transformer dans sa Divinité.

Celui qui est mort à lui-même et qui vit de la vie de

Jésus-Christ, prend tout en bien et veut que chaque

chose suive son ordre naturel ou divin.

Celui qui est recueilli en lui-même s'aperçoit facile

ment de ses défauts à la lumière de la Vérité. Il connaît

l'amour déréglé qu'il a pour les créatures et les liens qui

l'empêchent d'arriver à la perfection. Quand Dieu le re

prend intérieurement, il s'humilie avec docilité; il re

connaît qu'il n'est pas encore libre des créatures

et de lui-même, et qu'il ne s'est pas renoncé etanéanti en

Dieu.

Si vous me demandez quel but doit se proposer une

âme bien résignée, je vous répondrai : se renoncer et

mourir à elle-même; se résigner toujours et en toute

chose, lors même que tout le monde la fuit et l'aban

donne. A chaque instant sa volonté se confond avec



— 222 —

celle de Dieu et elle cherche moins ce dont elle a besoin

que ce dont elle peut se passer.

L'amour - propre et la volonté empêchent plus l'u

nion avec Dieu que ne le fait la seule pensée.

Quand l'homme veut se recueillir en lui-même, et

s'unir à la Vérité, il doit s'élever au-dessus de ses sens

afin de se transformer en Dieu ; examiner s'il n'y a pas

quelqu'obstacle à renverser entre Dieu et son âme ; et

s'il ne se recherche point encore en quelque chose ; il

jouira delà divine essence dans la lumière de son union et

il oubliera tout pour elle. Plus il s'éloignera de lui et des

créatures, plus il vivra uni à Dieu et plus il sera heureux.

Si vous désirez, ma chère sœur, vous renoncer vérita

blement en Dieu, abandonnez tout ce qui vous appar

tient; sortez de vous-même, afin de vous cacher et vous

abîmer en Dieu ; et de quelque manière que Dieu vous

traite, ou par lui-même ou par les créatures, dans l'ad

versité comme dans la prospérité ; soyez, toujours et en

tout fidèle et soumise à Dieu. Fermez vos sens à toutes '

les images et à toutes les formes des créatures ; vivez li

bre et dégagée de tout ce que choisit ordinairement la

raison sous l'influence de l'amour-propre, de la volonté,

de la sensualité et du plaisir. Ne vous inquiétez de rien

en dehors de Dieu.

Quand les autres se trompent devant vous et font

mal, ne vous compromettez pas avec eux et ne vous oc

cupez pas de leurs défauts.

Celui qui habite toujours en lui-même, acquiert une

grande force contre toute illusion.

Ne craignez pas , pour le repos de votre corps, de

changer d'occupation. Mais restez toujours libre de toute

préférence.



— 223 —

Plus vous vous renoncerez et moins vous serez afà-

chée aux créatures, moins elles vous troubleront.

Un de mes amis , qui ne s'était pas complètement

abandonné à Dieu, éprouvant une fois de grandes douT

leurs, entendit intérieurement une voix qui lui disait :

« Je veux que tu t'appliques avec soin à moi, que tu temé-

» prises et que tu saches que je te serai uni, lorsque tu ne

» feras aucune attention à la manière dont tu seras

» traité. »

Quand l'homme résigné se recueille en lui-même,

plus il se trouve sans secours et sans protection, plus, il

souffre; mais aussi, plus il s'exerce à mourir à lui-même

et plus il triomphe facilement de sa peine.

Si vous vous répandez dans les choses extérieures des

sens, vous troublerez la vie intérieure et la ferveur de

votre âme ; ne recherchez pas les affaires et les occupa-

lions qui distraient. Quand elles yous arrivent, fuyez-les .

le plus que vous pourrez et revenez promptement à, '' /

voire recueillement; car on se dissipe naturellement, et

il faut rentrer bien vite dans le secret de son cœur.

Celui qui renonce et meurt à lui-même, commence une

vie céleste et surnaturelle; mais il y en a qui se fé"

parent de Dieu et ne persévèrent pas dans son union.

1 1 Aimez le parfait renoncement ; embrassez-le, prati- \ '

! <juez-le sans vous permettre un seul désir. Les désirs

qu'on ne réprime pas empêchent l'union de l'âme et

sont un obstacle secret au complet abandon.

Une âme résignée est si libre qu'elle ne s'occupe ja

mais d'elle-même , parce qu'elle vit en Dieu , en qui tout

est saintement ordonné; elle s'oublie complètement

pour ne plus penser qu'à lui.

Une conversion où l'on se renonce, plaît plus à Dieu



— 224 —

qu'une persévérance dans le bien où on ne se détache

pas parfaitement de soi-même.

Retirez donc votre âme, des sens extérieurs et recueil

lez-vous en vous-même ; je vous le dis et je vous le ré

péterai sans cesse : recueillez-vous en vous-même et

dans l'unité divine, afin de jouir de Dieu.

Persévérez dans votre renoncement avec courage et

ne soyez satisfaite que lorsque vous serez parvenue, au

tant que le permettra la fragilité humaine, à cette union

éternelle des saints qui est toujours présente, actuelle et

divine.

III

Des joies qu'éprouve l'esprit à méditer ce qu'est Dieu.

Vous m'adressez, ma très-chère sœur, des questions

bien élevées, en demandant ce qu'est Dieu ; où il se

trouve; comment il est un et triple. Comme Dieu est un

être infini, qui surpasse tous sens, toute raison, toute in

telligence; je ne saurais vous expliquer ce que vous ne

comprenez pas; mais je vous répondrai d'une manière

très-imparfaite, très-indigne de la majesté de Dieu. Voici

ce que je vous dirai en peu de mots. De l'ordre qui règne

dans la nature, des causes secondes, du cours et de l'en

chaînement de toutes choses , les philosophes concluent

qu'il y a nécessairement un principe, un seigneur de tout

l'univers, que nous appelons Dieu : c'est une substance

immortelle, éternelle, simple, sans dépendance, sans

changement, sans corps; un esprit existant, dont l'es

sence est la vie et l'opération, une intelligence active qui

en elle-même et par elle-même conçoit et pénètre toutes

choses ; une essence divine qui trouve en elles sa joie et



— 225 —

ses délices; une béatitude surnaturelle et parfaite, qui

est sa propre félicité et qui fait celle de tous les bien

heureux qui la contemplent. Apprenez à connaître Dieu

par le spectacle admirable de l'univers; contemplez l'é

tendue des cieux, la beauté, le mouvement rapide des

étoiles et des planètes qui toutes, excepté la lune, sont

plus grandes que la terre ! voyez la splendeur et la fé

condité du soleil; combien de fleurs, d'herbes, de plantes,

il fait naître ; quelle variété surprenante parmi les ani

maux, les poissons, les oiseaux, les bêtes des forêts et

les hommes! et, quand vous aurez admiré cette gran

deur, cette beauté, cette variété de l'univers, dites-vous

à vous-même : Si ce Dieu tout-puissant est si aimable et

si bon dans les créatures, combien doit-il être aimable,

bon et parfait en lui-même ; puis, vous unissant à toutes

les créatures qui louent et bénissent l'immensité divine

qui se trouve en eux; admirant avec amour, cette provi

dence suprême qui conserve, nourrit et gouverne toutes

les créatures grandes ou petites, riches ou pauvres, la

joie sur la visage, et l'allégresse dans le cœur, louez-le,

adorez-le, embrassez-le au fond de voire âme et rendez-

lui des actions de grâces comme à l'unique maître de

toutes les créatures. C'est ainsi que vous trouverez le

Dieu que vous cherchez.

De cette contemplation naîtra , dans votre cœur, une

joie intime, supérieure, qui vous procurera un bonheur

ineffable. Pour vous encourager, je vous dirai un secret

de mon âme que je n'ai jamais révélé à personne. Ce

bonheur, j'en ai joui pendant dix années entières, et ces

années m'ont semblé une heure. Mon cœur était si

heureux que je ne pouvais trouver une parole. J'étais

absorbé en Dieu et dans l'éternelle Sagesse; j'avais avec

13.



— 226 —

mon Créateur des entretiens ravissants où mon esprit

seul parlait; je gémissais, je soupirais, je pleurais, je

riais; il me semblait que j'étais élevé dans l'espace, à

travers le Temps et l'Éternité, et que je nageais dans un

océan de vérités admirables et divines. Mon cœur sura

bondait d'une telle joie, qu'il se brisait dans ma poitrine,

et que j'y portais les mains pour le contenir, en disant :

0 mon cœur, quelles secousses tu éprouves aujourd'hui !

Et une fois, je vis spirituellement que le cœur de mon

Père céleste s'appliquait à mon cœur d'une manière

ineffable ; oui, j'ai entendu le cœur de Pieu, la divine

Sagesse, sans forme et sans image, qui me parlait au

fond de mon cœur, et je m'écriais, dans l'ivresse de ma

joie : 0 mon bien-aimé, mon unique amour', voici donc

que j'embrasse cœur à cœur votre Divinité même 1 0

mon Dieu, plus, aimable que tout ce qui est aimable! ce

lui qui aime reste toujours en aimant distinct de celui

qu'il aime; mais vous, douceur infinie du véritable

amour, vous vous répandez comme un parfum dans le

cœur de ceux qui vous aiment; vous pénétrez tout entier

dans l'essence de leur âme ; il n'y a plus rien de vous

en dehors d'eux; vous les embrassez divinement et vous

leur restez uni dans les liens d'un amour infini.

Je vous avertis, ma très-chère sœur, que cette joie du

cœur n'est pas l'état dernier et parfait d'une âme ; c'est

seulement un appel à une union plus haute, à un aban

don plus grand dans l'océan de la Divinité; il faut par

venir, du ravissement habituel, au ravissement essentiel.

Le ravissement essentiel est celui où l'homme , affermi

dans la vertu et la perfection, jouit toujours de son bien-

aimé , comme le soleil qui conserve toujours en lui-

même sa splendeur. Le ravissement habituel est celui



— 227 —

de l'homme dont la vertu imparfaite et variable a des

changements comme la lumière de la lune. Dans cette

joie de la grâce divine, il s'égare quelquefois parce qu'il

voudrait toujours la posséder; quand la consolation estpré-

sente,il se réjouit; quandillaperd, il se lamente; quand

il en sent la douceur , c'est malgré lui et , pour ainsi

dire , de force qu'il s'applique à d'autres choses , même,

lorsque la volonté de la charité ou le devoir le demande.

Je me rappelle que je refusai une fois de confesser une,

pauvre affligée qui s'était adressée à moi. A peine eus-:

je répondu au portier qui m'appelait : Dites à cette per

sonne de s'adresserà un autre, parce que je ne puis,

l'entendre, que le bonheur de la grâce divine dont je

jouissais par la contemplation , disparut tout à coup et;

que mon cœur s'endurcit comme un rocher. Je m'en éton

nai et j'en demandai la raison à Dieu, qui me répondit

intérieurement : De même que lu délaisses cette pauvre

affligée et que tu la renvoies sans consolation , je t'ai

abandonné sur-le-champ, et je t'ai enlevé la douceur de

ma grâce et la joie de ma consolation; je me mis

alors à pleurer et à me frapper la poitrine et je courus à

la porte, rappeler la personne qui s'en allait. Après l'a

voir confessée et consolée, je retournai méditer dans ma

cellule, et Dieu, qui est la bonté même, voulut bien me

rendre cette joie que j'avais perdue par défaut de com

plaisance et de renoncement. Il est vrai , ma sœur, que

cette joie s'achète par bien des croix; mais, quand il plaît

à Dieu, ces croix finissent ; la joie reste profonde et pres

que inaltérable.



IV

De t'immensité incompréhensible de Dieu.

Vous voulez comprendre maintenant, ma chère sœur,

où est Dieu. Sachez qu'il n'est dans aucun lieu déter

miné, qu'il est partout, et tout en toute chose. Aussi est-

il appelé le premier être par essence. Appliquez votre

esprit à cette divine essence, très-pure et très - simple,

libre de toute forme extrinsèque et de tout accident , sans

mélange de non-être et source première de tout être.

Puis, voyez telle ou telle substance, toutes ces natures

particulières qui peuvent être divisées ou du moins sé

parées de leurs accidents par l'intelligence; tous ces êtres

qui peuvent recevoir une forme extrinsèque accidentelle

et ne sont pas simples, mais composés. Vous compren

drez alors que la divine substance en elle-même est une

essence très-pure qui se trouve dans toutes les essences

particulières et qui les conserve par sa présence. Nous

sommes assez insensés pour ne pas penser à cette pré

sence intime de Dieu dans toutes ses créatures. Voyez la

misère et l'aveuglement de l'homme qui ne peut sentir

et comprendre la divine Essence sans laquelle cepen

dant il ne peut ni être, ni comprendre, ni agir. Lorsque

l'œil du corps regarde des cou leurs différentes, il ne voit

pas la lumière par le moyen de laquelle il voit toute chose,

ou s'il la voit, il ne la remarque, ne l'observe pas. De même

l'œil de notre esprit, quand il s'applique aux substances

particulières, ne voit pas, ne connaît, n'observe pas

la divine Essence qui est dans toute nature au-dessus de

toute nature; et qui lui donne l'être, l'action, l'intelli

gence de tout bien. Cela n'est pas étonnant parce que



— 229 —

les substances particulières et divisibles distraient et

aveuglent notre esprit qui ne peut pénétrer cette divine

obscurité où se trouve la lumière même. Courage donc,

ma très -chère sœur, que la vue intérieure de votre

âme s'attache à cette essence infinie de Dieu et en

contemple la simplicité et la pureté. Vous comprendrez

qu'elle ne dépend d'aucun principe ; qu'elle n'a rien qui

la précède ou qui la suive ; qu'elle n'admet ni accident

ni changement ; mais qu'elle est une substance

simple , actuelle , présente , parfaite, en laquelle on

ne peut trouver ni lacune, ni défaut, ni accident,

ni altération, étant absolument unique et parfaitement

simple. Cela est si vrai que les intelligences éclairées ne

peuvent voir en dehors d'elle que des conséquences et

des effets : car, étant l'essence simple, il faut qu'elle soit

première, indépendante, éternelle; étant première,

indépendante, éternelle, il est nécessaire de reconnaître

qu'elle est toujours présente, toujours parfaite et qu'on

ne peut rien lui ajouter et rien lui retrancher. Si vous

pouvez comprendre un peu ce que je vous dis, vous vous

sentirez quelquefois introduite dans la lumière incom

préhensible de cette vérité divine et cachée ; vous con

naîtrez cette source d'être pur et simple, qui est la cause

première et efficace de toutes les choses créées ; et qui,

par la vertu de sa présence, est le commencement et la

fin de ce qui est fait dans le temps. Il est tout, au dedans

et au dehors de tout. Car Dieu est comme un cercle, dont

Je centre est partout et la circonférence et la limite nulle

part '.

' Totum enim est intra omnia, totum extra omnia. Deus enim

est velut circulus quidam, cujus centrum ubique est et circumfe-

reolia et ambitus nusquam.

 



Du mystère de la très-sainte Trinité.

Appliquez-vous maintenant, ma chère sœur, au mys

tère de la très-sainte Trinité. Plus une essence est sim

ple en elle-même, plus elle est forte pt divine dans l'ef

ficacité de sa vertu et de son opération. Ainsi, dans le

souverain bien qui est Dieu , l'infinie et suprême bonté

l'engage à ne pas rester seul dans sa béatitude et à se

communiquer au dedans et au dehors de lui-même; et

parce qu'il est le bien suprême, présent, intime, sub

stantiel, indépendant, infini et parfait, il est nécessaire

qu'il se communique d'une manière supérieure et com

plète au dedans de lui-même. La créature ne peut se

communiquer par substance et par essence, mais seule

ment par partie, parce qu'elle est une substance parti

culière, divisible et finie : mais Dieu, qui surpasse infi

niment toute communication de la créature, se commu

nique en essence, tellement qu'à son infinie et intime

communication, répond sa substance même communi

quée avec distinction de personne. Contemplez donc la

bonté infinie du souverain Bien qui, dans son essence,

est le principe naturel de son intelligence et de son

amour; et vous connaîtrez la génération sublime des per

sonnes divines en Dieu; vous adorerez la sainte Trinité,

le rère, le Fils et le Saint-Esprit. Mais parce que cette

communication naît de la suprême bonté de Dieu, il

faut que, dans la sainte Trinité, elle soit étroite, consub-

slantielle, avec égalité et identité d'essence et que les

personnes divines, dans cette bienheureuse et, in,Um.e



— 231 —

communication, ayant la même substance indivisible et

inséparable par la vertu et la puissance : le Père dans la

Divinité est le principe du Fils et du Saint-Esprit; il se

communique au Verbe ineffable qui est le Fils du Père

éternel; et comme il se communique avec toute l'ardeur

de sa volonté au Fils, le Fils retourne au Père avec la

même charité. Dieu le Père aime le Fils, le Fils aime le Père

et cet amour réciproque est le Saint-Esprit; c'est ainsi que

s'expriment sur la Trinité, saint Augustin et saint Denis.

Mais notre maître angélique , saint Thomas , dit que

dans cette émanation du Verbe, du cœur du Père, il est

nécessaire que Dieu le père regarde avec son intelli

gence et comprenne son être et sa divine essence; sans

cela , le Verbe qu'il conçoit, ne serait pas Dieu , mais

créature ; ce qui n'est pas. Mais comme il se comprend

lui-même , le Verbe est Dieu de Dieu, et la contempla

tion de la divine essence par l'intelligence du Père , en

traîne une égalité positive de l'essence naturelle; autre

ment le Verbe ne serait pas le Fils du Père ; et ainsi, en

Dieu est l'unité d'essence et la trinité des personnes.

Dieu, le Père, se connaissantclairement par l'intelligence,

s'exprime lui-même , et son Verbe exprimé est le Fils du

Père ; et comme le Père, connaissant dans sa félicité, sa

parfaite essence, ressent un amour infini pour lui-même

et pour son Fils, le Fils aime du mème.amour, le Père, et

cet amour réciproque et infini est le Saint-Esprit dis

tinct en personne , mais un seul Dieu ayec le Père et le

Fils en essence. La première communication , parce

qu'elle vient de l'intelligence et donne la même nature,

s'appelle, génération; la seconde , venant de la volonté

et de l'amour, s'appelle, procession. Ainsi , le Saint-Es

prit procédant d'une effusion d'amour du Père et du



— 232 —

Verbe, abime infini et image parfaite, ne peut être ap

pelé, engendré, puisqu'il procède. Il est cet amour intel

lectuel et spirituel qui réside dans la volonté, comme

un attachement, un entraînement divin ; c'est le nœud,

le lien d'amour de celui qui aime et de celui qui est

aimé, et ainsi l'émanation de la volonté divine appar

tient à la troisième Personne qui est Charité, et qui s'ap

pelle Esprit-Saint; c'est en lui que sont transformés ceux

qui aiment Dieu et qui sont attirés vers sa lumière d'une

manière si profonde, qu'on ne le sait, qu'on ne le com

prend qu'en l'éprouvant.

Venez, ma très-chère sœur, à ce Dieu triple et un ; le

Premier, le très-Haut, le tout-Puissant; mais venez à lui

sans souillure , sans intérêt , avec un amour pur. Car,

pour les pécheurs, c'est un Dieu terrible; pour ceux qui

le servent par espoir de récompense, c'est un Dieu libé

ral, mais tout-puissant et majestueux; pour ceux qui

bannissent toute crainte servile et qui l'aiment d'un

amour pur, c'est un ami tendre et dévoué, un frère, un

époux. Il faut, pour vous unir à lui, préparer votre es

prit et votre corps ; il faut renoncer à la chair, à la sen

sualité, à l'animalité de votre nature; vous attacher for

tement à l'esprit, lui soumettre vos sens et agir toujours

dans le recueillement et la prière ; c'est là le moyen d'ar

river à l'Esprit supérieur qui est Dieu, et de vous unir à

lui. Alors vous sentirez que cet Esprit divin vous ins

pire, vous appelle, vous invite, vous attire; il vous éclai

rera de son incompréhensibilité. Lorsque vous verrez

que vous ne pouvez le saisir , vous vous dépouillerez

de vous-même; la connaissance de votre incapacité, de

votre faiblesse, vous fera renoncer et mourir à vous-

même ; et vous vous résignerez, vous vous abandonnerez



— 233 —

de tout votre cœur en Dieu et en sa vertu ; vous vous

mépriserez ; vous vous haïrez pour vous jeter avec une

amoureuse confiance en Dieu , et vous vous ensevelirez

en lui , vous vous oublierez et vous vous perdrez toute

entière, non pas quant à l'essence de votre esprit, mais

quant à la sensualité et à la propriété de votre corps et

de votre âme ; et lorsque vous serez ainsi élevée et abî

mée dans l'immensité de l'Essence [divine, vous serez

unie et transformée en un seul esprit avec Dieu, et vous

direz avec saint Paul : Je vis , mais ce n'est plus moi ,

c'est Jésus-Christ qui vit en moi. Vivo ego, jam non ego,

vivit veto in me, Christus.

VI

Du dernier degré d'union avec Dieu.

Ma bien chère sœur, l'âme qui, par imitation, se trouve

avec Jésus-Christ mourant sur la croix, peut aussi se ren

contrer avec lui dans les profondeurs de sa Divinité,

puisqu'il lui a été fait cette promesse : Oùje serai, sera aussi

mon serviteur '. Le premier rendez-vous est rude et aus

tère, il y a du sang et des croix; mais le second est

plein de joie et de bonheur. L'esprit y perd son activité

et disparaît dans l'océan de la divine Essence, et c'est là

justement son salut et sa félicité. Mais apprenez que la

divine Essence dans son unité est l'origine de l'émana

tion intime des Personnes qui , dans la Divinité , ne sont

pas séparées, mais forment son unité essentielle, sa na

ture, sa substance. Ainsi , la Trinité des Personnes est

dans l'unité de nature et l'unité de nature est dans la

Trinité. Et comme les Personnes divines comprennent et

1 Ubi ego sum illic et minister meus erit. ( S. Jean xil. 26. )



— 234 —

embrassent l'essence divine par 1'unjté et la substance

naturelle, pha.cune des personnes est Pieu. Mais comme,

la Trinité est une même essence dans l?unité de la na^

ture divine et que tout vient de l'unité, c'est là un mys

tère ineffable, incompréhensible dans sa profondeur et

sa simplicité infinie. Dans, cette Essence divine, où les

trois Personnes sont une même nature sans diversité,

se trouvent aussi toutes les créatures, selon lepr idéal

éternel, dans leur forme essentielle, mais non pas acci

dentelle ; elles sont Dieu en Dieu ; c'est la création dans

le Temps qui leur donne leur nature particulière c\ les

distingue de Dieu. L'esprit des hommes parfaits peut

s'élever à cet abime de la Divinité, à cet océan de l'in

telligible; il peut s'y plonger et nager dans les profon

deurs incompréhensibles de la divine Essence ; et là, dé

tachés de toutes pensées vulgaires , rester immobile

dans les secrets de la Divinité. L'homme alors se dé

pouille de l'obscurité de sa lumière naturelle, et se re

vêt d'une lumière supérieure. Dieu l'attire dans la sim

plicité de son unité où il se perd lui-même pour se trans

former en Dieu, non par nature, mais par grâce; et dans

cette mer infinie de lumière qui l'environne, il jouit d'un

silence qu| est la paix et la félicité parfaite. Il comprend

' le n'en éternel et existant qui est l'essence divine et in

compréhensible ; le rien qu'on appelle rien, parce qu'il

n'est rien des choses créées ; et que l'esprit humain ne

peut trouver aucune créature qui puisse le contenir: il

voit que ce Rien surpasse toute intelligence et qu'il est

incompréhensible pour tous. Lorsque l'esprit commence

à se fixer dans les ténèbres de la lumière, il perd toute

propriété de lui-même, toute action ; il ne se connaH

plus, parce qu'il est absorbé, enseveli en Dieu,. El



— 235 —

comme, à cette hauteur de la contemplation , il reçoit

dans sa pure substance, une lumière qui rayonne de l'u

nité dq la divine Essence et de la Trinité des Personnes,

son esprit se perd dans ces splendeurs; il meurt à lui-

même, et à l'emploi de ses forces et de ses facultés; il

est ravi et comme égaré dans une ignorance divine; il

est absorbé dans le silence ineffable de la lumière infi

nie et de l'unité suprême. C'est là le point le plus élevé

que puisse atteindre l'esprit de l'homme. Saint Denis l'A-

réopagite appelle cet état : « la hauteur inconnue etlumi-

reuse , les ténèbres profondes d'une splendeur éblouis

sante, le rayon de l'obscurité divine;» parce que l'âme

s'y unit à la divine Essence, et que dans cetocéan de lu

mière, elle la voit, la contemple et la possède; ce qu'elle

comprend dans son ravissement, c'est que l'infini sur

passe sa raison et qu'il reste inconnu à toutes les intel

ligences; mais cet inconnu elle en jouit à travers l'ob

scurité et les ténèbres d'une lumière qui lui découvre

l'immensité et l'incompréhensibilité do Dieu. Saint Denis

FAréopagite écrit à son Timothée , dans le premier

chapitre de la Théologie mystique : « Vous , mon bien

cher Timothée , appliquez - vous avec ardeur aux con

templations mystiques ; quittez pour elles vos pensées,

votre raison, les choses sensibles et intelligibles, tout ce

qui est et ce qui n'est pas; et faites vos efforts pour vous

perdre vous-même, vous unir à celui qui est au-dessus

de toute substance et de toute science. Lorsque vous se

rez affranchi de tout, vous vous envolerez vers ce rayon

substantiel du mystère, vers cette hauteur lumineuse et

inconnue , vers cette obscurité très-pure dont les ténè

bres éblouissent '. »

1 Tu vero, Timothee carissime, intentissima contuendis specta



VII

Comment l'âme s'élève graduellement et se transforme en Dieu.

Cette union sublime avec Dieu est une obligation pour

vous, ma clière sœur, à cause du principe dont vous

dépendez. Je vous ai dit que, dans l'impénétrable abîme

de la nature divine, le Père engendre le Verbe qui, quant

à l'essence, reste le même Dieu que le Père. Comme si

de l'être intime de l'homme, sortait une forme semblable

à lui qui retournerait sans cesse à son origine. Cette

. génération spirituelle du Verbe est le motif, la raison

parfaite de produire et de créer tous les esprits, toutes -

. les âmes, toutes les créatures. L'Esprit suprême qui est

Dieu, élève l'homme dans sa création en l'éclairant

d'une lumière divine et d'une intelligence faite à son

image, afin qu'il retourne à Dieu. Mais la plupart des

hommes méprisent cette lumière, avilissent la dignité de

leur âme, obscurcissent sa divine ressemblance et s'a

bandonnent aux plaisirs coupables du monde. Ils vivent

dans les jouissances de la chair et poursuivent avec ar

deur la satisfaction de leurs sens, jusqu'à ce que la mort,

à laquelle ils ne pensaient pas , les renverse, les ré

duise en poussière et les fasse disparaître.

culis mysticis exercitatione et sensus lingurr, et intellectuales ope-

rationes, et sensibilium, et intelligibilia omnia et quœ non sunt et

qu» sunt omnia; et, utilli jungaris, qui super omnem siibstani iam,

omnemque scientiam est, et ignoscerte te ipsum, pro viribus intende.

Enim \ero abs te ipso, alque ab omnibus libere et absolule et pure

exercendo , ad super substantialem caliginis radium, ad incogni-

tum et lucidissimum verticem , ad super liquidissimam caliginem

et ad eum qui, in densissimis tenebris, plusquam excellcntissime

splendet, sublatis omnibus et absolutus, ex omnibus cvolabis.



— 237 —

Les sages et les prudents, au contraire, suivent cette

étoile brillante et divine de leur âme et s'attachent à ce

qui est stable , à ce qui est leur origine ; ils [renon-

cent aux plaisirs des sens, à toutes les créatures

passagères et s'unissent avec ardeur à l'éternelle Vérité.

Voici en peu de mots, par quels degrés, l'âme doit re

tourner à l'union de Dieu qui l'a créée ; faites bien atten

tion à mes paroles : Il faut d'abord que l'âme se pu

rifie de tous les vices et se sépare généreusement de

tous les plaisirs du monde , pour s'attacher à Dieu par

des prières continuelles , par son isolement de toutes

les créatures et par de saints exercices qui assujettissent

sans cesse la chair à l'esprit. Elle doit s'offrir volontai

rement et avec courage aux douleurs et aux épreuves

sans nombre qui peuvent lui venir de Dieu ou des créa

tures.

Il faut ensuite imprimer dans son cœur, la Passion de

Jésus- Christ crucifié; graver dans son esprit, la douceur

de ses préceptes évangéliques, son humilité profonde et la

pureté de sa vie ; afin de l'aimer, de l'imiter ; car c'est

dans la compagnie de Jésus qu'on peut aller au delà et

arriver à la vie unitive. Pour entrer dans cette vie , il

faut laisser toute occupation extérieure , se renfermer

dans une paix silencieuse de l'esprit, se résigner telle

ment en Dieu qu'on soit complétement et pour toujours

mort à soi-même et à ses volontés ; aimer par-dessus

tout l'honneur de Jésus-Christ et de son Père , et porter

l'affection la plus grande à tous les hommes , amis et

ennemis. L'homme, qui était d'abord dans la vie active,

tout occupé par les sens extérieurs, cesse ces opérations

pour s'appliquer aux exercices intérieurs d'une simple

contemplation ; et alors l'esprit peu à peu arrive à un



— 238 —

abandon des facultés naturelles de son intelligence et

de sa volonté. 11 commence à éprouver intérieurement

une assurance surnaturelle et divine qui le conduit à

une perfection plus élevée ; son esprit étant affranchi

de toute affection propre et de toute activité naturelle

d'intelligence et de volonté Dans cet état parfait, l'âme,

délivrée du poids de ses imperfections , s'élève par la

grâce divine; à une lumière intérieure où elle goûte sans

cesse l'abondance des consolations célestes , et où elle

apprend à connaître avec sagesse et exécuter avec pru

dence tout ce que demande la raison et Dieu. Dans cet

état, l'esprit est ravi au delà des temps et de l'espace

dans une douce et amoureuse contemplation de Dieu ;

mais ce n'est pas le degré le plus élevé, parce qu'il se

distingue encore de Dieu et qu'il connaît les créatures

par leur nature particulière. Celui qui sait se détacher

davantage de lui-même et pénétrer plus intimement en

Dieu , éprouve un ravissement divin , non par sa propre

vertu mais par une grâce supérieure qui entraine son es

prit créé dans l'esprit incréé de Dieu etlui fait goûter cette

extase de saint Paul et des autres saints, dont parle saint

Bernard. Dans cet état, l'âme ne connaît plus de forme,

d'images, de multiplicité; elle se trouve dans l'oubli, dans

l'ignorance d'elle-même et de toutes les créatures; parce

qu'elle voit, ne connaît, ne ressent que Dieu; et là, sans

aucun effort, sans aucune application, attirée par Dieu

seul, et confondue avec lui par sa grâce, elle s'élève au-

dessus d'elle-même et se trouve absorbée et ensevelie

dans l'abîme de la Divinité où elle goûte toutes les dé

lices de la béatitude. Mais, hélas, ma chère sœur, toutes

mes paroles ne sont que des figures et des images aussi

disproportionnées avec cette union sublime, mystérieuse,



— 239 —

au-dessus de toute comparaison ; que le soleil est diffé

rent de l'obscurité de la nuit.

La religieuse qui reçut les instructions du bienheureux

Henri, parvint à la grâce du renoncement parfait et

de l'union avec Dieu et elle mourut pleine de vertu dans

cet état. Elle apparut peu de temps après au bienheu

reux avec un vêtement plus blanc que la neige, toute

resplendissante de lumière et toute rayonnante des

joies célestes ; elle lui fit comprendre combien elle avait

vécu heureuse et absorbée dans l'essence divine du Dieu

triple et un à qui appartiennent honneur et gloire. Ainsi

soit-il.





COLLOQUE SPIRITUEL

DES NEUF ROCHERS.

Le Seigneur commande à frère Henri d'écrire.

Le bienheureux Suso était au milieu de sa vie ,

lorsque Dieu lui inspira pendant l'Avent, de se recueillir

dans le silence de son âme, pour écouter les secrets de

la divine Sagesse. 11 obéit aux conseils de l'Esprit saint

et se retira à l'écart pour gémir et prier. Mais, pendant sa

prière , il lui vint à l'esprit des images étranges et nou

velles qui l'effrayèrent et il dit à Jésus-Christ :

Henri. Seigneur, que voulez-vous me dire avec ces

formes étranges et nouvelles ? Vous savez bien que j'ai

renoncé à toutes les visions et à toutes les images et que

je ne désire voir que vous. Ouvrez-moi donc les yeux de

l'esprit pour vous contempler seul ; fermez-les à toutes

les créatures et je serai content.

Mais plus il s'efforçait de chasser les images et plus

elles se multipliaient; et il entendait au dedans de lui-

même Jésus-Christ qui lui répondait:

J.-C. Pourquoi combattre contre ces images? il faut

pour le moment les supporter; elles ne te quitteront pas

aussi vite que tu le penses.

Henri. Mon très-aimable Jésus, ne prenez pas pour du
 

14



— 242 —

mépris, ma résistance à ces visions. Certainement je ne

veux que ce que vous vouiez; mais ces images m'affligent

parce que j'ignore ce qu'elles veulent dire.

J.-C. Elles représententdes choses élevées que tu com

prendras bientôt.

Henri. Mais, Seigneur, si ces visions continuent, j'ai

bien peur de perdre la santé et de ne pouvoir plus faire

pénitence. Je me sensdéjà faiblir; ces images m'épouvan

tent et bouleversent tout mon être. 0 Jésus, ce que je

vois, me fait comprendre que vous êtes courroucé contre

les chrétiens ; j'ai compassion d'eux et je voudrais pou

voir vous apaiser, mais je connais toute ma bassesse

et mon indignité.

J.-C. Il faut maintenant que tu écrives ce que tu vois

pour l'avertissement et le salut des chrétiens.

Henri. Et à quoi servira cette peine, Seigneur? Les

chrétiens manquent-ils de livres et de docteurs. Tout ce

qu'on leur dit aujourd'hui est le jouet du vent ; ils ne

l'écoutent pas et n'y font aucune attention.

J.-C. Ne parle pas ainsi ; mais souviens-toi que ma

charité est si grande que pour sauver une âme, je m'expo

serais encore volontiers à la mort. Ce que tu écriras ne

dût-il servir qu'au salut d'un seul, il faudrait écrire,

lors même que cela te causerait une mort cruelle.

Henri. 0 Jésus , si miséricordieux, épargnez-moi cette

peine.

J.-C. Et pourquoi?

Henri. Parce que je sais que vous avez des docteurs et

des sages qui pourraient vous servir mieux que moi.

Je ne suis rien, et je ne sais faire rien de semblable.

J.-C. Ne pense pas être le premier auquel dans l'É

glise, j'ai communiqué ma grâce de vérité et d'éloquence.



— 243 —

Je l'ai donnée à beaucoup d'autres qui n'avaient pas

plus d'habileté et de talent que toi. Reconnais ton

néant et commence à écrire.

Henri. Seigneur, ne me forcez pas à écrire, et je ferai

tout ce que vous voudrez. Pardonnez-moi, mais je

crains, en écrivant ces choses, de m'attirer beaucoup

d'ennemis.

J.-C, Ecris pour l'honneur de Dieu seul et ne t'at

tribue rien à toi-même. Si des ennemis s'élèvent contre

toi, supporte-le comme une épreuve, comme une croix;

et souffre cette persécution avec plus de patience

qu'un autre. Mon serviteur ne doit jamais vouloir être

délivré d'une croix , si je ne l'en délivre moi-même.

Henri. Seigneur, je ne refuse pas la croix , mais je me

sens d'une telle faiblesse d'esprit queje n'ai pas le cœur

d'écrire une seule parole.

J.-C. Si tu doutes de toi-même, tu ne dois pas

douter de moi; mets donc en moi ta confiance et obéis.

Henri. Les chrétiens peut-être vont prendre ce que

j'écrirai pour des fables et des mensonges.

J.-C. Ceci me regarde ; ne t'en inquiète pas. L'expé

rience montrera que tes écrits sont vrais : tout ce que

je t'enseignerai dans cet entretien, sera conforme aux

saintes Écritures et à l'Église. N'as-tu pas lu dans l'an

cien et le nouveau Testament, combien Dieu favorise ses

amis. Pourquoi ne le ferait-il pas encore maintenant se

lon son bon plaisir? Ecris donc et apprends que depuis

cent ans le christianisme n'a jamais eu si grand besoin

de secours et que jamais les chrétiens n'ont suivi une

voie plus périlleuse.

Henri. Je résiste encore et mon esprit s'effraie , parce

que je suis trop misérable et trop faible pour une œuvre



— 244 —

de si grande importance ; ne me forcez pas , Seigneur !

J.-C. Si je ne savais pas que ta résistance vient de

l'humilité, je t'en punirais comme d'une désobéissance

et tu l'expierais dans l'enfer : je te commande donc, au

nom de la sainte Trinité, de commencer à écrire sans

faire d'autres objections.

Henri. Me voici à votre disposition ; je ne suis qu'un

ver de terre, indigne d'être remarqué parmi vos créatures;

mais l'on ne saura jamais de qui sont ces écrits. Je vous

appelle dans nos entretiens , mon très-aimable, très-

aimé, très-doux Seigneur; dites-moi si je puis me servir

en écrivant, de pareilles expressions.

J.-C. Assurément ; l'amour familier des serviteurs de

Dieu, leur tendre intimité commence en cette vie et per

sévère dans l'autre, pendant toute l'éternité. S'il t'arrive

d'écrire des choses que tu ne comprends pas , recours

à moi et je t'éclairerai sur-le-champ.

II

Il voit en extase combien peu se sauvent.

Des entretiens semblables à celui qui précède du

rèrent pendant onze semaines ; le bienheureux ne pou

vait se mettre à écrire. Dieu, dans ses extases, lui

montrait les péchés du monde ; et il en était si affligé

qu'il tomba plusieurs fois malade, et qu'il ressentit tant

de peines intérieures et extérieures qu'il fut sur le point

d'en mourir. Mais enfin Dieu lui dit : Prends la plume et

écris, ouvre les yeux de ton âme et vois où tu te

trouves.

Et le bienheureux se vit sur une montagne très-grande

et très-élevée , au sommet de laquelle , se trouvait une



— 245 —

vaste mer dont l'eau profonde était pure comme du

cristal. Elle était pleine de poissons innombrables,

grands et petits et il semblait que toute cette eau venait

d'en haut.

La montagne avait des rochers très-élevés, et l'eau qui

arrivait à son sommet, tombait avec fracas à travers les

rochers, dans une vallée profonde; et avec l'eau, tom

baient les poissons qui s'unissaient par troupes et se heur

taient contre les rochers; il comprit que cette eau de la

montagne éiait le principe et l'origine des poissons qui

sont de cette nature, qu'arrivés à un certain moment, ils

s'unissent par bandes , combattent entr'eux et tombent

avec l'eau. Arrivés dans la vallée, ils suivent le cours

des fleuves et parviennent par eux à la mer. Mais plus ils

s'éloignent de l'eau de la montagne et de leur principe ,

plus ils diminuent, parce que, à chaque instant, sur leur

route, ils rencontrent les pièges et les filets des pécheurs.

La moitié seulement arrivent à la mer; de la mer, ensuite,

ils remontent avec beaucoup de peine les fleuves, pour

retourner à leur origine et à l'eau de la montagne ; mais

la difficulté de ce retour et les filets des pêcheurs en ar

rêtent tant, qu'un sur mille à peine , revient à son prin

cipe; et encore beaucoup de ceux qui arrivent aux rochers

et à l'eau originelle sont entraînés par la chute de l'eau

et périssent en tombant. Mais, comme la nature du pois

son est de toujours agir et de faire des efforts pour re

tourner à son principe, quelques-uns, à travers les

dangers de la vie et les fatigues de la route, arrivent

enfin à l'eau de la montagne ; et dès qu'ils sont entrés

dans les eaux de leur naissance, ils reçoivent pour ainsi

dire une seconde existence. Ils goûtent un bonheur

parfait et deviennent si féconds qu'ils remplissent la

S

14.



— 246 —

mer de la montagne d'une grande multitude d'autres

poissons. Mais dès qu'ils sont unis à leur principe , ils

changent de nom et de couleur.

Henri. Très-doux Jésus, dites-moi ce que veulent dire

ces images de montagnes, de rochers, d'eau et de pois

sons.

J.-C. Elles te font connaître en quel péril vit, aujour

d'hui l'Église ; comment les chrétienstombent misérable

ment dans tous les vices ; et combien peu retournent à

leur principe et se sauvent.

Henri. Seigneur, je suis saisi d'épouvante : prenez ma

vie ; frappez-moi des peines les plus grandes et de la

mort la plus cruelle ; mais faites miséricorde à votre

Église.

J.-C. A quoi servira ta vie ou ta mort, si la mienne

même est inutile.

Henri. Mais votre mort, Seigneur, est divine et toute-

puissante ; j'espère que beaucoup se sauveront.

J.-C. Les chrétiens le croient comme toi; mais je te dis

que dans ce siècle, bien peu se sauveront.

Henri. Seigneur, pardonnez à l'ignorance des chré

tiens ; s'ils connaissaient ce qu'est le péché , ils ne le

commettraient pas.

J.-C. C'est làune mauvaise excuse. Toul chrétien, capa

ble de raison, connaît les préceptes de la religion et doit les

observer; et cependant, tous ont perdu la crainte de Dieu

et vivent en opposition avec sa loi et avec l'Église; et

ce ne sont pas seulement les aveugles et les insensés,

mais encore ceux qui sont pleins de bonne volonté et qui

vivent dans l'apparence de la Vertu-



III

Dieu découvre les péchés des chrétiens.

Henri. Ce que vous dites, Seigneur, du petit nombre de

ceux qui se sauvent est une chose dure et terrible. Retirez-

moi de cette vie, parce que je ne puis supporter la perte

de tantd'âmes; dès que j'y pense, j'éprouve les défaillan

ces de la mort.

J.-C. Il faut que tu vives et que tu supportes cette

croix ; mais ouvre les yeux de ton âme, et vois où tu te

trouyes.

« Le bienheureux fut ravi en extase et il vil une vallée

proronde au pied d'une montagne très-haute pleine de

rochers plus élevés les uns que les autres, et il vit des

formes d'une délicatesse extrême et d'une incroyable

beauté: elles descendaient d'en haut dans la vallée; mais

dès qu'elles touchaient la terre elles devenaient noires

comme le charbon ; et il comprit que c'étaient les âmes

Il humaines, qui, sorties de leur principe et des mains'

Il de Dieu toutes belles et toutes pures, contractaient la

laideur et la tache du péché originel dès qu'elles s'al

liaient au corps.

Henri. Seigneur, pourquoi me montrer toutes ces

âmes souillées; ne sont-elles pas purifiées par le baptême?

J.-C. Oui; mais les hommes tombent bien vite dans

la fange du péehé.

Henri. Et que veut dire cette montagne si élevée et

ces rochers si escarpés ?

J--Ç. C'est pour que tu comprennes que le Paradis

 



— 248 —

n'est pas pour les paresseux, les tièdes, les lâches, et

que, pour y arriver, il faut suer, se fatiguer, combattre

et surmonter un grand nombre d'obstacles. Ne vois-tu

pas comme, à notre époque, on méprise et on viole les

lois et les préceptes de l'Église, et comme le peuple

chrétien est plongé dans l'iniquité.

« Ici, Notre Seigneur lui dévoila les péchés les plus con

sidérables des chrétiens. Ses yeux alors se répandirent

en deux fontaines de larmes amères , sur le sort de tant

de malheureux , et les douleurs qu'il ressentit lui.déchi-

rèrent tellement le cœur qu'il fut sur le point de mou

rir; mais la vertu divine le secourut et lui rendit ses

forces; et notre bienheureux, prosterné à terre en forme

de croix , cria vers le Seigneur : »

Henri. 0 mon Dieu ! si puissant et si aimable, si doux

et si terrible, écoutez ma prière ; voici mon cœur, mon

âme, mon corps; je vous les offre afin de pouvoir méri

ter, par les tourments et la mort la plus cruelle, le salut

et la réforme de l'Eglise.

J.-C. A quoi peuvent servir tes douleurs et ta mort,

puisque j'ai moi -même, pour l'Eglise, répandu tout mon

sang et souffert la mort la plus cruelle et la plus igno

minieuse. Et, à cette époque, presque tous les hommes

n'en retirent aucun fruit : qui se rappelle maintenant

ma mort et ma Passion, si ce n'est pour les mépriser et

les blaspliémer?

Henri. 0 très-doux Jésus ! que ma douleur est grande !

et pourtant je ne veux pas désespérer. Je vous offre en

core votre mort cruelle et je vous conjure de pardonner

à votre Eglise.

J.-C. Comment veux-tu que je supporte tant de pé

chés? Je ne puis plus différer; il faut que ma justice se



— 249 —

manifeste. Tu vois combien les chrétiens vivent sans

crainte de Dieu, et combien ils sont dissolus.

Henri. Maisj'espère, Seigneur, que beaucoup encore

vous conservent une crainte vraie, sainte et filiale.

J.-C. Celui qui craint Dieu , n'agit pas contre Dieu.

Les nations ne foulent-elles pas aux pieds les lois de la

religion? Qui est-ce qui vit comme aux premiers temps

de l'Eglise? Examine le clergé, le peuple, et trouve-

moi des hommes qui m'honorent et qui vivent sainte

ment.

IV

Combien les chefs de l'Eglise sont loin d'imiter leur vie

d'autrefois.

Comment vivaient autrefois les prélats, les pasteurs,

les curés, les prêtres et le clergé? Quelle différence avec

ceux de notre époque ! Combien de Pontifes furent alors

inscrits au catalogue des Saints, parce qu'ils s'appli

quaient avec ardeur à pourvoir l'Église de tous les biens

spirituels et temporels, sans se rechercher eux-mêmes,

sans consulter leur intéiêt particulier; n'ayant dans

toutes leurs actions, d'autre but que la gloire de Dieu! Les

voyait-on, avides de fortune et d'honneur, chercher à

enrichir et à élever leurs parents et leurs amis ? leur vo

lonté n'était-elle pas pure au contraire et tout entière

au service de Dieu pour lequel ils auraient mieux aimé

souffrir une mort cruelle et honteuse que de l'offenser

de la sorte. Où est maintenant leur sainteté , leur vertu,

leur science ? tout cela n'a-t-il pas disparu ? Quel est ce

lui qui ne cherche pas pour lui les distinctions, l'éléva

tion, la gloire: qui ne rend pas les siens riches et puis



— 250 —

gants ; qui ne consulte pas plus ses intérêts que l'avan

tage de l'Eglise ! Aussi ne sont-ils pas saints comme

dans les premiers temps du Christianisme. Lorsqu'il fal

lait élire un Pontife , tous tremblaient d'être nommés,

parce qu'ils étaient véritablement humbles et qu'ils se

regardaient indignes de cette charge ; leur zèle pour

l'Eglise leur faisait adresser à Dieu de ferventes prières,

pour obtenir que l'élection fût conforme à sa gloire et à

sa sainte volonté. Les Pasteurs de l'Eglise ne sont-ils pas

obligés d'accomplir, jour et nuit, leur ministère ; de don

ner aux fidèles des conseils, des règles de conduite, afin

de les rendre forts et constants dans la foi catholique ; et,

lorsqu'ils ne le peuvent pas par eux-mêmes, ne doivent-

ils pas choisir des docteurs et des hommes d'une sainteté

et d'une pureté exemplaires, pour diriger plus sûrement

les petits et le peuple dans la vertu ?

Hélas ! ceux qui devraient être le modèle de la perfec

tion chrétienne, poursuivent les richesses, les honneurs,

la puissance temporelle ; et sont plus attentifs à

leur bien-être qu'au soin des âmes pour lesquelles

j'ai versé tant de sang. Lorsqu'un Évèché est vacant, la

terre et le ciel savent, par combien d'injustices et d'intri

gues, on cherche à l'obtenir; et, comme cet abus est; de

venu un usage, Dieu permet que les choses arrivent

selon leur désir. Autrefois, les Évêques nommés avaient

besoin d'être forcés par l'obéissance , à accepter leur

charge; aussi la remplissaient-ils bien et étaient-ils

chers à Dieu, et pleins de sainteté et de mérites.



V

Dans quelle tiédeur vivent les ordres mendiants.

Considère maintenant les monastères et les ordres

mendiants ; où sont les confesseurs et les prédicateurs

de l'Évangile? Vois combien ils sont loin d'être saints. Je

sais que parmi eux, il y en a qui sont bons et même

d'une vertu éprouvée, mais ceux-là sont rares; les autres

abandonnent l'esprit, l'amour de Dieu, le silence, la re

traite, les saintes méditations, l'observance rigoureuse

de leurs vœux, l'humilité, le mépris du monde, la paix,

la charité fraternelle et tout le but de leur vocation.

N'est-ce pas déplorable de voir comme les religieux ont

perdu leur esprit au milieu des vanités , des emplois ,

des affaires et des amitiés du monde : les religieux d'au

trefois n'auraient jamais reçu parmi eux des frères si

relâchés ; on ne leur aurait jamais donné le pouvoir

de confesser et de prêcher. Mais le monde aime le men

songe et applaudit à des confesseurs faciles qui flattent,

et ne savent pas, ne veulent pas étudier et découvrir les

vices pour les arracher : ils sont habiles et empressés

à excuser leurs pénitents et à leur accorder toutes sortes

d'adoucissements, parce que, disent-ils, la nature n'est

plus ce qu'elle était autrefois, et que les constitutions sont

changées. Cela est faux, car Dieu n'a pas établi la nature

pour servir au vice, et jamais il n'a commandé l'impos

sible : il veut seulement qu'on évite le péché , et il a

dit au paralytique : Allez , et à l'avenir ne péchez plus.

Vade et jam amplius noli peccare. La croix que je donne

à porter à ma suite est proportionnée aux forces de cha



— 252 —

cun ; elle ne détruit pas la nature et n'accable pas le

corps : mais quel confesseur ne cherche pas son bien-

être et ses intérêts avant tout. Aussi, confesseurs et pé

nitents tombent dans la même fosse : l'office de confes

seur est agréable à Dieu , mais non les abus. Ceux qui

sont vertueux, savants, ne doivent point fuir la fatigue

des confessions ; il faut qu'ils éclairent avec charité les

pécheurs , qu'ils parlent et ne cachent jamais la vérité.

VI

Des prédicateurs et des docteurs de l'Eglise. .

Où sont les saints docteurs et les. prédicateurs de la

vérité ? Qui lance maintenant de la chaire les foudres

de l'Esprit - Saint? qui a le zèle de dévoiler et de com

battre courageusement les péchés horribles qui se com

mettent dans l'Église de Dieu ? Quel est le prédicateur

qui s'exposerait au danger, aux tourments , à la mort

pour la gloire de Dieu, pour convertir et sauver les peu

ples ? Ne savent-ils pas que quand mon heure fut venue,

j'allai au - devant de la mort et que je prêchai libre

ment la vérité. Comment veulent-ils être les prédica

teurs de l'Évangile , sans être les imitateurs de ma vie

et de mes exemples? Les peuples écouteraient bien mieux

les docteurs et les prédicateurs de la Vérité, si, après l'a

voir enseignée, ils travaillaient à leur salut avec crainte

et tremblement, au lieu de vivre follement dans la joie

et le repos.



VII

Combien les prêtres sont éloignés de la sainteté de leur

ministère.

Considère maintenant les prêtros séculiers et vois le

laste dans lequel ils vivent sans amour du sacerdoce et

sans crainte dcDieu. C'est en plaisirs, enfestins, en vête

ments somptueux qu'ils dépensent leurs revenus, et les

biens de l'Église; ces biens que j'ai acquis au prix de mon

sang etqui appartiennent aux pauvres; ils abusent même

des fondations que les fidèles ont faites pour le soula

gement de leurs âmes dans le Purgatoire. Combien peu

ils respectent leur dignité; combien ils ont perdu l'esprit

et la ferveur des prêtres d'autrefois. Ils vivent dans l'ou

bli de leur âme, sans penser seulement à Dieu, comme

si Dieu n'avait jamais été et ne devait pas leur demander

compte un jour, de leur vie, de leur ministère, de leurs

obligations. Ils ne songent qu'à augmenter leur casuel,

à avoir de l'avancement, à se faire un nom par la science,

la fortune, la faveur du monde ; ils sacrifient leur con

science aux grands, pour leur être agréables, et ils aiment

mieux plaire aux hommes qu'à Dieu. Pour les punir de

l'abus qu'ils font des dons du ciel, Dieu dans sa colère, leur

ùte le peu de grâce qu'ils ont, et la donne à ceux qui en

possèdent déjà beaucoup et qui la conservent avec zèle; à

ses véritables amis, à ces saints prêtres qui sont rem

plis de l'esprit d'en haut. Ceux-là sont en bien petit

nombre ; ce sont cependant leur mérite et leurs prières

qui soutiennent l'Eglise. S'ils mouraient tous, ce serait

une bien grande perte pour la Religion.

Henri. Si je pouvais, ô mon Jésus, pour tous les prê

 

10



- ïoi —

très qui s'égarent, répandre par mes yeux, tout le sang

de mon cœur, comme je vous l'offrirais avec joie pour

leur salut.

VIII

Ou faite et de l'orgueil des femmes et des nobles.

Je veux te montrer maintenant le faste, la magnificence

et l'orgueil des empereurs, des rois, des ducs, des prin-

ces'et des puissants du monde; toutes les vanités inexcu

sables des cours. Autrefois lesempereurs, les rois et les

princes recevaient leur pouvoir des mains de Dieu avec

une humilité profonde. Ils se regardaient comme les

serviteurs, les ministres du Christ, et lui offraient leur

corps, leur âme, leur puissance et leurs trésors. Leur

soin le plus cher était de conserver dans l'Eglise, lajpaix

et la concorde. Quand il le fallait, ils combattaient au

péril de leur vie, pour défendre et propager la Vérité. Les

ducs, les princes, les comtes, les barons, les marquis,

les chevaliers et tous leurs nobles vassaux les imitaient

et s'exposaient aux fatigues de la guerre, pour l'honneur

de lafoi, aussi l'Eglise entière jouissait-elle d'une paix pro-

fondejles reines, lesprincessesetlesgrandesdamesétaient

graves, modestes et remplies de la crainte de Dieu. Mais

maintenant le chemin de la vertu est inconnu a tous

ceux qui sont puissants ; les raisons d'Etat, l'orgueil, la

volupté, l'ambition règlent tout ; les riches et les grands

s'abandonnent à tous les vices et vivent comme des

bêtes, sans raison et sans Dieu ; tous travaillent à op

primer les pauvres, à dévorer leur substance, en insul

tant Dieu, qui est leurpi're et leur défenseur.



Du grand péril que courent les bourgeois et les marchands avares.

Vois maintenant, comment vivent à cette époque les

bourgeois et les marchands aveuglés par le désir immo

déré du gain et abrutis par une telle avarice, qu'à peine

ils peuvent, au moment même de leur mort, se détacher

de leur avoir. Cette avidité vient de leur ambition, de

leur orgueil. Chacun veut surpasser les autres; ne vau

drait-il pas mieux se contenter d'un profit modeste et

suffisant à leurs besoins, se reposer et se retirer du com

merce pour vaincre la tyrannie de l'avarice et passer les

années qui leur restent, dans une vie honnête, vertueuse,

paisible et conforme à la loi divine? Mais le désir de

l'argent est insatiable, et le cœur qui le ressent a bien de

la peine à en triompher ; et pourtant, plus on s'agite

pour gagner, plus on est inquiet et troublé, et par

conséquent privé de la grâce. Dieu ne veut pas, ne

peut pas habiter dans un cœur troublé, tourmenté et

souillé par le désir de l'or et de l'argent; car il est écrit :

c'est dans la paix d'une conscience tranquille qu'il choi

sit sa demeure *. Que la mort des marchands avides est

pleinede périls! les hommes le savent bien, mais ils ne

veulent point y penser. L'amour do la propriété les

aveugle et l'orgueil les étouffe. Ils veulent, par la ri

chesse, égaler et surpasser ceux qui sont plus élevés et

plus riches qu'eux. Aussi deviennent-ils durs pour Dieu

et pour les pauvres, tandis qu'ils sont généreux et pro

digues par ostentation avec les autres. 11 faut pour sou

' In pace, Id est tranqulllo pectorc, factus est locus ejus.



— ÏM —

tenir lo luxe île leur maison qu'ils se tourmentent jour

et nuit et qu'ils s'épuisent à trouver des moyens de ga

gner de nouvelles richesses.

Henri. Mais, Seigneur, si les richesses sont si nuisi

bles aux riches et si dangereuses pour leur salut, pour

quoi leur en donnez-vous ?

J.-C. La bonté de Dieu esl immense et ne laisse rien

sans récompense. Quand il voit un cœur épris des biens

temporels, il satisfait ses désirs, en lui donnant la for

tune pour prix de quelques bonnes œuvres naturel

les qu'il a faites dans sa vie. Hélas! que celui qui met

son bonheur dans les biens temporels est à plaindre,

puisqu'il s'expose à un malheur infini.

X

Des ouvriers pauvres et des paysans.

Le monde a corrompu les ouvriers, les pauvres

paysans même, eux qui vivaient dans leur humble

condition, avec tant de simplicité, tant de tranquillité

d'esprit; ils réjouissaient le cœur de Dieu qui les aimait

comme la prunelle de ses yeux. Et maintenant, ils

sont orgueilleux et ne veulent point obéir à leurs supé

rieurs. Ils fraudent et ils trompent dans leurs travaux et

dans leurs engagements; ils se nuisent entre eux; ils mé

ditent le mal et regrettent de ne pouvoir le faire : quant

aux habitants des campagnes, ils sont dans l'ignorance

la plus profonde de l'Evangile et vivent sans craindre

Dieu, comme les bêtes de leurs troupeaux.



XI

Des femmes orgueilleuses et impudiques et de leur damnation.

Vois à quel point sont tombées les femmes, et com

bien parmi elles, on compte pour peu, la gloire et la

crainte de Dieu. Le monde est plein de ces femmes qui

ont perdu toute honte et qui sont plus débauchées et plus

effrontées que les hommes. Je ne parle pas des femmes

honnêtes, pieuses et saintes, mais de celles qui se livrent

au monde, qui dissipent en paroles frivoles, en actions

coupables et en vanités, leur temps, leur cœur, leurs

sens; qui aiment les créatures, et songent plus à plairo

aux hommes qu'à Dieu. Ce sont des cavernes de voleurs

et des gouffres d'enfer. Dieu dissimule leurs péchés et

les supporte avec patience, mais il les a en horreur : elles

veulent passer pour des femmes honnêtes, tandis qu'el

les sont pires que des prostituées. Celles-ci, du moins,

tremblent et craignent pour leur salut; tandis que celles-

là vivent en toute assurance, dans leurs impudicités

oubliant qu'il y a un Dieu, et qu'elles ont une âme.

Avec leur toilette recherchée, leur démarche, leurs

gestes, leurs paroles, leurs regards toujours impudi

ques et déshonnêtes, elles excitent plus les hommes au

péché que ne le font les femmes publiques ; l'enfer y

gagne davantage. Elles commettent tous les jours une

foule de péchés mortels, sans s'en apercevoir ; elles s'es

timent au contraire et s'admirent. Et cependant, combien

de jeunes gens, d'hommes du monde, en les voyant si

belles, si parées, ressentent de mauvais désirs; et, quoi

qu'ils ne puissent pas toujours les satisfaire, ils n'en



— 258 —

sont pas moins coupables ; et ces femmes sont leurs

complices, parce que ce sont leurs manières libres, leurs

parures et leurs regards qui les portent à pécher.

Ceux qui les voient dans les rues, dans les réunions,

dans les églises, ressentent tellement les ardeurs de la

concupiscence, que, pour les apaiser, ils ont recours à

des plaisirs faciles ; et ce sont ces malheureuses qui en

sont cause, quoiqu'elles n'y pensent pas et qu'elles re

fusent d'y croire. Mais à la mort, les démons leur pré

senteront leur orgueil, leur complaisance, leurs frivolités

coupables, et les péchés auxquels elles n'ont jamais

pensé ; ils les feront tomber par là dans le désespoir et

dans la mort éternelle. A quoi leur servent leurs Pâques

et le Viatique, si, pendant la vie, elles ne s'approchent

de la Table sainte que pour éclipser tout le monde par leur

parure. A l'heure de la mort, elles oublient leurs péchés

qu'elles ne connaissent même pas, et elles me reçoivent

dans un cœur souillé et infect. Mieux vaudrait recevoir

en péché mortel, des légions de démons qu'un Dieu vi

vant et terrible. Ah ! malheur aux confesseurs qui n'a

vertissent pas et n'éclairent pas ces infortunées.

XII

Des gêna mariés et combien le inonde mérite d'être puni.

Dans quelles erreurs, vivent les gens mariés! Ils ont

changé la sainteté du mariage en une véritable débau

che; ils s'unissent comme les bêles, sans raison, sans

règle, sans but. Est-ce pour satisfaire les convoitises de

leur nature corrompue que Dieu a institué le mariage?

N'est-ce pas pour qu'ils s'y conduisent saintement, chas

tement et selon les lois qu'il a établies? Si les hommes



— ij'J —

agissaient ainsi, le mariage serait utile à leurs âmes et à

leurs corps ; car Dieu n'est pas l'ennemi de la nature, il

la conserve au contraire et la rend plus parfaite ; mais

parce que les gens mariés abusent du mariage, ils y per

dent la santé, et deviennent faibles et maladifs.

Je t'ai montré, Henri, tous les péchés du monde, afin

que tu pleures, que tu gémisses; et que, rempli des

saintes ardeurs d'une charité compatissante , tu pries

Dieu, de toute ton âmc, pour l'Église et pour tant d'àmes

égarées qui s'exposent au malheur éternel. Si Dieu vou

lait perdre le monde pour ses péchés, comme il l'a fait

au temps de Noé, il faudrait qu'il le frappât tous les ans.

Peut-être bientôt tu verras le fouet de la colère divine, et

les signes manifestes de son mépris. Il n'y a pas long

temps déjà que Dieu, dans sa miséricorde, a averti le

monde par des fléaux, des meurtres et des maladies pes

tilentielles; cela n'a servi de rien; l'Église ne s'en sou

vient pas plus, que si des siècles s'élaient écoulés de

puis. La justice du Tout-Puissant permettra que les

chrétiens se combattent, se détruisent entr'eux, parce

que le monde est devenu si corrompu que les péchés

ne sont plus regardés comme des péchés. Le châtiment

approche ; la mort les surprendra à l'improviste et les

frappera , corps et âme. Le corps sera enseveli dans la

tombe et l'âme dans le désespoir. Ceux qui, en mourant,

se repentiront, souffriront dans le Purgatoire , et Dieu,

qu'ils ont outragé de tant de manières, ne voudra pas

se souvenir d'eux jusqu'au dernier jour ; il les éloignera

de la pensée de leurs parents et de leurs amis, afin qu'ils

n'obtiennent le soulagement d'aucune prière. Sois con

vaincu que le jugement des âmes, au moment de la mort,

est plus terrible que ne le pensent les hommes; les dé



— 200 —

mons sont bien puissants à cet instant suprême, en s'ap-

puyant sur les péchés des moribonds. Qu'est-ce qui

causa la perte des Juifs, si ce n'est leur avarice et leurs

péchés secrets ; mais si Dieu voulait perdre aussi et exter

miner les chrétiens, à cause de leur ingratitude, de

l'oubli des bienfaits et de la Passion de leur Sauveur, il

faudrait qu'il épuisât contre eux les terreurs de sa ven

geance, la foudre. les flammes, la guerre et la mort. Ne

vois-tu pas combien le monde est perdu et enseveli dans

la luxure, l'orgueil, l'avarice, l'ambition, l'envie, la co

lère, la paresse, la haine et l'hypocrisie. Tous ces péchés

inondent les royaumes, les provinces, les villes, les châ

teaux, les campagnes, les monastères, les couvents;

tous en sont infectés, les séculiers, les ecclésiastiques,

les prêtres, les laïques, les riches, les pauvres, l'Église

presque toute entière; oui, les chrétiens doivent crain

dre que la Justice divine ne triomphe enfin de la Misé

ricorde; et que Dieu le Père ne force ses serviteurs fidè

les à cesser leurs prières qui protègent le monde, afin

qu'il venge tant d'outrages contre son Fils bien-aimé.

Henri. Je sens mon cœur se briser; tous mes os sont

ébranlés, et il me semble que je vais expirer de douleur.

Oh ! très-miséricordieux Jésus-Christ, ayez pitié de votre

Église.

XIII

DES NEUF ROCHERS.

Quels sont les habitants du premier et du plus bas rocher

de la montagne.

Lorsque cette revue terrible des péchés du monde fut

terminée, Dieu présenta au Bienheureux une vision



— 261 —

plus supportable et plus douce. 11 lui sembla être où il

était d'abord ; au pied d'une montagne qui s'élevait jus

qu'au ciel, et qui était garnie de neuf rochers, différents

de forme et de grandeur ; et il se trouva tout à coup sur

le premier rocher, qui était le plus bas, mais assez haut

pour qu'on pût apercevoir de sa cime, le monde tout en

tier, et il vit le monde couvert d'un immense filet ; il de

manda au Seigneur, pourquoi ce filet, qui s'étendait sur

tout l'univers, n'arrivait pas cependant aux rochers de

la montagne; et le Seigneur lui répondit intérieurement :

J.-C. J'ai voulu te montrer sous ces figures et ces ap

parences, combien le monde est esclave et combien le

démon l'enchaîne dans le mal; si tu avais vu les péchés

sans image, dans leur réalité, cette vue aurait été si

horrible que lu n'aurais pu la supporter; le filet ne

couvre pas cette montagne, parce qu'elle est habitée par

des hommes qui craignent Dieu et qui sont exempts de

péché mortel. Mais si tu compares les chrétiens qui sont

dans les filets du mal, avec ceux qui habitent la mon

tagne, tu verras que, pour cent qui sont en péché mortel,

il n'y en a pas un, sur la montagne, qui vive exempt

d'erreur et dans la grâce de Dieu.

Henri. D'où vient, Seigneur, que sur le rocher le

moins élevé, il y a beaucoup plus d'habitants que sur les

rochers plus élevés.

J.-C, Ces habitants sont les tièdes et les lâches qui ne

travaillent pas à leur perfection ; il leur suffit de vivre

avec la volonté de ne point commettre de péchés mor

tels ; ils se contentent de cela jusqu'à leur mort et ne

pensent pas, pendant toute leur vie, qu'on puisse faire

davantage.

Henri. Mais, Seigneur, je les vois bien près des filets

13.



202

d u monde, et leur vie doit être pleine de dangers; seront-

ils sauvés ou damnés?

J.-C. S'ils meurent sans péché mortel, ils seront

sauvés ; mais ils sont plus exposés qu'ils ne le'croient,

parce qu'ils s'imaginent pouvoir également obéir à

Dieu et à la nature ; il est bien difficile et pour ainsi

dire impossible de persévérer ainsi dans la grâce. S'ils

persévèrent cependant, ils seront sauvés. Mais un pur

gatoire horrible les attend, pour leur faire expier dans de

longues et de cruelles souffrances, la satisfaction qu'ils

ont accordé à toutes leurs fantaisies, grandes et petites;

et lorsqu'ils seront purifiés, ils iront au ciel, recevoir

leur récompense et leur couronne qui sera petite et

pauvre, en comparaison des couronnes destinées aux

hommes d'un grand courage; car ils ont vécu sans

fatigue et combattu sans énergie, sans un amour gé

néreux de Dieu.

Henri. J'en vois beaucoup, Seigneur, qui abandonnent

le rocher et qui tombent dans le filet; d'autres, au con

traire s'en échappent, aussi pales que s'ils avaient habilé

déjà le tombeau. D'où vient cette différence ?

J.-C. Ce rocher ne peut garder ceux qui conseillent au

péché mortel; la tiédeur les fait succomber sans cessa

etreprendre leurs entraves et leurs vices : les autres sont

des hommes qui se repentent, qui abandonnent le mal

et brisent les liens du démon. Ils sont pâles et défaits

parce qu'ils se repentent, et ne sont pas encore con

fessés; mais l'aveu de lpurs fautes leur rend le visage

tranquille et coloré des autres habitants de ce rocher.

Henri. Que font, Seigneur, tous ces jeunes gens qui sau

tent du rocher en riant et en folâtrant, et qui se pré

cipitent dans le lilct.



— 263 —

J.-C. Rappelle-toi les poissons et l'eau de la montagne :

lorsque l'eau tombait des rochers dans la vallée, tous les

poissons tombaient avec l'eau et se dispersaient dans

les fleuves et dans la mer. Ces jeunes gens sont tous

leschrétiens qui, arrivés à l'âge de raison , au lieu de se

donner à Dieu, se précipitent de gaieté de cœur, comme

ces poissons, dans les piéges du démon, qui devient leur

maître et les entraine dans les plaisirs trompeurs du

monde : plus ils avancent en âge, plus ils perdent leur

liberté, plus leur retour à leur principectà Dieu estdifficile

et laborieux, parce qu'ils ne connaissent d'autres biens,

dans cette vie, que les choses sensibles et présentes.

Henri. Pourquoi ine conduisez - vous , Seigneur, aux

extrémités du monde , et quel est le monstre que j'y vois

enchaîné? Il est si horrible et si redoutable qu'il pourrait

il me semble, détruire le monde tout entier.

J.-C. Ce monstre infernal est Lucifer, et si lu le voyais

dans sa réalité, tu ne pourrais en supporter la vue, lors

même que tu aurais mille fois plus de forces que tu n'en

as. Avec sa chaîne, il entraînerait tous les hommes, si

dans mou Eglise, il ne se trouvait pas des personnes

vertueuses et saintes pour l'en empêcher. II n'a le pou

voir de vaincre les habitants du premier rocher qu'au

tant qu'ils y consentent et qu'ils s'éloignent volontaire

ment de Dieu et de sa grâce. Il est vrai que le démon a

grande chance de les entraîner, parce qu'ils vivent ab

sorbés dans les pensées et les affaires du siècle ; qu'ils

aiment les honneurs, les plaisirs de la nature, du corps,

dus sens ; et qu'ils sont par conséquent bien près des

filets et des chaînes du démon, quoiqu'ils aient toujours

l'intention d'observer les préceptes de l'Évangile et de ne

commettre aucun péché mortel. Mais ils ne veulent pas



— 264 -*
 

dompter la nature, l'assujétir à l'esprit ; ils ne renoncent

pas à leur propre jugement, à leur volonté et ne s'appli

quent jamais à avancer dans la vie spirituelle.

Henri. Seigneur, ces personnes doivent bien peu con

naître la paix qui ne se trouve véritablement qu'en vous.

/. - C. La paix et la joie, sont les fruits de l'Esprit-saint .

et personne n'en jouit, avant de s'être abandonné de tout

son cœur à Dieu. Pour fuir les peines et les dégoûts in

térieurs qu'on éprouve chaque jour, et pour arrivera ta

source de la joie et de la paix véritable , il faut , avant

tout, combattre la nature et la vaincre.

Du second rocher et de ses habitants.

Le Bienheureux fut bientôt après élevé au second ro

cher, qui était plus beau et plus agréable que le premier;

et ceux qui l'habitaient, avaient un visage si rcsplendis-

dissant, qu'il pouvait à peine les contempler ; leur vie

était plus pure et plus spirituelle que celle des habitants

du premier rocher; mais aussi, ils étaient bien moins

nombreux. Quelques uns venaient du premier rocher

au second ; d'autres au contraire descendaient du second

au premier. Le Bienheureux interrogea ainsi le Sei

gneur :

Henri. Que signifient, ces passages d'un rocher à un

autre, et quel est ce nouveau séjour ?

J.-C. Ce nouveau rocher est un lieu plus saint que

l'inférieur, et ses habitants mènent une vie plus austère

et s'appliquent à des exercices plus élevés que les pre

miers. Parmi ceux qui habitent au-dessous, il y en a

qui, voyant combien leur position est périlleuse, obéis

sent à la grâce qui les touche, quittent leur vie reMtcltce

 



— 265 —

el viennent sur le second rocher, pour vivre plus séparés

du monde et avec plus de sécurité ; il y en a d'autres au

contraire qui, tentés par le démon, s'imaginent ne pou

voir agir toujours avec la même force, et supporter les

mêmes épreuves ; ils veulent se retirer sur le premier

rocher, et le démon les fait retourner au point d'où ils

étaient partis.

Henri. Et ceux qui ne changent pas et qui restent fi

dèlement sur ce rocher, qui sont-ils ? je ne me lasse

point de les admirer.

J.-C. Ce sont les hommes qui domptent leur nature,

quittent généreusement le siècle, renoncent à leur vo

lonté, et choisissent un confesseur éclairé pour obéir à

ses conseils et suivre sa direction, comme celle de Dieu.

Henri. Ne sont-ils pas près de la perfection ?

J.-C. Ils sont encore loin de leur origine, et il faut

qu'ils montent tous les rochers pour arriver au sommet

de la montagne et s'unir parfaitement à Dieu, qui est

leur principe.

Henri. Seigneur, le démon peut-il les tourmenter et

les tromper ?

J.-C. Oui, par ses ruses et ses pièges cachés. Il a peur

qu'ils ne lui échappent tous, et lorsqu'il les voit s'avan

cer dans la vie spirituelle, il cherche à leur persuader

que leur complexion est trop faible et qu'il faut se mé

nager, parce que Dieu ne demande jamais l'impossible;

il les trompe peu à peu, les endort et les refroidit, sans

qu'ils s'aperçoivent de la tentation ; puis il les exhorte

à se reposer et à se confier dans la bonté divine, parce

qu'ils ont fait déjà beaucoup, en renonçant au monde

où ils pouvaient goûter, pendant longues années, des

plaisirs permis, et lorsqu'il le* a. linsi portés* se complaire

 



— 266 —

 

en eux-mêmes, il leur persuade qu'ils n'ont plus besoiu

des conseils et des secours des autres, et il parvient in

sensiblement à les convaincre de leur propre mérite jus

qu'à l'heure de la mort.

Henri. Comment leurs confesseurs ne leur découvrent-

ils pas les ruses du tentateur? peut-être qu'ils ne s'en

aperçoivent pas.

J.-C. Celte tentation du démon est bien connue des

amis de Dieu et des confesseurs; mais ils craignent qu'en

les reprenant avec trop de sévérité, ils n'échappent de

leurs mains, qu'ils se précipitent dans les filets du démon

et qu'ils ne se perdent tout à fait. Les habitants de ce

rocher sont beaucoup plus chers à Dieu que ceux qui

habitent le rocher inférieur, parce qu'ils vivent dans de

saintes pratiques ; qu'ils domptent la nature et qu'ils

sont plus pics de leur origine et de leur principe qui est

Dieu. Dans le Purgatoire, ils souffriront moins, et dans

le Paradis, leur récompense sera plus grande; mais pour

devenir parfait, il faut monter tous les rochers.

Henri. Seigneur, vous qui êtes si bon, pourquoi ne

portez-vous pas vous-même toutes ces âmes, à travers

lous ces rochers, jusqu'au sommet de la montagne d'une

vie sainte et parfaite. Je sais bien que celui qui se fie en

vous, qui renonce avec courage à toutes les créatures et

qui vous choisit pour son unique ami, vous ne l'aban

donnez jamais.

J.-C. Cela est vrai; celui qui persévère avec constance

et ardeur, je l'élève infailliblement par ma grâce à une

plus haute perfection ; mais les âmes fortes et ferventes

sont bien rares maintenant.



— 207 —

Du troisième rocher.

Le Bienheureux se trouva ravi en esprit au troisième

rocher, et il vitiquolques personnes qui, s'élançantdu

premier rocher, passaient le second, et arrivaient tout à

coup au troisième ; il dit alors au Seigneur :

Henri. Quels sont ces hommes dont la course est si

rapide, à travers les rochers, et qui volent jusqu'au

troisième ?

J.-C. Ce sont des hommes saints qui s'avancent ainsi,

mais ils sont bien rares à cette époque. Il s'est trouvé

souvent, dans l'Église, des serviteurs de Dieu qui se don

naient avec zèle, ardeur et courage à l'éternelle Vérité,

qui renonçaient à eux-mêmes, à toutes les créatures fra

giles et passagères, et qui remontaient avec tant d'ardeur

à leur principe qu'en un instant, avec la grâce de Dieu, ils

traversaient tous les rochers, et volaient jusqu'au sommet

de la montagne; mais maintenant où rencontrer des

chrétiens semblables?

Henri. Quels sont, Seigneur ceux qui restent sur le

troisième rocher? Ils me paraissent pleins de vertu, et

leur vue me réjouit l'âme.

J.-C- Tu as raison, carils sont remplis de Dieu qui les

favorise plus particulièrement de sa grâce, et les pré

fère à tous ceux qui sont sur les rochers inférieurs; leur

vie est austère, mortifiée, et toute occupée à des exercices

intérieurs dans lesquels ils cherchent à obtenir le Ciel,

et à éviter le Purgatoire, autant qu'il est possible; et

comme ils sont plus étrangers aux occupations et aux

inquiétudes du monde, ils sont plus parfaits ; mais ils

sont encore loin de leurprincipe, parce qu'ils ne sont pas

encore délivrés des illusions du démon. Dans le peu de



— 26K —

rapports qu'ils ont avec le monde, ils no sont pas com

plétement détachés d'eux-mêmes; ils accomplissent leurs

devoirs spirituels, leurs austérités avec une certaine re

cherche, avec une certaine complaisance; cependant

la générosité avec laquelle ils ont embrassé leur genre

de vie, et le courage qu'ils mettent à dompter et à vain

cre la nature, les sauveront cl ils arriveront après une

purification moins rigoureuse, à une couronne de gloire

plus élevée.

Du quatrième rocher.

J.-C. Lève maintenant les yeux, et contemple l'autre

rocher.

lit le Bienheureux vit quelques habitants du troisième

rocher, monter au quatrième; mais à peine y étaient-ils

parvenus, qu'ils tombaient en bas ; plusieurs même

étaient précipités, jusque dans les filets de la vallée, et

y restaient misérablement. Le Bienheureux interrogea

ainsi le Seigneur;

Henri. Quels sont ceux qui tombent, et que signifie ce

que je vois?

J-C. Les personnes qui, par l'austérité de leur vie,

surmontent les premiers rochers et parviennent avec

tant de peine au quatrième , sont à peine arrivées

qu'elles se laissent vaincre par le démon et par la chair

et qu'elles retournent misérablement à leurs anciens

péchés, aux plaisirs du monde, et sous le pouvoir de

l'ennemi de leurs âmes; et il leur est bien difficile de

revenir au point d'où elles sont tombées.

Henri. Mais, Seigneur, quel est cet homme que je vois

échapper aux filets de la vallée, traverser d'un vol ra

 



— ->m —

pide tous les degrés inférieurs, et arriver tout d'un coup

au quatrième rocher où il s'arrête?

J.-C. C'est un homme pénitent qui a compris le mal

heur qu'il a d'être dans les filets du démon. Il en éprouve

une peine profonde et en ressent, par la grâce de Dieu,

une.contrition si grande que, s'il pouvait écrire avec son

sang, ses péchés, il le ferait pour les confesser et les ex

pier. Il dompte sa nature, il triomphe de lui-même et il

se livre à de si rudes pénitences qu'il affaiblit son corps

et ses forces; et Dieu, voyant son repentir et sa ferveur,

lui accorde des grâces si abondantes qu'en peu de temps,

il arrive, avec le secours d'en haut, à la sainteté des ha

bitants du quatrième rocher.

Henri. Seigneur, je me vois placé par vous sur ce ro

cher et je me réjouis de contempler la splendeur et la

sainteté de ceux qui s'y trouvent. Quelle est leur ma

nière de vivre?

J.C. Nuit et jour, ils s'appliquent avec grande solli

citude à dompter leur nature et à se vaincre eux-mêmes.

Henri. Ils doivent vous èlre chers, car ils sont parfaits.

J.-C. Ils me sont chers; mais ils ne sont pas encore

parfaits, parce qu'ils sont encore loin de leur origine,

quoiqu'ils en approchent plus que les habitants des ro

chers inférieurs.

Henri. Comment, puisqu'ils sont si forts, le démon

peut-il les attaquer?

J.-C. I! les trompe par ses ruses, et il leur fait faire des

œuvres avec un certain amour-propre et avec une se

crète complaisance.

Henri, Il me semble alors, qu'il ne leur manque que

le renoncement?

 



— 270 —

J.-C. Certainement : après les grâces qu'ils ont

reçues de Dieu, ils devraient mourir à eux-mêmes, et

ils se laissent cependant tromper par le démon, et ils

tombent dans ses pièges, en faisant toutes leurs actions

avec complaisance et volonté propre. Celui qui est

encore attaché à sa volonté, ne pourra jamais remonter

à Dieu, son origine. Le démon sait bien que ceux qui

s'abandonnent en toutes choses, humblement et du fond

de leur cœur, dans les mains de Dieu, en reçoivent

bientôt leur récompense et sont élevés à des grâces

particulières et à des douceurs ineffables. Aussi s'ef-

i'orcent-ils de les conserver dans rattachement de leur

nature ; et ce défaut caché les fait tomber bientôt dan

l'impatience, la colère et les autres défauts, malgré le

soin qu'ils prennent à les éviter. Mais ils ne peuvent

réussir, parce qu'ils ne sont pas encore morts à toutes

les choses de ce monde.

Henri. Seigneur, les habitants de ce rocher me parais

sent cependant plus parfaits et plus près de Dieu que

ceux que j'ai vu jusqu'à présent. Dites-moi donc quels

sont vos intimes, vos amis les plus chers. Est-ce que

ceux-là ne leur ressemblent pas?

J.-C. Non. Quoiqu'ils soient bien avant dans ma

grâce et mon amitié, le défaut de détachement de leur

volonté les prive de ces faveurs particulières et se

crètes que j'accorde à mes bien-aimés; et à cause de cette

imperfection qui est en eux, il faudra qu'ils soient puri

fiés dans les flammes du Purgatoire, et ils auront dans

le Ciel, une place moins haute que mes amis intimes.

Henri. De grâce, Seigneur, faites-moi voir vos bienheu

reux amis ?

J.-C. Quand tu auras parcouru les autres rochers et



— 271 —

que tu seras arrivé à la cime de la montagne, tu les

verras et tu seras aussi uni à ton principe.

Henri. Seigneur, mon ambition n'est pas si grande ;

car je ne suis qu'un homme méprisable, sans mérite,

sans vertu; je suis indigne de votre grâce; mais, Sei

gneur, que votre volonté soit faite.

Du cinquième rocher.

Le bienheureux Henri eut une vision supérieure ,

dans laquelle il fut élevé au cinquième rocher que quel

ques habitants du quatrième rocher tâchaient d'attein

dre; mais à peine y étaient-ils parvenus, qu'ils retour

naient en arrière; un bien petit nombre y restaient avec

persévérance. Il interrogea ainsi le Seigneur :

Henri. D'où vient que ceux qui arrivent au rocher,

n'y restent pas? Leur position ne leur plairait-elle pas,

et n'aimeraient-ils pas la compagnie de ceux qui s'y

trouvent?

J.-C. Cette montagne est tiès-élevée, et celui qui veut

y parvenir a besoin de faire de grands efforts; ceux qui

arrivent et s'y fixent, commencent à entrer dans le che

min qui conduit à leur principe et à l'union de Dieu.

Henri. 11 n'est pas étonnant qu'ils soient si aimables

et si joyeux; mais ils me paraissent en bien petit nom

bre ; qui sont-ils et quelle est leur existence ?

J.-C. Ce sont ceux qui ont entièrement consacré leur

volonté à Dieu et qui sont dans la ferme résolution de

ne faire rien d'eux-mêmes; mais de se laisser conduire

par Dieu et par leurs supérieurs jusqu'à la mort.

Henri. Ceux-là doivent vous être bien chers, puisqu'ils

ont trouvé la voie véritable pour plaire à Dieu ; ne sont



— STi —

ils pas près de leur origine et do l'union parfaite avec

Dieu?

J.-C. Ils en sont encore loin, et le démon leur dresse

des pièges, parce qu'il voit qu'ils sont dans le véritable

chemin de la perfection ; il fait tous ses efforts pour les

arrêter dans leurs progrès.

Hmri. Ne s'abandonnent-ils pas entièrement en Dieu?

J.-C. Oui, mais avec inconstance ; ce qui fait que beau

coup ne persévèrent pas et retournent au quatrième ro

cher, en reprenant leur volonté propre et en vivant sans

renoncer complètement à eux-mêmes; puis ils se re

pentent et se donnent de nouveau à Dieu , et retour

nent au cinquième rocher. Ils changent ainsi sans cesse,

descendant et montant tour à tour, et ne persévérant pas

dans leur bonne résolution et dans leur renoncement.

Henri. Mais d'où vient cette inconstance?

J.-C. Leur volonté particulière n'est pas entièrement

morte. Ils sont cependant bien-aimés de Dieu, et plus

parfaits que tous ceux que tu as vus jusqu'à présent ; ils

se dépouillent, dès le commencement, de leur volonté,

pour se donner à Dieu; et quoiqu'ils ne persévèrent pas

toujours dans leur renoncement, ils habitent pendant

presque toute leur vie le cinquième rocher; et après leur

mort , le Purgatoire doit effacer la tache de leur incon

stance, mais il jouissent ensuite d'une grande gloire

dans le Paradis.

Du sixième rocher.

Du cinquième rocher, le Bienheureux fut ravi au

sixième qui était plus élevé et plus agréable que les

autres. Il vit des hommes d'une beauté merveilleuse et



d'un éclat éblouissant ; mais ils étaient en très-petit nom

bre, parce que ceux qui venaient du cinquième rocher,

ne restaient pas et redescendaient presque tous ; sur

cent, un seul à peine persévérait : le Bienheureux,

étonné, dit au Seigneur:

Uenri. Ce rocher est un séjour délicieux ! quels sont

ceux qui l'habitent, Seigneur; et pourquoi sont-ils si

peu nombreux?

J.-C. Ce sont les amis de Dieu qui brûlent de sa sainte

grace , et qui, pour plaire à lui seul, se sont détachés

d'eux-mêmes sincèrement et jusqu'à la mort. Ils ne sont

pas nombreux, parce que beaucoup s'efforcent d'arriver

un haut, mais peu y réussissent.

Henri. Ces bienheureux habitants doivent être arrivés

à leur origine, et vivre unis à leur principe.

J.-C. Non, ils en sont encore loin, et il faut monter

plus haut pour arriver à cet état suprême et parfait*

Henri. Mais qu'est-ce qui leur manque; est-ce que le

Tenlateur pourrait les faire tomber dans ses pièges?

J.-C. Il fait tous ses efforts pour les tromper et arrê

ter leurs progrès ; il voit qu'ils sont entrés dans le che

min qui conduit à l'union divine. Il tremble de crainte

et de rage.

Henri. Mais comment réussit-il à les tenter et à les

tromper?

J.-C. 11 leur persuade subtilement de demander a

Dieu, les pensées, les faveurs et les consolations qu'ont

les autres saints. Quoique cette demande ne soit pas

coupable, elle les éloigne de l'union avec leur origine

parce qu'il y a dans ce désir, un défaut caché, une com

paraison avec les autres qui empêche Dieu de faire en

eux tout ce qu'il voudrait y faire.

 



Henri. Mais quelle est la racine de cette erreur*?

J.-C. C'est une recherche secrète de leur nature dont

ils n'ont pas arraché et détruit tous les mauvais désirs.

Aussi, n'aperçoivent-ils pas le piége du démon et prê

tent-ils l'oreille à ses tromperies. Ils vivent cependant

dans l'abondance des grâces divines ; ils ont moins à se

purifier dans le Purgatoire que les autres et ils obtien

nent dans le Paradis une béatitude plus parfaite.

Du septième rocher.

Peu après le Bienheureux fut élevé au septième ro

cher, qui était plus grand et plus délicieux que les autres,

et ses habitants avaient aussi une beauté et un éclat su

périeur. Mais ils étaient très-peu nombreux parce que

très-peu persévéraient, Le Bienheureux interrogea le

Seigneur qui lui répondit :

J.-C. Ce sont-là les bien-aimés de Dieu, ceux qu'il fa

vorise de ses grâces particulières; leur visage est tout

resplendissant, parce qu'ils se sont abandonnés d'une

manière parfaite, au bon plaisir de Dieu; ils persévèrent

dans leur sainte résolution jusqu'à la mort et s'appli

quent de toutes leurs forces à soumettre la nature à la

raison. Leur désir constant est de plaire à Dieu, dans les

choses intérieures et extérieures, et de remplir tou

jours sa douce volonté.

Henri. Quelle consolation et quel bonheur de voir ces

serviteurs de Dieu ! Ils doivent certainement être arrivés

au sommet.

J.C. Tu to trompes, et il leur reste encore b'en

du chemin à faire, avant d'arriver au haut de la mon

tagne.



Henri. Quel est donc l'obstacle à leur perfection?

J.-C. Le démon a pour eux un piége caché qui les ar

rête dans leurs progrès spirituels.

Henri. Quel peut être ce piége ?

J.-C. Ce piége est leur perfection même. Comme ils

sont favorisés des grâces particulières de Dieu dont ils

sont les intimes, le démon s'efforce de leur faire aimer

ces grâces, pour les jouissances qu'ils y trouvent et quel

quefois, il réussit, sans qu'ils s'en aperçoivent. Ils ne

veillent pas assez sur leur cœur et quand ils sont

privés des consolations divines qu'ils recherchent, ils

tâchent de les trouver, en s'approchant plus souvent du

Sacrement de l'Autel ; cela est contraire à la perfection

qui veut qu'on meure à toute consolation humaine et

divine; désirer la grâce et les dons de Dieu, pour le bon

heur qu'ils procurent, est un défaut; et quoiqu'il paraisse

de peu d'importance, il faut qu'il soit expié dans le Pur

gatoire. Ces personnes cependant sont très-agréables à

Dieu et jouissent dans le Ciel d'une récompense plus

grande que tous les autres.

Du huitième rocher.

Dieu conduisit le Bienheureux sur le huitième rocher,

qui est plus élevé que les précédents; les hommes qui

s'y trouvent sont remplis d'une grâce lumineuse et

sainte; mais leur nombre est petit parce que la plupart

de ceux qui arrivent à cette hauteur, ne s'y maintien

nent pas. Le Bienheureux en demanda la raison, et il lui

fut répondu :

J.-C. Les habitants de ce rocher sont très chers au

corn de Dieu et surpassent la perfection de tous lesa-u

 



tres, parce qu'ils se sont offerts et donnés complè

tement à leur bon Maître qui fait d'eux, tout ce qui lui

plaît dans le Temps et dans l'Éternité.

Henri. 0 Seigneur, que nous serions heureux, si nous

avions beaucoup de pareils serviteurs de Dieu dans le

temps où nous sommes!

J.-C. Comment veux-tu qu'il y en ait beaucoup; tu

vois le petit nombre de ceux qui savent et veulent pour

l'amour et l'honneur de Dieu, renoncer sincèrement aux

biens temporels et se détacher d'eux-mêmes. Sans cela

peut-on se reposer véritablement en Celui qui est infini,

ineffable, éternel ?

Henri. Sans doute que les richesses et les biens tem

porels empêchent ce saint détachement. Beaucoup pen

sent qu'on ne peut arriver à l'union avec Dieu, si on

n'abandonne complétement le monde; mais n'est-ce pas

là une erreur?

J.-C. Celui qui veut arriver à ce rocher, doit se dépouil

ler de tous les biens temporels, autant qu'ils sont un

obstacle à l'union de Dieu et de l'âme, parce que l'âme

appelée à cette perfection, ne peut y atteindre, s'il y a

quelque chose entre elle et son principe. Quand on

conserve ses richesses, il faut les mépriser, ne pas s'y

attacher, et en user comme si on ne les possédait pas,

ne recherchant jamais son bien-être en elles, ne leur

empruntant que le nécessaire de la vie et employant

tout le reste à la gloire de Dieu.

Henri. 11 faut une grande vertu pour posséder ainsi

les richesses, sans les aimer. Je suis bien heureux, Sei

gneur, de contempler la perfection des habitants de ce

rocher; ceux-là du moins doivent être uni à leur prin

cipe.



J.-C. Ta te trompes, Henri. Dieu les comble, il i--t

vrai, de grâces extraordinaires; les anges leur font voir

les choses divines, sous des formes et des images sensi

bles ; leur âme est ornée d'admirables vertus, et ils ap

prochent plus que tous les autres, de l'union parfaite;

mais ils ne sont pas encore arrivés au sommet de la

montagne et au dernier degré de la perfection.

Henri. Qu'est-ce que contempler Dieu, sans ressem

blance et sans images ?

J.-C. On jouit de cette contemplation, lorsque Dieu

accorde à l'âme, un rayon sorti de son origine, une

splendeur, une lumière qui ne peut s'exprimer par des

paroles et des images; et cette grâce suprême est sou

vent refusée aux habitants de ce rocher.

Henri. Mais d'où vient, qu'ils ne sont pas encore en

possession de l'union parfaite et qu'ils ont tant de dif

ficulté, pour arriver à leur principe et pour parvenir au

sommet de la montagne ?

J.-C. Il y a deux obstacles qui sont les ruses les plus

perfides de l'ennemi. Le premier est que, quand ils reçoi-

ventle rayon divin, ils s'y attachent avec ardeur et veu

lent quitter le rocher pour voler plus haut. C'est une im

perfection qui les éloigne, à un certain degré, de l'union

parfaite; ils ne s.aperçoivent pas du défaut caché de la

volonté; et parce qu'ils n'ont pas entièrement déraciné

de leur cœur, jusqu'aux désirs des consolations divines,

ils ne peuvent avancer davantage. Le second obstacle est

qu'ils se complaisent, sans le savoir, dans les voies extra-

ordinairespar lesquelles Dieu les conduit, et dans les se

crets célestes qu'il leur révèle par des visions et des ex

tases. Dieu voit ce défaut, mais comme il sait combien

la nature est difficile à détruire, il leur pardonne et les

46



— 278 —

conserve dans ce même degré de sainteté et de grâce.

Henri. Est-ce que ces âmes privilégiées ne peuvent

se délivrer de ces illusions et arriver à leur principe ?

J.-C. Elles peuvent y arriver, en se renonçant plus

parfaitement; en mortifiant complètement leur nature;

en découvrant, à la lumière de la grâce, leurs défauts

cachés; en mourant à elles-mêmes pour s'abandonner

tout entières à Dieu, tant pour ce qui regardel'àme, que

pour ce qui regarde le corps.

Henri. Il est vraiment triste que des personnes si fa

vorisées de Dieu et si saintes, laissent ainsi ternir la

beauté de leur âme,'et soient obligées de se purifier dans

les flammes du Purgatoire.

J.-C. Leur expiation sera courte et légère ; et ils

seront plus élevés dans le Paradis que tous les autres.

Si l'Église possédait beaucoup de ces grands serviteurs

de Dieu, les affaires de la Chrétienté iraient bien mieux

qu'elles ne vont.

Du neuvième et dernier rocher.

J.-C. Elève maintenant les yeux de ton âme, et con

temple le haut de la montagne.

Et le Bienheureux vit le dernier rocher qui était si

élevé que l'œil pouvait à peine y atteindre ; et tout à coup

il se sentit ravi et placé, parmi les divins habitants de

ce séjour enchanteur - il en aperçut plusieurs qui fai

saient leurs efforts pour y monter du huitième rocher,

mais presque tous y renonçaient ; deux ou trois seule

ment parvenaient à s'y fixer.

Henri. Pouquoi , Seigneur, l'accès de ce rocher est-il

si difficile? Presque personne ne peut y arriver.

>



— 279 —

J.-C. Ce qui est escarpé et élevé est nécessairement

d'un accès difficile. Très-peu persévèrent jusqu'à la

mort, dans le détachement parfait d'eux-mêmes; très-

peu aussi parviennent à cette élévation. La plupart de

ceux qui s'en approchent, en voyant la vie de ces saints

si différente de celle des autres, si austère, si mortifiée,

ont peur et retournent en arrière.

Henri. Et pourtant, ce rocher est un séjour délicieux

qui touche presque au ciel; ses habitants sont resplen

dissants de gloire ; et j'éprouve plus de bonheur à en

voir un, que je n'en ai, à contempler les habitants de tous

les rochers inférieurs; mais pourquoi, Seigneur, ne

peuplez-vous pas davantage un lieu si ravissant?

J.-C. Dieu n'a pas destiné ce rocher au petit nombre,

mais |au grand nombre ; car c'est là qu'est la porte qui

conduit à l'origine d'où sont sorties les créatures du

ciel et de la terre ; et tous sont appelés à être heureux en

Dieu.

Henri. Mais pourquoi ces hommes sont-ils si faibles,

si épuisés, tandis qu'à.l'intérieur, ils ont la beauté et l'é

clat des esprits angéliques,?

J.-C. Il n'est pas étonnant que la peine qu'ils ont eu

à monter jusqu'à ce rocher, ait détruit toutes les forces

de leur corps. A peine leur reste-t-il un peu de sang dans

les veines ; leur chair est brûlée et consommée.

Henri. Comment peuvent-ils vivre dans un si pitoya

ble état?

J.-C. L'esprit divin verse en eux, un sang pur et vivi

fiant, et les remplit d'une force mystérieuse ; ils se sont

épuisés dans l'amour, mais les flammes ardentes de la

Charité n'ont détruit que la partie grossière de leur na

ture.
 



— im —

Henri. Et d'où vient cet éclat intérieur qui en fait des

anges de lumière ?

J.-C. La grâce qu'ils possèdent est si grande qu'elle ne

peut paraître toute entière au dehors. Eux-mêmes l'igno

rent et ne désirent pas la connaître : s'ils sont petits par

le nombre, ils sont considérables par le mérite ; et c'est

sur eux, comme sur des colonnes solides, que Dieu sou

tient son Eglise. Sans eux, le christianisme périrait, et

le démon entraînerait dans ses filets, le monde tout en

tier. Autrefois ces serviteurs bien-aimés étaient plus

nombreux dans l'Eglise.

Henri. Pourquoi Dieu ne les conserve-t-il pas pour le

secours de la Religion ?

J.-C. Parce qu'il ne veut pas que des hommes aussi

saints, vivent au milieu des chrétiens actuels, qui sont si

lâches et si hostiles à la religion. Dieu les appelle à lui

pour qu'ils n'aient pas le tourment de voir, dans l'Eglise,

des ruines si déplorables.

Henri. Maiscomment vivent les habitants de ce rocher;

savent-ils qu'ils sont unis à Dieu et à leur origine?

J.-C. Ils ne le savent pas positivement; quelquefois

seulement, ils se sentent frappés d'un rayon, d'une

splendeur qui vient directement de Dieu, et ils peuvent

s'apercevoir que cette lumière est celle de la grâce :

ils soupçonnent que c'est la présence de Dieu qu'ils res

sentent dans leurs cœurs; mais ils se sont donnés à Dieu

avec une telle simplicité, une telle pureté ; ils sont si

bien affem is dans la foi catholique, que lorsqu'ils reçoi

vent de semblables consolations intérieures, ils craignent

beaucoup plus pour eux-mêmes que lorsqu'ils en sont pri

vés. Aussi ne désirent-ils qu'une chose en ce monde, c'est

de suivre fidèlement les exemples que je leur ai laissés.



— 281 —

Henri. Comment n'aiment-ils, ne veulent-ils pas d'au

tres choses; comment ne désirent-ils pas au moins quel

ques consolations célestes?

J.-C. C'est qu'ils sont si affermis dans la Foi, qu'ils ne

veulent savoir que Jésus crucifié; et leur humilité est si

profonde, qu'ils se jugent indignes de toutes les faveurs

extraordinaires de Dieu et de ses consolations céles

tes. Aussi ne les désirent-ils, ne les demandent-ils ja

mais.

Henri. Que demandent-ils à Dieu dans leurs prières,

s'ils ne désirent rien sur la terre et dans le ciel ?

J.-C. Ils demandent qu'en eux et dans toutes les

créatures, tout serve à la gloire de Dieu qu'ils aiment,

qu'ils veulent, qu'ils recherchent par tous les moyens.

Ils sont tellement perdus en lui, que tout ce qui leur ar

rive, ainsi qu'aux autres créatures, leur semble une fa

veur précieuse. Si Dieu leur accorde sa grâce, ils le bé

nissent; ti Dieu les en prive, ils le bénissent encore,

lis n'ambitionnent rien sur la terre; ils préfèrent seule

ment l'amertume à la douceur, parce qu'ils sont passion

nés pour la Croix.

Henri. S'ils n'aiment rien, craignent-ils quelque chose?

J.-C. Ils ne craignent ni l'Enfer, ni le Purgatoire, ni le

démon, ni la vie, ni la mort; ils sont affranchis de toute

crainte servile. Ils ne redoutent qu'une chose, c'est de

ne pas imiter les exemples de Jésus-Christ, comme ils

le désirent. Leur humilité est si profonde, qu'ils se mé

prisent eux-mêmes, ainsi que tout ce qu'ils font, et

qu'ils se metlent aux pieds de toutes les créatures, n'o

sant jamais se comparer à personne. Ils aiment égale

ment tous les hommes en Dieu, et ils s'attachent avec

un grand amour à tous ceux qui lui sont cuers. Ils vivent

 



— 282 —

morts et comme ensevelis pour le monde, et le monde

aussi est mort et perdu pour eux. Les opérations de l'es

prit où l'homme renonce le plus difficilement à sa vo

lonté, sont soumises et anéanties. Ils ne se recherchent

jamais; ils n'aiment pour eux, ni plaisir, ni honneur;

ils ont renoncé à toutes créatures, dans le Temps et dans

l'Eternité , et ils vivent dans une sublime ignorance,

puisqu'ils ne savent que Jésus crucifié : ils ne contem

plent pas leur origine et ils ne désirent pas la contem

pler, parce qu'ils se trouvent indignes de toute jouis

sance, en celte vie.

Henri. Et que fait le démon; les tente-t-il, ou renonce-

t-il à le faire?

J.-C. Le démon épuise, contre eux, tous les moyens de

l'Enfer; il les éprouve par toutes les tentations imagi

nables, et ne cesse pas un instant, de les tourmenter;

mais eux, sont inébranlables, comme des rochers; ils no

s'en aperçoivent pas ; parce qu'ils sont résolus et pré

parés à souffrir avec joie, toutes les tentations et les

croix que Dieu envoie ou permet, quand même il join

drait aux présentes et aux futures, toutes celles qu'ils

ont déjà supportées. Leurs yeux sont sans cesse fixés

sur Jésus, blessé, sanglant, chargé de la croix que lui a

donné son Père, et ils ne voudraient pas, jusqu'à leur

mort, suivre un autre chemin. Ils]vivent dans le monde,

ignorés de tous; mais le monde ne leur est point in

connu, parce qu'ils en ont pénétré les vanités et les per

fidies : Enfin, ce sont là les enfants cachés de Dieu, et ses

amis les plus chers, les vrais adorateurs qui adorent le

Père en esprit et en vérité '.

1 Et veri adoratores qui atlorabunt I'aliem in »pirilu et >orilalc.

Saint Je mi. iv. 23.



— 283 —

Henri. Seigneur, je vous remercie de toutes les véri

tés que vous me révélez ; mais je doute que ce livre soit

compris; il donnera peu de consolation, à ceux qui le li

ront; peut-être sera-t-il un danger pour plusieurs, par

ce qu'il les effrayera et les fera reculer; pour d'autres en

fin, n'est-il pas la perle précieuse ; qu'il ne faut pas jeter

devant les animaux immondes?

J.-C. Cela regarde Dieu, mais sois persuadé que ce qui

est écrit des habitants du dernier rocher, sera plus utile

à l'Eglise que toutes les autres choses qui se trouvent

dans ce livre. Un seul habitant de ce rocher est plus

aimé de Dieu et plus utile à la république chrétienne

que mille autres qui le servent, en suivant leur attrait

particulier ; et si tu crois que ces choses ne peuvent pas

être comprises, tu te trompes. Dans l'Eglise, il y a des

personnes qui vivent comme je l'ai dit, et qui sont par

conséquent, très-capables de comprendre ces vérités,

puisqu'elles les observent ou veulent les observer. Si

je t'avais ordonné d'écrire sur les neuf chœurs des anges,

tu aurais raison de craindre de n'être pas compris, parce

que les esprits angéliques sont bien au-dessus de l'in

telligence humaine. Ne t'étonne pas, si je t'ai parlé par

figures et par images; les choses divines, dans leur pu

reté sont trop difficiles pour l'intelligence de l'homme ;

car Dieu est le bien suprême, infini, qui ne peut se

comprendre et qui surpasse tous les sens.

Henri. Fut-il jamais donné à quelqu'un de s'unir à son

principe et devoir Dieu hors de ce rocher?

J.-C. Cela fut accordé à l'apôtre saint Paul, lorsqu'il

fut ravi au troisième ciel. Mais il lui fallut aussi souffrir

beaucoup de croix et mourir pour mon amour : le plus

sûrehemin pour loup les hommes est démonter succès



— 284 —

sivementpar tous les rochers, en s'exerçantàla vertu et

en se renonçant toujours en Dieu, jusqu'à ce qu'ils ar

rivent à la paix profonde de ce séjour.

Henri. Mais, Seigneur, beaucoup ne désirent-ils pas y

parvenir ?

J.-C. Oui, mais sans se détacher de leur volonté; aussi

ne peuvent-ils arriver.

Henri. Mais, Seigneur, lorsque les habitants de ce ro

cher meurent, vont-ils au Ciel ou dans le Purgatoire ?

J.-C. S'ils persévèrent jusqu'à la fin, ils quitteni cette

vie, purifiés; ils n'ont rien à expier et s'envolent sur-le-

champ au Ciel.

Henri. Peuvent-ils, de ce rocher, retourner en arrière et

tomber dans le péché ?

J.-C. Certainement; et quelquefois, il y en a qui, de

cette hauteur, se précipitent dans les filets du démon, ety

deviennent pires que les autres. Ils tombent, par un re

gard de complaisance sur eux-mêmes, comme est tombe

Lucifer; et parce qu'ils n'ont pas profité des splendeurs

de la grâce divine ; parce qu'ils abusent des lumières

qu'ils ont reçues sur ce rocher, pour répandre des er

reurs et des hérésies, ils deviennent les fléaux de l'E

glise, et on doit les fuir plus qu'on ne fuit les démons.

Henri. Dans quel rapport sont avec vous, Seigneur,

ceux qui persévèrent sur ce rocher?

J.-C. Ils sont tellement chers à Dieu, et jouissent d'une

si grande faveur auprès de lui, que si un seul demandait

une chose, et tous les autres chrétiens, le contraire,

Dieu l'écouterait et l'exaucerait de préférence.

Henri. Oh! qu'il serait nécessaire, Seigneur, que votre

Eglise , comptât beaucoup d'habitants sur ce rocher,

surtout dans les temps où nous trouvons; vous les écou



— 28.S —

teriez, j'en suis certain, et, par amour pour eux, vous

feriez miséricorde à votre Eglise.

J.-C. Quand Dieu ne veut plus supporter la scéléra

tesse des hommes et que leurs crimes irritent sa justice,

il prive ses serviteurs de leur puissance, en les empo

chant de prier pour l.Eglise.

Henri. Ah! Seigneur! ayez compassion du genre hu

main. Le jour du jugement dernier n'est pas arrivé,

et le nombre de vos élus, dans le ciel, est encore in

complet.

J.-C. Oui, mais au temps de Noë, Dieu, à cause du

péché des hommes, permit au déluge de purifier l'an

cien monde, et ne conserva que huit personnes pour le

renouveler; il lui est impossible de pardonner davantage.

L'iniquité présente a vaincu sa miséricorde, et il doit pu

nir l'ingratitude de son peuple.

Regarde maintenant de cette hauteur tous les rochers

inférieurs qui sont à tes pieds, et plonge tes regards

jusqu'à la vallée et jusqu'aux filets du Démon.

« Le Bienheureux obéit, et il vit, sous les lilets, deux

hommes dont l'un était noir comme un démon, l'autre,

au contraire, était beau et lumineux comme un ange. Il

demanda, dans son étonnement, ce que signifiaient ces

hommes, et il lui fut répondu :

J.-C. Cet homme si noir, qui ressemble à un démon ,

était un habitant du neuvième rocher. Mais il y a com

mencé à se complaire en lui-même et en sa science; il

a recherché les hommes, pour discourir avec eux, et faire

paraître son mérite et sa supériorité, et il est tombé

comme Lucifer. 11 est captif du démon , et il enseigne

une doctrine pleine d'erreurs et d'hérésies.



— 286 —

Henri. Mais comment peut-on reconnaître la fausseté

et l'iniquité d'hommes semblables?

J.-C. Ces hommes enseignent la voie large et com

mode qui plaît beaucoup à la nature , surtout à cette

époque.

Henri. Et quel est celui qui est si beau, si lumineux?

J.-C. C'est un habitant fidèle du neuvième rocher ;

il voit son origine et jouit intimement de Dieu. Mais,

poussé par la Charité et embrasé de zèle pour le salut

de son prochain, il s'est précipité sous ces filets, pour

s'approcher des pécheurs, les aider, les convertir ; il a

placé toute sa confiance en Dieu et dans sa sainte grâce ;

et comme il sait les périls menaçants des chrétiens, sous

les filets du démon, et les jugements terribles qui les

attendent, après la mort, pour venger les injures qu'ils

font à Dieu, il est plein d'une sainte compassion ; et il

voudrait subir à leur place, tous les tourments et les

supplices de l'Enfer, afin de les délivrer de leur péché

et du pouvoir de leur ennemi.

Henri. Et n'y a-t-il pas beaucoup de ces hommes si

supérieurs et si parfaits dans votre Eglise?

J.-C. 11 y en a si peu que c'est une douleur d'y penser.

Henri. Mais s'ils restentdanslemonde,et s'ils fréquen

tent les pécheurs, n'ont-ils pas à redouter les erreurs du

siècle ou les persécutions des impies?

J.-C. Non, parce que leur degré de vertu les affran

chit de toute crainte servile. Us ne redoutent ni les tour

ments, ni la mort, ni les persécutions du monde; ils

n'éprouvent qu'une crainte filiale de ne pas satisfaire

a Dieu, de ne pas le servir, selon leur désir, et de ne pas

imiter mon exemple, comme ils voudraient le faire ; ils

connaisseut d'une manière si supérieure, Dieu et la féii



— 281 -

rite ilu Paradis, qu'en voyant les hommes trompés par

les sens, la chair et le péché, ils déplorent amèrement

leur malheur et compatissent aux douleurs de l'Église.

C'est là, leur plus grande, leur plus lourde croix dans

la vie; elle brise Icur.cœur, détruit leur force, et ils la por

tent à ma suite, jusqu'à la mort : il n'y a que Dieu qui

puisse les consoler.

Henri. Sont-ils assurés de leur bonheur éternel?

J.-C. Comment en douter? puisqu'ils sont devenus une

même chose avec Dieu? qui pourra les en séparer? Dieu

ne permettra jamais qu'ils tombent dans les mains de

l'ennemi, parce qu'ils sont ses intimes, ses bien-aimés.

Dès que la mort les délivre, ils s'envolent au Ciel. Oh !

comme tout irait mieux dans mon Église, si les hommes

dans leurs difficultés, si les supérieurs dans leurs affaires

prenaient conseil , de ces serviteurs auxquels Dieu

donne tant d'amour et de lumière. Mais le monde est si

aveugle et les hommes sont si indifférents à la Vérité que

ces saints en qui résident le Saint-Esprit, sont opprimés,

bafoués, méprisés comme le rebut de ce monde'.

. Henri. 0 monde misérable, chrétiens aveugles,

comme la Vertu est abandonnée, et l'Eglise à plain

dre! 0 très-miséricordieux Jésus, ayez pitié de votre

Eglise.

J.-C. Et comment veux-tu que je fasse miséri

corde; ne vois-tu pas, combien maintenant les chré

tiens foulent tout aux pieds. Il y a peu de temps, Dieu

les a avertis avec bonté, en leur envoyant des pestes, des

grandes catastrophes. Il a employé tour à tour, pour les

changer, le malheur et la prospérité. Tout a été inutile ;

1 Tanquam purg.imcnta lnijus mundl. Saint Paul au* Corin

thiens, iv. j:!.



ils continuent à vivre .sans craindre Dieu, commettant les

péchés plus qu'on ne l'avait jamais fait, et se mettant

au-dessous de la brute, par leur ignorance et leurs vices.

Mais les fléaux ne sont point épuisés; Dieu, dans l'an

cienne et la nouvelle loi, a révélé ses secrets à ses plus

chers amis, et il le fait encore ; mais le monde ne les

croit pas. Si pourtant les chrétiens s'adressaient à eux,

comme aux représentants de Dieu; s'ils les consul

taient, leur obéissaient avec humilité ; s'ils voulaient

écouter la Vérité, combien mon Église serait heureuse et

triomphante.

Henri. Ah! Seigneur, appliquez à votre Eglise et à tant

de pécheurs, les mérites de votre sang, de votre croix et

de votre mort. Ali I Seigneur, plein de bonté , ayez pitié

de votre Eglise : Ah benignissime Domine, miserere Eccle-

siœ tua:

Comment le Bienheureux fut élevé à l'union de Dieu.

Le Bienheureux ne pouvait se rassasier, dans cette

vision, de contempler les habitants du dernier rocher et

d'admirer leur grande union avec Dieu. Seigneur, dit-il,

ceux-là doivent arriver à leur origine et voir Dieu f.ice

à face ?

J.-C. Quelquefois Dieu, par une grâce spéciale, se

montre à eux, à découvert ; mais cette faveur est très-

rare, et dure quelques instants, comme le ravissement

qu'éprouva saint Paul. Le plus grand nombre est ap

pelé à contempler, dans une obscurité divine, l'incom-

préhensibilité de Dieu, et à s'unir à lui, sans intermé

diaire, d'esprit à esprit, dans la plus grande intimité de

l'amour.

Henri. S'ils sont dignes de voir, de contempler, d'em



— 289 —

brasser, de posséder leur principe, que peut être pour

eux la vie temporelle?

J.-C. Ils vivent au milieu de joies et de douceurs inef

fables, mais ces joies sont aussi inférieures aux joies de

la béatitude que le temps l'est à l'éternité. Apprête-toi

donc, maintenant, à éprouver en toi-même, d'une ma

nière spirituelle, un avant-goût de la gloire des saints.

Henri. Non, Seigneur; j'en suis trop indigne. Un mi

sérable ver de terre comme moi ne peut recevoir une si

grande grâce. Ce serait beaucoup déjà d'être le serviteur

des habitants de ce rocher.

J.-C. Laisse-toi conduire et abandonne-toi à moi,

qui peux toujours élever une âme à la grâce qu'il me

plait.

Henri. Ah ! Seigneur, ne vous fâchez pas, si ma prière

est opposée à votre dessein ; mais comment voulez-vous

me découvrir ce que vous cachez à vos plus chers amis

qui vivent depuis longtemps, dans les pratiques les plus

difficiles de la vertu. Je suis vraiment trop indigne d'un

semblable honneur.

J.-C. Obéis à ma volonté. Il faudra d'ailleurs que, pour

cette grâce, tu souffres des croix bien cruelles.

Henri. Je les supporterai avec zèle et je ne vous con

tredirai plus, Seigneur ; faites donc de votre indigne ser

viteur, tout ce que vous voudrez dans le temps et dans

l'éternité.

Lorsque le Bienheureux se fut humblement abandonné

à Dieu, la porte de son origine lui fut ouverte tout à

coup, et pendant un seul instant, il vit Dieu, son prin

cipe, à découvert ou au moins d'une manière très-par

faite ; après cette vision et cette extase unitive, son âme

 



— 290 —

surabonda d'une telle joie et d'une telle lumière que le

temps ne lui sembla plus rien. Lorsqu'il fut revenu

à lui, il fut dans un grand trouble, en se rappelant où il

avait été ravi et ce qu'il avait aperçu ; plus il se le rappe

lait, moins il pouvait le comprendre. Il ne pouvait se le

représenter par des images et des paroles, parce que

tout était trop élevé pour les sens et pour l'intelligence.

Alors il s'adressa au Seigneur :

Henri. Où étais-je ? qu'ai-je vu? Votre grâce ineffable

surpasse mon intelligence et mes sens. Je sais seulement

que j'éprouve une telle joie dans mon âme que je m'é

tonne de ne pas succomber à sa violence.

J.-C. Cette joie, que l'on trouve et que l'on goûte en

Dieu, surpasse toutes les joies du monde, lors même

qu'elles seraient réunies en une seule ; tu as vu ton prin

cipe ; mais ne t'étonne pas de ne pouvoir maintenant

le comprendre ni en parler ; tu n'y parviendrais pas,

quand même tu aurais l'intelligence de tous les hommes.

Il te suffit de savoir que Dieu est venu à toi, comme un

époux bien-aimé, et que tu as été à l'école dont le Saint-

Esprit est le maitre ; il a rempli ton âme de tant de lu

mière et de tant d'amour que ton cœur et tes sens en

sont tout enivrés.

Henri. Et maintenant, Seigneur, je me sens si désireux

de souffrir et si enflammé d'amour, que pour vous, pour

votre gloire, je supporterais avec bonheur, les peines de

tous les hommes, votre Croix, votre Passion, les flammes

du purgatoire et les tourments de l'enfer ; tout ce que

pourrait créer votre puissance, pour votre honneur, pour

le salut des âmes et pour la délivrance de celles qui

brûlent dans le purgatoire; que ce soit seulement votre



— 29< —

bon plaisir, et toute peine me sera véritablement agréa

ble à souffrir.

J.-C. Prends garde qu'il ne t'arrive ce qui est arrivé à

saint Pierre ; il se croyait fort et inébranlable, et quand

l'épreuve est arrivée, il est malheureusement tombé.

Henri. Ah! Seigneur, je connais bien ma faiblesse,

mais c'est la force de l'amour qui me fait parler; recevez-

moi tout entier dans le sein de votre miséricorde.

J.-C. Finissons cet entretien et prépare -toi à une

croix intérieure très- pesante.

Lorsque les extases eurent cessées et que cet entre

tien fut écrit, Dieu retira de son serviteur toutes ses lu

mières et toutes ses grâces; il le laissa dans une telle

sécheresse, qu'il lui semblait n'avoir jamais eu aucune

communication divine. Dieu permit aussi qu'il fût éprouvé

ntérieurement par une cruelle tentation qui surpassait

tout ce qu'on peut imaginer ; mais le bienheureux Henr

s'humiliait toujours, et ne demandait.'pas d'autres choses

que des croix ; tout ceci arriva dans le Carême de 1352.

 

 



APPENDICE

AU COLLOQUE DES NEUF ROCHERS

MJ BIENHEUREUX SUSO.

(Pour faciliter l'intelligence du Colloque des Neuf Rochers, nous

offrons au lecteur, l'abrégé qu'en a donné, don Henri Arpio,

homme célèbre par sa sainteté, théologien très-savant et très-

connu en Allemagne. Il a résumé toute la doctrine du Bien

heureux en neufdegrés de vertu et de renoncement à soi-même.)

Du premier degré.

Le premier degré de renoncement qui correspond au

premier rocher, est celui de ceux qui craignent vérita

blement Dieu, et qui veulent, par amour, fuir tous les pé

chés mortels. C'est là le premier pas pour aller à Dieu. Car

de même que nous nous éloignons et nous nous séparons

de Dieu par la dissemblance du péché, nous revenons et

nous nous approchons de lui par la ressemblance de sa

grâce et de nos vertus. C'est à quoi nous exhorte le pro

phète-roi, quand il dit: Approchez-vous de lui, éclairez-

vous, et vous ne serez pas confondu. Accedite ad eum,

et illuminamini, et faciès vestrœ non confundentur.

Ps. xxxiii, 6. Mais ceux qui sont ainsi fermement réso

lus à fuir le péché mortel et à observer les préceptes,

sont en bien petit nombre, en comparaison de la multi



— 293 —

tude infinie qui vit dans le vice et dans la disgrâce de

Dieu. Ces personnes quij craignent Dieu, n'ont cepen

dant pas le désir d'avancer dans le chemin de la vertu,

et se contentent d'observer les préceptes ; la lumière qui

éclaire leur esprit est si obscure et si incertaine, qu'à

peine peuvent-elles reconnaître le péché, et par consé

quent l'éviter. Aussi courent-elles de grands dangers ;

leur conscience est continuellement troublée par les

scrupules; les sens sont assaillis par les tentations, et

leur salut est douteux, parce que les démons espèrent

toujours les faire tomber dans le péché mortel. Qu'elles

crient vers Dieu avec le prophète : Illumina oculos meos

ne unquam obdormiam in morte ; nequando dicat inimicus

meus : prcevalui adversus eurn. Ps. xn. S. « Illuminez mes

yeux, afin que je ne m'endorme pas dans la mort, et

que mon ennemi ne dise pas : J'ai prévalu contre lui. »

Leur lumière est si faible, qu'elles vivent dans la froi

deur et la lâcheté, cherchant toujours le bien-être de

leurs sens et la satisfaction de la nature ; elles se tien

nent sur les limites de l'enfer et du péché, et quand

elles parviennent à la mort sans péché mortel, elles vont

dans le purgatoire, souffrir des tourments longs et hor

ribles, parce qu'elles n'ont pas tenu compte du péché vé

niel, et qu'elles n'ont acquis presque aucun mérite devant

Dieu, ayant tout fait avec négligence et imperfection de

cœur et de volonté.

Du second degré.

Le second degré, qui correspond au rocher suivant,

est celui des âmes qui obéissent aux inspirations divines

et qui fuient les vanités de ce monde, recherchant la



— 294 —

société des personnes saintes, ainsi que le conseille la

Sainte Écriture : Cum sancto sanctus eris, et cum robusto

perfectus. Cum electo electus eris, et cum perverso perver-

teris. Reg. L. 2. xxn. 26-27. « Avec les saints, vous serez

saint, avec l'homme énergique, vous serez parfait, avec

l'élu, vous serez élu, mais avec le pervers, vous vous

pervertirez. » Leur lumière est plus grande; elles veulent

éviter non-seulement le péché, mais encore l'occasion

du péché ; elles désirent visiter les églises, -entendre

les prédications et être éclairées, car il est écrit: Lu-

cerna pedibus meis verbum tuum, et lumen semitis meis.

Ps. cxvm. 10b. « Votre parole est le flambeau de mes

pieds et la lumière de mon chemin. » Ces âmes sont ce

pendant troublées par des pensées mauvaises, elles

tombent dans les négligences et la tiédeur ; le démon

parvient à les tromper et à les vaincre, en les portant au

relâchement dans leurs exercices de piété. Si elles se

préservent des péchés véniels graves, elles se négligent

dans les petites choses; aussi vivent-elles sans fer

veur, sans austérité, sans mortification. Le démon verse

dans leur cœur, le poison secret d'une trop grande con

fiance dans la bonté de Dieu, et leur persuade qu'elles

peuvent être en toute assurance, parce qu'elles ont re

noncé au monde et à ses vanités. Elles s'admirent et se

complaisent en elles-mêmes, et pensent être quelque

chose ; elles ne s'aperçoivent pas des illusions où elles

se trouvent ; elles se croient assez sages pour se passer

des conseils et des secours des autres, et elles Unissent

par tomber ainsi dans beaucoup de défauts spirituels.



— 29a —

Du troisième degré.

Le degré du troisième rocher est celui de ceux qui ont

plus parfaitement vaincu le monde, la chair, les sens, la

négligence et la torpeur, et qui ont embrassé les rigueurs

de la pénitence, afin d'éviter les périls de la damnation,

les peines du purgatoire, autant qu'il est possible, et

acquérir de nombreuses couronnes dans le Ciel. C'est

pour eux que David a dit : Inclinavi cor meum ad /b-

ciendasjustificationes tuas propter relributionem. Ps. cxvnr.

112. « J'ai appliqué mon cœur à pratiquer votre loi, à

cause de la récompense ; » elles jouissent de cette lu

mière des exercices extérieurs, dont il est dit : Faciem

tuam illumina super servum tuum : et doce me justifica-

tiones tuas. Ps. cxviri. 68. « Faites briller votre face sur

votre serviteur, et apprenez-moi ce que vous demandez. »

Ceux-là sont aussi égarés par le démon, parce qu'ils

ne comprennent pas l'importance des exercices spiri

tuels intérieurs. Ils se contentent de souffrir la faim,

la soif, les veilles, les jeûnes, les cilices, et de faire

beaucoup de prières vocales, sans s'occuper de l'homme

intérieur, sans mortifier leurs affections, leurs passions;

ils conservent l'amour naturel des parents et des amis,

qui entraîne toujours beaucoup d'embarras, d'inquié

tudes et d'afflictions ; ce défaut de mortification inté

rieure les fait vivre dans le trouble, l'imperfection, les

dérangements etla dissipation, qu'entraînent les amis et

les parents, lors même qu'ils sont honnêtes et vertueux.

Du quatrième degré.

Le degré du quatrième rocher est celui de ceux qui,



— 296 —

aux fatigues et aux pénitences corporelles, joignent en

core les exercices intérieurs de l'âme, les méditations,

les gémissements, les soupirs, les bons désirs, que le

saint Esprit leur inspire. Mais ils recherchent plus la dé

votion sensible que la pure et adorable volonté de Dieu.

Aussi se trouvent-ils arrêtés par les illusions du démon

et de l'amour-propre ; ils se reposent et se plaisent dans

les douceurs spirituelles , et leur cœur se glorifie im

prudemment de ces lumières divines, en disant : Signa-

tum est super nos lumen wltûs tui, Domine, dedisti lœliliam

in corde meo. Ps. iv.7. « Seigneur, la lumière de votre vi

sage s'est levée sur nous, et vous avez rempli de joie mon

cœur. » Parce qu'ils conservent leurjugement propre et

leur volonté, et qu'ils ne s'abandonnent pas complète

ment à Dieu, lorsqu'ils sont privés des grâces sensibles,

et qu'il leur arrive quelque malheur, quelques persé

cutions, ils se troublent, s'impatientent, murmurent,

deviennent tristes et montrent leur peu de mortification.

Leur malheur est dans un amour-propre désordonné, par

lequel le démon les pousse secrètement à écouter la

nature et leur volonté, et ils ne s'en aperçoivent pas.

Du cinquième degré.

Lo degré du cinquième rocher est celui de ceux qui,

dans tous leurs exercices, leurs actions et leurs rela

tions, renoncent à leur propre volonté, et se confient

entièrement au bon plaisir de Dieu. Mais comme cette

vie est nouvelle pour eux, et que l'habitude ne les a pas

encore affermis dans la pratique de la mortification , ils

s'avancent timidement , au hasard, se laissant aller à

l'inconstance, renonçant quelquefois à leur volonté, et



— 297 —

recevant avec joie les obscurités de l'adversité ; quel

quefois, au contraire, hésitant et craignant que les ténè

bres des contrariétés no les enveloppent, au point de les

faire tomber dans l'impatience, ainsi qu'il est dit dans

David : Et dixi : forsitan tenebrœ conculcabunt me ; et nox

illuminatio mea in deliciis mets. Ps. cxxxvm. H. « Et j'ai

dit : Peut-être les ténèbres me renverseront, et la nuit

sera ma lumière dans mes joies. » Ceux qui seront fer

mes dans le dépouillement de leur volonté, et que l'ad

versité trouvera humbles et fidèles, recevront de gran

des lumières dans le chemin de la perfection.

Du sixième degré.

Dans le degré du sixième rocher, se trouvent ceux

qui ont renoncé énergiquement et parfaitement à toute

propriété, et qui veulent persévérer dans leur abandon

en Dieu. Ils sont éclairés d'une lumière supérieure , et

comprennent que tout ce qui peut leur arriver de bien

et de mal durant la vie, tourne au profit de leurâme,

dans les desseins paternels de la Providence ; ils disent,

dans leur confiance : Dominus illuminatio mea, et salus

mea , quem timebo ? Dominus proteclor vilœ meœ, d quo

trepidabo. Ps. xxvi. 1.2. « Le Seigneur est ma lumière et

mon salut, que craindrais-je? le Seigneur est le protec

teur de ma vie, qu'est-ce qui me fera trembler?»

Mais parce qu'ils recherchent et demandent à Dieu

les douceurs spirituelles pour supporter plus facilement

leurs épreuves, ils servent Dieu avec une certaine pro

priété d'eux-mêmes ; et souvent ils sont troublés dans

leur intérieur, lorsqu'ils n'obtiennent pas les consola

tions célestes qu'ils désirent. Ce désir n'est pas coupa-

17.



— 298 —

,ble, mais il est une ombre , une imperfection dans cette

lumière pure et simple du renoncement parfait qui nous

fait aimer le bon plaisir de Dieu, dans la privation de

sa grâce comme dans son abondance ; parce qu'au fond

de leur cœur, ils ne sont pas complètement détachés ,

ils n'avancent pas dans la vertu, autant qu'ils pourraient

le faire, et ils ne s'aperçoivent pas des secrètes et subtiles

inclinations de la nature qui se cherche toujours elle-

même.

Du septième degre'.

Le septième degré est celui de ceux qui sont indiffé

rents à tout , qui reçoivent avec une égale joie, les con

solations et les afflictions , et n'ont d'autre désir que

d'obéir à la volonté divine ; l'âme fidèle suit avec amour

la Croix, comme l'ombre suit le corps, et elle peut dire :

Sub umbra illius, quem desideraveram, sedi; et fruclus ejus

dulcis gutturi meo. Gant. n. 3. « Je me suis assise à l'om

bre de celui que j'aime, et son fruit est doux à mon pa

lais. » Dieu prodiguo les dons spirituels et les grâces

supérieures à ceux qui vivent ainsi dans la paix du pur

amour ; ils aiment la lumière comme les ténèbres, la

nuit comme le jour, les peines comme les consolations,

et ils peuvent dire avec David : Quia tenebrœ non obscu-

rabuntur à te, et nox sicut dies illuminabitur, sicut tenebrœ

ita et lumen ejus. Ps. cxxxvin. 12. « Vous n'avez pas obs

curci les ténèbres et la nuit est claire comme le jour.

Vous êtes toujours le même dans l'obscurité et la lu

mière. » Grâce à cette sainte indifférence , ils ne per

dent jamais la tranquillité de l'âme. Dans les grâces

intérieures , ils reçoivent les dons de Dieu avec humi

lité, et s'avancent toujours vers la perfection ; leur mé



— 299 —

moire s'enrichit de pensées profondes et admirables;

leur intelligence s'éclaire de vérités lumineuses, et leur

volonté s'enflamme des ardeurs du divin amour. Mais

comme toute abondance est un danger, surtout quand

on n'est pas sur ses gardes, ils sont exposés souvent à

des illusions, parce qu'ils se reposent dans ces faveurs

célestes et qu'ils s'attachent trop au bonheur de ces

visites , ne s'appliquant pas à examiner s'ils usent des

dons divins avec assez de prudence. C'est ce défaut de

prudence dans les grâces du ciel, qui les empêche d'ar

river au terme de la perfection.

Du huitième degré.

Le huitième degré est atteint par les hommes qui se

sont abandonnés sincèrement au bon plaisir de Dieu

pour le temps et pour l'éternité ; ils n'ont aucune pro

priété, aucun attachement aux créatures, ni même aux

dons de Dieu, et s'ils possèdent des biens temporels,

ils conservent autant de liberté que s'ils ne les avaient

pas; ils vivent également libres au milieu des dons cé

lestes; ils les reçoivent sans orgueil, et restent aussi

humbles que s'ils ne les recevaient pas. Aussi, Dieu les

visite par ses illuminations cachées ; il leur révèle, au

moyen de formes et d'images, des secrets et des choses

admirables ; mais ces faveurs sont sujettes à des illu

sions et sont accordées quelquefois aux imparfaits. Ils

vivent, il est vrai, morts à eux-mêmes; ils sont élevés

à cette sublime connaissance qui est appelée la contem

plation de Dieu dans l'obscurité. Mais ils ne parvien

nent pas à cette suprême révélation , à cette vue , sans

i ptermédiaire , sans nuages , parce qu'ils ne reçoivent



— 300 —

pas encore les communications divines avec assez de

détachement; ils demandent ce qui leur manque et

ce qu'ils désirent; ils ne sont pas les mêmes, quand ils

jouissent de la lumière divine, ou qu'ils en sont privés ;

ils aiment beaucoup plus la recevoir que la perdre.

Ils ont une recherche d'eux-mêmes qu'ils n'aperçoi

vent pas ; ils devraient vivre aussi détachés de ces

grâces que s'ils ne les avaient jamais reçues ; ils de

vraient admirer seulement la générosité et la bonté de

Dieu, et le remercier humblement de ce qu'il a daigné

accorder de si grandes faveurs à des vers de terre si

méprisables. Ils devraient, non-seulement consentir à

être privés de ces dons, mais encore s'offrir au plus dur

abandon et aux épreuves les plus pénibles. Toutes ces

révélations ne sont pas la vie parfaite, elles la facilitent

seulement, et montrent les soins de la Providence qui

nourrit les âmes et les appelle à la perfection. Voici à

quel point doit être vaincue et détruite, dans les servi

teurs de Dieu, toute propriété d'eux-mêmes, afin d'arri

ver à la vie contemplative et parfaite.

Du dernier degré.

Le dernier degré est celui des parfaits, qui vivent sans

cesse dans la plus haute contemplation , et qui brûlent

de désirs et d'amour pour Dieu, auquel ils ont sacrifié,

par la mortification, leur chair, lcurjsang et tout leur être.

Il semble qu'ils ont à peine conservé les forces phy

siques nécessaires à l'activité et à l'ardeur de leur esprit;

et parce que la ferveur les domine , les conduit et les

pousse à agir au delà des forces de la nature, ils ne s'a

perçoivent pas scu'emunt de leur épuisement; l'a



— 301 —

mour divin les brûle, les dessèche et réduit leur corps à

une excessive maigreur : et ;ce 'sont là les bien-aimés,

les enfants chéris de Dieu qui leur prodigue l'abon

dance de sa grâce , et les trésors de ses dons. Sou

vent il les élève à la contemplation de sa divine essence.

Ils sont tellement morts à eux-mêmes , qu'ils ne s'at

tachent point à ces faveurs sublimes ; ils les reçoivent

sans complaisance, parce qu'ils ont renoncé à tout in

térêt propre , à toute consolation particulière , et qu'ils

ne se réjouissent et ne se glorifient que dans la parfaite

imitation de la croix de Jésus-Christ. Aussi préfèrent-ils

les épreuves , l'abandon , les afflictions , aux faveurs et

aux extases que Dieu leur accorde ; et comme à la lu

mière de la divine Sagesse, ils se sont affermis dans la

foi puissante du Christ et dans son pur amour, ils ne

savent et ne veulent désirer autre chose, que l'adversité,

la croix, sans l'aide d'aucune consolation; ainsi que

l'apôtre saint Paul, qui, après avoir été appelé à voir Dieu,

ne pouvait jamais se glorifier que dans la croix de

Jésus-Christ , son maître. Il écrivait aux Galates : Mihi

autem absit gloriari, nisi in cruce Domini noslri Jesu~

Christi. Ep. aux Gai. vr. 14.

Cette soif des croix et des afflictions leur vient de deux

causes : la première est, qu'ils désirent ardemment imiter

en toute chose l'humanité de Jésus-Christ , et se rendre

conformes à lui seul ; pour cela, ils fuient avec un ar-

dentamour les consolations, et ils veulent supporter toute

sorte d'abandon et de peines de corps et d'esprit , disant

avec le Christ : Improperium expectavit cor meum, et mi-

seriam. Ps. lxviii.21 . C'est-à-dire, mon cœur, par amour,

ne veut et n'attend que l'opprobre et la douleur.

La seconde cause est, qu'ils vivent dans une si pro



— 302 —

londe humilité, qu'ils s'estiment dignes de toute espèce

de délaissement et de misères. Aussi c'est naturellement

et dans toute la sincérité de leur âme , qu'ils se mettent

au-dessous de toutes les créatures , et qu'ils souhaitent

être méprisés , insultés par tout le monde et exposés à

tous les tourments , même à la mort ignominieuse et

cruelle de la croix. Ils ne veulent se glorifier, il est vrai,

que dans la seule croix de Jésus-Christ; ils font tous

leurs efforts cependant pour ne pas empêcher, par leur

faute, ou leur négligence, les visites de Dieu, les visions,

les extases, les communications et les opérations de la

grâce; et pour ne pas être ingrats envers la bonté divine,

ils s'abandonnent et s'offrent à Dieu, comme les instru

ments vivants et volontaires de tout ce que le Saint-

Esprit peut et veut faire en eux : à l'extérieur, ils vivent

humblement , se méprisant et se haïssant parfaitement

eux-mêmes ; à l'intérieur, le pur amour leur fait dé

sirer de souffrir les croix les plus dures et ils ne peuvent

jamais souffrir sans désirer souffrir davantage, pour

imiter l'agonie sanglante de Jésus-Christ dans le jardin

des Olives, lorsqu'il était abandonné de toute espèce de

consolation. Dans cette lutte terrible et douloureuse de

la chair et de l'esprit, Notre Seigneur triompha par la

force de l'amour même, et il accepta la mort de la croix

avec toutes les angoisses et les ignominies de la passion,

afin d'obéir à son Père , de racheter le genre humain et

de nous laisser l'exemple du renoncement le plus libre,

le plus humble et le plus grand. C'est ce renoncement

qui est le fondement de la perfection.



DISCOURS SPIRITUELS

DU BIENHEUREUX HENRI SUSO.

DE LA VERITE DE NOTRE NÉANT ET DE L'HUMILITÉ

DU COEUR.

Combien est précieuse la connaissance de nous-mêmes.

Parmi les misères ^innombrables dans lesquelles vi

vent les hommes du monde, il est incontestable que

l'aveuglement de l'esprit doit tenir le premier rang. Le

plus grand malheur qu'on puisse imaginer, est celui de

l'homme qui ne se connaît pas, ne veut pas se connaî

tre lui-même, qui vit toujours hors de lui, négligeant

son intérieur pour poursuivre la vanité des créatures.

0 curiosité insensée, erreur qui égare tous les hommes !

On prend plaisir à lire les feuilles publiques; on veut

savoir ce qui se fait dans la ville, ce qui agite les prin

ces, et ce qui se passe dans le clergé ; on est avide des

nouvelles de Rome, de France, d'Espagne, du monde

entier ; et l'on se nourrit de ces futilités, comme si la vie

religieuse n'obligeait pas à ne penser qu'à Dieu : mal

heureux chrétien, qu'as-tu à démêler avec le monde,

puisque tu as promis de vivre mort au monde? D'au

tres veulent apprendre les choses élevées et sublimes,

non pour monter au ciel, mais pour ramper sur terre et

y être admirés. D'autres veulent pénétrer le cœur des



— 304 —

autres, examiner avec soin leur conduite, pour les louer,

s'ils leur ressemblent, ou les critiquer, s'ils agissent au

trement qu'eux. Ils cherchent dans les actions du pro

chain la justification de leurs fautes. Combien sont plus

heureux, les vrais serviteurs de Dieu, qui vivent étran

gers à ce qui se passe, et qui n'ont que des pensées du

ciel. Les uns brûlent de connaître la volonté de Dieu et

son bon plaisir. Soit qu'ils veillent ou qu'ils dorment,

soit qu'ils mangent ou qu'ils se promènent, soit qu'ils

écrivent ou qu'ils étudient, soit qu'ils travaillent ou

qu'ils se reposent, leur unique désir est de savoir ce que

Dieu leur demande. Les autres, qui sont déjà arrivés à

la perfection, n'ont aucune curiosité, ni humaine, ni di

vine : ils vivent abîmés en Dieu, et ne souhaitent rien

savoir d'eux ou des autres, parce qu'ils ont déjà vaincu

cette avidité que produit en nous l'ignorance. Ils ne peu

vent aimer et admirer les choses créées, ni les recher

cher par conséquent; la Vérité les illumine, et ils ne

veulent rien apprendre de Dieu sur eux-mêmes, mais

seulement vivre ensevelis dans la source de la vie. Hé

las! où trouverons-nous des hommes semblables ? Je

ne vous appelle pas, mes frères bien-aimés, à un état si

élevé : je veux vous proposer une voie .plus facile à

suivre ; je veux vous engager à vous recueillir en vous-

mêmes, afin de bien comprendre votre néant : imitez

ce prince du ciel, cette étoile du ciel, cet envoyé, ce pa-

ranympho de Jésus-Christ, saint Jean-Baptiste ; lorsque

les prêtres de Jérusalem lui demandèrent, qui il était, il

rendit témoignage de son néant, ainsi que le raconte

l'Évangile : Et confessus est et non negavit, quia nonsum.

0 bienheureux saint, qui ne voyait d'autre bien en lui

que son néant ! qui pourrait jamais expliquer les trésors



— 305 —

inestimables qui sont cacbés dans cette conviction in

time de notre néant? Celui qui marche dans cette voie

d'humilité, a trouvé le moyen d'abréger le chemin du

ciel ; il a des ailes pour voler jusqu'au Paradis : c'est la

voie de la paix, de la tranquillité parfaite ; il est im

possible de servir plus sûrement Dieu, que de s'ense

velir sincèrement dans la profondeur de sa nullité. Per

sonne ne peut s'excuser de ne pas le faire, qu'il soit

vieux ou jeune, bien portant ou malade, grand ou petit :

car c'est là une vérité commune à toutes les créatures;

et pour mériter, il ne suffit pas de connaître notre néant,

il faut encore l'adhésion de notre volonté, c'est-à-dire

qu'il faut en être si persuadé, qu'on désire être oublié

par tout le monde, et qu'on dise, du fond de son cœur,

à Dieu et aux hommes : Je ne suis rien, non sum. C'est

ainsi que s'anéantit Madeleine, lorsqu'elle se prosterna

aux pieds de Jésus-Christ, pour y pleurer ses péchés et

s'abandonner entièrement à la miséricorde du Sauveur.

Du fond de sa misère, elle gémit, elle pleura, et non-

seulement elle retrouva sa pureté à la source de l'amour,

niais elle y prit des ailes pour voler au delà des cieux ;

car il semble que Jésus-Christ l'éleva au-dessus même

des anges. Voici où conduit l'aveu de notre néant, et

combien il renferme de trésors.

Comment tous les hommes veulent être estimés et honorés.

Hélas ! nous fuyons tous cet aveu; religieux ou sécu

liers , nous voulons être quelque chose ; ce mot : Je ne

suis rien, non sum, personne ne le comprend et ne le

répète. Immà omnes et sumus, et volwnus aliquid esse. Tous

nous sommes et nous voulons être quelque chose. Être



— 306 —

et paraître, voilà la ruine des grands et des petits, parce

que personne ne veut se quitter et se renoncer soi-même.

On trouvera des gens de mérite qui feront, sans efforts,

beaucoup de bonnes œuvres extérieures, et qui ne sau

ront pas une seule fois se détacher d'eux-mêmes , tant

l'homme est malheureusement incliné à être, tant il

évite le non être, le non sum ; c'est le but constant de

tous ses efforts. C'est pour cela que les séculiers travail

lent à amasser des richesses, des trésors, à s'élever au

moyen de leurs parents, à s'appuyer sur leurs amis ; ils

n'hésitent pas à exposer à.mille dangers leur corps et

leur âme, pour être grands et honorés dans le monde.

Et, ce qu'il y a de plus triste, c'est que les ecclésiasti

ques, les religieux, les frères de tous les ordres, veulent

aussi, presque tous, être et paraître ; les malheureux ou

blient que Lucifer, pour avoir méconnu la vérité de son

néant, et voulu être grand dans le ciel, a été précipité

dans l'abîme du mal et abaissé, en punition de son or

gueil, au-dessous du néant même : et nos premiers

pères, n'est-ce pas le désir d'être, qui les a plongés dans

un gouffre infini de douleurs, de calamités et de misè

res ; c'est ce qui fait que nous vivons maintenant sans

Dieu, sans grâce, sans vertu, sans paix intérieure, en

guerre avec le ciel et la terre, avec Dieu et avec les hom

mes, parce que nous faisons tous nos efforts pour être

et pour paraître ce que nous ne sommes pas; nous dési

rons abaisser et anéantir tous les autres, comme le fai

sait le Pharisien, à côté de l'humble Publicain, afin de

nous élever nous-mêmes dans l'estime du monde. Et,

pourtant, Jésus-Christ affirme, dans son Évangile, que le

Publicain, en s'abaissant au-dessous de tous, à cause de

ses péchés, fut justifié et honoré du ciel, tandis que le



— 307 —

Pharisien fut repoussé et condamné. Que dirons-nous

de tant de génies superbes qui, pour être glorifiés parmi

les hommes, veulent discourir sur les choses divines,

parler des difficultés de la perfection, de la lumière

éblouissante où Dieu se cache, tandis que le Christ lui-

même gardait le silence, lorsque Pilate lui demandait ce

qu'était la vérité, quid est veritas? Ne doit-on pas gémir,

quand on voit, à notre époque, les religieux méconnaître

le non sum, et les couvents se peupler de sujets qui vi

vent dans une fausse apparence de sainteté , qui rè

glent leurs paroles, leurs actes, leurs démarches et leurs

regards pour faire admirer leur intelligence et leur vertu,

tandis qu'ils n'ont jamais compris la bassesse de leur

condition et le néant de leur nature, et qu'ils n'ont ja

mais ouvert les yeux de l'esprit à la lumière de la Vérité

même. Aussi, quand ils sont maltraités, offensés, ils se

lamentent, se plaignent, s.indignent, s'emportent, déchi

rent leur prochain et découvrent leur âme et le fond vi

cieux de leur cœur.

En quoi consiste le véritable renoncement.

Et qu'on ne dise pas que ces personnes sont dans

leur intérieur très- régulières et toutes résignées en Dieu.

La résignation en paroles, sans la vérité du non sum, ne

doit pas'être plus comptée qu'un brin de paille. Un

homme semblable est un démon sous l'apparence d'un

ange. La nature est très-trompeuse, l'amour-propre en

égare beaucoup, et là, où ne sont pas les faits, on ne

peut croire aux paroles. Celui qui ne déracine pas ses

passions, qui ne foule pas aux pieds sa nature et sa vo

lonté, qui laisse une goutte de sang dans ses veines, un



— 308 —

peu de moelle dans ses os, sans les brûler et les consu

mer au feu du pur amour, celui-là n'atteindra jamais à

la parfaite et véritable résignation. Car il est nécessaire,

comme dit Jésus-Christ, que le grain de froment pour

risse dans la terre avant de donner son fruit. Si nous ne

mourons pas aussi entièrement, tout ce que nous ferons

sera stérile. Nisi granum frumenti cadens in'terram, mor-

tuum fuerit, ipsum solum manet; si autem mortuum fuerit,

mullum fructum offert. S. Jean. xxi. 24. Comprenons

donc, mes frères bien-aimés, la vérité du Saint Évan

gile, et mourons véritablement à nous-mêmes, nous

détachant de tout notre être et nous anéantissant de

manière à pouvoir dire avec sincérité : Non mm : Je

ne suis rien. A quoi sert de parler de son renoncement,

de le désirer, de le demander à Dieu dans nos prières,

si nous ne le réalisons jamais dans nos œuvres? Saint

Augustin ne dit-il pas : Celui qui vous a créé sans vous,

ne pourra vous justifier et vous sanctifier sans vous.

Notre concours est donc nécessaire , et il faut joindre

aux désirs, la mortification .et une humilité patiente

dans les épreuves qui nous viennent de Dieu et des

hommes. Ne vous imaginez pas, mes bien-aimés, que

Dieu va, par un miracle, élever vos cœurs au par

fait renoncement, sans qu'il y ait aucun effort de votre

part ; il pourrait bien certainement faire naître, pendant

l'hiver, les roses, les lis, les fleurs, les fruits ; mais il

suit l'ordre qu'a tracé sa divine sagesse; il attend l'époque

de chaque chose, l'effet des saisons, le printemps, l'été,

l'automne. Il veut la culture de la terre, les vents, la

pluie, le concours du ciel, des éléments, et la main la

borieuse de l'homme. Que les enfants de la lumière et

les religieux voient les enfants des ténèbres et les parti



— 309 —

sans du monde s'exposer à tant de fatigues pour acquérir

si peu de choses, et qu'ils ne comptent plus tant leurs

années passées dans le cloître, mais qu'ils y vivent telle

ment détachés, tellement morts à eux-mêmes et anéan

tis, qu'on ne les connaisse que par l'aveu de leur nullité.

Sachez qu'une seule année passée dans cet anéantisse

ment, vaut mieux que cinquante années d'une vie reli

gieuse, rendue stérile par la tiédeur et par l'ignorance de

soi-même. A quoi vous serviront, mes amis, vos péni

tences, vos cilices; vos jeûnes au pain et à l'eau, vos

études, vos pèlerinages et toutes vos autres œuvres

extérieures, sans le non sum. C'est là le chemin le plus

court pour arriver au ciel. Que chacun se recueille dans

le fond de son cœur, pour en arracher les vices et l'a

mour de soi-même ; qu'il considère attentivement, com

bien il suit peu les exemples sublimes de Jésus-Christ,

dont le renoncement fut si profond, qu'auprès de lui,

tout le renoncement des anges, des saints et des pré

destinés, depuis le commencement du monde jusqu'à

la fin, serait comme une goutte d'eau à côté de cet océan

où Jésus-Christ a voulu souffrir et mourir pour plaire à

son Père. C'est la vérité de sa lumière qui nous fera dé

couvrir notre bassesse, notre néant, notre ignorance et

nos péchés. Plus nous serons pénétrés du non sum, et

plus nous serons soumis à sa volonté, et c'est en n'étant

pas que nous arriverons à la source de l'être, par les

mérites de Jésus- Christ, le béni dans tous les siècles,

qui est benèdictus in sœcula.

 



II

DE LA PERFECTION SPIRITUELLE.

Comment l'esprit doit s'élever et se détacher des sens.

Lorsque Jésus-Christ voulut laisser à ses disciples un

moyen simple et efficace pour obtenir le ciel, une route

courte, droite et certaine pour y arriver, il leur dit, dans

saint Jean, xvi. 28. : Exivi à Pâtre et veni in mundum, ite-

rum relinquo mundum et vado ad Patrem. Je suis sorti du

sein et du cœur de mon Père, je suis venu dans cette val

lée de larmes où j'ai été accablé, tous les jours de ma vie,

de douleurs, de misères, sans nombre et sans mesure ;

et cela volontairement pour votre salut; je ne me suis

pas accordé une seule heure de repos et de plaisir, je

me suis refusé toutes les aises et les jouissances de la

vie; j'ai été arrêté, condamné, crucifié, enseveli. Mais en

suite, je suis ressuscité, impassible et glorieux; je suis re

tourné triomphant dans le sein de mon Père, pour par

tager avec lui son éternité et son bonheur. Vous devez

suivre la même route, mes bien-aimés, que personne ne

s'y trompe, pour être avec moi, dans le sein de mon Père,

pour devenir impassible, immortel, pour acquérir dans

le ciel, cet héritage, cette béatitude que j'ai par nature et

que vous aurez par la grâce, il faut avant tout souffrir,

mourir et s'ensevelir avec moi.

Certainement, mes chers frères, Jésus-Christ ne pou

vait pas mieux nous assurer le ciel, qu'en nous invitant

à l'imitation de sa vie douloureuse, de sa mort, de sa sé

pulture, ainsi que le dit l'apôtre saint Paul : Consepulii



— 311 —

enim sumus cum Mo per Baptismum in morlem, ut quo-

modo Christus surrexit à mortuis per gloriam Patris, ita et

nos innovilate vitœ ambulemus. Si enim complantati facti

sumus similitudini murtis ejus, simul et resurrectionis eri-

mus. Ep. aux Rom. vi. 4. Heureux le serviteur de Dieu qui

marche en changeant de vie dans cette voie de mort et

de sépulture avec le Christ. On peut dire de lui qu'il est

aussi supérieur aux hommes du monde, que l'homme est

supérieur aux bêtes ; il est vrai que beaucoup, poussés

par leur conscience, désirent le bien et commencent à

vivre selon Dieu et selon l'esprit; mais dès qu'ils s'aper

çoivent que les choses n'arrivent pas au gré de leur dé

sir, la difficulté les arrête; ils abandonnent leurs bonnes

résolutions et retombent sous la loi des sens et dans le

laisser-aller de la nature. Qui ne sait que si l'écolier

s'eflïaie,dès les premières leçons, et se néglige, il lui est

impossible d'arriver jamais à la science du mallre. La

persévérance est aussi nécessaire pour acquérir la cou

ronne de la perfection. La vertu est quelque chose d'é

levé, de difficile, et celui qui aspire à la vie parfaite de

l'âme, doit être constant, généreux et ne pas se laisser

rebuter etvaincreparlesobstacles.il doit d'abord mou

rir à toute sensualité, rejeter loin de lui toutes les jouis

sances de la chair et oublier complétement toutes les

choses visibles. Et je ne parle pas ici, de ceux qui vivent

dans le péché, mais de ceux qui suivent Jésus-Christ

pour mourir et ressusciter avec lui. Que ceux-là sachent

bien qu'il ne suffit pas d'étudier, de discourir et d'écrire

sur les vertus sublimes et parfaites de l'esprit; c'est là

une science de l'intelligence qui s'apprend avec des maî

tres, des livres, mais ce n'est pas la sève véritable des

œuvres. Ceux qui savent seulement ne sont que des sol

 



— 312 —

dais fanfarons et braves en paroles. Qu'ils passent des

paroles aux actes; qu'ils foulent aux pieds toutes vaines

curiosités ; qu'ils ne se répandent plus dans les choses

extérieures, mais qu'ils se recueillent en Dieu et qu'ils

combattent par amour pour lui tous leurs désirs.

Une personne pieuse désirait ardemment connaître le

bon plaisir de Dieu, et le suppliait parjde ferventes prières

de lui révéler sa divine volonté. Le Seigneur lui apparut

et lui dit : Captive tes sens, bâillonne ta bouche et lie

ta langue; dompte ton cœur, supporte par amour pour

moi, toutes les choses fâcheuses; tu feras parfaitement ma

volonté ; renonce aux images des choses visibles et fixe

tes regards en dedans de toi-même, pour voir ton inté

rieur, et tu comprendras combien est vraie cette parole

du prophète: Signatum est super nos lumen vultus tui, Do

mine. « La lumière de votre visage est fixée sur nous, Sei

gneur. » A cette époque , il y en a beaucoup qui vivent

occupés de choses extérieures, par le saint motif d'être

utiles aux autres, et qui, à cause de cela, n'ont presque

jamais de loisirs et de repos. Que ceux-là suivent mon

conseil : dès qu'ils trouveront au milieu de leurs travaux,

une seule heure libre, qu'ils aillent sur-le-champ à Dieu,

qu'ils se livrent à lui complètement, qu'ils se cachent

et se plongent dans son cœur, et que dans ces quelques

instants, ils rachètent par leur zèle et leur ferveur, toutes

ces années perdues dans la vie des sens, ou dissipées

dans les affaires; qu'ils s'adressent à Dieu, non pas avec

l'imagination et avec des paroles étudiées et trouvées

dans des livres, mais du fond de leur âme , de toute la

vivacité de leur cœur ; qu'ils parlent à Dieu âme à âme,

esprit à esprit, cœur à cœur, comme le recommande no

tre Sauveur, quand il dit : Spiritus est Deus : eteos, qui ado



— 313 —

rant eum, in spiritu et veritate opportet adorare ; S. Jean,

iv. 24. «Dieu est esprit, et ceux qui l'adorent, doivent l'a

dorer en esprit et en vérité. »

Dieu entend la langue du cœur, l'intention intime et

essentielle de l'âme, les cris intérieurs qui, sans bruit,

sans paroles, sortent d'une volonté forte et dévouée. La

présence silencieuse et la contemplation intérieure de

Madeleine furentbien mieux entendues de Notre Seigneur

Jésus-Christ que les paroles et les plaintes de Marthe

contre sa sœur. Aussi, lui dit-il : Martha, Martha, sollicita

es, et turbaris erga plurima. Porto unwn est necessarium.

Maria optimam parlera elegit, quœ non auferetur ab ea.

S. Luc. x. 42. « Marthe, Marthe , vous vous inquiétez et

vous vous troublez de beaucoup de choses, et il n'y en a

qu'une nécessaire. Marie a choisi la meilleure part, et

elle ne lui sera point enlevée. »

De la victoire de l'esprit sur toutes les forces naturelles.

En second lieu, il convient qu'une personne qui veut

arriver à la perfection spirituelle, foule aux pieds, et

dompte, toutes ses forces, ses puissances, et ses facul

tés naturelles, tant intérieures qu'extérieures ; j'avoue

qu'il est très-difficile de les vaincre, sans les affaiblir;

et je n'ai jamais connu un serviteur de Dieu, qui ait mor

tifié et vaincu complètement ses forces naturelles, tout

en les conservant saines et entières. Je lis, et je vois

que saint Grégoire et saint Bernard se lamentaient d'a

voir en partie perdu la santé, affaibli et épuisé leurs

forces, au service de Dieu et du prochain. Mais cela

n'est pas une raison d'abandonner les pénitences exté

rieures et les exercices qui attaquent les forces natu

18



— 314 —

relies, parce qu'il est juste d'obtenir une chose précieuse

et divine en sacrifiant, pour l'amour de Dieu, un avan

tage naturel, qui nous est cher. Un disciple se plaignait,

à son maître, de prendre abondamment dela nourriture,

sans en tirer aucun profit, pour son corps et pour ses

forces. Le maître lui répondit : « Ne vous étonnez pas,

mon fils, de ne pas voir votre corps prendre ses déve

loppements naturels ; le travail de votre esprit épuise

presque tous les aliments que vous prenez. » Il faut

donc suivre une autre route, et puisque la nature ne

suffit pas , il est nécessaire de recourir avec confiance

au Dieu tout-puissant, qui peut seul donner à ses ser

viteurs de nouvelles forces d'en haut, qui vous sou

tiendront, dans les pénitences, les jeûnes, les mortifi

cations, et les exercices extérieurs, qui altèrent la santé

et affaiblissent les forces naturelles. De plus, celui qui

aspire à la perfection, doit s'élever au-dessus des sens,

toujours fertiles en images. Qu'il s'en isole, qu'il s'éloi

gne de leur confusion, et qu'il ramène toutes ces choses

à la simplicité de leur principe, c'est-à-dire à Dieu, qui

se trouve dans toutes les créatures.

Un serviteur de Dieu, voyait un jour la tige d'une

plante et disait : « Oh! qu'il y a, dans cette tige, une

belle et divine image , si je savais en ôter le superflu. »

Le Seigneur dit aussi par son prophète : « Si tu sépares,

dans mes créatures, ce qui est précieux, de ce qui est

grossier, tu seras mon bien-aimé. » Oh ! si nous savions,

distinguer et séparer en nous tout ce qui est vil et

naturel, combien plus facilement et plus clairement,

verrions-nous, au fond de notre âme, notre Créateur,

Dieu, le Bien infini, incomparable : On triomphe de ses

sens, lorsque toutes les images se rapportent à Dieu, et



— 315 —

lorsque, dans tous les objets sensibles, et dans toutes les

formes extérieures, l'âme parvient à ne voir que Dieu.

La puissance de l'esprit est supérieure à celle des sens;

il faut aussi, la vaincre, la dompter. Il y a, dans le

monde, des grands esprits, qui, avec leurs seules forces

naturelles, s'efforcent de pénétrer le Ciel, les intelligen

ces supérieures, et Dieu lui-même ; tels furent Homère,

Socrate, Platon, Aristote, Zénon, et d'autres beaux gé

nies, dont l'heureuse nature les soutint dans leurs ef

forts. Mais ces intelligences élevées, ont besoin d'être

en garde contre elles-mêmes, afin de rester toujours fidè

les à la vérité de la Foi et à l'humanité de Jésus-Christ.

D'autres naissent, au contraire, avec des facultés peu

étendues et des dispositions très-ordinaires; ceux-là se

détachent plus facilement d'eux-mêmes, et font plus de

progrès en Dieu que les autres, parce qu'ils voient les

choses simplement, et qu'ils n'ont pas à lutter contre

l'ardeur de leur esprit. Ils sont disposés à la grâce divi

ne, comme la cire molle est propre à recevoir l'empreinte

d'un cachet. Les esprits supérieurs, au contraire, ont

besoin d'une plus grande force pour se vaincre eux-

mêmes; mais aussi, comme l'empreinte d'un cachet sur

la cire molle s'altère et s'efface plus facilement, et que

la figure que le ciseau a tracée sur la pierre, y reste

ineffaçable, les hommes simples se fatiguent plus faci

lement dans la voie de la perfection, reculent et aban

donnent leurs saintes propositions; tandis que les es

prits supérieurs, dès qu'ils se sont vaincus une fois, sont

plus fermes et persévèrent avec plus de courage dans la

grâce ; et comme ils l'ont acquise avec plus de peine,

ils la conservent avec plus d'amour. La vérité divine les

pénètre et les possède plus profondément.

 



— 316 —

Comment on doit vaincre ses desirs.

En troisième lieu, les personnes qui aspirent à la per

fection, doivent vaincre leur propre désir, etjtout ce qui,

dans la volonté/appartient à la possession d'eux-mêmes

et à la concupiscence. Je ne parle pas de ceux qui ont

soif des biens terrestres et passagers, qui aspirent aux

honneurs, aux ;dignités, aux richesses, à la vanité du

monde, parce que ceux-là sont si éloignés de la sain

teté, qu'ils n'ont jamais compris, même superficielle

ment, ce que c'est que la perfection. Je m'adresse aux

vrais serviteurs de Dieu, et je les exhorte à déraciner de

leur cœur tout désir propre, soit humain, soit divin. Il

est certain que dans leurs désirs , le plus grand nom

bre se trompent; beaucoup disent : Oh! si Dieu m'a

vait fait autrement, s'il m'accordait telle grâce , s'il se

montrait à moi, s'il me révélait son amour, si je pou

vais connaître [en toute occasion sa volonté, si je res

semblais à ce grand saint : ceux-là sont bien éloignés

de la perfection, puisqu'ils devraient, en toute chose,

s'abandonner à Dieu et ne vouloir rien que lui, se re

mettre entièrement entre ses mains, et dire de tout leur

cœur avec Jésus-Christ : Père, non pas comme je le

veux, mais comme vous le voulez ; que votre volonté

soit faite : Pater non sicut ego\ volo, sed [sicut [tu... Fiat

voluntas tua. La voie parfaite, dans le malheur, dans

les défaillances, dans les afflictions, est d'être sans trou

ble, sans désirs, et de s'abandonner à Dieu, de tout son

esprit et de tout son cœur, à l'exemple de notre Sauveur

Jésus-Christ, qui, dans ses dernières douleurs, et son

dernier soupir, resta soumis, de toutes les puissances de



- 317 —

sa volonté, à la volonté de son Père éternel, et n'eut

réellement pas d'autres désirs que de lui être agréable.

C'est à cela que sont appelés tous les vrais soldats de

Jésus-Christ. Mais que personne ne s'imagine, qu'en

s'abandonnant à Dieu, on évite la douleur,'ou qu'on en

émousse l'aiguillon. Quel mérite y aurait-il de suppor

ter l'adversité, sans en éprouver de douleur. Jésus-Christ

sentit profondément toutes ses blessures, qui s'élevè

rent, selon les révélations de sainte Brigitte, au nombre

de 5,460, et s'il avait mis sa main dans le feu, il en eût

certainement ressenti la brûlure. Il est nécessaire que

celui qui souffre, sente la douleur de sa Passion, et que,

dans sa douleur, il s'abandonne à Dieu sans désirs. Car

celui qui désire hors de lui quelque chose, ou qui sup

porte avec impatience, ce qu'il éprouve en lui et ce que

Dieu y opère, celui-là ne connaît pas encore le vérita

ble renoncement. Aussi, la divine Sagesse a révélé à un

de ses serviteurs, que pour se résigner en Dieu, il fallait

ressembler à celui qui serait au milieu de l'Océan, sé

paré de la terre par des distances incalculables, sans

vaisseau pour le secourir, sans une planche pour le por

ter, n'ayant qu'un manteau pour se soutenir sur les va

gues agitées, et au sein de la plus affreuse tempête, ne

pouvant agir, nager ou crier : il faudrait bien .nécessai

rement qu'il s'abandonnât complètement à Dieu. C'est

l'image du renoncement d'une vie sainte et parfaite.

Comment on doit triompher de toutes les images sensibles

et créées.

En dernier lieu, l'homme spirituel doit écarter et sur

monter toutes les images créées Je ne parle pas ici à ces
 

18.



— 318 —

hommes du monde, qui obéissent à la chair et qui en

poursuivent sans cesse les jouissances, n'ayant des re

gards et des pensées que pour les personnes et les créa

tures qu'ils aiment. Ceux-là ne sont pas dignes du nom

d'homme. On doit les classer parmi les animaux im

mondes, puisqu'ils vivent dans la fange et dans la cor-

ruption de leurs infamies, et qu'ils finissent par y périr.

Mais, parmi les serviteurs de Dieu, il y en a qui ont besoin

que je leur parle de la sorte, parce qu'ils sont tour

mentés d'apparences vaines , et d'images des choses

visibles et créées. listes repoussentpourtant parla crainte

de Dieu, et voudraient n'avoir que les pensées et les

images des choses célestes ; je leur dirai qu'ils fassent tout

leur possible pour s'en délivrer, qu'ils confessent à Dieu

leur imperfection, qu'ilsse plaignent doucement en eux-

mêmes du tumulte de ces images, qu'ils s'appliquent à

les rejeter, à les détester, ou du moins à les rapporter à

Dieu, comme je l'ai dit plus haut. Si ces images revien

nent ou ne s'éloignent pas, qu'ils supportent humble

ment cette croix, et qu'ils s'y résignent en Dieu. Il y en

a d'autres qui sont pleins de bonnes pensées, mais qui

les mêlent de songes et d'imaginations pieuses. Ils

contemplent des choses élevées et admirables : les saints

dans le ciel, les âmes dans le purgatoire, et souvent,

dans leurs extases, ils voient l'avenir. Ceux-là , je ne

puis pas les condamner absolument, sachant que l'ange

de Dieu apparut au chaste Joseph, l'époux de la bien

heureuse vierge Marie; Boëce l'enseigne, si les hommes

harnels et sensuels sont pleins de rêves immondes, les

hommes purs sont naturellement remplis d'images

pures. D'autres sont sujets à des visions et des sortes de

révélations , qui sont le plus ordinairement saintes,



— 319 —

vraies et divines, mais parmi lesquelles, cependant,

l'esprit malin peut se transformer en ange de lumière,

afin do tromper et d'égarer les âmes imprudentes et

trop crédules. Que ces personnes se tiennent sur leurs

gardes, et qu'elles examinent, si toutes leurs pensées

extatiques et leurs révélations sont entièrement con

formes aux Saintes Écritures et à la doctrine des Saints

Pères. Si elles sont conformes, qu'elles les acceptent ; si

elles sont contraires, qu'elles les repoussent. Autrement,

elles agiraient contre les grâces de Dieu, et s'éloigne

raient de la voie sûre du salut. J'ajouterai, de plus,

que toutes les images, les visions, les extases de Dieu

et des saints, doivent être abandonnées et surmontées,

si l'àrae s'y appuie trop, et si le cœur s'y attache d'une

manière sensible. Qu'on oublie toutes les images qui

peuvent être des illusions; qu'on se laisse guidor en tout

par la volonté divine; qu'on s'attache à Dieu seul, dans

tout état, dans l'abondance ou dans la pauvreté, dans

la consolation ou dans la peine, dans le bonheur ou

dans l'adversité, suivant toujours les exemples parfaits

de Jésus-Christ notre Sauveur.

Comment l'ùme doit graver en elle-même l'image de

Jésus-Christ.

Lorsque l'âme sainte aura vaincu toutes les images

créées, humaines ou divines, qu'elle s'applique à graver

profondément dans son cœur , Jésus-Christ , sa vie , son

esprit, son détachement, sa simplicité, sa pureté, sa mo

destie, son humilité, sa patience, toutes ses vertus, afin de

le voir, de le contempler intérieurement , do l'adorer et do

se renoncer en lui. Dans toute la vie et dans toutes les

 



— no —

actions, dans tous les voyages, prenez-le pour guide et

pour compagnon ; qu'il s'asseye avec nous à la même

table et qu'il nous devienne présent, soit que nous man

gions, soit que nous buvions; si le repos nous est

nécessaire , endormons-nous en lui , afin que nous le

retrouvions à notre réveil. Ne faisons jamais un pas, un

mouvement sans Jésus. Saint Bernard conseille aux

commençants de se représenter en eux-mêmes un

homme vénérable , qui les regarde toujours , et de

se demander , lorsqu'ils ont à faire ou à décider quel

que chose, si cette personne agirait comme ils veulent

agir. N'est-il pas meilleur de se représenter dans son

âme , la douce figure de Jésus-Christ , lui qui nous est

plus dévoué , plus présent que nous ne le sommes à

nous-mêmes. En Jésus-Christ, se trouve toute grâce, toute

vérité , toute joie , toute consolation , tout bien ; appli

quons-nous donc à rendre son image si parfaite et si

vivante en nous, que nous ne la perdions pas de vue un

seul instant, afin que nous puissions par elle, juger no

tre intérieur et voir si nous lui sommes en tout con

formes , comme nous nous y sommes engagés , en re

nonçant aux erreurs du monde et en nous obligeant à

ne plaire qu'à Dieu, à ne vivre que pour lui seul : s'il y

a des séculiers qui vivent si purement et si intimement

unis à Dieu dans tout ce qu'ils font, quelle honte pour

des solitaires et des religieux de ne pas faire de même !

L'image de Jésus-Christ peut être fixée en nous de deux

manières : nous pouvons nous le figurer sous la forme

sensible d'un homme aimable, saint et bienfaisant. Mais

c'est là l'image d'une simple créature, qui ne représente

pas complétement Jésus-Christ, non-seulement homme

et créature , mais homme et Dieu tout ensemble : gar



— 321 —

dons-noas donc de nous former l'image du Christ avec

des traits inférieurs à sa personnalité. Ne séparons ja

mais l'humain du divin. Voyons toujours en lui le Fils

de Dieu et de Marie, le Sauveur du monde, vrai Dieu et

vrai homme. En pensant à Jésus-Christ, nous penserons

ainsi toujours à Dieu.

On peut', en second lieu , fixer dans son âme l'image

du Christ, en se conformant à ses divins exemples.

Alors ce n'est plus l'imagination, c'est l'imitation qui

remplit l'âme des préceptes, des conseils, de la doctrine

de Jésus-Christ, et avec tant d'amour qu'on ne veut

plus faire que sa volonté, parce qu'on lui entend dire :

Diligite inimicos vestros, benefacite his, qui oderunt vos.

« Aimez vos ennemis , faites du bien à ceux qui vous

haïssent. » Non-seulement on parle à ses ennemis, mais

on les reçoit , on les aime sincèrement, de tout son

cœur, on les honore, on les excuse, on les défend ; non

pas qu'on ignore le mal fait et la haine qu'ils vous por

tent , mais parce qu'on ne veut pas s'y arrêter, et se le

rappeler afin d'imiter la patience de Jésus-Christ.

Mais, ici, quelqu'un me demandera peut-être, si l'âme

qui doit , comme nous l'avons expliqué , vaincre et

surmonter toutes les images , peut se permettre celle

de Notre-Seigneur Jésus-Christ. Le Sauveur, en dispa

raissant aux yeux des apôtres , ne leur a-t-il pas dit :

Expedit vobis ut ego vadam : si enim non abiero, Paracletus

non remet ad vos. « Il vous est utile que je m'en aille,

car si je ne m'en vais, le Paraclet ne vous visitera pas. »

N'était-ce pas leur interdire son image ? Rappelons-nous

qu'alors, les apôtres étaient imparfaits; et le Christ, en les

quittant, ne voulut leur ôter que sa forme sensible, son

extérieur de simple créature, mais non son image de

 



— 322 —

vrai homme et de vrai Dieu. Aussi, en montant au ciel,

il attira après lui les âmes de tousses apôtres et les fixa

dans le cœur de son Père, afin de leur faire comprendre

qu'il n'était pas seulement homme, mais encore le Verbe

de Dieu , la splendeur de sa gloire , la figure de la sub

stance, son très-clair miroir, vrai Dieu, consubstantiel

à celui qui l'engendra de toute éternité. Si l'âme s'ap

plique â former en elle, l'image de Jésus-Christ , c'est

pour s'attacher à ce Verbe diviu et s'unir par lui aux

personnes de la très-sainte Trinité. Celui qui n'obtien

dra pas cette grâce pendant la vie, l'obtiendra peut-être

avant la mort ou dans la mort ; et même en ne l'ob

tenant pas, il faut toujours désirer avec ardeur une union

si haute et diriger vers ce but tous les élans de son

cœur, parce que Dieu ne manque jamais de récompenser

les désirs ardents des âmes saintes , soit dans cette vie

soit dans l'autre.

III

DE LA MORT SPIRITUELLE.

De quelle manière on doit mourir au monde et à soi-même.

La vie de Jésus-Christ et son saint Evangile nous mon

trent que tous ses efforts, ses fatigues, ses préceptes, ses

exemples eurent pour but d'apprendre à ses amis et à

ses disciples à devenir des hommes intérieurs, et à gar

der leurs âmes pures, afin d'y faire briller la lumière de

la Vérité. Et, parce qu'il voyait que les apôtres, dans leur

imperfection, s'attachaient à l'homme extérieur, et se ren

daient, à cause de cela, incapables du souverain bien, il

 



— 323 —

lut forcé de les quitter et de les priver de sa présence

corporelle. Ceci doit dissiper toute incertitude, et nous

faire comprendre jusqu'à l'évidence, que, si l'éternelle

Sagesse, le Fils de Dieu, par la présence de son huma

nité, et par l'attachement qu'elle inspirait à [ses disci

ples, était, d'une certaine manière, un obstacle à leur

perfection; à bien plus forte raison, les créatures de

ce monde empêcheront les serviteurs de Dieu d'arri

ver à la vie spirituelle et parfaite. Ainsi donc, que ceux

qui se donnent à Dieu, dans la ferme volonté de le

servir, commencent par visiter avec soin tous les replis

de leur cœur, afin de voir s'ils ne cachent pas des affec

tions déréglées pour quelques créatures ; s'ils en trou

vent, qu'ils y renoncent, et qu'ils en purifient leur in

térieur. Semblables aux petits enfants qui,pour appren

dre à lire, étudient longtemps leur alphabet avant d'é-

peler, ils ne doivent pas s'effrayer, s'ils ne triomphent

pas sur-le-champ de leurs affections, comme ils le dési

rent; qu'ils y travaillent et qu'ils y travaillent sans

cesse, se détachant d'eux-mêmes et de toutes les créa

tures vaines et passagères; que le matin, en s'éveil-

lant, ils élèvent leur âme vers Dieu, en lui disant : O

mon Dieu, mon seul maître, mon trésor, mon unique

bien, voici que, de nouveau, je veux, par amour pour

vous, me détacher de moi-même et de toutes les créatu

res. Accordez-moi le secours de votre grâce. Et, pen

dant le jour, mille fois, si vous le pouvez, redites la

même chose, et renouvelez la résolution de vous re

noncer et de renoncer à toutes les créatures ; car, c'est

dans ce renoncement, dans cette mort de l'amour de soi

et de toutes les créatures , que consiste la véritable per-

cclion.

 



— 324 —

Il se trouve des âmes qui, après avoir, pendant qua

rante ans, servi Dieu et fait de grandes choses, sont, à

la fin, aussi éloignées de la perfection, qu'elles l'étaient

au commencement. Ce fut le sort du peuple d'Israël ;

après tant de fatigues et d'épreuves supportées pendant

son long voyage dans le désert, lorsqu'il en eut atteint

les limites , il lui fallut retourner au fond des solitu

des, qu'il croyait avoir quittées pour toujours. Combien

qui, après des années passées dans les exercices de la

vie spirituelle, lorsqu'ils pensent être arrivés à la per

fection, se trouvent au même point où ils étaient en

commençant; et cela parce qu'il ne suffit pas de mourir

à soi-même, mais qu'il faut sans cesse renouveler cette

mort jusqu'à la fin de sa vie. On ne meurt jamais si

parfaitement à soi-même et au monde, qu'il ne reste

quelque chose où l'on ne puisse se renoncer et se

mortifier encore ; et ceux-là sont dans une grande

erreur, qui s'imaginent pouvoir acquérir un tel détache

ment, qu'ils n'aient plus.rien à faire. Plus un serviteur

de Dieu fait de progrès dans cette mort de lui-même,

plus il doit s'y appliquer et mourir toujours davantage.

Oh! combien après s'être renoncés véritablement en

Dieu, après s'être quittés, reviennent à eux d'une ma

nière déplorable, et reprennent tout ce qui ne leur ap

partenait plus; cela n'est pas étonnant, parce que

notre nature a mille moyens secrets de se retrouver et

de se perdre dans les créatures. On se trompe et on

s'excuse de ce retour à soi-même, en se rejetant sur les

bonnes intentions qui font agir ; on trouve toujours des

prétextes pour cacher ses fautes. Mais qu'importe qu'on

soit aveuglé par de l'or ou par du fer; que ces motifs

soient bons ou mauvais, la perfection est toujours im-



— 325 —

possible, tant qu'on ne renoncera pas à toutes les créa

tures et à tous les faux-fuyants. Mais que dirons-nous

de ces personnes qui vivent dans la dévotion et dans le

cloître, et qui, à tout propos, pour la moindre chose

qu'on leur refuse ou qu'elles perdent, jettent les hauts

cris et deviennent furieuses, comme des êtres sans rai

son ; et pourtant un religieux, par sa règle même, est

obligé de vivre tellement détaché, tellement mort à lui-

même, qu'il doit, lorsqu'on le frappe sur la joue gauche,

présenter la joue droite, et conserver toujours son âme

calme et tranquille. Notre Seigneur Jésus-Christ n'a-t-il

pas été publiquement traité d'imposteur, de débauché,

de possédé du démon; et il se taisait, il supportait avec

résignation toutes ces injures. On lit dans la vie des

Saints Pères, qu'un disciple, demandant à son maître, ce

qu'il fallait faire pour devenir parfait, le maître répon

dit : Allez dans le cimetière et adressez des compliments

et des louanges aux morts et à leurs cendres; puis vous

les maudirez ensuite et vous les accablerez d'injures, et

vous verrez si les morts vous répondent et si leurs cen

dres en sont troublées. Le disciple obéit et revint dire

à son maître que les morts n'avaient rien répondu, et

que leurs cendres n'avaient pas été plus émues des

éloges que des injures. Le maître ajouta : C'est là la per

fection, allez et faites de même : Vade H tu fac similiter.

D'une plus haute perfection de> serviteurs de Dieu.

Dans la voie du renoncement , il y en a quelques-uns

qui veulent s'attacher à Dieu le souverain bien, natu

rellement, comme le feraient les bêtes par instinct,

sans aucun effort de leur esprit, de leur raison, de leur

19
 



— 326 —

volonté. Ce serait servir Dieu d'une manière indigne de

lui, puisque l'homme ne vit pas, n'agit pas par instinct,

mais bien par l'intelligence, par la volonté, en raison

nant, en choisissant et en aimant. Celui qui sert Dieu

comme un homme doit le servir, foule aux pieds toutes

ses inclinations naturelles et agit toujours par amour;

il détourne ce qui lui est destiné pour le consacrer à

l'honneur de Dieu. Il dit : 0 mon Dieu, c'est pour vous

que je mange et non pour moi ; c'est pour vous que je

dors, que j'agis, que je souffre; ce n'est pas pour moi,

mais pour votre seul amour que j'abandonne le monde

et ses vanités. Il y avait un disciple de la divine Sagesse

qui, désirant mener une vie sainte et parfaite, fut con

duit à une école remplie d'illustres docteurs, et, comme

il demandait quelle science on y apprenait, il lui fut ré

pondu : On n'apprend ici qu'à mourir à soi-même et à

se renoncer en toutes choses. Je veux y rester, dit le

disciple; poury être plus tranquille, j'y aurai une cham

bre, et je me pourvoierai de tout ce dont j'ai besoin,

afin de n'incommoder personne- Non pas, dit le maître;

ne pensez qu'à vous renoncer en Dieu, et soyez persuadé

que moins vous ferez, plus vous avancerez ; plus vous

vous détacherez de vous-même, plus vous mourrez à

votre volonté, et plus la divine Sagesse vous instruira.

Ambitionner beaucoup de choses, faire des projets et des

plans dans la voie de la perfection comme si on était

chargé de diriger Dieu lui-même, c'est aller contre la

science véritable. Agir, en écoutant sa volonté, son sens,

son jugement, sa nature, son plaisir, c'est suivre le

chemin d'une aveugle ignorance, c'est s'éloigner de la

perfection qui s'acquiert en se renonçant, en mourant,

en se perdant, en s'abandonnant comme une poussière



— 327 —

insensible, qui n'a ni désir , ni volonté, et que la puis

sance de Dieu porte où bon lui semble.

Le disciple connut alors que la doctrine de cette école

était parfaitement conforme aux saintes Écritures , et

surtout à l'enseignement de l'apôtre saint Paul qui di

sait : Vivo ego, jam non ego, vivit vero in me Christus. Ce

qui signifiait que tant qu'il y avait quelque chose en

l'homme qui n'était pas Dieu , mais qui était l'homme

lui-même, ou quelque créature, Dieu ne vivait pas com

plètement dans son cœur ; dès qu'on ne peut pas dire

avec saint Paul : Je vis , mais ce n'est pas moi , c'est

Jésus-Christ qui vit en moi , on est toujours éloigné de

la perfection. Le démon ne vise qu'à une chose pour

empêcher nos progrès, c'est à inspirer aux âmes l'amour

d'elles-mêmes. Lorsqu'Ève craignait de mourir et d'ê

tre punie, si elle mangeait le fruit défendu, le tenta

teur lui répondait: Non, vous ne mourrez pas, mais

vous serez comme des dieux. C'est cette promesse qui

séduisit Eve , et qui lui alla tellement au cœur, qu'elle

cueillit aussitôt le fruit, qu'elle en mangea avec Adam

et qu'elle se perdit avec toute sa poslérité. Voilà où con

duit la sensualité et l'amour de soi-même. Ainsi, celui

qui veut suivre la voie de Dieu doit se détacher de lui-

même et mourir à tout ce qui est en lui. Que celui qui

désire être ce qu'il n'est pas, commence par détruire ce

qu'il est et tout ce qu'il est, et qu'il sache que sans Dieu

il n'est rien, que Dieu seul est son être, son essence

calme et immobile, la source indépendante de tous les

biens.

Celui qui se renonce et qui meurt généreusement à

tout lui-même, doit le faire complètement, parfaitement,

semblable à un marbre, à une pierre pesante qu'on jet

 



— 328 —

terait dans une mer d'une profondeur infinie. Il est cer

tain que ce marbre tomberait toujours et s'enfoncerait

dans l'eau sans jamais toucher le fond. Ainsi celui qui

aime Dieu, meurt à lui-même et s'abandonne à Dieu, qui

est sans fond et sans fin ; il y est plongé si profondément,

qu'il ne se voit plus, ne se sent plus, et n'est pas troublé

par les événements extraordinaires qui peuvent lui ar

river, parce qu'il se repose et s'endort toujours satisfait

dans l'abîme de la volonté divine; et à qui est dû plus

qu'à Dieu, notre cœur, notre intention sincère, pure,

dégagée de tout avantage, de tout plaisir, de toute sé

duction, de toute récompense? En agissant ainsi, nous

pourrons dire à Dieu, avec Jésus-Christ, son Fils bien-

aimé : Non quœro gloriam meam, sed Patris mei. Je ne

cherche pas ma gloire, mais celle de mon Père. Celui

qui cherche quelque chose hors Dieu, ne cherche pas

Dieu, et s'éloigne par conséquent de la vie parfaite. Un

vase de cristal brisé perd sa valeur, parce qu'il n'est pas

entier, dès qu'il a une fente. Qu'on ne s'y trompe,

il y a en paradis des grands et des petits, comme il y a

sur la terre, des géants et des nains parmi les hommes

doués de raison. Que celui qui désire être grand dans le

ciel renouvelle tous les mois, tous les jours, toutes les

heures son renoncement; qu'il s'anéantisse sans cesse

lui-même dans le bon plaisir de Dieu, qui aime par-des

sus tout, l'oubli de toutes les choses passagères et fugi

tives, le mépris du monde et de soi-même. Aussi je vous

avertis qu'un riche peut, aussi bien qu'un pauvre, imi

ter Jésus-Christ et fuir le monde ; car c'est du riche sur

tout qu'il est dit : Beali pauperes spiritu, quoniam ipsorum

est regnum cœlorum. Si le riche prélève sur sa richesse

ce qui est nécessaire à sa nourriture ou à son habille



- 329 —

ment, comme s'il l'obtenait d'un autre ; si, lorsque ses

amis ou ceux qui le méritent, ont besoin de quelque

secours, il le leur donne et les aide, comme si ses biens

leur appartenaient réellement ; si enfin, dans l'adversité,

il reste, en perdant sa fortune, calme, tranquille comme

s'il n'avait jamais rien possédé, celui-là sera véritable

ment pauvre d'esprit, lors même qu'il posséderait l'em

pire d'Auguste et les trésors de Crésus. Non-seulement il

aura l'empire du ciel promis dans l'Évangile aux pau

vres d'esprit, mais, au jugement dernier, il siégera avec

le Christ pour juger les avares et les impies, parce qu'il

ne se sera pas laissé posséder par les richesses, et qu'il

n'aura eu dans son cœur d'autre désir que celui de Dieu.

Aussi saint Thomas enseigne que, si on possède des ri

chesses sans un amour déréglé, comme on doit les pos

séder, et qu'on en use seulement pour ce qui est néces

saire, on ne manque point à la pauvreté de l'esprit; et le

riche même peut vivre plus libre, plus appliqué à la vie

intérieure et à Dieu que le pauvre, qui est obligé de tra

vailler chaque jour et de mendier son pain à la porte des

autres. Il a vaincu l'amour des richesses et il les mé

prise. Que le grand saint Bernard nous serve d'exemple:

il fut plus aimé, plus honoré que tous les hommes de

son temps, et il n'estima pas plus cette gloire qu'un brin

de paille qu'on foule aux pieds. Saint Thomas a bien

raison de dire, que celui qui fuit les honneurs et qui les

méprise sincèrement et joyeusement est un homme par

fait.

Concluons donc. Si le serviteur de Dieu désire s'avan

cer à grands pas, dans le chemin de la perfection, il est

nécessaire qu'il méprise les choses de la terre, qu'il ne

recherche pas les grandeurs, qu'il ne se réjouisse pas et

 



— 330 —

qu'il ne se trouble pas dans la prospérité ; qu'il soit tou

jours le même dans les événements heureux ou con

traires, qu'il accepte toutes les épreuves de la main de

Dieu avec joie , puisque ce sont des moyens de lui

plaire ; qu'il se fixe enfin dans le cœur de Dieu, et en sa

sainte présence ; qu'il s'applique à se détacher toujours

de lui-même, à se mortifier, à se renoncer en tout ce

qu'il a ou qu'il désire, et qu'il s'exerce chaque jour à

une mort sainte et parfaite, afin de vivre caché et perdu

en Dieu et en son aimable Providence. Amen.

IV

DE QUELQUES GRAVES TENTATIONS DE LA VIE

SPIRITUELLE.

Que les personnes qui veulent vivre de la vie de l'es

prit ne croient pas pouvoir faire de grands progrès dans

la vertu, si elles ne s'appliquent pas à acquérir la paix

de la conscience et la tranquillité de l'âme. Jésus-Christ

aime se reposer dans les consciences pures et calmes, et

cela est facile à comprendre. Quelle différence pour

nous de nous reposer doucement dans un lit tout orné

de lis et de roses, ou bien sur une terre inculte et sau

vage, toute pleine d'épines et de chardons. Il en est de

même pour Jésus-Christ, qui préfère à une conscience

troublée, une âme calme et tranquille; les délices du

Verbe de Dieu sont les cœurs qu'embellit la paix de la

conscience. La sainte Épouse des Cantiques ne l'ignorait

pas, lorsqu'elle disait, dans l'attente des caresses de

son divin Époux : Lectulus noster floridus ; c'est-à-dire :

Notre demeure est sûre et le lit de notre amour est orné



— 331 —

de fleurs. Viens donc, mon bien-aimé, mon âme est

fermée à tout autre amour; ma conscience est pure, elle

est parée de lis et de vertus ; mon cœur est dans le calme

et dans la paix ; je ne désire que ta présence, afin que

tu me reçoives dans le sein de ton amour infini, que je

m'y endorme et que je m'y repose.

Comprenons donc combien les âmes scrupuleuses,

qui se tourmentent sans cesse par leurs doutes et leurs

inquiétudes, préparent mal leur cœur à recevoir Jésus-

Christ. Au lieu du calme que la religion devrait leur

donner, elles se font une vie malheureuse, pleine de

troubles et de tentations. Je ne puis pas les expliquer

toutes, mais j'en choisirai trois principales, qui sont

beaucoup plus dangereuses que les autres.

De la tristesse de l'âme.

La première tentation est une tristesse déréglée; la

seconde, un trouble exagéré de l'esprit; la troisième, un

violent découragement. Pour la première de ces tenta

tions, il faut savoir que souvent l'homme se trouve si

accablé par la mélancolie, que, non-seulement, il n'a pas

plus le goût du Bien, mais qu'il ne peut plus l'accom

plir ; il vit alors dans l'ignorance de ce qui lui manque,

et il ne peut comprendre ce qui cause sa peine. C'est

cette tristesse que David éprouvait lorsqu'il disait :

Quaretristis et, anima mea, et quare conturbas me? pour

quoi es-tu triste, mon âme, et pourquoi me troubles-tu?

Encore si je savais ce qui te manque pour te le donner;

mais enfin espère, et ne te décourage pas; bientôt

viendra le temps où je servirai Dieu avec allégresse :

Spera in Deo, quoniam adhuc confitebor illi.

 



— 332 —

Il est vrai que la mélancolie a le plus souvent son

principe dans le tempérament ; mais il n'en est pas moins

déplorable de voir tant de personnes qui, après avoir

commencé à servir Dieu avec ardeur, y renoncent ,

vaincues par la tristesse. Et cela n'est pas étonnant,

parce que jamais la constance et la force de l'esprit

n'ont été si nécessaires, que dans les premiers moments

où l'on cherche à triompher de ses vices. Quel trouble

et quel obstacle peut apporter une mauvaise disposi

tion du corps, si l'âme est solidement fixée en Dieu, et

si elle est remplie de la grâce et des consolations du

Saint-Esprit; et, au contraire, qu'est-ce qui peut la ré

jouir et la charmer, si elle est triste, tourmentée, et ac

cablée d'un poids insupportable de mélancolie. Si quel

qu'un me demande, comment une âme triste peut se

délivrer de sa souffrance intérieure, je répondrai par un

exemple. Il y avait un serviteur de Dieu, un ami de la

Sagesse éternelle, qui , dans les commencements de sa

conversion, était sujet à des accès de mélancolie pro

fonde; non -seulement il avait perdu le goût de la lec

ture et de l'oraison, mais il était encore dans l'impossi

bilité d'agir. Un jour qu'il se tenait assis dans sa chambre,

livré à cet état insupportable, il entendit une voix inté

rieure qui lui disait : Pourquoi rester ainsi, triste et sans

rien faire ; pourquoi te consumer en toi-même, et t'é-

puiser dans les angoisses de la mélancolie. Du courage,

lève-toi, fais- toi violence, médite ma Passion et mes

souffrances cruelles, et tu surmonteras ta douleur. Le

serviteur de Dieu obéit; la méditation de la Passion de

Jésus-Christ dissipa sa tristesse, et, en continuant ce

saint exercice, il guérit son âme et ne fut plus sujet à

la mélancolie.



— 333 —

Du désespoir.

La seconde tentation est un accablement, un serre

ment de cœur, un trouble déréglé de l'âme. Ceux qui

éprouvent cette tentation, savent bien ce qui leur man

que; ils comprennent qu'ils ne sont pas assez conformes

à la volonté de Dieu, puisqu'ils éprouvent en eux une

foule de désirs naturels, souvent opposés au bon plaisir

de Dieu. La cause de leur mal est d'estimer trop ce qui

ne mérite pas de l'être ; c'est là la source de leur affliction

intérieure, et ils la sentent plus que jamais, lorsque,

voulant se recueillir en Dieu, ils sont assaillis par des

pensées mauvaises et honteuses, contre Dieu et contre

sa bonté. Cette tentation est la plus pénible que puisse

éprouver le cœur de l'homme, non pas à cause du mal

qu'elle fait à l'âme, qui n'y consent pas, mais à cause de

la douleur dont elle se sent accablée. A cette tentation,

se joignent souvent des doutes cruels contre la foi, des

pensées odieuses contre Dieu et contre les saints; on a

des projets insensés de suicide, et on désespère de la

miséricorde divine. Parlons seulement de cette dernière

tentation,et disons que ce désespoir vient de trois causes :

l'âme ne sait pas et ne comprend pas ce qu'est Dieu, ce

qu'est le péché, et ce qu'est la contrition du cœur. Le

Dieu tout-puissant est une source inépuisable d'infinie

miséricorde et de souveraine tendresse. Il n'y a pas de

mère dévouée qui soit plus prompte à retirer des flam

mes, le fils qu'elle a porté dans son sein, que Dieu n'est

empressé à secourir une âme pénitente, eût-elle commis

mille fois tous les péchés du monde. Dites-nous, très-

doux Seigneur, d'où vient que les âmes pénitentes vous

trouvent si tendre, si aimable, et goûtent en vous et par

 

19.



— 334 —

vous, tant de bonheur. La cause d'un si grand amour

n'est pas leur innocence ; mais elles pleurent leurs fau

tes ; elles comprennent leur indignité ; elles savent que

vous n'avez pas besoin de nous ; et pourtant vous vous

donnez si généreusement, vous les recevez si tendrement

dans le sein de vos miséricordes ! C'est cela, Seigneur,

qui fait comprendre votre grandeur et votre tendresse

aux âmes pénitentes, à tous les cœurs des hommes. Il

vous est [aussi facile de remettre à vos débiteurs mille

talents qu'un seul, de pardonner à une âme mille cri

mes qu'un péché. Votre bonté surpasse toutes les bon

tés. Aussi ces âmes sont confondues par les douceurs

de votre infinie miséricorde, et elles se reconnaissent

incapables de vous rendre les actions de grâces que mé

rite votre indulgente bonté. Les âmes repentantes qui

reviennent à vous, vous louent et vous honorent plus

que si elles n'avaient pas péché ; et en appréciant votre

charité, elles servent plus à votre gloire que les âmes

tièdes : car vous ne regardez pas tant ce que l'homme

a été, que ce qu'il veut être dans le fond de son cœur.

Saint Bernard l'a dit : Non enim tam attendis quid fuerit

homo, quam quid pro sui cordis desiderio esss velit. Celui

qui nie ou qui n'espère pas que Dieu remet les péchés,

et cela autant de fois que les jours ont d'instants, celui-

là prive Dieu de son plus grand honneur. C'est le pé

ché qui l'a fait descendre du ciel en terre, qui l'a rendu

notre bon, notre aimable Rédempteur, toujours prêt à

recevoir les âmes qui reviennent à lui.

Que l'âme, dans ses afflictions'et ses tentations, se re

cueille en elle-même et médite sur ce qu'est Dieu, et

jamais elle ne pourra douter de sa miséricorde. De plus,

qu'elle cherche à comprendre ce qu'est le péché : il n'y



— 335 —

a jamais péché, si la volonté n'est pas délibérée et cer

taine, si la raison combat et s'oppose, si les pensées

mauvaises qui se présentent, lui répugnent. Il y a péché

seulement quand, en toute connaissance de cause, par

un acte de volonté bien arrêtée, sans hésitation et sans

répugnance, le cœur se livre à l'iniquité. Sans cela,

l'âme pourrait être obsédée de mille pensées mauvaises,

en être tourmentée pendant des années entières, pourvu

qu'elle les combatte, qu'elle les repousse, qu'elle ne

veuille jamais y consentir, elle se conservera toujours

exempte de péché mortel ; et même si, dans ces pensées

mauvaises, elle éprouvait quelque délectation ; ou que,

par oubli et par négligence d'elle-même, elle ne fût pas

assez prompte à les repousser, elle ne pécherait pas en

cela mortellement. Car d'après la doctrine unanime des

saints Pères, si la pensée et la délectation du mal n'ont

pas pour complice, une volonté ferme et maîtresse d'elle-

même , il n'y a pas péché mortel, lors même que l'àme

s'y est arrêtée longtemps. Telle est la règle : il n'y a

jamais péché sans parfait consentement.

Que l'âme affligée s'applique à comprendre la vertu et

la puissance de la contrition. Une contrition véritable,

humble et pleine de confiance, délivre l'homme de tous

6es péchés. Un cœur contrit et humble obtient toujours

miséricorde ; car il est écrit : FM, in tua infirmitate,

ne despicias te ipsum, sed ora Dominum et ipse curabit te :

Mon fils, dans ton infirmité, ne te méprise pas toi-même,

mais prie le Seigneur, et il te guérira.

De quelques erreurs deB personnes scrupuleuses.

Les personnes scrupuleuses s'égarent en beaucoup

de choses. Elles ne croient, pour ainsi dire, h personne ;

 



— 330 —

et aucun conseil ne peut calmer la douleur intérieure

qu'elles éprouvent. Elles reviennent aussi, sans cesse,

sur leurs péchés, et sur leurs doutes ; et, plus elles en

parlent, plus elles s'en inquiètent, plus leur état s'ag

grave. Elles devraient se contenter d'un bon confesseur,

et se fier entièrement à ses lumières et à sa direction.

Au jour du jugement, le confesseur devra rendre compte

de son pénitent; tandis que le pénitent pourra se re

trancher dans sa soumission et son obéissance.

Les personnes scrupuleuses se laissent abattre par une

crainte exagérée de ne jamais bien se confesser. Cela

vient de ce qu'elles ne veulent pas comprendre qu'il

suffit, dans la confession , de préciser seulement les pé

chés mortels, et que, pour les autres, on peut les accu

ser généralement; le démon, entretient leur crainte,

parce que c'est le moyen de leur ôter la paix du cœur ;

elles ne peuvent faire aucun bien, tant leur esprit se

fatigue et leur conscience se trouble. Elles veulent sa

voir, ce que personne ne peut savoir; car, dans cette

vie, personne ne peut savoir, avec certitude, avec évi

dence, s'il est exempt de péché mortel, et s'il est en

grâce avec Dieu. Mais il suffit, pour notre repos, que

notre conscience ne consente jamais au péché mortel ;

ceux qui sont agités d'une crainte déréglée et qui

sont tourmentés par des scrupules , s'impatientent

contre Dieu, comme ceux qui manquent de résigna

tion dans l'adversité , semblables aux chevaux qui ne

sont pas encore habitués à la bride et qui s'emportent,

se cabrent et se blessent dans leurs efforts; plus ils

résistent à leurs afflictions et plus elles leur deviennent

pénibles, Leur unique remède serait de s'abandonner à

'.a. volonté de Dieu, qui a toujours les yeux de sa misé



— 337 —

ricorde fixés sur nos épreuves et notre patience, afin de

nous préserver de tout mal.

Ces personnes affligées veulent aussi répondre à toutes

leurs pensées mauvaises et les discuter avec le Démon.

Elles se fatiguent à cela l'esprit, de telle manière, qu'el

les rendent le remède impossible. Il vaudrait bien mieux

se détourner sur-le-champ de ses pensées et s'appliquer

l'esprit à d'autres choses, en disant au Démon : Sint

susurri tui tibi, nihil ea ad me pertinent. Garde tes sug

gestions , je n'ai point à m'en occuper. Moins on fait

attention aux scrupules et plus vite ils disparaissent. Le

Démon emploie encore une autre ruse. C'est dans les

temps les plus saints, et les fêtes les plus solennelles

qu'il tourmente davantage les personnes scrupuleuses.

Elles ne peuvent pas dire un seul Ave Maria , et alors,

vaincues par le découragement et par l'ennui, elles

abandonnent tous leurs exercices spirituels, la prière, les

sacrements, les visites à l'église, en disant : A quoi me

sert une prière , troublée par tant de mauvaises pen

sées. Elles ne s'aperçoivent pas que le démon triomphe

au grand détriment de leur âme ; car une prière troublée

et pénible est plus agréable à Dieu qu'une prière douce

et tranquille. Cette souffrance, cette douleur d'une âme

qui prie, sans pouvoir rien dire , qui gémit, qui combat

et se lamente , est victorieuse auprès de Dieu et en ob

tient des grâces en abondance , ainsi que le dit saint

Grégoire (1) : Souvent l'esprit de l'homme est tellement

1 Stepe namque meni humana adeo pcrturbatur, ut se ipsam

eruere nesclat ; sed in prirsenli dolore, et angustia constituta ipsa

pro eadem, ante Dei oculos advcriitas devotissime interpellât :

ipaaque paieionii amaritudo in oculis illius resplendem, citiua

eum illi, quam alla exercilia Inclinât et vclocius adeste compeilit.



— 338 —

troublé qu'il n'est plus maître de lui-même , mais il

peut utiliser cet état de peine et d'angoisses. Il doit

exposer avec amour son affliction à Dieu : la vue de sa

douleur touchera ;le regard de Dieu, qui se laissera ga

gner plus yite par cela que par tout autre exercice, et

qui lui accordera plus promptement son secours. Ainsi,

pour ne pas perdre un si grand moyen de mériter, et

pour ne pas réjouir le Démon, il faut toujours, quoi

qu'il arrive, continuer, au moment des fôtes , «es exer

cices de piété et ne jamais les abandonner.

Combien on peut, au milieu des dégoûts intérieure, acquérir

de mérite.

On me demandera peut-être comment Dieu permet

que les personnes qui se consacrent à lui soient sujettes

à tant d'épreuves intérieures, et surtout à des tentations

de désespoir si terribles, que les souffranoes les plus

cruelles du corps ne sont rien en comparaison. Il y en

a quelques-uns qui, dans leur ignorance des secrets de

la divine Sagesse, prétendent que le désespoir ne peut

avoir d'autre cause que nos péchés; mais cette erreur

est facilement réfutée par l'expérience de ces personnes

d'une grande sainteté et d'une grande innocence de vie

qui éprouvent aussi, pendant des années entières, les

mêmes tentations; ces tentations ne tourmentent pas

les mondains et les coupables, mais bien plutôt ceux

qui craignent la Majesté divine. Pour ceux qui sont

éclairés par la grâce et qui sont soumis à cette épreuve

à cause de leurs fautes, ils doivent bénir et remercier

Dieu, qui ne permet pas que les pécheurs vivent et souf

frent comme eux, mais qui, par bonté, commence a les

purifier et à les punir. Pourquoi Dieu, dans sa sagesse,



— 339 —

emploie-t-il de préférence cette épreuve pour châtier et

humilier les pécheurs, c'est un secret qu'il garde pour

lui. Celui qui connaît les cœurs, les inclinations et les

habitudes de chacun, pourvoit à nos besoins de mille

manières, et cela, sans se tromper et selon son bon plai

sir. Mais il est certain que les fruits de cette tentation

sont très-abondants; et d'abord les hommes qui, par na

ture, sont orgueilleux, ne peuvent pas mieux et plus se

crètement acquérir l'humilité, la vraie mère de toutes

les vertus; les dégoûts, les troubles intérieurs leur en

fournissent les moyens, car lorsqu'on se voit rempli de

tant de pensées mauvaises et basses, on est bien forcé de

se connaître et de s'abaisser au-dessous des autres ; et

rien ne peut être plus utile, parce qu'il est impossible

que Dieu permette la ruine et la perte d'une âme hum

ble. Aussi celui qui vit intérieurement attaché à cette

croix, doit la chérir et rester aux pieds de Notre Sei

gneur, en remerciant sa bonté infinie qui, par ces an

goisses et cette tentation de désespoir, le retire de l'en

fer, le délivre d'une multitude de péchés, l'affranchit de

l'amour des vanités du siècle, et lui prépare des trésor»

de vérité dans le ciel. Plus ces personnes sont pénible

ment éprouvées de Dieu, plus elles s'appliquent et s'at

tachent à la vertu. Pour éviter le danger qu'elles re

doutent, aucun moyen ne leur semble impossible, quand

elles espèrent se délivrer de cette tentation. Aussi Dieu

la permet, afin qu'elles s'exercent continuellement à des

œuvres saintes, et qu'elles finissent par être remplies de

grâce, de mérite et de vertu.

Il faut donc admirer les desseins dela divine Sagesse,

qui dispose tout dans nos âmes avec force et douceur.

Ce qui nous semble devoir être notre malheur et notre

 



— 340 —

damnation, se change, sous sa direction paternelle et

puissante, en moyen de sainteté, de mérite, de salut, de

gloire abondante.

J'ajouterai, pour terminer ce sujet, que cette tentation

de désespoir, de blasphème et d'infamies intérieures,

place, à un certain degré, les personnes qui y résistent

au nombre et dans les prérogatives des martyrs ; car les

serviteurs de Dieu aimeraient mieux donner d'un seul

coup, leur tête, leur sang, leur vie pour Jésus-Christ, que

de souffrir intérieurement ces tentations si pénibles pen

dant des mois et des années. Concluons donc que les

personnes affligées de scrupules sont les plus favorisées

de l'amour divin et les plus sûres d'arriver au ciel,

parce qu'en supportant leur peine avec patience et hu

milité, en mourant ainsi sans cesse, elles vivent dans

un purgatoire continuel, et quittent la terre pour s'en

voler au ciel, purifiées, exemptes de fautes à expier.

C'est ce qui arriva à une âme sainte qui avait été cruel

lement éprouvée par les tentations dont nous venons de

parler. Dieu la glorifia au moment de la mort, et la con

duisit au ciel sans la faire passer par les flammes du

purgatoire, et je puis rendre témoignage de son salut à

la louange et à l'honneur de Jésus-Christ, qui est béni

dans tous les siècles. Qui est benedictus in sœcula.

 



LETTRES SPIRITUELLES

DU BIENHEUREUX SUSO.

LETTRE PREMIÈRE.

A une religieuse, sur le mépris et l'oubli du monde.

Je veux vous dire, ma bien-aimée sœur , les pensées

qui me sont venues, lorsque vous vous êtes consacrée à

Dieu et que j'entendais cette mélodie douce et virginale

que Ton chantait pour vous : L'amour de mon Seigneur

Jésus-Christ m'a fait mépriser le royaume du monde et

toute la pompe du siècle. On a bien raison , me disais-je,

de tout abandonner lorsqu'on trouve un ami précieux

et fidèle, comme celui-là, et c'est avec joie et résolution

que vous devez renoncer à ce monde trompeur. Voyez

comme il abuse tous ceux qui l'aiment ; je m'attachais

à une ombre, je poursuivais un songe, etje croyais à une

chimère ; et maintenant où est cette apparence , cette

ombre ; où sont les promesses de ce songe et la foi que

j'avais en cette chimère? Et que serait-il arrivé, monde

imposteur, si j'avais goûté tes joies pendant mille ans ?

ces mille ans n'auraient -ils pas fini comme une heure,

comme un instant ; ta nature, ton essence est de t'écou-

ler, de t'évanouir ; et lorsque je croyais t'étreindre, tu

glissais de mes mains comme un serpent flexible. Celui

qui ne te fuit pas le premier, tu le trompes bientôt et

tu le délaisses : adieu donc, siècle trompeur, lâche en

 



— 342 —

nemi ; puissance du monde, gloire de ses adorateurs, je

vous dis un éternel adieu. Oui, ma bien-aimée fille en

Jésus-Christ, rappelez-vous qu'aujourd'hui, vous avez re

noncé volontairement à vos amis, à vos parents, aux

honneurs et aux richesses ; soyez ferme dans votre ré

solution, et n'imitez pas les vierges folles qui sont dans

leurs cloîtres comme des bêtes enfermées dans un parc ;

elles ne peuvent sortir, mais elles le désirent tant qu'une

partie d'elles-mêmes erre au loin, tandis que l'autre est

prisonnière. Oh! comme ces infortunées perdent et dis

sipent leurs années ! et pourquoi ? pour une frivolité,

pour un néant. Le service de Dieu est pour elles une

captivité, et la règle un dur assujettissement. Comme

elles ne peuvent prendre et goûter le fruit du siècle,

elles cherchent à respirer son odeur : au lieu d'une cou

ronne de roses, elles se parent avec leur voile ; pour

remplacer la pourpre et le brocard, elles font servir à

leur folle vanité, le sac et la cendre dont elles sont cou

vertes ; elles négligent Dieu, dont elles sont les épouses

choisies, pour se livrer aux vaines amitiés des hommes ;

et qu'en retirent-elles ? la perte du temps, les orages du

cœur et la ruine de toute vie spirituelle. Ces visites, cet

échange de lettres mettent sans cesse dans leur âme

l'image et le désir des absents ; elles deviennent comme

ces malades que la soif dévore et qui demandent à boire

sans jamais pouvoir se désaltérer ; les infortunées per

dent la grâce et vivent dans le trouble et la tristesse.

Un moine se fit un manteau avec une natte ; le diable

vint s'asseoir dessus ef lui dit en se moquant : Si tu

pouvais, tu ferais bien davantage.— Hélas, que cette vie

est triste et malheureuse! Et encore, c'est la préparation,

le chemin de l'enfer. Ne pouvoir se réjouir avec le monde



— 343 —

comme on le désire et être privé de Dieu; ne goûter ni les

plaisirs du monde ni les consolationsdu ciel ! Au contraire,

pour celui qui sert Dieu, que la vie est douce, agréable et

tranquille dans ce monde comme dans l'autre. Si les

serviteurs de Dieu tombent quelquefois dans l'affliction,

ils ne se tourmentent pas; ils savent que le joug de Jé

sus est doux et facile à porter. D'ailleurs, quel est sur

terre, celui qui n'a point de croix ; les petits et les puis-

gants ne les évitent jamais , et elles n'épargnent ni la

couronne, ni le sceptre, ni la pourpre. Sous cet exté

rieur qui parait si beau, si riche, si brillant, se cachent

sans cesse les déchirements et l'angoisse. Le cœur de

l'homme exilé dans cette vallée de larmes, vit toujours

au milieu des épines et des croix. Souffrir pour l'amour

de Dieu est un bonheur parfait ; la mortification parait

d'abord dure et cruelle, mais peu à peu elle perd son

amertume et devient d'une douceur extrême. Ainsi donc,

ma bien-aimée sœur, si vous avez dormi dans le monde,

il est temps de vous réveiller, pour réparer les négligen

ces de votre vie passée ; ouvrez votre âme à Jésus, que

voire époux vous visite autant qu'il lui plaira; retenez-

le, aimez-le, embrassez-le au fond de votre cœur; livrez-

vous tout entière à lui, et soyez, pour le moins, aussi

sainte que vous avez été frivole, quand vous étiez l'amie

du monde.

LETTRE II.

11 exhorte une religieuse à l'humilité du cœur, au courage dans les

souffrances et à la persévérance dans les bonnes œuvrc9.

N'est-il pas vrai, ma bien douce fille, que l'amour ras

semble et unit les choses les plus différentes et les plus

 



— 344 —

opposées? Isaïe ne dit -il pas : Le loup habitera avec l'a

gneau *. Combien de nobles, de riches, de princes mê

mes et de rois, se sont faits les serviteurs et les esclaves

des pauvres! Et cela pour imiter le cher petit enfant Jé

sus, leur céleste ami et la seule passion de leur cœur.

Vous aussi, ma chère fille, foulez aux pieds cet orgueil

secret que fait naître dans votre âme, la noblesse de

votre naissance, laissez toutes les pensées vaines et

trompeuses de vos amis et de vos parents ; venez vous

humilier aux pieds de Jésus qui nait tout petit dans la

pauvreté d'une étable, pour vous élever au trône de sa

gloire et de sa majesté. Soyez forte et généreuse ; pour

imiter votre Seigneur, humiliez-vous devant tout le

monde, comme si vous deviez être foulée aux pieds de

tous. Une véritable soumission est la source de toutes

les vertus et de toute félicité ; elle enfante un repos doux

et profond, une paix silencieuse, un entier abandon à la

volonté de Dieu, et une véritable indifférence pour l'a

baissement et l'élévation. Il parait dur à la chair qu'un

homme savant, sage, éloquent et digne de tous les hon

neurs, garde le silence, ne se défende point contre les in

jures, et ne se venge jamais, mais cède au contraire et

s'humilie devant un inférieur, méprisable et déconsidéré :

c'est pourtant là, vivre avec Jésus-Christ et se conformer

à cet illustre exemple. Je ne vous demande pas une

grande austérité de vie, je ne vous conseille pas une

grande pénitence, je désire au contraire que vous régliez

votre vie d'après les exigences de votre faible santé,

que vous mangiez, que vous buviez, que vous dormiez

autant que vous en avez besoin ; mais aussi, en échange

1 Habitabit lupus cum agno. Isaïe. xi. 6.



— 345 —

des mortifications de la chair, je vous exhorte à l'humi

lité du cœur, à l'abandon à Dieu, à un silence rigou

reux, à ne dire jamais une parole superflue, une parole

même qui ne soit très-nécessaire, qui ne soit pour la

gloire de Dieu ou l'utilité du prochain. Ne perdez pas

courage, si vous ne réussissez pas aussi vite que vous le

désirez; le souvenir de tant de choses, les souillures de

vingt années ne peuvent s'effacer en un instant, mais

tout disparaîtra peu à peu, si vous vous livrez à de saintes

méditations, à la prière et aux exercices de la vie spiri

tuelle. Si dans ces occupations de l'esprit, vous ne res

sentez point les jouissances et les délices de la grâce

divine, reconnaissez-vous indigne, humiliez-vous aux

pieds de votre bon maître, notre Seigneur Jésus-Christ,

et laissez-vous guider selon son bon plaisir ; le ciel est

plus serein après les grandes pluies et les orages. —

Étiez-vous toujours heureuse dans le monde? non! les

joies et les peines se succèdent selon le mouvement de

la roue mobile de la Fortune. Ne vous désolez donc pas

si Dieu vous éprouve souvent par des croix; sa colère

est meilleure et plus durable que les amitiés trompeu

ses et les flatteries du monde. Dissimulez avec Jésus et

ne paraissez pas sensible à ses rigueurs. N'a-t-il pas dis

simulé souvent avec vous, en ne punissant pas vos fau

tes? Jamais il ne pourra abandonner celui qui se confie

réellement en lui. — J'avais un ami désolé, mais con

fiant en Dieu. Un jour qu'il sentait son cœur dans l'al

légresse, et se disait à lui-même : Qu'as-tu mon cœur

pour te réjouir tant? Il entendit au-dedansde lui, cette

réponse : Je n'ai au monde rien qui puisse me réjouir ;

je n'ai ni richesse, ni honneur, ni amis, ni plaisir. Mais

je me réjouis dans mon âme, parce que Dieu est mon



— 346 —

souverain bien, parce qu'il est mon unique ami et qu'il

fait tout mon bonheur.

Souvenez-vous que la vertu est une montagne très-

haute, très-escarpée, très-dilflcile et qu'il faut bien des

fatigues et des sueurs, pour arriver au repos du som

met. Il est par trop faible, le soldat que le seul signal de

la bataille fait fuir. Si en combattant, vous tombez, re

levez-vous bien vite, reprenez avec confiance les exer

cices que vous avez négligés et recommencez toujours

sans désespérer jamais. — Dans cette vie nous ne pou

vons rester sans cesse au même degré, et dans les com

mencements surtout, les chutes sont fréquentes. Ce qui

distingue les élus, des réprouvés, c'est que ceux-ci ne se

relèvent pas, quand ils tombent; mais que ceux-là, au

contraire, se redressent et tâchent en gémissant de re

tourner à Dieu ; et souvent la grâce du retour est plus

forte que la grâce première. Si vous voulez vous affer

mir en Dieu, fuyez les choses extérieures, appliquez-

vous aux exercices spirituels, et vivez au-dedans de

vous-même, parce que la vie intérieure est la plus forte,

la plus sure et la plus victorieuse. Celui qui se livre sans

nécessité aux choses extérieures, porte dans son cœur

une fausse paix. Ce qui faisait dire à Albert le Grand :

Je ne suis jamais sorti pour me mettre en rapport avec

les hommes, sans revenir dans ma cellule, après avoir

perdu quelque chose de moi-même. Aimez donc le si

lence, fuyez les distractions, dissimulez les défauts de

votre prochain, ne vous disputez avec personne, ac

ceptez avec joie les tribulations que le ciel vous enverra,

mettez-vous aux pieds de tout le monde, accusez-vous,

méprisez-vous vous-même. Évitez les petites fautes,

comme vous évite» les grandes, et dans tout ce que vous



— 347 —

ferez ne recherchez que l'honneur et la gloire dé Dieu :

en vivant de cette sorte, vous vous affermirez en Jésus*

Christ, et vous acquerrez de grands trésors et de grands

mérites. — Adieu.

LETTRE III.

Il console une affligée.

Si Dieu vous éprouve, ma chère fille, par les croix et

les adversités, bénissez-le, rendez-lui mille actions de

grâces, parce que vous pouvez dire avec l'Epouse des

Cantiques : Je suis noire, mais je suis belle, ô filles de

Jérusalem *. — Les filles de Jérusalem s'étonnaient que

la Reine choisie par Salomon dans un si grand nombre,

fût noire de visage ; mais l'Esprit-Saint a voulu dire par

là, que tous les fidèles affligés, terrassés, défigurés, et

sans cesse tourmentés de Dieu, par les plus pesantes

croix, s'ils persévèrent dans la patience et la sainte ré

signation, deviennent les favoris les plus intimes de là

cour céleste. — Il est bien facile, ma sœur, de parler,

d'entendre discourir et d'écrire sur les afflictions ; mais

quand elles arrivent, il est bien difficile de les supporter.

Quelquefois les serviteurs de Dieu éprouvent de si gran

des peines, qu'ils peuvent douter, si Dieu se souvient en

core d'eux. Ils pourraient lui dire : Ah ! Seigneur, avez-

vous oublié que nous sommes dans le monde! quel sujet

de colère avez-vous contre nous, et comment se fait-il

que votre main soit si pesante et si dure, vous dont le

cœur est si miséricordieux et si bon. — A ces plaintes

amoureuses Dieu répondrait : Mes bien-aimés, contem

' Nigra sum, sed forinosa, flliœ Jerusalem. Cant. l. 4.



— 348 —

plez le Paradis et voyez les myriades de saints qui y ré

gnent et qui brillent d'une éblouissante lumière; ce sont

les pierres vivantes qui servent à bâtir les rues et les pa

lais de la cité bienheureuse ; mais souvenez-vous que

lorsqu'ils étaient sur terre, ils ont été travaillés et polis

avec le marteau et le ciseau. Mes apôtres n'ont-ils pas

été la dérision du monde ? les martyrs et les confesseurs

n'étaient-ils pas tourmentés, exilés, soumis à de si grands

malheurs, que tout semblait conjuré contre eux? Tous,

pour l'amour de moi, ont souffert le martyre, les uns

dans leur cœur, les autres dans leur cœur et dans leur

corps. Écoutez donc ces paroles divines, ô ma fille bien-

aimée, et le désir ardent que vous avez de cette gloire,

vous donnera tant de courage, que vous direz : Oh ! que

maintenant se précipitent sur moi la tempête, les mal

heurs, les croix, les tourments ; que la mort même ne

m'épargne point. Pour votre amour, ô mon Jésus, j'ac

cepte, je souffre tout.

Si parfois le poids des afflictions vous faisait faiblir,

n'allez pas pour cela, perdre la grâce de Dieu, et ne dé

sespérez jamais de votre salut. C'est le matin et le soir

réunis qui forment une journée entière. Il suffit que

vous ne vous révoltiez pas et que votre volonté soit tou

jours soumise à Dieu ; lorsque, au fort de vos angoisses,

votre visage pâlira, votre bouche sera brûlante, lorsque

tout votre être sera ébranlé, que votre nature se fanera

et languira comme une fleur desséchée, levez les yeux

au ciel et dites : Nigra sum, sed formosa, filim Jerusalem,

sicut tabernacula Cœdar, sicut pelles Salomonis : Filles de

Jérusalem, je suis noire, mais je suis belle comme les

tentes de Cédar, comme les peaux de Salomon ; pen

sez que ces peaux royales de Salomon, durcies, battues



— 349 —

et sans cesse tourmentées par l'injure des vents et des

orages, représentent l'humanité du Roi des rois, de

Jésus-Christ, attaché pour nous à la croix, déchiré et

tellement défiguré qu'il n'y avait plus en lui ni beauté,

ni grâce. Quand même viendraient les plus dures af

flictions, dites-moi, si vous pouvez vous comparer à Je -

sus-Christ? Peut-on voir un abaissement, une misère

semblable à ce que nous offre sa croix , lorsqu'il disait

lui-même : Non, je ne suis plus un homme , je suis un

ver de terre , l'opprobre des hommes et la dérision du

peuple. 0 ver plus splendide que le soleil ! qui pourra

se plaindre au pied de votre croix ; qui ne souffrira pas

avec joie toute sorte de tourments?

Ma chère fille, peut-être êtes-vous si accablée d'afflic

tions, que vous pensez que vos croix sont plus dures et

plus cruelles que celles des autres? Mais ne le croyez

pas, chacun sait ce qui se passe en lui, et ressent sa

douleur, sans connaître celle des autres. Et moi aussi,

ces pensées me sont venues, et je me suis exagéré mes

peines. C'est à Dieu qu'il appartient de faire cette com

paraison. Sans mesurer vos maux , confiez-vous entiè

rement en lui. Je ne devrais pas vous parler de toutes

ces choses, ma chère fille; mais la charité m'a inspiré de

partager et d'alléger un peu le poids qui pèse sur vous.

Quand les pauvres se rencontrent, ils aiment à se par

ler, et leurs douces conlidences leur font oublier un peu

leurs besoins. Souffrez , ma bien chère sœur, souffrez

avec courage, et attendez avec une ferme espérance les

couronnes du Ciel. Adieu.

 

20



LETTRE IV.

Il fortifie et affermit une novice que le démon engageait à

retourner dans le monde.

Rejetteriez-vous, mépriseriez-vous, ma chère fille, les

conseils que je vous donne ? Retourneriez-vous à cette

vie d'autrefois que vous avez eu tant de peine à quitter?

Ne vous souvenez-vous pas des chagrins que vous avez

soufferts alors, dans votre réputation et dans votre âme ?

Pensez-vous qu'il soit permis, dans un cloître, de se

complaire à ses fantaisies? Êtes-vous assez affermie

dans la voie de Dieu pour pouvoir suivre tous les rôves

de votre volonté et pour tout vous permettre ? Pourquoi

ne vous rappelez-vous point les fautes nombreuses que

Dieu vous a pardonnées, les grandes difficultés que vous

avez éprouvées pour arriver où vous êtes, et surtout

votre fragilité, votre misère, votre nullité ? Je vois quelles

sont vos excuses, vos raisons. Si je fréquente mes pa

rents, mes amis, dites-vous, je les édifierai, je les por

terai à Dieu. — Pauvre malheureuse, fuyez, cachez-vous

et ne pensez qu'à Dieu. Ne voyez-vous pas que le démon

vous étrangle avec un fil de soie, et qu'il veut vous

conduire à votre ruine ? Pendant tant d'années, vous

n'avez pu apprendre Dieu vous-même, et vous voulez

l'enseigner aux autres. Ne voyez-vous pas que vous

êtes plus faible qu'Eve, qui se laissa tromper par un ser

pent, et se perdit, elle et Adam ? Vous voulez convertir

les autres à Dieu ! N'est-ce pas mettre un tison mal

éteint et couvert d'un peu de cendre, près d'un mon

ceau de paille ? Peut-être vos rapports avec les hom

mes seront-ils d'abord religieux; mais ils deviendront



— 351 —

bientôt charnels. Vous comprenez la vérité de mes paro

les, et vous devez en trouver des preuves dans vos sou

venirs. Et quand vous sentirez que vous êtes tombée

dans les piéges du démon, que ferez-vous ? Ce n'est pas

une chose facile de tromper Dieu et les hommes, et seule

vous resterez trompée. Allez, ma chère sœur, c'est une

assez grande tâche de combattre le démon et de vous

vaincre à vous-même. Je vous dirai, avec le Psalmiste,

ce que je disais à une autre, en pareille circonstance :

Combattez vaillamment, et votre cœur s'affermira, 6 vous

tous qui espérez dans le Seigneur '. Quand un capitaine

conduit son armée à la bataille, il lui donne de l'âme et

du courage avec ces paroles : C'est'maintenant qu'il faut

avoir de la résolution et se battre généreusement; la

peur ne vous fera jamais fuir comme des lâches ; une

mort glorieuse vaut mieux qu'une vie déshonorée ; lors

que vous aurez supporté le choc du danger , la joie la

plus vive sera votre récompense.

Soyez donc ferme et inébranlable en Dieu, ma fille ;

ne vous laissez jamais prendre aux artifices du démon-

Je sais bien qu'à cette heure, votre âme souffre de rudes

angoisses et de terribles tentations; mais si vous avez

du courage, si vous franchissez ce mauvais pas, vous

arriverez bientôt aux champs, aux prés fleuris d'une vie

spirituelle et tranquille ; je voudrais bien pouvoir com

battre pour vous et recevoir dans mon cœur, les attaques

et les blessures que vous essuyez; mais vous ne pour

riez pas remporter dans le ciel, la palme du triomphe

avec les autres soldats de Jésus-Christ. La guerre n'est

1 Viriliter agite, et confortetur cor vestrum, omnes, qui speratia

in Domino. Ps. xvn. 18.



— 352 —

pour vous qu'une occasion de victoire ; et toutes le

tentations qui vous frappent maintenant, deviendront

des diamants et des pierres précieuses qui embelliront

votre couronne. Résistez donc au démon avec courage ;

la lutte durera un instant, et votre gloire sera éternelle,

si vous surmontez les obstacles et les peines de votre

noviciat. Combien de vierges, et plus nobles et plus déli

cates, ont été en butte aux attaques acharnées de l'enfer!

avec quelle gloire aussi ont-elles renversé leurs enne

mis ! — Soyez bien persuadée, que Dieu ne vous aban

donnera jamais ; confiez-vous entièrement en lui. Fer

mez les oreilles à tout ce qu'on pourra vous dire, pour

vous détourner de votre sainte résolution. Ne soyez pas

trop facile et trop complaisante pour cet aspic veni

meux qui ronge votre cœur. Ne le saisissez pas par la

queue ; car il vous mordrait davantage, et finirait par

vous donner la mort; mais hâtez-vous de lui écraser la

tête; réfugiez-vous en Dieu, cachez-vous en lui; ne pa

raissez plus, ne répondez pas quand on vous appellera;

c'est là le moyen de rompre les lois et les attraits du dé

mon ; pensez qu'il serait bien triste pour une épouse de

Jésus-Christ de retomber dans la misère et la honteuse

condition d'une esclave.— Adieu.

LETTRE V.

Il se réjouit de la conversion d'une pécheresse et il l'encourage.

Votre retour à Dieu, ma chère sœur, me cause une

telle joie que je ne puis plus la contenir; je bénis

de toute l'affection de mon âme la très-glorieuse reine

du ciel, Marie, dont la douce lumière est venue éclairer

votre cœur. Ma jubilation est si grande que je suis tout

 



— 3b3 —

hors de moi. Je crois vivre dans un âge d'or et me pro

mener dans les jardins du Paradis. J'invite et j'appelle

tous les petits oiseaux du ciel et les cygnes de cet océan

de clarté, à louer et à remercier Dieu, de la grâce que j'ai

reçue à votre sujet. Venez donc, saints anges, qui vivez

dans ces régions de gloire; venez et réjouissez-vous avec

moi : de l'allégresse, des fêtes et des cantiques pour cette

bonne nouvelle : une âme s'est repentie ! Oui, une fille

de Dieu était morte et. perdue, elle est retrouvée, ressus-

citée ! Un champ de roses avait été ravagé, détruit par

les bêtes sauvages; le voilà qui se couvre d'une beauté

divine, et il produit en abondance les lis et les roses

d'une vertu céleste. Les bêtes sauvages sont chassées,

le champ est maintenant renfermé et gardé. Un jardin

avait été foulé aux pieds et ravi à son maître, il lui a été

rendu et lui donne une moisson de fleurs. Ainsi donc,

musiciens du Paradis, prenez vos harpes, vos cithares,

tous vos instruments pour faire entendre dans la bien

heureuse Jérusalem, un cantique nouveau à la gloire de

Dieu. Voyez, elle a ôté de son cœur toute passion im

pure, elle jette loin d'elle la joyeuse couronne qui ornait

ses cheveux, elle a banni tout amour profane, elle qui

était si avide de boire à cette coupe empoisonnée.

0 monde trompeur, amour coupable et impur, disparais

et cache ton front sous tes cendres honteuses. Tu es

vaincu, et c'est Dieu et nous, qui sommes les vainqueurs.

Ne vois-tu pas que ce sauvageon est devenu un rameau

fertile et divin 1 Que les cieux se réjouissent, que les

bien-aimés du paradis fassent une fête et chantent :

Gloire à Dieu ! De toutes vos oeuvres, Seigneur, ce n'est

pas la moins belle, la moins digne de votre bonté; puis

que l'orage de voire terrible justice s'est dissipé, sY-!

 

2i».



— 354 —

évanoui. Chantons à Dieu d'immenses actions de grâces.

Quel étonnant miracle! Celle qui s'attachait à la corrup

tion est devenue un cœur pur, et dans son ardeur, elle

embrasse, elle possède Dieu lui-même ; celle qui perdait

les autres, leur enseigne et leur prêche maintenant votre

très-saint et très-suave amour. Celle qui était si faible

et si délicate, celle qui, sans un appui, ne pouvait faire

un pas, se prive maintenant de tout bien-être, elle cher

che sans cesse, dans son imagination, des souffrances

et des pénitences nouvelles. Elle s'aimait et elle s'adorait ;

elle se traite maintenant comme un ennemi, elle se dé

teste. Elle se parait pour plaire au monde, elle se néglige

maintenant pour lui déplaire et ne plaire qu'à Dieu. Une

louve redoutable et furieuse est devenue une brebis

douce et patiente dans les affronts. Son cœur était blessé,

torturé par mille remords, chargé de lourdes chaînes ;

sa conscience endurait l'angoisse de l'amertume et de la

souffrance ; la voilà maintenant joyeuse au-dessus de

toute l'allégresse du monde; libre et sans inquiétude

elle vole vers le ciel, elle ne comprend pas comment

elle a pu vivre un instant au milieu des entraves pe

santes, de la nuit obscure et ténébreuse des amours

profanes; ceci, mon Dieu, est bien la confirmation de

ce que vous m'aviez appris déjà : dès que le corps se

soumet à l'esprit, dès qu'une âme droite et d'une nature

heureuse s'occupe de l'éternité, les flammes les plus ar

dentes de votre pur amour viennent bientôt l'embraser.

C'est là, bon Jésus, un changement de votre main toute-

puissante. 0 Marie, c'est là aussi l'œuvre de votre im

mense commisération.

Ma bien chère fille, en quittant les erreurs du monde

pour aller à Dieu, nous devons régler notre vie de telle



— 355 —

sorte, que rien ne puisse en éloigner notre cœur. Si une

pauvre villageoise, si une servante d'auberge était aimée

e devenait l'épouse d'un prince, n'aurait-elle pas pour

lui le zèle le plus grand, l'amour le plus fidèle ; et le

souvenir de son indignité ne donnerait-il pas sans cesse

un nouvel élan à son ardeur? Ace compte, nous devons

tâcher de surpasser les saints et ceux qui n'ont point

péché; oh ! que nous ferions de choses, si nous étions

aussi empressés pour le service de Dieu que nous avons

été zélés pour les œuvres coupables du monde ! Si nous

avons tant souffert pour lui, n'est-il pas plus juste de

souffrir pour le Ciel? 0 éternelle Sagesse, si tous les

hommes pouvaient vous contempler des yeux de l'âme

comme je vous contemple, toute affection terrestre ne

disparaîtrait-elle pas sur-le-champ? Hélas ! que ne puis-je

faire, que tous se donnent à vous seul et se reposent dans

l'abîme de votre bonté ! Mais pourquoi, Seigneur, ne

vous découvrez-vous pas à eux? Les adorateurs du

monde cachent leurs difformités et couvrent d'une ap

parence trompeuse, d'une hypocrite splendeur, tout ce

qui est en eux, criminel et difforme à voir. Ces dehors,

naturels ou empruntés, ne sont au fond qu'ordure et

corruption ! Arrachez leur masque, et ce sont des mons

tres affreux. Vous, au contraire, divine Sagesse, vous ne

montrez à vos serviteurs que ce qui parait dur, incom

mode, fatigant, et vous leur cachez tout ce qu'il y a en

vous d'aimable et de délicieux. Et pourquoi? si ce n'est,

fi mon Dieu! pour nous donner quelque mérite, pour

nous conduire à travers quelques afflictions passagères,

il la jouissance d'une couronne et d'une paix éternelles.

Mon bien doux Jésus, m'aimez-vous? me chérissez-vous?

ai-je été reçu au nombre de vos amis? n'avez-vous pas

 



— 358 —

chargé quelqu'un de me l'apprendre ? A cette seule pen

sée, je me sens défaillir de bonheur. Oh ! si j'osais dési

rer et demander! pourrais-je demander et désirer une

faveur plus précieuse et plus sublime, que le moment

où Jésus me montra son aimable visage et me donna un

baiser d'amour infini. Qui doutera que ce ne soit là tout

le paradis? Vos yeux, Jésus, sont plus brillants que les

rayons du soleil, votre bouche est suave et elle distille le

miel ; votre visage est de lis et de rose, et l'ensemble de

votre virginale beauté surpasse infiniment tout ce que

l'univers renferme de beau, de joyeux, de désirable.

Plus je vous contemple au delà du temps et de la ma

tière, plus je vous admire dans l'extase de la joie ; plus

je vous sens, plus j'apprécie combien vous êtes bon, ai

mable et doux au cœur : Talis est dilectus meus, et ipse

ist amicus meus. Voilà quel est mon bien-aimé, c'est lui

qui est mon ami. Oh! que vous serez heureuse, ma

chère fille, si vous avez pour ami, Jésus. — Adieu.

LETTRE VI.

Le Bienheureux console un de ses fils spirituels sur le point

de mourir.

Que ne puis-je, mon très-cher fils, mourir pour vous !

Mais si mon corps résiste, mon cœur succombe ; car

vous êtes l'enfant de mon affection et de mes plus belles

espérances. Corporellement, je suis bien loin de vous;

mais j'assiste en esprit à vos derniers moments , je

suis près de votre lit, je verse des larmes amères, et

mon cœur se désole sur la perte doulouieuse qui le

menace. 0 mon fils, je presse vos mains affaiblies!

et, puisque c'est la volonté de Dieu que vous mouriez,



— 357 -

je vous conjure de vous attacher fortement à la Foi ca

tholique, afin que vos derniers soupirs soient doux et

tranquilles. Réjouissez-vous, parce que votre belle âme,

qui est un être simple, raisonnable et fait à l'image de

Dieu, va sortir enfin de cette prison étroite et misérable,

pour voler libre et sans obstacle jusqu'à son éternelle

béatitude. Le Seigneur n'a-t-il pas dit l : L'homme ne

peut me voir sans mourir. La mort a souvent des terreurs

et des angoisses; beaucoup tremblent à son approche,

parce que beaucoup, pendant leur vie, ne s'exercent pas

à mourir ; parce que beaucoup ont à se rappeler une

conduite coupable et des années perdues ; ils reconnais

sent alors, avoir de terribles comptes à rendre à Dieu, et

ne savent comment faire pour se rassurer. Mais vous,

mon cher ami, je vous donnerai un conseil que j'ai

puisé dans les saintes Écritures, dans la Vérité même ;

si vous avez des fautes à vous reprocher, et cela doit

être, car peu vivent dans l'innocence et à l'abri de tout

péché, ne vous effrayez pas trop des approches de la

mort; mais armez-vous des sacrements de la sainte

Église, ayez sans cesse devant les yeux Jésus crucifié :

contemplez son image, pressez-la sur votre cœur, ca

chez-vous avec confiance et humilité dans les plaies

sanglantes de son immense miséricorde ; suppliez-le de

laver tous vos péchés dans ses cruelles blessures, et cela

autant que le demande son honneur, sa gloire et vos

besoins dans ce dernier passage. Puis soyez calme et

joyeux; vos péchés seront effacés, et vous pourrez aller

au-devant de la mort avec courage et consolation.

Croyez-moi , car je vous parle d'après la foi de l.Église

catholique qui ne peut se tromper.

' Non enim videbit me homo et vivet. Exode, xxxm. 20.



— 358 —

Autrefois les Thraces pleuraient à la naissance d'un

homme, et témoignaient de la joie quand il mourait ;

n'avons-nous pas plus raison d'en agir ainsi, nous qui

croyons à une éternité, à un paradis pour notre âme?

Ne devons-nous pas regarder la mort, comme une nais

sance nouvelle à une vie heureuse, ineffable, qui sera

le terme de toutes les misères que nous endurons dans

ce corps de mort. Ceux qui n'ont pas cette foi ardente,

meurent tourmentés par l'appréhension et la crainte.

Mais les serviteurs de Dieu que la foi éclaire, s'éteignent

doucement ; ils soupirent même après la mort ; ils l'at

tendent avec joie parce qu'ils connaissent l'inconstance

du monde, les persécutions de la chair, et les dangers

de la vie. Combien y en a-t-il qui avoueraient n'avoir ja

mais eu un jour heureux, pendant toute leur existence?

Le monde est rempli de piéges, d'impostures et d'infi

délités : un homme ne peut se fier à son semblable,

parce que tous cherchent leurs intérêts particuliers. Si

quelqu'un désire la vie, pour acquérir de plus grands mé

rites, qu'il songe que l'avenir est incertain, et qu'au

lieu de gagner, peut-être il s'endettera davantage. Quel

bonheur de pouvoir, en mourant, contempler la splen

deur divine de Jésus-Christ, et se réjouir dans la compa

gnie de ses saints! Celui qui n'est pas prêt à mourir

aujourd'hui, le sera peut-être encore moins demain ;

parce que les péchés s'amassent toujours, et qu'ordinai

rement les années nous font plus mauvais, au lieu de

nous rendre meilleurs. Ainsi donc, mon fils, élevez votre

cœur, vos mains, vos yeux vers le ciel, et saluez de

toute l'affection de votre âme, votre céleste patrie ; sou

mettez votre volonté au bon plaisir de Dieu, et brisez

tous les liens du corps et de la vie. Dieu fera de vous ce



— 359 —

qu'il voudra ; mais que ce soit la vie ou que ce soit la

mort, recevez tout de ses mains, comme ce qui est le

meilleur pour vous, et soyez sans aucune inquiétude.

Oui, les anges qui vous assistent vous protégeront, vous"

défendront, et Dieu, dans sa très-grande miséricorde et

dans son amour plus que paternel, vous délivrera de

toute peine, parce que vous aurez eu confiance dans son

infinie bonté. — Adieu.

LETTRE VII.

Le Bienheureux écrit à un de ses amis, supérieur d'un couvent, et

il lui apprend comment il doit remplir sa charge.

Il est bien évident , mon cher Père, que celui qui se

soustrait à l'obéissance, se rend la vie malheureuse et

insupportable. Le peu qu'il fait contre sa volonté, est

plus dur et plus pénible que tout ce qu'il fait avec amour

et empressement. Recevez donc la charge que Dieu vous

impose , et remplissez-la de manière à ne pas offenser

votre maître, ni blesser votre conscience : j'avoue que

dans une pareille charge, les chagrins et les dégoûts ne

vous manqueront pas ; et là où vous devriez trouver la

soumission , vous rencontrerez souvent la révolte et la

méchanceté. De nos jours, celui qui veut remplir con

sciencieusement une dignité, ne doit pas espérer de re

pos, mais compter au contraire, sur des fatigues, des en

nuis , sur une vie de misère et d'amertume. Ainsi donc

pour l'amour de Jésus-Christ , prenez cette croix et ne

vous excusez pas sur votre faiblesse et votre incapacité;

fatiguez-vous au contraire, sous le poids de cette charge

et tâchez de faire ce qui vous paraît le mieux et le plus

parfait ; c'est en ne suivant pas les timides inspirations



— 360 —

de son cœur, qu'on remplit parfaitement son devoir.

En toute chose , considérez plus le service de Dieu que

l'avantage temporel ; et dans l'observance des règles mo

nastiques, soyez le même pour tous, montrez-vous aussi

sévère pour vos amis, que pour ceux qui vous sont oppo

sés ; c'est là le grand moyen pour avoir la paix. Main

tenez rigoureusement la jeunesse , parce qu'une jeu

nesse mal élevée est la ruine de la religion. Soyez grave

et modeste , mais doux et affable , pour être plus aimé

que redouté ; et faites en sorte que vos ordres soient

exécutés, plutôt par affection que par crainte.'Dans ce

qui surpassera vos forces , ayez recours aux supérieurs

qui sont élevés au-dessus de vous ; et quant aux abus

qu'il faut combattre, si vous ne pouvez les détruire, éle

vez-vous contre eux au moins. Si vous ne pouvez rap

peler la règle à son ancien état, faites en sorte au moins

que, sous votre administration, elle ne tombe et ne pé

risse pas davantage. Si on ne répare un habit vieux et

déchiré, il s'en ira bientôt en lambeaux ; là où le spirituel

est négligé , le temporel finit par se perdre lui-même.

Conduisez ceux qui vous sont confiés par de saints

exemples, plutôt que par des paroles : dans une fonc

tion quelconque, il est impossible de plaire à tous sans

offenser Dieu et la vérité ; mais lorsque vous aurez rem

pli votre devoir, lorsque ce que vous aurez fait dans de

bonnes intentions, ne réussira pas et que ceux auxquels

vous aurez fait du bien, vous déchireront et vous acca

bleront d'ingratitude , supportez tout avec patience ; et

souvenez-vous que ce qui fait la gloire des saints pré

lats, c'est le mépris, la malveillance et la calomnie des

méchants. Prenez garde que dans le monastère, il ne se

trouve des personnes scandaleuses, des compagnies mau



— 361 —

vaises ; et veillez surtout avec le plus grand soin, à dis

siper les amitiés dangereuses, autant que vous le pour

rez et que la prudence le permettra. Voyez ce qui arrive

aux couvents et aux monastères , où régnent ces deux

abus : le premier détruit toute paix et le second désho

nore les communautés. Mais , me direz-vous , si je le

fais, il faudra tout troubler et tout bouleverser? Et moi

je vous répondrai : Oh ! l'heureux bouleversement qui

sera la source d'une paix éternelle ! N'est-ce pas pour

les supérieurs qui sont faibles et mous, afin d'éviter les

reprochés et avoir la paix, que Jérémie a dit : Et ils pan

saient honteusement les plaies de la fille de mon peu

ple, en disant : La paix, la paix ; et il n'y avait point de

paix1. Ces supérieurs vendent leur tolérance à leurs in

férieurs; ils se délectent dans les honneurs temporels,

et ils les achètent, en sacrifiant la règle et la sainteté

monastique. Mais malheur à eux, parce qu'ils ont reçu

leur récompense.

N'imitez pas de tels exemples et ayez toujours pour

but, l'honneur, la gloire et la louange de Dieu, comme

Jésus-Christ l'a fait lui-même, puisque, pour obéir et

pour glorifier son Père, il s'est laissé clouer à la croix.

Vous désireriez peut-être avoir un peu de repos et de

tranquillité pour étudier, méditer et vous livrer à la con

templation; mais, dit saint Grégoire, celui qui est re

vêtu d'une fonction, doit se consacrerà la vie active, et

ne se livrer à la contemplation qu'autant que le lui per

mettra son emploi, et jamais davantage. Vous aurez

peut-être bien des fatigues à supporter, mais comment

1 Et curabaut contritionem filiœ populi mei cum ignominia,

dicentes : pax, pax, et non erit pax. Jérémie. vi. 14.

21



— 362 —

vous plaindre ? Avez-vous le corps tout déchiré de bles

sures? Le sang vous couvre-t-il le visage, comme il arri

vait aux saints martyrs, dans ces temps, où on n'élevait

aux dignités que les hommes les plus parfaits et les plus

courageux, ceux qui ne se recherchaient jamais eux-

mêmes.

Ce que je vous recommande par-dessus toutes cho

ses, c'est une véritable humilité, c'est de bien reconnaî

tre intérieurement votre bassesse, le néant de votre puis

sance, les misères de votre corps et la multitude de vos

péchés. Lorsque vous aurez à reprendre quelqu'un, re

prenez-vous d'abord vous-même, et puis, faites vos répri

mandes, indulgentes ou sévères, selon les circonstan

ces; mais qu'elles partent toujours d'un cœur doux,

humble et bienveillant. Administrez avec cette charité

qui surmonte le mal par le bien ; car ce n'est pas le mal

qui corrige le mal, et jamais un démon n'en chassera un

autre. Que la prière soit votre plus douce jouissance.

Quand vous vous occupez des autres, oubliez-vous

vous-même ; mais retrouvez-vous ensuite, dans le secret

de votre âme, dans le saint exercice du recueillement,

au moins deux fois par jour, le matin ou le soir ; met

tez alors de côté, toutes les occupations extérieures. Ele

vez votre esprit à Dieu, recommandez-lui vos affaires, et

suppliez-le de vous accorder la grâce de souffrir pour

lui et avec lui, toutes les peines , tous les dégoûts

toutes les sollicitudes de votre charge ; tâchez que cette

prière intérieure soit un repos dans vos fatigues, et

qu'une petite heure consacrée ainsi à Dieu seul, vous

puisse -faire supporter tous les ennuis du jour. La per

fection ne consiste pas dans la consolation, mais bien

dans la soumission de notre volonté à Dieu, et surtout



— 363 —

dans les amertumes. Enfin, souvenons-nous que l'obéis

sance de Jésus-Christ devint parfaite, lorsque sa langue

et sa bouche devinrentbrûlantes, et qu'on augmenta, avec

le fiel et le vinaigre, la soif cruelle qui le dévorait ; nous

comprendrons, que nous devons plus estimer l'aridité et

la désolation, d'une âme soumise, que l'amoureuse

langueur et le charme délicieux de la dévotion. —

Adieu.

LETTRE VIII.

Il répond à une religieuse qui lui avait demandé, comment l'âme

doit se conduire dans les extases et les jouissances de l'esprit.

Une flamme divine s'est donc allumée dans votre cœur,

ma chère fille; une lumière nouvelle a donc excité

en vous, un amour ardent pour l'éternelle Sagesse ;

les épreuves sont finies ; vous vous sentez doucement

blessée, et toute languissante d'amour, au milieu des

joies de l'extase et d'une contemplation si haute, que

des paroles n'en peuvent rien exprimer. Que cela me

console ! La joie que j'en éprouve, dissipe toutes les afflic

tions de mon âme. Mais pourquoi me demander de vous

écrire, comment vous devez vous conduire avec Dieu, dans

les consolations, les joies et les ardeurs qu'il vous pro

digue? Je ne connais personne de plus incapable de

vous satisfaire. Si un riche, sortant de table et tout eni

vre, trouvait dans un champ stérile, un homme tour

menté par la soif et attaché à un genévrier sauvage, pour

en cueillir les fruits qui servent à la médecine, et si

l'heureux rassasié disait au pauvre : Prends ta cithare

et chante un de ces airs joyeux et brillants qui résonnent

au milieu des festins, l'infortuné ne répondrait-il pas :



— 364 —

On voit bien que le vin et la bonne chère égarent votre

raison; vous vous imaginez que tout le monde est

comme vous. Mais nous n'avons pas bu à la même

coupe : mes pensées et mes sentiments ne sont pas

semblables aux vôtres. N'est-ce pas ce que je pourrais

vous répondre, ma fille? Je me réjouirai seulement

de ce que Dieu s'est montré à votre égard, si tendre, si

bon, si aimable, et je consentirais bien volontiers à

rester privé de ces grâces sensibles, pour que tous éprou

vent ce que vous avez éprouvé, ce que j'ai éprouvé sou

vent moi-même.

Combien Dieu est doux et tendre pour ses serviteurs !

Croyez-moi : je ne suis pas étonné de vous voir arriver

si rapidement à une vie si ravissante, à une union si

grande. Votre entier et absolu dévouement à Dieu, votre

parfait mépris de toutes les créatures, le courage avec

lequel vous avez foulé aux pieds, le vieil homme et com

battu votre corps et vos sens, vous ont conduite aux

joies intimes et aux délices de l'âme. La première fois

qu'on goûte le vin, la saveur en paraît si attrayante qu'on

veut toujours en faire usage, et qu'on le regarde comme

une liqueur précieuse et désirable. Voilà votre état, je

pense : vous êtes captivée, enivrée de l'amour pur et

ineffable de l'éternelle Sagesse. Il me semble que Dieu

veut par là vous inviter à courir, à voler à cette source

immense et infinie de vie et de béatitude dont vous avez

reçu une faible goutte dans votre extase. Il veut peut-

être vous dévoiler les mystères, les grandeurs inénar

rables de son amoureuse bonté. Mais, au sein de toutes

ses faveurs, ne cherchez qu'à aimer et faire la volonté

divine; et cela, sans aucune attache au plaisir et à la

jouissance que vous y trouvez. C'est le seul moyen de



— 365 —

ne pas vous égarer. Toutes ces choses sont les faveurs

du ciel, et, si on peut le dire, les jeux et les familiarités

de Dieu avec l'âme. N'oubliez pas pourtant les forces de

votre corps; ces extases l'affaiblissent trop. Vous devez

demander à Dieu, qu'il les proportionne à la faiblesse de

votre nature; qu'il s'éloigne un peu lui-même, et qu'il

se cache, pour que votre âme puisse avancer davantage

vers la perfection par le chemin des épreuves et de la

Croix. Vous me dites que vous avez vu en esprit, avec

quelle abondance de grâces, avec quelle intimité, l'éter

nelle Sagesse s'est unie à mon âme dans la nuit de la

Nativité; mais savez-vous combien cette extase me

coûta de douloureux gémissements, à la vue de mon

extrême indignité. Je savais bien n'être qu'un serviteur

ingrat et mercenaire, qui marche dans la fange, tout en

cherchant à retirer les pécheurs, de leur vie criminelle;

et certes, si Dieu ne m'avait donné qu'un roseau pour

appui, ce serait déjà une grande faveur ! Il faut pour

tant vous dire la grâce que je reçus dans ma cellule

avant la messe de l'aurore. Je me reposais dans la paix

et le silence du cœur, lorsque, sans aucun effort des

sens, je fus transporté dans un temple rempli de beaux

anges et d'esprits bienheureux ; ils entouraient l'autel

où on célébrait la messe, et chantaient doucement :

Sanctus, sanctus, sanctus, benedictus qui venit in nomine

Domini... Leurs voix s'élevaient comme une harmo

nieuse mélodie, et je chantais aussi ; je languissais d'a

mour, et il me semblait que de l'Hostie sainte sortait

une lumière spirituelle, qui pénétrait mon âme et mon

cœur; et c'était comme si deux cœurs s'unissaient.'d'une

manière ineffable, sans intermédiaire, sans ombre et

sans voile. J'étais dans unejtelle langueur que les forces



— 366 —

me manquèrent, et un jeune habitant du ciel qui se trou

vait auprès ,de moi, riait en me regardant. — Pourquoi,

lui dis-je, riez-vous et ne me plaignez-vous pas? vous

voyez bien qu'un excès d'amour m'accable et que la vie

m'abandonne. Et ce disant, je tombai par terre. Je re

vins à moi; je versai d'abondantes larmes, et je me sen

tis tout consolé. — Adieu.

LETTRE IX.

Le Bienheureux écrit à un de ses amis affligé et lui enseigne

la voie pour arriver à la paix du cœur.

La Vérité, mon bien cher ami, est par elle-même sim

ple , claire et dégagée de toute figure matérielle , mais

l'homme, à cause de sa nature, ne peut, dans son corps

mortel, la comprendre sans nuage, jusqu'à l'heure où>

dégagée de toute corruption , son intelligence libre et

pure pourra fixer le disque éclatant du soleil. Maintenant

nous marchons comme des aveugles qui tâtonnent les

murs, et nous ne savons comment et où nous pourrons

trouver la vérité ; même lorsque nous l'avons trouvée

nous vivons encore dans le doute comme celui qui cher

che ce qu'il a dans la main ; personne n'est affranchi de

cet état, et ces ténèbres sont les suites du péché originel.

Je suis bien sûr que vous serez heureux d'apprendre ce

que Dieu demande de vous, pour que vous le serviez

selon son bon plaisir, et que vous répondiez parfaitement

à son amour. Les âmes que dévore le zèle de Dieu,

désirent souffrir la mort même, pour sa gloire et

pour connaître clairement sa sainte volonté. C'est ainsi

qu'Abraham quitta son pays et sa parenté, pour aller



— 367 —

au loin et au hasard, pour se rapprocher de Dieu et se

conformer à ses commandements; et cela n'est pas

étonnant, parce que, dès l'origine du monde, l'amour

divin a enflammé ses disciples, les a formés , plus que

ne le feraient le fer et la violence , au désir et à la re

cherche du bon plaisir de Dieu. Heureux, mille fois

heureux qui le connaît, et qui, le connaissant, l'écoute,

et ne s'écarte jamais de cette voie sainte !

Dieu, dit un sage, est. le principe de tous les principes,

l'Essence simple et la Vérité; c'est lui qui fait mouvoir

toutes choses et qui reste pourtant immobile en lui-

même ; mais il attire l'homme, comme ferait un ardent

ami; il donne à son cœur, des grâces qui l'enflamment

et des sentiments qui le portent vers lui ; et il demeure

toujours en lui-même, tranquille, inébranlable, comme

un centre vers lequel tendent toutes les créatures. Pour

lui, les cieux accomplissent leurs immenses révolutions,

les cerfs courent avec rapidité, les vautours déploient la

hardiesse de leur vol : les moyens sont divers , mais la

fin et le but sont les mêmes. Ainsi les amis de Dieu se

tournent vers lui et vont au souverain Bien par des voies

différentes. Les uns courent à Dieu par une vie très-

austère , les autres par l'abandon et la séparation des

hommes dans la solitude ; les autres volent à lui sur les

ailes de la contemplation. Mais quelle est la voie la plus

sûre, la plus avantageuse pour arriver au ciel ? — Nous

ne le savons pas. — Et les Écritures saintes même ne

sauraient l'apprendre.

Nous connaissons avec encore moins de certitude, ce

qu'il y a de meilleur pour chacun de nous en particulier.

Nous devons, comme dit l'apôtre, essayer tout et tenter

ce qui nous semble bon, pour savoir de Dieu ce qu'il de



— 368 —

mande de nous , et pour arriver au repos et à la tran

quillité de l'âme. Mais dans les choses certaines et

incertaines , la vraie et parfaite résignation à la volonté

d'un Dieu qui fait ce qui nous est bon, et qui règle tout

avec une infinie sagesse, délivre l'homme de tout acci

dent, de tout péril, de tout dégoût, et le place dans un

état de véritable paix. Je me souviens qu'un de mes amis

ayant entrepris une affaire pour la gloire de Dieu , ré

pondit , lorsqu'on lui demanda, s'il était sûr que Dieu

l'approuvât : — Je ne le sais pas , et je ne veux pas

le savoir; parce que, si je le savais, j'agirais avec trop

de consolation intérieure ; j'aime mieux agir comme un

mort ou comme quelqu'un qui va bientôt mourir..—

L'homme sage , pour conserver la paix , varie ses occu

pations; tantôt il rentre au fond de lui-même, tantôt il

en sort pour vaquer aux choses extérieures ; mais dans

les choses extérieures, il désire ardemment les quitter

pour revenir à lui-même ; et lorsqu'il s'occupe de lui, il

prépare son âme à accomplir les choses extérieures, selon

toutes les exigences raisonnables; de cette manière , il

possède la paix, et comme le dit Jésus-Christ : Il entrera,

il sortira, et il trouvera de bons pâturages *. Je vous

écris tout ceci, parce que vous avez à servir Dieu, loin de

nous et dans un véritable exil; mais de loin ou de près,

sachez trouver Dieu et soyez tout à lui. J'ai connu une per

sonne très-affligée qui se plaignait à Jésus en croix ; elle

entendit le crucifix lui répondre intérieurement : Si je

veux que tu ne sois aimé de personne, c'est pour que tu

sois mon bien-aimé ; si je veux que tu sois méprisé et

tourmenté, c'est pour que tu sois mon ami de cœur, et

1 Egredietur, et ingiedietur et pascua inveniet. Joan. x. 9.



— 369 —

plus les hommes t'abaisseront, t'humilieront et te dépré

cieront , plus tu seras devant moi, digne d'estime et

d'honneur. — Adieu.

LETTRE X.

A un de ses amis sur la purgation, l'illumination et la perfection

de l'âme sainte.

Mon cher ami, notre Seigneur Jésus-Christ n'a point

appelé ses serviteurs à une vie basse et ordinaire, mais

bien à la perfection d'une sainteté sublime, puisqu'il a

dit à ses disciples : Soyez parfaits comme votre Père cé

leste est parfait. — Dans le Paradis, les Anges inférieurs

sont purifiés, éclairés, et rendus parfaits par les Anges

supérieurs ; c'est la doctrine de saint Denis l'Aréopagiste.

Et cela se fait par la splendeur qui rayonne du soleil

éternel, du principe des essences, par la communication

d'inspirations et de vérités nouvelles. Ce qui se fait dans

le Ciel, se passe aussi sur terre, pour les serviteurs de

Dieu qui sont aussi purifiés, éclairés et sanctifiés. La

purification consiste à bannir de notre esprit, toute image

créée, serait-cedu premier apôtreoudu premier séraphin.

L'homme doit mourir à toute la [création, et ne laisser

entrer dans son âme, aucune image, aucune forme de la

créature, pour être libre de ne penser qu'au Créateur.

A la purgation succèdent l'illumination et la clarté de

la lumière divine ; car la Vérité est une lumière qui

chasse les ténèbres de l'ignorance. Cette lumière arrive

souvent sans intermédiaire, et l'âme en ressent toujours

le bien-être et la joie, parce qu'elle lui apporte des ima

ges et des formes divines. Plus cette lumière est vive et

abondante, plus l'homme meurt parfaitement aux cho

21.



— 370 —

ses vaines et fragiles de la terre, et se revêt d'incorrup

tibilité. Les choses temporelles lui deviennent désagréa

bles, et il ne peut s'en occuper sans ennui et dégoût.

De là vient la perfection de l'âme. Elle consiste dans

l'union entière de nos puissances et de nos forces intel

lectuelles avec Dieu, auquel nous nous attachons par

une contemplation sublime, un amour ardent et une dé

licieuse jouissance du souverain Bien, autant que le

comporte la faiblesse de notre nature. Mais comme l'àme,

dans son corps fragile, ne peut jamais s'unir intimement

au pur et souverain Bien, comme le demanderait la

grandeur et la sublimité de cette alliance, elle doit se

choisir quelques images saintes et divines qui puissent

l'arracher à elle-même et l'élever à Dieu. Parmi cbb ima

ges, la première est l'image et l'exemple de Jésus-Christ;

Dieu et homme, auteur de tous les saints, dans lequel

se trouve la vie même, la récompense et la félicité de

l'âme. Gelui qui se transforme en l'image de Jésus-Christ,

arrive à contempler la gloire du Seigneur; et soulevé par

l'Esprit divin, il dépasse la lumière de sa très-douce hu

manité, pour se transformer dans la clarté de son éter

nelle divinité. Ainsi, mon cher ami, plus nous fixerons

les yeux sur le corps de Jésus-Christ, et plus nous nous

conformerons à sa vie, plus aussi nous jouirons de Dieu,

et plus sera grande notre béatitude dans le GieL —

Adieu.

LETTRE XI*

Le Bienheureux exhorte une de ses filles spirituelles à graver

dans son cœur, le saint nom de Jésus.

Ma fille bien-aimée, Dieu désire et demande que les

âmes pures portent en elles-mêmes, l'empreinte de notre



— 371 —

Sauveur Jésus. N'est-il pas écrit dans le Cantique des

.Cantiques: Portez-moi comme un cachet sur votre cœur1.

Aussi, tout amant véritable de la Divinité doit s'appli

quer à entretenir son âme, de quelques images pieuses,

de quelques sentiments célestes, afin que son cœur soit

toujours passionné et enflammé pour Jésus-Christ. La

plus grande perfection à laquelle nous puissions tendre

en cette vie est certainement de nous souvenir conti

nuellement de lui, de penser à lui, d'en parler souvent,

et de nous nourrir de sa vérité ; de soupirer après lui,

de touï faire pour lui, et de n'avoir d'autre intention

que de plaire à lui seul. Que nos regards soient donc

sans cesse fixés sur Dieu ; que notre cœur écoute ses

exhortations , et que tout notre esprit, tout notre être

s'applique, s'attache amoureusement à lui. Quand nous

avons le malheur de l'offenser, apaisons-le par la prière ;

quand il nous éprouve par les douleurs, supportons-les

avec résignation ; quand il se cache, cherchons-le et ne

nous reposons pas avant de l'avoir trouvé ; et quand

nous l'aurons trouvé, étreignons-le si fortement que

toujours, dans l'action et dans le repos, dans les repas

et dans le travail, le nom de Jésus brille sur notre cœur,

comme un bijou précieux: que notre bouche, que notre

langue, que notre voix ne s'occupent que de Jésus ; pen

sons-y avec tant d'ardeur, lorsque nous sommes éveillés,

que nous y songions encore pendant notre sommeil, et

que nous puissions dire avec le saint prophète : 0 Dieu

éternel ! ô très-douce Sagesse ! que vous êtes délicieuse

à l'âme qui vous cherche et qui ne soupire qu'après

vous.

' Pone me ut signaculum super cor tuuni. Cant. vm. 6.



— 372 —

Croyez-le bien, ma fille, ce souvenir et cette prière con

tinuelle de Jésus est le couronnement de tous les exer

cices spirituels, et c'est vers ce but que doivent tendre

tous nos efforts. Les bienheureux, dans le ciel, font-ils

autre chose que de contempler Dieu, l'aimer et le louer

toujours ? Ainsi donc, plus amoureusement nous fixons

dans nos cœurs Jésus, qui est l'éternelle Sagesse , plus

nous le contemplons et l'embrassons de toutes les puis

sances de notre âme, plus aussi nous en jouirons déli

cieusement en cette vie et en l'autre. Que le souvenir de

saint Paul nous encourage et nous anime. Ce saint apô

tre portait si fortement gravé dans les entrailles de son

affection, le nom de son divin Maître, qu'au moment de

son supplice, sa tête séparée du tronc, prononça encore

trois fois le nom de Jésus. Et saint Ignace martyr, lors

que les bourreaux lui demandaient, pourquoi il pronon

çait sans cesse le nom de Jésus : C'est, répondit-il, que

je l'ai gravé en lettres d'or sur mon cœur. On vit après

sa mort, qu'il disait la vérité. Je termine ici ma lettre, et,

puisque vous me demandez, ma bien douce fille, que je

pose ma main sur l'endroit de ma poitrine où j'ai gravé

le nom de Jésus dans ma chair, et que je vous bénisse

avant de mourir, je ne veux pas vous refuser cette con

solation. Ainsi, plein de confiance en la miséricorde de

Jésus-Christ, je place ma main sur ma poitrine, et après

y avoir imprimé la marque que Jésus y a laissée, je vous

bénis, vous et tous mes enfants spirituels qui seront dé

voués à Jésus et à Marie. — Adieu.



MEDITATIONS

PENDANT LES TROIS HEURES D'AGONIE

DE JÉSUS-CHRIST SUR LA CROIX.

1° 0 très-miséricordieux Jésus , rappelez-vous pour

moi, cette sueur de sang que fit couler en si grande

abondance, de toutes vos veines, l'angoisse inexprima

ble de votre cœur, pendant votre prière au jardin de Geth-

sémani ;

2° Rappelez-vous et redites-moi cette injuste arresta

tion, les liens dont vous chargèrent ceux qui vous con

duisaient avec tant de violence, dans les premiers in

stants de votre douloureuse Passion ;

3° N'oubliez pas, 6 bon Jésus, cette nuit dans laquelle

vous avez été pour moi si maltraité , lorsqu'on vous

frappait impitoyablement, lorsqu'on vous crachait au vi

sage, lorsqu'on vous accablait d'injures et qu'on vous

bandait les yeux ;

4° Et , le matin , lorsqu'en présence de Caïphe, vous

avez été déclaré coupable et digne de mort ;

5° Souvenez-vous, ô très aimable Jésus, de votre pau

vre mère, dont le cœur virginal; était déchiré, et vous

voyait frapper au visage, et si odieusement outrager ;

6° Rappelez-vous cette comparution devant Pilate ,

ses fausses accusations, et son injuste condamnation ;

7" Dites-moi, ô mon Jésus, ce que faisait votre éter

nelle Sagesse, lorsque vous étiez tourné en ridicule par



— 374 —

Hérode , revêtu d'une robe blanche et regardé comme

un fou;

8° Lorsqu'attaché à la colonne , votre corps délicat

était frappé de verges, brisé, déchiré, mis en lânineaux

par des fouets insatiables ;

9° Et, lorsque votre tête adorable était percée par des

épines aiguës, et que le sang découlait de mille endroits

et inondait votre beau visage ;

10° Racontez à mon cœur, très-doux et très-patient

Agneau, avec quelle humilité et quel amour ; vous avez

entendu votre sentence; avec quelle joie, vous avez pris

la croix sur vos épaules, et au milieu de quels af

fronts vous avez été conduit au lieu de votre supplice.

PRIÈRE.

0 mon Jésus, éclat de là lumière, sagesse dû Père, et

seule espérance de mon âme , eh vous rappelant votre

Passion, ne m'oubliez pas ; je vis combattu, éprouvé de

mille manières et accablé de peines intérieure^. Délivrez-

moi des liens de mes péchés. Que vos blessures détrui

sent ma honte, qu'elles guérissent nies plaies: Défendez-

moi; je vous en conjure, cbhtre l'amôûr du monde, con

tre les ruses du démon , contre les occasions et les In

clinations que j'aurais à faire le mal. Ènseigtiez-inôi à

vivre avec râisdti et sagesse; que la douleur de1 votre

tête ensanglantée éclaire mon esprit, fortifie mdh cœur,

afin que je vous imite dans vos souffrances , él dans

votre Passion, afin que je porte avec vous votre croix ;

et au terme de ma vie , lorsque je rendrai le dernier

soupir, soyez pour moi un juge plein de miséricorde.

Ainsi soit-il.



— 375 —

1° Oh ! mon très-doux Jésus, rappelez-vous le mo

ment où vous fûtes élevé sur l'arbre ignominieux de la

Croix ; lorsque vos yeux, si calmes et si brillants, perdi

rent leur beauté et leur éclat ;

2° Lorsque vos oreilles divines se remplirent d'inju

res, de moqueries et de blasphèmes ;

3° Lorsque votre odorat très-pur fut assailli d'infectes

odeurs ;

4° 0 Jésus! n'oubliez pas surtout cette affreuse bois

son, composée de vinaigre et de fiel, qui abreuva de

son amertume, votre bouche, votre langue et votro

palais ;

5° N'oubliez pas les douloureuses blessures qui tortu

raient votre tact si délicat ;

6° Souvenez-vous aussi, mon doux Jésus, comment

votre tête sacrée, à cause de la violence du mal et du

supplice de la Croix, fut, pendant trois heures d'agonie,

sans soutien, sans force, dans la plus pénible position ;

7° Combien votre cou, si blanc et si beau, fut cruel

lement blessé et tiraillé ;

8" Mais, par-dessus tout, ôje plus cher, le plus aima

ble des amis, rappelez-vous, comment alors votre visage

était souillé d'ordures et de crachats, que ne pouvait

laver tout le sang qui inondait votre figure;

9° Vos couleurs, si vives et si belles, avaient été rem

placées par la pâleur de la mort;

10" Ah! combien, au milieu de ces tourments cruels,

se sont évanouies les grâces et la beauté de tout votre

divin corps.

Mitai.

Omon Jésus! si déchiré, si torluré, puissiez-vous, en
 



_ 376 —

souvenir de toutes. vos douleurs, puissiez-vous délivrer

mes yeux des frivolités et des vanités du monde ; mes

oreilles, des fables et des conversations inutiles ; mon

odorat, de la sensualité des odeurs ; mon goût, des re

cherches de la nourriture, et des choses superflues dans

le boire et dans le manger ; mon toucher, de tous les

soins inutiles et de toutes les délicatesses du corps.

Oh! quand triompherai-je de mes sens! quand aime-

rai-je véritablement la gêne et le malaise de mon corps,

quand me mépriserai-je moi-même; quand mortifle-

rai-je et foulerai-je aux pieds mes désirs et mes appé

tits sensuels, ayant en horreur les plaisirs du monde et

de la chair. Oh ! qui m'obtiendra de ne goûter de bon

heur qu'eu vous seul , 6 mon Jésus qui avez souffert et

qui êtes mort pour moi. Ah ! faites, par l'efficacité de

votre sang, que toutes les choses visibles et corporelles

me paraissent viles et méprisables comme elles le sont,

que je comprenne combien elles sont indignes de mon

âme ; que toutes les vanités du temps ne m'inspirent

plus que du dégoût et de l'horreur.

1° Dites à mon cœur, ô Sauveur très-clément, quelles

furent vos souffrances, lorsqu'on perça votre main droite

à grands coups de marteau ;

2° Lorsqu'on rompit les os et qu'on déchira les veines

de votre main gauche ;

3° Lorsqu'on étendit votre bras droit avec violence sur

la croix ;

4° Lorsqu'on fit de même pour votre bras gauche ;

5° Quelles furent vos angoisses, lorsqu'on perça votre

pied droit;



— 377 —

- 6° Lorsqu'on vous fit souffrir le même supplice pour

votre pied gauche ;

7o Rappelez-vous votre défaillance, votre épuisement,

votre agonie ;

8° Lorsque vos jambes affaiblies étaient toutes trem

blantes ;

9° Ah ! comment oublier, ô mon Jésus expirant, avec

quelle barbarie, on cloua vos membres si délicats sur

la Croix ;

10° Et comment votre sang brûlant coulait à flots de

vos veines et inondait tout votre corps.

PRIÈRE.

O Jésus, déchiré, abandonné, faites, par les mérites de

votre inépuisable patience, que je sois, dans la prospé

rité comme dans le malheur, toujours égal , calme, im

mobile comme si j'étais cloué avec vous sur la Croix.

Fixez mes puissances et mes forces sur la Croix, mon

intelligence et ma volonté surtout, de sorte que je ne

comprenne, que je n'aime plus que la Croix, et que je

ne puisse jamais rechercher les affections du monde et

les délices du corps ; qu'il n'y ait en moi, aucun membre

qui ne médite à sa manière, votre mort et qui ne repré

sente fidèlement votre très-aimable Passion.

1° O Jésus transfiguré, rappelez-vous, comment votre

corps si florissant, si beau, devint sur la Croix, lorsque

vous n'aviez personne pour vous secourir , sec , dessé

ché, un corps insensible, n'ayant plus que les os et la

peau ;



— 378 —

2° Rappelez-vous comment vos épaules furent cruel

lement écorchées par le bois grossier de la croix ;

3» Comment votre corps tout ensanglanté étaitaffaissé

sur lui-même;

4o Rappelez-vous toutes vos plaies , tout votre sang,

toutes vos douleurs ;

5o Mais n'oubliez jamais, ô mon Amour crucifié, la

charité de votre cœur si ardent; rappelez-vous avec

quel amour, avec quel bonheur vous avez enduré pour

moi, tant de souffrances.

PRIÈRE.

O Seigneurtrès-clément, ranimez, fortifiez mon âme par

cette privation de tout secours que vous avez endurée; par

cet abandon si Sensible ; et que le déchirement de vos

épaules sur la rude écorce de la Croix, fasse naître dans

mon âme le calme intérieur, la paix du cœur et dé l'esprit.

Que l'affaissement de votre corps vers la terre, sou

tienne la faiblesse de mon âme ; que vos douleurs gué

rissent les miennes, et que le feu de votre amour échauffe

et embrase mon âme, des flammes d'une ardente charité.

1° N'oubliez pas, ô Verbe de Dieu, outragé et bafoué, ô

mon Jésus, n'oubliez pas de combien d'injures,de mépris,

d'affronts, de blasphèmes, vous accablèrent vos ennemis,

lorsque vous étiez près d'expirer dans vos dernières

douleurs ;

2° N'oubliez pas les gestes et les paroles par lesquels

ils vous insultèrent;

3° Dans les angoisses de l'agonie, ils vous estimaient



— 379 —

un coupable qui mourait justement, un homme mépri

sable, un impie ;

4° Ils vous regardaient comme la honte du genre hu

main;

5° Et vous, vous les aimiez de tout votre cœur, vous

imploriez votre Père pour leur salut;

6° Dites-moi, ô Jésus, Si anéanti, si avili, quelle fut

votre peine, lorsque vous avez été crucifié entre deux vo

leurs, et regardé comme le plus scélérat et le plus impie?

7° Que pensiez-vous, innocent Agneau, lorsque le vo

leur, qui était crucifié à votre gauche, vous condamnait

lui-même et vous méprisait ?

8° Mais rappelez-vous pour moi, ô Jésus, votre misé

ricorde infinie, à l'égard du voleur crucifié à votre droite,

lorsqu'il reconnut que vous étiez innocent et Dieu, lors

qu'il vous pria et vous adora ;

9° Vous l'avez béni, de vos mains transpercées; vous

lui avez remis tous ses péchés ;

10° Vous lui avez promis le Paradis; vous avez voulu

qu'il fût avec vous dans la gloire.

PRIÈRE.

O Jésus, enseignez-moi, de votre Croix, à souffrir avec

patience, les injures, les calomnies, la honte, les af

fronts, le mépris de mes ennemis; faites-moi la grâce de

les aimer sincèrement et de les excuser toujours auprès

de vous. 0 source inépuisable de bonté, ô Jésus très-

aimant, voici que j'offre votre mort innocente à votre Père

éternel, pour les péchés innombrables dont >'ai souillé

ma vie, et je m'unis au bon larron pour implorer hum

blement votre miséricorde. Memento, memento, obsecro

mei in regno tuo. Ne me condemnes pro erratis meis; remitte



— 380 —

mihi quidquid unquam maie gessi. \Aperi mihi celestem

Paradisum. Souvenez-vous, souvenez-vous , je vous en

prie, de moi, dans votre royaume : ne me condamnez

pas pour mes erreurs. Remettez-moi toutes les fautes

que j'ai commises. Donnez-moi place dans votre Paradis.

1° Rappelez-vous, ô Jésus, si bon et si délaissé, com

ment, à votre dernière heure, sur la Croix, vous avez

été , par amour pour moi , abandonné de tous les

hommes;

2° Vos amis mêmes voulaient paraître ne vous avoir

jamais rencontré, et vous traitaient d'étranger, d'in

connu ;

3° Rappelez-vous comme vous étiez là, suspendu à la

Croix, dépouillé de tout et anéanti ;

4° Vous étiez si faible et si épuisé que votre puissance

infinie paraissait détruite et perdue;

S" Vos ennemis vous traitaient sans pitié, sans mé

nagement, comme une bête féroce qu'il faut dépouiller;

6° Ah ! souvenez-vous surtout, très-aimable Jésus, de

cette douleur immense qui accablait votre cœur, en

voyant au pied de la Croix, votre pauvre mère, qui

avait l'âme déchirée par des angoisses, dont vous seul

connaissiez l'amertume ;

7° Et vous voyiez ses larmes et ses gestes de dou

leur ;

8° Vous entendiez ses soupirs et ses cris lamentables;

9° Et dans le moment suprême de votre mort, à cette

heure cruelle de la séparation, vous la recommandiez à

votre disciple, afin qu'il en prit soin et qu'il l'honorât

comme sa mère;



— 381 —

10° Vous lui donniez saint Jean pour fils, afin qu'il

vous remplaçât dans son amour de mère.

PRIÈRE.

0 mon Jésus! modèle adorable de toutes les vertus,

Sagesse infinie, Dieu tout-puissant, effacez dans mon

cœur, avec votre sang, tout amour des choses passa

gères, toute affection exagérée que je puis avoir pour

mes parents et mes amis, toute inquiétude, tout soin

inutile et matériel. Rendez-moi ferme et courageux

contre les démons qui me tentent, et doux envers les

hommes qui me persécutent. 0 Jésus si bon, si aimable!

gravez d'une manière ineffaçable, dans le fond de mon

cœur, votre douloureuse passion ; que votre mort illu

mine toutes mes prières et toutes mes œuvres; que

j'imite les exemples de votre sainte Mère et de votre dis

ciple bien-aimé.

1° Vous, ô Marie ! rappelez-vous cette douleur inex

primable qui vous transperça comme un glaive, lorsque

vous voyiez votre Fils unique suspendu à la Croix, pâle,

défiguré, dans les angoisses de la mort;

2° Lorsque vous voyiez qu'il avait besoin de vos bras,

de votre sein, de vos soins, et que vous ne pouviez le

secourir ;

3° 0 Vierge désolée ! dites-moi, je vous en prie, quelle

était votre peine, lorsque vous le voyiez s'affaiblir peu à

peu, et mourir ;

4° Racontez-moi une à une, les larmes que vous ré

pandiez alors ;



— 382 —

5° Lorsque, sur la Croix , il vous consolait par ses

regards et ses paroles;

6" Ah! combien durent vous déchirer ces plaintes que

lui causaient la soif et l'abandon de son Père;

7° Rappelez à mon cœur, ô Vierge très-sainte! vos

gestes lamentables, capables d'attendrir les rochers;

8° Lorsque vous étendiez les bras et les mains pour

le secourir, et que vous ne le pouviez pas ;

. * 9" Lorsque votre corps , accablé par la douleur, per- '

dait ses forces , que vous tombiez et retombiez par ;

terre ;

10° Mais surtout, ô Marie inconsolable, révélez-moi le

supplice que vous éprouviez, lorsque vous embrassiez,

en pleurant, le sang de votre Fils qui coulait en abon

dance, le long de la Croix.

PRIÈRE A MARIE.

Oh ! oui, Mère de toute grâce, Reine de la charité, que

votre tendresse maternelle me guide dans tous les mo

ments de ma vie ; que votre miséricorde toute-puissante

soit ma protection et ma défense à mon dernier soupir;

c'est là, ô Vierge très-clémente, l'heure pour laquelle je

vous invoque nuit et jour; c'est pour ce moment suprême

que je veux vous servir fidèlement, toute ma vie : sa

seule pensée épouvante mon cœur et glace mon sang

dans mes veines ; mes prières et mes supplications ces

seront alors , et je rie saurai plus comment demander

du secours. Aussi, ô Marie , source inépuisable de mi

séricorde , je me jette à vos pieds en pleurant , et c'est

du fond de mon cœur, que je vous supplie de m'assister

à mon dernier moment, afin qu'aucun ennemi ne puisse

me nuire. Non, je ne pourrai jamais désespérer, si vous



— 383 —

voulez me sauver. O mon unique espérance , défendez-

moi alors, de la vue des démons et de leur puissance ; for

tifiez-moi dans mon abattement; ranimez de votre doux

regard, les forces qui m'abandonneront aux approches

de la mort; tendez -moi la main et recevez mon âme

avec tendresse, afin de la présenter saine et sauve à

mon Rédempteur et à mon juge.

1° Très-doux Jésus., qui êtes la joie de votre Çère, sou

venez-vous que non-seulement vous enduriez dans vo

tre corps de mortelles douleurs, mais que votre âme

aussi, était dans l'abandon et la privation de tou,te con

solation humaine et divine ;

2° Et vous appeliez votre Père, d'une voix plaintive ;

3° Et dans cette désolation si profonde, vous vous ré

signiez parfaitement à sa volonté ;

4° 0 très-bon , très-aimable Sauveur, n'oubliez pas

cette soif brûlante que vous donnait l'abattement de

tout votre corps et l'épuisement de tous vos membres ;

5° Et lorsque le supplice de la soif vous faisait mou

rir, on vous offrait une éponge pleine de fiel et de vi

naigre ;

6° Mais surtout, ô Jésus bien -aimé, rappelez-vous

cette autre soif de votre amour infini qui vous faisait

accomplir l'œuvre sanglante de notre Rédemption ;

7° Lorsque vous avez dit sur la croix : Tout est con

sommé : Consummatum est ;

8° Et au moment d'expirer, vous recommandiez hum

blement votre esprit à Dieu ;

9° Oui, c'est par amour pour moi , qu'après tant de



— 384 —

peines dans votre cœur et de tourments dans votre corps,

vous avez séparé votre âme très-pure de son enveloppe

mortelle.

PRIÈRE.

Au nom de cet amour, ô très-doux Jésus , tenez-moi

compagnie dans mes afflictions et écoutez avec indul

gence et miséricorde, les cris de mon cœur désolé. Ren

dez ma volonté conforme à la vôtre, en toute chose ; étei

gnez en moi, la soif des choses temporelles et fugitives,

allumez au contraire en mon âme une soif brûlante des

biens spirituels et célestes. Que votre breuvage de fiel

et de vinaigre change mes épreuves en douceurs et en

délices; accordez-moi qu'après avoir soumis mes sens, je

persévère dans le bien jusqu'à la mort, sans jamais m'é-

carterde votre obéissance. Aujourd'hui, comme si j'étais

sur le point de mourir, je remets mon esprit entre vos

mains percées pour moi , et je vous supplie, oh ! Jésus

très-clément, de le recevoir avec bonté et miséricorde.

Assurez à mon âme, par votre grâce, un heureux pas

sage à l'éternité ; que votre mort douloureuse donne de

la valeur à mes œuvres si petites et si indignes, et que,

par vos mérites, je quitte le monde libre de toute faute

et de toute peine.

1° Rappelez -vous, ô Seigneur Jésus, cette lance

cruelle qui déchira votre sein , et qui perça votre cœur

déjà froid et sans vie ;

2° Lorsque de cette plaie béante, sortit un sang glacé;

3° Lorsque votre cœur blessé devint une fontaine

d'eau vive ;



— 383 —

4° Oh ! Jésus, avec combien de peines et de souffran

ces, m'avez-vous racheté !

5° Avec quel amour et quelle miséricorde, vous m'a

vez rendu à la première liberté de votre grâce divine.

PRIÈRE.

0 tendre Jésus, changez mon pauvre cœur en votre

cœur adorable ; que la plaie profonde de votre côté en-

tr'ouvert me défende et me sauve de tous mes ennemis;

que l'eau vivifiante que vous avez répandue, purifie

mon esprit et me lave de tous mes péchés. Que votre

sang glacé me ranime ; qu'il donne sa belle couleur à

mon âme , et qu'il l'embellisse de grâces et de vertus.

Que vos peines et vos douleurs attachent votre cœur au

mien, et mêle rendent toujours aimable et favorable.Que

cette sainte et amoureuse joie que vous avez eue à me

rendre la liberté précieuse du bien, triomphe de moi et

force mon cœur a vivre toujours uni à votre cœur si ai

mable, si saint, si généreux.

1° 0 Vierge innocente, ô tendre mère, ô reine, la pro

tection des affligés, le refuge des malheureux pécheurs,

rappelez-vous aussi l'instant où vous étiez au pied de

la Croix, et que vous voyiez votre fils mort, abandonné

de tous et le corps affaissé vers la terre;

2° Rappelez-vous avec quelle ardeur, avec quel amour

maternel, vous receviez ses bras meurtris et percés sur

la Croix;

3° Avec quelle foi, quelle charité, vous appliquiez vo

tre visage ensanglanté sur ses bras qui pendaient ;

22



— 386 —

4° Avec quelle douloureuse tendresse vous baisiez ses

plaies et son visage pâle et livide ;

8° Oh'!' racontez-moi, ô Marie, de combien de blessu

res fut alors percé votre cœur si sensible;

6° Qui me fera entendre vos gémissements profonds

et lamentables?

7° Qui me fera voir aussi les larmes brûlantes etamè-

res qui coulaient en abondance de vos yeux éteints?

8° Que ne puis -je entendre vos paroles déchirantes,

vos plaintes et vos sanglots P

9° Que je compatis à vos douleurs, ô Marie, lorsque je

vois votre visage, naguère si calme et si beau, et main

tenant triste, pâle et tout obscurci des ombres- de la

mort.

10° Et votre cœur plongé dans un tel abîme de dou

leurs, que rien au monde n'aurait pu lui apporter la

moindre consolation.

PRIÈRE.

O mère toute clémente, au nom de tout ce que vous

avez souffert, soyez ma protectrice, mon guide fidèle

pendant ma vie tout entière; fixez avec bonté, vos re

gards miséricordieux sur mon âme, et placez-la sous

l'aile tutélaire de votre fils bien-aimé. Que votre bouche,

qui embrassa tant de fois le sang et les plaies de Jésus-

Christ, me réconcilie et me le rende favorable. Que les

blessures cruelles de votre tendre cœur, m'obtiennent

une contrition sincère de tous mes péchés. Que vos pro

fonds soupirs éveillent en moi un désir incessant de

Dieu seul et de son bon plaisir. Que vos paroles déchi

rantes m'inspirent le silence de l'esprit et de la langue.

Qu'elles me délivrent de toutes les conversations inutiles



— 387 —

et frivoles. Que vos gestes, que les signes de votre dou

leur pénètrent d'une sainte gravité mon âme et mon

corps ; qu'ils ôtent de moi, toute dissipation et toute lé

gèreté. Mais, surtout, que votre cœur désolé m'enseigne

à fuir, à mépriser, à détester, tout amour terrestre et

passager.

!• 0 splendeur éblouissante de l'éternelle lumière, ô

mon Jésus, lorsque je vous vois sans vie, lorsque je con

temple votre corps glacé sur les genoux de votre pauvre

mère, lorsqu'avec elle, au pied de la Croix, j'embrasse

et je presse sur mon cœur vos membres inanimés, je

pleure votre mort, mais je loue et je bénis votre infinie

charité. Éteignez en moi les flammes de la concupis

cence et les ardeurs de mes désirs et de mes passions ;

V O miroir très-pur de la Majesté suprême, combien

vous êtes obscurci et souillé. Que vos peines et vos dif

formités divine» purifient mon àme de ses taches et de

ses souillures ;

3" 0 brillante image de la bonté de Dieu votre Père,

comme je vous vois méprisée, avilie, foulée aux pieds.

O mon Jésus, renouvelez par ces beautés de votre grâce,

l'image gâtée et perdue de mon âme ;

4° O agneau, l'innocence même, combien vous 'avez

été cruellement maltraité et déchiré. Satisfaites à Dieu

pour moi, et sanctifiez par votre sacrifice, ma vie inutile

et coupable;

5° O roi des rois, seigneur des Seigneurs, comme

vous voilà humilié, abaissé. Je pleure tous ces affronts,

je vous aime, je vous adore, je vous embrasse dans

votre honte et votre mort. Lorsque viendra aussi pour

 



— 388 —

moi la mort, recevez-moi dans les bras de votre misé

ricorde et de votre charité; couronnez-moi de joie et de

gloire en m'associant à votre vie éternelle.

A LA VIERGE MARIE.

<° O très-sainte Vierge Marie, rappelez-vous la dou

leur inexprimable qui accabla et brisa votre cœur,

lorsqu'on prit et qu'on détacha de vos embrassements,

le corps sanglant de votre Fils ;

2° Rappelez-vous votre tristesse, lorsqu'il fallut quit

ter le sépulcre de Jésus qu'on avait fermé et scellé ;

3° Lorsque vous marchiez accablée sous le poids de

la douleur ;

4° Lorsque vous descendiez le Calvaire en gémissant,

en vous arrêtant à chaque pas pour pleurer votre Fils

enseveli;

5° Mais surtout n'oubliez pas cette constance invinci

ble, cet amour inébranlable que vous avez seule montré

toujours à Jésus, dans ses peines et dans sa Passion,

jusqu'au moment où il se reposa enfin dans le tombeau.

PRIÈRE.

0 reine de mon cœur affligé , Marie tendre mère ,

obtenez-moi de votre Fils bien-aimé, qu'en vertu de sa

Passion et de la part que vous y avez prise, je supporte

et je surmonte toutes les afflictions, les dégoûts, les in

firmités, les misères, les douleurs de.ma vie; que je me

cache dans son tombeau, que j'y sois mort à toutes les

affaires et à toutes les inquiétudes du monde. Que cette

terre soit pour moi, un douloureux exil, que je n'y aie



— 389 —

d'autre secours, d'autre amour, d'autre désir, d'autre

vie, que de pleurer Jésus-Christ. A lui seul, mes soupirs,

mes paroles, mes pensées, mes œuvres. Que je souffre

toujours en lui, et que je le loue sans cesse jusqu'au

dernier instant de ma vie. Obtenez-moi, ô Marie, la sa

gesse de l'amour, une vie pleine d'œuvres saintes, et

une mort de grâce et de salut. Ainsi soit-il.

22.



SOLILOQUE

SUR LA MISÉRICORDE DE LA VIERGE MARIE

PAR LE BIENHEUREUX HENRI SUSO.

0 altitudo divitiarum sapientiœ et scientiœ Dei, quam

incomprœhensibilia sunt judicia ejus et investigabiles viœ

ejus! 0 profondeur des trésors de la sagesse et de la

science de Dieu, que ses jugements sont incompréhen

sibles et que ses voies sont impénétrables. Oh ! Seigneur

tout-puissant , mon Dieu, par combien de moyens sur

prenants et inconnus, par quelles routes extraordinaires

vous ramenez l'âme à la vertu. Qu'avez-vous pensé dans

votre immuable et éternelle intelligence, qu'avez-vous

décidé dans votre adorable volonté, lorsque vous avez créé

le chef-d'œuvre de votre sagesse, Marie, de toutes les

créatures, la plus élevée, la plus divine, la plus vierge, la

plus pure, la plus belle, la plus aimable. Vous pouviez

dire alors : Ego cogito cogitationes pacis. Je pense des

pensées de paix; puisque, dans votre bonté infinie, vous

faisiez celle de qui devait naître la Splendeur de la

gloire, votre Fils, qui ramena à leur principe, les créa

tures perdues. Quel pécheur aurait osé s'approcher de

vous, ô Père céleste ! s'il n'avait eu pour guide l'éter

nelle Sagesse, votre Fils bien-aimé. Mais, ô Sagesse

éternelle, l'homme ainsi souillé pouvait-il se présenter

à vous, qui êtes la pureté même, sans avoir pour avo



— 391 —

cate, la Mère des miséricordes. Vous êtes véritablement

homme, vous êtes notre frère, mais vous êtes le Sei

gneur tout-puissant, le vrai Dieu, le Juge sévère, Celui

qui nous punit de nos iniquités. Aussi, lorsque la con

science nous tourmente et que la crainte nous assaillit,

lorsque notre cœur est accablé sous le poids de la dou

leur et que nous ne trouvons plus aucun remède à nos

maux, notre seule consolation est de pouvoir lever nos

yeux vers vous, ô reine toute-puissante du ciel.

Me voici donc, ô Vierge sacrée! Étoile brillante!

Miroir éblouissant de l'éternel soleil I Trésor caché de

l'infinie Miséricorde! me voici prosterné à vos pieds,

moi, la plus misérable et la plus vile des créatures, pour

vous saluer, en mon nom et au nom de tous les pécheurs

pénitents ; et vous, esprits célestes, âmes bienheureuses,

venez, descendez au centre de mon âme, pour célébrer

comme vous le savez, comme vous pouvez le faire, notre

paradis bien-aimé, la source de tous les biens et de

toutes les jouissances, la grande reine du ciel et do la

terre ; car moi j'en suis indigne et incapable. O amie

chérie Jet choisie de Dieu, son épouse, couronne pré

cieuse de l'éternelle Sagesse, versez sur votre pauvre

serviteur, une telle abondance de lumière, qu'il puisse

s'entretenir avec vous. Voyez mon âme, comme elle

tremble; voyez mon corps prosterné et sans mouve

ment, mes yeux baissés, mon visage couvert de honte,

et mon cœur agité par la crainte; et pourtant votre

grâce me console et j'entends dire à mon âme : Espère,

aie confiance, parce que, pour aimer, servir et louer une

si grande reine, il n'y a d'autre moyen qu'elle-même ;

elle est la médiatrice immédiate de tous les pécheurs, au

près de son Fils, et lors même que tu serais souillé de mille



— 392 —

péchés, tu pourrais recourir à elle avec confiance. Plus

on est coupable, plus il faut se confier en Marie. Ainsi

donc, du courage, âme timide ; découvre tes misères à

Marie, et accours avec joie au trône de ses miséricordes.

Tes fautes et tes souillures ne te feront pas repousser;

car c'est Marie qui te désire, qui t'appelle, qui t'invite à

recourir à son incompréhensible bonté.

0 Marie, la dernière ressource des coupables, le refuge

assuré des pécheurs, c'est vers vous seule que se lèvent

nos yeux pleins de larmes, c'est vers vous que soupirent

tous les cœurs blessés et malheureux, c'est en vous

qu'espèrent toutes les âmes affligées. Soyez notre média

trice auprès de l'éternelle Sagesse et réconciliez-nous

dans la grâce et la paix. Souvenez-vous, ô très-clémente

souveraine, que c'est nous, infortunés pécheurs, qui nous

vous avons valu le diadème de votre puissance. San6 nos

péchés, seriez-vous devenue la mère de Dieu, l'Arche

d'alliance , dans laquelle fut déposée la manne vérita

ble, le lieu où l'éternelle Sagesse a trouvé son repos.

Sans notre misère, auriez-vous été appellée, Mère de grâce

et de miséricorde. Qui vous a faite riche? notre pauvre

té; qui vous a élevée au-dessus de toutes les créatures?

nos vices et nos erreurs. Ainsi donc, ô Marie, jetez sur

mon pauvre cœur, ces regards doux et compatissants,

que vous n'avez jamais détournés d'aucun pécheur,

lors même qu'il était perdu et désespéré. Recevez-moi,

mettez-moi sous votre protection, parce que c'est de

vous que j'attends mon secours ; c'est en vous seule,

que je place mon espérance. O combien d'impies, d'ob



— 393 —

stinés pécheurs avaient abandonné Jésus-Christ, renoncé

au Ciel, renié Dieu : ils étaient tombés dans l'abîme du

désespoir, mais ils se sont tournés vers vous, ô Marie ;

vous les avez reçus avec la tendresse d'une mère, et

vous leur avez rendu la grâce de Dieu par la vertu de

votre toute-puissante intercession. Les blasphémateurs,

les voleurs, les assassins, en se rappelant votre charité

reprennent encore courage et ne désespèrent plus de

leur salut. O unique, admirable, infatigable consolatrice

des pécheurs , la bonté infinie de Dieu vous a rendue

chère à tous les malheureux, parce que votre compas

sion bienveillante ne laisse aucun affligé sans conso

lation. Quelle est ma joie, 6 ma très-douce mère, lors

que je médite votre tendre charité. Comme je me sens

ranimé, fortifié, rempli d'espérance. Il me semble que,

dans la joie que j'éprouve, mon cœur devrait s'échapper

de mes lèvres, comme les larmes de mes yeux, tant vo

tre nom me plaît, ô Marie. C'est un rayon de miel qui

se fond en moi et qui ravit mon âme. Comme vous êtes

justement appelée la Mère, la Reine de la miséricorde !

Salut, ô Mère indulgente, ô . Reine très-clémente, vous

dont la bonté est inépuisable et sans limite. O Marie;

qu'êtes-vous donc vous-même, si votre nom seul est si

délicieux. Non, lesharpeset les beaux instruments n'ont

pas de si douces harmonies que celles qu'apporte aux

cœurs affligés, le très-saint nom de Marie, la Vierge im

maculée; que tous les peuples s'inclinent et s'agenouil

lent à ce nom sublime et divin de Marie.

.Combien de fois, ô tendre Mère, avez-vous repoussé

les efforts des démons qui nous tentaient; combien de



— 3#4 —

fois les avez-vous mis en fuite. Combien de fois, par vo«-

tre intercession, avez-vous arrêté et adouci la sévère

justice du juge redoutable qu'avaient irrité nos péchés;

combien de fois avez-vous obtenu de votre divin Fils des

grâces et des consolations. Que faire pour reconnaître

tant de bienfaits ; comment remercier votre maternelle

bonté? Ni les étoiles du ciel, ni la terre, ni les éléments,

ni les anges, ni les esprits bienheureux ne peuvent as

sez vous bénir, et célébrer dignement votre clémence.

Ne devons-nous pas nous taire P non, nous ferons

notre possible pour vous louer, vous bénir, parce que

nous savons bien que votre admirable humilité ne mé

prisera pas la petitesse de nos dons et nous tiendra

compte de notre bonne volonté.

Que les hommes ne gémissent plus d'avoir perdu le

Paradis terrestre ; grâce à vous, ô Marie, au lieu d'un,

nous en avons deux. N'est-ce point un Paradis : le sein

béni et les entrailles sacrées qui portèrent le véritable

arbre de vie, l'origine de toute joie, de tout bonheur,

de tout bien? Nest-ce pas un Paradis : que Jésus, qui res

suscite les morts, et dont les blessures sont des sources

de miséricorde, de sagesse, de douceur, des fleuves d'a

mour infini qui arrosent et consolent toute la terre. Que

toutes les âmes viennent se désaltérer aux eaux vives

de Jésus et de Marie ; elles goûteront tant de délices,

qu'elles ne pourront plus regretter le Paradis terrestre.

O vous, notre illustre Souveraine, vous la reine du

ciel et de la terre, vous êtes la porte de la miséricorde,

toujours ouverte, jamais fermée à personne; l'univers

entier périrait, avant que vous refusiez votre assistance



— 395 —

à qui l'implore du fond de son eœur. Aussi, le matin,

en me levant, le soir, en me couchant, c'est vous la pre

mière, qu'invoque mon âme, parce que je sais que tout

ce que vos mains très-pures offriront et recommande

ront à Dieu, lui plaira et lui deviendra précieux, malgré

son néant. Prenez donc mes œuvres, mes pensées, mes

affections, mon corps, mon âme, toute ma vie : présen

tez-les à Dieu comme des choses qui vous appartiennent,

et je serai heureux. 0 Marie, vase d'or très-pur, toute em

bellie de perles et de saphirs, toute remplie de grâces et

de vertus, et plus chère aux yeux de l'éternelle Sagesse

que toutes les autres créatures. 0 bouquet ravissant de

roses et de lis, qui répandez les plus suaves et les plus

délicates odeurs, avec quelle joie Dieu ne contemple-

t-il pas votre virginité, votre humilité, votre charité, et

les charmes de vos autres vertus. N'est-ce pas vous, ô

Marie, qui avez vaincu l'unicorne sauvage? n'est-ce pas

vous qui avez captivé le Roi des rois, par la beauté de

votre visage? N'en obtenez-vous pas plus de grâces

qu'Esther n'en obtenait, du cœurd'Assuérus.Votre beauté

est incomparable, et tout ce qu'il y a de ravissant dans

les créatures disparaît devant vous, comme un ver lui

sant devant la splendeur du soleil. Qui jouit des laveurs

de Dieu, et qui peut dire, comme vous : Mon bien-aimé

est à moi, et moi, je suis à lui : Dileetus meus mihi, et

ego illi. Dieu est tout à vous, et vous, toute àDieu; et au

cune créature ne peut troubler cet amour intime qui vous

unit. O éternelle Sagesse, ô doux Sauveur, écoutez

votre Mère bien-aimée ; regardez-la et pardonnez-moi,

puisque c'est elle, si sainte et si bonne, que j'offre à vo

tre Père et à vous. Voyez ces yeux si purs qui étaient

sans cesse attachés à votre humanité ; reconnaissez ces



— 396 —

joues si délicates et si blanches qui s'appuiaient sur

votre divin visage, cette bouche sacrée qui vous em

brassait, ces mains qui vous servirent pendant tant

d'années, et ce sein virginal qui vous allaita, vous

pressa, vous réchauffa, vous endormit si souvent. 0 mon

Jésus, je vous rappelle toutes les fatigues et les peines

qu'endura votre sainte Mère pendant les années de vo

tre enfance et de votre jeunesse , et cette douleur im

mense qui l'accabla au pied de votre croix, et au nom

de tout cet amour, de toutes ces peines, je vous supplie

quevous m'attachiez irrévocablement à votre cœur, et

que vous me conserviez dans votre sainte grâce.

. SUR LES DOULEURS DE JÉSUS ET DE MARIE.

Qui pourra donner à mes yeux, autant de larmes amè-

res qu'il faudrait de mots et de lettres pour raconter,

dans quel océan de douleur, fut plongée l'âme de Marie.

0 reine du Ciel et de la terre, versez au moins dans mon

cœur , pour en amollir la dureté , une de ces larmes

brûlantes que vous répandiez à flots, au pied de la Croix

pendant l'agonie de votre divin Fils. Que je m'atten

drisse, que j'éprouve, que je partage votre douleur;

car pour- comprendre la douleur , il faut l'éprouver et la

ressentir soi-même. 0 ma mère, ô ma douce souveraine,

faites-moi , pour que j'en profite et que je ne l'oublie

jamais , l.e récit lamentable de vos douleurs; racontez à

votre serviteur, vos peines et vos angoisses, lorsque vous

avez vu l'éternelle Sagesse incarnée , votre Fils bien-

aimé, expirer sur la Croix.



— 397 —

Marie. Maintenant je suis heureuse dans le Ciel , la

peine et la douleur ne peuvent m'atteindre ; mais, sur

terre , j'étais plongée dans un océan de larmes et de

souffrances. Mon supplice commença, lorsque je vis mon

Fils frappé, blessé, maltraité de mille manières et que,

la mort dans l'âme, je le suivis dans cette voie doulou

reuse qui le conduisait au sacrifice de la Croix. Oh ! ce

que je souffris alors , personne au monde ne pourra

jamais le comprendre. Tout ce que les hommes souf

frent et peuvent souffrir, n'est qu'une goutte amère en

comparaison des tourments qui bouleversaient mes

entrailles maternelles et déchiraient mon âme. Tu sais

combien l'amour enfante de douleurs. Plus un objet est

aimable et précieux, plus sa perte devient affreuse et

intolérable. Jamais la terre n'avait vu naître quelqu'un,

si aimable, si cher, si aimé, si digne de l'être, que mon

Fils, les délices de mon cœur ; il était tout pour moi, et

j'aurais donné pour lui, la terre, le Ciel, tout l'univers.

Je ne vivais qu'en lui ; comment ne pas mourir en le

voyant mourir ! J'aimais plus qu'on a jamais aimé , je

souffrais aussi plus qu'on a jamais souffert. Son huma

nité si belle, si gracieuse me ravissait le cœur, quand je

la contemplais ; sa divinité enivrait mon âme et m'élevait

à une contemplation sublime de la Bonté suprême. Je n'a

vais d'autre joie que de penser à lui, de m'occuper delui,

de savourer le miel de ses paroles et d'entendre l'harmo

nie de sa sagesse et de ses enseignements. Il était le mi

roir de mon cœur, les délices de mon âme; il était pour

moi, le Ciel, la terre, le monde, le Paradis, le bonheur. Et

ce Fils si cher, si précieux, je le voyais attaché à unecroix,

succombant dans les dernières angoisses de la mort. Oh !

qui pourra jamais comprendre, les tourment* de mon

23



- 398 —

âme , le supplice , l'agonie de mon cœur. Je le voyais,

abattu et je ne pouvais le consoler, sanglant et je ne

pouvais le secourir , blessé et je ne pouvais le panser,

mourant de soif et je ne pouvais le désaltérer; il avait

besoin de tous les secours humains et divins et je ne

pouvais les lui donner. Aussi mon pauvre cœur se brisait

dans ma poitrine', et la voix expirait sur mes lèvres. Je

fis pourtant violence à ma douleur et je dis à Jésus au

milieu de ces déchirements de mon âme : ô mon cher

Fils, miroir délicieux de mon cœur, où j'avais tant de

consolations à fixer mes regards^vous voilà donc attaché

à cette affreuse croix. O l'unique trésor de mon âme,

vous qui êtes mon père , ma mère , tout mon bien , ac

cordez-moi de mourir avec vous. Pourquoi laisser ainsi

votre pauvre mère dans un tel abandon? Est-ce que je

ne pourrais pas boire aussi le calice amer de votre mort?

0 mort que j'appelle, pourquoi ne viens-tu pas? Frappe-

moi, enlève-moi, tue-moi avec mon cher Fils, car la

vie , quand il ne sera plus , me sera plus amère que

la mort.

Mais pendant que je me lamentais ainsi en moi-même

et que je désirais mourir, mon Fils me consolait inté

rieurement. Ma Mère bien-aimée , me disait-il avec

douceur , consolez-vous , consolez-vous. Il faut que le

genre humain soit ainsi racheté. Si je meurs, c'est vo

lontairement, et le troisième jour, je ressusciterai, etje me

montrerai vivant, à vous et à mes disciples. Soyez cer

taine que je ne vous abandonnerai jamais. Cessez vos

gémissements, ô ma mère, consolez-vous.

Et quand mon Fils me consolait ainsi et me recom

mandait à saint Jean , ses paroles déchiraient et péné

traient mon âme, comme autant d'épées : ma peine était



- 399 —

si grande et si visible qu'elle attendrit la dureté de ses

ennemis implacables; et moi, j'enlaçais la Croix, je bai

sais le sang qui coulait de ses blessures et la pâleur

de mon visage en était tout inondée.

Henri. 0 bonté immense! quelles furent les douleurs,

les angoisses de Jésus et de Marie ! Où arrêter mes yeux et

ma pensée : Si je regarde Jésus, la plusbelle des créature?,

je le vois sur la Croix, défait, défiguré, et dans de telles

souffrances, que mon cœur en est brisé. Autour de lui

sur le Calvaire, j'entends les cris horribles et les blas

phèmes de ses ennemis; au-dedans de lui, il y a des

luttes affreuses contre la mort. Ses veines sont tendues,

son sang est presque tout sorti de son corps. Il n'est

que plaies, douleurs; il meurt dans l'abandon, sans

qu'un ange, un homme, son Père ou sa Mère le console

et le guérisse de ses blessures.

Si je regarde Marie, sa pauvre Mère, je vois son âme

accablée d'une immense douleur. Mille glaives trans

percent son cœur virginal ; jamais il n'y a eu un specta

cle plus pénible, jamais n'ont retenti des cris plus la

mentables, plus déchirants. Dans le Fils et dans la Mère,

je trouve des misères et des angoisses incomparables.

La douleur de la Mère tourmente le Fils, et la mort du

Fils tue la Mère. Le fils regarde sa Mère et la console;

la Mère lève les bras au ciel et demande à Dieu de mou

rir avec son Fils. Qui a plus souffert ; qui a ressenti

les plus grandes peines intérieures? 0 Jésus, 6 Ma

rie, moi je ne puis répondre ; mais que votre Père qui

frappait du haut du Ciel , le dise lui-même. 0 Mère

admirable, votre cœur si sensible pouvait-il supporter

de tels tourments. 0 cœur virginal, cœur si aimable, si

tendre et si désolé, non, toute autre douleur auprès de



— 400 —

votre douleur ne sera jamais qu'une ombre, qu'un songe.

0 belle , ô naissante aurore , ce n'est pas la splendeur

de la lumière que vous répandez, c'est le sang de l'éter

nelle Sagesse qui vous colore : 0 Jésus si beau, si déli

cat , si ravissant , visage qui rayonne la grâce , front

où repose la science infinie, vous voilà obscurcis par les

couleurs livides de la mort : 0 corps si pur, vous voilà

tout souillé, sans vie et attaché à la Croix. Sang pré

cieux , comme vous ruisselez sur le sein maternel d'où

vous êtes sorti. Venez donc, ô mères, compatir aux lar

mes et à la douleur de la Mère de Dieu ; venez, ô Vierges,

pleurer le sang de Jésus qui baigne et couvre le visage

de la première Vierge du Paradis ; et vous, cœurs affligés

qui êtes accablés de douleurs, rappelez-vous qu'aucune

douleur ne ressemble et ne peut être comparée à la

douleur de Jésus et de Marie. Et vous, les imitateurs et

les amis du Fils et de la Mère, ne vous étonnez pas, si en

les contemplant, votre cœur succombe à la peine, puis

que cette douleur de Jésus et de Marie fut si grande que

la nature entière y compatit; les rochers se fendirent et

se brisèrent; la terre trembla et le soleil fut obscurci.



EXERCICE SPIRITUEL

DE L'ÉTERNELLE SAGESSE.

Notre Seigneur Jésus-Christ révéla au bienheureux

Henri les exercices spirituels et les prières que doivent

faire ceux qui désirent avancer dans l'amour de la divi

ne Sagesse, afin de bien vivre et de mourir saintement.

Il les indique ainsi.

Quiconque désire devenir le disciple de l'étemelle Sa

gesse, qui est Jésus-Christ, doit se dépouiller de tout

amour déréglé du monde, de la chair et de soi-même.

Il doit choisir la Sagesse pour sa maîtresse , pour son

épouse, et se consacrer humblement à son amour, à sa

beauté, à sa divine lumière.

Lorsqu'il se trouve enchaîné par des affections terres

tres , et qu'il lui paraît trop difficile d'aspirer à cette

union céleste, qu'il ne se décourage pas cependant pour

cela, mais qu'il prenne une ferme résolution de sacri

fier dans l'occasion et avec l'aide de Dieu ses affections

terrestres. C'est là le commencement de ce qu'il faut

faire. Que ceux qui se sentent froids et négligents, dans

l'amour de Dieu, ne se découragent pas non plus ; mais

qu'ils renouvellent souvent le choix de cette épouse et

la prennent humblement pour leur bien-aimée,dans de

chastes et pures fiançailles ; ils serviront Dieu d'abord

par un sentiment de crainte qu'ils changeront ensuite



— 402 —

en un sentiment d'amour, et ils se dévoueront à la di

vine Sagesse avec ardeur en contemplant l'excellence,

la beauté, la présence intime de cette épouse qui est la

divinité de Jésus-Christ. Dieu est un esprit très-simple

et très-pur, et l*âme est semblable à Dieu. Mais ce ma

riage ne doit pas se faire seulement intérieurement avec

l'âme , il doit se faire encore extérieurement par quel

ques actes de dévotion, secrets cependant.

Que l'amant de la divine Sagesse se renferme dans sa

chambre et, que le corps étendu par terre, il récite trois

Pater et trois Ave; qu'il s'offre, qu'il se consacre entière

ment au bon plaisir de celle qu'il aime. Qu'il la supplio

de vouloir bien lui donner l'anneau nuptial, en signe de

fidélité et de mutuel amour ; amour certain, amour pur,

amour fort et tel que, ni la vie, ni la mort, ni aucune

créature ne pourront le troubler et le détruire. Qu'il ré

cite chaque jour, l'office et les heures de la divine Sa

gesse, pour demander qu'elle conserve son corps et

son cœur toujours libre des souillures, des vanités, des

amours, des périls, des piéges du monde, et qu'elle le

dirige toujours dans la voie du salut. Quand il ira pren

dre ses repas, qu'il dise un Pater et un Ave pour les âmes

du Purgatoire. En outre, qu'il porte secrètement sous ses

vêtements le saint nom de Jésus, afin qu'il l'ait tou

jours avec lui, comme un préservatif contre le péché et

la mort éternelle. Qu'il récite tous les jours, en son hon

neur, un Pater et un Ave pour la sainte Eglise et pour

tout le peuple chrétien, afin que ce nom si doux soit

gravé dans toutes les âmes. Qu'il y ajoute ces paroles :

Benedictum sit dulce nomen Domini nostri Jesu-Christi, et

gloriosœ virginis Mariai matris ejus in aternum, et ultra,

amen : Que béni soit le doux nom de notre Seigneur Jé



— 403 —

sus-Christ et celui de la glorieuse vierge Marie, sa mère,

dans tous les siècles des siècles, ainsi soit-il. Qu'il se

prosterne ensuite aux pieds de Dieu le Père et qu'il dise .

Piissime Pater omnipotens, per coœternam tibi sapientiam

tuatn, Dominum nostrum Jesam Christum, obsecro ut af-

flictœ Ecclesiœ (uœ subvenias, eamque ad pacem, unionem

cl tranquillitatem reducas, juxta supremun tuum honorent

et beneplacitum ; 0 Père tout-puissant, au nom de votre

coéternelle Sagesse, Jésus-Christ, notre Seigneur, je vous

conjure de secourir votre Eglise affligée et de lui donner

la paix, l'union et la tranquillité, comme le demande

votre honneur suprême et votre amour. Ainsi soit-il.

Qu'il célèbre plusieurs fois par an la fête de l'éter

nelle Sagesse, avec tout l'amour possible. Il peut choi

sir le premier dimanche du mois d'août dans lequel l'E

glise commence son office par le livre de la Sagesse et

raconte aux fidèles ses louanges; l'avant-veille de la

Nativité, jusqu'à la nuit de Pâques, pendant le temps où

l'éternelle Sagesse daigna s'incarner en Marie et apparaî

tre au monde; le jour de la Circoncision et le premier

jour de l'année, afin d'obtenir de l'éternelle Sagesse une

année heureuse pour tous les hommes et pour l'Eglise ;

le dimanche du carnaval, pour s'exciter à l'amour do

l'éternelle Sagesse et protester, qu'on ne veut pas d'au

tres joies et d'autres consolations en cette vie ; le pre

mier de mai, afin de renouveler notre ferveur et notre

amour pour sa beauté et ses perfections; et enfin le se

cond jour, après la commémoration des morts, que l'E

glise célèbre en novembre, afin de supplier Jésus-Christ,

pour la liberté do toutes les âmes qui se purifient et qui

ont été les disciples de la divine Sagesse do la même

manière. Dans ces jours, il faut faire des prières par-

r



— 404 —

culières et de bonnes œuvres, pour honorer la divine

Sagesse ; on pourra réciter cent Pater et cent Ave Maria.

Mais qu'on ne manque pas d'honorer la vierge Marie,

mère de l'éternelle Sagesse, puisqu'elle veut bien nous

associer à son divin Fils dans son amour maternel. Of

frons, chaque matin, nos œuvres à Dieu, par son inter

médiaire, et chaque soir confions-lui notre repos, en ré

citant en l'honneur de son cœur sacré, et de ses entrail

les bénies, qui portèrent pendant neuf mois le Sauveur,

neuf salutations angéliques, ou bien neuf Salve regina,

atin qu'elle ouvre son sein miséricordieux ta tous les fils

de l'éternelle Sagesse et à tous les fidèles, dans la vie et

dans la mort.

Celui qui ne pourra faire tout cet exercice spirituel, à

cause de ses occupations ou de ses infirmités, pourra

le supléer en récitant seulement neuf Pater et neuf Ave

Maria.

PRIÈRE

que le bikhheimeux adressait tous les matins

a l'éternelle sagesse.

Mon âme vous a désirée toute la nuit, et c'est du fond

de mon cœur que je m'adresse à vous, dès le matin, ô

sublime Sagesse. Je vous demande avec instance de me

rendre digne de votre présence ; c'est uniquement après

elle que je soupire ; car elle éloigne toutes les choses

contraires ; elle est une source inépuisable de grâces



— 103 —

pour mon cœur, et l'enflamme de votre saint amour.

Me voici donc, 6 doux Jésus, je vous salue, je me pro

sterne devant vous, je conjure la multitude des anges,

qui obéissent à votre moindre signe , de suppléer à ma

faiblesse ; et comme ils ne sont pas encore en assez

grand nombre , que les myriades d'esprits bienheureux

qui entourent votre trône se joignent encore à eux; que

toutes les créatures s'unis eut pour vous honorer, pour

vous glorifier, pour bénir voire saint nom, qui est notre

défense, notre bonheur, notre salut dans tous les dan

gers et dans toutes les occasions.



SENTENCES TIRÉES DES SAINTS PÈRES.

Notre Bienheureux avait trois endroits consacrés au

silence et à la prière : la cellule, l'oratoire et le chœur ;

et lorsqu'il les quittait, surtout pour aller dans la ville,

il était comme un lièvre hors de son gite, que poursui

vraient et qu'entoureraient les chasseurs. Sur les murs

de son oratoire, était représentée la divine Sagesse et

d'autres images pieuses. On y lisait aussi ces maximes

tirées des Saints Pères :

La fuite du monde, le silence et la retraite sont les

grands moyens de se sauver. La source de tout bien est

dans le recueillement.

La pureté du cœur donne plus de science que l'étude

elle-même.

Reste dans ta cellule, elle pourra tout t'apprendre.

Gardez-vous à l'extérieur par le silence, et à l'intérieur

par la pureté.

Un poisson hors de l'eau, un religieux hors de sa

cellule sont en danger de mort.

La mortification du corps, la dévotion du cœur, L'é-

loignement des hommes, produisent et conservent la

chasteté.

Ne po riez jamais un vêtement par vanité.

Le p.emicr devoir d'un soldat est de combattre cou

rageusement ses vices.



— 407 —

Ne vous emportez contre personne, pas même contre

celui qui voudrait vous arracher les yeux.

Un homme colère déplaît à Dieu, lors même qu'il fe

rait de grandes choses.

On pèche plus en disant du mal de son prochain,

qu'en mangeant de la viande les jours défendus.

C'est un grand défaut de parler des vices des autres,

et d'oublier les siens.

Les mépris et les affronts sont nécessaires à celui qui

veut être parfait.

Il faut reconnaître sa folie pour obtenir la divine

Sagesse.

Soyez calmes comme des morts, dans les choses heu

reuses ou contraires.

Un visage pâle, un corps amaigri par la pénitence,

une démarche humble, une conversation modeste sont

la beauté d'un religieux.

A un cheval fougueux, à un corps trop ardent, il faut

retrancher la nourriture.

Craignez le vin, c'est un poison pour l'âme.

On ne doit point appeler religieux, celui qui se plaint

encore, et qui ne sait pas maitriser sa colère, fuir les

conversations inutiles ou supporter les affronts.

C'est sur Jésus-Christ, étendu et mourant sur la croix,

que nous devons régler toute notre vie.

Travaillez activement à votre salut ; sans cela, ni Dieu

ni les hommes ne pourront vous être utiles.

Une dame demandait à saint Arsène de se souvenir

d'elle devant Dieu, « Ce sera, lui répondit-il, pour lui

demander de vous bannir de mes pensées. »

11 faut châtier le corps qui no s tourmente et nous

accable de t ntations.

r



— 408 —

Ne suivons jamais notre propre volonté et n'ensei

gnons rien aux autres, avant de l'avoir pratiqué nous-

mêmes.

Les belles paroles sans les actions sont vaines. Elles

ressemblent aux arbres qui ont beaucoup de feuilles,

mais qui ne portent pas de fruits.

Celui qui fréquente le monde, y reçoit nécessairement

beaucoup de blessures.

Si vous ne pouvez rien faire dans votre cellule, restez-y

au moins par amour pour Dieu.

Celui qui vit dans la chasteté sera comblé d'honneur,

et Dieu deviendra sa couronne.

Combattre dès le principe, c'est écraser la tête du

serpent.

Un religieux porta une pierre dans sa bouche, pen

dant trois ans, afin d'apprendre à se taire.

On se repent souvent d'avoir parlé, jamais d'avoir

gardé le silence.

Gardez le silence jusqu'à ce qu'on vous interroge.

Quand vous souffrez, réjouissez-vous, car Dieu ne

vous oublie pas ; n'attribuez jamais votre maladie à vos

jeûnes ; ceux qui ne jeûnent pas, ne sont-ils pas mala

des? Si votre corps est éprouvé par les tentations de La

chair, réjouissez-vous , car vous pouvez imiter saint

Paul.

Il y a des religieux dont le soleil n'a jamais éclaire

le repas.

Que le soleil ne vous voie jamais en colère.

La discrétion mérite une des premières places parmi

les vertus; elle consiste à éviter les extrêmes et à con

server la mesure en toutes choses.



— 409 —

A quoi servent les bons commencements, sans la

persévérance?

Tout ce qui nuit à la pureté de l'âme, doit être évité,

lors même qu'on y verrait l'apparence du bien.

Toute la perfection consiste, pour l'âme, à se renfer

mer, avec toutes ses puissances, dans son centre unique,

qui est Dieu.





OFFICE

DE L'ETERNELLE SAGESSE

COMPOSÉ PAR LE BIENHEUREUX SUSO.

OFFICIUM DE JETERNA SAPIENTIA.

 

AD MATUTINUM.

*. Salutem mentis et corporis,

4. Donet nobis Jesus, Sapicntia Patris.

*. Domine, labia mea aperies,

Al. El os meum annuntiabit laudem luam.

*. Deus, in adjutorium meum intende.

ni. Domine, ad adjuvandum me lestina.

Gloria Patri, etc.

Hoc dicitur ante laudes et omnes horas.

Invitatorium. — jEternœ Sapicntiœ l.ontem adoremus ;

et proglorianominis ejus jubilemus.

Venite, çxsultemus Domino, jubilemus Deo salutari

nostro : prœoccupemus faciem ejus in confessione, et in

psalmis jubilemus ei.

Dicitur tantum hic primus versus :

h'. -,Eternœ Sapientiœ.

Gloria Patri, elc. — Et pro gloria nominis, etc.



— 4J2 —

HYMRDS.

Jesu dulcis memoria,

Dans vcra cordis gaudia ;

Scd super mel et omnia,

Ejus ehilois praesentia.

Nil canitur suavius,

Audilur nil jucundius,

Nil cogilatur diiloius

Quam Jcaus Dci fllius.

Jesu, spes pœnitcntibus,

Quàm plus es petentibus

Quam bonus te quœrentibus,

Sed quid inveaientibus.

/Eterna Sapienlia,

Tibi, Patrique gloria,

Cum spiritu Paraclito,

In seropilcrna sœcula. Amen.

Ps. 6S. Jubilate Deo, ouinis terra, psalmum clicite no-

mini ejus ; * date gloiïam laudi ejus.

Dicite Deo : Quam terribilia sunt opéra tua, Domine?

* in multitudine virtutis tua? mentientur tibi inimici tui.

Omnis terra adoret te, et exsultet tibi ; * psalmum di-

cat nomini tuo. Gloria Palri, etc.

Antiphona. — Sapientia œdificavit sibi domum; exci-

dit columnas septem ; subdidit sibi gentes, superborum,

et sublimium colla propria virtute calcavit.

f. Ego autem in Domino gaudebo. — tj. Et exsultabo

in Deo Jesu meo. — Pater noster.

Behedictio. — Jesus Sapientia Patris depellal cuncta

adveisantia nobis. — Amen.

Lectio i. (de libro Sapientia;, cap. 6.)

Clara est, et qua; nunquam marcescil Sapientia, et fa



— 4*3 —

cile videtur ab his, qui diligunt eam, et invenitur ab bis

qui qua;runt illam : praoccupat qui se coneupiscunt, ut

illis se prior ostcndat. Cogitare ergo de illà sensus est

consummatus. —Tu autem, Domine, miserere nostrî.—

Deo gratias. —

ijl. Emitte, Domine, Sapientiam de sede magnitudinis

luœ, ut mecum sit et mecum laboret : Ut sciam quid ac-

ceptum sit coram te omni tempore.

f. Da mihi, Domine, sedium tuarum assistricem Sa

pientiam. — Ut sciam quid acceptum sit coram te omni

tempore. —

Benedictio.— jEterna Sapientia custodiat corda et cor-

pora nostra. — Amen.

Lectio h. (de Hbro Ecclesiaslici, cap. 1.)

Fons Sapientiœ est verbum Dei in excelsis, et ingres-

sus illius mandata œterna ; Deus creavit illam in spiritu

sancto; et effudit illam super omnia opera sua ; et prav

buit illam diligentibus se. Tu autem, Domine, miserere

nostrl. — Deo gratias.

j)|. Da mihi, Domine, assistricem Sapientiam, et noli

me reprobare à pueris tuis : quoniam servus tuus sum

ego, et filius ancilla3 tuœ.

Mitte illam a sede magnitudinis tuée : ut mecum sit et

mecum laboret. * Quoniam servus tuus sum ego, et

filius ancillœ tua?. —

Benedictio. — Domo Sapientige et intellectus , impleat

nos Spiritus Sanctus. — Amen.

Lectio in. (do libro Ecclesiaslici, cap. 4.)

Sapientia filiis suis vitam inspirat, et suscipit inqui



— 414 —

rentes se, et prœibit in via justitiœ; et qui illam diligit,

diligit vitam. Qui tenuerint illam, vitam hœreditabunt,

et quo introibit, benedicet Deus : et eos qui diligunt

illam, diligit Deus. — Tu autem, Domino, miserere nos-

tri. — Deo gratias.

ijl Super salutem et omnem pulchritudinem Sapien-

tiam, et proposui pro lucem habere illam : venerunt au

tem mihi omnia bona pariter cum illà.—

f. Dixi Sapientiœ : Soror mea es; et Prudentiam ami-

cam meam vocavi. — Venerunt autem mihi omnia bona

pariter cum illà. — Venerunt.

Canticum. Tu rex gloriœ, Christe, tu Palris sempi-

ternus es Filius, etc. Dicitur usque in finem.

AD LAUDES.

f. Salutem mentis et corporis, — etc.

Ps. 116. Laudale Dominum, omnes gentes : * laudale

eum, omnes populi.

Quoniam conflrmata est super nos misericordiaejus,

* et veritas Domini manet in œternum. — Gloria Pa-

tri, etc.

Antiphona. — Sapientia clamitat in plateis ; si quis di

ligit sapientiam,adme declinet, eteam inveniet, et eam

cum invenerit, beatus erit si tenuerit eam.

Capitulum (Sap. 8). — Sapientiam amavi, et exquisivi

a juventute mea; et quœsivi illam mihi sponsam assu-

mere, et amator factus sum formœ illius. — Deo gra

tias.



415 —

HYMNUS.
 

Jesu rex admirabilis,

Et triumphator nobilis,

Dulcedo ineffabilis,

Totus desiderabilis.

Nec lingua potast dicore,

Li Itera nec expriniere ;

Expertus potest credere,

Quid sit Jesum diligere.

Amor Jesu conlinuu3

Mihi languor assiduus,

Mihi Jésus enellifluus,

Fructus vilœ perpetuus.

/Eterna Sapientia, etc.

f. Sapientia requiescit in corde ejus ;

ij). Et prudentia in sermone oris illius.

Canticum Zachariœ. Benedictus. Très primi versiculi

tantum.

Antipiiona.— Sapientia, quœ ex ore Allissimi prodiisti,

altingens a fine usque ad finem ibrtiter, suaviterque dis-

ponens omnia ; veni addocendum nos viam prudentiœ,

f. Domine, exaudi. — Etclamor.

ORATIO.

Deus, qui per coeternam tibi Sapientiam hominem,

cum non esset, condidisti, perditumque mirabiliter re-

formasti, praesla, quajsumus, ut eamdem, corda noslra

te inspirante, tota mente àmemus, et ad te tolo corde

curramus. — Per eumdem. etc.

AD PR1MAM.

ir. Salulem mentis et corporis, etc.



— 416 —

HYMNUS.

Arnor Jesu dulcissimus,

Et vere suavissimus,

Plus millies gratissimus,

Quam dicere sufflcimus.

Jesu, decus angelicum,

In aure dulce canticum,

In ore mel miriflcum,

In corde nectar coelicum.

Jesu mi bone, sentiam

Amoris tui copiam,

Da mihi pcr prœscntiam

Tuam videre gloriam.

.Etcrna Sapientia, etc.

Ps. 142. Auditam facmihi mane misericordiam tuam :

quia in te speravi.

Notant fac mihï viam in qua ambulem; * quia ad te

levavi animant meam.

Eripe me de inimicis meis, Domine ; ad te confugi :

doce me facere voluntatem tuam, quia Deus meus es tu.

Gloria Patri, etc.

Aktiphona. — Ego diligentes me diligo, et qui mane

vigilaverint ad me, invenient me.

Capitulum. — (Sap. 7.) Sapientia vincit malitiam; at-

tingit à fine usque in ftnem fortiter, et disponit omnia

suaviter. — Deo gratias. —

ni. Jesu Curiste, fili Dei vivi, miserere nobis, Jesu.

*. Qui sedes ad dexleram Patris. Miserere.

Gloria Patri. — Jesu Christe, etc.

*. Exsurge, alterna Sapientia, adjuva nos,

tf. Et libéra nos propter nomen sanctum tuum.

4. Domine, exaudi, etc.

i)!. Et clamor, etc.



— i\l —

OBATIO.

Corda nostra, quœsumus, Domine, œternœ Sapienlite

splendor illustret; quo mundi hujus tenebris carere va-

leamus, et perveniamus ad patriam claritalis œternœ.

Per eumdem, etc.

AD TERTIAM.

*. Salutcm mentis et corporis, etc.

UYMNUS.

Tua, Jcsu, dilectio,

Grata, mentis refectio,

Replens sine faslidio

Dans famem desiderio.

Qui te gustant, esuriunt,

Qui bibunt, adhuc siliunt,

Desiderare nesciunt,

Nlsi Jesum quem siliunt.

Desidero te millies,

Mi Jesu, quando venles?

Quando la.'tum me facies ?

Me de te quando saties ?

/Eterna Sapientia, etc.

Ps. 142. Spiritus tuus bonus deducet me in terram

rectam ; * propter nomen tuum, Domine, vivifleabis me

in sequitate tua.

Educes de tribulatione animam meam ; * et in mise-

ricordia tua disperdes inimicos meos.

Et perdes omnes qui tribulant animam meam ; * quo-

niam ego servus tuus sum. — Gloria Patri, etc.

Antiphoiu.— Fili, concupiscens sapientiam conserva

justitiam, et prœbebit eam tibi Dominus.



— 418 —

Cantulum. — Sapientia, pnge4t5.

13!. Ego autem in Domino gaudebo.

f. Et exsultabo in Deo Jesu meo.

Gloria Patri, etc. — Ego autem, etc.

Oratio, ut ad Laudes,

AD SEXTAM.

f. Salutem mentis et corporis, — etc.

nYMNUS.

Jesu, summa benignilas,

Mira cordis jucunditas,

Incomprehensa bonitas,

Tua me stringat charilas.

Bonum mihi diligcre,

Jesu, nil ultra quaerere,

Mihi prorsus dufiecre,

Ut illi queam vivere.

Jesu mi dilectissime,

Spes suspirantis anima',

Te quxrunt piœ lacrymoe,

Et clamor mentis intima-,

jEterna Sapientia, — etc.

Ps. 32. Anima nostra sustinet Dominum ; * quoniam

adjutor et protector noster est.

Quia in eo lœtabitur cor nostrum ; * et in nomine

sancto ejus speravimus.

Fiat misericordia tua, Domine, super nos ; * quemad-

modum speravimus in te. — Gloria Patri, etc.

Antiphona. — Dominas possedit me in initio viarum

suarum, antequam quidquam faceret a principio.



— 419 —

Capitulum. — (Sap. 7). — Candor est enim lucis seter-

nœ, et spéculum sine macula divinœ majestatis, et imago

bonitatis illius. — Deo gratias.

13). Sit nomen Domini bcnedictum,

f. Ex hoc nunc et usque in saeculum.

Gloria Patri. — Sit nomen, — etc.

4- A solis ortu usque ad occasum.

f. Laudabile nomen Domini.

ri. Domine exaudi.

f. Et clamor.

ORATIO.

Exaudi nos, omnipotens et misericors Deus ; et men-

tibus nostris Sapientiœ tuœ lumen ostende, et te super

omnia diligere concede. Per.

AD NONAM.

Salutem mentis et corporis, etc.

HYMNCS.

Quocumque loco fuero,

Sempcr Jesum desidero.

Quam lœtus quando invenero,

Quam felix cum tenuero !

Tune amplexus, tune oscuta,

Quœ vincunt mellis popula,

Tune felix Jesu copula,

Sed in liis parva morula.

Jam quod quœsivl, video,

Quod concupivi, teneo ;

Amore Jesu langueo,

Kl corde totus ardeo.

/Kterna Sapienlia, etc.

;&«.-



— 420 —

Ps. 50. Cor mUndurn crea in me, Deus; * et spiritum

rcclum innova in viscoribus meis.

Ne projicias me a facie tua; * et spiritum sanctum

tuum ne auferas a me.

Redde mihi lœtitiam salutaris tui, * et spiritu princi-

pali confirma me. — Gloria Patri, — etc.

Antipiiona. — Nondum erant abyssi, et ego paturie-

bar ; quando prœparabat cœlos, aderam cum eo cuncla

componens.

Gapitulum. — (Sap. 7). — Sapientia speciosor est sole,

et super omnem dispositionem stellarum, luci comparata

invenitur prior. — Deo gratias.

lpp. A solis ortu, usque ad occasum,

f. Laudabile nomen Domini.

Gloria Patri, —A solis, — etc.

»)1. Sapientia requiescit in corde ejus ;

f. Et prudentia in ore illius.

q). Domine exaudi.

f. Et clamor.

ORATIO.

Infunde, quœsumus, Domine, cordibus nostris lumen

Sapientiœ tuœ : ut te veraciter agnoscamus, et fldeliter

diligamus. — Per eumdem.

AD VESPERAS.

«tf. Salutem mentis et corporis, — etc.

/r. Deus in adjutorium, — etc.

Ps. 110. Redemptionem misit populo suo;* mandavit

in œternura testamentum suum.

Sanctum etterribile nomen ejus; * initium sapientiae

timor Domini.



— 421 —

Intellectus bonus omnibus ficientibus eum ; * lauda-

tio ojusmanct insseculum soeculi. — Gloria Patri, — etc.

Avtiphona. — Oranis sapientia a Domino Deo est, c\

cum illo fuit semper,et est ante œvum. Alleluia.

Capittlcm. — (Sap. 8). — Sapientiam amavi et

rxquisivi a juventute mea : et quœsivi illam mihi spon-

s.im assumere, et amator f;ictus sum foroue illius. —

Deo gratins. i

mm]

Jesa tôle serenior,

Et balsamo suarior,

Omni dulcore dulcior,

Prre eunclis amabilior.

Tu mentis delectatio,

Arooris consummatio,

Tu mea gloriatio,

Jesu mundi salralio.

Jesus auctor clementirr,

Totius spes lxliUœ,

Dulcoris fons et gratia-,

Verse cordis delicue.

/Eterna Sapientia, etc.

tf . Ego autem in Domino gaudebo.

t. Et exultabo in Deo Jesu meo.

Ad magnificat, antipuora. — 0 oriens, splendor lucis

œternœ, et sol justitiœ, veni, et illumina sedentes Ki le-

nebris, et umbra morlis. Alleluia.

oratio, ut ad Laudes.

2t



— 422 —

AD COMPLETORIUM.

ni. Salutcm mentis et corporis,— etc.

t. Converte nosDeus salutaris noster.

il!. Et averte iram tuam a nobis.

*. Deus in adjutorium, — etc.

Ps. 12. Illumina oculosmeos, ne unquamobdormiam

in morte : * ne quando dicat inimicus meus : Prœvalui

adversus eum.

Qui tribulant me, exsultabunt si motus fuero : * ego

autem in misericordia tua speravi.

Exsultabit cor meum in salutari tuo, cantabo Domino

qui bona tribuit mihi : * et psallam nomini Domini altis-

simi. — Gloria Patri, — etc.

Antiphona. — Ego in altissimis habito, et thronus

meus in columna nubis. Alleluia.

Capitulum. — (Sap. 8). — Sobriotatem Sapientia docet,

et justitiam, et veritatem, quibus nihil utilius est in vila

hominibus. — Deo gratias.

n'. In pace in idipsum * dormiam etrequiescam.

*. Si dedero somnum oculis meis, et palpebris meis

dormitationem. Dormiam.

Gloria Patri. — In pace, — etc.

HYMNDS.

In pace Jesus imperat,

Qui omnem sensum superat;

Hune mea mens desiderat,

Et illo frui properat.

Te cœli chorus proîdicat,

Et luas laudes replicat,



— 423 —

Jésus [ilebem lœliflcat,

El nos Deo paciflcat.

Jesus ad Palrcm rediit,

Celeste regnum subiil:

Cor meum a me transiit,

Post Jesum simul abiit.

.Elerna Sapientia, elc,

n,'. In pace factus est locus ejus.

*. Et habitatio ejus in Sion.

CANTICUM SIMEONIS (LuCW, 2).

Nunc diraittis servum tuum, Domine : * secundum

vcrbum tuum in pace.

Quia viderunt oculi mei : * salutare tuum.

Quod parasti; * ante faciem omnium populorum.

Lumen ad revelationem gentium : * et gloriam plebis

tuœ Israël. — Gloria Patri, — elc.

Ahtiphona. — 0 Rex gloriose inter sanctos luos, qui

semper es laudabilis, et tamen ineffabilis; tu in nobis es

Domine, et nomen sanctum tuum invocatum est super

nos : ne derelinquas nos, Deus noster, et in die judicii

nos collocare digneris inter sanctos et eleclos tuos, Rex

benedicte.

f. Domine exaudi orationem meam.

tf. Et clamor meus ad te veniat.

ORATIO.

Fragilitatem nostram, qua;sumus, Domine, propilius

respice, et saporem nobis œternœ Sapientia; benignus

infunde : ut ejus dulcedine melliflua prseguslata, omnia

teirena valeamus despicere, ctlibi summo bono ardunti

desiderio jugiter adbsercre. Per uumdem Dominum



— m —

nostrum Josum Christum filium luum, qui tecum vivit et

regnat in unitate Spiritus Sancti Deus, per omnia sœcula

saxulorum. Amen.

t. Domine, exaudi orationem meam,

sj. Et clamor meus ad te veniat.

f. Benedicamus Domino.

rt. Deo gratias.

jEterna Sapientia custodiat corda et corpora nostra.

Amen.

FIN.



TABLE DES MATIERES.

Lettre du révérend Père Lacordaire r

Avant-propos v

VIE DU BIENHEUREUX HENRI SUSO.

I. Des premières années du bienheureux Suso et

des tentations qu'il éprouva au commencement

de sa conversion 1

II. Dieu fortifie notre bienheureux par une vision

céleste 4

III. Frère Henri se passionne pour l'éternelle Sagesse. 6

IV. De quelques tentations du Démon pour le dis-

trairede l'amour de l'éternelle Sagesse. . . 8

V. L'éternelle Sagesse lui apparaît 10

VI. Comment le bienheureux écrit sur sa poitrine et

dans son cœur le saint nom de Jésus. ... 13

VII. De quelques autres consolations qu'il reçoit du

Ciel 15

VIII. De ses rapports avec les âmes du Purgatoire. . 19

IX. Comment frère Henri se tenait à table et se

nourrissait 21

X. Dans quel esprit et avec quel amour de la Sa

gesse, frère Henri commençait le premier jour

de l'annéo 23

XI. Quelles pensées notre bienheureux avait quand

il célébrait la messe 25

XI I. Comment le bienheureux honorait la Purification

de la vierge Marie 27

M.



- 426 —

XIII. Comment il passait l'époque du carnaval et fêlait

le mois de mai 29

XIV. Dans quel esprit notre bienheureux assistait

Jésus-Christ sur le Calvaire 32

XV. De son rigoureux silence 37

XVI. De ses grandes mortifications 38

XVII. Il porte pendant plusieurs années une croix gar

nie de pointes 40

XVIII. De la dureté de son lit 43

XIX. Comment le bienheureux souffrait le tourment

de la soif. 45

XX. Frère Henri est consolé par N.-S. Jésus-Christ

et par sa sainte mère 47

XXI. Comment le bienheureux fut conduit par un

ange à l'école d'une plus haute sagesse et

d'une plus grande perfection 51

XXII. Comment frère Henri reçut d'un ange l'épée et

les armes de chevalier 53

XXIII. Le bienheureux se prépare dans la solitude a

bien souffrir 58

XXIV. Comment Dieu instruisit le bienheureux par

l'exemple d'un jouteur GO

XXV. Des croix et des tentations intérieures de notre

bienheureux 03

XXVI. De quelques-unes des persécutions que souffrit le

bienheureux 05

XXVII. Des larmes qu'il répand pour ramener une sœur

perdue GS

XXVIII. Frère Henri est accusé d'avoir empoisonné les

fontaines 70

XXIX. Comment le bienheureux convertit un assassin et

court de grands dangers 73

XXX. Dieu accorde à notre bienheureux un peu de repos. 75

XXXI. Frère Henri se plaint à Dieu de ses afflictions. . 7G

XXXII . Le nombre et la pesanteur de ses croix le rédui

sent à l'extrémité .. . 80

XXXIII. Frère Henri invite tous les affligés à souffrir avec

joie. , 82



— 427 —

XXXIV. Quelles sont les grâces que Dieu accorde à ses

serviteurs affligés 84

XXXV. Des fruits admirables que produisaient les pré

dications du bienheureux 88

XXXVI. D'une grande épreuve qu'eut à supporter le

bienheureux. 91

XXXVII. Des fatigues que la charité du bienheureux lui

faisait supporter pour le salut des personnes

religieuses , 96

XXXVIII. Notre bienheureux est nommé prieur d'un cou

vent 99

XXXIX. De la sainteté de sa mère et do ses amis. . . . 102

XL. Du bien que faisait frère Henri et de sa mort

glorieuse. . 104

LE LIVRE DE LA SAGESSE ÉTERNELLE.

I. Comment Dieu attire à lui des âmes qui s'enten

dent appelées sans reconnaître sa voix . . . 111

II. Comment on parvient à la divinité de Jésus par

les douleurs de son humanité 114

III. Des motifs de l'Incarnation et de la Passion de

Jésus-Christ 110

IV. Jésus-Christ a souffert pour être imité. ... 118

V. Avec quel esprit d'amour Jésus-Christ souffrit

pour nous 120

VI. Gémissements du Disciple 122

VII. L'éternelle Sagesse console son Disciple . . . 124

VIII. Combien la tiédeur de l'âme est dangereuse. . 127

IX. Qu'il est impossible de servir à la fois Dieu et les

créatures 129

X. Combien se trompent les tièdes et les mondains. 1131

XI. Combien la Sagesse éternelle est aimable et

quelles douceurs elle réserve aux âmes. . . 133

XII. Comment Dieu aime les âmes d'une manière

particulière 136

XIII. Comment la divine Sagesse est à la fois aimable

tt terrible ; combien ses voies sont cachées. . 138

XIV. Quels sont les signes de la présence de Dieu . . 141



— .428 —

XV. Pourquoi on ne peut pas toujours jouir de la pré

sence de Dieu 143

XVI. Combien les hommes ont tort de se plaindre des

croix et des difficultés qu'ils rencontrent dans

les voies de Dieu 145

XVII. Quelles sont les misères de ceux qui suivent le

monde 146

XVIII. De la gloire des justes 148

XIX. Pourquoi Dieu se réjouit des souffrances de ses

serviteurs 151

XX. La méditation de la Passion de Jésus-Christ pro

cure de grands biens et comment il faut s'y

livrer 156

XXI. Comment on peut mourir avec Jésus-Christ sur

la croix . . . 159

XXII. Quel fut le but de Notre-Seigneur Jésus-Christ

sur la croix 162

XXIII. Règles sommaires de la vie spirituelle . . . 165

XXIV. Le disciple de la divine Sagesse assiste à la mort

subite d'un jeune homme de trente ans. . 16"

XXV. Du très-saint sacrement de l'Eucharistie . . l"7

XXVI. De quelle manière l'àme doit se préparer h rece

voir l'Eucharistie 181

XXVII. Combien de grâces s'acquièrent par la fréquente

communion 183

XXVIII. De la louange qu'on doit à Dieu 185

XXIX. Comment Dieu est une essence très-simple . . 194

XXX. Comment l'homme doit retourner à Dieu. . . 197

XXXI. En quoi consiste le véritable renoncement. . . 201

XXXII. Comment l'âme devient une même chose avec

Dieu 202

XXXIII. De la vie du juste qui se renonce en Dieu ... 207

TRAITÉ DE L'UNION DE L'AME AVEC DIEU, instructions

ADRESSÉES A UNE RELIGIEUSE.

I. Comment on doit purifier l'intelligence et se re

noncer en Dieu 211

II. Préceptes relatifs à la vie unitive 214



— 429 —

III. Des joies qu'éprouve l'esprit à méditer ce qu'est

Dieu 224

IV . De l'immensité incompréhensible de Dieu . . 228

V. Du mystère de la très-sainto Trinité .... 230

VI. Du dernier degré d'union avec Dieu .... 233

VII. Commentl'àme s'élève graduellementetse trans

forme en Dieu 236

COLLOQUE SPIRITUEL DES NEUFS ROCHERS.

I. Le Seigneur commande à frère Henri d'écrire. 241

II. Il voit en extase combien peu se sauvent . . . 244

III. Dieu lui découvre les péchés des chrétiens. . . 247

IV. Combien les chefs de l'Eglise sont loin d'imiter

ceux d'autrefois 249

V. Dans quelle tiédeur vivent les ordres mendiants. 251

VI. Des prédicateurs et des docteurs de l'Eglise . . 252

VIL Combien les prêtres sont éloignés de la sainteté

de leur ministère 253

VIII. Du faste et de l'orgueil des femmes et des nobles. 254

IX* Du grand péril que courent les bourgeois et les

marchands avares. 255

X. Des ouvriers pauvres et des paysans 256

XI. Des femmes orgueilleuses et impudiques et de

leur damnation 257

XII. De3 gens mariés et combien le monde mérite

d'être puni 258

XIII. Des neuf rochers.— Quels sont les habitants du

premier et du plus bas rocher de la montagne. 260

Du second rocher et de ses habitants. . . . 264

Du troisième rocher 267

Du quatrième rocher 268

Du cinquième rocher 271

Du sixième rocher 272

Du septième rocher 274

Du huitième rocher ......... 275

Du neuvième et dernier rocher 278

Comment le Bienheureux fut élevé à l'union

de Dieu 288



— i30 —

APPENDICE DU COLLOQUE DES NEUF ROCHERS DU BIEN*

HEUREUX SUSO , . 203

DISCOURS SPIRITUELS DU BIENHEUREUX SUSO.

I. DE LA vÉRITÉ DE NOTRE NÉANT ET DE L'HUMILITÉ DU COEUR.

— Combien est précieuse la connaissance de nous-

même 303

Comment tous les hommes veulent Être estimés et

honorés 305

En quoi consiste le véritable renoncement. . . . 307

II. De la perfection spiritdelle. — Comment l'esprit

doit s'élever et se détacher des sens 310

De la victoire de l'esprit sur toutes les forces natu

relles 313

Comment on doit vaincre ses désirs 316

Comment on doit triompher de toutes les images

sensibles et créées 317

Comment l'àme doit graver en elle-même l'image

de Jésus-Christ 310

III. De la mort spirituelle. — De quelle manière on doit

mourir au monde et à soi-même 322

D'une plus haute perfection des serviteurs de Dieu. 325

IV. De quelques graves tentations de la vie spirituelle. 330

De la tristesse de l'âme 331

Du désespoir 333

Do quelques erreurs des personnes scrupuleuses . . 335

Combien on peut, au milieu des dégoûts intérieurs,

acquérir de mérite 338

LETTRES SPIRITUELLES DU BIENHEUREUX SUSO.

Lettre I. — A une religieuse, sur le mépris et l'oubli du

monde 341

Lettre II.— Il exhorte une religieuse à l'humilité du cœur,

au courage dans les souffrances et à la persévérance

dans les bonnes œuvres 343

Lettre III. — Il console une affligée 317

Lettre IV. — Il fortifie et affermit une novice (pic le dé

mon engageait à retourner dans le monde. . . . 350



— 431 —

Lettre V. — Il se réjouit de la conversion d'une péche

resse et il l'encourage 353

Lettre VI. — Le Bienheureux console un de ses fils spiri

tuels sur le point de mourir 35G

Lettre VIL — Le Bienheureux écrit à un de ses amis, su

périeur d'un couvent, et il lui apprend comment il

doit remplir sa charge 359

Lettre VIII. — Il répond à une religieuse qui lui avait

demandé, comment l'âme doit se conduire dans les

extases et les jouissances spirituelles 3G3

Lettre IX. — Le Bienheureux écrit à un rie ses amis affligé

et lui enseigne la voie pour arriver à la paix du

cœur 3GG

Lettre .X. — A un de ses amis sur la purgation, l'illumi-

nalion et la perfection de l'ame sainte 369

Lettre XL — Le Bienheureux exhorte une de ses filles

spirituelles à graver dans son cœur, le saint nom de

Jésus 370

MÉDITATIONS pendant les trois heures d'agonie de

JÉSUS-CHRIST SDR LA CROIX 373

SOLILOQUE SUR LA MISÉRICORDE DE LA VIERGE MARIE. . . 390

SUR LES DOULEURS DE JÉSUS ET DE MARIE .... 396

EXERCICE SPIRITUEL DE L'ÉTERNELLE SAGESSE. ... 40l

SENTENCES tirées des saints pères 406

OFFICE de l'éternelle sagesse composé tar le bien

heureux Suso *I0

FIN DE t.A TABLE DES MATIERES.

Poissy. — Typographie Are'EU.







 

Mr

.f*f\ .&&>.%

' ~m

.y.

- v . . - * . - . >

.ysCK

i
m- lw

....*y

..~i.^^s

--
-!

--v.-

-A.

:«\
Ç&3É

**,

.



1

3

This book should be returned to

the Library on or before the last date

stamped below.

A fine is incurred by retaining it

beyond the specified time.

Please return promptly.

 

 

 X. .- i/'

STALL-STUD*

;>s'

*~N "



C 787.6

OEuvres du b. Henri Suso;

Widoner Library 003738885
 

3 2044 081 746 059

Jim

MM

¥
-

\.>
;


