A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothéque avant d’étre nun
précaution par Google dans le cadre d'un projet visant a permettre aux internautes de découvrir I'ensemble du patrimoine littéraire mc
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient a présent au domaine public. Lex|
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’'un pays a l'autre. Les livres libres de d
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance hum:
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme
du long chemin parcouru par I'ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothéque pour finalement se retrouver entre vos

Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothéques a la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de
ainsi accessibles a tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce

Il s’agit toutefois d’un projet colteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avor
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en ins
contraintes techniques relatives aux requétes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers a des fins commercidesis avons concu le programme Google Recherche de Livres a I'usage des particu
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers a des fins personnelles. lls ne sauraient en effet étre employés
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder a des requétes automatidBesvoyez aucune requéte automatisée quelle qu’elle soit au systéme Google. Si vous effe
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractéres ou tout autre domaine nécessitant
d'importantes quantités de texte, n’hésitez pas a nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux I'utili
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous étre utile.

+ Ne pas supprimer l'attributioh.e filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre
et leur permettre d'accéder a davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le sup
aucun cas.

+ Rester dans la légalitQuelle que soit I'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabili
veiller a respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu'il en va de mé
les autres pays. La durée Iégale des droits d’auteur d’un livre varie d'un pays a l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de r
les ouvrages dont I'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne I'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut étre utilisé de quelque facon que ce soit dans le monde entier. La condamnation a laqt
Vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut étre sévére.

A propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et I'accés a un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frangais, Goog
contribuer a promouvoir la diversité culturelle grace a Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livre
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs a élargir leur public. Vous pouvez
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage a I'glditps#Books.google.com |



https://books.google.be/books?id=4pQq-Q0HnXQC&hl=fr

Digitized by GOOS[C



Digitized by GOOS[C



Digitized by GOOS[C






OEUVRES

B. HENR1 SUSO.



PROPRIETE.

Poissy. — Typographie Arbicu.



¢ EUVRES

B. HENRI SUSO,

DE L’0ORDRE DES FRERES PRECHEURS,
TRADUITES ET PUBLIEES

PAR M. E. CARTIER.

PARIS,

SAGNIER ET BRAY, LIBRAIRES,
RUE DES SAINTS-PERES, GG,

1852.



C 7576

Harvard Coi'c: e Library
hiant Coiiectinn
Gitt ot Joan Huwrvey dreat
Feno2 1o



Le névirenp Pirs LACORDAIRE a bien voulu nous
adresser I'approbation suivante :

A M. ETienne CARTIER.

Paris, ce 20 novembre 1851.

MoNSIEUR,

Yai appris avec une joie sensible que vous
vous proposiez de publier, sous le titre de
Bibliothéque Dominicaine, une collection con-
tenant la vie des principaux Saints de I'Ordre
des Freres Précheurs, et une traduction de
leurs ouvrages les plus importants. Je m’en
réjouis pour I'Eglise en général, parce que ces
vies et ces écrits sont une partie de sa gloire,
et pour mon Ordre en particulier, parce que

a



vous ferez revivre ainsi les services qu’il a
rendus et que vous les perpétuerez en les ra-
jeunissant. Nous mémes, enfants de cette
milice, nous avons besoin d’en mieux connaitre
le passé ; nous I'étudierons, guidés par vous, et
nous y puiserons sans doute une nouvelle ardeur
pour suivre de loin les traces de nos péres.
Nul plus que vous, Monsieur, par votre foi
profonde, par votre connaissance dans l'art
humain et P'art divin, par votre dévouement
a notre Ordre, dont vous nous avez donné tant
de preuves depuis de longues années, n’était
plus capable d’entreprendre une ceuvre aussi
considérable et qui exige dans son auteur tant
de mérites divers.

J’0se vous prédire un succeés consolant de vos
travaux. Les vies de nos Saints et leurs ouvra-
ges n'ont jamais paru dans la langue francaise
sous une forme qui en fit sentir la beauté, si ce
n'est dans ces derniers temps, par quelques
rares essais, dont vous serez, je n’en doute pas,
I'heureux continuateur. Vous acheverez I'édi-
fice que des mains amies ont déjh commencé,



— m —
et vous aurez ainsi I’honneur d’apporter une

pierre au rétablissement d’'un Ordre qui pen-
chait vers sa ruine, mais que Dieu, dans sa

miséricorde, semble appeler de toutes parts a-

de nouvelles destinées.

Je vous donne donc, Monsieur, autant qu’il
dépend de moi, comme Provincial de I'Ordre
pour la France et la Belgique, une entiére ap-
probation, et je prie Dieu, de qui tout succes
dépend, d’ajouter & vos talents et & vos vertus
de chrétien, les années dont vous avez besoin
pour accomplir votre pieuse pensée.

FRr. HENRI-DoMINIQUE LACORDAIRE,

PROV. DES FRERES-PRECHEURS.






AVANT-PROPOS.

Instaurare omnia in Christo.

Pourquoi cette publication au milieu des préoc-
cupations qui nous assiégent? Est-ce I’heure des
pieux récits et des méditations saintes, et ne fallait-
il pas attendre le retour des esprits A la paix, pour
commencer cette Bibliothéque dominicaine P

Nous n’ignorons pas ce qui se passe, et rien de
ce qui intéresse notre pays ne nous est indifférent ;



—_— V] —

nous aimons d’'un méme ceeur Dicu, I'Eglise et la
France, et toute notre ambition est de les servir
dans un méme dévouement. Oui, nous vivons au
jour le jour, entre la destruction du Passé et les
obscurités de ’Avenir. Les partis campent sur des
ruines et les augmentent en se les disputant. Les
révolutions qui se succédent n’ont jamais changé
si brusquement les réles, et les plus habiles trem-
blent dans P'attente du lendemain.

Mais qu’importe cette tempéte sociale? Le temps
conduit a I'éternité ; la vie véritable est au dela de
la mort. Ce quis’agite autour de nous, ¢’est le com-
bat du bien et du mal, auquel nous devons tous
. prendre part. Que peut redouter celui qui sert
Dieu? Le soldat qui a foi dans sa cause, ne voit que
le triomphe au milieu de la mélée ; laissons la Pro-
vidence diriger les événements; seule, elle connait
le plan de la bataille : le tuamulte extérieur des
chosesn’est rien ; que chacun combatte a son poste,
et qu'il sache que le vice, c’est la défaite, et la
vertu, la victoire.

Tous les actes par lesquels nous pouvons influen-



— Vil -

eer le sort de notre pays, procédent de deux causes
contraires, I'Egoisme et la Charité. De ces deux
sources coulent pour les nations, la paix ou la
guerre, la prospérité ou la mort. Sans la Charité,
point d’unité, point d’ordre, point de devoirs :
I’homme devient son centre; le plaisir et Porgueil,
ses seules inspinations : tout ce qui géne sa liberté
d’action est une oppression dont il veut s’affran-
¢chir. Si Pégolste invoque la fraternité, c’est pour
s'en faire une arme contre ce que la naissance et le
mérite place au-dessus de lui ; il envie le bien qu'il
n’a pas, attaque les lois pour les refaire & son
profit, et la société n’est plus qu'un champ clos ou
la force brutale décide les rangs.

Pour celui, au contraire, qui s’agenouille avec
amour devant notre Pére qui est aux cieux, la so-
ciété devient une famille dont le dévouement est la
loi et le bonheur. Le prochain étant le yrai moyen
de servir Dieu et de lui plaire, tout se divinise & ses
yeux ; c’est un besoin de descendre au plus petit pour
partagei' ses souffrances. L’ambition sainte d’étre
utile aux autres, adoucit, harmonise tous les rap-
ports; Pesprit de sacrifice s'infiltre partout, comme



- Vil =
‘une séve puissante qui fait naltre de grandes
chostt.

Dépuis I'origine, les hommes de la Charité et les
hommes de I'Egoisme se disputent le monde. L'E~
goisme 'emporte souvent parce qu'il a des auxi-
liaires dans notre nature tombée; mais lorsque la
société s’affaisse dans la corruption des sens et de
Perreur, Dieu la sauve par la puissance de son
amour. Jésus-Christ, son fils unique, auquelil a
donné les nations en héritage, ne peut plus re-
monter sur la croix du Calvaire-; mais il étend vers
nous ses mains sacrées, et de ses plaies glorieuses
s’épanché sur la terre, ce sang qui fait germer les
saints. Alors la Charité a des chefs, et Eglise,, qui
semblait stérile, se réjouit bientdt dans la multi-
tude de ses enfants. Quel événement que ’appari-
tion d’un saint dans le monde ! quelle fécondité de
paroles et d’exemples ! quelle perpétuité de vertus!
quelle posiérité d’enseignements| A quel temps et
& quels lieux ne s’étendent pas ses pacifiques con-
quétes? Aucune gloire humaine n’a d’aussi vastes
horizons. Les batailles se taisent et la gloire s’ef-
face ; mais quand un homme a vécu de la vie de



—_— X -

Jégus-Christ parmi ses fréres, son action se pro-
longe au deld de sa mort, et il sort de sa mémoire,
une puissance qui triomphe du mal.

Ce ne sont pas des capitaines et des savants qu’il
nous faut, ce sont des saints, et Dieu nous les don-
nera, parce qu'il ne nous refuse pas ce qui nous est
nécessaire, La France, qui exerca sur I'Europe, au
siécle dernier,une si funeste influence, semble avoir
maintenant une mission toute contraire & remplir ;
jamais la Providence n’a fait si visiblement notre his-
toire ; jamais les événements n’ont été si imprévus,
et sile mal est déchainé pour punir, Dieu se plait &
arréter A chaque instant ses fureurs menagantes.
C’est une succession de calme et de tempéte, d’es-
pérances et de terreurs, qui démontre, d’une ma-
niére admirable, sa nécessité sociale; et au milieu
des appréhensions redoutables de Iavenir, I'eil
attentif peut distinguer les premiéres lueurs de ce
jour que le comte de Maistre prophétisait au début
de nos révolutions. La France aura le principal
role dans cette régénération des sociétés moder-
nes; elle sera, comme dans ses anciens temps, la

fille alnée de I'Eglise et le soutien de la Papauté, ce
. a.



—Y —

palladium de la civilisation. Elle précédera les peu-
ples dans la vérité, comme elle les a précédé dans
Perreur, et nulie nation ne la surpassera en dé-
vouement.

o

Déja, pour qui écoute ses pensées et consulte les
battements de son ceur, la France est chrétienne
et par conséquent sauvée. Si 'Egoisme fait des dis-
cours et des livres, la Charité fait des ceuvres et le
peuple finit toujours par comprendre la logique de
Pexpérience. Jamais la Charité n’a é1é plus active
en France; jamais elle n’a envoyé tant d’apOtres a
tous les rivages, jamais elle n’a prodigué tant de
trésors et de consolations. La Pauvreté volontaire
renalt pour se consacrer a tous les malheuré, et
Evangile renouvelle parmi nous, ses anciennes
merveilles. Oui, la France est dans ’enfantement ;
la rosée du ciel I'a rendue féconde, et les nuées
d’en haut loi donneront des saints.

Nous saluons cet avenir avéc_amour, et quelque
soit le temps qui nous en sépare, nous voulons'y
travailler dans la mesure de nos forces. C'est dans
ce but que nous entreprenons cetle publication.



Digitized by GOOS[C



Digitized by GOOS[C



Digitized by GOOS[C



Digitized by GOOS[C



—_— XY —
qu’elle ne laissait ouvrir a personne. Mais un jour,
une de ses compagnes lui dit : « Ma scear, quel se-
« cret céleste avez-vous dans ce petit coffre? Cetle
« nuit, j’y ai va un enfant divin qui chantait, en
« s’accompagnant sur un instrument délicieux; il
« en tirait une mélodie si douce et si tendre qu’il
« était impossible A1'dme de ne pas tomber dans les
_a joies de I'extase. Montrez-nous ce que vous tenez
« caché, afin que nous en jouissions aussi. » Cette
yision, qui rendait si bien la vie de Suso , autorisa
quelques indiscrétions. Notre bienheureux I'apprit;
son humilité alarmée exigea la remise du manus-
crit qu’il voulut détruire; mais Dieu I’en empécha,
la sainteté de son serviteur lui appartenant et la
gloire devant lui en revenir. Suso fut obligé de se
soumettre. Il cacha seulement son nom sous le ti-
tre de disciple de la Sagesse éternelle, et le manuscrit
ne devint public qu'aprés sa mort.

Rien n’est plus poétique que le récit de cette vie
sainte ; c’est 'épopée d’une 4me qui veut s’unir &
son Dieu, a travers les tentations du monde et les
combats de la chair. Son enfance spirituelle se passe
dans la douceur. Ce sont des chants joyeux, des



—_ XV —
dévotions nalves, des visions , des extases délicieu-
ses; puis, lorsque son cceur est plein d’amour, vien~
nent les pénitences , les épreuves de la vie purga-
tive et ces enseignements lumineux qui dissipent
les ténébres de notre intelligence et nous trans-
forment en Dieu,

Il y a 1A, nous I'avouons, des pages capables
de révolter notre délicatesse. Les austérités de Suso
sont plus admirables qu’imitables , disent les Bol-
landistes, et notre Bienheureux ne les conseilla ja=
mais lui-méme. Gardons-nous cependant de faire
trop de concessions & ces personnes du monde qui
usent si facilement leurs jours dans des plaisirs
coupables, et qui condamnent comme une folie et
un suicide, les mortifications de la vie religieuse.
La volupté est mille fois plus meurtriére que la pé-
nitence, et la santé du corps se trouve méme, dans
la victoire qu’on remporte sur les sens. La souf-
france volontaire est juste comme expiation de nos
fautes; elle est logique comme hygitne de notre
&me; mais par-dessus tout, elle est naturelle,
comme expression de 'amour. Qui aime véritable-
ment le comprendra. Qu’est-ce qu’un sacrifice pour



- XVl -
‘un ami? Qu'est-ce qu’une veille , une fatigue , une
douleur pour une mére? Prouver qu’on aime, est
un besoin; et qui prouve mieux, du plaisir ou de la
souffrance ? Mais quand celui qu’on aime souffre, et
souffre pour nous prouver son amour , peut-on ne
pas vouloir partager ses souffrances? C’est pour
cela que les martyrs et les éaints offrent & Dieu leur
sang. Ils se passionnent pour la Croix, parce qu’ils
y voient amour de Jésus-Christ, dont lessupplices
et la mort ont été volontaires ; ils veulent I'imiter,
et comme leur bien-aimé Sauveur désire encore
souffrir pour les hommes et qu’il ne le peut plus
Jaas la gloire, ils lui prétent leurs corps afin qu’il
continue sa passion sur terre et qu’il apaise, par des
douleurs nouvelles, la justice rigoureuse de son
Pere. Ah ! bénissons ce sang que les saints donnent
a Dieu, ce sang qui noussauve, ce sang qui rachetele
sang, versé par ’orgueil ou perdu par la volupté. Si
nous assistions aux conseils de 1a Providence, nous
saurions combien une goutte de ce sang divinisé
pése dans la destinée des empires. ’

Henri Suso a beaucoup aimé la souffrance, parce
qu'il avait, comme il le dit lui-méme, un c@ur riche



- XVl —

&’amour. Cet amour était tout & Dieu , mais il re-
trouvait tout en lui et son 4&me s’épanchait dans les
créatures , pour les aider & bénir leur Créateur. Il
avait des sourires pour toutes les joies, des larmes
pour toutes les souffrances ; la louange ou l'injure,
le bonheur ou ladversité le trouvaient doux et
humble comme son divin matre. Jamais vie ne fut
plus aimante et plus aimable.

Le principal ouvrage du bienheureux Suso, est le
Livre de la Sagesse éternelle. Il était répandu au-
moyen age comme le livre de I’Imitation’est de nos
jours. Son auteur Vavait appelé 'Horloge de la Sa-
gesse éternelle, Horologium Sapientic eterne, parce
qu’il en comparait les développements a des rouna~
ges dont la marche devait régler lesdmes dans leurs
progres vers Dieu. C’est en effet un ensemble d’en-
seignements admirables sur les différentes phases
de la vie spirituelle, depuis 1'étude pratique de
Phumanité de Notre Seigneur, jusqu’au renonce-

“ment et a la perte de ame dans sa divinité. I y a
surtout des passages sublimes sur les causes de la
passion de Jésus-Christ et sur la nécessité et le bon-
heur de la partager.



— XIX -

Le Traité de Punion de Pame avec Dieu est moins
étendu que le Livre de la Sagesse éternelle mais il est
aussi remarquable par son onction et par la clarté
avec laquelle sont exposées les vérités les plus éle-
vées et les plys substantielles de la religion.

Le Colloque des neuf rochers explique, sous une
forme allégorique, les rapports des créatures raison-
nables avec la source unique de Pétre et de la vie.Le
tableau des vices du monde est d’'une grande éner-
gie. Nous n’avons pas cru ‘devoir retrancher les
reproches faits au clergé d’alors, parce que ces re-
proches, qui ne sont pas applicables au clergé de
notre époque, montrent que P'Eglise n’a jamais ac-
cepté le reldichement de ses ministres , et qu’il vaut
mieux pour elle, les injustices de la liberté que les
séductions de la richesse et de la puissance.

Quelques discours et quelques.lettres de Suso
complétent ses ceuvres et font connaitre et admirer
davantage la beauté de son me.

Quoique nous ayons apporté tout le soin possible
a cette traduction, nous.sommes loin de eroire
qu’elle ne laisse rien a désirer , surtout sous le rap-



— XK -

port de I’érudition. Notre but étant de faire une
ceuvre pieuse plutdt que savante, nous avons sim-
plement suivi le texte italien publié par le Pére
De Nente, en 1663 (1), sur ¢celui de Surius, etnous en
avons adopté la disposition et les changements jus~
tifiés par la différence d’époque et de nation. Nous
trouvons quel'ouvrage y gagne, etil a de plusle pré-
cieux avantage d’avoir été imprimé & Rome, avec
Papprobation du Maltre du sacré palais.

Les euvres du bienheureux Suso ont été compo-
sées en allemand; quelques-unes cependant ont été
aussi éorites en latin par 'auteur , comme on en a
la preuve dans le prologue de son principal ou-
vrage, I’ Horologium sapientie eterne. Ces ®@uvres se
répandirent rapidement dans ’Europe, et des tra-
ductions en furent faites dans toutes les langues. La
Bibliothéque nationale posséde une traduction en
vers francais du Livre de la Sagesse éternelle, faite, en
1389, par un religieux desaint Frangois. Les éditions
les plus estimées sont celles d'Ausbourg, par An-
toine Sorgen, en 1482, et par Jean Othmar, en 4342.

(1) Vita et opera spirituali del beato Enrico Susone, religioso
estatjoo dell’ ordine di S. Domenico. 1 vol. in-4o. Rome, 1663.




— XXl —

Nous possédons une édition gothique de I’Horolo-
gium, imprimée, & Cologne, par les Fréres Pré-
cheurs eux-mémes, et datée du 7 septembre 1509.
Pour toutes les indications bibliographiques des
ceuvres de Suso, nous renvoyons a la notice éten-
due des Péeres Quetif et Echard (1), et & la préface
de la derniére édition allemande, publiée en 1829
et enrichie d'une remarquable introduction sur la
Mystique, par le célébre J. Geerres.

Nous offrons avec bonheur notre travail a nos fre-
res. Puisse-t-il leur étre doux et profitable, comme
il I'a été & nous-méme. Il y a, nous ’espérons, dans
ce volume, des pages dont Dieu se servira pour con-
soler et réjouir bien des &mes. Nous saluons ces
4mes dans la charité de Notre Seigneur, et nous re-
commandons & leurs pritres les développements de
Pordre des Fréres Précheurs, en France.

(1) Scriptores ordinis preedicatorum. 1 vol., p. 656.

(2) Suso’s Leben und Schrifls, Herausgegeben von M. Diepen-
brock. Regensborg. 1829.






VIE DU BIENHEUREUX SUSO.






llabmh Stoaalin.

VIE

pU

BIENHEUREUX HENRI SUSO.
e ERBe——

I

Des premidres années du bienheureux Suso, et des tentations
qu’il éprouva au commencement de sa conversion.

Il y a maintenant au Ciel un bienheureux que vit
paitre autrefois ’Allemagne. Dieu l'appela dés son en-
fance A I'état religieux, et, le revétit, & 'dge de treize
ans, dans la ville de Constance, de I'habit du glorieux
pére saint Dominique. L'Eglise le nomma frére Henri,
et le monde Suso.

Les commencements de son noviciat furent éloignés
de la perfection religicuse ; sa piété fut faible d’abord,
son cceur s’abandonna aux futilités de la terre, il ne
gappliqua point & éviter les petites fautes, et & prati-
quer les régles de son Ordre, quoiqu'il évitat pourtant
les péchés plus graves et tout ce qui pouvait ternir
la réputation d’un religieux. Il persévéra, dans sa dissi-
pation et ses négligences jusqu'a I'age de dix-huit ans.
La divine Sagesse I'éclaira alors, et le conduisit mer-
veilleusement des ténébres de son imperfection ala

- i



—_2 —

grande lumiére de la véni¢6. Pendant ces cing années
d’un noviciat peu exemplaire, Dieu, qui I'avait choisi pour
P'élever & un haut degré de sainteté, ne I'abandonna ja-
mais ; il 'assista et le sauva en troublant miséricor-
diepsement son dme. U n’y avait pas de paix et de tran-
quillité pour Suso toutes les fois qu'il se laissait trop
captiver par les affections de famille, par la société de
ses amis ou par les plaisirs et les jouissances maté-
rielles. Il sentait alors qu’il devait chercher quelque
chose qui calmit mieux les besoins de son ceeur; ce
trouble intérieur, ce dégolt continuel, ces pénibles re-
mords le tourmenlérent jusqu’a ce que Dieu, dans sa
bonté, visita le silence de sa cellule et blessa si amou-
reusement son ceeur qu'il le détacha de toutes ses an-
ciennes habitndes et de toutes les créatures. Frére Henri,
vaincu par cette force mystérieuse et toute-puissante,
sentit enfin son ame heureuse et tranquille.

Sa vie fut dés lors changée, et ses compagnons, qui
ne savaient pas la cause de cette différence, I'expli-
guaient de mille maniéres, sans découvrir la vérité.
Comme ce saint jeune homume, touché de la gréce di-
vine, se sentait fortement porté & fuir tous les obstacles
gui pouvaient I'éloigner de Dieu et voulait se détacher
violemment de toutes les créatures, le démon lui livra
un grand combat et s'efforca de lui faire abandonner la
sainte résolution qu'il prenait de laisser le monde et de
se vaincre lui-méme ; aussi les tentations vinrent-elles
¥assaillir et I'ennemi de nos dmes s’acharnait surtout
4 lyi murmurer sans cesse : Frére Henri, pourquoi cher-
ches-tu avec tant d'emportement & quitter ton genre de
vig ; souviens-toi donc que commencer le bien est fa-
gile; mais y persévérer est vraiment impossible. Frére



—_— —

Henri Ini opposait les inspirations de Bieu lui-méme:
I'Esprit-Saint qui m’appelle et qui est tout-pwissamt
peut faire en moi ce qui est facile et ce qui est difficile;
et le tentateur continuait: Oui, on ne peut douter de ta
puissance de Dieu; mais ce qui est bien incertain, est
la correspondance a la grice : Peux-tu y compter?
Suso répondait : Puisque Dieu m’a appelé, c'est qu°il ne
veut pas m’abandonner. Je le sens qui m'invite 4 le ser-
vir et qui me promet son seocurs. Comment, lorsqufl
m’aitire, lorsque je me donne & lui et que je me jette
dans ses bras, comment se retirerait-il pour me lai
tomber ? '
Cette tentation vaincue, une autre se prégenta a son
ame, semblable & la voix d’'upn ami qui ne voula#t que
son bien; elle disait: Certainement il ne faut point
changer de résolution, et tu dois régler mieux ta con-
‘duide & l'avenir; mais entreprends ta conversion dou-
cement ef avec prudence, sans te jeter tout & coup dans
une vie austére et trop rigoureuse; c’est en modérant
ton ardeur que tu pourras réussir. Personne ne devient
saint tout & coup et les choses violentes ne sont pas
durables. Donne & ton corps ce qui lui est nécessaire de
sommeil et de nourriture, traite-le doucement et appli-
que-1oi seulement & éviter le péché. Sois dans ton inté-
rieur aussi bon que tu le voudras; mais reste en public
dans de sages limites et ne te fais pas remarquer de
maniére & révolter tout le monde. Tu sais ce qu'on dit:
Pourvu que le cceur soit saint, tout le reste va bien. Ne
peux-tu donc pas conserver des relations agréables tout
en pratiquant la vertu? Vois donc’les autres; ils espa-
rent bien se sauver sans suivre la vie pleine de rigueurs
que tu as le dessein d’entreprendre. Mais 1a divine



—_— -

Sagesse qui voulait faire de Suso son confident et son
bien-aimé lui découvrit le danger de ces conseils en di-
sant & son dme : Celui qui veut commencer une vie
sainte par la tiédeur, verra bientdt ses bonnes résolu-
tions s'évanouir; on quitte vite le bien qu'on entreprend
avec négligence. Celui qui pense vaincre son corps ré-
volié, et le tenir sous la loi de I’esprit en vivant au sein
des délicatesses et des satisfactions sensuelles est un
insensé dépourvu de toute espéce de jugement ; vouloir
jouir du monde et servir Dieu est une impossibilité dont
la réalisation détruirait la morale et la parole de Jésus—
Christ ; si tu veux me servir, il faut le faire avec cou-
rage, et commencer ton ceuvre en renongant au monde
et & toi-méme.

Frére Henri, fortifié par ces conseils de la divine Sa-
gesse, aprés avoir beaucoup réfléchi, finit par prendre
une forte résolution ; il se confia entiérement & Diew, se
sépara des hommes, et renonga a toutes les comsolatiens
qu’il pouvait en attendre. '

I

Dieu fortifie notre bienheureux par une vision céleste.

Frére Henrlvivait dans la plus profonde retraite, mais
son Ame ardente et avide de doux épanchements éprouva,
en s'éloignant de ses compagnons, de grandes tentations
et des peines plus cruelles que lammort. Quelquetois,
vaincu par la nature, il retournait A ses anciens amis
pour se distraire un peu; mais dans leur commerce il ne
trouvait aucune joie, et il les quittait plus triste encore,
parce que leurs divertissements lui déplaisaient, et que



—_—F —

leurs reproches étaient pleins d’amertume. Henri, lui
disait-on, pourquoi ces nouveautés? pourquoi cette vie
bizarre que vous voulez entreprendre? la vie ordinaire
est la plus stre ; c’est déja beaucoup de faire ce que font
les autres; votre facon d’agir ne peut vous conduire
qu’d de mauvais résultats. Mais lui se taisait et s’éloi-
gnait en pleurant, et en disant dans son cceur : O Dieu,
qui étes si bon, voyez quels combats me livrent mes
amis; je le sais bien, le meilleur parti et été de les
fuir, parce que les hommes ne peuvent me donner la
paix ; si jene les avais point recherché, aurais-je vu et
entendu ce qui fait maintenant le sujet de ma peine?
Au milieu de ses chagrins, la croix la plus pesante était
de ne trouver personne qui partagedt ses sentiments et
qui pat I'écouter; aussi, ses jours s'écoulaient dans
T'affliction et les larmes, son dme souffrait de 1a solitude
et languissait dans I'isolement : cet état finit pourtant
par lui paraltre délicieux.

Un jour qu’il ressentaii vivement sa peine et qu’il était
seul dans I'église & pleurer et & gémir, Dieu se plut 4 le
consoler par une vision céleste. Son 4me fut transportée
dahs une des régions pures et resplendissantes du ciel,
et il y vit des choses divines et ineffables; dars cette
contemplation son cceur était brtlé d’une flamme si ar-
dente, son esprit était si heureux et si absorbé que tout
sentiment humain s’éteignit, qu’il ne pensa ni & lui ni
au monde et qu'il ignora si ce ravissement eut lieu le
jour ou la nuit, avec ou sans son ¢orps. Cet état dura
une heure et demie, et cette goutte délicieuse de la vie
éternelle qui coula du sein de Dieu sur le cceur d’Henri,”
calma ses peines et le fortifia dans ses résolutions, en
lui donnant un avant-got des douceurs célestes. Quand



—_—6 -

il revint & lui, il sembla sortir d’'un autre monde, et
son corps était si abattu, si douloureux qu'il disait : Je
ne sais si, & I'heure de ma mort, je souffrirai davantage.
1l tombait et retombait & terre; des soupirs profonds
sortaient de sa poitrine et sa bouche laissait échapper
ces cris plaintifs : O mon Dieu ! mon Dieu! ol étais-je,
ou suis-je maintenant? Qui m’a ravi les biens ineffables
que je possédais? Quand jouirai-je encore de cette
éblouissante clarté? Oh! bien certainement, mon Jésus,
ni le temps, ni I'éternité ne pourront effacer de mon
ame la grace que vous venez de me faire. O douceur dé-
licieuse ! 0 beauté incomparable! 0 source d'éternelles
jouissances! si ce n’est point 13 le Ciel lui-méme, je ne
sais pas ce que peut étre le séjour de Dieu, le Paradis.
Frére Henri conserva longtemps, dans les puissances
de son 4me, la mémoireet le gott de cette exlase, comme
un vase conserve 'odeur d’un parfum, et le souvenirde
cet instant si doux, de cette lumiére céleste, excitait
toujours davantage la soif ardente qu'’il avait de Dieu.

111

Frére Henri se passionne pour V’éternelle Sagesse.

- Aidé par ce secours divin, frére Henri s’affranchit des
affections humaines, et se livra tout entier a la solitude
et au silence de I'dme. Il parvint & consacrer tous ses
instants a une contemplation intérieure qui tendait sans
cesse & jouir de la divine Sagesse ; ce violent désir naquit
dans ee ceevr, st enclin & aimer, dés son jeune age, en
voyant dans les saintes Eeritures que 1'éternelle Sagesse
g'offre avx homines comme une tendre vierge qui les sé-



—_1 -

duit par des charmes incomparables, qut gagne lears dmeg
par ses saintes et donces lecons. Car efle lenr ddcouvre
1a firasseté, Finconstancedes autres affections, et teur fait
comprendre la félicité, Ia douceur neffable de sorramour.

€e jeune homme, captivé ¢eomme fe cerf 'est par
Fodeur de la panthére, se passionma pour Péterneile
Sagesse. Un jour, errtendant lire & table quefques-unes
de ses délicienses paroles, dans les livres de Satomon,
it se prit & gémir, & soupirer, 3 brtler d’une véritable
flamme pour une vierge si adorable. Mon cceur, disait-il
én lui-méme, mon cceur est jeune, ardent et porté 3
I'amounr; it m’est impossible de vivre sans aimer ; fes
créatures ne sauraient me plaire et ne peavent me
donner 1a paix ; oui, je veux tenter fortune et ticher
d’obterrir les bonnes graces de cette divine ét saimte
amie dont on raconfe des choses si admirables et st
sublimes ; que je serais heureux si je pouvais avofir sont
amitié et jouir de sa tendresse!

Peu aprés, il entendit encore lire & table ces autres
paroles de la divine Sagesse : ¢ La Sageses esi ploe échn-
« tante que le soleil, eife est ptus belle que 'harmonie
« des cieux; et quand on la compare a la lumiére, on la
« trouve préférable. Aussi je Fai aimée, je Fai recherehiée
« dés mom enfance, je Ydi demandée pour épouse et @
« suis devenu Padoratenr de ses charmes %. Avec cettd
« 8pouse, je resplerdirai devart tous les peupies; too8
« m’honoreront, Jes jeunes gens comene les vieitlatdy; jo

" Bat enfimt Nwe splendidior sole ef super otitieny Maposttfottert!
slellarum, luci eomparata mvenitur prior. Hane ansavl et enqui=~
sivi a juventute mea ot quesivi eam miki in sponeam assumere ob
amator factus sum forme illius. Sap. viL. 29. vilL. 2. 10. 13. 16
et passtm.



— 8 —

rendrai mon niom immortel et je laisserai & mesdescen-
dants un souvenir qui ne s’effacera pas; et puis, quand
cette épouse céleste viendra habiter mon cceur, comme
mon Ame se reposera doucement en elle ; sa présence
et ses entretiens ne peuvent causer d’ennui et d’amer-,
tume; elle apporte toujours, au contraire, une paix
« et une joie continuelle. C’est avec la Sagesse que le
« Seigneur a bali la terre au-dessus des abimes, et c'est
la prudence qui a ordonné les cieux; c’est la Sagesse
qui rend féconds les fontaines et les gouffres; c'est
elle qui nourrit les nuages de rosées. Oh! celui qui
« l'aime, cette Sagesse, qui I'embrasse, la posséde et la
« suit dans tous ses sentiers, n'a pas & craindre les
« égarements et les chutes. Quand il voudra dormjr,
« il ne sera point réveillé par les fantdmes de I'épou-
« vante; son repos sera assuré et son sommeil toujours
« délicieux. »

]R A a a*R A 2

_

«

] R

Iv

De quelques tentations du démon pour le d.istraire de l’amo\u'
de I'éternelle Sagesse.

L'dme d’Henri se nourrissait de ces paroles de Salo-
mon écrites & la louange de I'éternelle Sagesse, et cette
méditation augmentait son amour. Mais le démon, qui
déteste la lumiére et la vérité, le tourmentait, et cher-
chait & le détourner de sa route ; il lui présentait des
pensées opposées & ses saints désirs. Que fais-tu, disait-
il, & quoi penses-tu, Henri, quelle folie de vouloir aimer
ce que tu ne connais pas, ce que tu n’as jamais vu; ne
vaut-il pas mieux posséder une petite chose certaine
que d’en tenter une grangde qui est bien douteuse? Quand



—_— —
on recherche I'amitlié d’'un homme puissant et illustre,
on travaille des mois et des années sans réussir; que
gera-ce donc pour toi, qui es si petit devant Dieu ! Com-
ment pourras-tu jamais obtenir l'amitié de la Sagesse
éternelle? Ce qu'elle ordonne n’est-il pas méme trop dif-
ficile pour ta jeunesse? si ¢'était une amie discréte qui
te permit de penser A toi et & ton bien-éire, tu pourrais
justifier ton amour; mais ne veut-elle point que ses
amants soient les ennemis d’eux-mémes; qu'ils se pri-
vent de sommeil,de nourriture, de vin, de délassements,
de plaisirs ; et, ce qui est plus cruel, ceux qui n’obéis-
sent pas & ses ordres seront dans les adversités et les
piéges de la mort; il est écrit : « Celui qui aime le vin et
« ]a bonne chére ! ne peut réussir, » et encore : « Pares-
« seux, quand quitteras-tu ta couche, quand sortiras-tu
« de ton sommeil ? Tu épargnes tes mains, et tu te repo-
« ses. Mais voici la pauvreté qui vient & grand pas, et le
« besoin qui altaque comme un homme armé *. » Une
amie peut-elle dire a ses amis des choses si dures?
L’inspiration lui venait d’en haut pour répondre & ces
attaques : Quel est 'amant qui n’a point souffert ? N'est-
ce pas une loi de 'amour que celui qui veut aimer se
soumetie & la peine et & la douleur; aimer est d’ordi-
naire un martyre, et ne vaut-il pas mieux supporter les
rigueurs de ce martyre en aspirant a une amie, & une
épouse si noble, si glorieuse et si divine ? Voyez quelles
fatigues, quels dégoats et quels déboires endurent les
amants du monde.

1 Qui amat vinum et pinguia, non ditabitur, Prov. xx1. 17.

2 Usquequo piger dormies? usquequo de somno consurges?
pauxillum manus conseres, ut dormias ; et veniet tibi quasi viater
egeslas et pauperies quasi vir armatus. Prov. v. 9. 10. 11.

1.



— {0 —

C'est ainsi qu'il encourageait son Ame & la persévé-
ranee ; mais le grand combat intérieur ne cessait pas;
1ant6t il se sentait plein d’un saint courage, tantodt il se
voyait abattu et captivé par les choses terrestres et pas-
sagéres. Cette agitation, cette fluctuation entre Dieu et le
monde 'affligeait etle troublait; mais alafin pourtantla
résolution dese donner entiérement & Dieu triomphait et
Parrachait auxaffections d’ici-bas. Un jour, sa force s'ac-
crut beaucoup en entendant lire  table ces paroles de I'é-
ternelle Sagesse : «Comme le thérébinthe, j’ai étendu mes
« rameaux et ce sont des rameaux d’honneur et de gloire;
« je suis commele Liban dans sa jeunesse, je remplis les
« lieux que j’habite, et ma bonne odeur est un baume
« sans mélange. Celui qui me trouvera, trouvera la vie
¢ et le Seigneur sera la source de son salut . » A ces
paroles étaient opposées celles qui parlent des amours
profanes : « Fai trouvé la femme plus amére que la mort;
« elle est semblable au piége du chasseur, son cceur est
« un filet tendu etses mains de véritables chaines; 'ami
« de Dieu la fuira, mais le pécheur deviendra sa proie * »

v

L’éternelle Sagesse lui apparait.

Alors, le jeune Henri s’¢criait : Que ces paroles sont

1 Ego quasi terebinthus extendi ramos meos, et rami mei hono-
ris et glorie. Ecel. xx1v. 22,— Quasi Libanus non incisus, vaporavi
habitationem meam, et quasi balsamum non mistum odor meus.
1d. 21. — Qui me invenierit, inveniet vitam, et hauriet salutem a
Domfne. Prov. vin. 35.

* Invenl amarforem morte mulierem, quze lagueus venatorum,
ést, et sagena eor ejus, vincula manus itlins. Qui placet Deo, effu-
giet illam; qui antem peccator est, capietur ab illa, Eecl. vir. 27.



—_1f —

vraies, Ta femme, c’est Ta mort ; 'éternelle Sagésse, dest
la vie; aussi, je veux décidément la prendré pour épous
se ef me donner tout entiér  son service et & son amour,
Oh! si je pouvais la voir au moins un fois ; si jobtefrafy
Ta grace de lui parler, combien je m’estimerais hieuréux.
Que doit étre celle qui parle siéloquemment d’elle-mérme,
et qui promet de si grands biens & ses adorateurs; esf-
ce Dieu, est-ce une science, un symbole, une créaturé
de la terre ou du ciel ?

Ku milieu de ces élans, la divine Sagesse Iui apparit
au loin, élevée sur une colonne de nuée, et sur un tréné
divoire, avec une majesté plus brillante que le matin,
plus éblouissante que le soleil ; sa couronne était I"éter-
nité; son voile et son vétement, la félicité; son langa-
ge, la douceur; ét ses embrassements, I'abondance et
Ia possession de tout bien; elle paraissait & 14 fof$
éloignée et proche, sublime et humble ; évidente et ca-
chée, simple et pourtant incompréhensible ; plus élevés
que les hauteurs des cieux, plus profonde qué les abi-
mes de l1a mer; c’était comme une reine qui régnait aved
puissance jusqu'aux limites de la terre, et qui gouver-
nait tout créature avec douceur ; tantot elle lui semblait
une pure et charmante vierge; tantdt un jeune hommé
d’'une exquise beauté; tantdt c'était une maftresse sa-
vante en toute chose ; tantdt une tendre amie quise tour-
nait doucement vers lui et lui souriait avec grice et ma-
jesté, en lui disant : Fili, preebe mihi cor tuum : « Moni fils
« donne-moi ton cceur. » Alors il se précipitait & ses
pieds et lui rendait les plus humbles, les plus amou-
reuses actions de graces.

L’éternelle Sagesse disparut, et laissa son cceur plein
de pensées célestes et d’enthousiasme pour sa beauté.



—_12 —

D'olt peut done, disait-il, venir tant d’amour, d’amabili-
6, de beauté, de splendeur, de graces et de charmes!
Tant de choses précieuses peuvent-elles avoir une autre
origine que le sein fécond de la divinité méme. Me voila
donc, éternelle Sagesse, tout entier & votre amour! Oui,
je vous veux, je vous choisis pour ma bien-aimée, pour
& souveraine de mon cceur; et C'est avec les gentiments
lus vifs de mon ame ymbrasse, que je
che & vous. En vou ne maniére inef-
 fable tout ce qu'on peut imaginer ae peau, de précieux,
d’aimable, de parfait; vous seule étes un fleuve éternel
de délices, une fontaine d’oli s’échappent tous les biens,

un abime incompréhensible de grace et de bonté.
Depuis ce moment, dés que le jeune Henri entendait
des paroles ou des chants d’amour, il se recueillait en
lui-méme et sentait aussitdt une force divine en-
trainer et son esprit et son cceur vers sa chére et
bien douce amie. Qui pourrait dire combien de fois,
les yeux pleins de larmes, il 'embrassa au fond
de son cceur, et la pressa contre sa poitrine dans une
sainte ardeur; il s’attachait & sa bien-aimée, sem-
blable au petit enfant qui, dans les bras de sa mére,
s'attache A ses mamelles el se cache dans son sein; cet
étre faible agite sa téte et son petit corps pour at-
teindrecelle qui lenourrit et lui témoigner par des cares-
ses et des baisers la joie de son cceur; ainsi s'agitait et
se tourmentait'dme d’Henri enprésence de la divine Sa-
gesse, tout enivré qu'il était par le torrent des consola-
tions célestes. O trés-doux Jésus, disait-il en lui-méme,
si cetle reine toute-puissante devenait ma fiancée, que
je serais heureux! Oh! Sagesse éternelle, soyez donc la
dame et la souveraine de mon ame, la source féconde



—_13 —

ve les richesses, les hon-
. gloire, tous les biens &

ose, ai-je encore un dé-

10n! vous seul serez ma

or. Et, dans I'exaltation

la Sagesse par-dessus la

je I'ai choisie pour ma

lumiére intarissable, et

avecelle 1. »

VI

Comment le bienheureux écrit sur sa poitrine et dans son cceur
le saint nom de Jésus.

Cependant I'ame d'Henri devenait une fournaise
divine, et son cceur se consumait dans les flammes impé-
tueuses de 'amour. Une fois qu'il ressentait plus vive-
ment Vardeur de la charité de notre Scigneur Jésus-
Christ, il se retira dans le secret de son oratoire pour
donner issue par ses soupirs & cet incendie intérieur,
et pour passer tout le jour dans la douce contemplation
de son bien-aimé Sauveur: Ah! si je pouvais, lui disait-
il,tendre Jésus, imaginer un signe d’amour qui fat une
marque éternelle de la réciprocité de nos sentiments et
une preuve pour le ciel et pour la terre que moi, je suis
a vous, et que vous, vous étes & moi! Tout & coup
rempli de ferveur, il se découvre la poitrine, et
prenant un canif, il dit & Dieu : Maitre tout-puissant,

! Super salutem et speciem dilexi illam et proposui pro luce
habere illam: quoniam inextinguibile est lumen illius, et venerunt
mihi omnia bona pariter cum illa. Sap. vi. 10. 11.



—_— ) —

donnez-noi la force d’accomplir, le désir que j'ai de
vous graver jusqu'au fond de mon cceur. Et en disant
ces mots, il commenca avec le tranchant du ferd se cou-
per et se lacérer la poitrine jusqu'a ce qu’il eut formé les
lettres du saint nom de Jésus et qu'il I'eut gravé dansla
chair qui recouvrait son cceur; le sang ruisséle de son
sein sur tout son corps, la douleur est vive ; mais son
amour est si violent qu'il I’oublie et qu'il se contemple
.avec bonheur, ainsi toutensanglanté. IT sort de sa cham-
bré dans cet état et court aux pieds d’un crucifix; 1a il se
prosterne en disant : O amour unique de mon cceur et
de mon ame! O mon Jésus, voyez donc l'ardeur de
ma passion pour vous! Je vous ai imprimé dans ma
chair; mais je ne suis pas satisfait, je voudrais aller plus
loin et arriver jusqu’au centre de mon ceeur; je ne le
puis, mais que votre tendresse accueille ma priére;
qu'elle supplée & ce qui me manque, et puisque vous
le pouvez, gravez vous-méme votre saint nom au fond
de ce cceur, et cela avec des lettres éternelles que rien
ne puisse effacer et détruire en moi.

Cesblessures de I'amour saignérent longtemps ; quand
elles se cicatrisérent, le nom de Jésus resta imprimé sur
sa chair comme il Y'avait désiré, et ces lettres, longues
comme une articulation du petit doigt, parurent sur sa
poitrine jusqu’a sa mort; & chaque battement de son
ceeur, le nom de Jésus se faisait sentir d’une maniére
toute particuliére. Il eut grand soin, pendant toute sa
vie, de cacher cette grace aux hommes; il la confia seule-
ment & un de ses amis intimes auquel il montra une fois
dans le plus grand secret sa poitrine ou était le nom de
Jésus. Quand il lui survenait quelques épreuves cruelles,
il découvrait son ceear et la contemplation de cette mar-



—_ —

que Famour Ie consofait tout a coup ef laidait & porter
sescroix; afors il disait & bieu : « Mon trés-aimable Jésus,
« les amoureux du monde ont coutume d'attacher & leur
« vétement le portrait, I'image de leurs amies; moi, j"ai
« fait plus, puisque je vous ai gravé sur mon cceur et
« dans ma chair méme. »

viI

De quelques autres eonsolations qu’it regoit der Ciel.

Frére Henri recut encore d’autres consolations. Un
jour qu’il était assis dans sa cellule, il entra dans une
extase ol il vit sortir de son cceur un rayon d'une pure
lumiére, et dans son cceur méme briller et resplendir
une croix d’or magnifique, toute garnie de pierres pré-
cieuses, sur lesquelles était gravé le nom de Jésus. Cette
lumiére envahissait toute sa poitrine, et il cherchait &
la voiler avec ses vétements ; mais les rayons en étaient
si abondants et si vifs qu’il ne pouvait en cacher 'éclat.
Une autre fois, étant retourné le matin  sa cellule pour
se reposer, il commencait A fermer les yeux pour
prendre un peu de sommeil, lorsqu’il fut réveillé par le
fambour et les voix des gardes de la citadelle qui sa-
luaient 'aurore : il secoua aussitdt sa somnolence, se
leva de son siége et se prosterna contre terre en saluant
son étoile d’amour, Ia Reine souveraine du Ciel ; il lui
chanta dans son 4me un cantique délicieux avec cette
effusion de joie que font paraitre pendant I’été les petits
oiseaux des champs quand ils saluent le Iever du soleil.
Une voix mélodieuse lui répondit intérieurement par ces
mots : Maria, Stella maris, hodie processit ad ortum.



— {6 —

« Voici Marie, 'Etoile de la mer qui se 1&ve.» Alors son
allégresse n'a plus de bornes; il chante avec Marie, qui
chante dans son cceur; il répéte les paroles qu'il avait
entendues; et, tout entier & celle qui lui parle, il
s'efforce de s'unir 4 elle par ses adorations, par ses as-
pirations les plus fortes et les plus passionnées. Et Marie,
se penchant avec bonté vers son serviteur lui dit :
« Plus tu m’embrasseras amoureusement sur la terre,
« plus je t'embrasserai tendrement en paradis ; plus ton
« dme m’aura poursuivie d’'un amour chaste et dégagé
« des sens, plus aussi au jour de I’éternelle clarté, tu
« régneras attaché et uni & mon cceur. » Ces paroles
anéantirent d’amour le saint jeune homme, et de ses
yeux s’épanchaient deux fontaines de larmes. -

Des gréices semblables lui étaient accordées pendant
ses priéres du matin, lorsqu'a l'aurore il se prosternait
trois fois en embrassant la terre et en saluant ainsi
Péternelle Sagesse : Anima mea desideravit te $n nocte, sed
et spirilu meo in preecordiis meis de mane vigilabo ad te 1,
« Mon ame a soupiré aprés vous toute la nuit, et dés le
« matin, mon esprit s'est empressé de vous louer du plus
« profond de son étre. » — Tantot il s'adressait & sa chére
étoile de lumiére et d'amour, & Marie, 1a mére du Verbe
incarné, tanidt au Séraphin, le plus élevé du ciel, &
celui qui, de tous les esprits bienheureux, ressentait da-
vantage I'amour de I'éiernelle Sagesse, et il aclivait tel-
lement son ardeur pour Dieu qu’il devenait comme un
foyer d'amour, et que ses paroles étaient des flammes
qui embrasaient tous les cceurs.

Au temps du carnaval, ayant passé toute une nuit en

7

1 ]sale, XxVI. 9.



_— 7 -
oraison, le matin, & I'instant ol le jour allait paraitre,
les anges descendirent dans sa cellule et chantérent:
Surge, slluminare Jerusalem quia venit lumen tuum et
gloria Domini super te orta est 1. « Levez-vous, illuminez-
« vous, Jérusalem, parce que votre lumiére a paru, et que
« la gloire du Seigneur brille sur vous. » Frére Henri, en
entendant ce chant du paradis, pleura avec tant d’abon-
dance que son visage était tout inondé de larmes. Son
enivrement fut si grand que son corps ne put le sup-
porter, et les anges se virent forcés de se taire. Une
autre fois, il fut transporté au sein d'une grande lu-
miére, et il se trouva prés de son ange gardien. « Esprit
« tout aimable, lui dit-il, vous que Dieu a bien voulu me
« donner pour gardxen et pour consolateur, je vous con-
« jure, par amour que vous avez pour votre créateur et
« votre Dieu, de ne me quitter jamais, et de ne point
« m'abandonner tant que je vivrai dans cette vallée de
« larmes. » L'ange lui répondit : « Pourquoi t'adresser
« moi, crains-tu de te confier & Dieu? Apprends et crois
« que du sein de son éternité il t'a aimé et t’aime avec un
« amour si grand qu'il ne veut jamais t'abandonner, et
« qu'il se plaira toujoursa résider dans ton cceur. » Frére
Henri demanda & I'ange qu'il lui fat permis de voir
comment Dieu habitait son cceur, et il lui fut répondu :
« Fixe les yeux sur ta poitrine, et tu verras ce que I'a-
« mour divin opére en toi. » Et le saint vit sa poitrine
transparente comme du cristal, et il aper¢ut dans la
retraite la plus intime de son cceeur I'éternelle Sagesse
qui s’y reposait dans une paix profonde. A ses cOtés, et
s'appuyant sur son sein, I'ame d’Henri s'efforgait de se

1 Isate. LX. 1.



-_— {8 —

transformer en elle, et de se cacher dans les bras de son
Rédempteur, pour s’y endormir dans les délices de
Pextase.

Ces visites du ciel se renouvelaient souvent pour
notre cher Henri, pendant sa jeunesse, et surtout lors-
qu’il se trouvait triste et abattu par la rigueur de ses
austérités. Alors les anges venaient le consoler par
leurs chants, et l'invitaient & chanter Iui-méme; ils le
prenaient par les mains pour le faire danser et chanter
avec eux. Ces danses n’étaient pas humaines et ne res-
semblaient en rien aux noétres ; elles étaient spirituelles
et intelligentes ; c’était comme un élan de Dieu, une
joie avec Dieu, un retour & Dieu, un flux et un reflux
dans cet abime immense de la divinité. Ces plaisirs cé-
" lestes lui faisaient si bien oublier toutes ses peines,
qu'il lui semblait ne les avoir jamais souffertes; et son
ange gardien lui disait: « Reste avec nous, Henri, et la
¢ douleur, la tristesse déserteront ton ame ; chante joyeu-
« sement dans notre compagnie, participe & nos diver-
« tissements, et tu ne sentiras plus le poids de tes afflic~
« tions. Henri, le bonheur et I'allégresse que tu ressens
« en nous entendant, nous I'éprouvons, nous, quand tu
« souflres pour I'amour de Jésus-Christ, quand tu chan-
« tes et tu bénis I'éternelle Sagesse au milieu de tes
« peines. »

Les anges rendirent témoignage devant les hommes
de la sainteté d’Henri et la firent connaitre particuliére-
ment & un grand serviteur de Dieu, qui le vit en esprit
entouré d’'une foule de petits anges qui le caressaient
au moment ott il célébrait & I'autel. Ce serviteur de Dieu,
leur demandant pourquoi ils I’entouraient ainsi et I'em-
brassaient avec tant d’affection : « Ce jeune homme, ré-



- {9 —

« pondirent-ils, est notre plus cher ami et nous hii
« témoignons 1a’ familiarité et les sentiments les plas
» tendres, parce que Dieu entretient dans son dme des
« vertus ineffables et lui porte tant d'amour, que tout ce
« qu'il demandera il 'obtiendra sans étre jamais refusé. »

VIII

Pe ses rapports avec les Ames du Purgafoire.

Frére Henri vivait dans une si grande pureté d’ame, un
tel détachement de la terre et un tel got du Ciel que
Dieu lui faisait connaitre les choses de I'autre vie et lui
apprenait ce qui se passait dans le paradis, I’enfer et le
purgatoire; les 4mes innombrablesde ceux qui mouraient
lui apparaissaient et lui révélaient leur état, leurs joies
ou leurs peines. Il vit entre autres, 'dme d’'un nommé
Eckard; ce saint homme lui raconta qu’il était dans le
Ciel, hemrewx, inondé d’'un gloire ineffabie et réelle-
ment tout transformé en Pieu ; frére Henri lui demanda
comment se reposent en Dfeu ceux qui désiraient ici-bas
satisfaire la vérité supréme par un abandon total et une
conflance véritable et parfaite envers le créateur? L’dme
@Eckard lui répondit : « Ceux-1a sont les biens-aimés,
« et leurs &mes sont dans le ciel délicieusement unies &
« Dieu et toutes submergés dans ’abime de son essence
« divine; etcomme cet abime de la Divinité n’a pas de
« forme, de mesure et de limites, aucune expression ne
« peut rendre la félicité de ces Ames bienheureuses qui
« sont toutes noyées en Dieu. — Dites-moi au moins, ré-
« pliqua Henri, quel est, dans notre pélerinage, I'exer-



-— 20 —

« cice spirituel le plus utile et le plus efficace pour arriver
« & cette parfaite béatitude? — L’ame répondit : C'est de
« renoncer 4 soi et & toute propriété en se confiant aveu-
« glément & Dieu; c’est de recevoir tout ce qui arrive
« comme venant du Créateur et non de la créature ; c'est
-« d’étre patient et doux avec ceux qui nous poursuivent
« comme des loups furieux. »

1l vit aussi 1'ame de frére Jean Fucrer de Strasbourg,
qui lui dévoila toute la beauté de sa gloire. Henri lui de-
manda quelle était la plus grande douleur que put sup-
porter le juste et la plus méritoire pour obtenir le ciel?
Et I’ame lui répondit : « La plus grande douleur du juste
« et la plus méritoire est de se trouver abandonné de Dieu,
« de s'oublier soi-méme et de se faire violence au point
« de se résigner par amour a rester privé de Dieu, autant
« qu'il plait & Dieu lui-méme ; » puis elle disparut.

Une autre fois, parmi beaucoup d’autres ames, il vit
I’ame de son pére qui avait vécu trés-attaché au monde;
elle lvi apparut toute souffrante et toute affligée, lui
faisant comprendre par 13 les peines cruelles qu'il en-
durait dans le purgatoire, et lui demandant le secours
de ses priéres; notre Henri répandit des larmes si fer-
ventes qu’il la délivra bientOt, et elle revint le remercier
de son bonheur. L’'dme de sa mére, qui avait été une
femme d’une grande sainteté, le visita aussi pour le con-
soler et 'entretenir des ineffables récompenses dont elle
jouissait en paradis. Ces visites des anges et des d&mes
Vencourageaient beaucoup, et le fortifiaient de plus en
plus dans le service de Dieu.



IX

Comment frére Henri se tenait A table et se nourrissait.

Frére Henri avait coutume de prendre la nourriture de
son corps en se recueillant profondément en Dieu.
Avant de se mettre 2 table, il s'abaissait en la présence
de I'éternelle Sagesse et la priait au fond de son ceeur
de vouloir bien lui tenir compagnie et partager sonrepas.
0 mon trés-doux Jésus ! disait-il, c’est de toute I'affec-
tion de mon 4me que je vous fais cette invitation, et que
je vous conjure de vouloir bien vous asseoir & ma table,
vous qui me nourrissez avec tant de bonté a la votre ; et
quand il s’y placait, il s'imaginait qu'il était en face ou a
¢cOté de Jésus, et que cet hote divin lui accordait une grice
toute particulitre en I'honorant de sa présence. Aussi
tenait-il les yeux de son ame sans cesse fixés sur lui, et
il baissait quelquefois humblement la téte comme pourse
pencher et se reposer sur ce sein percé d’une lance & cause
de nos crimes. A chaque chose qu’on lui servait, il levait
ses regards au Ciel pour offrir cette nourriture & Dicu et
demander 2 la divine Sagesse qu’elle vouldt bien labénir.
« Oui, disait-il, vous qui m’aimez tant, vous mon Jésus et
« mon Dieu, mangeons ensemble, bénissez mon repas et
« partagez-le avec moi; » lorsqu’il buvait, il présentait
son verre A Jésus-Christ en le priant de vouloir bien y
boire aussi. Le peu qui lui était absolument nécessaire
pour étancher sa soif, il le prenait en cinq fois pour
honorer les cinq plaies du Rédempteur, et la derniére
fois était partagée en deux gorgées, parce que du cOté
de notre Seigneur, avaient coulé de I'eaun et du sang.



—_— 92 —

Pendant ses repas, il s'occupait & chaque bouchée de
quelques pensées pieuses; mais il prenait toujours la
premiére et la derniére en union de la charité ardente du
Séraphin le plus élevé du ciel, et en parficipation avec
le cceur le plus enflammé de la terre, et il suppliait
Dieu de vouloir bien pénétrer son dme de ces deux
amours. Quand il trouvait quelque mets désagréable, il
le mettait d’abord dans le cceur sanglant de Jésus et le
mangeait ensuite avec courage.

11 aimait beaucoup les fruits et les pommes; mais
Dieu lui en accordait rarement. Un jour qu’il priait, il lui
sembla voir quelqu'un lui offrir une pomme en disant :
« Prends cette pomme, pnisque ton bonheur est de man-
« ger des fruits.—Non, répondit Henri, mon unigue bon-
« heur est dans I'éternelle Sagesse.— Tu parles conire 13
« vérité, répliqua-t-on, car tu aimes beaucoup les fruits. »
Henri plein de honte pleura amérement, et voulut rester
deux ans sans en toucher, sans en manger. La trofsiéme
année, comme les fruits étaient trés-rares, etqu'on n'en
donnait pas au réfectoire, le saint demanda & Dieu qu'il
en envoyat 2 lui et & 1ous les religieux; cette grace lui
fut accordée; car le lendemain au matin, il se présenta
au couvent une personne inconnye apportant au supé-
rieur beaucoup d’argent, qui paraissait lout neuf; elle le
Jui donna a la condition qu’il achéterait des fruits pour
les religieux, et qu’il en fournirait abondamiment le ré-
fectoire pendant plusieurs jours. Frére Henri mangea de
ces fruits et remercia Dieu; il divisait les plus belles
pommes en qualre morceaux, irois en I'honneur de la
trés-sainte Trinité et le quatritme en mémoire de
I'amour avec lequel la Sainte Vierge donnait des fruits
a VEnfant-Jésus. Quand il mangeait ou buvait avec trop



- 98 —

d’empressement et qu’il allait au deld Au sfrict néces-
saire, il se mettait e la présence de sa divine fiancée,
le chagrin dans le cceur, la bonte sur le visage et il lui

demandait pardon en sengagednt A expier sa faute par
de rudes pénitences.

X

Dans quel espril et avec quel amour de la Sagesse frére Henri
commengait le premier jour de 'année,

Dans la ville de Souabe ol il naquit, se conserve la
coutume de féter le commencement de chaque année.
Pendant les premiéres nuits de janvier, les jeunes gens
du monde vont chanter et faire de la musique a leurs
amies dans l'espoir d’obtenir d’elles des couronnes ou
quelques fleurs. Frére Henri se rappela cetie contume
et voulut, comme J'aurait fait le plus jeune et le plus
passionné, aller trouver aussi sa sainte amie -et récla-
mer d’elle les fleurs du premier jour de l'an.

Prosterné devant une image de la Sainte Vierge qui
pressait son Fils sur son sein, il se mit & chanter avec
I'accent de I'dme, les louanges de Marie, la suppliant
les larmes aux yeux de demander & son Fils une cou-
ronne ¢t de suppléer & ce qui pouvait lui manquer pour
I'obtenir. Puis, guand il eut fini le cantique & Marie, il
s'adressa & son amie la Sagesse et la salua humblement
du plus profond de son cceur; il exalta sa vertu, sa no-
blesse, sa grace et sa miséricorde, unie  son éternelle
majesté, sa beauté souveraine préférable a la beauté de
toutes les jeunes filles et de toutes les fiancées du monde.
Il employait tantot les chants, tantot les paroles, tantdt

» -
2



—_— —

les pensées et les désirs les plus ardents ; il lui deman-
dait A &tre le chantre céleste de ses vertus auprés de
tous les cceurs qui savent aimer. Il voulait réunir en
lui-méme les pensées, les paroles, les affections de tou-
tes les Ames saintement passionnées, pour s'en compo-
ser un cantique sublime d’amour qui louerait dignement
la divine Sagesse sa noble fiancée. « O ma sainte et char-
« mante amie, lui disait-il, soyez la Paque-Fleurie, I’été
« joyeux de mon cceur, le commencement de mon année
« et 'heure qui m’apporte tous les biens; oui, soyez I'a-
« mie la plus doucement aimée, la plus désirée de mon
« cceur dans sa jeunesse, I'amie qui me fait renoncer &
« tous les amours trompeurs. Que cette nuit soit réjouie
« par vos graces les plus douces; accordez-moi une de
« VoS couronnes et tressez-moi une belle guirlande qui
« puisse parer mon cceur de mérite et de vertu. Votre
« infinie libéralité, votre tendre bonté, votre grande mi-
« séricorde ne me laisseront jamais partir sans avoir
« rien obtenu; en vous, comme dit saint Paul (1I Cor. 1),
« ne se trouve point a la fois le oui etle non. Vous dites
« oui toujours, vous m’accorderez donc ce que je désire,
« 0 ma souveraine; et tandis que ces amoureux aveugles
« et insensés recoivent une couronne faite par les mains
« profanes de leurs maitresses, vous me donnerez an-
« jourd’hui au lieu de cette récompense frivole, une
« grace toute spirituelle et une lumidre divine sortie de
¢ VOS mains pour que je puisse vous posséder et vous
« aimer pendant toute I'éternité, Ainsi-soit-il. »



XI

Quelles pensées notre bienheureux avait quand il célébrait
la messe.

11 est impossible de dire avec quelle dévotion sensible
frére Henri célébrait le saint sacrifice de la messe et com-
bien il était embrasé d’amour, surtout lorsqu'il disait
4 la préface: Sursum corda, gratias agamus Domsno Deo
nostro, Elevons nos coeurs et rendons grice au Seigneur
notre Dieu. Une fois il fut ravi en extase a ces paroles,
etil les prononca sous I'influence de cette grice avec tant
d’ardeur que les assistants s’apercurent deson état et lui
demandérent quelles pensées 1’occupaient alors. Le saint
leur répondit : « Trois pensées surtout agitent et enflam-
« ment mon cceur, tantdt I'une aprés I'autre, tantodt tou-
« tes ensemble. D’abord je contemple en esprit tout mon
« 8tre, toute mon 4me, mon corps, mes forces et mes
« puissances, et autour de moi toutes les créatures dont
« le Tout-Puissant a peuplé le ciel, la terre et les élé-
« ments, lesanges du ciel, les bétes des foréts, les habi-
« tants des eaux, les plantes de la terre, le sable de la
« mer, les atomes quni volent dans I'air au rayon du so-
« leil, les flocons de neige, les gouttes de la pluie et les
« perles de la rosée. Je pense que jusqu'aux extrémités
« les plus reculées du monde, toutes les créatures obéis-
« sentaDieu etcontribuent autant qu'elles peuvent a cetle
« mystérieuse harmonie qui s'é1éve sans cesse pour louer
« et bénir le Créateur. Je me figure alors étre au milieu
« de ce concert comme un maitre de chapelle, j’applique
« toutes mes facultés & marquer la mesure; j'invite,

2



— 26 —

« j'excite par les mouvements les plus vifs de mon cceur,
« les plus intimes de mon ame & chanter joyeusement
« avee¢ moi : Sursum habemus ad Dominum, gratias aga-
« mus Domino Deo nosiro; éleve vos ¢geur | nous lesavons
« vers le Seigneur, rendons mille actions de grace au
« Seigneur notre Dieu.

« Je considére epsuite mon ceeur ef ceux de tous les
« hommes, je pense  1a joie, 8 'amour, 3 la paix deesux
« qui se consacrent uniquement A Dien ; puis 3ux mal-
« heurs, aux tortures, aux remords, a I'agitation de geux
« qui se passionnent pour le monde avec tant de soHici-
« tude et d’ardeur. Alars j’appelle de toutes mes forces
« tous les hommes qui peuplent la terre a s'élever avec
« moi jusqu'a Dieu paur le louer et le bénir. Je m’écrie :
« O pauvres ceeurs des hommes, surmontez donc Je flot
« qui vous entraine, sortez enfin du vice et de la mart,
« rompez les chaines de votre dure prison , secoues le
« sommeil de volre apathie; qu'une sainte et véritable
« gonversion vous conduise & Dieu pour le remereier at
« e servir! Sursum corda, gratias agamus Domino Deo
« BosHro.

« Enfin je m'adresse 4 ces Ames innombrables qui ont
« bonne volonté, mais qui ne s’abandonnent point entis~
« rement & Dieu. Je pleure et je gémis amérement sur
« elles, parce que, dans leur déplorable erreur, elles ne
« peuvent jouir ni de Dieu ni des aréatures, mais gqu'elles
« g'égarent a la vaine poursuite des choses dela terre. Je
« les invite, je les excile & mépriser avec courage l'a-
« mour frivole des créatures, & s donner & Dieu pour
« toujours, A I'aimer avec confianoce, et & le remercier
« an disant : Sursum ocorda ! graisas agamus Domino Deo
« nostro. »



XII

€Comment le Bienheureux honorait la purification de la
Vierge Marie. -

Au temps de la purification de la Vierge, pour se
préparer dévotement & la recevoir dans le Temple, frare
Henri choisissait les trois jours qui précédaient cette
féte et il honorait symboliquement la virginité, ’humi-
lité, 1a maternité de Marie, en faisant briler un eierge &
trois branches et en récitant chaque jour, trois fois le
Magnificat. Le matin de la solennité avant que le peuple
vint & I'église, il allait se prosterner devant le maitre-
autel, et il y méditait les gloires de Marie, jusqu'au
moment ou elle vint apporter son eher Fils au Temple;
alors il se levait, et s'imaginant qu'elle était arrivée
a la porte de l'église, il appelait tous les amis de Dieu
et allait avec eux jusqu’d la porte et sur la place a la
reneontre de la sainte accouchée. Quand il 'avait trou-

- vée, il la priait de vouloir bien s'arréter un peu avec
son cortége pour entendre un cantique que son eceur
voulait lui chanter dans le silence de son a4me, avec
Vaide de tous ceux qui I'aimaient; et il entonnait
avec tendresse cette hymne spirituelle : Fwviolata, in-
tegra et casia es Maria, qua est facta fulgida ceeli porta,
swuscipe pia laudum preeconia, o benigna! que sola invio-
lata permansisti; « Vous étes pure, vous étes chaste et
« sans tache, 0 Marie! aussi vous 8tes devenue la porte
« éblouissante du ciel; recevez le pieux tribut de nos
« louanges, 0 Vierge compatissante qui seule avez con-
« 8ervé voire pureté! » A ces derniéres paroles il baissait



-— 98 -

humblement la téte, et suppliait Marie d’avoir compas-
sion de son ceeur si pauvre et si chargé de péchés, puisil
se levait et, se dirigeant vers l'autel, il la suivait en te-
nant son cierge dont il faisait briller la clarté mysté-
rieuse pour demander & Marie qu’elle ne laissit jamais
éteindre dans son cceur la lumiére de I'éternelle Sagesse
et la flamme du divin amour. 1l s’adressait & tous les
amis de Dieu, les engageant a chanter avec lui I'hymne:
Adorna thalamum, eic., et recevoirle Sauveuret saMére
avec les sentiments les plus vifs d’amour et de louanges.

Arrivé & l'autel, au moment ol Marie allait offrir son
cher fils au vieillard Siméon, il la suppliait, humblement
prosterné a terre, les yeux et les mains levés vers le ciel,
de lui montrer son enfant, de lui permettre d’embrasser,
ses pieds, ses mains, de le confier un instant & son 4me.
Marie consentait, et frére Henri, tout tremblant de joie
et d’amour, prenait Jésus dans ses bras, le pressait sur
son cceur, I'embrassait et 'embrassait encore, comme
s'il 'eQt réellement possédé. Il contemplait avec bon-
heur ses yeux éblouissants, son visage pur comme le
lait, sa bouche ravissante, ses petites mains, son corps
blanc comme la neige, ses membres enfantins, et divi-
nisés par quelque chose de céleste. Dans son ravisse-
mentet son extase, il était tout ému et tout étonné de voir
le créateur de toutes choses & la fois si grand et si petit,
si beau et si sublime dans le ciel, si faible et si pauvre
sur la terre.C’était au milieu de ses chants, de ses pleurs,
de ses actions de grace qu'il rendait le divin Enfant &
Marie et qu'il 'accompagnait au cheeur et dans les cé-
rémonies de la féte.



XIII

Comment il passait ’époque du carnaval et fétait le mois
de mai.

Quand venait la septuagésime, et que commencait le
carnaval, ce temps od les mondains se livrent plus que
jamais  leurs folies, frére Henri recueillait son 4me et
commengait dans sa cellule un carnaval bien différent.

11 pensait d’abord combien sont courts, fugitifs et pas-
sagers les plaisirs du carnaval, et combien se perdent
d’ames, qui échangent alors une jouissance éphémére
contre un malheur éternel ; il pleurait amérement tous
les péchiés et les injures qui se commettent contre Dieu,
et récitait avec I'esprit contrit de David le psaume : Ms-
serere mes, Deus. Aprés avoir ainsi pleuré, il méditait les
consolations célestes que la divine Sagesse accorde &
ceux qui I'aiment, lorsqu’elle se récrée pour ainsi dire
avec eux et fait gotter & leurs cceurs les prémices de la
vie bienheureuse ; il se rappelait avec quelle bonté sa
divine fiancée avait bien voulu le consoler et le combler
de faveurs; etil la bénissait, la remerciait.

Comme pendant le carnaval, il chatiait son corps plus
qu’'a l'ordinaire , et se laissait presque mourir de faim,
de soif et de froid, il se sentit un soir trembler et faiblir
au point qu'il fut obligé d’aller se réchauffer prés du
feu ; mais il s’en éloigna bientot en pleurant et en gé-
missant. Intérieurement conduit par la divine Sagesse,
il retourna bien vite & sa cellule et la nuit il fut ravi en
extase; il lui sembla étre dans une infirmerie pour se
refaire un peu et il entendit au dehors la voix mélo-
dieuse d’'un enfant de douze ans, qui chantait avec

2.



— 30 —

tant de doucéur qu'aucune musique humaine ne lui
était comparable. Le saint, vaincu par ce charme, ne
pensa plus & boire, & manger et & se chauffer; mais il
disait avec ardeur : « Qui e¢hante ainsi au dehors? Je
« n'ai jamais entendu sur terre un chant si doux et si
« agréable. » Un beau jeune homme, plus agé, quiétait
présent, lui dit : « Cet enfant chante pour toi, Henri, et
« c'est pour te plaire que sa voix est si douce. < Puis-
« que Dieu veut bien se souvenir de moi, répondit-il,
« qu'il eommande & ce chantre céleste de chanter en-
« core. » Et I'enfant chanta trois airs d’une voix enfan-
tine et gracieuse, et quand il eut fini, il s’approcha du
leu ou était Henri et présenta sans se montrer une
branehe de fruits qui ressemblaient & des fraises. Le
jeune homme, qui était prés du saint, prit des mains de
I'enfant eetie branche, et lui offrit en disant : « Prends,
« mon cker ami, les fruits de ton aimable maitre, le be}
« enfant, le Fils de VEternel que tu as entendu chanter
« te les donne; si tu savais combien tu lui és cher! »
Le saint prit les fruits avec une grande joie et dit en s¢
voyant entouré d'une multitude d’anges : « Que je suis
« heureux d’étre I’objet des faveurs de ce divin Enfant,
« celte grace m’excitera toujours a 'aimer; dites-moi
« done, mes bons amis, qui étes venus du ciel avec lui,
« §’il n’est pas bien juste que j’aime beaucoup ce gra-
« cieux et ¢éleste Enfant. Oh! si je pouvais faire quelque
« chose qui lui fit agréable, si je pouvais connaitre ses
« désirs, comme je tacherais de les satisfaire ; » puis, s'a-
dressant & celui qui lui avait déja parlé : « Ce que jo
« pense et ce que je dis ne vous semble-t il pas juste?
« —Trés-juste, répondit 'ange en lui souriant avee dou-
« eeur, tuas mille raisons pour I'aimer, puisqu’il te re-



-— Y]

¢ garde et ¥aime avec tant dé bonté; aime-le don¢ de
« toutes les forces, de toutes les puissances dé ton ame,
¢« et apprends que son désir est que tu souffres & Fave-
¢« nir des douleurs et des croix aceablantes pour 'amoar
« de lui. — Me voila prét, dit Henri; mais ne pourrais-je
« point obtenir la faveur de le voir pour le remercier de
« son présent ? » L’ange lui répondit: « Approche-toi de
« la fenétre de ceite chambre, et tu le verras. » Henri
g'approcha, ouvrit la fenétre et apercut un enfant d’'une
benuté si ravigsante qu'on ne pouvait troaver et imagi-
Bet rien qui pat lui étre compard; il voulait s'approcher
davantage et se jeter & ses pieds, l'enfant le regardant
affectueusement le bénit et disparut. Frére Henri sortit
de son extase, revint & lui et remercia Dieu d’un si saint
carnaval.

Il avait aussi coutume de féter le premier jour du
mois de mai, comme les jeunes gens du monde qui por-
tent en chamtdnt des ehansons sur les places et dans
les rues, un rameau vert et fleuri qu’ils appellent le
mat; frére Henri choisissait pour son mai la sainte croix,
pensant que jamais les champs et es foréls n’avaient
produit un arbre si beau et si riche en fleurs, en feuilles
et en fruits, Il placait donc la croix sous ses yeux ef
chandait : Sales, cruax sancta! salve, mundi glorial « satot,
« croix sainte! sainte gloire du monde! » Et il ajoutait :
Salve, caelestis arbor salutis perpetues in qua crevit fructus
sapientite; « Sahut, arbre céleste du salut éternel sur le-
« quel a mri Ye fruit de la Sagesse. »

Puis, comme il se pratique dans soii ordre, it Fadorait
én g'imcknant profondément devant elle, ¢t son imagi«
nation eherchait & la pater de¢ six maniéres. It offrait
aw liew de toutes les roses du monde, dn amour sincére



et ardent; au lieu de toutes les violettes, une humble
obéissance ; au lieu de tous les lis, ses chastes embras-
sements ; au lieu de toutes les fleurs qui naissent dans
les champs, les prairies et les bois, les baisers spirituels
de son cceur ; au lieu du chant des oiseaux qui voltigent
et se posent sur les rameaux des arbres, les louanges
les plus affectueuses de son dme; enfin au lieu des or-
pements et des beautés dont s’embellit le printemps, son
cceur plein de joie et d’amour tressaillait dans ce can-
tique : « O arbre précieux et béni, soyez ma force pen-
« dant cette vie, qui passe comme un instant, et faites
« que je puisse toujours vous célébrer et vous bénir,
« jusqu'd ce que je savoure enfin vos fruils de vie et
« d’'immortalité. »

XIV

Dans quel esprit notre bienheureux assistait Jésus-Christ sur
le Calvaire.

Dans les commencements de sa conversion et pen-
dant les premiéres années de sa jeunesse, Dieu entoura
frére Henri de consolations intérieures et le nourrit
avec le lait du ciel sans y méler I'amertume de la terre.
Tout enivré des douceurs d’en haut, il se sentait plein
dattrait pour les choses divines; mais lorsqu'il fallait
imiter et partager la douloureuse passion de Jésus-Christ,
la chose lui paraissait difficile et dure. Jésus-Christ le
reprit une fois avec sévérité : « Ignores-tu donc Henri, lui
« dit-il, que je suis la porte par laquelle doivent passer
« tous les vraisamis de Dieu qui veylent arriver  I'éler-
« nelle félicité ; comment veux-tu parvenir jusqu'a ma



-— 33 —

« divinité, situ ne suis d'abord la voie rude et doulou-
« reuse de mon humanité. » Le saint fut épouvanté de ces
paroles, et, quoiqu’elles fussent pénibles, il voulut en
occuper continuellement sa pensée, et il comprit des
choses qu'il avait ignoré jusqu'alors.

Son dme, parfaitement résignée, s'abandonna au gré
de la volonté divine, et se laissa conduire ou Dieu vou-
lait 1e mener. Depuis cette époque toutes les nuits aprés
matines, il se retirait dans un coin dg chapitre pour
s'exercer sur la passion de Jésus-Christ et prendre part
a toutes ses douleurs en les méditant et en y compatis-
sant; il se promenait d’abord de long en large dans la
salle afin de secouer I'engourdissement du sommeil,
et de se préparer a la contemplation des souffrances de
notre Sauveur. Puis, commencant & la derniére céne, il
suivait Jésus-Christ d’un lieu dans un autre, et aprés
quil Yavait conduit chez Pilate, et assisté & son juge-
ment, il allait avec lui, la croix sur les épaules, du
prétoire & la montagne du Calvaire.

Arrivé A la porte extérieure du chapitre, il se mettait
& genoux comme pour baiser les traces de son divin
maitre, qui, aprés sa condamnation, se traina jusqu’au
lieu de son supplice, et.il récitait le vingt-uniéme psau-
me: Deus, Deus, meus, respice in me, etc. Quand il avait fini,
il allait au cimetidre du couvent, et pour s’aider dans
ses meéditations il imaginait quatre endroils par les-
quels il devait passer avec le Sauveur pour arriver a la
porte de Jérusalem. Dans le premier endroit, il s’excitait
fortement & abandonner ses amis, ses biens, et toutes les
jouissances temporelles pour vivre dans une pauvreté
volontaire et pour souffrir,en I’'honneur de Jésus-Christ,
un exil sans aucune consolation. Dans le sécond, il se



— 34 =

proposait de mépriser tous les honneurs, tous les em-
plois et de rechercher au contraire, pendant toute sa vie,
le mépris du monde en pensant & son divin maitre, qui,
sous le poids de 1a croix, était devenu plus vil qu’un ver
de terre et s'était rendu volontairement I'opprobre des
hommes et la dérision du peuple. Dans le troisi¢éme en-
droit, il embrassait la terre, et il renongait généreuse-
ment pour remercier ethonorer son Sauveur sanglant et
abattu, au repos, a toutes les aises, jouissances et satis-
factions de la chair. Il méditait le verset du vingt-uniéme
psaume, ol Jésus-Christ s'écrie : Aruit tanquam testa
virtus mea et lingua mea adhasit faucibus meis et in pulve-
rem mortis deduwisti me.— « Ma, force se desséche comme
« l'argile dans la fournaise, ma langue s’est attachée &
a mon palais et vous m’avez réduit en poussiére des
« tombeaux. » ’

11 contemplait alors son Sauveur marchant couvert de
sang, accablé de douleur, d’angoisses, et livré & 1a!fu-
reur des soldats qui ne lui laissaient seulement pas re-
prendre haleine, et il s’étonnait parce que tous les yeux
ne se remplissaient pas de larmes et tous les ceeurs de
gémissements & la vue d'un spectacle si lamentable.
Enfin au dernier endroit, et prés de sortir de la ville, il
devamcait Jésus, se mettait & genoux et baisait la terre
en demandant au Seigneur de ne point aller & lIa mort
sans lui. Cette priére était fervente comme s'il avait vu
réellement cette scéne douloureuse; et il laissait passer
le cortége de mort en disant : Ave Rex noster, fils David, etc,

1 fixait ensuite ses regards sur la Sainte Vierge, et
quand il voyait passer devant lui ceite pauvre mére, et
qu'il dvait ebntemplé son visage tout bouleversé et abat-
tu, sa paleur, ses gesles attendrissants, le déluge de ses



—_ 3 —

larmas, ses profonds soupirs et ses cris déchirants, il se
prosternait par terre et embrassait 1a trace de ses pas en
disant : Salve regina, mater miserscordie. Et il la laissait
passer, puis il se relevait et se hétait tant, qu'il rejoi-
gnait Notre Seigneur et montait avee lui au Calvaire, en
récitant la prophétie d'Isaie qui décrit si bien Jésus al-
iant 4 la mort et qu’on lit & 'office du Vendredi Saint °.
1l protestait alors & Jésus que jamais il ne refuserait de
souffrir pour lui et qu'il S'abandonnerait tout entier 4 sa
volonté divine. Passant enfin par la porte du cheeur, et
montant jusqu'd la chaire de I'église, il contemplait,
én versant un torrent de tarmes, son Rédempteur dé-
pouills, crucifié, élevé ea Yair, déchiré et mourant; il se
prosternait devant la croix, et il suppliait Jésus, puis- -
qu’il se donnait & lui de toute la sincérité de son ceeur,
de ne jamais permettre qu'il s'éloignat de lui, ni dans
la prospérité, ni dans le malheur, ni dans la vie, ni dans
la mort.

Aprés les douloureuses funérailles de Jésus-Christ,
notre bienheureux imaginait le soir pendant le Salve
regina des Complies, un autre voyage spirituel pour
consoler Marie, la ramener du Calvaire et la reconduire
4 sa maison. Il allait d’abord au sépulcre oll se tenait la
Sainte Vierge et il I'avertissait qu'il était temps de re-
tourner chez elle. Quand on entonnait le Salve regina, il
glinclinait humblement, offrait dans son 4me un appui
& cette meére affligée pendant la procession qui se faisait
alors; et la soutenant toujours, il s'apitoyait sur ce
triste cceur torturé par les plus cruelles angoisses, sur

1 Quis credidit auditui nostro et brachium Domini cui reve-
latum est, ete. Isale. Lin.,



— 36 —

cette Aame maternelle abreuvée de mépris et de confusion
sur le Calvaire. « O bonne et tendre mére, lui disait-il,
« pour la consoler, souvenez-vous que c’est par cette
« voie douloureuse que vous étes parvenue au royaume
« d’amour ot vous étes maintenant une reine toute-
« puissante, une mére pleine de miséricorde, notre vie,
« notre douceur et notre espérance! » Arrivé a la porte
de Jérusalem il contemplait Marie entrant dans la ville,
tombant en défaillance, tout teinte et toute inondée du
sang qui avait découlé des plaies de son Fils crucifié, il
la saluait encore et I'embrassait respectuensement a ces
paroles : Eia ergo Advocata nostra. « Consolez-vous, lui
« disait-il, consolez-vous et reprenez courage; n'est-ce
« pas par ce sang précieux que vous devenez I'avocate,
« la protectrice de tous les fidéles. Au nom de cette
« scéne douloureuse, au nom de Jésus crucifié, mort et
« déposé sur vos genoux , jetez un regard bienveillant
« sur mon ame, et quand elle sortira du corps qui ’em-
« prisonne, présentez-la au doux, au tendre Jésus, a Jésus
« mon Rédempteur, & Jésus le fruit béni de votre sein
« virginal. » Son imagination le conduisait jusqu'a la
porte de la maison de Marie, il la saluait encore humble-
ment & ces paroles : O clemens! o pia! o dulcis virgo
Maria! 11 la suppliait de vouloir bien le défendre des
assauts de I'ennemi et le sauver & I'heure de la mort.
Aprésavoir ainsi loué la clémence, la bonté, la douceur
de cette mére de toutes les grices, il lui disait adieu, et
la laissait se retirer dans sa maison.



XV

De son rigoureux silence.

La divine Sagesse excitait sans cesse 'dme d’Henri &
rechercher avec soin le calme de I'esprit et la tranquillité
du cceur. Sachant que le silence était le moyen d'y par-
venir, il s'appliqua si scrupuleusement a 1’observer que
pendant trente ans il ne parla jamais & table, excepté une
fois, dans un bateau qui le ramenait avec ses fréres du
chapitre général. Pour dompter mieux sa langue et n'étre
jamais empressé et bavard, il se proposa trois grands mo-
deéles de silence : saint Dominique, saint Arséne et saint
Bernard, s'obligeant & ne jamais parler sans leur permis-
sion. Quand il était dans la nécessité de le faire, il leur
demandait leur bénédiction dans cet ordre : & saint Domi-
nique lorsqu'il s'agissait d'une chose qu'on pouvait faire
en temps et lieu convenable; & saint Arséne, lorsqu'il
savait que ses habitudes et ses exercices n'en pouvaient
souffrir; & saint Bernard, lorsqu’il jugeait qu’il n’en
pouvait résulter aucun trouble, aucune inquiétude pour
son ame. Dans les autres cas il fuyait toujours et se ren-
fermait dans le plus absolu silence. Les étrangers 'ap-
pelaient-ils au parloir du couvent, il s’appliquait, 1°ales
recevoir tous avec bonté; 2°4 les satisfaire en peu de pa-
roles; 3°4 les renvoyer avec quelques consolations; 4° &
se maintenir toujours dans la modestie la plus parfaite,
et & se préserver de tout ce qui pourrait troubler son
repos en l'attachant au monde et aux créatures. Puis il
retournait dans sa cellule, pur et tranquille comme il en
était sorti. Son imagination n'y rapportait aucun fan-

3



— 38 —

" tbme, aucun souvenir des choses humaines ; il semblait
n’en avoir rien vu, rien entendu, parce qu’il ne s'occupait
dans toutes ces affaires que de ce qui pouvait intéresser
le service de Dieu et le salut des 4mes. On comprenait
combien il aimait & se taire, en voyant avec quel soin il
mesurait ses paroles et calculait leur effet, avec quelle
attention et quelle vigilance sur lui-méme il conversait
et traitait avec les hommes.

XVI

De ses grandes mortifications.

Frére Henri était dans la fleur de sa jeunesse, d’une
nature vive, ardente et fortement portée aux plaisirs,
il ressentait sans cesse les attaques et les combats
de la chair, et pour la soumettre & lesprit, il in-
ventait des pénitences si rigoureuses, si impossibles a
imiter, qu’elles feront frémir le lecteur. D'abord, il se
revétit d'un cilice et se ceignit d’une chaine de fer qui
lui déchirait le corps. Il la garda jusqu'a ce que la
quantité de sang qu’il perdait I'obligea a la quitter, mais
pour la remplacer il se fit une espéce d’habit tissu de
cordes dans lesquelles étaient cent cinquante pointes de
fer si aigués et si terribles, qu'appliquées sur la chair,
elles la percaient et faisaient autant de doulourcuses
blessures. Ce vétement avec lequel il dormait la nuit lui
couvrait et lui serrait les cOtés et une partie des reins et
du corps. On ne peut dire le supplice qu'il endurait en
é16 lorsqu’épuisé par le voyage, la prédication ou la lec-
ture, il étendait sur son lit ce corps tout haletant, tout
couvert de blessures et tout dévoré par les vers guvi



-— 30 =
s’engendraient dans sa chair et s'y nourrissaient de ses
sueurs et de son sang. Aussi pendant la nuit, il se con-
tractait, se repliait sur lui-méme et vaincu par la dou-
leur il se tournait tanidt d’un coté, tantdt d'un autre,
comme le ver que le fer a blessé. Quelquefois, il se trou-
vait dévoré d’une si grande quantité de ces animaux
dégottants et affamés, qu'il lui semblait étre au milieu
d’'une fourmiliére, et dans ce tourment il disait avec
raison : « O Dieu, que cette mort m’est amére! si des
« lions et des ligres me dévoraient, je mourrais sur-le-
« champ et d’'un seul coup; mais avec ces vers qui me
« rongent la chair et s'abreuvent de mon sang, je meurs
« & chaque minute sans pouvoir jamais mourir entiére-
« ment. »

Sa constance fut admirable : I'été et ses chaleurs,
I’hiver et ses longues nuits, la fatigue et la violence de
1a douleur ne purent jamais I'ébranler et lui faire aban-
donner ou adoucir la rigueur de ses pénitences. Pour
se priver de tous les adoucissements qu’il aurait pu se
donner en touchant aux endroits malades, il se fit une
espece de collier d'ol pendaient deux courroies ou plutot
deux anneaux de cuir ot il placait ses mains et ses bras
pendant la nuit, et qu’il fermait et serrait ensuite avec
un cadenas. Par ce moyen, ses poignels étaient telle-
ment liés et enchainés au cou, qu’il ne pouvait se servir
de ses mains et se secourir lui-méme, sa cellule ett-elle
été toute en flammes ; il passait ainsi Ja nuit, et c'était
seulement lorsque paraissait le jour qu'il s’en délivrait
en ouvrant le cadenas. Il supporta ce martyre jusqu’d
ce que ses mains, blessées par ces entraves, commence-
rent & trembler et & se paralyser; mais pour n'y rien
perdre, il imagina deux gants grossiers, comme ceux



4 -

que prennent les paysans pour couper la vigne et les
broussailles et il les garnit de pointes de fer de iclle ma-
niére qu'ils ressemblaient & des étrilles ou & des cardes.
11 mettait ces gants la nuit, et si par hasard en dormant
il voulait oter son cilice, éloigner les pointes de fer et se
soulager d’'une maniére quelconque, les vers qu'il avait
irrité par cet attouchement le tourmentaient et le ron-
geaient plus que jamais. Souvent pendant son sommeil,
en se grattant la poitrine et le corps, il se déchirait tant,
qu’il semblait avoir passé par la griffe des ours. La chair
de ses bras s'en allait en lambeau et tout son corps était
rouge, sanglant et enflammé. Quand il était trop déchiré,
el que les plaies couvraient les plaies, il se soignait
pendant plusieurs jours; mais bientdt il rouvrait ses
blessures en les touchant et les déchirant avec ses gants
terribles. Ces souffrances ou plutdt cet affreux martyre
dura seize 4 dix-sept ans, c’est-d-dire jusqu'au moment
ou la nature ne pouvant résister davantage, un ange
I'avertit et I'assura que Dieu ne voulait pas qu'il conli-
nuat de semblables pénitences. Le saint obéit aussitot
et jeta tous ses instruments dans la riviére.

XVII

11 porte pendant plusieurs années une croix garnie de pointes.

Notre bienheureux était si touché de la passion et de
la mort de Jésus-Christ, son divin maitre, qu'il lui sem-
blait n’avoir rien fait, s'il n’imprimait pas sur son corps
quelque signe sensible qui fat pour lui un souvenir
continuel du supplice de la croix. Il se fit donc une croix
de hois longue d’une palme et large en proportion, sur



Y -

laquelle il planta trente clous en honneur et reconnais-
sance de toutes les plaies que Jésus-Christ souffrit pour
nous prouver son amour. Il placa cette croix sur ses
épaules, de telle sorte que la pointe des clous appuyait
sur ses omoplates, et il la porta ainsi nuit et jour pen-
dant I’espace de huit ans; la derniére année il y ajouta au
milieu sept pointes fortement rivées et tournées contre
sa chair, de maniére a la déchirer et & la mettre tout en
sang, voulant honorer ainsile cceur de Marie, blessé sur
le Calvaire et déchiré par la cruelle mort de son fils.
Lorsqu'il commenca & mettre cette croix sur ses épaules
nues, la violence du mal lui fit croire qu'il ne pourrait
jamais tant souffrir, et il se mit & émousser et aplatir les
clous avec un caillou; mais il s’en repentit bientot, et,
tout honteux de son peu de courage, il commenca 4 re-
faire les pointes avec une lime. Cette croix, clouée sur
sa chair et ses 0s, était comme un bourreau qui le tor-
turait et le couvrait de blessures. Quand il marchait ou
qu’il était couché, il lui semblait avoir un vétement
d’épines, et toutes les fois qu'on le touchait quelque
part, il souffrait mille morts. Il n’employa pourtant
qu'un moyen pour tempérer et adoucir '’excés de ses
douleurs, ce fut d’écrire sur la croix qui les lui causait
le doux nom de Jésus.

Comme si ces pénitences n'étaient point assez rigou-
reuses, il se donnait la discipline deux fois le jour, la
premiére en méditant Jésus-Christ flagell¢, la seconde
en le contemplant mourant sur le Calvaire, et il recom-
mencait encore lorsqu'il croyait avoir fait quelques
fautes en mangeant, en buvant ou en parlant. Enfin, il
inventa tant de disciplines et d’instruments armés de
balles, d’éperons et de pointes de fer pour torturer son



— 40 —
corps, que le récit en fait horreur, et qu'il parait impos-
sible qu'un homme puisse se traiter si durement. Un
jour, se trouvant en public avec deux jeunes personnes,
il leur serra la main sans aucune intention mauvaise ;
mais, dés qu’il fut éloigné, il en eut un grand chagrin et
crut avoir commis une faute qui méritait le plus grave
chatiment. Se retirant aussitdt a I'écart, il se frappa
contre la croix qu’il portait sur les épaules, se jetant
dessus avec une telle force que les clous lui entrérent
dans la chair et dans les os. Puis il se priva d’aller au
chapitre ol les anges venaient assister & ses méditations,
et il chercha 4 expier $a faute en demandant pardon &
Dieu et aux saints, en se donnant la discipline et en se
frappant plus de trente fois contre sa croix comme nous
venons de le dire. '
Le saint avait I'babitude de se retirer aprés matines
daps la chapelle du chapitre, et 1a seul il se prosternait
cent fois la face contre terre, embrassant le pavé et mé-
ditant chaque fois la passion de notre Seigneur. En se
baissant et en se relevant si souvent, il remuait dans sa
chair les clous de sa croix et s’occasionnait des douleurs
incroyables. Puis il se frappait avec des fouets garnisde
fer et de molettes avec tant de force que le fer en était
aplati, et qu’un jour sa discipline s’étant brisée en trois
morceaux, les molettes s’éparpillérent au loin. Quand il
voyait son corps si mnaltraité, il prenait compassion de
lui-méme, il demandait & Dieu avec larmes de vouloir
bien lui pardonner ses péchés, et il cherchait & se con-
soler en pensant qu’il ressemblait & Jésus flagellé. Les
religieux de son couvent effrayés d’entendre les coups
qu’'il se donnait, cherchaient & I’arréter, et dés qu'Henri
se voyait découvert, il cessait; mais il lavait alors ses



— 43 —

blessures avec du vinaigre et du sel, et il trouvait, en
" paraissant ne rien faire, un reméde plus douloureux que
ses blessures méme.

Le jour de saint Benolt, qui était 'anniversaire de sa
naissance, il alla se cacher au sortir de table dans un
licu obscur et secret. Puis il se dépouilla de ses véte—
mentis et commenca & se donner une cruelle discipline.
Mais en se frappant, il s'ouvrit une veine du bras gau-
che d'ou jaillit sur le plancher une grande quantité de
sang. Son bras resta noir, enflé et paralysé. Il eut si
grand peur qu'il ne savait que faire et qu'il cessa de se
battre. 1l se passa alors une chose miraculeuse : une
sainie religieuse, nommée Anne, qui était en oraison
dans une ville éloignée, fut transportée en vision a I'en-
droit ol le saint s'était flagellé. Ayant vu les coups
cruels qu'il se donnait, elle en eut compassion et avanc¢a
le bras pour recevoir le coup qu'Henri se destinait. Il
lui sembla étre frappée elle-méme, si bien qu’au sortir
de son extase, elle vit son bras tout livide et tout noir,
ct elle le garda malade pendant quelque temps.

XVIII

De la dureté de son lit.

Lelit surlequel dormait frére Henri étaitd’'une extréme
dureté, il n’avait dans sa cellule ni matelas, ni couver-
tures, et ses meubles consistaient en une vieille porte
sur laquelle il étendait une petite natte de joncs qui lni
arrivait seulement aux genoux ; c'est 1a.qu'il se reposait
ou plutdt qu'il se torturait. Au lieu d’un oreiller, il met-
lait & son chevet un sac plein de paille d’avoine, et il se



— 44 —

couchait habillé comme il était pendant le jour; il ne
quittait que ses chaussures. Aussi son repos était loin
d’étre une jouissance. Il portait des bas de crin tout hé-
rissés, une chemise grossiére et pesante, des calecons
garnis de pointes de fer; les clous de sa croix déchiraient
ses épaules; la durelé de son lit et de son oreiller bri-
saient ses membres ; ses bras étaient liés et ses mains
recouvertes de fer. Il était obligé de dormir danps cet état,
replié sur luvi-méme et immobile, parce que, s'il avait
le malheur de remuer, il souffrait bien davantage de sa
croix, et Jes clous qui percaient ses os lui causaient des
douleurs inexprimables. Aussi poussait-il alors vers le
ciel de profonds soupirs et des cris déchirants. Pendant
I’hiver, le froid rigoureux de son pays le faisait souffrir
encore davantage. Ses pieds nus et découverts se cre~
vassaient et se couvraient de tumeurs, ses jambes s'en-
flaient comme celles des hydropiques, ses cuisses étaient
couvertes du sang qui tombait de ses flancs déchirés
par les pointes de son cilice, son dos était lacéré par les
clous de la croix, ses bras, ses mains étaient liés et trem-
blants, enfin tout son corps épuisé était brisé par la du-
reté de sa couche. Voila le repos et le sommeil que notre
bienheureux s’accordait. ‘

11 avait beau mourir de froid, il se tenait pendant la
nuit, aprés les matines, plus d’'une heure sur un marbre
glacial devant le maltre-autel, et il supporta avec tant de
constance les plus rigoureux hivers, qué pendant l'es-
pace de vingt—cing aus, il ne s'approcha jamais du feu;
et jamais il ne se permit un mouvement qui put alar-
mer la chasteté de son 4me ou de son corps. Il ne faisait
qu'un repas trés-frugal par jour, ne mangeant jamais
de poissons, de viande, d’ceufs, et se contentant de pain,



—_— 45 —

de légumes ct de fruits. Il observa scrupuleusement son
veeu de pauvreté et ne voulut jamais recevoir ou toucher
d'argent, qu’il en et ou qu'il n'en elt pasla permission.
Ses vétements étaient trés-pauvres, et nous avons dit
qnels étaient les meubles qui décoraient sa cellule.

XIX

Comment notre bienheureux souffrait le tourment de ta soif.

Plus frére Henri se torturait par ces cruelles mortifi-
cations, plus son &me désirait ardemment trouver quel-
ques nouveaux moyens de souffrir davantage. Sachaut
que la soif est le plus terrible des supplices, il commenca
par diminuer ce qu’il buvait ordinairement et se réduisit
4 une trés-minime quantité de vin. Pour ne point outre-
passer la mesure qu'il s'était fixée, il se procura une
petite tasse qu'il portait toujours avec lui. Quand la soif
devenait intolérable, il s’humectait la houche avec quel-
ques gouttes d’eau comme le font les malades et les fié-
vreux. Mais augmentant peu & peu son abstinence, il
finit par s¢ priver entiérement de vin, et n'en but pen-
dant longtemps que le jour de Paques; il s’accordait un
peu d’eau et encore au diner seulement. Cette mortifica-
tion lui fut trés-pénible, et il la pratiqua avec tant de
sévérité qu'il ne voulut jamais soulager sa soif ¢n s'ac-
cordant quelques gouttes de plus. Diou voulut bien le
soutenir par £a grce toute-puissante. Un jour qu'il le-
vait les yeux au ciel, il entendit une voix d’en haut qui
disait dans son ceur : « Rappelle-toi, Henri, combien fut
« terrible ma soif lorsque jétais sur la croix, dans les
« derniéres angoisses de la mort. Quoique je fusse le

3.



— 48 —

« créateur de toutes les fontaines, je m’ai pu obtenir
« alors pour me soulager que du fiel et du vinaigre.
« Supporte encore avec patience la soif que tu éprouves,
« 8i tu veux suivre mes traces. » Le bienheureux, pour
imiter Jésus-Christ et lui obéir, passa encore tout le jour
sans boire, quoiqu’on fat au fort de I'été. Le soir, il res-
sentit une soif ardente ; son corps affaibli et haletant
soupirait aprés un peu d’eau ; ses lévres se desséehaient
a l'intérieur et & extéricur, sa langue s’entr’ouvrait, se
crevassait, et sa soif devenait si violente qu'au moment
ol on jelte & l'office de I’eau bénite sur les religieux, il
ouvrait avidement Ja bouche pour en recueillir quelques
goutles. A souper, il quittait la table sans toucher le vin
qu’on servait, et au milieu des ardeurs qui le tourmen-
taient, il levait les yeux au ciel en disant : « Recevez, 0
« Pére célesle, ce vin en sacrifice, comme si c¢'était le
« sang de mon ceeur, et offrez-le & votre cher fils altéré
« et mourant surla croix. »

Quelquefoxs il s’arrétait 3 la fontaine du couvent et
conlemplait cette eau qui jaillissait claire et limpide et
s'écoulait en mille ruisseaux ; il gémissait et soupirait
en sentant augmenter sa peine, et il disait 4 Dieu: « O
«bonté éternelle! que vos jugements sont cachés; je
« suis prés du lac de Constance et du Rhin ; je touche &
« cette fontaine, et de toute celte eau, il n’ Y en a pas
« une goutte pour moi. » Il continua longtemps cette
morlification, et jamais elle n’aurait é1é adoucie, si Dieu
ne I'avait adoucie lui-méme.

Le dimanche des noces de Cana, frére Henri étant a
table et ne pouvant rien manger a cause de la sécheresse
de sa bouche, quitta le réfectoire des religieux et alla se
cacher dans sa cellule; 13, vaincu par la violence de la



— 47 —

soif, il pleura amérement sur Jui-méme, et ne pouvant
supporter davantage son supplice, il cria vers Dieu .
« Seigneur tout-puissant, vous qui connaissez les peines
« et les douleurs de ceux qui vous servent, prenez pitié
« de la soif qui me dévore, et voyez comme je souffre
« sur cette terre. Jaurais pu me procurer tout ce qui
« me fallait pour vivre, et me voila réduit & un tel
« état de besoin et de misére que je ne puis rien pren-
« dre, pas méme une petite goutte d’eau pour calmer
« ma soif brtlante. » Au milieu de ses gémisscments,
il entendit une voix divine qui disait & son 4me: « Du
« courage, frére Henri, cesse tes gémissements et ranime
« ton cceur et tes forces, tu touches a la fin de tes pei-
« nes; voici venir les jours de joie et de rafraichissement. »

XX

Frere Henri est consolé par Notre-Seigneur Jésus-Christ
. et par sa sainte Mére.

Dés la nuit suivante, frére Henri regut Jes consolations
promises. Etant en oraison, il fut ravi en extase, et la
vierge Marie lui apparut, ayant i ses cOtés son cher fils
sous la forme d’un enfant de sept ans. Get enfant tenait
& la main un petit vase rempli d'une eau céleste ; alors
la vierge Marie prit des mains de son fils le vase, et
I'offrit & frére Henri en lui disant d'y boire; frére Henri
le prit avec une sainte avidité et y but une liqueur d’'une
saveur, d'une douceur, d’'une vertu si grandes, que sa
soif se calma, el qu'il se trouva selon son désir tout ra-
fraichi, tout consolé.

Le saint revenu 3 lui, conserva la plus vive reconnais-



— 48 —

sance d’une si grande grace; il bénissait sans cesse
Marie avec amour et pensait a clle toutes les fois qu'il
voyait une femme. Le jour suivant, il en rencontra une
dans la rue Ja plus sale de la ville, et il se mit aussitot
daps la boue pour la laisser passer par le seul endroit
sec qu’il y avait. La femme remarqua cet acte d’humilité
et lui dit: « Mon pére, que faites<vous, vous étes prétre
« et religieux; pourquoi me céder le chemin & moiquine
« suis qu’une pauvre femme, pourquoi me traiter ainsi
« et me faire rougir de confusion ? » Frére Henri répon-
dit : « Ma sceur, j’ai I'habitude d’honorer et de vénérer
« toutes les femmes parce qu’elles rappellent & mon
« cceur la puissante reine du ciel, la mére de mon Dieu,
« envers qui j'ai tant d’obligation. » La femme leva les
mains et les yeux au ciel en disant : « Je supplic cette
« puissante reine que.vous honorez en nous aulres
« fernmes de vouloir bien, avant votre mort, vous favo-
« riser de quelque grace particulidre. »

Peu de temps apreés, frére Heori étant sorti du souper
sans boire, revint & sa cellule tourmenté par la soif,
comme & I'ordinaire ; la nuit, une femme belle et ma-
jestueuse lui apparut et lui dit : « Je suis la Vierge Mére
« que tu aimes. C'est moi qui ai déja soulagé ta soif en
« {’abreuvant d'une liqueur céleste, et dorénavant, toutes
« les fois que tu souffriras ce tourment, j’aurai compas-
« sion de toi et je te soulagerai;» et frére Henri s'écria :
« Auguste souveraine, je ne vois dans vos mains ni
« tasse, ni vase d'eau ou de vin, comment soulagerez~
« vous ma soif? — Je te donnerai, répondit la sainte
« Vierge, une liqueur salutaire, et cette liqueur décou-
« lera du fond de mon cceur méme. » Ces paroles trou-
blérent le saint; et tout accablé de son indignité, il



—§9 —

tremblait et n’osait plus rien dire. Alors la sainte Vierge
le consola avec bonté en ajoutant : « Puisque Jésus-
« Christ a bien voulu t'accorder les douceurs de Yamour
« et se reposer dans ton dme-pour récompenser la sé-
« cheresse de cette soif dévorante que tu souffres pour
« lui, ne puis-je pas aussi te consoler et te rafraichir?
« Ce ne sera ni de I'eau, ni du vin que je te verserai;
« mais de mon cceur s’épanchera dans ton coeur, une li-
« queur préeieuse, une liqueur spirituelle d’une pureté
« incomparable et divine. » Alors, Je saint goita cet inef-
fable breuvage dont lui parlait Marie, sa soif fut soula-
gée, et il lui resta dans la bouche un grain de manne
d’un goat délicieux et d'une blancheur semblable & celle
de la neige. Le bonheur qu’il épouva le fit fondre en lar-
mes et son 4me §'épuisait & remercier la sainte Vierge
d’une si grande grace.

Marie ne s'arréta pas i cetle faveur; la méme nuit elle
apparut & un grand serviteur de Dieu et lui commanda
d’aller trouver frére Henri et de lui dire de sa part:
« Jadis, j'ai allaité saint Jean-Chrysostdme, lorsqu'il était
« enfant, une fois qu'il priait devant une de mes images,
a je I'ai pressé dans mes bras et je lui ai permis de por-
« ter les lévres & mon sein pour y savourer mon lait
« virginal. Je t'ai fait la méme gréce cette nuit, et pour
« gage de celte faveur, tout ce que ta diras sera plus
« pur, plus fervent, et la foule accourra pour Venten-
a dre. » Le serviteur de Dieurépéta ces paroles de Marie
au bienheureux qui s’écria en levant vers le ciel ses
mains, ses yeux et son cceur: « Que bénic soit celte
« source divine qui s'élance sans cesse du sein de Dicu
« méme! Que bénie soit la mére de toutes les graces qui
« a bien voulu accorder un si grand bienfait & son indi-



— 50 —

« gne serviteur. » Le saint homme son ami ajouta :
« Apprenez aussi que Jésus et Marie ont bien voulu me
« visiler et me parler de vous avec tendresse et amour. »
La sainte Vierge avait & 1a main une coupe remplie d’eau;
clle l'offrit & son fils en le priant de la bénir, 'enfant
Jésus la bénit, changea I'eau en vin, et dit : « Jusqu'a
« présent, mon serviteur s'est abstenu de vin et a souf-
« fert beaucoup de la soif ; & I'avenir, je veux qu'il boive
« du vin et qu'il rétablisse ses forces épuisées. De plus,
« je veux avec cette coupe pleine de mon sang, le laver
« entiérement pour guérir toutes ses plaies, le délivrer
« de ses croix voloniaires et en faire un homme selon
« TMON CCeur. »

Frére Henri fut grandement consolé par la visite de
cet ami, et se remit par obéissance & boire du vin comme
il le faisait autrefois ; il était alors si abattu et si usé par
les rigueurs continuelles de ses pénitences, qu’il ne lui
restait réellement plus qu’a mourir. Dans Fimpossibilité
de supporter davantage ces mortifications excessives, il
les abandonma, apres les avoir pratiquées pendant vingt-
deux ans, c'est-a-dire depuis 1'dge de dix-huit ans jus-
qu'a I'dge de quarante. Il y renonca parce que Dieu lui
fit comprendre que toutes ses pénitences et ses combats
contre ses sens et son corps, n’étaient point un grand
progrés dans la perfection chrélienne , mais seulement
un bon commencement, un acheminement vers la vertu
et qu'il fallait s’exercer d'unc maniére plus élévée, s'il
voulait devenir parfait.



XX1

Comment le bienheureux fut conduit par un ange & 1’école d'une
plus haute sagesse et d’une plus grande perfeclion.

Frére Henri se reposait donc de toutes ses souffrances
corporelles, et souhaitait ardemment se conformer au
bon plaisir de 1a volonté divine. Une nuit, aprés matines,
étant assis dans sa cellule, il fut ravi en extase pendant
qu'il méditait; illui sembla voir venir & lui un ange sous
la forme d'un ravissant jeune homme qui lui dit:
« Frére Henri, il y a assez longtemps que tu étudies &
« une petite école et que tu suis les basses classes; il
« faut maintenant tipstruire & une école supérieure,
« donne-moi la main, viens avec moi et je te conduirai
« 3 un maitre d'une sagesse sublime. Ses lecons t'ap-
« prendront une science divine qui éclairera ton esprit,
« donnera une véritable paix a ton caur, et te fera heu-
« reusement achever ce que tu as si heureusement
« commencé. » Le saint se leva tout joyeux, et prit la
main du jeune homme qui parut le conduire dans un
pays spirituel, et dans une maison immense qui ressem-
blait & un couvent, et ol demeuraient des hommes
d'une intelligence merveilleuse. Il fut introduit par
I’ange et recu par tous avec unc grande bonté. Le supé+
rieur de cette réunion V'apercut et lui dit avec un sou-
rire : « Certainement ce nouvel arrivant deviendra un
« grand maitre dans la science que nous enseignons,
« pourva qu'il ait le courage et la constance de porter

"« des chaines. » Henri ne comprenant pas ces paroles,
se tourna vers I'ange et lui dit : « Quelle est cetle aca-



—_ 52 — .

« démie; et que peut-on y apprendre? » L’ange répon-
dit : « La science sublime de cette école est une abné-
« gation parfaite de soi-méme, une résignation qui nous
« fait tellement renoncer et mourir & notre volonté, que
« dans toutes les circonstances o Dieu nous met par
« lui-méme, par les créatures, par le malheur et la pros-
« périté, nous nous efforcons de conserver notre cou-
« rage et 1’égalité de notre dme, en restant aussi indif-
« férent que le permet la faiblesse humaine, et en
« n'ayant d’auire but que celui de louer et d’honorer
« Dieu, comme Jésus-Christ a loué et honoré son pére
« céleste. » Ces choses plurent beaucoup 3 frére Henri,
et il dit sur-le-champ qu'il voulait étudier avec ardeur,
et vaincre toutes les difficultés pour apprendre & cette
école une si haute sagesse. Il commengait déja & se fa-
tiguer et & entreprendre beaucoup de choses, lorsque
'ange l’arréta enlui disant : « Cette science demande un
« esprit tranquille, et oblige 4 un grand calme. Moins on
« travaille et plus on avance, parce que la propriété des
« actions empéche d’acquérir cette science qui regarde
« uniquement ’honneur de Dieu. »

L’extase cessa, ct frére Henri, revenu & lui, réfléchit
et trouva que tout ce qu'il avait entendu était conforme
A I'Evangile de Jésus-Christ. Jette les yeux sur toi-méme,
Henri, se disait-il, examine avec droiture l'intérieur de
fon 4me, et tu verras qu'avec toutes les afflictions et les
pénitences que tu as choisies selon ta volonté, tu n’as
encore rien fait, et que tout est & recommencer, parce
que jamais tu n’as renoncé & toi-méme; parce que jamais
tu ne t'es livré a la main de Dieu afin de souffrir pour
son amour toutes les peines extérieures et inlérieures
qui peuvent t'attaquer. Tu as toujours été comme un



—_— 353 —
liévre timide et peureux qui se cache dans un buisson et
qui tremble, qui redoute la mort & la chute de la moin-
dre feuille. Vois combien tu crains les persécutions des
hommes, comme tu es bouleversé quand tu rencontres
des personnes qui ie contredisent. Tu devrais te livrer

Lebienheureux Henri avait, par I'ordre de Dieu, renoncé
a ses rigoureuses pénitences qui avaient usé et presque
détruit ses forces. Sa santé délabrée commencait & re-
prendre et & reverdir; il pleurait de joie en se rappelant
les cruelles et sanglantes chaines qu’il avait portées,
pendant tant d’années, et il ne pensait pas aux maux qui
pouvaient venir. « Soyez béni, mon Dieu, disait-il, voici
I’hiver quia passé, qui s’est éloigné : Jam hyems transiil
et recessit. Je vais maintenant vivre des jours tranquilles,
sans combattre si durement; je calmerai ma soif avec



— B —

I’eau et le vin, je coucherai sur un lit meilleur, et mon
paisible sommeil ne sera pastroublé par toutes ces poin-
tes de fer, qui souvent me faisaient soupirer aprés la
la mort comme aprés la fin de mon supplice. J’ai bien
assez, j'ai méme trop usé mes forces je puis maintenant
prendre du repos. » '

Tout cela était le langage trompeur des sens, et il ne
savait point encore ce que Dieu voulait faire de lui. Cette
paix dura quelques semaines, mais un jour qu’il était
assis dans sa cellule, et qu'il méditait sur ce texte de
Job : Militia est vita hominis super terram — la vie de
I’homme sur la terre est un combat. — Ii entra commea
T'ordinaire tout & coup en exiase, et il vit un jeune hom-
me quiportait une armurede chevalier, etquil’en revétit
en disant : «Tu as assez combattu comme fantassin, dé-
« sormais Dieu veut que tu le serves comme un géné-
« reux chevalier. » — Le bienheureux regardait ces
armes, et disait dans son étonnement : « Que faites-vous
« de moi?® pourquoi ce changement et comment devenir
« chevalier? comment vais-je |éire chevalier, moi qui
« jouis maintenant du repos et de la tranquillité. Je me
« soumets puisque Dieu l'ordonne; mais ma noblesse
« me serait plus chére si j’avais pu la gagnerdans quel-
« que glorieux combat. » Le jeune homme souriant lui
repondit : « Ne te tourmente pasde cela; les pccasions
« de bien combattre ne te manqueront pas; les soldats
« de Jésus-Christ ont & soutenir des guerres plus terri-
« bles, eta remporter des victoires plus brillantes que les
« Hector, les Achille, les César, que tous les capitaines
« et les héros que les poétes et le paganisme ont tant
« célébrés. Si tu crois que Dieu t'a déchargé de tes péni-
« tences pour que tu suives tranquillement ton plaisir et



«
«
«
«

a f a 8 R "R a &8 A R R R AR AR R A R AR A R A /& R | a ) &

—_ 5 —

tes aises, tu es dans une grande erreur. Dieu t'a dé-
livré, non pas pour que tu sois ton maitre, mais pour
remplacer tes mortifications par des chaines plus lour-
des et plus douloureuses. »

Ces paroles ébranlérent frére Henri el 'épouvantérent.
Seigneur, dit-il & Dieu, & quoi me destinez-vous donc?
Je pensais avoir fini et je n’ai pas commencé. Vous
voulez me faire souffrir et apesantir votre main sur
moi. Serais-je le seul pécheur dans le monde, le seul
misérable indigne de consolation ? Les autres seraient-
ils justes et saints, puisque vous les épargnez et que
vous tournez contre moi toute votre colére? Ne suf-
fit-il pas de m’avoir accablé d'infirmités et de tenta-
tions pendant ma jeunesse, d'avoir combattu de tant
de maniéres ma chair délicate ? Il me semble pourtant
Seigneur, que vingt-deux ans de souffrance devraient
vous satisfajre. — Non, répondit le Seigneur, tu n'es i
point assez exercé, assez éprouvé ; si tu veux que les
choses aillent bien pour toi, il faut que tu sois tour-
menté de mille fagons, et jusque dans les parties les
plus intimes de ton cceur. — Mais au moins, répliqua
Suso, je vous prie en grace d'étre assez bon pour me
découvrir quelles sont les croix que vous me prépa-
rez...» — Le Seigneur répondit : « Léve les yeux au
Ciel, et si tu peux compter les étoiles, tu sauras le
nombre des afflictions qui t'attendent, et de méme que
les étoiles sont immenses et qu’elles paraissent petites
aux yeux des hommes, de méme les croix que tu por-
teras paraitront légéres & ceux qui ne les connaissent
point, tandis que tu sentiras combien elles sont dures
et pesantes. — Seigneur, dit Suso, faites-les-moi con-
naltre d’avance, pour que je puisse m'y préparer. »



—_— 56 —
— Et Dieu répondit : « Il vaut mieux pour toi que tu les
ignores, parce qu'elles te décourageraient. Pourtant je
veux bien t'en découvrir trois parmi toutes celles que
je te prépare. La premiére croix sera celle-ci. Autre-
fois tu te frappais de tes propres mains tant que tu
voulais, et tu t'arrétaisquand tu avais pitié de toi-méme.
Maintenant tu seras entre les mains des autres, tu
seras maltraité et frappé sans pouvoir te défendre. De
plus tu perdras V’estime et la considération de beau-
coup, et cela te sera plus pénible que cetle croix pleine
de clous qui déchirait ta chair et tes épaules. On te
louait, on t'admirait dans tes mortifications volon-
taires; mais quand tu souffriras désormais, tu seras
abaissé, méprisé et tourné en ridicule par tout le
monde. La seconde croix sera celle-ci : Quoique tu te
sois martyrisé par de nombreuses et cruelles tortures,
tu as conservé ton cceur d’homme et ta nature aimante;
tu jouis de I'affection de beaucoup de monde. Mais la
ol tu avais trouvé de la confiance, de ’estime et de
I'amour, tu rencontreras désormais partout une insi-
gne déloyauté, tu seras tellement joué et accablé que
tu deviendras le chagrin et le désespoir du petit nom-
bre qui te restera fidéle. Voici la troisiéme croix :
Jusqu’a présent je t'ai nourri comme un petit enfant
du lait de ma divine grace, et cela avec tant d’abon-
dance, que fu ie sentais souvent plongé dans un
océan de délices. Désormais, je retirai mes grices
et mes consolations; je te livrerai & la pauvreté, a
I'aridité spirituelle; tu seras abandonné de Dieu et
des hommes, tourmenté de toutes les maniéres par
tes amis et tes ennemis, et ce que tu rechercheras,
ce que tu tenleras pour te consoler et te soulager

/R | A R A "R Aa /A A4 KR A A A | a a & a 2 a =A

2R 2 a8 | a a ”* =a

2 =



—_— 87 —
« dans tes angoisses, tourncra toujours contre toi. »

Cette extase glaca Henri d’épouvante et le fit trembler
de tous ses membres. 1l se leva et se précipita par terre
en étendant les bras en croix. 1l cria vers Dieu, le ceeur
fout déchiré et la voix pleine de larmes, conjurant sa
bonté de vouloir, s'il était possible, lui épargner tant de
miséres ; mais se soumettant humblement s'il le fallait &
I'accomplissement de son éternelle volonié. Pendant
qu’il était ainsi prosterné dans les soupirs et les pleurs,
il entendit une voix qui lui disait intéricurement : « Aie
« bon courage, car je serai avec toi et je le rendrai vic-
« torieux dans tous tes combats. » Alors il se releva et se
remit entiérement entre les mains de Dieu.

Quelque temps apres, se tenant un matin dans sa cel-
lule, toujours triste et préoccupé des peines qui l'atten-
daient, une voix lui dit : « Ouvre la fenétre, regarde et
« apprends. » Il obéit et vit 41'entrée du couvent un chien
qui avait dans sa gueule un mauvais morceau d’étoffe.
L'animal jouait avec ce lambeau, le jetait en lair, le
reprenait, le mordait et le mettait en piéces avec ses
pattes et'ses ongles. A cette vue, frére Henri comprit
toutes ses douleurs dans I'avepir; il tourna les yeux au
ciel et gémit profondément. Alors une voix lui dit : «C'est
« ainsi que tu seras traité parla bouche et les langues de
« tes fréres. » Comme je ne puis éviter ces croix, pensa
frére Henri, que mon &ine se confie en Dieu et qu'elle
souffre sans se plaindre comme ce morceau d'étoffe. I
quitte la fenétre et va a la porte du couvent ramasser le
chiffon qu'il conserva pendant plusieurs années ; et lors-
que dans ses peines il était tenté d'impatience, il le pla-
cait sous ses yeux en se rappelant le silence qu'avait
gardé cet étrc insensible entre les dents du chien; il



— 58 —

rentrait en lui-méme et portait patiemment sa croix sans
parler et sans sec plaindre.

XX1I

Le bienheureux se prépare dans la solitude 3 bien souffvir.

Les croix arrivérent bientdt, et lorsque Henri était in-
jurié par les siens et qu'il détournait la téte par dégoit
et par indignation, il entendait au fond de son dme les
reproches de Jésus-Christ, qui lui disait : « Ai-je dé-
« tourné la téte quand les hommes m’injuriaient et me
« crachaient au visage? » Il se corrigeait alors, allait
trouver ceux qui I'avaient maltraité et Jeur parlait avec
douceur. Au commencement de ces épreuves, il s'adres-
sait a Dieu et le suppliait de vouloir bien le délivrer.
Jésus-Christ, qui voulait I'instruire, lui apparut le jour
de la Purification, sous la forme d’un enfant, et le reprit
ainsi : « Henri, tu n'as pas encore appris la véritable
« maniére de souffrir. Quand, pour mon amour, tu sup-
« portes une croix, ne pense point 3 l'instant ol tu la
« quitteras et ol tu te reposeras, mais endure-la avec
« patience, supporte-la avec courage; qu’elle te soit une
« expérience pour I'avenir, et que la constance te pré-
« pare 4 en recevoir une autre, lorsque celle-1a sera
« passée. La jeune fille qui, dansun champ, cueille des
« TOses pour sa parure ne se contente point d’en prendre
« une sculement, mais elle retourne chez elle avec tout
« un bouquet. Ces croix font le mérite, la beauté de ton
« dme. Ne crains pas que ce buisson d’épines et de
« fleurs arréte les rayons de ma grice; & travers les
« ombres de ces branches, ma lumiére t’arrivera en si



— 59 —

« grande abondance que tu pourras, au sein méme
« de Yaffliction, convertir beaucoup de pécheurs. »
Fortifié par les lecons d’en haut, frére Henri attendait
avec résignation les croix que le Seigneur lui réservait.
La solitude lui parut favorable 4 ces nouveaux combats;
il résolut de fuir pendant dix ans la conversation de
tous les hommes, et de vivre dans un entier isolement
du monde. Au sortir de table, il courait s’enfermer dans
son oratoire, n’allait jamais & la porte du couvent et ne
sortait pas dans la ville pour voir et entretenir qui que
ce fat. Il 'imposait, quand il marchait, le recueillement
et la retenue la plus grande, ne levant jamais les yeux
et ne les laissant errer sur la terre qu'a la distance de
quatre ou cinq pas. 1l fit peindre dans I'étroite cellule out
il s’était emprisonné les images des saints Péres, avec
quelques-unes de leurs maximes et de leurs pensées;
mais & peine le peintre avait-il esquissé au charbon son
ouvrage, qu'un mal trés-grave lui vint aux yeux. 1l eit .
été arrété pendant plusieurs mois si le bienheureux ne
I'avait guéri sur-le-champ en touchant du doigt d’abord
les images des saints Péres, puis les yeux de artiste.
C’est dans celte retraite, qu’il avait choisi pour conser-
ver la paix, que commenga précisément la guerre. Il y
vécut dans de tels combats et de telles afflictions inté-
rieures, qu'il n’avait pas un instant de repos et qu'il
semblait que Dieu eQt permis & tous les démons de I'en-
fer de le tourmenter le jour et la nuit. Un matin, se sen-
tant malade, il crut devoir aller diner & I'infirmerie pour
manger un peu de viande dont il s¢ privait ordinaire-
ment; il y alla, dina et revini & son oraloire ; mais voici
qu'une froupe de démons se préseniérent & lui, et I'un
d’eux se mit & déclamer ce texte de I'Ecriture : Adhuc



— 60 —

esce eorum erant in ore ipsorum et sra Des ascendit super
eos ' : « Leur nourriture était encore dans leur bouche
« et la colére de Dieu descendit sur eux. » Il ajouta :
« Ce religieux est digne de mort, et je serai son bour-
« reau. » Il voulut le tuer; mais les autres démons ne
s'entendirent pas sur les moyens de le faire souffrir da-
vaniage. Alors le déman, qui en voulait au religieux, lui
dit : « Puisque jo ne puis t'Oter la vie, jete torturerai
« avec ce fer, et tu vas sentir autant de douleur et de
« fourments que tu as eu de plaisir & manger de la
« viande. » Et lui mettant son fer dans la bouche, il lui
déchira tellement les gencives, et lui causa un si grand
mal de dents, que pendant trois jours il ne put absolu-
ment rien manger.

XXIV

Comment Dieu instruisit le bienheureux par 'exemple
d’un jouteur.

Dans sa jeunesse, frére Henri désirait ardemment
plaire & Dieu et mener une vie sainte, mais sans fatigue
et sans douleurs. Dieu lui fit comprendre son erreur par
le monde lui-méme. Un jour qu’il allait précher, il
monta sur un bateau pour traverser le lac de Constance.
Parmi les passagers se trouvait un jeune homme riche-
ment vétu; frére Henri I'aborda et lui demanda qui il
était et ce qu'il faisait. Le jeune homme lui répondit
qu'il était maltre d'escrime et de joute, et qu’il appre-
nait aux nobles et aux chevaliers 4 jouter et & com-
battre corps & corps. Ces joutes se faisaient devant les

1 P, Lxxvi, 34.



—_— 61 —

dames, et le vainqueur obtenait de la plus belle un an-
neau d’or pour récompense. Le serviteur de Dicu lui de-
manda quelques autres détails, il ajouta : « Pour obtenir
« cet anneau d'or, il faut combattre sans jamais faiblir;
« supporter de nombreuses blessures, et recevoir les
« coups de ses rivaux avec sang-froid, générosité et cou-
« rage. Il ne suffit pas de commencer, il faut soutenir
« le combat jusqu'a la fin et montrer toujours aux
« dames un visage joyeux, serait-il tout couvert de -
« sang. Celui qui se plaint devient la risée de tous les
« spectateurs. »

Alors le serviteur de Dieu quitta le jeune homme ct
médita ces paroles pendant toute 1a nuit. Cet exemple le
remplissait de confusion, et il disait en soupirant et en
gémissant : « O Dieu! quelle lecon je recois; ces cheva-
« liers, ces hommes du monde, pour plaire & une femme,
« pour en obtenir une frivole récompense, s’exposent i
« tant de fatigues, a tant de dangers! ne serait-il pas
« plus juste que nous, serviteurs de Dicu, nous sup-
« portions avec courage les peines les plus dures pour
« gaguer une éternité de jouissance. Seigneur, vousavez
« bien voulu me compter au nombre des soldatsde votre
¢ sacrée milice! Divine Sagesse, miroir d'éternelle clarté,
« image de Dieu méme, fleur de beauté, dame la plus
« gracieuse et la plus aimable, vous qui régnez au ciell
« oh! sije pouvais obtenir de vous un anneau de chas-
« tes flancailles, comme je supporterais volontiers tout
«ce qu'il vous plalrait d'ordonner. » Ces pensées
faisaient couler seslarmes, et le remplissaient d’ardeur.

Lorsqu'il fut arrivé au lieu de sa prédication, Dieu lui
envoya de telles douleurs qu’il tomba presque dans le
désespoir. Ses amis élaient touchés de son état, et il ou-

4



—_ 02 —
bliait déja I'exemple des jouteurs ct les résolutions qu’il
avait prise; son esprit bouleversé se laissait allera I'im-
patience. Pourquoi Dieu, disait-il, me traite-t-il ainsi!
Le jour suivant, comme il priait au matin, son cceur en-
tendit ces paroles : « Henri, ot est donc ton humeur
« guerriére et ta valeur? Serais-tu donc un soldat inu-
« tile et poltron, un vrai chevalier de théatre? tu es
« joyeux dans la prospérité, mais quand le malheur
« arrive tout est perdu, et tu te laisses abattre comme
« une femme. Est-ce ainsi que tu veux acquérir de la
« divine Sagesse I'anneau de son amour? » — Mais,
« Seigneur, répondait le bienheureux, je puis bien
« m’abandonner 4 tout et souffrir pendant quelque
« temps; mais les croix ne me laissent aucune relache.
« — Mais aussi, 'anneau de gloire que je destine & mes
« braves est un bien étérnel. — Je le sais bien, et je me
« repens de mon péché; puis-jc cependant, au milieu
« de mes afflictions, m’empécher de pleurer et de gémir?
« — O honte, 0 bassesse de sentiments, tu veux donc le
« montrer faible comme une femme? Que diront dans le
« ciel tous les saints qui te regardent? ne vois-tu pas
« que tu vas devenir la fable de cette noble assemblée,
« de tous les grands du paradis. Allons, essuye tes
« larmes, montre un cceur et un visage contents, et que
« Dieu, que les anges et les hommes ne te voieut jamais
« pleurer au sujet de tes croix. »

Et le bienheureux secoua son chagrin, la sérénité et
le sourire reparurent sur son visage; il remercia Dieu
de ses afflictions et prit la résolution de ne se jamais
laisser abattre dans ses épreuves.



XXV

Des eroix et des tentations inlérieures de notre bienheureux.

Ainsi qu’il lui avait é1¢ annoncé, les croix qu'il eut &
supporter d'abord furent intérieures et trés-pénibles.
Les trois plus pesantes furent celles-ci: 1° une tentation
continuelle contre la foi et les principaux mystéres. Plus
il cherchait a la combattre par 1'étude, et plus il en était
tourmenté. Cette affliction dura neuf ans, et on ne sau-
rait dire les larmes qu’elle lui fit répandre pour obtenir
le secours du ciel. Mais enfin Dieu eut compassion de
lui, le délivra et lui accorda une croyance claire et sur-
naturelle de tous les mystéres de la foi. 2° Une tristesse
profonde qui pendant huit ans pesa sur son 4dme comme
une lourde montagne. 3° Une tentation de désespoir. Le
démon lui persuadait qu’il était réprouvé dans les dé-
crets éternels, et qu'il aurail beau faire, toutes les bonnes
actions imaginables ne pourraient le sauver de la dam-
pation. S’il sc mettait en priére, s'il allait & I'église ou
s'il assistait au cheeur, les mémes pensées désespérantes
le poursuivaient, et loujours le démon le tourmentait en
lui criant : « Malheureux, a quoi te sert donc ce que tu
« fais pour le ciel, puisque tu es déja maudit et que tu
« mourras maudit. Comment veux-tu lutter contre un
« décret du Tout-Puissant; pourquoi chercher & te ra-
« cheter de I'enfer. Souviens-toi que tu t'es rendu dés
« le commencement coupable du crime de simonie,
« puisque tu es venu dans le couvent par inlérét et dans
« I'espérance de posséder des biens temporels. Ne sais-
« tu pas que les choses saintes, et surtout la vie monas-



— 64 -

« lique demandent d'autres pensées. Avec un si criminel
« commencement peux-tu prétendre & une bonne fin;
« sois donc mieux avisé; car c’est une grande folie de
« faire le bien inutilement et de supporter tant de fati-
« gues pour n’en tirer aucun fruit. » Frére Henri souffrit
cette tentation pendaint dix ans, et son ame en fut telle-
ment accablée qu'il s'écriait parfois en gémissant :
« Malheureux que je suis! que faire, ol me réfugier ? Si
« j'abandonne le cloitre et si je retourne dans le monde,
« je suis damné, si je reste ici, je ne me sauverai pas
« davantage. Mon Dieu, mon Dieu! fut-il jamais créa-
«o ture plus & plaindre que moi; pourquoi suis-je né, si
« je dois étre toujours malheureux, oui, malheureux
« dans le temps et malheureux dans I'éternité! » Il
soupirait ainsi, il gémissait, il frappait sa poitrine. Dans
son doute et son désespoir, il ne trouva aucune conso-
lation jusqu’au moment ol il se décida & découvrir son
état & Eckard, théologien d’une grande sainteté, qui le
calma par ses conseils et le délivra enfin de cet enfer
qu’il avait enduré pendant tant d’années.

Il ne convenait pas que cette lampe brilat toujours
dans 'obscurité et que frére Henri vécut ainsi dans le
silence et 1a solitude. Dieu lui fit connaitre sa volonté
par plusieurs révélations et I'envoya travailler dans le
monde au rachat des dmes. Il rencontra dans sa mission
des croix sans mesure et sans nombre ; mais aussi ses
prédications gagnérent & Dieu des 4mes innombrables.
comme I'apprit d’en haut une sainte religieuse, qui était
sa fille spirituelle. Elle vit frére Henri sur une montagne
ol il célébrait la messe. Il était entouré d'une grande
foule qu'il avait converti, et il priait pour ce peuple avec
tant de puissance, qu'aucun ne devait étre damné. Une

-



—_— 68 —

autrefois elle le vit couronné de roses blanches et de
roses rouges, ct Dieu lui révéla que fréro Henri, son
serviteur, était arrivé & une haute sainteté par sa pureté
intérieure ct par les croix excessives qu'il lui avait en-
voyées pour en faire une image vivante de son fils cru-
cifié. Ainsi fallait-il considérer comme des faveurs de la
grice divine, les occasions continuelles de souffrir, les
travaux, les persécutions, les calomnies, les mépris, les
faux témoignages de tout le monde, les infamies, et le
danger de mort auquel il avait été toujours arraché. Le
diadéme d’or dont on orne la téte des saints figure la
béatitude éternelle dont ils jouissent dans le ciel, tandis
que la couronne de roses rouges que portait frére Henri
représentait la grandeur de ses afflictions et le mérite de
ses peines. Frére Henri fut délivré de ses travaux, et -
pour le consoler dans ses douleurs, Dieu lui accordait
des rapports continuels avec les anges qui s'entrete-
naient famili¢rement avec lui, le fortifiaient et I'encou-
rageaient d'une fagon merveilleuse.

XXVI
De quelques-unes des persécutions que souffrit le bienheureux.

Dés que le bienheureux eut quitté sa solitude pour
travailler ausalut des ames, les persécutions des hommes
vinrent ’assaillir en toutes sortes de maniéres et d’oc-
casion. Un soir qu'il était agenouillé dans une petite
chapelle , devant un crucifix en grande vénération
parmi le peuple 4 cause des nombreux miracles qu'il
avait opérés, il y fut apercu seul et  une heure avancée,
par une petite fille de sept ans. Lorsqu’il eut fini sa

4.



— 66 — !

priére, il se retira & 'auberge; mais, la nuit, des voleurs
Jorcérent la porte de la chapelle et la dépouillérent en-
titrement. Le matin, la nouvelle s'en répandit dans
toute la ville et y causa une indignation générale. Le
gardien de la chapelle chercha le voleur, et 1a pelite fille
qui avait vu la veille frére Henri devant le crucifix I'ac-
cusa du sacrilége. Malgré le peu de crédit qu'aurait da
trouver ce témoignage, on y crut, et tout le monde se
déclara contre le serviteur de Dieu. Le peuple, qui se
laisse toujours guider plutdt par la passion que par la
raison, ne chercha point & examiner la vérité et & obte-
nir I'aveu du coupable, mais ne s'occupa que du genre
de mort qu’on devait lui infliger, chacun s'érigeant en
juge et prononcant sus le chitiment que meéritait un si
grand crime. Quand le bienheureux apprit que I'effer-
vescence du peuple se tournait contre lui, il fut si affligé
de se voir sur le point de perdre ala fois la vie et ’hon-
neur qu'il se plaignit & Dieu d’une accusation si infame
et si calomnieuse. « Seigneur, s’écria-t-il, si vous m’en—
« voyez des souffrances je les recevrai avec joie, mais
« pourquoi voulez-vous que je perde I'’honneur et la ré-
« putation? Comment pourrai-je vous servir et travailler
« au salut des dmes si je suis déshonoré et regardé
« comme un voleur? Jaurais le courage de supporter
« toule autre affliction, mais eelle-ci est trop forte pour
« mon ame. » Aprés cette priére, il sedécida a se cacher
dans cette ville jusqu’a ce que la tranquillité fat revenue.
Dieu vint & son secours et le délivra heureusement de
celle calomnie.

Frére Henri quitia ce heu et alla dans une ville voi-
sine ou cettc acousation de vol s'était déja répandue.
Cétail pendant le caréme, et il arriva qu'un crucifix de

™



— 6] —

marbre versa du sang par le cOté. Ce miracle attirait un
grand concours de peuple. Le saint y alla, s’approcha
du crucifix, recueillit du sang sur son doigt, et appela
les assistants en témoignage de ce qui s’était passé, sans
décider si c'était une chose surnaturelle ou feinte. On
commenca & douter dansla ville au sujet de ce sang qui
découlait du marbre, les opinions se partagérent ; et on
finit par dire que ce religieux s'était coupé le doigt avec
avec lequel il avait touché le crucifix, pour obtenir de
I'argent et des aumoOnes. On 'accusa de supercherie, et
les magistrats de la ville ordonnérent qu'on le cherchat
et qu'on ’emprisonnét pour avoir si indignement trompé
le peuple. Frére Henri fut forcé de prendre la fuite, et le
sénat lanca contre lui une sentence qui promettait
une forte somme & qui le livrerait mort ou vivant, et il
ne fut en sireté que lorsqu'il eut quitté le territoire de
la ville.

On ne saurait dire tous les jugements téméraires et
injustes que le peuple portait contre lui partout ou il
allait ; si quelqu’un, moins précipité ou mieux informé
prenaitsa défense et le disait innocent, tout le monde se
soulevait avec tant d'acharnememt, qu'on était forcé de se
taire ou de laisser croire 4 la_calomnie. Sans cesse frére
Henri était soumis & de nouveaux outrages. Une per-
sonne respectable qui savait combien ces mauvais traite-
menls élaient injustes, et qui se sentait émue de com-
passion, I'engageait & se justifier prés du sénat, et &
obtenir des attestations légales de son innocence avee
lesquelles il pat sauver son honneur. Frére Henri
répondit : « Si je ne recevais pas de Dieu d’autres croix
« que celle-ci, peut-étre pourrais-je me défendre avee
« des lettres du sénat; mais j’en vecois de sembldbles en



— 68 —

« si grand nombre que je ne veux faire autre chose qu’o-
« béir et souffrir. Je remets ma cause culre les mains de
« Dieu sans résister et me défendre. »

XXVII

Des larmes qu’il répand pour ramener une sceur perdue.

Le bienheureux avait une sceur religieuse dans un
monastére ; elle oublia le saint état qu'elle avait choisi
ct les promesses qu’elle avait faites. Elle négligea Dieu
pour se livrer aux amitiés mondaines qui conduisent
toujours & la perte de 'honneur et de ’'dme. C'est ce qui
arriva & cetle malheureuse : elle tomba dans le péché
et en arriva au poini de laisser le cloitre et I'ha-
bit religieux pour prendre la fuite. Quand frére Henri
apprit la conduite de sa sceur, il en fut si affligé que la
douleur le mit hors de lui-méme; il allait a travers le
couvent, la figure boulcversée et méconnaissable; il
tachait de saveir ol elle s'était réfugiée, et comme il
n’apprenait rien de certain, il s’adressait aux autres re-
ligieux pour avoir leurs conseils, mais tous le repous-
saient et le fuyaient. Alors se recueillant en Dieu :
« Yoici bien une autre.croix, se disait-il, vois comme
« tout le monde te fuit, mais ne perds pas courage, il
« suffit que Dieu t'écoute, offrc-lui ccttc perte de ton
« honneur ¢t de ta réputation, foule aux pieds toute
« honte humaine, prends des informations et tiche de
« sauver celte ame qui se perd; affronte pour elle tous
a les précipices, ¢t parcours, s'il le faut,-le monde
« enlier. » :

Ayant enfin découvert ol elle s'était refugiée, il se



— 069 —

mit en route le jour de la féte de sainte Agnés. C'était
alors Phiver, les chemins étaient remplis de boue et tout
rompus par les pluies; aussi le voyage fut pénible, et il
tomba dans un fossé; mais 'amour de sa sceur lui fai-
sant braver toutes les pcines et les fatigues; il trouva
enfin dans une hotellerie celle qu'il cherchait. Lorsqu’il
la vit sans voile et avec le costume d’une femme de
mauvaise vie, et qu'il 'eut abordée, il tomba en défail-
lance A ses pieds ; et quand il fut revenu 2 lui, il versa
un déluge de larmes, poussa des gémissements, des cris
déchirants. « Mon Dieu, mon Dieu, disait-il, pourquoi
« m’avez-vous abandonné! » Puis la voix lui manquait,
la chaleur et la vie le quittaient encore ; et quand il re~
venait & lui, il embrassait sa sceur en lui disant : « Ma
« fille, ma sceur, dans quel état vous trouvez-vous ! dans
« quel abime épouvantable éles-vous tombée ! O Agnés,
« O vierge si pure, que le jourde votre féte m’est dou-
« Joureux et cruel! » Etil tomba encore évanoui, pale
et mourant. Quand la sceur d’Henri vit ses larmes, ses
évanouissements, entendit ses cris lamentables, elle fut
changée et se jeta aux pieds du saint en criant : « Mon
« maitre, mon pére! 0 jour fatal de ma naissance, pour-
« quoi ai-je vu la lumiére, puisque je devais perdre,
« mon Dieu, ma virginité, mon honneur; puisque je
« devais vous causer tant d’angoisses ? Hélas, puissé-je
« expier sans cesse ma faute et mourir de confusion et
« de douleur! Comme je suis maintenant misérable et
« odieuse au ciel et a 1a terre ! oui, j’ai perdu ma répu-
« tation et la voOtre, j’ai déchiré votre ame, je ne pourrai
« jamais me dire votre sceur. Mon pére, vous qui étes
« I'ami de Dieu, au nom de son amour, pardonnez-moi
« et remettez-1noi dans mon premier chemin ! »



—_— 70 ——

Frére Henri, un peu consolé par ces paroles, répondit :
« Ma fille, la joie de mes premiéres années, venez,
« pressez mon Ccceur sur votre cceur et ressuscitez-le,
« car vous l'avez tué ; laissez-moi baigner votre visage
« de mes larmes, et pleurer ma pauvre sceur. Oh! qu’elle
« est grande, qu’elle est pénible la perte que nous avons
« faite de Dieu, de 'dme et de la réputation. Miséricor-
« dieux Jésus, de quel coup ai-je été frappé! Mais ne
« pleurons plus, puisque votre 4me est retrouvée ; oui,
« venes, ma fille bien-aimée, aujourd’hui je recouvre
« une:soetir chérie, et je vous pardonne vos égarements
. « avec la douceur et la miséricorde que je réclame moi-
« méme de Dieu a I'heure de ma mort. Non-seulement
« j'oublie toutes les peines.et les fatignes endurées pour
« Vous, mais je veux encore prendre sur moi toutes les
« dettes que le péché vous a fait contracter envers Dieu ;
« je ne cesserai jamais de vous aider & y satisfaire, et
« je vous défendrai encore auprés de tous les hommes! »
La sceur repentante se remit entre les mains de son frére
qui la plaga dans un couvent plus régulier et plus sé-
vére ; elle y vécut saintement jusqu'a sa mort. Frére
Henri se consola et rendit graces a Dieu, car pour ceux
qui l'aiment, tout devient un bien. Quia dahgesubus

Deum, omntia cooperantur in bonum.

XXVIII
Frére Heunri est accusé d’avoir empoisonné les fontaines.
Un jour frére Henri ayant quitté le couvent pour

une affaire dont il était chargé, arriva dansun lieu ou
étaient réunis un grand nombre de marchands & I'occa



—_ -

sion d’une foire. Le bruit courait alors que les Juifs em-
poisonnaient toutes les eaux de I'Europe. Le compagnon
du saint, qui l'avait quitté un instant, fut soupconné,
pour quelques paroles indifférentes ou pour quelques
raisons frivoles, 'd'étre de leur complot. On I’entraina
sur-le-champ, et comme il cherchait 4 se défendre en
disant que pareil projet ne s’était jamais oftert A son es-
prit, et qu'il était seulement venu pour accompagner
frére Henri, qui était chargé d’une affaire importante,

on V'emprisonna, et on ticha d’arréter le reliﬁfmxﬂont
il parlait dans la persuasion que c’était 13 le printipal
coupable. Le peuple se répandit dans les places et dans
les rues en criant : Mort, mort au traitre | — Cherchons-
le el tuons-le!— Chacun courait ol il espérait le trouver,
rompant les portes, bouleversant les maisons, ouvrant
les meubles, défaisant les lits, entrant partout sans rien
épargner. Quelques personnes de la ville, qui connais-
saient le saint, rendirent témoignage de ses vertus et pro-
testérent que ce religieux étaitsi bon qu'il lui edt é16 im-
possible de songer seulement 3 un crime si abominable;
mais leurs discours firent peu d’impression sur cette foule
égarée qui n’écoutait que le premier bruit et ne songeait
qu'a saisir le prétendu coupable. Frére Henri ne voyant
pas revenir son compagnon demanda simplement ot il
élait, et quand ilsut qu'il était en prison, n'écoutant pas la
crainte qu'il pouvait avoir pour lui-méme, il fit tant au-
prés du gouverneur qu'il obtint sa délivrance malgré
tous les obstacles.

Mais & peine était-il sorti de chez le gouverneur,
qu'une grande fermentation s'éleva parmi le peuple ; on
chargeait frére Henri de malédictions et d’imprécations,
on tachait de le découvrir pour le jeter dans le Rhin. Au



-_—T0 —
miliea du pressant danger qui le menacait lui et son com-
pagnon, le bienheureux ne savait quel parti prendre. 11
résolut de fuir secrétement pour laisser calmer le tu-
multe et de se retirer dans une ville voisine, mais per-
sonne ne voulut le recevoir et le cacher. Alors il alla se
réfugier dans la haie d’un jardin, et 1a, 4 travers les épi-
nes, il levait vers le ciel ses yeux encore plus remplis de
sang que de larmes. « O pére d'éternelle bonté, disait-il,
« que faites-vous? comment De secourez-vous pas votre
« malheureuse créature, lorsqu'elle se trouve dans de
« telles angoisses. Miséricordieux Seigneur, m’avez-vous
« donctantoublié ! mon pére, qui étes si tendre et si bon,
« je vous en conjure, secourez-moi dans cette extrémité,
« mon ceeur se meurt de crainte, je perds tout espoir, et
« pour remplir le veeu féroce de cette populace, il ne me
« reste plus qu’a étre noyé, ou brilé, ou percé d’une lance
« et abandonné aux corbeaux; oui, je vous recommande
« mon dme désolée. Que votre tendresse s'alarme enfin
« de la mort cruelle qui me menace; hélas! ceux qui me
« cherchent pour me tuer ne sont pas loin. »

Dieu n’abandonne jamais réellement ses serviteurs; un
prétre qui passait par le jardin apercut le bienheureux
et entendit ses plaintes déchirantes, il le retira du buis-
son, l'arracha des mains de la populace, le conduisit
dans sa maison et le garda toute la nuit. Le lendemain
frére Henri partitavant l'aurore, et échappa ainsi 4 la
mort qui le menacait.



XXIX

Comment le bienheureux converlit un assassin et court de grands
dangers.

Frére Henri revenait de Flandre par I'Allemagne et
cltoyait le Rhin, lorsqu'un soir il arriva dans un bois.
1l était seul ; son compagnon, plus jeune que lui, avait
pris les devants et l'attendait plus loin. En avancant
dans le bois, il apercut une belle jeune femme et un
homme terrible, ayant une grande épée a son coté et
une lance sur ses épaules. Frére Henri trembla & cette
vue, parce qu’il savait que cet endroit était infesté de
voleurs et d’assassins. Aussi forcait-il le pas pour fuir
celle mauvaise rencontre ; mais la jeune femme le re-
joignit et lui dit : « Mon pére, je vous connais, et je vous
« conjure par I'ardeur que vous avez de sauver les 4mes,
« de vouloir bien entendre ma confession. » Le bien-
heureux la confessa, mais en tremblant pour sa vie,
surlout quand sa pénitente lui dit : « Mon pére, ayez
« compassion de mon malheur; cet homme est un as-
« sassin de grande route, qui tue, dépouille tous les
« yoyageurs et ne vit que de hrigandages. 1l m’a trom-
a pée, il m’a enlevée de la maison de mon pére, il m'a
« emmenée de force et m'a contrainte d’étre sa femme;
« voyez dans quel malheur je me trouve. » Sa confes-
sion étant terminée, elle alla parler en secret au voleur
¢t lui persuada de se confesser.

Frére Henri trembla de tous ses membres et crut sa
mort cerlaine en voyant le brigand venira lui tout armé;
fui: était impossible, crier était inutile; mais ayant ap-

-



— 4 —

pris de sa femme que ce religieux était unsaint et que
coux qui se confessaient & lui feraient une bonne mort,
le brigand pria frére Henri de vouloir bien le confesser.
Celui-ci y consentit; ils se retirérent sur la lisiére du bois
et sur les bords du Rhin. Parmi ses péchés, le voleur ra-
conta que, peu de jours avant, il avait rencontré dans le
mémechemin unprétre vénérable, qu'il avait feintde vou-
loirse confesser, maisqu’aprés avoir dit quelques péchés
il lui avait percé le ceeur et la gorge de sa lance, 1'avait
tué, dépouillé, puis jeté dans le fleuve. Frére Henri crut
entendre sa sentence de mort, et quand le voleur eut
fini, il tomba par terre de frayeur, et les yeux fixés sur
I’épée de I'assassin, il se recommanda a Dieu et attendit
le nouveau crime de son terrible pénitent; mais le vo-
leur avait été tellement touché des paroles du bienheu-
reux, qu'au lieu de le tuer il le releva, le rassura, se re-
commanda & ses priéres, 'accompagna avec sa femme
jusqu'd extrémité de la forét, et le laissa s'éloigner
sans lui faire aucun mal. Frére Henri pria Dieu avec
tant de confiance que le brigand se convertit plus tard,
et le saint confesseur regut dans une vision I'assurance
qu'il était sauvé.

En revenant un jour de précher aStrasbourg, notre
bienheureux tomba dans I'eau avec un traité spirituel
qu’il avait composé ; sa vie était en grand danger et le
courant l'emportait avec une force irrésistible, lors—
qu’un jeunehomme de Strasbourg arriva et vit le péril de
Suso. 1l se déshabille sur-le-champ, se jette & la nage et
sauve le livre et son auteur. Mais il courut pendant
I'hiver un bien plus grand danger; il voyageait alors
par obéissance dans une voiture et cotoyait un lac pro-
fond grossi par des pluies abondantes; le cocher né-



— 7 -

gligent laissa les chevaux s’approcher trop du bord, et
la voiture versa dans le lac. Le bienheureux tomba des-
sous, et les chevaux l'entrainérent jusqu’a un moulin
ol quelqu’un le secourut et le retira avec beaucoup de
peine et d’efforts. Frére Henri, tout mouillé et tout glacé
par la rigueur de la saison, ne découvrit au loin aucun
endroit pour se sécher et fut obligé de continuer sa
route quoique ses vétements gelassent sur lui. Il arriva
enfin a un bourg ou il frappade por:e en porte en deman-
dant un gite pour 'amour de Dieu; mais on le chassa
partout, et il fut obligé de s’éloigner. Il tomba par lerre
mourant de froid et il se mita gémir vers Dieu en disant:
« Ne valait-il pas micux, Scigneur, périr dans I'eau? Que
vais-je maintenant devenir, si les personnes de ce bourg
me rebutent ? Du moins ne m’abandonnez pas, vous qui
étes mon guide. » — Ces plaintes furent entendues d’un
pauvre paysan qui passait par le chemin. Ce brave
homme le voyant pleurer ainsi au milieu des frissons
de la mort, eut compassion de lui, le prit et le conduisit
A sa demeure, ou il le réchauffa toute la nuit et lui pro-
digua tous les soins possibles.

XXX

Dieu accorde & notre bienheureux un peu de repos.

Dieu réglait ainsi les peines de son serviteur, lui ac-
cordunt le reméde comme il voulait et quand il voulait,
mais ne I’'ahandonnant jamais entiérement. Pour l’ordi-
naire, un péril en précédait toujours un autre, et une
affiiction était la préparation & une affliction plus grande
encore. Frére Henri était si accoutumé aux croix qu'il



s'élonnait quand Dieu lui accordait quelque tréve, et il
répondit A des religieuses qu'il visitait et qui lui deman-
daient comment allaient ses affaires : « 1l me semble
« qu’elles vont mal et que Dieu m’oublie, puisque voila
« un mois tout entier que je n’ai rien souffert et que je
« mai été 1ésé ni dans ma personne, ni dans mon corps,
« ni dans mon honneur et ma réputation. C’est vrai-
« ment 13 une chose extraordinaire. » A peine avait-il
dit ces paroles qu’un frére de son Ordre arriva pour 1'a-
verlir qu'un seigneur d'un lieu qu'il nommait le cher-
chait tout en fureur et voulait le tuer. 1l avait juré de-
vant luide le frapper partout ou il le rencontrerait, et
beaucoup de parents ou amis de ce jeune seigneur
avaient fait le méme serment; et cela, parce qu'une de
ses filles avait embrassé , avec d’autres, les exercices
spirituels de la vie contemplative, et qu’il avait persuadé
i une jeune mariée de ne regarder son mari qu'avec
une grande retenue et & travers un voile. Le religieux
ajoutait que ce seigneur et ses amis étaient persuadés
que toutes les personnes qui fréquentaient frére Henri
se perdaient ct se corrompaient. En entendant ces cho-
ses, le bienheureux leva les mains au ciel, rendit graces
a Dieu, et quitta tout joyeux le couvent. Dieu se souve-
nait de lui, puisque la calomnie des hommes le pour-
suivait avec tant d’acharnement, et que leur ingratitude
seule le payait des services qu’il leur avait rendus.

a

XXXI

Frére Henri se plaint A Dieu de ses affiictions.

A cette époque, si féconde en afflictions, frére Henri
se sentit une fois si malade et si faible qu’il alla cher-



—_ 17 —

cher quelques secours & linfirmerie. 11 prit 4 table la
derniére place et s’y tint humble et silencieux suivant sa
coutume. Mais la, comme ailleurs, il trouva I'occasion
d’exercer sa patience ; car ceux qui servaient 'accablée-
rent de mépris, d'outrages, et joignirent méme les mau-
vais traitements aux injures. Celtc épreuve était dure, et
le pauvre Henri ne put relenir ses larmes. « Miséricor-
« dieux Jésus, s’écriait-il du fond de son cceur, n’est-ce
« point assez de m’accabler de peine le jour et la nuit;
« pourquoi changer encore en fiel amer le peu de nourri-
« ture que je veux prendre. » Il ne put supporter son af-
fliction ct quitta précipitamment la table pour aller se ca-
cher dans son oratoire, ol il se plaignit amoureusement
a Dieu. « O mon doux maitre, lui dit-il, vous qui étes le
« pére de tous les hommes, jetez les yeux sur votre pau-
« vre serviteur, et veuillez, je vous en prie, vous expli-
« quer avec moi. Je sais bien que votre souverainc ma-
« jeslé n'a, envers moi, ni grandes ni petiles obligations;
« mais il me semble que votre bonté infinie doit con-
« soler les ames affligées, et que vous ne vous offense-
« rez pas si un cceur accablé et abandonné espére en
« votre grace et vous adresse ses plaintes. Seigneur,
« vous connaissez toutes choses, et je puis invoquer vo-
« tre témoignage; comment vous ai-je servi? N'ai-je
« point commencé dés le sein de ma mére & montrer un
« ceeur tendre et sensible? Ai-je jamais pu voir un de
« mes fréres dans l'affliction sans étre ému jusqu'au
« fond de moi-méme ? Comment aurais-je donc pu con-
« trister volontairement quelqu’un? Ceux avec qui jai
« vécu le savent bien; jamais je n'ai mal pensé de per-
«
«

_

sonne, jamais je n'ai mal interprété les actions des
autres, je les ai toujours excusées au contraire, et



—_— 78—

lorsque je n’ai pu le faire et en dire du bien, j'ai gardé
« le silence et je me suis éloigné. Quand j'ai su que
quelqu’un avait été blessé dans son honneur, non-
seulement j’en ai eu compassion, mais encore je me
suis fait son ami pour qu’il recouvrt facilement 1’es-
time qu'il avait perdue. Ne m'a-{'on pas appelé le pére
assuré des malheureux, 'ardent ami des amis de Dieu.
Tous les affligés qui se sont adressés & moi m’ont
quitté joyeux et consolés, car je pleure avec ceux qui
pleurent, je méle mes gémissements & leurs gémisse-
ments, je les recois tous avecune tendresse de mére,
et je parviens toujours & leur rendre la joie et la tran-
quillité. Quand quelqu'un m’a offensé, je lui ai par-
donné sur-le-champ, comme §'il n'avait pas eu I'inten-
tion de le faire. Mais pourquoi parler des hommes,
puisque je n'ai jamais pu voir un animal méme, un
agneau, un insecte souffrir sans en étre véritablement
« ému, et sans vous demander & vous, mon Dieu, qui
étes tout-puissant, de vouloir bien le soulager. Oui,
tout &tre vivant a trouvé en moi un sentiment de ten-
« dresse et d’amour. Comment donc, miséricordieux
Jésus, permettez-vous si souvent que je sois méprisé,
injurié, outragé par ceux qui m’entourent. Voyez ,
-Seigneur, mon affliction, et consolez-moi, puisque
vous le pouvez. »

Lorsque frére Henri eut ainsi soulagé son cceur dans
le sein de son Dieu, la prixrevint, et il entendit en lui-
méme ces paroles célestes : « Henri, les plaintes que tu
« m'adresses sont bien puériles, et ce n’est pas éton-
« nant, car tu n’as jamais bien médité les paroles et les
« actions de Jésus-Christ ton Sauveur. Il ne suffit point
« & Dieu que tu aies un cceur tendre et sensible, cest

R A R a2 =R

AR A /| ’a /" a2 & A A A8 & =2

A a

! A 2 =a



—_79 —

« le courage et la perfection qu’il te demande; ce n'est
« pas assez que tu souffres avec résignation les offenses,
« il veut encore que tu meures véritablement & toi-méme,
« et que, quand tu auras été injurié, tu ne te couches
« jamais sans avoir été trouver celui qui t’a offensé pour
« fléchir sa colére et calmer sa dureté par la douceur de
« tes paroles, la sérénité de ton visage, et par tes ma-
« niéres tendres et affectueuses. Cette conduite humble
« et patiente désarme la haine, la fureur, et rien ne peut
« arréter son triomphe. Cest 14 1'éternelle voie de per-
« fection enseignée par Jésus-Christ lorsqu'il dit & ses
« disciples : Voici que je vous cnvoie comme des agneaux
« au milieu des loups. »

Frére Henri fit un retour sur lui-méme et médita cette
doctrine céleste. Il éprouva d’abord beaucoup de peine,
d’ennui et de répugnance 4 la suivre; mais il se fit vio-
lence et finit par s'y soumetire entiérement. L’occasion
de la mettre en pratique ne tarda pas & se présenter. Un
laique Y'outragea contre toute raison. Frére Henri sup-
porta ses injures et garda le silence, mais dés qu'il fut
seul, il se repentit de n’avoir point fait ce qui lui avait
été ordonné. Le soir il altendit le laique & la porte, se
jeta A ses pieds, et le conjura humblement de vouloir
lui pardonner pour 'amour de Dieu tout ce qui I'avait
irrité contre lui. Le laique, vaincu par tant d’humilité, se
repentit de sa conduite, et, & son tour, il demanda par-
don en pleurant. Depuis il triompha toujours ainsi de
ses ennemis et de ses détracteurs, en employant contre
eux des paroles affectueuses, un visage tranquille et les
actes d'une humilité profonde.



XXXII

Le nombre et la pesanteur de ses croix le réduisent & Vextrémité.

Souvent il arriva que notre bienheureux dans le cours
de ses afflictions, se réveillait pendant la nuit, tout rem-
pli d’une terreur extraordinaire et inexplicable. Il com-
mencait alors le psaume : Deus, Deus meus, respice in me.
« Mon Dieu, mon Dieu, jetez les yeux sur moi ; » parole
que Jésus-Christ lui-méme prononca sans doute sur la
croix quand il se vit abandonné de son Pére et des hom-
mes. 1l achevait le psaume sans pouvoir calmer son ef-
froi, et il comprenait que Dieu lui préparait de nouvelles
et de rudes épreuves. « O mon Jésus, disait-il devant le
« crucifix, de quelle croix, de quel supplice suis-je me-
< nacé ? venez 4 mon aide, et appliquez-moi les mérites
« de votre mort sainte et innocente! » Et les croix arri-
vaient bientdt, non pasuned une, mais par torrent, et on
ne saurait les raconter parce qu’elles surpassent 'ima-
gination et tout ce qu’avait déja souffert le bienheureux;
il suffit de dire qu’il faillit y succomber.

11 était alors éloigné du couvent, étendu sur un lit,
comme privé de vie, prét derendre le dernier soupir, etsi
pile, si insensible, qu’un de ses amis ne sentant en lui
aucune chaleur et aucun mouvement croyait qu’il n’exis-
tait plus et le pleurait en disant : « O mon Dieu, le voila
«"donc éteint ce cceur si parfaitl, ce cceur qui vous aimait
« avec tant d’ardeur, et qui vous a gagné des dmes en si
« grarid nombre! Pourquoi navez-vous pas prolongé
« cette vie pour votre gloire et pour le bonheur des hom-
« mes? » Frére Henri, au milicu Jde son anéantissement



—_ 8 —

extatique, se sentant défaillir, et sur le point d’expirer
s'adressait & Dieu, et lui recommandait son 4me avec ces
paroles suppliantes: « Oh! éternelle vérité, abime iné-
« puisable et impénétrable & toute créature, voici votre
« pauvre serviteur a 'agonie. Mon dernier soupir est une
« priére, et je vous adore, Diecu tout-puissant, qui con-
« naissez tous nos secrets et que personne ne peut trom-
« per ;-vous connaissez seul 1'état de mon dme et ce qu'il
« y a entre vous et moi. Par moi-méme je n’ai qu’a im-
« plorer les trésors de votre miséricorde! Pére de clé-
« mence et de tendresse, je me repens bien amérement
« des fautes que ma volonté a commises contre votre
« vérité supréme. Lavez mes erreurs dans votre sang
« précieux, rappelez-vous combien je I'ai aimé, com-
«bien je l'ai exalté. Et vous, trés-chaste Marie,
« tendez-moi une main secourable et accueillez mon
«dme avec douceur, puisque aprés Dieu vous étes
« mon unique joie, ma force et mon unique espérance.
« 0 ma maitresse et ma mére, je remets mon esprit
« en vOS mains. O domina, et maler mea, in manus luas,
« commendo spiritum meum. Et vous, grands saints que
« jai affectionnés d'une fagon toute spéciale, saint Ni-
« colas, mon pretecteur, intercédez pour moi dans ce
« dernier passage. Esprits bienheureux, anges purs, vous
« qui si souvent m'avez visité et consolé dans mes afflic-
« tions, voici le moment de m'assister, et de me défendre
« contre les assauts terribles de mes ennemis. Je vous
« rends mille actions de graces, 0 Jésus, de mourir I'es-
« prit tranquille avec toute ma connaissance,dansl'union
« de 1a foi catholique, sans douter et sans craindre. Cest
« de bien grand caur que je pardonne & tous ceux qui
« m'ontoffensé, comme vous avez pardonné & vos bout-

Je



— 82 —

« reaux sur la croix. Que votre trés-saint corps que j'ai
« recu aujourd’hui en disant la messe malgré mon indi-
« gnité me soit un viatique et me condvuise & la douce
« contemplation de votre visage. Je vous recommande
« mes enfants spirituels avec les sentiments que vous
« avez eu en recommandant vos disciples a votre Pére.
« Oui, maintenant je vais abandonner les créatures et
« me plonger tout entier dans le sein de votre divinité,
« dans la source de mon salut éternel. » Aprés catte
priére, le bienheureux resta immobile et sans vie. Mais
Dieu, qui I'avait réduit en cet état pour glorifier sa mi-
séricorde dans son serviteur, le ranima, le guérit, le for-
tifia et lui rendit le courage, la force et une nouvelle
cxistence.

XXXIII

Freére Henri invite tous les affligés A souffrir avec joie.

Notre Seigneur,qui voulait accroitre les mérites du bien-
heurecux par toutes les épreuves, lui apprit dans une vi-
sion comment il devait bénir Dicu et rapporter a sa
gloire toutes ses croix, qui, semblables & des épines
cruelles, lui déchiraient I'dme et le corps. Aussi il disait :
« Seigneur, dans mes prédications et dans mes écrits,
« J"ai toujours loué et publié votre grandeur, je vous ai
« célébré pour tout ce que j'ai trouvé de bon et de beau
« dans vos créatures. Maintenant je veux enlonner un
« nouveau cantique que vous m'avez appris au milieu de
« mes afflictions. Oui, je le désire de toutes les forces de
« mon dme, puissent toutes les croix et les peines que
« j'ai souffertes dans ma vie, puissent les douleurs, les
« chagrins de tous les hommes, les souffrances des bles-



— 83 —

« sés, des malades, les gémissements des affligés, les
« larmes des malheureux, les mépris et les outrages des
« opprimés, les besoins des veuves, des orphelins, la soif
« ardente et la faim de tous les nécessiteux; puissent le
« sang versé par tous les martyrs, les mortifications et
« les rudes pénitences de vos amis, les douleurs, les
« afflictions secrétes et publiques que les justes ont souf-
« ferles dans leur dme, leur corps et leurs biens, au sein
« des honneurs, de I'adversité ou de la gloire; puisse en-
« fin tout ce qu'on a souffert et tout ce qu'on souffrira
« dans le monde étre & la louange et a la gloire de notre
« Seigneur Jésus-Christ dans tous les siécles des sidcles!
« Je veux suppléer tous cesaffligés qui n’ont point su pro-
« fiter de leurs afflictions et reconnaitre votre bonté par
« leur résignation et leurs actions de grace. Et je vous
« prie d’agréer leurs peines afin qu’elles glorifient votre
« Fils unique et qu’ellcs les soulagent dans la vie ou
« dansla mort. Pauvres affligés qui étes attachés & 1a croix
« avec moi, ¢coutez bien, je vous en conjure: Jésus-
« Christ notre grand modéle, n’a pas eu dans cette vie
« un seul jour joyeux, sans cesse il a souffert pour nous;
« ne devons-nous pas supporter nos afflictions avec al-
« légresse, puisque par elles nous avons le bonheur de
lui ressembler. N'entendez-vous pas ces douces pa=~
« roles : «Mes enfants, réjouissez-vous, et dans vos
« peines, fixez vos yeux et votre esprit sur moi. Mon
« origine élait céleste et pourtant j'ai vécu pauvre et dé-
« pouillé dans ce monde; j’étais délicat et j'ai beaucoup
« souffert. Je quittais des joies infinies et je n’ai connu
« parmi vous que les douleurs et la croix. » Allons donc,
« soldats courageux et invincibles, revétez-vous de force
« et d’ardeur. Quelqu’un hésiterait-il & porter sa croix &

E



— 8 —

« la suite de son chef victorieux? C’est une faveur inap-
« préciable que de pouvoir vivre comme Jésus-Christ, et
« si nous étions libres de choisir, dans le chemin qui
« méne & lagloire, les épines ou les fleurs, il faudrait
« préférer les épines. Quel amant ne désire point ressem-
« bler & ce qu'ilaime? Assemblez-vous donc, affligés, op-
« primés, malheureux, vous tous qui souffrez dans le
« monde, venez former une couronne & notre Sauveur.
« Ouvrons tous ensemble nos coeurs desséchés a cette
« source vive de toutes graces comme une terre altérée
« s’entr’ouvre pourrecevoir du ciel les trésors de la pluie :
« notre aridilé, nos désolations, nos douleurs, nos croix
« nous feront entrer dans les plaies de Jésus; notre sang
« nous méritera son sang précieux, qui lave et purifie
« toutes les ames souffrantes. »

XXXIV

Quelles sont les graces que Dieu accorde 4 ses servileurs affligés.

Frére Henri fut si bien consolé par la divine Sagesse,
qu’il supporta depuis ses peines avec une véritable joie.
« Siquelqu’un, disait-il, souflre quelques peines, je le
« plains beaucoup, car pour moi, je puis dire qu’il me
« semble n’avoir pas souffert en ce monde, j'ignore vrai-

~«ment ce quc c'est qu'une croix, qu'une affliction
« landis que je connais bien la joic ct le bonheur. » Il
s’adressa un jour i Dieu et le supplia de vouloir lui ré-
véler les graces qu'il répandait en cette vie sur les affli-
gés, et Dieu lui répondit dans une vision : « Mes amis
« que j'afflige vivent dans 'allégresse et supportent tout
« pour mon amour avec un généreux courage, parce



« qu'ils savent bien que leur patience aura son jour de
« triomphe et que leur récompense sera d’un prix infini.
« N’est-il pas juste que ceux qui souffrent heaucoup et
« qui sont sans cesse malheureux au milieu du monde,
« deviennent les délices de mon cceur et vivent dansun
« océan de graces, au sein d'une joie spirituelle inalté-
« rable. Apprends donc que tous mes serviteurs qui sont
« morts et ressuscilés avec moi jouissent surtout de
« trois graces particuliéres. La premiére est la permis-
« sion de désirer et demander tout ce qu’ils veulent
« dansle ciel et sur la terre, Jaccorde tout & leur inter-
« cession, La seconde est une paix intérieure et déli-
cieuse que ne peuvent leur ravir ni les anges ni les
« hommes, ni aucune créature. La troisiéme est une
abondance de douceurs et de caresses divines que je
leur prodigue intérieurement, de sorte qu’ils sont une
méme chosc avec moi. Sans cesse ils vivent en moi et
moi je vis en euX. Ainsi pour cc moment d’affliction
si court et si passager, 'amour qui me lie & I'dme qui
souffre ne s'éteindra jamais, il commence dans cette
vie ¢t dure dans I'autre éternellement. »

Le bienheureux Suso désira savoirde la divine Sagesse
comment les serviteurs de Dieu souffrent et ne sentent pas
pour ainsi dire leurs souffrances,Dieu lui répondit dans la
méme vision : « 11 faut d’abord que mon serviteuraime la
« mortification et 'abnégation et qu’il meure entiérement
« & lui et & toutes les créatures. Ce degré de perfection
« est hien rare, mais celui qui y est arrivé s’éléve rapide-
« ment & Dicu et se transforme tcllement en sa premiére
origine, qu’il ne songe & lui et aux autres créatures
qu’en Dieu seulement; cela fail naitre en son ame un
amour et une vive jouissance des ccuvres de Dieu

2

2

«

2

=

2

123

=



— 86 —

« comme si Dieu n’avait rien fait dans ce monde, mais
« qu'il lui ettt abandonné sa puissance divine pour tout
« créer lui-méme. L’amour et 1a joie font régner I'dme
« sur les ceuvres de Dieu comme si elles étaient les
« siennes et dés lors elle peut désirer et obtenir tout ce
« qu’elle veut, puisqu’elle s’est approprié le ciel, la terre
« et toutes choses. Est-il étonnant alors que les afflic-
« tions et les croix ne l'impressionnent point comme
« elles impressionnent ceux dont le désir formel est de
« ne pas souffrir. Les saints ne sont pas plus que les
« autres hommes insensibles & la douleur; elle a méme

plus de prise sur eux, car le plus souvent de longues
« pénitences ont épuisé leurs forces. Mais leur ame est
« & Iabri de toute atteinte puisqu’elle ne recherche et
n’aime que la croix. Aussi rien au dehors ne dénote
« I'impatience. Jamais le moindre geste, la moindre pa-
« role contraire & la résignation et & la douceur. Levrs
« corps souffrent, mais leur &me s’enivre de Dieu et sa-
« voure dans l’extase un bonheur ineffable. Comment
« au sein de cette essence divine dans laquelle ils sont
« tout transformés, pouvoir ressentir la tristesse et la
« douleur? L'amour qui les anime fait qu'ils ne peuvent
« plus prendre la douleur pour une douleur, Yaffliction
« pour une affliction. Ils ne connaissent en Dieu qu'une
« paix profonde et inaltérable et tout cela vient de ce
« qu'ils ont enchainé et détruit leur volonté propre pour
« s'appliquer avec une immense ardeur 3 accomplir la
« volonté de Dieu. Son bon plaisir leur est si cher que
« toutes les peines et les afflictions leur deviennent dé-
« licieuses et qu’ils ne peuvent alors désirer et vouloir
« autre chose.

« Il ne faul pas croire pourtant qu’il est défendu aux

s



— 87 —

« saints de demander a Dieu d’adoucir leurs souffrances
« et de lesdélivrer du mal. Dieu lui-méme a voulu qu'ils
« le demandent dans leurs pridres. Mais ils ne le font
« que dans les limites d'une entiére soumission de leur
« jugement et de leur volonté ala divine Providence; ils
« ne s’y opposent jamais parce qu’ils savent que les
« croix viennent d’un pére sur la bonté duquel ils peuvent
« se reposer et puisque Dieu est un bien essentiellement
« plus intime et plus présent & sa créature que la créa-
« ture ne l'est & elle-méme, il leur est impossible d’agir
« contre sa volonté, ne fit-ce qu'un instant. D'ailleurs
« ne connaissent-ils pas mieux que personne les tour—
« ments inévitables qui attendent ceux qui s’opposent &
« la volonté divine et veulent 12 faire plier 4 leurs ca-
« prices? Ceux-1a ne gofiteront que la paix des damnés
« et seront & jamais rongés d’un sombre désespoir, tandis
« que ceux qui se sont dépouillés de leur volonté propre
« jouissent d’une paix continuelle et inaltérable dans la
« prospérité comme dans le malheur. Dieu qui habite en
« eux y fait ce qu'il lui plait et les gouverne en toutes
« choses. Comment une croix peut-elle étre dure et
« pesante, si dans cette croix méme, ils voient Dieu, ils
« trouvent Dieu, ils se réjouissent du bon plaisir de
« Dieu, sans ressentir la moindre opposition de leur
« volonié? Aussi toutes les délices du ciel les inondent
« et leur vie intérieure est une féte éternelle. »



XXXV

Des fruits admirables que produisaient les prédications du
bienheureux.

Les péres de 1'Ordre de Saint-Dominique ‘connaissant
I’éminente sagesse, la grande vertu de frére Henri et la
grice toute particuliére qu’il avait pour convertir et sau-
ver les dmes s’empressaient de V'envoyer dans les diffé-
rentes villes et contrées de 1'Allemagne pour qu'il con-
sacrdt son talent & I'édification des peuples. Le bienheu-
reux remplit sa mission avec tant de zéle et de sagesse
qu’il devint bientdt le plus célebre prédicateur de son
temps. Ses paroles célestes triomphaient de tous les
cceurs, les arrachaient & 'amour du siécle et faisaient
embrasser une vie exemplaire méme & ceux qui étaient
souillés des vices les plus honteux; le démon qui se
voyait arracher toutes ses conquétes entrait en fureur,
et suscitait une foule d'obstacles au bienheurcux. Une
sainte religieusenommée Anne, quedirigeaitfrére Henri,
le vit dans une extase tout entouré d’'une multitude de
démons qui criaient en rugissant : « Moine maudit, al-
« lons, que faut-il lui faire ? unissons-nous, foulons-le
« aux pieds, jetons-rous surlui et mgssacrons-le ;»etils
juraient au milieu de lcurs blasphémes de se venger et
de lc tourmenter dans son corps, dans son honneur,
dans sa réputation, par toutes sortes de moyens ct de
violences. Quand frére Henri eut appris cetle conjura—
tion de Penfer, il craignit une nouvelle épreuve ct se
retira dans sa chapelle dont il fit neuf fois le tour en
priant et cn invoquant le secours des neuf cheeurs des
anges contre tant d'cnnemis cruels qui en voulaient a



— 89 —
son honneur et & sa vie. Les anges lui apparurent et lui
dirent pour le consoler : « Ne crains rien, Henri, parce
« que le Seigneur est avec toi et ne t'abandonnera
« point au moment du péril. Poursuis ton entreprise et
« rappelle les dmes ala vérité et 4 la vertu. » Le saint
consolé consacra de nouveau toutes ses forces a exhor-
ter, & précher, a confesser; et 12 ol se trouvait une ame
perdue il y courait aussitdt pour la conquérir.
Préchant une fois dans un monastére, il rencontra
un prétre et une religieuse qui, sous des prétextes ‘spi-
rituels, avaient entre eux une dangereuse amitié. Le
démon les abusant, ils ne croyaient faire aucun mal,
parce que leurs rapports avaient un but religieux. Leur
aveuglement était si profond qu'ils voyaient dans leur
intimité une chose sainte et divine. Le bienheureux in-
terrogé si la conscience pouvait permettre ces rapports,
répondit que non, et prouva que les amiliés des reli-
gieux et des religieuses ont toujours une fin déplorable
et ne sont que des piéges de l'enfer. Il fit comprendre
que les raisons fondées sur des apparences de verlu
étaient mauvaises et contraires a I'esprit de Dieu et du
christianisme. Alors cette amitié cessa, le prétre et la
religieuse changérent de conduite, évitérent toute es-
péce de rapports, et le démon rugit comme un lion dé-
chainé appelant & lui tout 'enfer pour se venger d’avoir
ainsi perdu sa peine. Frére Henri alla aussi visiter un
homme qui ne s'était poinl confessé depuis dix-huit
ans, et il le pressa avec tant d’instance et de larmes que
ce pécheur finit par se repentir ; mais avec une contri-
tion si parfaite, qu'il se confessa en versant un torrent
de larmes, et qu'il mourut peu de temps aprés comme
un saipt. Une autre fois il convertit douze femmes de



— 90 —

mauvaise vie. Cette conversion lui attira beaucoup de
peines et de dangers, et encore ces malheureuses furent
tellement poursuivies par leurs corrupteurs que dix re-
tombérent dans leur péché, et que deux seulement per-
sévérérent dans le bien. Les pays ol il préchait étaient
livrés aux plaisirs des sens, beaucoup de dames du
monde et méme beaucoup de religieuses en ressentaient
les atteintes. Elles gémissaient de ne trouver personne
pour confesser leurs fautes secrétes et soulager leur
conscience. Mais dés qu’ellesapprirentl’arrivée du bien-
heureux, elles coururent & lui sachant combien il
était doux, compatissant, et avec quel amour et quelle
charité il s'occupait du salut des ames. Frére Henri
les accueillit avec bonté. Il pressentit bien pourtant que
cette démarche pourrait nuire 3 sa réputation, et qu'il
lui serait difficile d’éviter les mauvais propos du peuple
toujours prét & calomnier les religieux qui sont en con-
tact avec le monde. Une dame d’'une haute naissance,
qui était malheureusement tombée dans le péché, s’en
était repentie amérement; mais sans l'avouer & un
confesseur, elle pleurait dans le secret de son dme, et
se recommandait & la Sainte Vierge qui daigna lui appa-
raitre et lui ordonner d’aller se confesser & frére Henri.
Cette dame répondit qu’elle ne le connaissait pas; alors
la Sainte Vierge ouvrit son manteau et luidit: « C’est ce
« religieux que tu vois sous mon manteau, regarde-le
« ettu le reconnaitras. Je I'aime et je le protége ; adresse-
«toi & lui, carilest le pére des malheureux, et il te con-
« solera. » Cette dame ayant pris des informations alla
trouver frére Henri, et le reconnut pour le religieux de
sa vision. Notre saint I'écouta, la confessa et la rendit a
sa premiére vertu.



XXXVl

D’une grande épreuve qu’eut A supporter le bienheureux.

Frére Henri ne cessa point d’étre en butte & la calom-
nie que'enfer soulevait contre lui. Un jour qu'il étaiten
extase, il se sentil comme forcé de chanter la messe des
martyrs quoique ce ne f(t pas le temps, et il entonna
Vintroit : multe tribulationes justorum. «Les tribulations
« des justessont innombrables.» Il comprit que Dieu lui
préparait une épreuve cruelle et un nouveau martyre.
La tristesse et I'accablement le saisirent, et le coeur tout
agité il s'écriait : «O mon Jésus, mes croix ne sont donc
« pas finies!» Son imagination le torturait sans cesse
par la pensée de peines menagantes, ses jours s'écou-
laient dans 'amertume la plus profonde, quoiqu’il igno-
rat encore le supplice que Dieu lui destinait. Voici enfin
ce quilui arriva.

Parmmi les personnes qu’il avait ramenées & Dieu, se
trouvait une femme de Satan, impie et débauchée, mais
habile et dissimulée; elle trompa le saint pendant long-
temps. Henri croyant qu’elle était sincérement dans le
chemin de la vertu, non-seulement lui servait de direc-
teur, mais encore s'intéressait a elle et fournissait a tous
ses besoins, dans la sainte pensée qu'il la fixerait par 1a
davantage dans le bien. Cette femme avait eu un fils, que
par intérét et pour sauver I'honneur d’'un homme, elle
voulait attribuer 4 un autre. Le saint s’y opposa comme
il le devait, mais ne 'abandonna point pour cela. Plus
tard ayant découvert qu’elle vivait dans le déréglement
comme par le passé, il 'abandonna peu & peu, ne s'oc-
cupa plus de ses affaires et ne fournit plus & ses besoins.



—_— 0 —

Alors cette méchante femme entra dans une grande co—
lere et menaca frére Henri de se venger s'il ne réparait
le tort qu'il lui faisait en cessant ses aumOnes et de le
couvrir de honte lui et tout son Ordre en soutenant qu’il
était le pére de son enfant. Le saint fut effrayé et ne sut
d’abord quel parti prendre. Mais il se décida & abandon-
ner entiérement cetle femme, et & remettre entre les
mains de Dieu'le soin de .son honneur et de sa réputa—
tion. AussitOt ce monstre, que le démon semblait animer
et conduire, alla publier dans tous les couvents et par
toute la ville qu'elle avait eu un enfant de frére Henri.
Cette infame calomnie occasionna un grand scandale.
Le serviteur de Dieu fut si sensible a ce coup qu'’il en
pensa mourir de douleur; il n’osa plus paraitre en public
et se retira dans la solitude o il priait sans cesse dans les
soupirs. « Voici donc, Seigneur, disait-il, voici le mo-
« ment terrible, voici mon dergier jour. Comment sera-
« t-il possible que je supporte celte honte qui me tor-
« ture et me déchire 'Ame, et pourquoi ne suis-je pas
« mort avant d'étre ainsi déshonoré aux yeux du
« monde. Tendre et miséricordieux Jésus, vous savez
« avec quel ardent amour j'ai toujours honoré votre saint
« nom, avec quel zéle j’ai cherché dans mes prédications
« & le faire aimer et louer en tout lieu. Comment per-
« meltez-vous que le mien subisse un tel affront? que
« va dire 'Ordre auquel j'ai I'honneur d’appartenir ? Mon
« cceur éprouve une angoisse insupportable et ne peut
« arréter ses gémissements. Et mes amis, mes enfants
« spirituels qui m’ont toujours cru sage et vertueux, tous
« vont s’éloigner de moi comme d'un fourbe et d’'un cor-
« rupleur. Tous ceux qui me rencontreront fuiront en
« me méprisant et m'insultant. »



— Y3 -

Pendant qu'il se désolait ainsi, une femme vint le trou
ver et lui dit : «Ne vous aflligez pas, mon pére, je vais
« prendre cet enfant, je le tuerai ou je I'enterrerai vivant,
« et dés qu’il aura disparu, on ne parlera plus de vous et
« Jaurai sauvé votre réputation. — Dieu me préserve,
« répondit frérec Henri, de faire périr un innocent pour
« sauver mon honneur. — Mais si vous ne voulez pas
« qu’il périsse, laissez-moi I'emporter demain matin, je
le déposerai dans I'église avec les enfants trouvés, on ne
« me verra pas et il sera impossible de le reconnaitre.
« — Non, je ne le veux pas davantage. — Mais vousallez
« VOUS nuire en mettant conire vous les apparences et
«
«
«

vous verrez s'accréditer le mensonge de 1a mére. — J'ai

confiance en Dieu, et j'espére qu’il m’aidera & nourrir

cet enfant. Donnez-le-moi, je veux le voir. »

Quand il I'eut pris entrc ses bras, I'enfant lui sourit.
Le bienheureux ’embrassant et le pressant sur son ceeur
disait : « Pauvre petit enfant, ta cruelle mére t'abandonne
« et Dieu veut que je te serve de pére; je suis heureux
« de lui obéir, et je te recois non pas des hommes, car
« je suis innocent, mais des mains de Dieu méme. Oui
« tu seras I'enfant de Dieu et le mien, devrais-iu m'oc-
« casionner mille tourments. Le Seigneur te bénira, les
« anges te protégeront. Le méme pain nous servira, et
« je te ferai tout le bien possible pour I’honneur etla
« gloire de Dieu. » Dés ce jour il fit pourvoir aux besoins
de cet enfant qu’il retira & sa mére. Cette femme, surprise
de tant de sainteté, rougit de honte et disparut.

Cependant la calomnie se propageait. Un des parents
du bienheureux vint le trouver et lui déclara qu’il vou-
lait se venger de cetle femme, la tuer et jeter son corps
a la riviére. « Oh! ne le faites pas, répondit Henri, et



— 0% —

« qu’on ne fasse jamais mal 4 personne & cause de moi.
« Une telle action serait odieuse et barbare. Laissez-moi
« souffrir et obéir & Dieu cn tout ce qu’il ordonne. Jai
« remis cetlte affaire entre ses mains et je me confie &
« son secours. » I voulut au milieu de cette affliction
aller visiter deux amis intimes dans l'espérance d’enre-
cevoir quelque consolation. Mais cette visite eut un tout
autre résultat. Car I'un d’eux I'accabla d’injures, lui re-
procha sa faute, et le chassa en lui disant de ne jamais
reparaitre devant lui. « Mon cher frére, lui dit Henri, si
« Dieu avait permis que vous fussiez tombé dans le mal-
« heur que j'éprouve, je serais bien vite accouru pour
« vous aider & en sortir,’et vous, au lieu de me consoler,
« vous m’accablez de vos injures et de vos mépris. »
L’autre ami lui dit : « Sortez d’ici et que je ne vous voie
« jamais. Non-seulement vous étes perdu, mais encore
« vos sermons ne seront plus écoutés, vos livres méme
« et vos écrils seront rejetés et briilés. » Le saint répli-
qua : « Dieu me fait espérer que mes livres et mes écrits
« seront un jour plus aimés et plus recherchés que ja-
« mMais, »

La seule chose qui le consolait dans son malheur,
était de penser que les bruits publics n’étaient point par-
venus & son Ordre. Dieu lui 0ta méme cette espéce d'a-
doucissement, car le général de son Ordre et le provin-
cial de 'Allemagne vinrent dans le pays ol demeurait
la méchante femme qui l'avait déshonoré. Le bienheu-
reux souffril beaucoup quand il lapprit, car il pensa
que celle qui I'avait calomnié partout ne I’épargnerait
point auprés de ses supéricurs, et qu'il serait perdu & tout
jamais dans leur esprit. Le démon le tenta alors de déses-
poir et de défiance envers Dieu qui retardait tant son se-



— 95 —
cours, et-qui semblait ’abandonner ct se jouer de ses
peines. Frére Henri yésista avec courage, mais il éprouva
la vérité de ces paroles de Dieu : « Qu’il est bien diffi-
« cile & ’homme de renoncer & soi-méme, et de suppor-
« teravec calme et patience les coups redoublés de I’ad-
« versité. » Sa douleur était si profonde qu’il passait le
jour & pleurer, i gémir et & se plaindre a Dieu dans la
priére. « Mon tendre Jésus, disait-il, que voulez-vous
« donc faire de moi ? » Et une voix intérieure lui ré-
pondait : « Henri, ot est donc ta confiance en Dieu, ol
« est donc cette égalité d’ame dans la bonne et mau-
« vaise fortune que tu préchais toi-méme. » « Mais Sei-
« gneur, répliquait-il, vous demandez ol est ma rési-
« gnation, et moi je vous demanderai ol est votre mi-
« séricorde. J'ai perdu I’honneur et je n’attends plus de
« mes supérieurs que ma condamnation, I'arrét de mon
« supplice, et vous vous taisez encore. J'ai pensé que
« vous étiez un pére tendre et fidéle qui n’abandonniez
« jamais ceux qui se confient & vous, et voild que vous
«me refusez toule espéce de secours. Est-ce pour moi
« seul que les trésors de votre bonté seraient fermés ?
« Yotre cceur célébré partout, comme le plus compatis-
« sant et le plus dévoué m’aurait-il abandonné. Qu’ai-je
«donc fait pour que vous détourniez de moi votre doux
« visage, et les yeux clairvoyants de votre miséricorde?
« Oh! regards de mon Dieu, cceurde mon Jésus, non ja-
« mais je n’aurais cru que vous vous détournassiez ainsi
« de vos serviteurs. Du sein de votre miséricorde infinie,
« venez au secours de volre enfant qui est perdu, qui ex-
« pire. Et vous, justes, affligés, amis de Dieu, ne vous
« scandalisez point de mes plaintes. Jétais résigné aussi
« et lorsque l'affliction ne faisait sentir son amertume



— 96 —

« qu'a ma bouche, & ma langue, il m'était doux d'en par-
« ler. Mais maintenant mon cceur n'est plus qu‘une
« plaie, et les blessures que Dicu m’a faites ont atteint
« mes entrailles et le centre de mon étre. Je ne suis
« plus que douleur. Comment puis-je encore étre calme
« et résigné ? »

Au milieu de ses plaintes il fut ravi en extase, etla
religieuse qui jadis lui avait prédit ces afflictions, lui
apparut au milien d’une grande lumiére, et lui dit de se
réjouir parce que I'épreuve allait finir et que la justice
divine allait frapper ses détracteurs, et le rendre, en fai-
sant éclater son innocence, plus cher que jamais & son
Ordre et au monde. Cette prédiction ne tarda point &
s'accomplir : la femme qui l'avait calomnié mourut
subitement ainsi que beaucoup de cenx qui l'avaient
peréscuté, les aulres perdirent la raison ou moururent
sans sacrement. La mort frappa aussi un supérieur de
son Ordre qui I'avait maltraité. Tout le peuple reconnut
I'innocence du bienheureux et fut grandement édifié de
sa patience, de sa foi et de sa charité.

XXXVII

Des fatigues que la charité du bienheureux lui faisait supporter
pour le salut des personnes religieuses.

Cette tempéte contre son honneur s'étant ainsi dissi-
pée, frére Henri rendit & Dieu les actions de graces les
plus tendres et les plus vives. La paix el 1a joie revinrent
dans son ceeur, et il disait souvent que, pour tout au
monde, il ne voudrait pas avoir perdu cette occasion d:
souffrir, parce qu’il savait hien que la grice de Dien lui



— 47 —

avail fait acquérir plus dans cetle seule épreuve que
dans toutes celles de sa jeunesse, et qu’il se sentait plus
animé que jamais A la conversion des ames. A cette épo-
que, dans un grand nombre de couvents d’hommes et
de femmes, la régle s'était reldchée, I'esprit du monde
se glissait partout, et souvent un habit sacré couvrait
un cceur bien profane. Frére Henri s’en affligeait beau-
coup et ressentait plus de peines du peu de vertu des
religieux, que de la perte des mondains. Aussi apportait-
il le plus grand zéle & les gagner & Jésus-Christ. 11 eut
occasion de rappeler a la vertu une religieuse égarée et
livrée & de coupables affections. 11 1'éloigna des frivoli-
1és du siécle, et lui fit prendre Dicu pour son unique
appui. Cette personne, vaincue par le zéle et les discours
du bienheureux, se laissa persuader ; mais, poursuivie
sans cesse par ceux qui I’avaient perdue, elle retourna
bientdt & ses anciennes habitudes. Alors le bienheureux
lui annonca que la résistance a la grice tournerait & sa
honte. En effet, ayant fait pour elle beaucoup de priéres
et de morlifications, Dieu I'exauga. Ceite religieuse fit
une grave maladie qui la rendit bossue et difforme, lui
Ota tous ses charmes et I'obligea, bon gré mal gré, a
changer de conduite.

Dans le méme couvent se trouvait une autre religieuse
d'une haute naissance qui menait une vie dissolue. Elle
abhorrait et détestait 1e saint dans la crainte qu’il la re-
tirdt du bourbier ou elle était enfoncée et ol elle se
complaisait, comme dans un paradis. Enfant de téneé-
bres, elle fuyait la lumiére. Sa sceur, qui était d'une
grande vertu, suppliait frére Henri de vouloir bien la se-
courir et la ramener a une vie plus honnéte. Le saint
lui répondit : « Je sens qu’il me serait plus facile d'a-

6



—_—U8 —

« baisser les cieux que de convertir ceite malheureuse.»
« Pourtant, lui disait la sawur, si vous intercédiez bien
« aupres de Dieu, vous 1i¢ seriez pas repoussé. » Le ser-
viteur de Dieu pria pour la pécheresse, et se présenta
une fois pour lui parler; mais celle-ci furicuse lui jeta
des regards menacants, et lui cria : « Que voulez-vous ?
« Retournez & votre cellule, el ne me parlez jamais de
« chaoger de vie; j'aimerais micux perdre la téte que
« de me confesscr, j'aimerais mieux étre enierrée toute
« vivante que de vous obéiret de quitter mes habitudes. »
Sa sceur cherchait toujours & la faire consentir a écouter
frére Henri. Enfin, elle trouva une occasion de la mettre
dans 'impossibilité de I'éviter. Alors le saint lui dit en ver-
sant des larmes : « O vous, qui étcs toute belle, vous 1'é-
« pouse choisie de Dicu, jusques & quand Jaisserez-vous
« celte dmesinoble el ce corpssi parfait sous la puissance
« du démon. Dicu vous a faite si aimable et si gracieuse,
« pour que vous vous donniez & lui, qui cst la fleur des
« amants. Les roses du printemps n’apparliennent-elles
« pas & celui qui les a fait naitre? Souvenez-vous de ce
« chaste amour qui commence sur la terre et qui dure
« toute I'éternité; goltez un peu de cetle douce paix que
«donne une vie sainte et pure, ct puis réfléchissez aux
« miséres, aux infidélités, aux douleurs, aux peines, a
a la perte de la fortune, de la santé, de ’honneur, de
« 'dme, & tous les malheurs enfin qui abreuvent ceux
« qui boivent & la coupe empoisonnée de 'amour pre-
« fane. Songez surtout aux tourments éternels qui les
« altendent dans Paulre vie. Allons, ma fille, vous, si
“« douce ¢t si charmante, donnez tout cc que vous avez
«en vous de bon etd’aimable & ce Dieu qui fut de toute
« éternité votre bon matire, et je vous promels que vous



- 99 —

« serez Sa bien-aimée et qu'il vous sera fidéle en cette
« ¥ic et en l'autre. »

Pendant qu'il parlait d’'une maniére si touchante, la
religieuse pleurait, et quand il eut fini elle leva les yeux
au ciel, et déclara hautement qu’elle se confiait & ses
soins; puis se tournant vers ses compagnes, elle dit:
« Adieu, mes’sceurs, je me détache de vous et dumonde,
« pour me consacrer jusqu'a la mort & Jésus-Christ, et
« pour pleurer mes fautes dans la solitude. Hélas! que
« "ai jusqu'd présent follement dissipé mes jours! »
Frére Henri la dirigea, et pendant plusieurs années la vit |
savancer { grands pas dans la perfection. Longtemps
aprés elle tomba malade, et le saint entreprit un voyage
pour l'assister et la consoler. La roule était longue, et
comme il était accablé de fatigue, son compagnon lui
conseilla de demander & Dieu de vouloir bien lui envoyer
ie secours de quelque monture. Implorons sa divine
bonté, répondit-il en demandant lui-méme cette faveur.
Comme ils élaient en priére, ils virent sortir d’'une forét
qui était & leur droile un cheval sans maitre, tout sellé,
tout bridé, et il s'approcha de frére Henri comme pour
Iinviter & monter sur son dos Frére Henri comprit que
c'était un présent du Ciel et accepta ; il arriva hientdt
au ‘monastére ot l'appelait son ‘ardente charité, et
quand il fut descendu, le cheval disparut par le méme
chemin sans qu'on ait pu découvrir & qui il appartenait.

XXXVIII
Notre bienheureux est nommé prieur d'un couvent.

Dans toutes ses priéres, frére Henri demandait & Dieu
de lui apprendre a soufftir; aussi la divine Sagesse ne



— 100 —

lui enseignait que les croix, et les afflictions. Un jour
qu'il était dans son oratoire, Jésus-Christ lui apparut
crucifié sous la forme d'un chérubin ayant six ailes.
Sur les deux ailesd’en bas était écrit : Aflictionem sponte
suscipe; sur les deux ailes du milieu : Feras crucem
@quanimiter; et sur les deux d’en haut : Disce pati Christi
formiter, c’est-a-dire : Recois avec plaisirles afflictions ;
porte la croix avec résignation, et apprends & souffrir &
I'exemple de Jésus-Christ. Ces mots indiquaient les de-
grés de perfection dans la souffrance; soumission
prompte de la volonté, égalité de I'Ame, toujours calme
dans le malheur ou le bonheur, et souffrance en union
avec la charité de Jésus-Christ.

Le bienheureux comprit dés lors que Dieu l'appelait
a une nouvelle croix; et en effet, les péres de son cou-
vent I'élurent prieur. C’était une charge d’autant plus
pesante que les religieux l'avaient choisi, non pour
qu’il rétablit la régle, mais pour qu’il soutint la maison
qui se trouvait surchargée de dettes et de besoins.
Frére Henri accepta cette dignilé en gémissant, et dé-
clara dans le premier chapitre que pour le temporel il ne
ferait pas autre chose que de se confier au pére saint
Dominique ; puisqu’en mourant il avait promis d’assis-
ter ses religieux, il ordonna de prier pour la maison, et
de chanter le lendemain matin l'office du glorieux fon-
dateur. Les religieux murmuraient de sa confiance :
mais le lendemain, pendant qu’on chantait la messe et
que le prieur était encore au cheeur, un chanoine de ses
amis le fit appeler et lui donna une grande somme
d'argent, en lui disant que Dieu lui avait ordonné pen-
dant la nuit de I'aider, et que pour obéir, il lui appor-
tait de T'argent el lui en apporterait davantage, parce



— 0] —

qu’il connaissait la pauvreté de la maison, et son peu
d’expérience dans les affaires temporelles. Ainsi le
bienheureux, dés les premiers jours de sa charge, pour-
vut pour toute I'année la maison de grains et de vin, et
les religieux furent confondus.

Non-seulement Dieu et saint Dominique le secouru-
rent dans cette occasion, mais ils l’assistérent encore
pendant toute la duréec de sa charge. Les aumones
furent si abondantes qu’il put, sans toucher aux revenus
du couvent, le fournir abondamment de tout. Le cha-
noine mourut, et laissa une grande somme d’argent a
frére Henri pour qu’il la distribvat aux serviteurs de
Dicu qui étaient dans le besoin, et surtout & ceux que
le bienheureux connaissait pour les plus saints. Ce legs
futla cause de beaucoup d’ennuis; car un jeune débau-
ché, héritier du chanoine, vint trouver le prieur et lui
déclara que s'il ne lui donnait une grande partie de cet
argent qui lui revenait, il le frapperait et le tuerait,
comme il avait déja faitd un autre religieux. Mais frére
Henri persista a suivre fidélement la volonté du chanoine,
tout en craignant heaucoup pour sa vie. Dieu le rassura
en faisant mourir le jeune homme lui-méme. Vinrent
ensuite plasicurs personnes d’un collége auquel le
chanoine avait fait espérer-une partic de sa succession ;
elles le pritrent de distribner & ’établissement une por-
tion des aumones, ¢t comme frére Henri résista, elles
commencerent & murmurer parlout, et & calomnier les
choix qu'il faisnit, de maniére & nuire & son honneur et
a sa réputation. Le bienheureux, accoutumé a souffrir,
supporta patiemment cette croix, et continua a distri-
buer, avec la permission de ses supérieurs, 'argent qui
lui était confié, en suivant toutes les formalités pres-

: 6.



— 102 —

crites et sans s'écarter des intentions du donateur. Peu
de temps aprés, I'ame du chanoine lui apparut, le re-
mercia de sa fidélité et des désagréments qu’il avait eu &
essuyer pour 'amour de lui, et promit de le protéger du
haut du ciel dont il jouissait déja.

XXXIX

De la sainteté de sa mére et de ses amis.

Au nombre des graces que Dieu fit au bienheureux, on
peut compter celle d’avoir une mére d’'une éminente
sainteté qui le consola souvent dans ses peines; elle-
méme souffrit beaucoup dans son intérieur, car elle avait
un mari méchant et dissolu qui ne lui ressemblait en
rien. Cetle sainte femme s’appliqua avec tant d’amour &
méditer la Passion du Sauveur que pendant trente ans
clle ne put assister au saint sacrifice de la messe,
sans verser des torrents de larmes sur les mystéres de
Jésus crucifié. Elle 'avoua eclle-méme & son cher fils
avant de mourir. L’amour de Jésus-Christ et la vivacité
de ses sentiments lui occasionnérent une maladie qui
dura prés de trois mois, et qu'elle supporta avec tant de
résignation et avec tant de désirs de Dicu, que toute
sa maison en fut édifiée; notre bienheureux surlout se
réjouit de voir sa mére arrivée & un si haut degré de
perfection. Un jourqu'elle étaita I'église devant un au-
tel ol étail représentée la descente de croix, elle se mitd
médiler ce sujet, et elle ressentit une telle douleur que
son cceur en fut tout brisé. Elle défaillit, et onla trans-
porta sans connaissance chez clle, olt elle resta au lit
depuis le commencement du caréme jusqu'au vendredi



— 103 —

saint. Elle mourut au milieu de ce jour, au méme ins-
tant que notre Seigneur, et son 4me s’éleva au ciel.

Frére Henri étudiait alors & Colognes; sa mére lui ap-
parut pendant la nuit toute resplendissante de gloire.
« Mon fils, lui dit-elle, aime de toutes tes forces le Dieu
« tout-puissant, et sois bien persuadé qu'il ne t'aban-
« donnera jamais dans tes travaux et tes peines. J'ai
« quitté le monde, mais ce n’est pas 12 mourir puisque je
« vis heureuse dans le paradis ol la miséricorde divine
« a récompensé I'amour immense que je portais 4 la
« Passionde notre Sauveur Jésus-Christ. » « O ma sainte,
«ma lendre mére, sécria Henri, aimez-moi tou-
« jours dans le ciel comme vous V'avez fait sur terre et
« ne m'abandonnez jamais dans mes afflictions. La
bienheureuse disparut, et son fils resta inondé de bon-
heur.

A cette méme époque il se lia d’amilié avec unreligieux
de son ordre et de son age; leurs épanchements et leurs
saints entretiens lui procurérent des instants délicicux.
Ce fut a ce confident qu’il montra Je nom de Jésus qu’il
avait écrit sur son cceur et dans sa chair méme. Ces
deux amis convinrent cnsemble que quand un d’ecux
mourrail, l'autre scrait obligé de dire & son intention une
messe le lundi et le vendredi de chaque semaine. Son
compagnon étant mort le premier, frére Henri remplit
fidélement le pacte sacré, mais finit par I'oublier pour-
tant quelquefois. Le défunt lui apparut la nuit et lui re-
reprocha en gémissant de manquer a sa promesse. Frére
Henri l'assura qu’il ne l'avait jamais oublié dans ses
priéres. «Cela ne me suffit pas, dit le mort, ce sont des
messes qu'il mo faut; le sang de Jésus-Christ peut seul
éteindre les flammes qui me brilent » Le bienheureux



— 104 —

lui promit de nouveau de célébrer pour lui le saint sa-
crifice; il le fit, et délivra cette dme qui revint le remer-
cier de I'avoir tirée du purgatoire.

Suso avait aussi deux amis d'une grande sainteté, mais
dont les vies étaient bien différentes. I.'un avait des jours
heureux et tranquilles, et jouissait d’'une grande réputa-
tion dansle monde; I'autre, au contraire, restait inconnu
et vivait sans éclat au milieu des épreuves nombreuses
que Dieu lui envoyait. Tous deux moururent, et Frére
Henri désirant savoir quel était leur partage dans la
gloire, Dieu permit que le premier lui apparit, et lui dit
qu'il était dans le purgatoire pour avoir ressenti quelques
mouvements d’orgueil au milieu des honneurs dont on
V'entourait, qu'il n’y avait pas assez résisté, et que le feu
le purifiait de cette faute, mais qu’il touchait au moment
de sa délivrance. Celui au contraire qui avait vécu dans
des épreuves continuelles s'élait envolé au ciel sans ob-
stacles et sans expiation,

XL

Du bien que faisait frére Henri et de sa mort glorieuse.

Dieu qui, dans sa bonté, envoyait tant de croix & notre
cher Henri, I'affligeait et le consolait tour a tour, pour
que Pexpérience lui apprit & consoler les affligés qui
accouraient & lui de foutes parts. Cet habile maitre leur
prodiguait les secours de sa sollicitude et de son immense
charité. Il nous suffira d’en citer quelques exemples.

Une sainte religieuse, nommée Anne, dont nous avons
déja parlé, ayant imploré saint Jean I'Evangéliste, son
maitre et son protecteur, et lui ayant demandé de vou-



— 105 —

loir bien la soulager dans les peines, le saint apotre loi
apparut et lui dit qu'il voulait lui-méme lui donner un
confesseur d’une vertu et d’une habileté trés-grandes,
qui la soutiendrait dans ioutes ses croix ; il lui nomma
frére Henri, et lui commanda de se meltre sous sa direc-
tion : elle le fit, et le bienheureux la soutint dans toutes
ses peines, jusqu'd la mort. Une autre religieuse, qui
vivait loin de lui dans 'affliction la plus profonde, fut
consolée par le secours de ses priéres, et le saint lui
écrivit qu’il avait, dans une vision, acquis la certitude
que Dicu lui avait pardonné tous ses péchiés. Un homme
qui ressentait de grandes peines intérieures en fut telle-
ment accablé qu’il tomba dans le désespoir, et voulut
aller se jeter & la riviére. Mais il enlendit tout & coup la
voix de son bon ange qui lui disait : « Eloigne-toi vite
« de cette riviére et va trouver frére Henri Suso ; écoute
« ses avis et tu seras consolé. » Cet homme obéit & la
voix du Ciel et vint ouvrir son cceur au bienheureux,
qui changea ses tentations continuelles et ses chagrins
en une paix profonde et une grande joie spirituelle.

Un religieux était poursuivi et tenté du démon de tant
de maniéres, qu'il pleurait sans cesse et ne savait pas
comment se guérir de ses peines. 1l alla trouver frére
Henri qui en eut compassion et promit de le secourir, il
le recommanda en effel & Dieu toute la nuit ; le matin, le
démon lui apparut sous la forme d'un Ethiopien, ses yeux
¢taient enflammés d'une fureur infernale et ses mains
étaient armées d’un arc. Le bienheureux lui ordonna au
nom du Dieu vivant de dire qui il était. Le démon ré-
pondit : « Je suis Esprit de blasphéme, et tu sauras
« bientot ce que je veux. » Le religieux parut en méme
temps, et le démon, lendant son are, lui tira dans la poi-



— 106 —

trine une fléche qui le renversa par terre. Le démon in-
sulta le serviteur de Dieu, et voulut frapper aussi frére
Henri, qui invoqua le nom de Marie en disant : Nos cum
prole pia benedicat virgo Maria. « Que la sainte Vierge
« et son divin enfant nous bénissent ! » Ces paroles glace-
rent d’épouvante I'ennemi infernal qui disparat aussitot.
Frére Henri raconta au religieux I'attaque du démon, le
fortifia et lui donna de trés-sages avis.

En finissant de raconter la vie du bienheureux frére
Henri Suso, il est impossible d’omettre les témoignages
d’amour que Jésus-Christ lui donna en récompense de
la fidélité inébranlable avec laquelle ce tendre cceur se
remit tout entier entre les mains de son Dieu. Il lui pro-
digua sans cesse les lumiéres de la divine Sagesse et le
chérit au point qu'il lui dit dans une vision de sa jeu-
nesse : « llenri, ne crains rien, je serai avec toi, je te
« secourrrai dans toutes tes peines, parce que je t'aime
« d’une maniére toute spéciale. Pour preuve de ma ten-
« dresse, je veux changer ton nom, tu ne seras plus
frére Henri, tu seras frére Amant; si le monde I'i-
« gnore, les anges du ciel le sauront, et les hommes
« méme P'apprendront un jour afin qu'ils voient com-
« bien mes serviteurs me sonti chers. » Frére Henri ne
voulut point par humilité faire connaitre ce nom que
Dieu avait bien voulu lui donner, un ami intime connut
seul ce secret, et ses écrils nc le dévoilérent qu'apreés sa
mort.

Ainsi dés sa naissance il fut 'objet des complaisances
du Ciel, les anges le visiterent continuellement, les
sainis I'assistérent dans tous ses travaux, et la sainte
Vierge lui donna un breuvage céleste pour le récom-
penser de ses rigoureuses pénitences, la divine Sagesse

_



— 107 —

Péclaira de mille maniéres, le saint nom de Jésus brilla
sans cesse sur sa poitrine et dans son cceur; en un mot,
il vécut toujours dans I'union et 'amour de son Dieu.
Qui pourrait raconter ses visions, scs extases, ses sain-
tes délaillances et les révélations qu'il obtint du ciel ?—
Ces célestes faveurs étaient pour lui des choses ordinai-
res et continuelles, comme pour nous le sommeil et la
nourriture.

Son Ordre, ¢difié de ses merveilleux exemples, 'ad-
mira pendant sa vie, comme aprés sa mort. A Cologne,
olt il avait étudié, on voulut honorer ses talents du titre
de Maitre. Mais le saint refusa toujours cet honncur,
parce que Jésus-Christ le lui avait défendu, en lui disant
que le grade é1ait au-dessous de lui, puisqu'il avait ap-
pris et savait la grande science de ramener & Dieu ¢t
convertir & Ja vérité les ames par ses prédications. Ses
supéricurs appréciérent son humilité et le nommeérent
Prédicateur général de I'Allemagne. Les résultats de son
apostolat furent immenses, parce qu'il sut joindre a ses
prédications un grand zéle a confesser et une onction
qui pénétrait toutes les dmes.

Il composa, dans la langue de son pays, un grand
nombre d’ouvrages qui furent examinés par son Provin-
cial , docteur d'une science profonde, qui les approuva
et les recommanda comme remplis de I'esprit des sain-
tes Ecritures. Ce docteur étant mort, et ayant eu pour
successeurun frére nommé Bartholomé, le bienheureux
se plaignit dans ses priéres de la perte qu'il avait faite,
puisqu’il ne pourrait plus communiquer ses ouvrages
afin de les faire revoir et corriger. Mais son supérieur
lui apparut glorieux et resplendissant de lumiére, et lui
dit que ses livres contenaient une sainte doctrine, et



— 108 —

qu’il ferail une chose agriable i Dieu en les communi-
quant aux personnes pieuses, ce qu’il fit dés lors.

Les miracles que Dieu opéra par son moyen, et les ef-
fets surprenants de ses prédications rempliraient tout
un livre, et son Ordre ne les nota point, peut-étre parce
que sa vie out entiére était une grande merveille. Pré-
chant une fois & Cologne, son visage devint par trois
fois resplendissant comme le soleil, et tout le peuple
qui vit cette lumiére en futfrappé d’étonnement. Il arriva
un jour dans une hotellerie ol le vin manquait; on lui
cn avaitdonné un peu par charité ; il le bénit et le mul-
tiplia tellement que vingt personnes qui étaient avec lui
en prirent tant qu'elles voulurent. Les grands voyages
qu'il faisait, le plus souvent & pied, le nombre et la gra-
vité des peines qu'’il éprouva le mirent deux foisd I’a-
gonie, et deux fois, Jésus-Clirist et son ange gardien
qu'il invoquait, le ranimérent et le guérirent en un
instant. Enfin il rendit la santéa une foule de malades;
car tout ce qu'il demandait & Jésus-Christ lui était ac-
cordé.

Aprés avoir, pendant de longues années, saintement
travaillé au service de Dieu et de I’Eglise, aprés avoir
versé des torrents de larmes en méditant continuelle-
ment la Passion et la mort de Jésus-Christ, aprés avoir
adressé & sa majesté divine les élans de l'amour le
plus pur, aprésavoir été I'amant de 1'éternelle Sagesse,
et s’étre soumis & la solitude, aux jelnes, aux cilices,
aux chaines, aux glaces, aux clous et aux croix; aprés
avoir été poursuivi par mille tentations extérieures et
intérieures, diffamé par tout le monde, méprisé, injurié,
outragé par les étrangers et par les siens, éprouvé de
Dieu en mille maniéres et crucifié avec Jésus-Christ,



— 109 —

frére Henri, rassasié de la vie, et brilant des désirs du
ciel, termina sa carriére au milieu de regrets universels
et mourut dans le couvent d'Ulm en Allemagne, riche
de graces, armé des sacrements de I'Eglise et les yeux
levés au ciel. Il passa de cette vie mortelle & la gloire du
paradis, le 25 janvier 1365. Sori corps fut enseveli dans
I’église de son couvent devant l'autel de saint Pierre
martyr, et Dieu attesta par de nombreux miracles la
gloire et la félicité de son serviteur. Son Ordre le pré-
senta au souverain pontife en méme temps que saint
Thomas, pour que son nom fat inscrit au catalogue des
saints,

)






LE LIVRE

DE LA

SAGESSE ETERNELLE.

I

" Comment Dieu atlire & lul des 4mes qul g’entendent appelées
- sans reconnattre sa voix,

Le Disciple. O Dieu qui étes la douceur méme, vous
savez que dés mes premiéres années, mon dme a res-
senti un désir, une soif d’amour dont elle ignorait la
cause. Depuis longtemps mon cceur soupire aprés un
bien qu’il ne peut voir, qu’il ne peut atteindre et dans
cet instant méme, je sens que je désire, que j’aime et je
ne sais ce que je désire et ce que j'aime. Il faut que ce
soit une grande chose puisqu’elle attire mon cceur avec
une telle puissance et je sens que tant que je ne la pos-
séderai pas, je ne pourrai vivre tranquille. Je me sou-
viens qu’aux jours de mon enfance, je m’adressais aux
créatures dans lesquelles j'espérais trouver Papaise-
ment de mes affections, mais je me trompais; plus je
m’attachais 3 elles, plus le bien que je cherchais me
fuyait; ces créatures qui m’avaient séduit, me disaient
toutes : Nous ne sommes pas le bien que tu cherches,
cherche-le ailleurs, si tu veux le trouver. Et ce bien, je
le désire, je le veux plus que jamais. Je sais ce qu’il
n'est pas, mais jignore ce qu'il est. Dites-moi donc,



— 2 =

Dieu tout-puissant, ce qui m’appelle avec tant de
charme, ce qui m'atlire, ce qui me captive de la
sorte.

La Sagesse. Et tu ne le connais pas! c’est cependant
ce qui t'a si doucement pressé, ce qui t'a si souvent
arrété daus tes égarements, ce qui t'a poursuivi, éclairé
jusqu'a ce que, dégagé des choses crédes, tu lui aies été
uni par les liens de I'amour.

Le Disciple. Mais si je ne I'ai jamais vu, si je n'ai ja-
mais cu le bonhcur de le rencontrer, qu’y a-t-il d’éton-
nant que je ne sache pas ce que c'est ?

La Sagesse. C'est ta faute si tu as vécu dans celte
ignorance. La familiarité des créatures t'a rendu négli-
gent el paresseux dans tes recherches. Mais maintenant,
ouvre les yeux intérieurs de ton dme et vois qui je suis.
Je suisle bien supréme, Dieu, la vérité, la Sagesse éter-
nelle qui, du sein de mon éternité, t'ai choisi par amour,
et qui te réclame comme le prédestiné de ma Provi-
dence.

Le Disciple.C’est donc vous, 0 trés-douce Sagesse, qui
étes le bien que je cherchais depuis si longlemps et que
j'appelais jour et nuit, par mes larmes et mes soupirs?
pourquoi tant différer la grice de votre lumiére ?
Pourquoi ne pas vous révéler plutdt & mon cceur?
Hélas, quels chemins difficiles j’ai parcouru sans vous
atteindre! '

La Sagesse. Si je m’étais montrée dés Yorigine, tu ne
golterais pas, tu ne ‘comprendrais pas ma bonté comme
tu peux maintenant la gotter et la comprendre; c’est par
le désir qu'on acquiert la jouissance et jamais on arrive
4 ma lumiére sans de pénibles efforts.

Le Disciple. OBonté immense, comme vous m’avez traité



— 3 —

avec tendresse | Lorsque je n'étais pas, vous m’avez créé;
lorsque je vous abandonnais vous me cherchiez; lorsque
je vous fuyais, vous m'arrétiez et vous me ranimicz dans
votre charité. Si je pouvais multiplier mon cceur pour
vous aimer mille fois davantage, pour vous louer sans
cesse, que je serais content! Combien est heureuse I'dAme
qui est 'objet de votre miséricorde et que vous embrasez
tellement de votre amour qu'il n'y a plus pour clle de
repos qu'en vous. Puisque vous étes cette Sagesse éter-
nelle que jaime et que j'adore, ne méprisez pas votre
créature, mais regardez avec compassion mon pauvre
cceur tout glacé parles vanités dé ¢e monde. Délivrez-le
de ses liens et de ses ténébres; éclairez-le et faites-moi la
grice de pouvoir m’entretenir avec vous. Peut-on s'ai-
mer et nerien se dire? vous le savez bien, mon cceur n'a
d’autre plaisir que de penser & vous, de soupirer aprés
vous. La seule ambition de celui qui aime est de jouir de
ce qu’il aime; si vous voulez que je vous aime seul et que
je vous aime davantage, montrez-vous dans une plus
vive lumiére et donnez-moi une plusgrande intelligence
de votre bonté.

La Sagesse. Quand. les créatures quittent Dieu, elles
descendent par une pente naturelle, des choses supé-
rieures aux choses inférieures; mais lorsqu’elles retour-
nent a leur principe, elles doivent aller des plus humbles
aux plus élevées. Si donc tu veux connaliire et contem-
pler ma divinité, commence & me connaitre et & m’ai-
mer dans les tourments de ma douloureuse humanité.
C’est pour toi le plus court chemin de la béatitude.

Le Disciple. Eh bien! Seigneur, au nom de cet amour
qui vous fitabandonner pour cet exil, le trone et le sein
de votre Pére, au nom de cet amour qui vous fit endurer



— 144 —

les angoisses d'une horrible mort, daignez montrer &
mon ame ces formes touchantes que votre amour a
voulu revétir surl'arbre sanglant de la croix.

La Sagesse. Plus je me suis laissé vaincre par 'amour,
plus la mort qu'il m’a fait endurer a été affreuse, plus
aussi je dois étre aimable aux ames droites et pures.
Cest dans I'horreur de ma passion que brille la force et
la puissance de ma charité ; le soleil se connait par son
éclat, la rose par son parfum et le feu par sa chaleur.
Ecoute donc avec quel amour et quelles angoisses j'ai
souffert pour ton salut.

I

Comment on parvient A 1a divinité de Jésus par les douleurs
de son humanité.

La Sagesse, Médile ma passion, ¢ mon fils, pour gra-
ver en 10i les supplices cruels auxquels je me suis sou-
mis : tu sais, qu’aprés la derniére céne, dans le jardin
des Oliviers, j’ai acce pté pour obéir & mon Pére, la plus -
horrible mort. La croix qui m’'attendait m’épouvantait
tellement qu'une sueur de sang découla de tous mes
membres; je fus pris, chargé de liens, trainé dans la
ville, chargé de coups et de crachats, injurié, calomnié,
jugé digne de mort et conduit a Pilate devant qui j'étais
comme un doux agneau parmi les bétes féroces; rap-
pelle-toi cette robe blanche dont on me revélit par déri-
sion chez Hérode, et mon corps flagellé, ma téle couron-
née d’épines, et ce bois d’infamie avec lequel je sortis de
Jérusalem, aux cris du peuple : crucifiez-le! crucifiez-le!
Que ton 4me me contemple ainsi humilié, méprisé et re-



— 5 -

gardé par tous comme un impie, un misérable, digne de
la mort la plus cruelle.

Le Disciple. O mon Jésus, si les commencements de
votre passion sont si affreux, quelle sera donc sa fin? Si
je voyais un pauvre animal traité de la sorte, je ne pour-
rais en supporter la vue. O combien plus doit déchirer
mon dme, le spectacle de votre passion ! mais pourquoi,
0 Sagesse éternelle, lorsque je désire contempler les joies
de votre divinité, pourquoi m’offrez-vous au contraire
les déchirements de votre humanité? vous me présentez
Pamertume, lorsque j'ai soif de vos douceurs, quelles
sont vos intentions? je soupire apreés le lait de votre ten-
dresse, et vous m’excitez aux combats, vous donnez le
signal des blessures et des douleurs.

La Sagesse. La douceur s’acquiert par 'amertume, et
on n'arrive aux grandeurs de ma divinité que par les
humiliations de mon humanité. Plus celui qui veut s'é-
lever sans le secours de mon sang fait d’efforts, plus
il tombe misérablement dans les ténébres de I'igno-
rance. Mon humanité sanglante est la porte lumineuse
que tu désires; dépouilles-toi donc de tes faiblesses de
ceceur et prends les armes pour marcher 4 mes cotés. Il
ne convient pas que le serviteur se repose dans les déli-
ces, lorsque son maitre combat vaillamment au milieu
des glaives ennemis. Viens avec moi et ne crains rien;
je te revétirai de mes armes, et tu partageras mes peines
et mes blessures; que ton &me soit forte et généreuse,
apprends que pour soumeltre la nature au jougde la per-
fection, il faut souffrir bien des croix et bien des morts
dans ton cceur. Je te ferairessentirvivement ma sueurde
Gethsémani et ton jardin portera des fleurs rouges et san-
glantes;tuserasarraché detavie paisible, insulté etchargé



— 116 —

des liens des méchants ; tes ennemis te tourmenteront par
de secreétes calomnies et tu seras publiquement couvert
de confusion. Les jugements téméraires t'accableront et
tes proches deviendront les détracteurs de ta vie sainte.
Tu seras flagellé par les mauvaises langues, couronné
par les mépris, et tu pourras de la sorte porter avec
amour, ma passion dans ton cceur. Enfin tu prendras
avec moi le chemin du Calvaire, courbé sous le poids de
la croix, lorsque tu auras renoncé & ta volonté, lorsque
tu te seras quitté entiérement toi-méme, vivant libre et
affranchi de toute créature comme celui qui va mourir
et qui cesse en expirant tout commerce avec le monde.

Le Disciple. O mon Jésus, que ces choses sont dures et
que ces voies sont difficiles & suivre! La frayeur me saisit
et je tremble de tous mes membres, jamais je ne pourrai
supporter de semblables travaux.

I
Des motifs de 'Incarnation et de la Passion de Jésus-Christ.

Le Disciple. Permettez-moi de vous faire une demande.
Ne pouvez-vous pas trouver, 0 Sagesse éternelle, un plan
plus facile et plus doux pour vous et pour moi ? Pourquoi
ne pas prendre un autre moyen de me sauver et de me
prouver votre amour sans vous condamner a la souf-
france et sans m’obliger & souffrir avec vous?

La Sagesse. L’abime impénétrable des desseins avec les-
quels ma providence gouverne le monde, ne peut étre
compris ni par toi ni par aucune créature. J'avais certai-
nement mille moyens de sauver le genre humain, mais
dans D'état ou étaient les choses, il était impossible d’en

Y



— 17 -

trouver un plus convenable. L'auteur de la nature ne
recherche pas ce qu'il peut faire, mais bien ce qui con-
vient le plusa chaque chose et tout ce qu’il fait est plutdt
pour satisfaire aux besoins de ses créatures que pour
montrer sa toute-puissance. Les hommes pouvaient-ils
mieux comprendre les secrets de Dieu qu'en me voyant
revétu de mon humanité. L'homme s’était privé des
joies éternelles par un amour déréglé; il ne pouvait re-
monter & la source de la béatitude que par la voie de la
douleur. Mais comment I'homme pouvait-il entrer dans
une voie si nouvelle et si dure sans y avoir été précédé
par Dicu méme? Si tu étais condamné & mort et qu'un
ami voulut mourir & ta place, ne dirais-tu pas: oui, mon
ami ne pouvait pas me prouver davantage la sincérité,
la grandeur de son affection, rien ne pouvait me le ren-
dre plus cher que ce qu'il veut faire pour moi. Et c’est 1a
le but de mon amour infini, de mon ineffable miséricorde,
‘de ma divinité, de mon humanité, de ma tendresse pour
toi. Tout ce que j'ai fait est pour t'appeler, t'attirer,
te persuader de m’aimer comme je t'aime. Quel cceur de
rocher n’attendrirait pas un amour semblable? examine
et cherche si dans l'ordre de la création, je pouvais trou-
ver un moyen plus magnifique de satisfaire la justice,
de prouver la miséricorde, d’élever ta nature et de t'ou-
vrir les trésors de ma bonté ; non, rien ne pouvait ré-
concilier le ciel et la terre, comme la sagesse de la croix
et les douleurs de ma mort,

Le Disciple. O Sagesse ! mes yeux s'ouvrent maintenant
a lalumiere et j’apercois les rayons de votre vérité. Je re-
connais que votre passion et votre mort sont les preuves
les plus évidentes que vous puissiez donner de I'ardeur
de votre amour. Mais hélas! 6 mon Jésus, pour un corps

1.



— 118 —

faible et lache comme le mien, il me semble bien difficile
de vous suivre au Calvaire.

La Sagesse. Ne crains pas de défaillir dans le chemin de
ma croix. Pour celui qui aime Dieu de tout son cceur et
qui lui est uni par I'esprit d’amour, la croix méme rend
tout si facile, si léger, si supportable qu'il n’est jamais
tenté de se plaindre. Personne n'est plus consolé que ce-
lui qui partage ma croix et mes douceurs coulent en
abondance pour I'dme qui s'abreuve au calice de mes
amertumes. Sil'écorce est amére, le fruit est d’un gout
délicieux, et 'on ne regrette jamais la peine quand on
songe a la récompense. Arme-toi donc de lumieres, mé-
dite mes promesses et regarde la couronne : viens avec
confiance et sois persuadé que I’dme qui commence a
combaltre uvec moi est presque déja victoricuse.

Iv

Jésus-Christ a souffert pour &tre imité.

Le Disciple. O mon trés-doux Jésus, combien je vous
remercic de m’avoir consolé et encouragé par vos paro-
les. 1l me semble qu’avec votre aide et votre compagnie,
je pourrai tout faire et tout supporter, continuez donc a
me découvrir les trésors de votre passion.

La Sagesse. Je fus cloué 4 I'arbre de la croix ou m’avait
étendu amour, et sur ce bois du sacrifice, tout mon
corps fut défiguré, toute ma beauté disparut. J'avais les
yeux ternes et livides, les oreilles remplies d’injures et
de blasphémes, I'odorat tourmenté par des odeurs im-
mondes, la bouche abreuvée d’amertume, et toute ma
chair délicate était sillonnée de plaies affrcuses.

™™



— 119 —

Je ne pouvais trouver dans I'univers entier le plus 1¢-
ger soulagement. Ma téte, appesantie par la douleur pen-
dait sur ma poitrine, mon cou était gonflé de meurtris-
sures, mon visage était couvert de crachats, tout mon
extérieur était d'une horrible paleur et la majestéde tout
mon corps avait tellement disparue que je ressemblais &
un mrsérable lépreux; et cependant j'étais la Sagesse
éternelle, plus belle que le soleil.

Le Disciple. O miroir resplendissant de toutes les gré-
ces, vous qu'aiment et que désirent les anges, 6 Verbe de
lumiére, les délices du paradis et la gloire du ciel,
si du moins j'avais pu dans ce moment, avoir sur ma
poitrine, votre aimable visage, si péle, si sanglant, si dé-
figuré, je I'aurais lavé avec les larmes de mon cceur, et
mon dme se serait un peu soulagée par ses sanglots. Oh!
que n'ai-je pas en moi tous les gémissements et toules
les pleurs des saints.

La Sagesse. La maniére la plus vraie de compatir 4 ma
douleur est de 'imprimer par des actes, dans son ame et
dans son corps. J'aime mieux le détachement de tout
amour terrestre, 1'étude fidéle de mes exemples, et la
transformation d'une dme qui imite ma passion, que
tous les gémissements du monde, que toutes les larmes
‘possibles, fussent-elles plus abondantes que toutes les
gouites de pluie qui sont tombées du ciel. Car c’cst avant
tout pour étre imité que j’ai voulu souffrir; c'est pour
imprimer dans mes élus ma douloureuse image que je
suis monté sur la croix. Je suvis loin cependant de reje-
ter les larmes d'une sainte compassion. =~ a

" ‘Lr ‘Disctple. ‘Seigneur, je veux 3 I'avenir m’appli-
quét*pitis'h imiter votre vie et votre passion, qud Ia
plaindre et la pleurer : mais enseignez-moi, 0 Sagesse



— 120 —

éternelle, comment je dois vous ressembler dans vos
tourments.

La Sagesse. Refuse-toi tout plaisir et toute satlsfachon
des sens. Fuis toute curiosité des yeux et des oreilles,
fais ce qui te répugne, mon amourte le rendra doux et
agréable. Refuse constamment tout adoucissement & ton
corps; ne trouve de plaisir et de repos qu'en moi; sup-
porte avec douceur et humilité les défauts d’autrui; aime-
qu’on te méprise; combats tous les appétis; foule aux
pieds et détruis tes désirs : ce sont 12 les premiéres le-
cons qu'on regoit & I'école de la Sagesse. Elles se trou-
vent et se lisent dans le livre ouvert d¢ mon corps cru-
cifié. Lorsque tu seras arrivé a faire ces choses, examine
bien si tu es pour moi ce que je suis pour toi, et tu ver-
ras l'infinie différence.

\J

Avee quel esprit d’amour Jésus~Christ souffrit pour nous.

Le Disciple. Ce que vous dites est vrai, Seigneur; mais
je suis si insensible & vos douleurs, si oublieux de vos
bontés et des trésors que vous nous avez acquis par
voire passion, que je vous prie de m’expliquer encore
votre amour afin de me porter davantage a vous aimer,
a vous glovifier, & vous imiter.

. La Sagesse. Médite donc avec quelle constance jai
souffert et tu comprendras mon amour. Tu sais que ce
qui augmente un bienfait c’est I’élan du cceur qui le
.donne; eh bien ! non-seulement j’ai voulu souffrir pour
vous, mais par excés d’amour, j'ai voulu souffrir tout ce
qu'il étajt possible de soufirir. Je voulais pouvoir dire

™



— 121 —

aux hommes : voyez, si dans tout I'univers, vous trouve-
rez un cceur plus plein d'amour que le mien. Jai voulu
que toutes les parties de mon corps fussent frappées,
blessées, déchirées comme mon ceeur afin qu'il n'y eut
rien en moi qui ne souffrit pour vous et qui ne vous
prouvat ma tendresse infinie.

Le Disciple. O trés-doux Jésus, quels désirs, quelle ar-
deur pour souffrir, quelle immense charité ! Mais encore
une fois, ne pouviez-vous pas racheter 'homme et sau-
ver mon ame sans ces excés d’amour ? ne pouviez-vous
pas choisir des peines plus douces et des preuves de
tendresse moins éclatantes?

La Sagesse. Souviens-toi que je suis Dieu et que mon
amour ne peut étre qu'infini. Non, le malade consumé
par la soif de la fiévre, ne soupire pas davantage aprés
les boissons rafraichissantes ; le mourant ne désire pas
plus se rattacher  la vie et jouir encore de la lumiére
du Ciel, que je n’ai désiré secourir les pécheurs et mon-
trer & toutes les 4mes combien j'aime et combien je mé-
rite d’étreaimé. On pourrait pluldt faire recommencer les
jours qui nesont plus, et rendreleur beautéaux fleurs des-
séchées que de mesurer mon amour pour toi et pour les
autres hommes. 11 0’y a pas une partie de mon corps qui
n’ait eu sa douleur et qui n’ait été marquée du signe de
mon amour; mes mains et mes pieds étaient percés
par les clous, mes jambes brisées de fatigue, tous mes -
membres étendus immobiles sur la croix ; mon dos dé-
chiré de blessures n’avait pour se reposer qu'un bois
dur et raboteux ; mon corps, affaissé sur lui-méme, était
penché vers la terre, mon sang y ruisselait en abon-
dance; ma vie et ma jeunesse s’obscurcissaient et s'échap-
paient par toutes mes blessures, et cependant mon 4me



—_ 122 —

¢tait calme et mon cceur se réjouissait de tant souffrir
pour toi.

Le Disciple. O douleur ineffable, 6 amour admirable,
incompréhensible, 6 mon Jésus, quand pourrai-je vous
aimer, comme je le dois et comme je le désire!

VI
Gémissements du Disciple,

Eh bien, mon dme, rentre en toi-méme, chasse au
loin toutes les choses extérieures et renferme-toi dans le
silence de ton cceur; il faut toutes tes forces et tes puis-
sances pour suffire 4 cette immense douleur et pour
sonder ces abimes de miséres ol tu es tombée. Que de
mon sein noyé de larmes, s'élancent des gémissements
et des cris si pergants qu'ils retentissent & travers les
vallées, les montagnes, les eaux et qu'ils soient entendu,
dans le ciel par tous les saints du paradis; oui, je di-
rai : O vous qui étes insensibles, que ne puis-je vous
émouvoir par les sanglots de mon cceur, et par les flots
de mes Jarmes améres; que ne puis-je vous faire parta-
ger ma douleur envous dévoilant les peines qui me con-
sument et me dichirent. Malheureux que je suis! Le
Pére céleste avait créé mon ame au-dessus de tous les
étres corporels, il I'avait ornée de ses dons et I'avaitchoisie
pour son épouse bien-aimée et je me suis éloigné de
lui, je I'ai perdu. O Pere! 6 amour! hélas! hélas! in-
fortuné que je suis, qu'ai-je fait? qu’ai-je perdu 1.
En vous perdant, je me suis perdu moi-méme, j'ai perdu
I'amitié des anges du ciel, tout bonheur s'est évanoui;

t Hei mihi, heei mihi, 0 me miseram quid feci ? quid perdidi?



— 123 —

mon &me est restée seule et dépouillée. Tous ceux qui
prétendaient m’aimer m’ont indignement trompé et sont
devenus mes bourreaux. Ils m’ont tout ravi en m'dtant
la grice de mon unique et véritable ami. N'ai-je pas
bien raison de pleurer maintenant ? ou trouverai-je
quelques consolations, quelques secours? Le monde en-
tier m’a abandonné et moi j'ai quitté mon Seigneur et
mon Dieu! Comment suis-je tombé dans une si profonde
misére? O jour et heure déplorables de ma chute, vous,
roses d'amour, lys d’innocence, entendez mes gémisse-
ments et en voyant ma tige desséchée et stérile, com-
prenez combien fanent vite les fleurs que le monde a
touchées. 11 faudra donc & I'avenir que ma vie soit une
mort, ma joie une tristesse, ma jeunesse une languecur
et cependant tout ce que je puis souffrir n'est rien &
comparer & ma faute. Le plus grand de mes tourments,
I'enfer de mon pauvre ceeur, c¢'est d'avoir offensé Dieu,
Hélas, malheureux que je suis, moi que vous aviez pré-
venu avec tant de bonté, que vous aviezavertiavec tant
de douceur, que vous aviez traité avec tant de familia-
rité, y’ai pu mépriser vos graces et vous oublier. 0 du-
reté du cceur humain qui peut commettre de semblables
fautes; 0 cceur plus insensible que le rocher, comment
n’es-tu pas brisé par la douleur ? Autrefois mon dme était
appelée I'épouse bien-aimée du roi de gloire, elle ne
mérite pas maintenant le nom de sa plus vile servante.
Jai honte de lever les yeux au ciel et ma langue est
muette en sa présence. O mon Dieu, comme le monde
me pése et que je voudrais étre au fond d’'un bois épais
oll personne ne me verrait ni ne m'entendrait; 1a, mon
caeur pourrait se soulager par des cris et par des pleurs.
Ma seule consolation est dans les gémissements. O pé-



— 124 —

ché, 0 péché, ol m'as-tu conduit! Monde trompeur,
malheur & qui te sert! Jai déjd recu de toi ma récom-
pense, le prix de mon esclavage; car je suis odieux &
tout le monde et je me fais horreur & moi-méme. O vous
qui étes riches des dons de votre royal époux, dmes pures
et saintes qui évitez nos fautes et qui savez conserver
volre premiére innocence, vous éies heureuses et bien
heureuses. Vous ne comprenez peut-étre pas votre
bonheur parce qu’avec une conscience toujours pure, on
ignore le tourment d’un cceur souillé par le péché. Moi,
je gémis, je suis inconsolable ; quelles délices je gottais
lorsque j'étais-avec vous, mon Jésus, mon bien-aimé,
que j’étais joyeux et tranquille et je ne connaissais pas
mon bonheur. Qui me donnera les moyens d'exprimer
toute ma peine? Oh! si j'avais I’étendue du ciel, les eaux
de la mer, les plantes de la terre pour rendre ce que
souffre mon pauvre cceur et les malheurs irréparables
que je me suis atlirés en offensant I'époux bien-aimé de
mon ame! pourquoi donc ai-je recu le jour, et que
me. reste-t-il, sinon les abimes d’un éternel désespoir ?

VII

L’éternelle Sagesse console son Disciple.

La Sagcsse. Pourquoi te désespérer? ne suis-je pas venu
dans ce monde par amour pour toi, pour le réconcilier
avec mon Pére, et pour te rendre une gloire plus grande
que celle de Vinnocence ?

Le Disciple. Quelle est cette voix qui parle si doucement
4 mon cceur et qui console mon ame rejeté du ciel et de
la terre?

~



— {25 —

La Sagesse. Tu ne me reconnais pas? pourquoi tomber
dansl'abattement? I'excés de ta douleur t'égare, mon fils
bien-aimé, ne sais-tu pas que je suis la Sagesse du Pére
si pleine de tendresse et de bonté. Oh!oui, je suis un
abime de miséricorde que les saints eux-mémes ne peu-
vent mesurer et qui est toujours ouvert pour recevoir
tous les cceurs humiliés et contrits. N'ai-je pas déja
souffert pour toi la pauvreté, 'exil, la mort de la croix,
et me voici encore pdle et sanglant,avec ce méme amour
qui m'a placé entre ton Ame et les justes rigueurs de
mon Pére. Je tappartiens, je suis ton frére, ton époux,
et j'ai oublié tes offenses comme si tu ne les avais jamais
commises; mais & I'avenir, livre-toi tout & moi et ne te
sépare jamais de ma volonté.

Reléve donc la téte, regarde-moi, prends courage et
purifie-toi dans mon sang; pour gage de notre récon-
ciliation, prends cet anneau, ce vétement, cette chaus-
sure, et célébrons d’amoureuses flancailles; car en vé-
rité, ton dme sera mon épouse chérie et bien-aimée; ta
douleur m’a séduit et je n’ai pu résister & tes gémisse-
ments. J'ai tant de compassion pour les cceurs affligés !
I'univers entierbralerait, les flammes ne dévoreraient pas
plus avidement une poignée de paille que mon insa-
tiable miséricorde ne recoit une 4me pénitente.

Le Disciple. O Pére miséricordieux, mon doux frére,
mon aimable époux, la seule joie de mon cceur, vous
voulez donc m’écouter, me pardonner malgré mes bas-
sesses et mon indignité! quelle grice, quelle clémence,
quelle miséricorde ! Je vousadore, je vous bénis, je vous
remercie, je me prosterne & vos pieds et je vous offre
votre Fils unique, mort pour moi sur la croix: c’est I'arc-
en-ciel de la paix qui vous fera oublier toutes mes ini-



— 4126 —

quités. Oui, je renais dans les bras de Jésus crucifié, je
me plonge dans ses plaies, j'attache mon 4me & son dme,
mon ceeur & son ceeur, afin que vivant, ou mort, je ne
s0is jamais séparé de ses tendres embrassements. Dé-
sormais, plutot la mort, le purgatoire ou 'enfer qu'une
offense contre mon Seigneur et mon rédempteur. Que ne
puis-je adresser au ciel des gémissements capables de
me briser le cceur. Je voudrais me voir mourir de I'excés
de ma douleur parce que plus vous me pardonnez avec
bonié mes péchés, plus je me reproche amérement de
vous avoir offensé et d'avoir montré tant d'ingratitude
envers votre miséricorde infinie.

Quelle action de grace vous rendrais-je, 0 Sagesse éter-
nelle, ma douceur, ma consolation, pour avoir par vos
plaies, fermé mes blessures, que nulle créature ne
pouvait guérir. Enseignez-moi du moins la maniére de
porterdans mon corps les marques de votre amour, afin
quele monde entier, que les anges et les saints du ciel
sachent bien que je ne suis pas insensible & l'infinie cha-
rité qui vous fait secourir un malheureux sans espoir.

t La Sagesse. Si tu es spirituellement crucifié avec moi,
tu porteras dans ton corps les signes de mon amour ;
donne-moi généreusement toul ton étre, tout ce qui
t'appartient sans jamais rien reprendre ; ne touche qu’au
strict nécessaire, et alors tes mains seront attachées 4 la
croix. Fais ce qui est bien avec joie, force et persévé-
rance, et ton pied gauche sera uni au mien. Fixe en moi
seul ton ame inconstante, ton cceur volage et tes pensées
errantes, et ton pied droit sera crucifié ; prends garde
que l'énergie de ton corps et de ton ame ne s'affaiblisse
avec le temps et te laisse retomber dans la nonchalance
et tu auras tes bras étendus sur la croix toujours prélsa



— 127 —

faire ma volonté. Epuise ton corps dans les exercices spi-
rituels en I’honneur de mes jambes défaillantes et ne lui
permets jamais de satisfaire ses désirs. Les dégodts, les
épreuves, les afflictions qui viendront te surprendre et
t'accabler, t'uniront & moi dans les étreintes de ma Pas-
sion et tu revéleras par 'amour ma douloureuse ressems
blance. Ta privation de loutes consolations, tes combats
contre la nature me rendront ma vigueur premiére; les
douleurs de ton corps seront comme un lit de repos pour
mes membres fatigués, ta haine contre le péché réjouira
mon ame, ta tendresse adoucira mes douleurs et ta fer-
veur m’enflammera d’amour.

Le Disciple. Yattends de vous ces dons, 0 Sagesse éter-
nelle, et je soumels ma volonté & votre bon plaisir, car
vous servir est facile et votre joug est véritablement doux
et 1éger; ils le savent surtout ceux qui ont déja porté le
joug accablant de I'iniquité.

VIII

Combien la tiédeur de ’ame est dangereuse.

Le Disciple. O mon trés-doux Seigneur, combien je suis
heureux lorsque je vis avec vous, et combien je suis
triste ct défaillant, lorsque je m'égare loin de vous au
milieu des créatures, ne fut-ce qu'un instant. Je ressem-
ble au jeune faon qui a perdu sa mére et que poursui-
vent les chasseurs. Il fuit tout tremblant et ne s’arréle
que lorsqu’il est en streté dans le lieu secret qui I'a vu
naitre; et moi je fuis, je cours vers vous et je soupire
avec ardeur aprés les caux vives que vous répandez.
Une heure sans vous me parall une année, un jour sans



— 128 —

votre douce intimité me semble une éternité. O mon Jé-
sus, vous éles pour moi un bel et doux ombrage, un
arbrisseau fleuri, un rosier tout chargé de roses déli-
cieuses. 0 Jésus, étendez vers moi les rameaux sacrés de
votre divinité et de volre humanité. Votre visage, Sei-
gneur, rayonne la gréace, votre bouche répand des paro-
les de vie, vos entretiens sont des miroirs de perfection,
d’humilité, de mansuétude. O bienheureuse contempla-
tion des saints! & combien j’envie celui que vous favo-
risez de votre tendresse!

La Sagesse. Hélas, beaucoup y sont appelés mais com-
bien peu sont élus ! :

Le Disciple. Est-ce-vous, Seigneur, qui les rejetez ou
bien s’¢loignent-ils eux-mémes de vous?

La Sagesse. Regarde cette vision que je te présente et
comprends-en la signification. Voici une ancienne ville
fortifiée qui tombe en ruine ; les fossés se comblent, les
murailles se fendent, les tours s'écroulent et toutes les
maisons se délabrent ; les habitants qui s’y agitent en
grand nombre ressemblent plutdt & des bétes qu’a des
hommes. Vois maintenant ce pélerin vénérable qui s'a-
puie sur son baton; il est pauvre, étranger, accablé de
fatigue, il demande 'aumone et cherche qui voudra bien
lui donner le vivre et le couvert; mais il ne trouve par-
tout que des refus grossiers, et il se plainl amérement
en disant : O ciel, 0 terre, soyez émus de compassion et
pleurez avec moi de me voir ainsi traité et renié par ce
peuple pour lequel j'ai souffert avec tant d'amour.

Cette ville est la vie religieuse, autrefois si pure, si
sainte, si puissante et maintenant presqu’entiérement
tombée et perdue. Les fossés, les murailles, ce sont les
fortifications de I'obéissance, de la pauvreté, de la chas-



— 129 —

teté; elles sont toutes ouvertes et toutes ruinées; on n'en
voit plus que les traces dans quelques cérémonies, quel-
ques usages el quelques actes extérieurs. Ces habitants
méconnaissables, ce sont les ‘chréliens qui, sous une
apparence de sainteté, ont un ceceur tout dévoué au
monde et aux choses temporelles. Moi, je suis le pélerin

Le Disciple. Seigneur, mon 4me est bouleversée lors-
qu’elle considére qu’étant si aimable, les hommes pen-
sent si peu & vous, qu’ils vous fuient et qu'ils vous mé-
prisent aprés tant de bienfaits. Combien y en a-t-il qui
semblent vous aimer, et qui ne vous aiment pas, parce
qu'ils prétendent allier votre service & Jamour cou-
pable des créatures?

La Sagesse. Ceux-1a bétissent dans le vide et sur le
vent, car il est aussi impossible de m’aimer en aimant
les créatures, que de renfermer dans un petit vase 1'im-
mensité du ciel. Comment peut-on méler ce qui passe



— 130 —

avec I'éternité. N'est-ce pas folie de vouloir placer le roi
des rois dans I'hOpital des pauvres ou dans la cabane
d'un esclave : celui qui veut recevoir dans son cceur un
hote si grand, doit nécessairement en bannir 'amour de
toutes les créatures.

Le Disciple. Hélas! combien sont égarés les malheureux
qui ne veulent pas comprendre la vérité de ce que vous
dites.

La Sagesse. Dans les profondes ténébres ol ils sont
plongés, ils suent et se tourmentent pour atteindre les
plaisirs du monde qui leur échappent sans cesse et dont
ils ne jouissent jamais selon leurs désirs’; ils rencontrent
dix contrariétés avant de pouvoir satisfaire une seule
fois leurs mauvais penchants, et plusils obéissent a leurs
passions, plus ils éprouvent de tortures et d’ennuis.
Leur cceur, séparé de Dieu et en guerre avec lui, devient
nécessairement la proie de continuelles terreurs. Leurs
joies passagéres sont encore mélées de mille dégotits et
pleines d’amertumes. Le monde est trompeur, infidéle,
volage ; s'il fait naltre une espérance, c'est pour sur-le-
champ la détruire. Jamais une dme n’a pu trouver dans
les créatures cette joie pure, cet amour véritable, cette
paix inaltérable qui seraient son repos et son bonheur.

Le Disciple. O mon Jésus, n’est-ce pas une chose la-
mentable de voir tant de cceurs si aimables et si aimants,
tant d’ames si belles et si pleines de votre image, qui
auraient pu partager votre tréne et votre puissance pour
commander au ciel et i la terre, et qui vivent misérable-
ment privés de votre lumiére, et se laissent tomber dans
la plus honteuse dégradation. Ne vaudrait-il pas mieux
pour eux, mourir de la mort la plus cruelle que de vous
perdre, vous qui étes I'éternelle et véritable vie. O pau-



— 134 —

vres insensés! que de malheurs, vous entassez sur vos
tétes; que de ruines pour votre dme; comme vous per-
dez ce temps qu'on ne retrouve plus! et vous vivez au
milieu de ces désastres comme s'ils ne vous regardaient

pas.
X
Combien se trompent les titdes et les mondains.

Ls Disciple. O miséricordieuse Sagesse, éclairez ces
pauvres ignorants.

La Sagesse. Ce ne sont pas des ignorants, car & toute
heure, ils sentent, ils comprennent leurs miséres , mais
ils veulent s'en distraire afin de jouir de leurs plaisirs; ils
tichent d’excuser leurs erreurs ; ils s'apercevront qu'ils
se sont trompés eux-mémes, mais il ne sera plus temps.
Oh!malheur qui étonne et qu’on ne saurait trop plaindre!

Le Disciple. O douce Sagesse, comment expliquer une
pareille folie?

La Sagesse. C'est qu'ils veulent fuir les fatigues et les
croix de mon humanité. 1ls pensent mener une vie plus
douce et plus joyeuse et ils tombent dans les angoisses
ct les tourments; ils rejettent mon joug qui est doux, ils
m’abandonnent, moi qui suis le souverain bien etilsren-
contrent en échange le souverain mal. lls craignent le
brouillard et ils trouvent la tempéte ; par un juste juge-
ment de ma justice, ils vivent accablés sous le poids in-
supportable de mille miséres.

Le Disciple. Mais quelle ressource auront ces cceurs
égarés, si ce n'est de revenir & vous en gémissant, mi-
séricordieuse Sagesse?

La Sagesse. Je suis toujours préte & les éclairer pourvu



— 132 —

qu’ils veuillent sincérement étre éclairés. Je ne manque
4 personne, si ce n’est & celui qui se manque alui-méme;
jen’abandonne que ceux qui s'abandonnent eux-mémes.

Le Disciple. Qu'il est pénible de se séparer de ce qu’on
aime.

La Sagesse. Oui, mais je pms remplacer tout ce qu'on
aime.

Le Disciple. Mais il est bien difficile de quitter des af-
fections et des plaisirs dont on a I'habitude.

La Sagesse. 1) sera plus difficile d’ endurer un jour les
tourments de I'enfer.

Le Disciple. Peut-étre qu’ils sont si tranquilles qu'ils ne
peuvent croire au malheur qui les menace?

La Sagesse. Comment ne sais-tu pas que le péché par
sa nature méme, trouble le cceur, bouleverse ’esprit,
détruit la paix, la gréce, la pudeur et fait tomber dans un
profond aveuglement qui rend I'dme malheureuse en
I'éloignant de Dieu et en la privant de son secours.

Le Disciple. Cela est vrai, Seigneur, mais ce sont des
ames tiédes qui se persuadent qu’elles n'ont rien & se
reprocher et qu'elles ne courent aucun danger; elles
vivent dans les apparences de la religion, et pensent
que leur amour est spirituel et non terrestre.

La Sagesse. Une poussiére, quoique blanche, n'obscur-
cit-elle pas le regard aussi bien que la cendre : ol trou-
ver plus de sainteté et de dévouement que parmi mes
apOtres, et cependant il a fallu me séparer d’eux, afin de
les mieux disposer & recevoir I'esprit d’en haut. Combien
plus doit nuirela présence des hommes; en trouvera-t-on
un seul qui puisse conduire 4 Dieu? La gelée, aux premiers
jours du printemps, ne détruit pas plus rapidement les
fleurs naissantes, que I'amour fragile des hommes et



— 133 —

leurs conversations inutiles n’éteignent la ferveur de la
vie religieuse : ol sont maintenant ces couvents qui,
comme des vignes fleuries, répandaient, a leur origine,
ladouce odeur de leurs vertus par tout le monde? Ot sont
ces jardins si parfumés, ces paradis terrestres que Dieu
aimait  habiter? Ne sont-ils pas maintenant dépouillés de
leurs parures et tout pleins de ronces et d’orties ? Ol est
I'ardeur des premiers saints ? leurs larmes, leurs péniten-
ces, leurs contemplations, leur silence, 1a pauvreté, 1'o-
béissance, la pureté de leur vie? Mais ce qu'il y a de plus
malheureux et de plus irréparable, c’est que la tiédeur
est devenue maintenant comme un état naturel. On fait
consister la religion et la sainteté dans quelques formes
extérieures, dans quelques cérémonies et c'est ce qui tue
la vie du cceur et la beauté intérieure des ames. Hélas!
hélas! que d’heures perdues en pensées vaines, en dis+
cours inutiles, en histoires frivoles, en plaisanteries et
en fétes.

Le Disciple. O divine Sagesse, que vos paroles sont
terribles et capables d’ébranier les ceeurs les plus durs;
J’en suis tout épouvanté.

XI

Combien la Sagesse éternelle est simable et quelles douceurs
elle réserve aux Ames.

Le Disciple. Je me rappelle, trés-aimable Sagesse, ces
douces paroles que vous avez dites dans vos livres saints
pour séduire les 4mes et les gagner & votre amour. Ve-
nez G moi, vous lous qui me désirez et vous serez remplis
de mes enfantements. Je suis la mére du bel amour, mon

8



— 134 —

esprit est plus doux que ls miel el ce que je donne est préfé-
rable a ses rayons. Le vin et la musique réjouissent le ceeur,
mais Uamour de la Sagesse le réjoust bien davantagel.
Vous vous montrez si aimable et si belle au cceur des
hommes que tous devraient s’attacher & vous seule, s’em-
braser de votre amour et soupirer sans cesse aprés vo-
tre lumiére. Vos paroles allument des flammes ; elles
sortent de votre bouche avec une telle suavité, une telle
douceur qu'elles blessent les enfants au berceau et
et qu'elles éteignent toute affection terrestre en ceux
qui sont encore 3 la fleur de leur age. Aussi, je vous
avoue que je désire bien ardemment entendre de vous
quelques paroles sur votre ineffable douceur : 6 Sagesse,
ma trés-chére épouse, mon unique amie, consolez mon
4me, votre pauvre servante, car je me suis endormi 3
votre ombre, mon esprit veille et mon cceur attend.

La Sagesse. Ecoute, 0 mon fils, et recueille avidement
mes paroles. Je suis par moi-méme le bien supréme, in-
compréhensible qui a été, qui est et qui sera. Bien infini,
incommunicable qu’on ne peut jamais comprendre ni ex-
pliquer, et cependant je me communique aux 4mes sain-
tes sous des formes sensibles afin de m’accommoder
leur faiblesse. Jeme montre sous le voiledes paroles etdes
images comme I'éclat du soleil qui se montre & travers
les nuages, et en éclairant ainsi ton ceeur dans I'ombre
de ta nature, je te donne une intelligence supérieure
de moi-méme et de mon amour. Revéts-toi donc de moi,

1 Transite ad me omnes, qui concupiscitis me et a generationi«
bus meis implemini : Ecce mater pulchrz dilectionis. Spiritus
meus super mel duleis et hzreditas mea super mel et favum.
Vinum et musiea letificant cor et super utraque dilectio sapientie.
Eeel, 24,



— 435 —

remplis ton 4me de toutes les perfections possibles afin
de me recevoir avec honneur et amour, parce que tout
ce qu'il y a de beau, d’honnéte, de pur, de saint en toi
et dans toutes les dmes du ciel et de la terre, se trou-
ve en moi d’'une maniére plus excellente et avec une
abondance que I'intelligence humaine ne pourra jamais
comprendre; ma naissance est illustre et ma parenté
glorieuse, car je suisle Verbebien-aiméduceur de mon
Pére, je suis infini comme lui puisqu’il m'a engendré
de sa trés-pure substance, et je réjouis ses regards dans
I'ineffable charité du Saint-Esprit. Je suis le trdne de la
felicité parfaite, je suis la couronne de toutes les dmes;
mes yeux sont si resplendissants, ma bouche si délicate,
mes joues si blanches et si vermeilles, ma beauté si
pleine de grace et de majesté, que si, pour me voir, tu
pouvais briler dans une fournaise jusqu'au dernier ju-
gement, tu n’aurais pas encore assez payé le bonheur de
me coniempler un seul instant.

Mon vélement est d’une laine éblouissante de blan-
cheur, il est orné des fleurs les plus charmantes que
fait naitre 'aurore. Le mois de mai le plus riche, le plus
agréable, quand on le compare & moi, ne semble of-
frir que des ronces sauvages; je fais des féles, et, par ma
divinité, je cause aux anges des joies d'amour si pures,
que mille années leur semblent & peine une heure ra-
pide. Toule Iarmée céleste me regarde sans cesse avec
une admiration nouvelle; les cceurs des saints se repo-
sent en moi, et toutes les &mes bienheureuses s’y con-
templent dans I'extase; je fais d’une seule parole naitre
tous les concerts des anges, et je remplis le ciel des mé-
lodies les plus ineffables; je suis si aimable et si dési-
rable, que tous les cceurs devraient se briser d’amcur,



— 136 —

en soupirant aprés ma lumiére et ma beauté. Je suis la
pureté méme, toujours présenle aux ames chastes, je
leur parle dés qu’elles m'écoutent, partout, & table, au
lit, en voyage. En moi se trouve tout ce qu'on peut dé-
sirer, et rien de ce qu'on peut craindre ; car je suis ce
bien infini et sans mélange dont une seule goutte est
d’une douceur si puissante, qu'elle fait paraitre améres
toutes les joies du monde et méprisables tous ses hon-
neurs. Ceux qui me veulent sincérement dans le silence
de {I’esprit, loin du trouble causé par les formes et les
paroles sensibles, se transforment en moi et se confon-
dent dans mon bon plaisir; 14 ils retrouvent ainsi leur
principe et gottent une liberté sainte, une pureté par-
faite et assurée, une conscience calme et sans souillure.
Y a-t-il un bonheur plus grand que de vivre dans la joie
et de mourir sans crainte?

XII

Comment Dieu aime les Ames d'uné maniére particulidre.

Le Disciple. O Bien vraiment incompréhensible, 0
unique amour de mon cceur, heureux l'instant ol I'on
jouit de votre lumiére et de votre présence. Mais dai-
gnez, je vous en prie, apaiser une crainte qui trouble mon
bonheur. Un rival pour I'amour est comme ’eau pourle
feu, le cceur n’accepte aucun partage. Comment pouvez-
vous m’aimer parfaitement si vous en aimez tant d’autres
etsitant d’autres vous aiment ?Dites-moice queje devien-
drai, quelle sera ma part et mon rang? ’

La Sagesse. Je suis I'amour infini qui n’est ni borné
par I'unité, ni épuisé par la multitude; j’'aime particu-

=



— 437 —

lidrement et uniquement chaque 4me ; je te chéris, je
m’occupe de toi comme si je n’en aimais pas d’autres,
comme si tu étais seul au monde.

Le Disciple. 0 mon Jésus, que dites-vous, ol suis-je,
qui ravit ainsi mon cceur? mon dme s’est fondue, parce
que son bien-aimé lui a parlé, Détournez vos yeux de mos
parce qu'ils me font évanouir . Quel cceur de glace ne
s'attendrirait et ne s’enflammerait & de si délicieuses pa-
roles. Oui, heureuse 'dme qui devient votre épouse,
votre bien-aimée ; de quelles consolations célestes, de
quelles douceurs vous la comblez ; par combien de fa-
veurs secrétes et de caresses vous lui témoignez votre
amour. Sainte Agnés I'exprimait lorsqu’elle disait dans
sa naivelé virginale, c'est son sang qui orne mes joues®.
Allons, mon cceur, plus de nonchalance; il faut contem-
pler, gémir, soupirer, tdcher de gofQiter au moins une
fois cet amour avant de mourir. Quelle folie que la
tienne d'étre paresseuse et indifférente pour le bien
supréme , pour le hien souverainement aimable qui
apaise tous les besoins et satisfuit tous les désirs.
Que veux-tu faire de ce monde frivole et trompeur?
peut-on comparer I'amour grossier des créatures avec
I’amour si pur du Créateur? Eloignez-vous donc de moi,
pauvres partisans du monde; qu'aucun de vous ne m'ap-
proche et ne me regarde parce que jai choisi la divine
Sagesse pour la bien-aimée de mon cceur et je lui ai
donné mon dme, mes facultés, mes pensées, mes affec-
tions, mes sens, mon corps, mon ceceur, toutes mes
forces. Oli! si je pouvais, 6 mon Jésus, vous écrire en

1 Anima mea liquefacta est, ut locutus est. Averte & me oculos
tuos, quia ipsi me avolare fecerunt. Cant. v. 6. v1. 4.

* Ef sanguis ejus ornavit genas meas. 8



— 438 -

lettres d’or dans le fond de mon cceur, si je pouvais vous
faire pénétrer toutes les fibres de mon dme de telle
sorte que ni le temps ni I'élernité ne puissent effacer
mon ouvrage. Ah! Jésus, faites-moi donc mourir d’a-
mour afin que je ne sois jamais séparé de vous, qui étes
tout mon bien. '

X1

Comment 1a divine Sagesse est a la fois aimable et terrible ;
combien ses voies sont cachées,

Le Disciple. O Sagesse éternelle, vous qui &tes si douce
et si aimable, comment étes-vous si sévére et si ter-
rible, d’olr vient cette lumiére qui plait et qui effraic?
Lorsque je vois les rigueurs de votre justice, je tremble
de tous mes membres et je disen soupirant : Malheur &
qui vous offense, car vous exercez en secret votre justice,
méme envers vos plus chers amis et vos jugements
sont sans appel; que volre visage est terrible; on dirait
un ciel noir et plein d’orages, dont les tonnerres et les
feux vont bouleverser le monde. Qu'est donc devenuc
votre patiente miséricorde? Votre colére est plus a
craindre que les flammes de I'enfer. Comment dire que
vous éles aimable si vous nous glacez d’épouvante ?

La Sagesse. Je suis fidéle et je ne change jamais ; c’est
vous qui changez, puisque vous vous présentez tantdt
avec une conscience pure, tantOt avec un cceur souills
par le péché. De ma nature, je suis I'ami des &mes, mais
je suis juste aussi, et je sais me faire craindre en chatiant
sévérement les pécheurs. Le but de ma Sagesse, en de-
mandant & ceux que j'aime une crainte chaste et filiale,
un amour tendre et sincére, n'est-il pasde leur inspirer



— 439 —

T'horreur du péché et de les unir 4 moi par des liens in-
dissolubles ?

Le Disciple. Cela est vrai, Seigneur, et vous m’expliquez
le plan de votre divine Providence; mais ce qui m'étonne
encore, c'est qu'une dme qui brale de votre amour et qui
soupire-aprés les douceurs de votre présence ne vous
trouve pas et n’obtient pas de vous une seule parole. Pour-
quoi, quand on vous aime, fuir et vous taire de la sorte?

La Sagesse. Toutes les créatures ne parlent-elles pas,
ne répondent-elles pas pour moi ?

Le Disciple. Mais cela suffit-il & 'amour ?

La Sugesse. Tout ce que j'ai dit sur terre de tendre et
d'aimable doit suffire aux Ames qui me cherchent; les sain-
tes écritures ne font-elles pas connaitre tout mon amour?

Le Disciple. Mais, Seigneur, que sont vos paroles et
vos écritures, quand on désire votre présence? lire les
lettres d’un ami et recevoir de ses nouvelles, n'est pas
le posséder. Et vous, mon Jésus, vous éles un ami si
doux, si beau, si divin, si incompréhensible que tous les
anges me parieraient de vous sans pouvoir apaiser mon
ceeur et 'empécher de soupirer aprés votre présence. Ne
m’étes-vous pas plus cher que le Ciel tout entier ! Ou
est la fidélité de votre amour! L'épouse dont vous avez
ravi le ceeur vous attend, elle vous désire, elle gémit, elle
soupire, elle se meurt du besoin de votre présence, clle
vous crie du fond de son cceur : Revenez, revenez . Elle
dit & ses compagnes : Répondez, je vous en conjure, ne
I'avez-vous pas trouvé ? Viendra-t-il, ne viendra-t-il pas?
Le posstderai-je enfin dans mon cceur, ou restera-t-il
éloigné pour me faire mourir ? Seigneur, vous entendez

t Revertere, revertere. Cant. vi. 12.



— 140 —

les gémissements et les cris de I'Ame qui vous aime et
vous gardez le silence.

La Sagesse. Oui, je I'entends, et avec délices. Mais,
dis-moi, puisque tu t’étonnes de mon silence, quelle est
la plus grande jouissance que puisse ressentir I’ange le
plus élevé du paradis ?

Le Disciple. Seigneur, je ne le sais pas; dites-le moi,
vous-méme.

La Sagesse. La plus grande jouissance que puisse res-

sentir I'ange le plus élevé du paradis, est de soumettre
toute chose & ma volonté, et si ma volonté est de lui
faire arracher des mauvaises herbes et des orties dans
un champ, il 'accomplira de tout son cceur et avec un
plaisir infini.
Le Disciple. Je vous comprends, 0 mon Jésus, vous
voulez m’apprendre que le véritable amour doit entiére-
ment s’abandonner & la volonté de 'objet aimé ; et que,
selon sa décision, le doux doit lui plaire autant que I'a-
mer, la ferveur et les counsolations autant que la séche-
resse et 'abandon.

La Sagesse, Oui, certainement. La plus parfaite sou-
mission d'une dme est celle qu’elle monire dans la
privation de toute faveur et dans I'abnégation compléte
d’elle-méme.

Le Disciple. Cela est bien difficile.

La Sagesse. Mais ol s’éprouve la vertu'si ce n’est dans
les choses contraires. Tu dois savoir aussi que bien sou-
vent lorsque je visite les 4mes, je me trouve indigne-
ment repoussé et traité comme un étranger. Quant
aux ames qui m’aiment, non-seulement je viens en
elles avec V'effusion de la tendresse, mais j'y reste , j'y
habite, j'y fixe ma demeure secréte et personne ne s'en



— 14 -
apercoit, excepté le pelit nombre qui vit solitaire, éloi-
gné des choses de ce monde et le cceur tourné vers moi
pour connaitre mes désirs gt les suivre.

XIV

Quels sont les signes de la présence de ﬁieu.

Le Disciple. Seigneur, je vois que vous étes un ami se-
cret et mystérieux. Mais, dites-moi, quels sont les si-
gnes de votre présence, comment pourrais-je la recon-
naitre ? o

La Sagesse. Tu ne pourras jamais mieux reconnaitre
et apprécier ma présence qu'au moment ol je me cache,
ol je me retire de 'dme qui m’appartient. C’est alors
que tu sauras, par expérience, ce que je suis et ce que
tu es. On connait le soleil par les rayons dont on ne
peut contempler le foyer. Je suis le bien supréme, éter-
nel sans lequel tu ne serais pas, sans lequel rien de bon
n'existerait. Je rayonne et je me communique aux créa-
tures et je les rcvéts de bonté. Ce sont mes dons qui
révélent ma présence, mais moi, je ne me monire jamais
4 découvert. Entre en toi-méme et distingue les roses
‘des épines, les fleurs de I'herbe des champs. Aime la
vertu et déteste le vice; connais-moi et connais-toi, tu
auras alors des signes certains de ma présence cachée.

Le Disciple. Trés-doux Jésus, je remarque en moi
une grande diversité d’existence. Quand vous m’aban-
donnez, je deviens comme un malade & qui rien ne plait,
4 qui tout répugne : mon corps est faible et engourdi,
mon ame est pesante; A I'intérieur je suis dans 'aridité,
a l'extérieur dans la tristesse; tout ce que je vois, tout ce



— 142 -

que j'entends me déplalt et cela sans raison. Je me sens
porté au mal, faible contre I'ennemi et sans énergie pour
le bien; enfin je suis contme une maison bouleversée
par V'absence du pére de famille. Mais lorsque votre lu-
miére brille dans mon ame comme une étoile divine,
Y'obscurité disparait. La douleur m’abandonne, mon cceur
sourit, mon esprit s'éléve, et mon dme trouve en tout sa
joie et son bonheur; tout ce qui m’arrive au dedans et
au dehors se change en actions de grices. Ce qui me
semblaitd’abord, dur, désagréable, medevient tout & coup

~ doux et facile. Les jelnes, les veilles, les épreuves de

la vie, dés que vous étes présent me paraissent des plai-
sirs. Dans cet état j’éprouve une grande confiance et une
ardeur généreuse que je ne ressens jamais lorsque je suis
seul et abandonné. Mon dme déborde pour ainsi dire de
clartés, de vérités lumineuses; mon cceur se remplit de
douces méditations; ma langue s'exprime avec chaleur;
mon corps ne craint aucune fatigue et tous ceux qui
m’approchent et me parlent, s'en vont éclairés et con-
tents : enfin il me semble que j’ai triomphé du temps et
de l’espace et que j'habite déja les parvis de la Jérusa-
lem céleste. Oh! que je serais heureux, si cet état pou-
vait durer. Mais hélas ! ma félicité disparait tout & coup,
je retombe dans ma nudité, dans mon aridité pre-
miére ; ma tristesse s’accroit des regrets de mon bon-
heur perdu, et il faut bien du temps, bien des larmes,
bien des soupirs, avant de revenir & mes délices. Quelles
alternatives, Seigneur, oiien est la cause, est-elle en vous
ou en moi?

La Sagesse.Tu n’as en toi que des vices et des défauts.
Je suis et tu n’es pas. C'est 13 ce qui entretient 'amour.
Tant ce que celui qui aime posséde son ami, il n’en com-



- 143 -

prend pas bien Ja douceur, mais lorsque cet ami s'éloi-
gne, il apprécie le charme de sa présence.

XV

Pourquoi on ne peut pas toujours jouir de la présence de Dieu.

Le Disciple. Seigneur, cette loi de votre amour est bien
dure. Dites-moi, je vous prie, si parmi vos serviteurs,
quelques-uns vivent sans ces alternatives de fuite et
de retour, de présence et d’absence ?

La Sagesse. 11 y en a bien peu, parce que jouir de ma
présence sans aucune interruption, c’est la vie de la pa-
trie et non celle de V'exil.

Le Disciple. Mais enfin, puisqu’il y en a quelques-uns,
qui sont-ils?

La Sagesse. Ce sont les &mes pures qui appartiennent
4 I'éternité et qui vivent avec Dieu sans aucun intermé-
diaire créé et parfaitement transformées en lui.

Le Disciple. Trés-doux Jésus, enseignez-moi donc
comment je dois agir avec vous pour arriver, autant que
le permetira ma faiblesse, & cet état de pureté et d'union.

La Sagesse. Dans le temps de P'affliction, rappelle-toi
mes consolations et quand je te consolerai, n’oublie pas
les épreuves que je t'ai fait supporter. C'est le moyen
de ne pas tenorgueillir, lorsque tu jouiras de ma grice
et de ne pas te laisser abattre, lorsque tu seras dans I'af-
fliction; et si, & cause de ta fragilité, tu ne te sens pas la
force de renoncer & mes douceurs spirituelles, attends-
les avec patience et recherche-moi avec amour.

Le Disciple. Seigneur, 'espérance qui attend trop long- .
temps est un véritable tourment,



— 1445 —

La Sagesse. Mon fils, celui qui veut aimer ici-bas, a
besoin de jouir de ce qu'il aime et d’en étre privé tour
4 tour, de passer de la joie & la tristesse et de comparer
le bien avec le mal. Ne croispas qu'il suffise de penser &
moiuneheure par jour seulement. Celui qui veut entendre
intéricurement mes douces paroles et comprendre les
secrets et les mystéres de ma Sagesse, doit toujours
étre avec moi, toujours penser & moi. Pourquoi étre si
distrait de ma présence puisque je ne le suis jamais de
la ticnne? Je tiens sans cesse mes yeux attachés sur
ton 4me, pourquoi ton cceur m'abandonne-t-il souvent
pour errer dans des pensées étrangéres ? Comment rece-
voir mes inspirations et écouter les confidences de mon
amour au milieu de fant d'images vaines et de ces cho-
ses auxquelles il faudrait d’abord mourir? Tu m’oublies,
moi, le bien unique, supréme, éternel, lors méme que
tu es tout inondé de ma divine présence. N'est-il pas
honteux d’avoir en soi le régne de Dieu et d’en sortir
pour s’occuper des créatures?

Le Disciple. Et quel est Seigneur, ce régne de Dieu qui
est au dedans de moi-méme?

La Sagesse. La justice, la sainteté, la paix, la joie dans
V’Esprit saint.

Le Disciple. Mon Jésus, je comprends vos paroles et je
vois que vous avez pour I'dme des voies secrétes et ca-
chées, que vous la retirez d'elle-méme peu & peu pour
la soutenir et la porter & aimer et & connaitre votre di-
vinité, et c’est ainsi que 1'dme, en méditant votre seule
humanité, commence & entrer dans l'abime de votre
ajesté,



Xvi

Combien les hommes ont tort de se plaindre des croix et des
difficultés qu’ils rencontrent dans les voies de Dieu.

Le Disciple. Seigneur, daignez répondre aux plaintes
de ceux qui disent : L'amour de Dieu est véritablement
d’'unedouceurexiréme, maisnele paie-t-on pasbien cher?
Pour le godter, il faut supporter des croix, des épreuves
cruelles; il faut endurer la haine, les persécutions et
les mépris du monde. Dés qu'une dme veut entrer dans
les voies de l'esprit et de I'amour, elle doit se préparer
i toutes sortes de peines. Peul-on, Seigneur, trouver
de la douceur dans ces afflictions, et comment per-
mettez-vous qu'elles arrivent & vos amis?

La Sagesse. Je n’ai jamais autrement traité mes ser-
viteurs et mesamis depuis le commencement du monde.
Je les aime comme mon Pére m'a aimé, Sicut dilexit me
Pater, ita et ego diligo amicos meos.

Le Disciple. C’est de cela que les hommes se plaignent,
Seigneur; ils disent qu'il n’est pas étonnant que vous
ayez si peu d’amis. Beaucoup commencent & vous ai-
mer, mais lorsque viennent les épreuves, les afflictions,
les croix, ils se repentent de s'étre donnés & votre ser-
vice et ils retournent & leurs anciennes affections qu’ils
vous avaient d'abord sacrifiées; n’est-ce pas une chose
triste et déplorable? maisque leur répondre, & mon Jésus?

La Sagesse. Pour se plaindre de la sorte, il faut avoir
bien peu de foi, de courage et d'intelligence de la vie
spirituelle. Mais toi, mon ami, sors de la fange des plai-
sirs matériels, et regarde, avec les yeux de ton ame, qui

9



— 146 —

tu es, ou tu es, ol tu vas, etalors tu comprendras qu’en
affligeant mes amis, je suis loin de leur nuire, mais que
je leur suis au contraire trés-agréable et trés-utile. Par
nature, tu es un miroir de la Divinité, une image de la
Sainte Trinité, un reflet de I’éternité : il y a en toi un
désir sans bornes que je puis seul satisfaire parce que
je suis le seul bieninfini; etde méme qu’une goutte d’eau
disparait dans I'Océan, tout ee que peut te donner le
monde n’est rien pourton cceurinsatiable tant que tu seras
dans cette vallée de misére, oli le bien est toujours mélé
au mal, le rire proche des larmes et la joie voisine de la
tristesse. Personne ici-bas ne peut jouir d’une paix par-
faite; le monde est faux et menleur, il promet beaucoup
ct tient peu; scs joies sont petites, frivoles et passagéres.
Aujourd’hui, il paraitra t'offrir des consolations et demain
ilvaccablera de douleur. Ce sont 1a ses plaisirs. Considére
les remords, le désespoir, les frayeurs mortelles et les
tourments des damnés, etde 'autre la tranquillité d'es-.
prit, la mort paisible ct la gloire éternelle de mes ser-
viteurs el tu verras si c'est & tort que se plaignent les
hommes du monde.

XVII

Quelles sont les miséres de ceux qui suivent le monde.

La Sagesse. Examine avec moi les mistres qu'en-
durent ceux qui, pendant cette vie passagére, s'adon-
nent aux jouissances du corps et des sens. A quoi leur
servent les joies temporelles qui disparaissent comme si
elles n'avaient jamais existé? O combien est court un
bonheur qui doit étre suivi d’'une douleur sans fin.



— 147 —

Insensés, ol est maintenant oet appel au plaisir, lors-
‘que vous disiez : accourez, jeunes gens dont le cceur est
toujours joyeux, oublions tous chagrins, livrons-nous
aux délices du monde ; & nous les fleurs, les roses, la
verdure, les festins, la volupté des sens et de la chair!
Dites ce qui vous en est resté. Ne pouvez-vous pas main-
tenant vous écrier : Malheur a nous! n'aurait-il pas
mieux valu que nous ne fussions pas nés? O temps misé-
rable et passager, comme la mort nous a surpris a l'im-
proviste, comme le monde nous a joués, nous a indigne-
ment trompés. Oh! oui, toutes les croix les plus longues
et les plus douloureuses de la vie ne sont rien en
comparaison de ce que nous souffrons. Bienheureux
celui qui n’a jamais goaté les joies du monde, qui n'a
jamais cu un jour tranquille et prospére. Nous étions
fous lorsque nous nous imaginions que les affligés
étaient abandonnés de Dieu; les voila qui reposent
dans le sein de son éternité, tout couronnés de gloire ct
d’honncur, au milieu des anges du paradis. Que leur
importe les croix qu’ils ont souffertes pendant leur vie,
les mépris et les persécutions du monde, puisque tous
leurs tourments se sont changés en un bonheur si par-
fait, en des joies éternelles. O douleur, ¢ malheurinfini,
0 fin qui ne finit pas, 0 mort plus cruelle que loute
mort! toujours mourir et ne pouvoir jamais mourir!
Adieu, mon pére, adieu, ma meére, adieu, mes amis, je
ne jouirai plus de vous. O séparation terrible, comme
clle torture, comme elle déchire! O grincement de
dents, 0 larmes, 0 gémissements que rien n'arrétera.
Montagnes, collines, rochers, pourquoi n'ensevelissez-
vous pas sous vos ruines les victimes de tant de misére!
O temps qui passe, combien vous aveuglez les cceurs !



— 148 —

Voild donc & quoi me sert d’avoir passé ma jeunesse
dans les jouissances de la chair et les plaisirs des sens ;
0 vie perdue, malheur incompréhensible ; plus méme
une lueur d’espérance!

Le Disciple. O Seigneur, juge trés-juste et trés-sévére,
mon cceur est glacé d’épouvante et mon 4me m’aban-
donne & la vue d'une si grande infortune. Qui serait
assez insensible pour ne pas trembler en présence de
tourments si horribles? Je ne puis me faire  la seule
pensée d’'une ame séparée de Dieu. O peine au-dessus
de toutes les peines, mal infini, incompréhensible! O
mon Jésus, mon unique amour, ne m’abandonnez pas,
mais traitez-moi pendant cette vie comme il vous plaira,
envoyez-moi toutes les croix que vous voudrez. Me
voici soumis en tout & votre volonté, je ne vous demande
qu'une chose, c’est que vous ne permettiez jamais que
je perde votre grace par le péché.

XVIII

De 1a gloire des justes.

La Sagesse. Monfils, ne crains rien, parce que celui qui
estavec moine peut périr. Léve les yeux au ciel et contem-
plecet éclat, cette lumiéreque je destineaceuxqui auront
é16 ici-bas affligés, persécutés et crucifiés pour I'amour
de moi. Cette cité bienheurcuse est toule resplendissante
d’or, de pierreries, de cristal et tout embaumée des lys,
des roscs et des fleurs d’un éternel printemps. C'est 13
que sont placés les trones brillants d’olt furent chassés
les anges rebelles. Je les destine aux dmes affligées, mes
épouses bien-aimées. Les saints qui y régnent déja sont



— 449 —

pour toi pleins de tendresse ; ils t'attendent avec impa-
tience, ils soupirent aprés ta présence et ils te recomn-
mandent sans cesse & Dieu. 11s se réjouissent de tes croix
et ils tressaillent de bonheur lorsque tu les supportes
courageusement a leur exemple. Comme ils se glorifient
maintenant de leurs cicatrices et comme ils se rappel-
lent avec joie les blessures sanglantes qu’ils ont recues
pendant la vie par amour pour moi. Ils se plaisent a te
voir aussi au milieu des peines, des épreuves et de I'a-
bandon, toujours fort et victorieux. Sois persuadé qu'ils
taiment plus que le pére et la mére qui t'ont donné la
vie. La charité des saints surpasse toutes les affections
de la famille. Oh! combien est douce la compagnie des
saints | Heureuse I'dme prédestinée pour la gloire! La
dot et les parures que je donne & mes bien-aimées dans
le ciel, c’est de contempler & découvert toutes les choses
que révélait la foi, que promettait Yespérance ; c'est de
posséder en paix avecassurance ce que vous faites si bien
d’aimer. L’auréole, la couronne particuliére que je leur
destine est la joie de leurs ceuvres et de leurs peines; je
les environne d’une gloire qui est la lumiére de ma pure
essence et la profondeur impénétrable de ma divinité.
Elles y sont plongées comme dans un océan de douceur.
Elles se fondent en moi par 'amour; elles se transfor-
ment tellement en moi qu'elles ne peuvent plus vouloir
que ce que je veux; enfin elles sont heureyses par la
grace comme Dieu I'est par nature. Oublie donc un peu
tes afflictions et tes croix; médite, dans un religieux si-
lence, ces ombres, ces nuages obscurs du paradis et en
voyant la gloire et I'allégresse des saints, que ton ame
fortifiée se dise:Qu'est devenue maintenant cette confu-
sion qui accablait leur chaste cceur? leur téte n’est plus



— 450 —

humblement baissée; leurs yeux ne sont plus attachés a
la terre. Ol sont ces déchirements de leur 4me, ces gé-
missements, ces larmes améres, cette pileur de visage,
cette pauvrelé si pesante, ce sang, ces blessures, ces
morsures delahaine, ces tristesses intérieures et ces pri-
vations de tous secours qui leur faisaient pousser ee cri
de la douleur : Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’avez-
vous abandonné? O bienheureux, voild donc toutes vos
peines, vos dégotts, vos souffrances et vos croix qui se
sont évanouis en un instant ; vous n'avez plus besoin de
vous cacher dans les déserts, dans les cavernes, dans
des cellules étroites pour fuir la malice du monde ; vous
jouissez éternellement de la béatitude des saints, et dans
la joie de votre triomphe, vous chanterez 4 Dieu ce beau
cantique : Bénédiction, clarté, sagesse, action de grdce,
honneur | vertu et force a notre Dieu pendant la suite de
tous les stéclest! '

Rappelle-toi souvent, mon fils, cette gloire des saints
qui t'ont précédé ct tu oublieras tes douleurs , tu ne dé-
sespéreras plus de ton salut. Parlamaniére dont je traite
mes serviteurs et mes amis, comprends la différence
qu'il y a entre mon amitié et celle du monde. Le monde
a aussi ses ennuis et ses tourments; mais quand méme
ses amis seraient assez aveugles et assez enivrés pour
ne pas’s’en apercevoir, il est certain qu’cn vertu de ma
justice éternelle, tout homme qui suit ces voies déréglées
se fait son propre bourreau, meurt dans le désespoir et
devient la proie des flammes de I'enfer. Mes amis, au
contraire, souffrent, il est vrai, des épreuveset des croix
nombreuses, mais ils vivent joyeux dans I'espérance de

! Benedictio el honor et gloria, et potestas in s@cula seculorum.
Apoe. v. 13.



- {5 —
la gloire ; ils jouissent de la paix du cceur et de la tran-
quillité de P'esprit ct sont plus heureux au milieu de
leurs afftictions que les mondains avec leur fausse paix
et tous leurs plaisirs.

Le Disciple. Ah! Seigneur, me voici prél & supporter
toutes sortes de peines, puisque vos croix sont les preu=
ves de votre amour et qu’il n'y a d’heureux que ceux
qui partagent vos douleurs et votre passion. Que main-
tenant les partisans du monde se taiscnt ct que les tiédes
ne disent plus que vous Iraitez mal vos amis. Qu'ils ad-
mirent comme moi l'infinic bonté avec laquelle vous
conduisez ceux que vous ainez par la voie des souffran-
ces, et qu'ils comprennent enfin, combien est & plain-
dre celui que vous n’éprouvez pas pendant sa vie mor-
telle. ‘

XIX

Pourquoi Dieu se réjouit des souffrances de ses serviteurs.

Le Disciple. Puisque les croix et les afflictions sonl si
profitables & la gloire des saints, dites-moi, 0 Sagesse
éternelle, quellessont celles qui vous plaisent davantage
dans vos amis, afin que je les désire, que je les cher-
che et les supporte avec allégresse comme des trésors
sortis de vos mains paternelles.

La Sagesse. Toutes les croix et les afflictions me plai-
sent quelle que soit leur origine, qu'elles viennent dela
nature, comme la-maladie, ou de la volonté, comme les
pénilences, ou de la violence, comme les perséculions;
pourvu que I'dAme qui les souffre-les rapporte & mon
honneur et & ma louange et qu'elle ne désire en étre
délivrée que selon mon bon plaisir : plus une croix est



— 152 —

supportée avec joie et amour, plus elle m'est chére et
précieuse. Ecoute la raison .qui me fait éprouver mes
serviteurs en tant de maniéres et grave bien ce que je vais
te dire au fond de ton cceur. Jedemeure et j’habite dans
une dme comme dansun paradis de délices et je ne puis
permeitre qu'elle se plaise bors de moi, qu’elle s’affec-
tionne aux créatures ; et parce que je veux la posséder
chaste et pure, je I'entoure d’épines et je I’enferme dans
I'adversité afin qu’elle ne puisse pas s'échapper de mes
mains. Je séme son chemin d’angoisses et de douleurs
afin qu’elle ne puisse se reposer dans les choses basses
et créées et qu'elle place tout son bonheur dans les pro-
fondeurs de ma divinité. La récompense que je donne a
ces dmes pour lamoindre affliction supportée est si grande
que tous les cceurs des mondains réunis en seraient
accablés ; le chemin de la croix n’est pas nouveau, il a
toujours existé; j'ai voulu que dans la nature, les choses
rares et sublimes fussent difficiles et que la vertu de-
mandat beaucoup de sueur etde fatigue. Si ce chemin
ne plait point & 'ame, si elle veut, en I'abandonnant,
s'éloigner de moi, qu’elle parte; je I'ai créée libre et je ne
veux- pas la forcer. Hélas, la parole de mon Evangile est
trop vraie : beaucoup d’appelés, mais peu d'élus.

Le Disciple. Seigneur, je reconnais que vos croix sont
les moyens de votre Sagesse et les gages de votre éter-
nité ; mais du moins qu’elles ne soient pas trop pesantes
et trop au-dessus des forces humaines : vous con-
naissez, Seigneur, toutes choses puisque c’est vous qui
en avez réglé le nombre, le poids et la mesure, et vous
savez bien que mes peines sont véritablement accablan-
tes. Je ne crois pas que personne au monde soit tant
éprouvé que moi; comment voulez-vous que j'y résiste?



— 153 —

Si c'étaient des croix ordinaires, je les supporterais facile-
ment, avec patience, mais ce sont des croix si nouvelles,
si extraordinaires, que mon dme en est briséc.

La Sagesse. Un homme malade pense toujours, au
milieu de ses douleurs, qu'il n'y a pas de souffrances
comparables & la sienne, et chaque pauvre s'imagine
que rien n’égale sa misére. Si je tenvoyais d’autres
croix, tu tiendrais le méme langage : du courage donc
et montre-toi fort et généreux. Résigne-toi compléte—
ment 4 ma volonté, acceple avec patience toutes les
croix qu'il me plaira de t'envoyer et n’en repousse ja-
mais aucune; tu sais que je veux toujourston bien et que
jeconnais parfaitemenldans ma Sagesse ce quite convient
davantage. L’expérience a déja da t'apprendre que toutes
lescroix que je t'envoie, quellesqu’elles soient, t'élévent,
t'unissent plus intimement, plus fermement d ma divinité
que toutes les croix volontaires que tu peux choisir.

Le Disciple. Mais, Seigneur, il est bien facile de dire
qu'il faut souffrir et supporter avec résignation toutesles
croix; le difficile est de réussir, et l'affliction qui m’ac-
cable est si grande que je crains de succomber.

La Sagesse. Si V'affliction n’était pas pénible serait-elle
une affliction, Cequ’il y a debon et de désirable dans la
croix, c'est de pouvoir la supporter avec courage ; qu’y
a-1-il d'étonnant que la croix te pése si tu ne l'aimes
pas ; aime-13 et tu la porteras facilement; la croix qu'on
aime et qu'on désire par amour pour moi devient moins
lourde et se fait sentir & peine. Si tu étais inondé de
consolations et de douceurs spirituelles, si les faveurs
du ciel t'embrasaient d’amour, lu gagnerais bien moins
qu’en souffrant les sécheresses et les épreuves que je
t'envoie. Par ces peines qui t'accablent, tu deviens I'ob-

9.



— 5% —

jet de ma tendresse et tu acquiers des droits & une ma-
gnifique récompense. Vis donc en paix avec cette con-
viction que, sous la croix, tu ne te perdras jamais. Dix
ames qui jouissent des délices de la grice tomberont
plutdt dans le péché qu'une seule dme qui est dans
'affliction. L'ennemi n'a aucune force contre celles qui
gémissent amoureusement sous la croix; quand méme
tu serais le premier docteur du monde, et le plus savant
théologien de mon Eglise, quand méme tu parlerais de
Dieu avec la langue des anges, tu serais moins saint et
noins aimable pour moi qu'une &me qui vit soumise &
mes croix.J’accorde mes gracesauxbons etaux méchants,
mais je réserve mes croix aux élus, aux prédestinés.
Examine et compare avec sagesse, le temps et I'éternité;
tn comprendras qu'il vaut mieux braler cent ans dans
une fournaise ardente, que d’étre privé de la plus petite
croix que je pourrais et voudrais donner. N'est-ce point
une récompense infinie qu'on acquiert en supportant
généreusement les afflictions ?

Le Disciple. O mon trés-doux Jésus, vos paroles sont
comme une musique délicieuse pour les 4mes affligées,
et si j’en entendais souvent de semblables, je vivrais
plus joyeux, pluslibre et plus courageux dans les croix
que vous m’envoyez.

La Sagesse. Ecoute maintenant, mon fils, les sons har-
monicux de 'affliction, la mélodie des cceurs éprouvés et
les cantiqnes des 4mes souffrantes; tu verras combien ils
sont d’accord avec moi. Le monde fuit les affliclions et
méprise ceux qui-les supportent; moi, je les bénis et je
les couronne. Les affligés sont mes amis les plus chers,
les plus aimables, les plus semblables & ma divinité.
L'affliction &loigne ’homme du monde et le rapproche du



—_A35 —

Ciel. Plus les amis de la terre I'abandonnent et plus ma
grace augmente, I'éléve et le rend divin. De la croix dé-
coulent I’humilité, 1a pureté de conscience, la ferveur de
Vesprit, la paix, la tranquillité de ame, la sagesse, le
recueillement, la charité et tous les biens qu’clle pro-
duit. La croix est un don si précieux que si tu restais des
années prosterné par terre pour me demander la grace
de souffrir, tu ne serais pas encore digne de I'obtenir.
L’affliction est un trésor pour les pécheurs, les péni-
tents, les commencants et les parfaits. C’est un purgatoire
d’amour. qui purific 'dAme du péché et en détruit le
chétiment. Donne - moi un affligé qui loue et bénit Dieu
dans ses peines, et1'enfer fuira devant lui tout épouvanté.
La croix posséde une telle force, une telle puissance que
bon gré mal gré, elle atlire et ravit celui qui la porte.
Oh! combien seraient damnés, si je ne les avais pas
crucifiés. Il est plus grand de conserver la patience dans
les choses contraires que de ressusciter les morts.
La patience est une hostie vivante, I'odeur d’un par-
fum délicieux en la présence de ma divine majests,
cest un sacrifice si nécessaire & la gloire de I'dme
que je tirerais des croix et des épreuves du néant plu-
10t que d’en priver mes plus chers amis: il est vrai que
le chemin de la croix est étroit et faligant, mais il con-
duit ceux qui le suivent aux portes du Ciel, & la gloire
des saints, au triomphe des martyrs; et alors les aflligés,
dans l'allégresse de leur victoire, chantent & Dieu un
cantique nouveau que ne peuvent redire les anges,
puisqu'ils n’ont jamais porté la croix.

Le Disciple. Je vois bien, Seigneur, que vous étes la
Sagesse éternelle puisque vous faites luire votre vérité
dans mon Ame avec une telle clarté qu'il n’y reste plus



— 456 —

aucun doute. Aussi, c’est du plus profond de mon cceur
que je vous loue, que je vous bénis de toutes les croix
passées et présentes que vous m’avez envoyées dans vo-
tre tendresse pour mon plus grand bien.

XX

La méditation de la Passion de Jésus-Christ procure de grands
biens et comment il faut 8’y livrer.

Le Disciple. Je ne pourrai jamais exprimer, 0 trés-doux
Jésus, combien volre {rés-sainte et trés-aimable Passion
m’a consolé dans mes afflictions et mes angoisses. Je
me souviens qu’un jour, étant triste, abandonné, privé
de toute consolation intérieure et dans une telle séche-
resse que je ne pouvais ni lire ni prier, ni méditer, ni
étudicr, je me retirai dans un coinde ma cellule et que,
joignant les mains sur ma poitrine, je pris la résolution
de ne plus sortir puisque je ne pouvais faire autre chose
pour I'honneur et la gloire-de votre saint nom. Alors
j'entendis votre voix qui me disait : Léve-l0i, mon ami,
regarde~moi crucifié, pense & tout ce que j'ai souffert
pour toi et tu oublieras tes afflictions. Et je me suis levé,
j'ai médité et j'ai pleuré devant vous, et je me suis trouvé
délivré de toutes mes peines et detoutes mes sécheresses.
Je me disaisque Paul, votre glorieux apdtre, avait bien
raison de préférer la science de la croix & la vision su-
blime qu'il eut de vos mystéres, lorsqu’il s'écriait : Je
ne veux savoir autre chose que Jésus-Christ et Jésus-
Christ crucifié. Et aprés lui saint Berpard disait & ses
religieux dans son doux langage : Mes fréres bien ai-
més, aimez la-Passion de Jésus-Christ : quand je me suis



— 487 —

converti, au lieu des mérites que je n’avais pas, je me
suis fait un bouquet de toutes les souffrances de mon
rédempteur et je I'ai toujours porté dans mon 4me afin de
méditer son crucifiement. Ces souvenirs douloureux de
sa mort me semblent la vraie sagesse du cceur et c’estla
que je trouve la perfection de la sainteté, 1a plénitude
de la science, les trésors du salut, 'abondance des méri-
tes, le calice de la paix, le baume de 1a consolation, la
constance et I'égalité dans toutes les choses heureuses
ou contraires : méditer la Passion, c’est acquitter mes
péchés, gagner mon juge, apaiser mon esprit. Quand
je regarde la croix, je marche en assurance & travers
tous les maux de cet exil. Je ne demande pas, comme
I’épouse des cantiques, ol repose celui que j'aime, puis-
que je le porte dans mon cceur ; ou il prend sa nourri-
ture 4 midi, puisque je le contemple toujours sur la
croix; oui, ma plus grande philosophie est de savoir
Jésus et Jésus crucifié.

Mais, 6 mon Jésus, rappelez-vous ma plainte ordinaire.
Je n’ai rien tant & cceur que votre Passion ; je désire la
méditer sans cesse et la pleurer avec des larmes ameéres,
et cependant je suis souvent si sec, si aride que je ne
trouve pas un soupir, un acte de reconnaissance pour
toutes ces douleurs qui mériteraient une compassion
.infinie. Enseignez-moi, 0 Sagesse éternelle, comme je
dois les méditer.

La Sagesse. Laméditation de ma Passion ne doit pas
étre faite légérement et par routine; elle doit étre pro-
fonde et pleine de considérations pénibles. Le palais
peut-il trouver quelque gott & un mets qu’on prend avec
précipitation : il en est de méme d’une méditation faite
sans amour et sansapplication. Si,en méditant, tune peux



— 458 —

pleurer ma Passion, réjouis-toi du moins des biens im-
menses qu'elle t’acquiert et qu’en recoit le monde tout
entiep. Si, danstes sécheresses, tu ne peux ni t'affliger ni te
réjouir, continue cependant avec courage ; entretiens-
10i de mes- douleurs du mieux qu’il te sera possible, et
sois persuadé que ces efforts me seront plus agréables
que toutes les larmes et la ferveur que tu pourrais avoir;
tu auras fait un acte de vertu en te surmontant pour
I'amour de moi et tu m’auras donné la preuve d’un gé-
néreux amour. Ne te décourage donc jamais, quel que
soit I'élat ol tu te trouves, lorsque tu médites ma Pas-
sion et retiens bien ce que je vais te dire. Tu sais que
ma justice ne laisse jamais impuni le péché moitel ou
véniel et il y en a beaucoup qui ont mérité par leurs
fautes de rester dans le purgatoire. Eh bien!en méditant
ma Passion el en s’en appliquant les mérites, ces Ames
peuvent en peu de temps s'affranchir de toute faute et
de toute peine et devenir si pures qu'elles pourraient
en mourant s'envoler au ciel sans passer par le purga-
toire; tu vois les fruits qu'on retire de la méditation de
ma Passion. .

Le Disciple. Mais comment peut faire un pécheur
pour se purifier par la contemplation de vos douleurs et
pour s’en appliquer les mérites?

La Sagesse. 11 doit 1° pleurer dans I'amertume de son
ceeur, les péchés qu'il a commis contre son Pére céleste,
en repasser la multitude, la gravité, I'ingralitude?
2° Se persuader qu'il ne pourra jamais expier par lui-
méme ses péchés, puisque les austérités les plus gran-
des & cOté de ses fautes sont comme une goutte d'eau
comparée a I'immensité de 1’'Océan; 3° louer et bénir
la toute-puissance de ma satisfaction infinie en pensant



— 159 —

que la plus petite goutte de mon sang suffirait pour ef-
facer les péchés de mille mondes; 4° s’appliquer cette
satisfaction en compatissant & mes douleurs et en s'u-
nissant 4 ma Passion; 5° Elever sa douleur, faible et im-
parfaite , & ma douleur sans bornes et sans mesure;
méler humblement la goutte de sa courte pénitence au
mérite immense de ma satisfaction et confondre ses
souffrances avec mes peines infinies.

XX1

Comment on peut mourir avec Jésus-Christ sur la croix.

Le Disciple. Vous avez cu la bonté, douce et adorable
Sagesse, de me montrer les tourments que vous avez
soufferts dans votre corps, lorsque vous étiez attaché a la
croix et dans les angoisses terribles d’'une mort infdme.
Dites-moi miainienant,je vous en conjure, ce qui se pas-
sait sous la croix; si quelqu’un compatissaita votre dou-
leur et ce que vous avez fait pour votre mére affligée ?

La Sagesse. Ecoute une chose digne de toutes les lar-
mes. Je mourais sur la croix et les bourreaux qui m'en-
touraient, tournaient en dérision ma divinité, mes mira-
cles et mes ceuvres; ils m’accablaient de crachats,
d’injures, de blasphémes et me méprisaient comme si
j'avais été un ver de terre et I'opprobre du monde en-
tier; et moi je supportais avec courage les opprobres,
gémissant et pleurant sur la perte de leurs ames et of-
frant mon sang Amon Pére pour leur salut. Pour les en-
gager a se converlir, je me tournai miséricordieusement
vers le voleur qui était & ma droite et je lui promis le
pardon. Moi qui dispensais ainsi la gloire, j'étais aban-



- 460 —

donné de tous, nu, couvert de sanglantes blessures,
8ans personne pour me consoler, me secourir, me re-
connaitre. Tous mes disciples et mes amis s'étaient en-
fuis. Je voyais bien ma chére meére; mais je savais qu’elle
souffrait dans son tendre cceur tout ce que j'endurais
dans mon corps et c'était pour moi un nouveau tour-
ment d'étre témoin de sa douleur et d’entendre ses pa-
roles déchirantes. Je cherchai & la consoler en la re-
commandant & mon disciple bien-aimé.

Le Disciple. Qui pourrait retenir ses larmes et ses gé-
missements ? O lumiére brillante, Verbe divin, admira-
hle Sagesse, agneau, la pureté, I'humilité méme, comme
vous avez été cruellement traité par ces loups dévorants,
par ces tigres affamés. Si j'avais été présent, si j'avais pu,
malgré ma misdre el mon indignité, mourir pour vous ou
avec vous ! etsi jen’avaispaseu ce bonheur, je me serais
du moins prosterné au pied de volre croix, je me serais
attaché au rocher qui la portait, et quand il s'est fendua
votre dernier soupir, mon cceur se serait brisé aussi de
compassion et d'amour.

La Sugesse. Yétais seul, condamné & la mort par la
justice éternelle, seul, je devais étre attaché a I'arbre de
1a croix, seul, pour le salut de tous, je devais boire le ca-
lice de ma douloureuse Passion. Mais il faut maintenant
marcher 4 ma suite, renoncer & toi-méme, prendre ta
croix et me suivre, et ton sacrifice me sera aussi agréa-
ble que si tu étais mort avec moi sur le Calvaire.

Le Disciple. Me voici, Seigneur, prét & mourir pour
vous, caril n'est pas juste que je m'appartienne puisque
vous étes mort pour moi. Enseignez-moi seulement, 6
divine Sagesse, quelle croix je dois porter & votre suite
et comment je dois mourir avec vous.



— 464 —

La Sagesse. Fais le bien autant que tu pourras, et s'il
arrive que 'on interpréte mal tes actions, qu'on se mo-
que de toi, qu'on t'accable d’injures, de malédictlions,
qu’on te traite comme un homme méchant et méprisa-
ble, efforce-toi de ne pas t'en émouvoir et de conser-
ver la paix de ton cceur; supporte les persécutions avec
courage et humilité , sans songer & te défendre; prie
avec amour pour tes ennemis et excuse-les charitable-
ment auprés de ton Pére céleste, et ainsi tu mourras par
amour sur la croix; ma mort recommencera dans la
tienne et ta patience seraunc fleur nouvelle de ma Passion.

Si, malgré ton innocence et ta pureté, tu es regardé
comme un impie, regois avec joie cet affront, et lorsque
tes contradicteurs viendront s'excuser et te demander
pardon, embrasse-les et pardonne-leur avec promptitude
et amour, comme s'ils ne t'avaient jamais causé aucune
peine ; tache de leur étre utile et de leur témoigner ton
affection par tes acles et par tes paroles. Tu auras alors
partagé ma croix, tu auras imité la bonté qui me faisait
pardonner les injures et les cruautés de mes bourreaux.

Si turenonces A I'amitié, aux conversations des hom-
mes, au bien-étre et aux consolations d’ici-bas, au-
tant qu'on le peut dans cette vie, ce renoncement et
ceite privation remplacerom le délaissement ou j’étais
sur le Calvaire, lorsque tous les miens m’avaient aban-
donné.

Si, par amour pour moi, tu t'affranchis des affections
inutiles et surtout de celles qui pourraient t'éloigner de
mon service, tu me seras agréable comme saint Jean,
mon disciple bien-aimé, qui m’'était fidéle au pied de la
croix. En conservant ton ceeur pur et libre de tout atta-
chement terrestre, tu vétiras, tu couvriras ma nudité.



— 462 —

Mais surtoul dans les violences et les allaques de ton
prochain, au milieu des persécutions et des inju-
res, ne te défends pas; ne résiste pas; sois silen-
cieux comme un agneau; supporte tout avec man-
suétude et douceur; que ton cceur, tes paroles, ton
visage respirent le calme et la paix. Tiche de triom-
pher par ton humilité de la dureté ‘et de la malice de
tes ennemis. C’est ainsi que tfu porteras en toi I'image
fidéle de ma mort; c’est ainsi qu'en gravant dans
ton 4me ma douloureuse Passion, qu’'en la méditant, en
la rappelant dans tes priéres, en 'imitant dans tes ac-
tions, tu te conformeras & mes souffrances et a la fidé-
lité de ma chaste mére ct de mon bien-aimé disciple.

Le Disciple. O toute-puissante Sagesse, gravez dans
mon esprit et dans mon corps, que je le veuille ou que
je ne le veuille pas, une image véritable de votre mort,
afin que je rende gloire & votre saint nom:

XXII

Quel fut le but de Notre-Seigneur Jésus~Christ sur la croix.

Le Disciple. O douce Sagesse, ma souveraine et ma
maitresse, entretenez-moi maintenant de ce qui se pas-
sait dans votre cceur et dans votre ame. Faites-moi con-
nalire votre état intérieur sur la croix; sans doute que
vous receviez les consolations du Ciel, et que vous étiez
fortifié¢ comme le furent les martyrs au milieu de leurs
tourments. L’assistunce de votre Pére céleste a d(i rendre
plus suppoitable votre supplice.

La Sagesse. Les peines de mon corps étaient bien gran-
des, mais combien plus douloureuses ont été les afflic-



— 163 —

tions de mon 4me. Dans la partie supéricure de mon étre
je contemplais I’essence divine comme je la contemple
maintenant dans le paradis; mais loutes mes puissances et
les facultés inférieures de mon ame étaient plongées dans
ladésolationetl'abandon: j’étais réduitd desangoisses que
personne n'a éprouvées et n’éprouvera jamais : mon corps
suspendu & la croix, étaitcouvert de plaiesd’ou s’échap-
pait mon sang; mes yeux étaient gonflés de larmes, et
mes membres disloqués; les horreurs de la mort m’envi-
‘ronnaient; je ne recevais aucun secours du Ciel et de la
terre, ct je criaisd’une voix lamentable : Mon Dieu, mon
Dieu, pourquoi m’avez-vousabandonné ! Cependant ma
volonté était inébranlable et parfaitement unic & la jus-
tice divine qui me frappait. Lorsque mon sang fut pres-
que tout répandu et que les forces m’abandonnaient dans
I'agonie, j’éprouvai une soif bralante qui me fit dire : j'ai
soif; mais j'avais encore plus soif de souffrir et de sau-
ver les dmes. Lorsque j'eus accompli tout ce qui était
nécessaire & la rédemption des hommes, je déclarai que
tout était consommaé. Yavais été ainsi obéissant jusqu'a
la mort de la croix; je remis mon esprit entre les mains
de mon Pére et je me séparai de mon corps. Aprés ma
mort j’eus le cOté droit percé d’'un coup de lance, etilen
sorlit des flots de sang et une source d’eau vive. Voila,
mon ami, tout ce que jai souffert pour réparer tes fautes
et celles de mes élus; c’est le sacrifice efficace de mon
sang innocent qui t'a racheté et délivré de la mort éter-
nelle.

Le Disciple. O trés-douce Sagesse, que rendrai-je &
votre majesté pour tant d’amour et quelles actions de
grace vous offrirai-je pour votre douloureuse Passion ?
Si j'avais la force de Samson, la sagesse de Salomon ct



— 16§ —

les richesses de tous les rois, je les consacrerais & vatre
louange et & votre service, mais je ne puisrien; je ne svis
rien et pourtant, je voudrais vous témoigner ma recon-
naissance.

La Sagesse. Toutes les langues‘des anges ne suffiraient
pas pour me louer et tous les cceurs des hommes ne
pourraient me remercier de la plus petite affliction que
j'ai soufferte pour eux.

Le Disciple. Je vivrai donc sans jamais m’acquitter. En-
seignez-moi de grice ce que je puis faire pourvouq plaire
el vous servir.

La Sagesse. Tiens toujours les yeux fixés sur ma croix
et grave dans ton espriten y compatissant les tourments
les plus cruels de ma Passion. Lorsqu’il tarrivera de
souffrir, supporte-le en union avec moi; si dans tes afflic-
tions, je ne te console pas et je te laisse dans la séche-
resse et l'abattement, comme je I'étais sur le Calvaire,
garde-10i bien de chercher des consolations humaines,
mais pousse vers Dieu des gémissements et des soupirs,
abandonne-toi, pour m’imiter, & la volonié de ton Pére
céleste et plus tu seras torturé i I’extérieur et délaissé &
I'intérieur, plus tu seras cher & Dieu, et plus tu appro-
cheras de- ma ressemblance sur la croix : c'est ainsi que
j’éprouve mes plus chers amis.

Lorsque tu auras un grand désir de secours et de con-
solation, fais-toi violence et renonces-y afin d’avoir dans
ta soif, la langue abreuvée de fiel et de vinaigre ; sois
toujours altéré du salut des Ames et travailles-y avec ar-
deur pendant toute ta vie ; obéis avec empressement &
tes supérieurs, conserve ton ame détachée de toute
jouissance et remets-la entre les mains de Dieu, comme
au moment de ton dernier soupir. Tu seras ainsi uni &



— 463 —

ma croix; mais par-dessus tout,apprends & te cacher dans
mon cOté ouvert et dans la blessure que 'amour a faite
& mon cceur; je te laverai avec 1'eau qui en découle, je
t'y décorerai de la pourpre de mon sang, je m'atta-
cherai a toi par des liens indissolubles et mon esprit
s'unira au tien d’une union éternelle.

XXIII

Régles sommaires de la vie spirituelle.

Le Disciple. Trés-haute Sagesse, I'empire du monde
me rendrait moins heureux que je ne le suis, en enten-
dant vosadmirables lecons; mais, dites-moi, je vous en
conjure, ce que je dois faire, surtout pour éviter le mal
et arriver 3 la perfection.

La Sagesse. Ecoute en peu de mots la régle d’une vie
pure et parfaite. Tiens-tvi séparé et éloigné des hommes;
affranchis-toi des images et du courant des choses ter-
restres et humaines; délivre-toi de tout ce qui peut trou-
bler le cceur, captiver I'affection et jeter dans les peines
et les inquiétudes du maonde, de la chair et de la nature.
Eléve ton esprit & une contemplation sainte ol je serai
I'objet perpétuel de tes pensées. Que tous les aulresexer-
cices spirituels, les veilles, les jelnes,la pauvreté, les
austéritésde la vie, les mortifications du corps et des sens
soient dirigés vers ce but; ne les pratique quautant
gu’ils peuvent t'aider et t'exciter & la présence de Dieu.
C'est ainsi que tu arriveras & une perfection que n’at-
teint pas une personne sur mille, parce que la plupart
des chrétiens s’imaginent que tout est dans les pratiques
extérieures. lls o'y agilent pendant des années sans



— 166 —

faire de progrés, ct restent toujoursles mémes, toujours
éloignés de la véritable perfection.

Le Disciple, Mais qui pourra, Seigneur, lenir les yeux
de son ame loujours fixés sur votre divinité et conti-
nuer sans jamais 'interrompre, cetle sublime contem-
plation ? ,

La Sagesse. Aucun homme, sans doute; maisje te dis
ces choses, afin que tu t'efforces au moinsd'y atteindre,
que tu les désires, que tu cn fasses la régle de tes exer-
cices spirituels et que tu y consacres ton cccur et ion
esprit. Quand tu t'apercevras que tu t'éloignes du but
et que tu es distrait de cette contemplation, songe que
tu te prives de la béatitude méme; retourne sur-le-
champd la fin que tu t'étais proposée et veille constam-
ment sur toi-méme pour ne jamais t'écarter de la pré-
sence de Dieu. Toutes les fois que tu I'oublies et que tu
marches & I'aventure, tu ressembles au nautonier qui
a perdu, au milieu d’une tempéte terrible, ses rames et
son gouvernail : il ignore sa route et ne sait plus com-
ment conduire son navire. Si tu ne peux rester cons-
tamment appliqué & la contemplation de ma divinité,
reviens-y du moins sans cesse par le recucillement et
la priére, et que tes efforts pour marcher en ma pré-
sence t'affermissent en Dieu autant qu’on peut I'étre i i-
bas.

Ecoute, 6 mon fils, ces lecons qui ne trompent pas;
écris-les au fond de ton cceur et rappelle-1oi toujours la
tendresse qui me les inspire. Si tu veux faire de véri-
tables progrés dans la vertu, que ces paroles ne s’cffacent
jamais de lon esprit; qu’elles te soient présentes, partout
et & chaque instant, dans la paix ou dans le trouble, dans
la faligue ou le repos; tu y trouveras toujours les lu=



— 467 —
miéres ct les avantages de la Sagesse. Mon fils, donne
tous tes soins & Dicu et & ton cceur et tche de ne ja-
mais quitter et négliger ton intérieur. Sois pur et dé-
barrasse-toi de toutes les occupations qui ne sont pas
nécessaires. Eléve tes pensées au ciel et fixe-les en
Dieu ; tu te sentiras de plus en plus éclairé et tu con-
naitras le souverain bien dans Iignorance et 1’éloigne-
ment duquel tu vis maintenant.

Le Disciple.Quelles actions de grice vous rendrai-je, &
sublime Sagesse, pour ces enseignements que vous
épanchez dans mon ime avec tant de bonté et de dou-
ceur. Vos paroles ne s'effaceront: jamais de ma mé-
moire, elles seront la régle et la force de ma vie; c'est
mon désir, mon ambition.

XX1V

Le disciple de 1a divine Sagesse assiste A la mort subite d’'un
jeune homme de trente ans.

Le Disciple. Trés-doux Jésus, que mes priéres ne vous
importunent pas et daignez m’enseigner & mourir 4 moi-
méme et & toutes les choses créées, 4 vivre pour vous
seul, avous aimer, 4 vous louer de toute mon ame, a
vous recevoir humblement et dignement dans le trés-
saint sacrement de I'autel. O mille fois heurcux, celui
qui sait vous servir comme vous le méritez ! Mais puisque
vous m’avez exhorté de tant de maniéres & mourir avec
vous sur la croix, dites-moi de quelle mort vous parlez,
de la spiritueile oude la corporelle?

La Sagesse. De I'une et de l'autre.

Le Disciple. Mais on connait la mort corporelle quand



— 168 —

elle arrive; il n'y a pas alors besoin de grand enseigne-
ment pour subir Ia loi de la nature.

- La Sagesse. Celui qui attend la mort pour apprendre
& mourir est dans une grande erreur. On n’apprend 3
mourir qu'en pensant toujours & la mort.

Le Disciple. Mais il est bien triste, bien [pénible et
bien dur de penser toujours  la mort.

La Sagesse. Tu es assez aveugle pour ne pas voir
qu’on meurt 4 chaque instant. Combien disparaissent
dans les villes et les couvents; combien sont frappés
de mort subite; tu ne terappelles pas qu'il yapeude temps
tu as failli mourir comme les autres. Quvre donctes sens
intérieurs, et écoute, pour fon instruction, les gémisse-
ments d'vn jeune homme que la mort a surpris.

Le Mourant. Hélas! hélas ! malheureux que je suis :
pourquoi ai-je vu la lumiére. Je suis né dans les gémis-
sements et les larmes et je meurs au milieu des cris et
des angoisses. Hélas ! les douleurs de la mort m’ont envi-
ronné el les périls de Venfer m’ont sdfsi!. O mort épou-
vantable, pourquoi venir empoisonner mes jeunes an-
nées? Moi, qui n’ai jamais pensé & toi, qui ne t'ai jamais
désirée, pourquoi m’attaquer si brusquement? Me voila
dans tes liens comme un criminel qu'on entraine au sup-
plice. Je me frappe la téte de désespoir et je me déchire
dans ma rage. Pour moi, aucun secours, aucune espé-
rance el j'entends la voix de la mort qui me crie : Mal-
heureux, il faut rendre le dernier soupir; il estimpos-
sible d’échapper, rien ne te délivrera de mes mains;
amis, parents, richesses, sciences, adresse, tout est inu-
tile, tu dois subir ton sort et quitter la vie. Ainsi donc

t Heu circumdederunt me dolores mortis : et inferni pericula
invenerunt me. Ps. cxiv, 3,



— 469 —

je vais mourir; il n’y a pas d’appel et il faut me séparer
de ce corps que j'aimaistant; 6 mort! 6 mort!

Le Disciple. Mais, mon ami, pourquoi tant t’affliger?
Ne sais-tu pas que la loi de la mort est commune a tous,
au pauvre comme au riche, aux jeunes comme aux vieux?
Il meurt méme plus de jeunes gens que de vieillards,
Penses-tu étre seul épargné par la mort? ce serait une
grande folie.

Le Mourant. Est-ce ainsi que fu me consoles et pour-
quoi me dire des paroles si dures et si améres? J'ai bien
toute ma raison. Celui qui a vécu sans se préparer a la
mort et qui meurt sans la craindre, celui-14 est aveugle
ct fou; il meurt comme une brute parce qu'il ignore le
danger qu'il court. Je ne me plains pas de mourir, mais
je me désespérede mourirsubitementet sans préparation.
Il faut subir une ncécessité, a laquelle je ne me suis au-.
cunement disposé. Ce n'est pas seulement ma vie que je
pleure, ce sont ces jours que j'ai perdus dans les plaisirs
¢t les fétes, tandis que j'aurais pu les utiliser pour mon
dme. Je suis maintenant comme unec fleur tombée et
desséchée, comme un avorton qui n’a pas connu I'exis-
tence. Le temps a passé pour moi comme la fléche d'un
arc bien tendu, el ma vie va disparaitre dans le néant de
l'oubli. C'est pourquoi mon langage respire 'amertume et
mes paroles sont pleines de douleur ', Oui!oui! malheur &
moi ! Si je pouvais retrouver mes premiers jours, si je
pouvais avoir encore ce temps précieux qui m’'était donné
et savoir ce que je sais maintenant. Comme je méprisais
ce temps ct comme je le perdais en choses inutiles. Il est
passé et je ne puis le faire revenir. Infortuné que je suis,

' Quamobrem sermo meus in amaritudine est et verba mca
dolore sunt plena.

10



- 170 —

une de ces heures fugitives devait m'étre plus précieuse
que I'empire du monde entier, et maintenant je pleure
leur perte, et toutes mes larmes ne peuvent m’en reudre
un seul instant : pourquoi n'ai-je pas mieux employé
ce temps qui m’était donné, pour bien mourir ? & vous,
jeunes gens, qui étes au printemps Je la vie et qui en
possédez les riches el riantes années, considérez mon
malheur et que mon exemple vous apprenne a vous don-
ner & Dieu, afin qu'il ne vous arrive pas un jour ce qui
m’arrive maintenant. O jeunesse mal employée, belles
années perdues dans le péché; je ne voulais pas écouter
les reproches de mes parents, de mes amis; je ne vou-
lais pas renoncer & mes plaisirs et je suis tombé sans
y penser dans les piéges de la mort. Il eut mieux valu
pour moi mourir dans le sein de ma mére que d’avoir &
me reprocher I'abus du temps et la perte de ma vie.

Le Disciple. Mon cher frére, revenez & Dieu, par un re-
pentir sincére de vos péchés et si vous finissez bien, tout
sera réparé, vous serez sauvé.

Le Mourant. Ce que vous me dites n'est-il pas absurde,
impossible? Comment voulez-vous qu’au moment de la
mort, je fasse pénitence et que je revienne a Dieu? je suis
dans les angoisses de la terreur et je ressemble au petit
oiseau qui est plus mort que vif entre les griffes du vau-
tour. Je n’ai qu’une pensée, celle d’échapper ala mort qui
m’attend, mais je vois que je ne puis I'éviter; elle me
presse, elle me frappe et mon &me va quitter mon corps.
Hélas ! pourquoi ne suis-je pas revenu a Dicu par une
sincére pénitence lorsque j'étais en santé? Comme main-
tenant, je mourrais heureux et tranquille ! Celui qui aban-
donne Dieu et qui différe sa conversion, quand il se porte
bien, mérite de ne pouvoir faire pénitenceau moment de



-7 —

samort. Hélas! je différais d’année en année, de jour en
jour, et je suis parvenu & me perdre avec tous mes bons
vouloirs et mes stériles promesses. Je fuyais sans cesse
la pénitence et me voild tombé dans I'ubime et les 1éné-
bres de la mort. Et mon plus grand malheur, cest d'a-
voir passé les trente ans de ma vie, sans avoir peut-
étre employé un seul jour 3 la gloire de Dicu, sans avoir
fait une seule action qui lui fat agréable : c’est lile re-
mords qui m’est le plus cruel. Quelle honte, quelle con-
fusion, lorsque je paraitrai devant la majesté terrible de
Dieu, en présence de toute la cour céleste. Maintenant
que je vais expirer, un seul Ave Maria, que je pourrais
dire dévotement, me serait plus précieux que tout I'or
du monde. Ah! Seigneur, que de biens j’ai perdus en
ne profitant pas du temps, et dans quelle infortune je me
suis précipité pour de vils plaisirs. Comme je me félici-
terais d’avoir pendant ma jeunesse évité les amis du
monde. J'aurais plus mérité en m'abstenant pour I'a-
mour de Dicu d'un seul regard impur et défendu, que
8i d’autres offraient a cette heure pour moi trente années
de ferventes pritres. O vous, qui devez mourir, écoutez
une chose épouvantable, je meurs et comme je n'ai fait
aucune bonne action, j'implore les mérites des hommes
vertueux 'afin de racheter ma vie coupable ; mais tous
me refusent parce qu'ils craignent que I'huile de leurs
lampes soit insuffisante & leur salut; et moi qui pou-
vais m'enrichir quand j'¢tais en santé, je sollicite inu-
tilement une aumone spirituelle qui puisse, non pas
obtenir quelque récompense, mais me concilier peut-
btre la miséricorde divine et diminuer un peu ma dette.
Oh! vous tous jeunes el vieux, apprenez de moi & acqué-
rir par vos bonnes ceuvres, pendant cette vie, des gra-



— 72 —

ces et des mérites ; ne comptez pas sur 'heure de la mort
pour mendier les mérites des autres, parce que vous ne
trouverez personne qui ait la volonté et la puissance de
vous secourir.

Le Disciple. Vos plaintes et vos angoisses me déchirent
le cceur; votre malheur me fait penser 4 moi-méme et
je vous conjure par le Dieu vivant de me dire ce que
je dois faire pendant que je suis en santé pour éviter
volre triste sort. ]

Le Mourant. Ce que tout homme vivant a de plus pru-
dentetde plus sage 4 faire, c’est de confesser avec un
grand soin et une douleur profonde tous ses péchés ; et,
apreés cetle confession, il doit régler sa vie de maniére &
étre prét & mourir chaque semaine, chaque jour. Imagi-
nez-vous que votre 4me est condamnée a dix ans de
peines et de supplices dans le purgatoire et que vous
D'avez qu'une année pour la secourir et la délivrer des
flammes, écoutez une voix lamentable qui vous crie : 0
mon fidéle ami, tends-moi une main secourable et retire-
moi de ces flammes cruelles; je suis malheureuse,
pauvre, désolée et je n’ai que toi pour me venir en aide,
le monde entier m’a oubliée parce que chacun cherche ses
intéréts 1.

Le Disciple. Tous vos conseils sont bons et profitables,
et sileshommes comprenaient les choses comme vous les
comprenez maintenant ils seraient profondément im-
pressionnés. Mais les gens du monde n’y font pas d’at-
tention. Ils ont des oreilles et n’entendent pas, des yeux
el ne voient pas. Personne ne pense & mourir pendant
qu’il est en vie et en santé. On attend pour cela que
I'dme quitte le corps.

1 Quia omnes que sua sunt querunt, Philip. 1. 21.



— 473 —

Le Mourant. Aussi quand ils seront atteints des fléches
de la mort, ils auront beau pousser des cris et des gé-
missements, le ciel el la terre resteront impitoyables.
Sur cent chréliens qui vivent dans le monde ou dans le
cloitre, il s’en trouvera & peine un qui sera frappé de
mes paroles et qui changera de conduite; sur ces cent
chrétiens, par conséquent, il s’en trouvera & peine un
qui mourra bien préparé. Presque tous tombent dans
les filets de la mort sans avoir pensé & leur fin der-
niere. Presque tous expircnt sans se reconnaitre et sans
faire pénilence, parce que la vaine gloire, I'orgucil de la
vie, les plaisirs du corps, 'amour de ce qui passe si vile,
la préoccupation de leurs intéréts matériels les jettent
dans le plus déplorable aveuglement. Si vous voulez
éviter, avec le petlit nombre, les conséquences terribles
d’une mort imprévue, écoutez mes conseils; pensez con-
tinuellement & la mort et imaginez-vous que votre dme
est déja dans les flammes du purgatoire ; les priéres et
les bonnes ceuvres que vous ferez pour la délivrer, di-
minueront bientdt la crainte et I'horreur que vous avez
de la mort et votre cceur finira par la désirer etI'attendre
avec amour. Que ce soit votre méditation la plus fré-
quente et la plus sérieuse; gravez mes paroles dans
votre esprit et n'oubliez pas les lecons que je vous
donne au milieu des bouleversements de ma mort, et
des ténébres de ma derniére nuit. Oh! qu'il est béni de
Dieu celui qui arrive & cette heure terrible, bien pré-
paré. 11 yuitte la terre pour le ciel sans éprouver I'amer-
tume de la mort. Hélas! miséricordieux maitre, quel sera,
tout a I'heure, l'asile, le refuge de mon ame, dans celts
région inconnue de l'autre vie? hélas! je sens que tout
m’abandonne et que mon dme va souffrir au milieu de

10.



— 175 —

toutes ces dmes tombées dans les flammes de volre jus-
tice. Quel ami véritable et dévoué pourra me secourir ?
mais plus de gémissements, voila 'heure de partir! Je
meurs, je ne puis plus retenir la vie; mes mains de-
viennent froides ‘et mon visage livide; mes yeux s’ob-
scurcissent, les angoisses de la mort m’'oppressent et
c'est & peinessi je respire encore. Le monde disparait, sa
lumiére me fuit, j’entrevois une autre vie. Ah! quel
spectacle ! voici autour de moi des fantdmes horribles;
les démons de P’enfer m’environnent et font tous leurs
* efforts pour s'emparer de mon ame. O Dieu, 0 justice,
. que vos jugements sont sévéres ct combien pésent mes
moindres fautes. Hélas! quelle sueur glacée baigne tout
mon corps! O visage terrible de mon juge! Japercois
les flammes ardentes du purgatoire qui tourmentent les
ames et les agitent comme des étincelles : elles crient
toutes d’une voix lamentable : Hélas! hélas! quel sup-
plice nous endurons ; personne ne pourra jamais com-
prendre la multitude et 1a grandeur de nos peines. O vous
qui vivez, secourez-nous dans notre malheur et nos déso-
lations. Ol sont maintenant les souvenirs de’amitié ? ses
promesses étaient trompeuses, carnous voild dansl’aban-
don et 'oubli. Ayez pitié de nous, ayez pitié de nous, vous
du moins qui étes nos amis 1. Nous vous chérissions, nous
vous rendions tous les services possibles. Est-ce ainsi que
vous nous récompensez de notre dévouement? N'aurez-
vous donc pour nous aucune compassion? Et pourlant
notre supplice surpasse tous les tourments des martyrs
et noussouffrons plus en une heure qu’on ne peutsouffrir
en cent ans sur la terre. Qu'il et mieux valu prévoir
ces flammes et cet abandon. O flamme cruelle, 0 priva-
1 Miseremini, miseremini, saltem vos amici. Job. x1x, 21.



— A5 -

tion de Dieu plus cruelle encore! Mais je tombe au
milicu de toutes les horreurs, je n'ai plus de force : j'ex-
pire.

Le Disciple. O divine Sagesse, ou étes-vous? m’avez-
vous donc abandonné? Oh ! mon Jésus, comme ce spec-
tacle de la mort m’a épouvanté; je ne sais si mon d4me
est encore dans mon corps, et si la crainte n’a pas tari
ma vie. Je vous remercic, Seigneur, de cet enseignement
et je vais tout faire pour en profiter. Je ne passerai ja-
mais un seul jour, sans méditer sur la mort, afin de pré-
voir ses embiches et de ne pas étre victime de ses sur-
prises; je veux apprendre a mourir pendant que je suis
en santé; toutes mes pensées seront dirigées vers I'autre
monde, parce qu'ici-bas tout est vanité. Je n’attendrai
pas mon dernier jour pour me repentir, et jecommence-
rai ma pénitence dans la seveméme dema jeunesse. Loin
de moi maintenantun lit voluptueux, une nourriture dé-
licate, les vins précieux, les longs sommeils, les hon-
neurs périssables, le bien-étre et les jouissances du
corps. Comment pourrai-je supporter les tourments
du purgatoire, si je n’ai pas le courage de faire actuelle-
ment pénitence? Oui, je veux aujourd’hui méme com-
mencer 4 soulager ma pauvre dme, que tous oublieront
lorsqu'elle sera dans les flammes de I'expiation.

La Sagesse. Tu fais bien, mon ami, de songer pendant
ta jeunesse aux dangers de la mort. Car, & ton dernier
moment, personne ne pourra te secourir et tu n’au-
ras d'autre refuge que ma Passion, ma mort et mon
infinie miséricorde. Plonge-toi donc dans mon sang
précieux, avec foi et humilité, et tu seras sauvé.

Le Disciple. C'est pour cela, mon Jésus, que je me
prosterne & vos pieds sacrés, en gémissant et en vous



— 176 —

suppliant de vouloir bien me chatier et me purifier
avant que je tombe dans les supplices incompréhensi-
bles du purgatoire. Que j'étais insensé, lorsque je pen-
sais que ce purgatoire n'élait rien et que c'était un bon-
heur @'y aller; maintenant je redoute tant ses flammes
dévorantes, que je ne puisy songer sans étre tout trem-
blant d’effroi. .

La Sagesse. Du courage, mon fils, car cette crainte
est le commencement de la sagesse et le chemin de la
gloire; ne te souviens-iu pas des louanges que les sain-
tes Ecritures donnent & ceux qui craignent et méditent
continuellement la mort? Tu dois me rendre grace d'y
penser comme tu le fais, car c’est une chose bien rare
dans le monde; et cependant les avertissements se re-
nouvellent sans cesse et l'illusion est impossible. Les
malheureux tombent en mourant dans les gouffres ter-
ribles de I'enfer, ils pleurent, ils gémissent, ils s'aper-
coivent alors de leur folie, mais il est trop tard : rap-
pelle-toi, si tu peux, tous tes contemporains qui sont
morts, et évoque-les dans ton esprit; converse avec eux
el demande-leur ce qu’ils sont devenus; écoute leurs
soupirs, leurscrisdéchirants el profite de leurs sages con-
seils. Bienheureux celui qui apprend des autres & s'oc-
cuper & temps de son salut. Si tu es sage, tu attendras
la mort chaque jour; tu te tiendras toujours prét A la
recevoir et a partir content pour ce grand voyage. Qu'y
a-t-il de plus incertain que Ja vie? ’homme est comine
le petit oiseau sur lequel plane le vautour, ou comme
I'infortuné qui voit arriver du rivage, le vaisseau rapide
qui” 'emportera pour toujours bien loin de sa patrie.
La vraie sagesse est de prévoir sa fin derniére et d’al-
ler, par la méditation, au-devant de la mort.



XXV

Du trés-eaint sacrement de I’Eucharistic.

Le Disciple. Si vous m’accordiez la grace, 6 compatis-
sante Sagesse, d’entrer dans l'intimité sainte de vos di-
vins mystéres, je vous demanderais d’autres secrets de
votre amour. 1l est cerlain que I'abime impénétrable de
votre infinie charité nousest largement ouvert par voire
douloureuse Passion et par votre mort; mais dites-moi,
ne pouvez-vous pas nous donner d’autres preuves aussi
éclatanles de votre tendresse pour nous ?

La Sagesse. Comment ne le pourrais-je pas? Il est aussi
impossible de compter les étoiles du ciel que les preu
ves et les témoignages de mon amour infini.

Le Disciple. O mon Jésus, mon doux amour, voyez
combien mon ame languit dans votre attente et donnez
a votre serviteur la paix et le bonheurdevotre présence.
Yous voyez que toutes les affections de la terre sont
mortes en moi et que je ne désire autre chose que les
trésors de votre charité. Vous savez bien que le propre
de I'amour est de ne pouvoir jamais étre rassasié de son
objet : plus il posséde, plusildésire le posséder. Dites-moi
donc, Oravissante Sagesse, quelle est avec votre Passion
et votre mort, la grande preuve de votre amour que vous
avez donnée dans votre Incarnation.

La Sagesse. Réponds-moi d’abord. Parmi les choses
précieuses, qu'y a-t-il de plus précieux pour celui qui
aime? '

Le Disciple. La présence de celui qui est aimé, je crois,
ses embrassements, sa jouissince assurée.



— 178 —

La Sagesse. Cela est vrai et comme je prévoyais que
mes amis fidéles seraient tourmentés du désir de ma
présence, j'ai voulu, dans laderniére céne, au moyen du
sacrement de I’Eucharistie, rester présent, pour mon
Eglise et mes amis, jusqu'ala fin des siécles.

Le Disciple. Mais, Seigneur, excusez mon ignorance;
comment votre corps heureux et glorifié peut-il étre sous
les faibles apparences du pain? Comment puis-je vous
voir présent dans ce sacrement?

La Sagesse. Rien n'est impossible & ma toute-puissance
infinie etsi tes sens te font défaut, il faut les suppléer
par une foi simple et sincére, sans chercher a sonder des
abimes incompréhensibles. Je suis présent pour toi sur
T'autel, vrai Dieu et vrai homme, avec mon corps, mon
4me, ma chair, mon sang, comme je I'étais daps les
bras et sur le sein de ma mére bien-aimée, comme je le
suis au ciel dans la perfection de ma gloire. Dis-moi
comment se montre un palais dans un miroir, et dans
chaque fragment de ce miroir, comment toute 1’éten-
due des cieux est saisie par I'ceil qui est si petit. Ne faut-
il pas plus de puissance pour créer de rien, le ciel, la
terre et tout I'univers que pour changer invisiblement
du pain en mon corps? Pourquoi s’étonner plus de I'un
que de l'autre? Combien ya-t-il dans le monde de choses
que tu crois sans les voir? Les créatures invisibles
ne surpassent-elles pas de beaucoup les créatures visi-
bles? Qui ne croit fermement avoir une dme et pourtant
personne ne I'a vue. Si je t'interrogeais sur les voies de
I'abime et sur les eaux supérieures, ne me répondrais-
tu pas que ces choses dépassent tes facultés, parce que
1u n'as pas pénétré les abimes ni visité les hauteurs des
cieux. Mais si tu ne comprends pas les chdses natu-



— 179 —

relles et terrestres, comment veux-tu comprendre les
choses célestes et divines? Siune mére enfantait et éle-
vait un fils dans une prison complétement obscure, tout
ce qu'elle lui raconterait du soleil, des étoiles, 'étonne-
rait et lui paraltrait incroyable, et pourtant sa mére ne
l'aurait pas trompé. Ma parole n’est-elle pés plus cer-
laine que tous les sens de ’homme? Qu'il te suffise donc
de savoir que I’'Eucharistic est I'cuvre de ma toute-puis-
sance et de mon amour , que la foi te soutienne et ty
golteras ma présence.

Le Disciple. Comment refuser de croire, ce que vous
enseignez, 0 mon Jésus, puisque vous 8tes la vérité qui
De peut mentir, la sagesse qui ne peut se tromper, la
loute-puissance que rien ne saurait limiter. Que n’ais-
je autant d'amour]que toutes les créatures! Que n'ais-je
une conscience aussi pure que celle des anges, une
dme ornée des toutes les beautés, de toutes les vertus,
afin de vous recevoir en moi avec une telle ardeur,
une telle puissance que ni Ja vie ni la mort ne puisse
jamais me séparer de vous. Si vous m’envoyez un ange
en ambassade, je ne saurai quel honneur lui rendre
pour le recevoir convenablement. Que dois-je donc
faire pour vous, qui éles le roi de gloire, le bien-aimé
de mon &me, le bien unique, souverain qui renferme
tout ce que peut désirer mon cceur dans le temps et
daps 1'éternité. Vous étes, 6 doux Jésus, ce que I'eeil
trouve de plus beau, le palais de plus doux, le tact de
Mus délicat etle cceur de plus aimable. Mais je ne sais
‘raiment comment m'unir & vous; votre présence m'at-
lire et m'enflamme, mais votre majesté m’éloigne et
m'¢pouvante. Ma raison veut que je vous adore dans le
le silence et dans la crainte, ¢t mon ceeur peut vous



— 180 —

aimer, vous embrasser comme son unique bien-aimé.
Vous seul, 0 Jésus, vous étes mon Seigneur, mon Dieu,
mon frére, mon époux. Oh! si je pouvais changer
tous mes membres, mes 0s, ma chair en amour, si je
n'étais rien qu'amour afin de pouvoir reconnaitre vos
bontés, votre immense amour. Et que m’importe le
monde, si vous vous donnez réellement & moi, pour que
je vous presse dans mon sein, que je vous aime et que
je goute toute I'intimité de volre présence. Je me serais
estimé bienlieureux, si j'avais pu, dc la blessure de voltre
ceeur, recueillir une seule goutte de sang et la conser-
ver; et voild que, par votre sacrement, je re¢ois dans ma
bouche, dans mon cceur et dans mon dme, votre précieux
sang qu'adorent les anges du ciel, O sacrement d’amour,
6 calice d’ineffable tendresse, quel don, Seigneur, de re-
cevoir en soi, votre charité méme et d'étre transformé
en elle par la grace. Je ne désire plus vous voir sans
voile, parce que la foi, supérieure au sens et a I'intel-
ligence me suffit et que je vous posséde avec certi-
tude, que rien ne me manque et que je ne puis dési-
rer davantage. Oui, je voudrais louer dignement et
glorifier la grandeur de votre sagesse et les trésors de
votre science : O profondeur! Immensité d'amour! Plan
magnique, Nourriture trés-pure, Sacrement incffable !
Seigneur, si, dans vos dons et dans I'effusion de vo-
tre grice et de votre amour, vous étes si grand, si ad-
mirable, si incompréhensible, qu'éles—vous donc dans
votre essence méme? O mon dme, prépare avec soin,
1a demeure pour un roi si élevé, ton cceur pour un
hiote si doux, ton amour pour un ¢époux si pur ct si
ravissant. Va au-devant de lui avec tous les sentiments
d’humilité et de respect dont tu es capable.



XXVI

De quelle maniére I’ame doit se préparer & recevoir ’Eucharistie.

Le Disciple. Jereconnais , divine Sagesse, votre amour,
votre bonté, votre grandeur dans le sacrement de I'Eu-
charistie; mais je comprends par 13 méme qu'il m’est
impossible de vous recevoir dignement si vous ne me
I'enseignez.

La Sagesse. Viens & moi avec le respect et ’humilité
que ma Divinité mérite; retiens-moi dans ton 4me, en
ne perdant jamais de vue ma présence ; regarde-moi et
traite-moi comme I'épouse chérie qu’a choisi ton cceur.
Que la faim de cette céleste nourriture t'y fasse partici-
per plus souvent. Une dme qui veut me donner 1’hospi-
talité d’une vie retirée et jouir de l'intimité de mes épan-
chements, doit étre pure et libre de toute préoccupation
stérile; morte & elle-méme et & toutes les affections;
ornée de vertus et toute parée des roses rouges de la
charité, des violettes odorantes d’'une humilité profonde,
et des lis éblouissants d'une inviolable pureté. C’est
ainsi que tu me prépareras le lit doux et paisible de ton
ceeur, car je fais ma demeure dans la paix. Que je sois
Tobjet de tes désirs et de tes embrassements, mais que
jaie ton amour sans partage; 'dme qui aime la terre, je
1a fuis comme le petit oiseau fuit le vautour. Chante-moi
les cantiques de Sion, pour célébrer les merveilles de ma
bonté, dans un si grand sacrement; et que tes louanges
soient des élans d'amour. De mon cOté, je te rendrai
tendresse pour tendresse; je te ferai golter une paix vé-
ritable, une claire vue de moi-méme, une joie sans mé-

11



— 182 —

lange , une douceur ineffable, un avant-go(t de la béa-
titude éternelle. Ces grices sont accordées & mes sculs
amis, qui s'écrient, dans l'ivresse de ces faveurs secré-
tes : Vous étes vraiment un Dieu caché !

Le Disciple. Hélas! que je suis & plaindre; j'ai si sou-
vent cuejlli ces roses sansen avoir senti J'odeur; je me
spis pramené parmi ces fleurs sans les vojr; j'ai recu ce
baume et je plen ai pas éi¢ pénétré; jai été couvert
d'une rosée féconde et je suis resté¢ upe branche séche
et aride. O mon Jésus, hote aimable des dmes pures,
combien de fois vous ai-je recu et me suis-je refusé?
combien de fois ai-je mangé le pain des anges sans faim
¢} sans désir? Si j’avais eu & recevoir up ange, avec quel
respect je I'aurais fait; et le roi des anges, je e J’ai pas
seylement remarqué ! Que je regrette amerement d’avoir
616, en votre présence eucharistique, si Jéger, si froid, si
igporant; si prés par mon corps, si éloigné par mon
ceeur. Pendant que vous me visitiez et que vos yeux
étaient tendrement attachés sur mon dme, jétais dis-
frait; je pensais & d'autres choses sans craindre votre
souveraine Majesté. Et pourtant, 0 mon Jésus, il étaif
bien juste d'étre tout a vous, de vous offrir mes hom-
mages, mes désirs et mon cceur; de me répandre en
amour, en Jouanges et en ferventes actions de grices.
En réparatlon de mes oublis et de mes fautes, je me

}'osterne avos pieds sacrés; et en.présence de tous les
anges qui vous adorent dans cet auguste sacrement, jo
vous reconnais pour mon Dieu, mon Seigneur, la Sa-
gesse Gternelle, le Verbe incarné, I'Homme parfait qui
régne mamtenant dans la gloire, et je vous supplie de
compatir & mes distractions, & mes irrévérences. Que
yojre miséricorde se laisse toucher par mes larmes; ou-



—183—-

bliez toutes les fautes que ] ai commlses contre le sacre-
ment de votre amour

XXVII
Combien de gricea s'acquidrent par la fréquente communion,

Le Disciple. Maintenant, éternelle Sagesse, dites-moi
quel bien procure votre présence eucharistique & 'dme
fidéle qui vous recoit avec amour et désir?

La Sagesse. Mon fils, cette demande est-elle digne de
quelqu’un qui aime ? Qu’ai-je de meilleur que moi-méme?
Que peut-on désirer lorsqu’on est uni & I'objet de son
amour? et quand on s’est donné, que peut-on refuser?
Dans ce sacrement, je me donne A toi et je t'enléve & toi,
tu me trouves et tu te perds afin d'étre changé en moi-
méme. Dis-moi, que fait la douceur du printemps aux
campagnes et aux jardins, lorsque sont passés les glaces,
les neiges, les vents et les rigueurs de I'hiver? Que fait
I’éclat des étoiles & I'obscurité de la nuit? Que font les
rayons du soleil pour un air transparent? Tous les biens
affluent par ma présence, & I'Ame qui me recoit avec
amour. Mon corps glorieux n’offre-t-il pas le charme de
I’été; mon 4me ne surpasse-t-elle pas les splendeurs des
étoiles et ma Divinité n’est-elle pas plus riche en lu-
miére que des multitudes de soleils?

Le Disciple. Mais, Seigneur, je n’éprouve pas les dou-
ceurs dont vous parlez; je reste dans la Communion,
aride, froid, insensible; et je suis comme un aveugle
qui n’a jamais vu le soleil. Je voudrais que vous me '
donniez des signes plus certains, des preuves plus évx-'
dentes de votre présence.



— 184 —

La Sagesse. Moins elle a de signes et de preuves, plus
la foi est pure et méritoire. Je ne suis pas dans ce sacre-
ment, une lumiére extérieure qui se montre, et qui agit
sur les sens; je suis un bien d’autant plus grand qu'il
est plus intérieur et plus caché. Les élres grandissent,
et tu ne vois leur développement que lorsqu’il est ac-
compli. Ma vertu est secréte ; mes grices sont insensi-
bles, et I'on recoit mes dons spirituels sans les sentir et
sans les voir. Je suis un pain de vie pour les 4mes bien
préparées ; un pain inutile pour les négligents; et pour
les indignes , pour ceux qui sont coupables de péchés
mortels, une plaie temporelle et une ruine éternelle.

Le Disciple. Yos paroles, Seigneur, me font compren-
dre combien il est difficile de se préparer dignement &
un si grand sacrement ?

La Sagesse. Jamais aucun homme sur terre n’a pu me
recevoir d’'une maniére convenable. Si tu avais toute la
sainteté des bienheureux et la pureté des anges, tu ne
serais pas encore digne de cet honneur. Mais ne te dé-
courage pas pour cela; fais tout ce que tu peux; je ne
t'en demande pas davaniage et je suppléerai 4 la faiblesse
de 'homme. Un malade doit chasser toute crainte et
obéir aux prescriptions savantes du médecin jusqu'a ce
qu'il soit guéri.

Le Disciple. Peut-étre, Seigneur, qu'il vaudrait mieux
par respect et par prudence approcher plus rarement de
votre sacrement ?

La Sagesse. Si tu sens augmenter en toi la grace et le
désir de cette nourriture divine, il faut t'en approcher
plus souvent. Si tu crois ne faire aucun progrés en le
recevant et si tu n'éprouves que sécheresse , froideur,
indifférence, ne te trouble pas; mais prépares-toi du



— 185 —

mieux qu'il te sera possible, et n’abandonne pas la Com-
munion; parce que, plus tu me seras uni et plus tu t'a-
menderas; il vaut mieux communier par amour que
s'abstenir par crainte, et le salut de I'ame est plus assuré
dans la simplicité de la foi, les sécheresses €t les pei-
nes intérieures que dans la douceur et les délices de
Pesprit.

Le Disciple. L'Ame ne pourrait-elle pas s’abstenir par
crainte et vous recevoir seulement spirituellement ?

La Sagesse. Dis-moi, s’il n'est pas plus heureux de
recevoir, moi et ma grace, que ma grace seulement? Ne
vaut-il pas mieux, avec ma grice, posséder ma présence
réelle ?

XXVIII

De 1a louange qu’on doit 2 Dieu,

Le Disciple. Louez le Seigneur , mon dme; je loueras le
Seigneur toute ma vie! O Seigneur, qui aidera mon ceeur
4 vous exprimer ce qu'il ressent? Comment pourra-t-il
vous bénir, vous louer avant ma mort, au gré de son
désir? Comment célébrer dignement pendant ma vie
le Dieu de majesté qui aime tant mon ame? Oh! si
de mon cceur s’échappait I’harmonie de tous les ins-
truments de musique; si ma voix redisait tous les
cantiques que Dieu a jamais entendu; si je pouvais ré-
jouir desaccents de ma reconnaissance, toute la cour cé-
leste! O mon Jésus, je suis indigne de vous louer; et
pourtant c'est 1a 'ambition de mon dme; que le ciel le
fasse pour moi, avec ses planétes, ses étoiles, sa lu-
miére , ses splendeurs; que la terre vous loue avec la



— 186 —

beauté de ses roses et 1a richesse de ses fleurs. Oh! si
j'avais les pensées, les désirs des 4mes pures et saintes,
quand Digu les illumine des trésors de sa grice; avee
quelle ardeur, 6 mon Jésus, 0 Sagesse éternelle, je glo-
rifierais votre nom. Qui, quand vous verses dans mon
ceeur, le sentiment et 1a pensée de votre louange, je lan-
guis d’amour et de bonheur; et dans mon ivresse, je
perds les expressions et la parole, parce que je com-
prends combien volre souveraine Majesté est au-dessus
de toute louange. Je m’adresse pour me suppléer aux
plus belles créatures du ciel, aux esprits les plus purs
et les plus sublimes du paradis; je vois que I’éternitd
méme est trop petite pour célébrer votre bonté. Que
pourraient donc vous dire ma bassesse et mon néant!
L’ordre admirable qui régne dans l'univers, I'espace et
ses profondeurs, les forédts, les campagnes, les monta-
gnes et les vallées font retentir & mes oreilles un con-
cert magnifique en votre honneur. J'entends toutes les
beautés du ciel et de la terre qui crient: Oh ! qu'il est
aimable, qu'il est adorable le Dieu qui nous a créées;
aime-le, adore-le, car il est la source de toute beauté.
Mais si ce Dieu, si grand, si beau, si sublime, s'unit &
ton dme comme A sa bien-aimée, comment pourras-tu
ne pas mourir d’amour?

Le Disciple. 0 mon Jésus, éternelle Sagesse, consolez-
moi et enseignez-moi ce que je dois faire.

La Sagesse. Que désires-tu? Est-ce apprendre & me
bien louer?

Le Disciple. Ah! Seigneur, pourquoi me provoquer?
Vous connaissez les cceurs et vous savez bien que le
mien s’enflamme au seul désir de vous louer, et que g’est
13 ma passion depuis mon enfance,



— 187 —

La Sagesse. Ma louange demande beaucoup de didi-
ture, de justice et de sainteté.

Le Disciple. O trés-bon Jésus, ma justice et ma sain-
feté sont dans votre infinie miséricorde. Je sens bied
mon indignité, ma bassesse, et j’avoue que je devrais
plutdt pleurer devant vous mes péchés que célébrer vos
louanges. Que votre bonté ipfinic ne méprise pas un
pauvre ver de terre et qu’elle 'aide & satisfaire son désir.
Les anges et les chérubins vous louent & des degrés
différents, et, sans votre secours, ils ne le pourraient pas
plus que la plus petite créature. Vous n’avez pas besoin
de nos lovanges; mais rien ne fait mieux paraltre votre
infinie bonté, que d’accueillir les malheureux et de vous
laisser louef par des indignes.

La Sagesse. Aicune créature fie peut me louer digre-
ment ; et cependant toute créature, petite ou grande;
est obligée, dans la mesure de ses forces, de louer sofi
Créateiir. Plus je m'unis a l'arie, plus je mérite ses
louanges ; et les louanges qui m’honorent davantagé
sont célles qui ressemblent aux louanges des habitahig
du ciel. Ces loudhges cont dégagées des nuages dé I8
térre; elles viennent des coedrs unis & moi par une piétd
véritable et par un amour sincére. Je suis plus 16ué et
plus réjoui par une méditation et par un épanchenieiit
silencieux du cceur que par tous les cantiques que pout-
raient faire eritendre la bouche et }es 1dvres. Une dimd
qui se méprise elle-méme, qui ne veut étre hi estimée;
ni connue ; qui ge met au-dessous de tout le monde ét
qUi se plait dafis.bet &baissement, me charme plus que
tous les concertf’ #3168 Harmonies qu'on pourrait faire
enteridre. C'ost-88tte louange surtout que j'adressais &
mon Pére, lorsque j'étais attaché 4 la croix, défiguré, hi-



— 188 —

milié, injurié et dans les angoisses de la mort. La
louange qui ne vient pas du cceur me déplait, et je re-
fuse celles qu'on m’adresse dans la prospérité et qui ta-
rissentdans le malheur. La louange véritable qui fume et
s'éléve vers moi, comme un encens de bonne odeur, est
celle que disent & la fois le cceur, les paroles et les actes;
et cela aussi bien dans les choses contraires que dans
les moments heureux. Car celui qui me loue dans les
choses contraires prouve qu'il m’aime réellement plus
que lui-méme; et c'est 1a pour moi la louange la plus
parfaite.

Le Disciple. Trés-miséricordieux Jésus, je ne vous de-
mande pas des croix et des afflictions et je cherche
méme 3 les éviter ; cependant, avec I'aide de votre grace
toute-puissante, je m’abandonne 4 vousdu fond de mon
cceur et je m’offre pour étre I'instrument de votre éter-
nelle louange; je sais bien que le renoncement total et
parfait de moi-méme est au-dessus de mes forces et ne
peut venir que de vous. S'il vous plait done, Seigneur,
que je sois le plus méprisé des hommes; qu’on m’in-
jurie, qu'on me crache au visage et qu'on me fasse
mourir dans les supplices; avec votre secours je
supporterai tout pour la gloire de votre nom, lors méme
que je serais innocent; et si je suis coupable, j'ac-
ceplerai tous mes tourments pour satisfaire votre jus-
tice qui me sera toujours plus chére que mon propre
honneur. Ainsi, je me livre & tout ce que décidera votre
miséricorde et je m’écrierai vers vous, comme le bon la-
ron, du milien de mes ‘douleurs: Oui, Seigneur, j'ai
bien mérité ce que je souffre, tandis que vous, vous n'a-
vez rien fait de mal; Seigneur, souvenez-vous de mos
dans votre royaume. Et si maintenant ma mort pouvait



— 189 —

vous honorer, je ne voudrais pas qu'elle fut différée
d'un instant. Je ne désire qu'une chose, c’est que les
années, les mois, les semaines, les jours, les heures, les
minutes de ma vie célébrent vos louanges, comme elles
le font dans les splendeurs des sainis; et cela non pas
une fois, cent fois, mille fois, mais autant de fois qu'il y
a d'étoiles au ciel et qu’on apercoit d’atdmes dans les
rayons du soleil. Ainsi je voudrais faire, si j'avais a vivre
la longue vie des patriarches; et si en quittant la terre,
vous me laissiez pendant cinquante ans dans les flam-
mes du Purgatoire, je me réjouirais, parce que chacune
de mes souffrances vous louerait, vous honorerait. Je
me prosternerais & vos pieds et je vous dirais : Béni soit
le few du Purgatoire, par lequel votre gloire s’accomplit en
moi!; Oui, Seigneur, je ne’ me compte pour rien, c’est
vous seul, et votre bon plaisir que je désire, que j'aime,
que je recherche ; et méme, si pour la gloire de votre
nom, je tombais en enfer; si j’en souffrais les tourments;
si j'étais privé de voire contemplation bienheureuse , je
ne m’en plaindrais pas, pourvu que je puisse, par mes
douleurs, expier tous les péchés du monde, toutes les
injures qui vous ont é1é faites, et adorer, glorifier votre
bonté infinie et votre souveraine Majesté ; vos louanges
sortiraient encore de I'abime et de mon cceur brisé; elles
rempliraient l'enfer,la terre, l'air et s'éleveraient vers
vous jusque dans le ciel. Mais en enfer qué est-ce qui vous
bénira ? Faites donc de moi, 0 mon Jésus, tout ce que de-
mandera votre gloire et votre honneur; je vous en
louerai jusqu’a mon dernier soupir; et lorsque la mort
éteindra ma voix, je veux que les mouvements de mon

1 Benedictus ignis ille purgatorius, in quo tua Jaus in me per-

ficitur. '
1.



—_— 190 —

corps, de mes mains, les battemenls de mon coeur con-
tinuent vos louanges et que mon dernier soufne vous
dise encore et toujours : Samt salnt samt Sanctus,
sanctus, sanctus; et lorsque ma chalr sera réduite en
poussiére, que 10us les grams decette poussxére frémis-
sent de vos louanges ; qu'ils soient emporlés dans les
déserts, dans les espaces el Jusqu en votre présence dans
le ciel et qu'ils ne s arrétent point jusqu’au dernier jour
du monde.

La Sagesse. Persévére dans les saints désirs de ma
louange, ton zéle m’est agréable que ta bouche me
loue afin d y exciter ton coour ; commence, dés celte vie,
ces cantiques sans fin que tu continueras dans l'autre.

Le Disciple. Je le désire tani, Seigneur, que je ne vou-
drais pas vivre un seul instant sans vous louer. Cominen
de fols me suis-je plaint, pendant la nuit, de la fuite du
temps. Pourquoi, disais-je au ciel, précipiter ainsi ta
course? Arréte-toi un peu et proionge les ténébres,
afin que je puisse satisfaire mon désir et rester en-
core & louer mon doux Sauveur. Et lorsquil m’arrive
d'étre distrait pendant quelque temps de vos louanges
etvq'ue je reviens ensuite & moi, il me semble qu’ily a
des années que jé n’ai loué Jésus; applique-toi donc &
le louer sans cesse, mon pauvre cceur. Mais vous, éter-
nelle Sagesse, apprenez-lui & toujours c¢ontinuer, & ne
jamais interrompre.

La Sagesse. Celui qui évite toujours le péché et prati-
que la vertu, me loue sans cesse. Mais puisque tu désires
connaltre une louange plus parfaite, apprends que toute
&me pure et remplie par la méditation des choses du ciel,
une dme libre de tout défaut et affranchie de tout désir,
une ame élevée au-dessus de la terre et qui gote une



— 19 —

telle paix dans ma Divinité, qu’elle ne pense qu’a ine res-
ter unie, cetie &me me loue toujours, parce que ses sens
sont absorbés dans la lumiére qui 'environne, et que sa
forme terresire s’est revétue de la nature spirituelle des
anges. Quoi qu'elle fasse intérieurement ou extérieure-
nient, soit qu’elle médite, qu’elle prie, qu'elle travailie,
qu’elle mange, qu’elle dorme ou qu'elle veille, sa moih-
dre action est une louange pure et agréable a Dieu.

Le Disciple. Que vous m’apprenez doucement, Sei-
gneur, 4 vous louer d’'une maniére parfaite. Mais dites-
moj quelle sera I'occasion, le sujet de mes louanges et de
mes bénédictions.

La Sagesse. Ne suis-je pas la source inflnie de tout
bien, et n'est-ce pas de moi que découle tout le bon-
heur des créatures ?

Le Disciple. Seigneur, votre bonté surpasse mon intel-
ligence. Que les cédres du Liban, que les esprits angéli-
ques la célébrent. Mais moi, qui ne suis que misére et
bassesse auprés d’eux, je ne puis louer cette source pre-
miére de tout bien, et adorer, comme elle le mérite, votre
essence infinie. Dans le désir que j'ai de le faire, je rap-
pellerai aux anges leur dignité et I’excellence de léur
nature; plus ils se sentiront élevés dans la gloire, plus ils
seront portés 4 célébrer, par des louanges magnifiques,
votre souveraine Majesté. Je serai pour eux comme
’oiseau criard qui provoque les chants du-rossignol.
Je me recueillerai en moi-méme; j'y contemplerai les
bienfaits que vous avez versé dans mon ame, et je vous
béoirai, je vous rendrai de ferventes actions de graces.
Oui, lorsque je me rappelle de combien de maux et de
dangers vous m’avez délivré, je comprends combien je
vous dois; et je m’étonne de ne pas m’épuiser en canti-



— 192 —

ques de reconnaissance. Oh! que vous avez é1é patient
m'attendre; que vous avez été indulgent & me recevoir;
que vous avez été doux dans vos appels intérieurs ; que
vous avez été tendre pour m’attirer et m’attacher a vous
malgré mes résistances et mon ingratitude ! Comment ne
pas vous louer de toute 'ardeur de mon 4me, pour tant
de bienfaits. Oui, Seigneur, je désire vous louer comme
les anges, lorsqu'ils se virent confirmés dans la grace,
apres la chute des esprits rebelles; comme les &mes du
purgatoire, lorsqu’au moment de leur délivrance, elles
enirent dans le ciel et commencent a jouir de votre ‘pré-
sence. Je voudrais avoir, pour vous bénir, les cantiques
que vous chanteront les élus dans la Jérusalem céleste,
Jorsque le dernier jugement les aura séparés des réprou-
vés et qu'ils se verrontenfin,assurés de leur éternité bien-
heureuse. Mais, Seigneur, dites-moi comment je dois
rapporier A votre gloire les mouvements de la nature,
bons ou indifférents.

La Sagesse. L’homme ne peut, dans cette vie mortelle
discerner la nature, de la grace, et il doit, dés qu’il ressent
dans son corps ou dans son &me quelque joie, quelque
plaisir, se recueillir aussitot en lui-méme et les rappor-
ter & Dieu afin qu'il les purifie et qu’il les tourne & sa
gloire. I les transformera; car il est le seigneur de la
nature et de la grice, ct par ce moyen, la nature s’éle-
vera au-dessus d'elle-méme et deviendra la grice.

Le Disciple. Mais ce qui m’afflige, Seigneur, et me
distrait de votre louange, ce sont les suggestions du
démon, les tentations d’impiété, de blasphéme, d’infi-
délité, les pensées mauvaises et honteuses qu'il séme
dans mon ame ; apprenez-moi comment je dois les rap-
porter & voire louange.



— 193 —

La Sagesse. Dans toutes les tentations de ton ennemi,
tourne-toi vers Dieu, et dis-lui: Seigneur, toutes les fois
que les esprits mauvais me tentent, je veux vous louer
comme ils vous auraientloué, s'ils avaient persévéré dans
le bien ; je suppléerai ainsi aux honneurs dont vous a
privé leur chute.

Le Disciple, 11 est bien vrai, Seigneur, que tout profite
4 ceux qui vous aiment, puisque les tentations des dé-
mons méme leur servent et les aident & vous bénir.
Quelles louanges vous rendrais-je donc pour toules les
beautés et les magnificences qui remplissent le monde?

La Sagesse. Quand tu verras cette vie, cette activité
des populations, la force et la grace des hommes et des
femmes, pense & Dieu et dis-lui du fond de ton cceur:
0 mon Jésus, puissent vous saluer et vous louer pour
moi, lamultitude innombrable des beaux anges qui vous
entourent et vous servent; puisse vous glorifier pour
moi, lesdésirs et les ardeurs des saints et cette harmonie
sublime de toutes les créatures qui remplissent I'u-
nivers.

Le Disciple. O Sagesse infinie, qué vous réjouissez,
que vous dilatez mon cceur, en m’apprenant ainsi a vous
louer. Quand viendra le jour dernier qui finira mon exil?
Quand vous adresserai-je avec les saints, les cantiques
parfails dont rien ne troublera le charme et la durée?
C'est-1a le besoin qui me dévore; car comment ne pas
aspirer d vous, 0 mon Jésus, 'unique joie de mon cceur.
Y a-t-il un homme dans le monde, quand il aime, qui ne

“fasse tous ses efforts pour alteindre et posséder I'objet
de son amour? Vous savez, 0 mon trés-doux Jésus, que
je m’abandonne & vous; mon 4me n'aime que vous, ne
cherche que vous, ne veut que vous, et quand elle ne



— {04 —
vous trouve pas; il fatit bien qu’elle pleure et qu'elld se
tourmente.

La Sagesse. Enire donc pour te consoler dans 16 par-
terre de mes louanges. N'est-ce pas le prélude, I’avant-
golit du bonheur éternel que de mé louer toujours dans
la joie et 1a paix de ton cceur. Rien n’est comparable &
mies louanges pour éclairer V'intelligence, adoucir les
¢roix, vaincre les esprits mauvais, chassér la tristesse 6t
I'ennui, rendre tranquilles et heureuses les dmes; &i tu
me loues par tes paroles, tes chants, tes inspirations, tes
méditations et tes ceuvres, tii effaceras tes péchés: tu
venrichiras de fiies graces; tu édifieras ton prochain; tu
consoleras les dmes du Purgatoire ; tu auras les Anges
pour compagnie; tu seras mon bien-aimé; ta mort sera
sainte et heureuse comme ta vie.

Le Disciple. Que mon cceur soit donc une flamine ar-
dente qui se consume & vous louer, qui s’'unisse & 'a-
mour de tous les saints, de 1ous les séraphins du ciel et
4 cette charité infinie que Dieu le Pare ressent pour
vous qui étes son Fils unique et bien-aimé.

XXIX

Comment Dieu est une essence trés-simple.

Le Disciple. Enseignez maintenant & votre disciple,
éternelle Sagesse, comment il doit se résigner et se re-
poser en Dieu. Dites-moi, je vous en prie, quel est le
moyen d’atteindre ce but si élevé ?

La Sagesse. Une Ame ne peut retourner  son origine,
ki elle ne comprend d’abord T'unité de Dieu, c'est-d-
dire que Dieu est le principe nécessaire et premier de



— 195 —

tout 8tre; qu'il est une essence mcompréhensnble et
sans nom. Car ce qui ne peut se comprendre ne peut
#tre nommé. Tout ce que notre intelligence créée afﬁrme
de Dieu et lui atiribue n'est rien; la négation peut seule
le définir; parce que Dieu n’est aucune de ses créatures,
mais une essence infinie, impénétrable, supéneure A tout
ce qu'il afait; un esprit qui a la plénitude de I'dtre, qui
se comprend seul et qui est en lui et par lui-méme le
principe et 1a fin de toutes choses. C'est dans cét océan
que commence et que finit I'homme juste et résigné ; il
s'oublie et se perd en Dieu par un abandon surnatirel
et parfait.

Le Dtsctple Mais siDieu est une essence simple; d’olt
vient que nous lui donnons les noms de Sagesse, dr
Bonté, de Justice et de Miséricorde ; comment cetle mul-
tiplicité se montre-t-elle avec cette unité ('essence?

La Sagesse. Cette multitude d'attributs dans I'dtre di-
vin n’est autre que son unité méme.

Le Disciple. Qu'est-ce que I'étre divin?

La Sagesse. Cest 1a source d’oti découlent les émana—
tions et les communications divines.

Le Disciple. Quelle est cette source, Seigneur ¥

La Sagesse. La nature méme et I'essence de la Divi- -
nité : et dans cet ablme infini, la trinité des personnes
se résume dans son unité; car, en elle, il n'existe pointde -
multiplicité ni d’actions extérieures; la nature divine
étant simple et comme unc obscuritd agissant immua-
blement sur clle-méme. i

Le Disciple. Mais quellé est l'origine premitre des
communications divines ? ’

La Sagesse. La faculté, 1a vertu toute-puissante,

Ls Disciple. Qu' est-ce que cette verta, celte faculté ¢



~— 196 —

La Sagesse. La nature divine dans laquelle le Pére est
le principe de 1'4tre, de la génération et de I'opération.

Le Disciple. Est-ce une méme chose que Dieu et la Di-
vinité ?

La Sagesse. La méme chose ; mais la Divinité n’en-
gendre pas, n'opére pas, tandis que Dieu opére et en-
gendre ; ce qui vient de la diversité des personnes que
Pintelligence distingue de I'essence divine; mais au fond
c’est une méme chose, puisque dans la nature divine,
il n’y a que P’essence divine; et les relations des person-
nes n'ajoutent rien & celte essence, quoiqu’on les dis-
tingue entr’elles. La nature divine n’'est pas plus sim-
ple en elle-méme que le Pére, le Fils ou le Saint-Esprit
qu’elle comprend ; I'imagination vous égare dans la con-
templation de ces mystéres parce que vous les examinez
‘d’aprés les choses créées.

Le Disciple. O abime incompréhensible de simplicité !
Mais, dites-moi, éternelle Sagesse, qu'étaient les créa-
tures en Dieu avant leur création ?

La Sagesse, Elles étaient comme dans leur exemplaire
éternel. _

Le Disciple. Qu’est-ce que cet exemplaire éternel ?

La Sagesse. C’est I'essence éternelle de Dieu en tant
qu'elle se montre par communication et qu’elle se fait
connaitre & la créature : dans I'idée éternelle, les créa-
tures ne sont pas distinctes de Dieu; elles participent &
son essence, 4 sa vie, & sa puissance; elles sont Dieu
en Dieu; elles se confondent avec Dieu et ne sont pas
moindres que lui; mais dés qu'elles sortent de Dieu par
la création, elles ont une forme, une substance, une
essence particuliére et distincte de Dieu; et ainsi dans
leur écoulement de Dieu, elles ont Dieu pour principe, et,



— 197 —

comme créatures, elles le reconnaissent pour Créateur.

Le Disciple. L’essence de la créature est-elle plus no-
ble et plus élevée en Dieu qu'en elle-méme ?

La Sagesse. L'essence de la créature en Dieu n’est pas
créature. La création est plus utile A la créature que
I’'essence qu’elle avait en Dieu, car la créature ne se
confond plus éternellement avec Dieu; mais Dieu, par
la création, ordonne divinement toutes les créatures;
elles regardent naturellement leur principe et comme
elles sortent de Dieu, elles retournent & Dien.

Le Disciple. D'ou nait donc, Seigneur, le péché, I'ini-
quité, I'enfer, le purgatoire, les démons, si toute créa-
ture vient de Dieu et retourne & Dieu.

La Sagesse. La créature intelligente et raisonnable
devait revenir 4 Dieu son principe; mais elle resta en
elle-méme par un acte insensé de son orgueilleuse vo-
lonté : de 13 les démons, 'enfer et toute malice.

XXX

Comment ’homme doit retourner 3 Dieu.

Le Disciple. Comment doit faire celui qui est sorti de
Dieu pour retourner & Dieu, et pour reconquérir sa fé-
licité perdue?

La Sagesse: Son moyen, Jésus-Christ, vrai Dieu et vrai
homme, qui, par sa dignité incompréhensible et par I'ef-
ficacité de sa passion et de sa mort, a fondé les mérites
des saints et est devenu le chef del'Eglise. Celui qui veut
retourner a Dieu et devenir le fils du Pére éternel, doit
se quitter lui-méme et se converlir entiérement en Jésus-
Christ, afin d’arriver & I'union béatifique de la gloire.



— 198 —

Le Dzsczpie Et quelle est cétte conversion parfante en
Dieu par Jésus-Christ ?

La Sagesse Ecoute bien ce que je vais dnre i homme
devalt habiter dans son centre qui est Dxeu il en est
sorti par un amour exclusif de lul-méme et des créa-
tures ; il a ainsi usurpé ce qm élait au Créateur. s "est
ravi lui-méme A Dieu dans son aveuglement et 11 sest
répandu criminellement dans les créaturea aussi, pour
se rendre & Dleu il doit : 1° se pénétrer du néant de
son essence qui, séparée de la vertu toule—puxssante
de Dieu, n’est absolument rien ; 2° considérer sa nature
produite et conservée dans I'étre de Dieu, mais malheu-
reusement soulllée par sa propre malice; et cela afin
de la ramener a Dieu, aprés l'avoir domptée et punﬁée
3° se relever par une haine généreuse dé soi-méine; s6
détacher de la multiplicité des amours créés; se renoncer
parfaltemeni et s’abandonner & Dieu et 4 son bon plalsu'
en toute chose ; dans la joie comme dans la souffrance,
dans le travail comme dans le repos. Ce renoncement
doit étre fait de maniére & ne jamais se reprendre & Dieu,
A étre si troitement uni d’esprit & Jésus-Christ, qu'on
puisse voir et faire tout en lui et par lui, et qu’ on pulsse
dire, avec saint Paul: « Je vis, mais ce n’est pius m01 Clest
Jésus-Christ qui vit en moi. » Vivo ego, jam non ego, vivit
vero in me Christus. C'est 14 ce que veut dire le renonce-
ent de $oi-méme en Dieu ; a1ns1donc, laisse-toi, aban-
donne-toi toi-méme, non poir détruire et anéaniir ta
nature, mais pour t'en dter 1a propriété et te mépriser
souveraineineut par amour dé Dieu; cest ainsi que tu
deviendras heureux.

Le Disciple. Comment cela, Seigneur ?

La Sagesse. Patce due tu godteras les délices du pa-



—499—

radls et que tu ]OUII‘&S, non pas en réahté mais par
ressemblance, de la félicité supreme des sainis qui
sont tellement & Dieu, qu'ils ne pensent jamais a eux-
mémes. , ,

Le Disciple. Quel est 'état des saints dans le ciel?

La Sagesse. Cest une ivresse divine et ineffable : ,de
meme que 'homme ivre s’oublie et n’est plus maitre de
lul-méme de méme les saints s’abandonnent tellemeni
4 Dieu, qu'ils perdent en lui toute proprlété quils no
peuvent plus se reprendre; qu'ils v1vent avec Dxeu, trans-
formés pour toujours en Dieu, comme une goutte de vm
qui, jetée dans I'Océan, perd son goit, sa couleur, et s6
confond avec I'immensité qm la recoit.

Le Disciple. Les saints perdent donc en Dieu leur na-
ture et leur essence ?

La Sagesse. Non, mais en Dieu, ils ne ressentent au-
cun désir humain; ils perdent complétement I'usage de
leur volonté : ils sont abimés dans la volonté divine, et
ne peuvent vouloir que ce que Dieu veut. Leur nature et
leur essence restent les mémes; mais elles revétent une
autre forme, une autre gloire, une autre vertu; car ils
sont unis 4 I'essence divine, et deviennent une méme
chose avec elle, non par nature, mais par grace U
lumiére ineffable et une vertu toute-puissante ieur font
voulou‘ ce que Dieu veut. Ces dons précieux sont accor-
dés & tous les bienheureux, en récompense de leur re-
noncement parfait et de leur abandon total en Dieu.

Le Disciple. O mon Jésus, ce renoncement est plus
admirable qu ‘imitable. Qui peut ici-bas ne Jamals pen-
ser  soi et rester indifférent 4 la prospémé comme au
inalheur? 1 est trop difficile, dans celte v1e mortelle,
d'aimer purement pour Dleu, sans résséntir 14 moindie



-— 200 —
inclination propre, et sans jamais consulter sa volonts,

La Sagesse. Je ne t'appelle point au renoncement des
saints que vous ne pouvez pas méme comprendre, parce
que les nécessités et les imperfections de la nature vous
en empéchent : mais apprends du moins que le renonce-
ment de mes vrais serviteurs est une imitation des saints
du Paradis. J'ai, parmi mes élus,'des d&mes pieuses qui vi-
vent dans un oubli complet du monde et d’elles-mémes,et
qui conservent leur vertu stable, immuable, et, pour ainsi
dire, éternelle comme Dieu. Elles sont déja par la grace
transformées en mon image et dans I'unité de leur prin-
cipe ; et comme Dien ne peut agir pour d’autre que pour
lui, elles ne pensent, elles n’aiment, elles ne veulent
d’autre chose que Dieu et son bon plaisir. Cet état d’union
et de renoncement est complet dans le Paradis, mais sur
terre, il se rencontre parmi mes plus ferventsadorateurs
4 des degrés différents, selon les trésors de ma grace,

XXXI

En quol consiste le véritable renoncement.,

Le Disciple. Diles-moi, éternelle Sagesse, comment
souffrent et meurent vos serviteurs qui, sur la terre, se
renoncent parfaitement en Dieu. Je suis persuadé qu’ils
meénenl une vie trés-pure, qu'ils observent les conseils
de I'Evangile et qu'ils tendent toujours & ce qui est le
plus parfait.

La Sagesse. On ne peut se renoncer en Dieu que par
I'observation compléte de la loi et par une trés-grande
pureté de cceur. Car celui qui s'aime et qui aime les
créatures, n’a pas la pureté de mon amour et ne pourra



-— 90 —

jamais renoncer 3 sa volonté. Mais mes serviteurs vi-
vent toujours de la maniére la plus parfaite, délachés
@'eux-mémes au dedans et au dehors, et libres de toute
propriété de corps et d’esprit. Dans les épreuves, ils
sont tellement forts et conslants, qu'ils méprisent la
souffrance et qu'ils ne la comptent pour rien. Ils sont
tellement bien disposés & la mort, que non-seulement
ils la recoivent avec soumission des mains de Dieu,
mais qu'ils 'aiment, qu'ils la désirent plus que tous les
trésors du monde, et qu'ils ne voudraient pas un seul
moment d’existence en dehors de ma volonté.

Le Disciple. Pour marcher ainsi dans la voie parfaite
du renoncement, quelle est la chose principale ; la con-
templation ou I'action?

La Sagesse. Ces deux choses ne doivent point se sé-
parer : & quoi sert de rechercher ce qu’est la vertu, I'u-
nion et le renoncement, si on ne combat pas la nature;
sion ne 'affranchit du péché, en domplant ses passions
et en mettant en pratique la vérité méme. Plus on étu-
die alors et plus on se perd, parce qu'on se complait
dans sa science, parce qu’on ne veille pas sur soi et
qu'on arrive & une fausse liberlé quicharme et qui égare.

Le Disciple. Ceci est I'abus de la science, et il n’est pas
élonnant que beaucoup de savants se perdent. Mais on
ne peut abuser de l'austérité de la vie et des rigueurs
d'une sainte pénitence? ‘

La Sagesse.Certainement,lorsque'extérieur correspond
l'intéricur; mais il est des personnes qui sont trés-mor-
tifiées & 'extérieur, et qui ne se renoncent pas en Dieu.

Le Disciple. La souffrance cependant est une imitation
de Jésus-Christ et de sa croix ?

La Sagesse. 11 gerait plus vrai de dire, une apparence



— M -

XXXII

Comment I'ime devient une méme chose avee Dieu.

Le Disciple. D'olt vient donc le véritable renoncement
intérieur et extérieur des élus avec Dieu dans une unité
parfuite? ' 4 o

'La'Sagesse. De la génération et dela filiation de Dieu;
tous mes vrais serviteurs étant fils de Dieu, puisqu’il est
dit dans saint Jean: « Il a donné Je pouvoir de devenir
fils de Dieu & tous ceux qui sont nés de Dieu, » Dedst
eis potestatem ﬁltos Dei fiers, qui e Deo nati sunt, ils parti-
(:lpenl. par la grace, 4 la nature et & I'action de Dieu; car
tou]ours le Pére prodult un semblable 4 soi dans ]a na-
ture et dans l'action. Le Juste qui se renonce en Dieu, par
cette union avec Dieu qui est éternel, triomphe du temps
et posséde une viebienheureuse quile transforme en Dieu,

[ ' :



- 203 —
Le Dzscap{e. Mais je ne comgrends Pas comment tant
de créatures dlsunctes ont en Dieu une seule exnstence
Iy a toujours linfini entre le Juste et Dleu, enlrg la
créature et le Créateur ?
" La Sagesse. Mon fils, si tu raisonnes d'aprés les seng -
et si tu veux parvemr A la vérilé par la science naturelle,
tu npe seras Jamals capable de saisir ce ue tu me de-
mandes ; car la Vérité divine se compren mleux en ne
l’Mudnant pas qu’en l’étudlant Le temps et Viéternité en
Dieu sont une seule et méme chose; et l’etre temporel de
Ia créature dans la nature et I'essence de Dleu n q plus de
dwersué éléve-toi au-dessus des sens et tu compren-
dras ce que tu désires. (

« Le disciple fut ravi hors de lui-méme et vécut douze
semaines, privé de ses sens extérieurs et de leurs opéra-
tions. Il ne savait plus, 8'il était dans le monde ou hors
du monde, parce que, dans cette vision, il ne comprenait
et ne sentait qu'un Dieu unique et simple sans distin-
guer la multitude et la variété des créatures. Quand finit
la vision, la divine Sagesse lui dit. »

!

La Sagesse. Qu'est-il arrivé, mon ami, ol es-tu et
qu as-tu compns‘?Ne t'ai-je pas dit la vénté"

Le Disciple. Oui, Seigneur, il est certain que jenel'au-
pais jamais si bien comprise, si je ne Tavais pas éprou-
vée ; il me semble maintenant que je sais ol tend et ol
abouut la vied'une 4me quis'est parfaltement renoncée
en yous-méme. Les sens 'saisissent beaucoup de choses
distinctes et V'esprit n’y voit en Dieu aucune dlﬂ‘érence.

La Sagesse. Cela est vrai, parce que I'dme, par la voie
du renoncement parfait, peut arriver a se perdre en Dieu
avec un avantage infini; & s’ensevelir dans la divine es-



— 204 —

sence ol elle ne se distingue plus de Dieu, quelle ne
connait plus par les images, la lumiére et les formes
créées, mais par lui-méme. Maintenant, tu crois com-
prendre Dieu, lorsque tu le nommes, Esprit supréme,
Intelligence trés-pure, Essence, Bonté, Vertu, Amour et
Bonheur ; mais tu es plus éloigné de comprendre Dieu,
que la terre n’est éloignée du ciel. Il n'y a qu’en arrivant
au centre de la Divinité, qui est I'unité de toutes choses
qu'on pénétre et qu'on comprend Dieu sans le com-

, prendre ; parce qu'on le comprend d’une maniére in-!

i compréhensible et que I'dAme ne se distingue plus de
;tDieu : mais tu es incapable de ce changement mer-
veilleux, ol I'Ame, dans 'abime de la Divinité, se trans-
forme dans I'unité de Dieu pour se perdre elle-méme et se
confondre avec lui, non, quant  la nature, mais quant
& la vie et aux facultés. Pour celui qui entre dans I'Eter-
nité, plus de Passé, plus de Futur; le Présent seulement;
pour celui qui se transforme dans I'unité de Dieu, plus
de distinction ; un seul étre, une seule jouissance. Mais
cette grace d’une union parfaite, immuable, éternelle,
est le partage, la félicité des bienheureux. Vous ne pou-
vez vous désaltérer & ces sources de gloire pendant votre
pelerinage ; vous en recevez & peine quelques goutles

comme arrhes de ce qui vous est destiné.
Le Disciple. O douce Sagesse, dans cel état, quelle sera

I’action de I'homme avec Dieu ? Perdra-t-il ses puissances -

et ses opérations?
La Sagesse. Non, mais quand I'homme s'abime tout
- entier dans son union avec Dieu, et devient une méme
chose avec lui, il ne perd pas plus ses puissances qu'il
n'a perdu sa nature ; il ‘n’agit plus comme un homme
parce qu'il voit et qu'il saisit tout dans I'Unité infinie.

i
|
}
i



— 208 —

Les philosoplies considérent les choses comme dépen-
dantes de leur cause naturelle; mes serviteurs s'élévent
plus haut et les considérent comme sorties de Dieu ;
ils raménent I'homme en Dieu aprés sa mort, pourvu que
pendant sa vie, il se soitconformé & 1a volonté de Dieu; et,
dans ce changement divin, dans cette unité supréme, ils
se considérent eux-mémes avec toutes les créatures
comme ils y étaient dans I'Eternité.

Le Disciple. L’homme peut-il alors se regarder comme
créature si, dans ’Eternité et en Dieu; il n’est autre que
Dieu : la méme nature ne peut étre & la fois créée et in-
créée. ’

La Sagesse. Dans cette union, 'homme sait qu’il est
créature; que, quand il n’était pas, il était conforme & son
idée en Dieu et qu'il n’était autre que Dieu, ainsi que le
dit saintJean « ce qui a été fait, était la vie en lui » quod
factum est, in ipso vita erat. Je ne dis pas que 'homme
soit créature en Dieu, parce que Dieu n’est pas autre que
trinité et unité; mais je dis que ’homme qui est en Dieu
d’'une maniére supérieure et ineffable, devient une méme
chose avec Dieu, en retenant cependant son étre particu-
lier et naturel. 1l ne le perd pas, mais il en jouit divine-
ment; et il vit d’'une maniére parfaite, puisqu’il ne perd
pas ce qu'il a et qu'il acquiert ce qu'il n’a pas, cest-a-
dire une existence divine. Aussi I'dme en Dicu reste
créature, mais dans cet abime de la Divinité o elle se
perd, elle ne pense pas, si elle est, ou si elle n'est pas
créature; elle prend sa vie en Dieu, son essence, sa féli-
cité, tout ce qu'elle est; et la tenant ainsi fixée et immo-
bile en lui, sans rien dire d’elle-méme, elle se tait, et se
repose dans cet océan du bonheur infini, ne connaissant
d'autre essence que celle qui est Dieu. Quand I'dme sait

12



— 206 —
voxr et comempler Dieu, elle sort pour ginsj dire de Dieu,
et se retrouve elle-méme dans l'ordre na?urel Clest cette
connalssance de Dieu qu'on appelle la connaissance du
soir parce que Ia créature se distingue de Dleu, tandxs que
dansla connaissance dumatm, elle se connait en Dleu sans
image, sans différence comme est Dieu en lux-méme

Ee D:sczple §'il n’y a aucun rapport entre Dieu et l’ame,
comment y a-t-il union?

La Sagesse. L'essence de I'dme s'unit & I'essence de
Dleu ; les puissances et les forces de J'ame & Paction
de Dleu, et alors 'ame com prend qu'elle est unie avec
Dieu dans son étre infini dont elle jouit elle-méme.

Le Disciple. L'homme dans cette vie peut-il arriver d
cette union?

La Sagesse. Oui; non par les forces de son intelli-
gence, mais par ce ravissement divin qui emporte 'dme
au dela du temps.

Le Disciple. Et dans ce ravissement peut-i] pécher?

I.a Sagesse. S'il revient & lui, il peut pécher ; mais il
ne péche pas dans cette union, comme il est dit dans
saint Jean: « Celui qui est né de Dieu, ne connait pas le
péché parce que la semence de Dieu est en lui. ! »

Le Disciple. Et quelle est son action dans une union
si élevée?

Ea Sagesse. 11 n'y en & qu'une possible parce que le
fond de son union est unique ainsi que I’essence divine.

Le Disciple. 11 perd alors 'intelligence et la volonté?

La Sagesse. Non, mais il ne les posséde que sous
Yinfluence et Paction de Dieu.

1 Qui natus est ex Deo peccatum non facit, quoniam semen
lpsius in’ eo manet. Ep. de saint Jean. m., 9.



— 207 —

Le Disciple. Comment expliquer que I'ame en Dieu
s perd toute entidre ¢

Ea Sagesse. Elle ne comprend et ne veut d'autre chose
que Dieu; et dansson union, elle ne voit nen de créé;
elle ne se replie pas sur elle-méme elle ne se réﬂéch;g
pas dans sa propre intelligence et dans sa. volonté, mais
elle est toute ensevelie dansl’ahlme de I Divinité : 14
elle se talt elle dort elle se repose avec une douceur
ineffable; et alors on peutdlre en verité, qu velle se perd
elle-méme non quant A la nature, mais ‘quant & la pro-
priété de ses puissances; puisqu'elle ne peut compren=
dre et vouloir tantdt une chose, tantdt une autre; el
qu'elle ne peut désirer réellement que Dieu. Et c’est 1&
sa parfaite liberté; car elle ne veut et ne peut vouloig
que Dieu, cesl-a-dire qu'elle ne veut jamais le mal et
quelle veut toujours le bien. Clest pourquoi, Saint-
Augustin dit: « Otez tel ou tel hien et voyez le bien en ll.'ll-
méme, si vous le pouvez; cest le bien supréme auquel
nous tendons (4). »

XXXIII

De Ia vie du juste qui se renonce en Dieu.

Le Disciple. Dites-moi maintenant, je vous en conjure,
0 supréme Sagesse,comment le juste qui s’est retioncé en
Dieu, vit-il parmi les hommes; comment se comporte-t-il
dans les circonstances et les choses de chaque jouf?
La Sagesse. 1| est mort A lui-méme, & ses défauts, et &
toutes les choses crédes ; il est humble avec tous, et sé

1Tolle hoc bonum, tolle jllud ¢t considera bonum in se, sf potes,
et illud est summum bonum in guod tendimus.



— 208 —

met volontiers au-dessous de tous ses semblables. Et
dans I'abime de la Divinité, ilcomprend tout ce qu'il con-
vient de faire; il recoit toute chose comme elle est en
elle-méme et comme Dieu le veut. 1l est libre dans la
loi,parce qu’il observe ma volonté par amour,sans crainte
et sans peur. .

Le Disciple. Celui qui, parle renoncement intérieur, vit

- en Dieu et dans sa volonté, n’est-il pas affranchi aussi

]
.

des exercices spirituels extérieurs ?

‘}La Sagesse. Quelques-uns seulement arrivent a ce |

oint sans détruire leurs forces; car U'effort continuel |

Lo . . .
" ‘qu'on fait pour se renoncer en Dieu et pour se mortifier

en toute chose, use bientodt les ressorts de la vie. Mai

évite un semblable épuisement et suis les exercices spi-
rituels communs ; qu'il te suffise de savoir ce que tu
dois et ce que tu ne dois pas faire.

Le Di:ciple. Quelle est donc I’ceuvre principale de
I’'homme qui s'est renoncé en Dieu.

La Sagesse. Son renoncement et son action est de
vivre dans un abandon total de lui-méme en Dieu. C'est
13 un repos saint et parfait, parce qu'en agissant ainsi, on
se repose en Dieu; et en s'yreposant, on agit merveilleu-
sement, puisque le renoncement en Dieu est un acte d’a- - .
mour et de vertu parfaite.

Le Disciple. Quels sont ses rapports et ses conversations
avecson prochain ?

La Sagesse. 11 vit familidrement avec tous les hommes
sans en conserver I'image et le souvenir; il aime sans!’

. "attachement, sans amour ; et il compatit & leurs peines

sans anxiété, sans inquiétude.
Le Disciple. S'il vit si purement & l'intérieur et & I'ex-
térieur, est-il forcé de se confesser?



— 209 —

! La Sagesse. La confession qui se fait par amour:,
-~ est plus excellente que celle qui se fait pour des fautes.. ,
Le Disciple. Comment fait-il oraison et offre-t-il &

Dieu ses pridres? '

La Sagesse. Son oraison est trés-efficace; parce que,
Dieu étant esprit, elle vient de I’esprit. Il recherche avec
soin, si, dans son intérieur, il y a quelqu’obstacle d'i- H

"' mages, d’apparences et d’attachement, et s'il s'appartient

" encore par quelque sentiment qui I'éloigne de Dieu ; et
en s’examinant ainsi, en s’expropriant, en dégageant ses l {

| |sens de toute image et de toute affection humaine, il
offre ses priéres pures et s'oublie lui - méme pour ne
penser qu'a la gloire de Dieu et au salut des 4mes,
Toutes des puissances supérieures sont remplies d’une
lumiére divine qui lerend certain que Dieu est sa vie,
son essence, tout son bien;que Dieu agit en lui et qu’il
n'est seulement que son instrument, son adorateur, son
coopérateur.

Le Disciple. Comment mange-t-il et dort-il ?

La Sagesse. Dans la partie extérieure, il mange, il
dort, il satisfait & toutes les nécessités de la vie comme
le font les autres hommes ; mais dans la partie inté- \;

‘ rieure, il ne sait §’il mange, s'il dort, et il ne fait aucune it
attention aux besoins de son corps; sans cela, il jouirait
de la nourriture et il se reposerait dans la partie basse et
etanimale de son étre.

Le Disciple. Quelle est sa conversation avec les
hommes?

La Sagesse. 11 n’a pas beaucoup de formes et d'usage;

il parle peu et simplement. Sa conversation est toujours
bienveillante; tout ce qu'il dit sort de lui sans effort, et
ses sens restent dans le calme et la paix.

12,



— 210 —

Le Dcsczple Tous vos serviteurs sont-lls également
d(,tachés d’eux-mémes ; ne Sécartent-ils jamais de la
vérité et ne sont-ils pas entrainés quelquefois dans de
fausses opinions ?

La Sagesse. 11y a des degrés dans leur détachement
mals ils se ressemblent tous pour l’essenhel Ouand ils
se relachent ils ont des opinions comme les autres,

mais quand ils s'élévent au-dessus d’eux-mémes, en
Dieu, qui est la vérité supréme, 1ls vivent dans la plé-
nitude de la science, sans jamais se tromper car ils ne
rappoitent rien 4 eux-mémes et ne s'attribuent pas ce
qui vient de Dieu.

Le Disciple. Mais d’our vient que ies uns se trouvent
d.ms de grandes angoisses de conscnence, les autres dans
une grande assurance?

La Sagesse. Parce que les uns et les autres ne se dé-
tachent pas complétement d’eux-mémes ; les uns spiri-
tuellement, et alors ils éprouvent le tourment de leur
possession ; les autres, matériellement, et alors ils se
relachent pour satisfaire leur corps ; mais celui qui pe
retourne point a lui et qui reste entiérement abandonné
cn Dieu, celui-la jouit d’une vie tlanqunlle et inalté-

rable.

i Ce que je tai dit, mon bien-aimsé, doit sufﬁre on
n'arrive point a ces vérités cachées, en étudiant et en in-
lerrogeant; on y parvient en se renonqant soi-méme
humblement en Dieu.



TRAITE
DE L’UNION DE L’AME AVEC DIEU.

INSTRUCTIONS ADRESSEES A UNE RELIGIEUSE.

Comment on doit purifier Vinteiligence et se renoncer en Dieu.

1l faut maintenant, ma chére sceur, qu’aprés les exer—
cices de la vie active, vous vous appliquiez & des choses
intérieures plus directement utiles & votre salut ; et que
vous soyez sevrée des consolations, des formes, des
images sensibles et des actes qui sont le partage des

- commencants. Suivez mon conseil, ma chére sceur; vous

avez acquis les forces et les ailes de 'aiglon qui va pren-
dre son vol; quittez le nid des choses corporelles; élan—
cez-vous au moyen de vos pnissances supérieures jus-
qu'a la hauteurde la contemplauon ol se trouve toute
potre perfection. Ne voyez-vous pas que la vie active est
un désert qui co'

le lait coulent e

paix du ceeur

heureuse du ci

de la lumidre et




—_ U2 —

entendement; il faut rapporter 4 1a lonange et 4 la gloire
de Dieu, au triomphe de I'Eglise catholique, 4 la paix, au
salut des hommes, tout ce que vous faites, tout ce que
vous voyez faire, tous vos désirs, toutes vos pensées ; il
faut vivre dans 'humilité et 1a douceur parfaite, afin que
vous ne puissiez jamais troubler et blesser quelqu’un
par vos paroles et vos actions. Telle est la régle d’'une
religion bien entendue, d’une sainte prudence qui con-
vient 4 la nature, 4 la raison, & 'esprit et au cceur. L'aAme
qui la suit est digne de toute louange; elle est illuminée
4 lintérieur par les rayons calmes et divins de la Vé-
1ité, comme un beau ciel tout resplendissant d’étoiles.
On manque & la soumission qu'on doit & Dieu, lors-
qu'on vit esclave de soi-méme. On a beau vouloir s'éle-
ver & la contemplation et prétendre approfondir les
mystéres de Dieu ; I'amour-propre fait que la nature
est toujours rebelle et qu’on obéit 4 ses passions ; c'est
une fausse lumiére que celle qui brille au dehors et qui
n’illumine pas le ceeur; ceux quila possédent, méprisent
facilement les autres; ils ne ressemblent en rien & Jé-
sus-Christ, et ils se croient cependant bien savants dans
Jes choses spirituelles.

Appliquez-vous, je vous en conjure, & I’étude de la vie
intérieure ; elle consiste dans un renoncement et un
anéantissement parfait de soi-méme en Dieu etdans une
union irés-intime de I'dme avec la divine Essence. Je
veux vous apprendre les irois degrés de renoncement
et d’anéantissement.

Le premier consiste & perdre son essence et sa na-
ture de sorte qu’il ne reste rien de I'étre; il disparalt
comme une ombre fugitive; 'dme ne peut ainsi se perdre
et s'anéantir; elle n’est pas comme le corps qui se réduit



— 213 —
en cendres, parce qu'elle est créée  I'image de Dieu et
de son éternité; elle posséde une nature raisonnable et
des facultés qui la rapprochent du Créateur.

Le second degré est un ravissement qui arrive dans
le temps et dans I'espace, et qu’éprouvent les dmes lors-
qu'elles sont entrainées par la contemplation dans I'es-
sence de Dieu. C'est la vision ol saint Paul fut élevé au-
dessus de lui-méme, au-dessus de toute forme, de toute
image ; mais cet état passe et dure peu. Saint Paul, re-
venu 4 lui, se trouva le méme homme dans la méme es-
sence.

Le troisiéme degré est un anéantissement moral de
pensée et d'affection, une sorte de renoncement infini
en Dieu, par lequelI'dme se remet et s'abandonne telle-
ment en lui qu'elle n’a plus de connaissance ni de vo-
lonté, mais que, partout et toujours, elle obéit & la puis-
sance de Dieuqui la guide selon son bon plaisir, sans
qu'elle s’en apercoive. Mais ce renoncecment ne peut
étre continuel dans celte vie, ni tellement complet et par-
fait que 'homme ne se reprenne quelquefois et ne fai-
blisse en revenant & lui-méme, Il a beau se douner &
Dieu sincérement avec la ferme résolution de ne jamais
reprendre ce qui n’est plus a lui, puisqu'il I'a abandonné,
livré, anéanti en Dieu et en son bon plaisir, la fragi-
lit¢ dela nature humaine fait que I'dme revient, de

, | temps en temps, & ces désirs, & la possession de sa vo-
. ' lonté et qu’elle commet des fautes par ce retour & elle-

méme. Mais dés qu’elle s'en apercoit, elle gémit, elle
soupire, elle pleure, elle se lamente d'avoir ainsi cessé
son renoncement; elle reconnait sa misére, s’humilie
profondément devant Dieu, et se détache de nouveau en
prenant des résolutions plus fortes et en mourant a elle-



— 214 —

méﬁle pour se transformer en Dieu et ne plus Ioffenser.
Autant de fois elle tombe, autant de fois elle s’en repent
et revient & Dieu, qui I'unit encore & luiavec amour
et lui rend son premier état. L’ame se trouve ainsi toute
changee et toute transformée en Dieu « qui lui est tout
dans tout. » Qus est slli omnia in omnibus.

II

Préceptes relatifs A la vie unitive.

Ma bien chére sceur en Jésus-Christ, je veux, pour
vous faire avancer dans la vie unitive, vous proposer
quelques régles spirituelles qui pourront étre d’une
grande utilité & votre esprit et & votre cceur. Elles ai-
deront & vous retirer de plus en plus de 'animalité des
sens, et & marcher & grands pas vers votre félicité su-
préme.

Que votre vie, votre maniére d’étre soit aussi inté-
rieure que vous le pourrez; ne vous monirez pas; ne
sortez pas de vous-méme par vos paroles, vos actes et
vos habitudes. Appliquez-vous au contraire & vous ren-
fermer en vous-méme, et & ne paraitre que lorsque la
vérité le demande et non la vanité.

Dans tout ce qui vous arrive, ne vous préoccupez pas
trop de I'assistance qui vous serait nécessaire, et n'ayez
jamais & votre sﬁjet, d’inquiétudes exagérées. Plus on
cherche avec émpressement 3 se tirer d'embarras, moins
on est aidé par la Vérité et par la main de Dieu.

Quand vous serez avec les hommes, bannissez de vo-
tre caeur et de votre esprit tout ce que vous avez vu et



— 25 —

entendu; recueillez-vous en vous-méme, afin d'étre tout
entiére & Dieu qui est présent. Cela est facile & celui qui
n'aime réellement que Dieu.

" Ayez soin que, dans toutes vos aclions, ce soit la rai-
son et non les sens, qui dirige et qui triomphe. Quand
les sens dominent I'esprit, le mal a ses entrées libres
en nous.

Prenez garde que le plaisir ne vous trompe et ne vous
fasse écouter les sens; mais puisez vos consolations en
Dieu et dans la Vérité.

Dieu ne veut pas nous priver de toute jouissance;
mais il désire étre le seul qui nous console dans la pu-
reté de ces ineffables embrassements.

La profonde soumission d’'une humilité sainte, le mé-
pris de vous-méme et une connaissance véritable de vos
bassesses vous feront, non pas monter, mais voler au
comble de I'union parfaite avec Dieu.

Celui qui veut habiter au dedans de lui-méme, doit fuir
la multitude et la diversité, en renoncant & tout ce qui est
étranger & Dieu, notre unique bien. Car, une seule chose
est nécessaire, disait Jésus-Christ &' Madeleine.-

LA ot la nature s'appuie sur les sens et agit pour leur
satisfaction, il n'y a que fatigue, douleur, trouble et ob-
scurité de la raison.

11 n'y a pas de plus grand bonheur que de vivre uni
étroitement & Dieu, et d'étre guidé par lui seul en tou-
s choses.

La vie véritable d'une 4me qui s’est renoncée en Dieu
est de mourir 4 elle-méme.

Quand vous aimez quelqu’un et que vous vous atta-
chez A des images sensibles, vous aimez les accidents



— 216 —

et non la substance; et c'est 14 une chose ficheuse.

11 ne faut pas fuir les images saintes jusqu'a ce qu'el-
les passent d’elles-mémes. Souvent, ces images pieuses
et bonnes naissent naturellement au fond de 'dme, et
ce n'est pas leur présence, mais la vertu qu'on aime.

Dés que nous nous détachons de nous et de toutes
choses, nous sommes unis 4 Dieu.

Celui qui sort de lui-méme par les sens d'une ma-
niére désordonnée, trouvera des croix dans les choses
heureuses ou contraires.

Si vous désirez élre utile & tout le monde, détachez-
vous des créatures et donnez-vous & Dieu. '

Dans les affaires et les circonstances difficiles, recueil-
" lez-vous aussitOt en Dieu; et tout vous deviendra clair
et facile.

Craignez de vous distraire de maniére & oublier vos
saintes résolutions et 'exemple de Jésus-Christ.

. La nature se recherche toujours elle-méme ; il faut,
par amour pour Dieu, la soumetire et la mortifier.

Si vous ne voulez pas trouver et conserver en Dieu
I'unité et la simplicité, il faudra supporter le fardeau de
1a multiplicité. :

Ayezsoin de vous conserver libre et dépouillée,de toutes
images, de toutes apparences, de toutes pensées, de toutes
affections,etde tout souvenirdes choses terrestres,comme
s'il n’y avait dans le mondeque vous seule; et alors vous
direz & Dieu: Mon Seigneur ¢t mon maitre, je ne puis
&tre pour vous ce que vous étes pour moi.

Les hommes, pour la plupart, ont une nature lache,
rebelle , immortifiée; ils veulent toujours vivre au dehors,
et ne s'apercoivent pas qu'ils courent les plus grands
dangers de pécher. Se recueillir en soi-méme, donne



— 247 —

plus de force dans le danger que toutes les choses exté-
rieures. Prenez garde, car un désordre en fait naltre un
autre.

Appliquez-vous & ne pas vous laisser entrainer par la
nature et faites que 'homme extérieur soit toujours en
rapport avec I’'homme intérieur ; veillez par-dessus tout
sur votre intérieur, car c'est de lui que viendra I'union de
Pextérieur. :

Le renoncement parfait en Dieu demande que la na-
ture ait un frein avec lequel on puisse la modérer et
I’empécher de sortir de ses bornes. Je sais que vous gé-
missez de ce que, dans la vie active, vous n'étes pas tou-
jours assez résignée, assez patiente. Mais ne vous déses-
pérez pas; vous gagnerez beaucoup & étre ainsi mortifiée
et obligée de faire ce que vous ne voulez pas.

La racine de tous vices et I'obscurcissement de toute
vérité viennent de I'amour des choses passagéres et fu-
gitives. La mort des sens au contraire est la source de la /

! lumiére et de la vérité.

Lorsque les puissances de I'ame perdent leur activité
propre, et lorsque les éléments du corps se purifient,
nos facultésacquiérent toute leur noblesse parce qu'elles
reviennent & leur principe qui est Dieu.

L’essence et l'activité de toutes les forces de ’Ame
n’ont qu'un méme but, qui est de satisfaire & Dieu, et de
se conformer & I'éternelle Vérité ; aussi rien n'est plus
profitable que de s’ablmer dans 'union de la nature di-
vine qui est pure et simple.

Beaucoup se sentent appelés et attirés par la gréce di-
vine; mais ils n'obéissent pas & ses inspirations, parce
que leur intérieur et leur extérieur sont trop en dés-

accord.
13



— 248 —

- La ndture est sujelte aux décisions dir libre arbitre :
plus 'homme se répand par les sens, plus il vit loin de
Dieu; plus il se retire en Jui-méme, plus il est proche de
pieti; et plus il lui st agréable. Celui que 1d grace de
Dieit fllumine, dirige ses sens avec une grande prudence
ét 11 accomplit d’une ihanidre parfaite tout ce qu'il doit
faire par leur moyen.

Celui qui mortifie la nature et qui la tient soutilige ddig
les lindites du Vrai, la dirige bieiitot eomms il veut et lui
fait exécuter avec droiture et sans faiblesse les ehoses
extérieures ; celui ab eontraire qai sé répand dang les
choses temporelles, ne pourra jamais rien faire de bien.

Lz pureté, l'intelligence et la vertu perfectiontient et
enrichissent la nature.

11 arrive souvent qu’en lul dtant le bohhbur 8t les
eonsolations, les créatures forcent 'homme & g'attacher
& Dieu plus saintement; plus intimemeit.

Qu’est-ce qui excite et pousse les hommes & vouloir cé
qui est défendu et & suivre des habitudes coupables, si
cen’est le désir du bien-étre; et pourtant,le veai bonheur
s¢ trouve daus Yabandon de soi-méme en Dieu, et non
pas dans Ja possession de ce qu'on aima etde te gu'on
désire. :

It 'est pas étonnant que si souvent, une tristesse dé-
réglée s'empare de 'ame; tar nous ne veillons pas assez
sur nous-meémes pour éviter de nous égdter. ,

La grande victoire des amis de Dieu est d’étre dccablé
d’injures.

Demeurez dans votre intérieur, et si beaucoup de
choses se présentent comme nécessaires, sathez qu’elles
sont plutdt des excitants de la nature que des besoins
indispensables.



— 29 —

Ce n’est pas une petite faute de commencer beaucoup
dechoses et de n’en finir aucune; il faut toujours persévé-
rer dans ce qu'on entreprend aveo droiture et selon Dieu.

Té4chez dans voire conduite d’agir sans intérét. et avec
pureté d’intention; fuyez les motifs extrinséques et trom-
peurs. Un homme qui se renonce véritablement en Dieu
suivra avec soin ces quatre principes: 1° Dans sa con-
duite, il sera grave, honnbte; et prévenant ; tout le bién
qu'il fera, viendra de lui naturellement. 2° 11 sera calme
dans ses sens et ne recherchera pas les bruits, les
nouvelles, les propos des hommes; car celui qui ést
avide de savoir et de discuter ce qui sé fait et ce qui se
dit, sera toujours rempli d'illusions, d'images terrestres
et ne jouira jamais de ces sens intérieurs dont les vains
fantdmes ne troublent jamais le saint repos. 3° 1l ne se
passionnera pour aucune chose créée , parce qu'il sera
convaincu que tout en dehors de Dieu, n’est que vanité
et néant. 4° Il ne disputera nine parlera contre personne
mais il se montrera plein d’affection pour tout le monde,
surtout pour ceux par lesquels Dieu veut I'éproaver et
le détacher de lui-méme.

Soyez ferme, constante et toujours intérieure, de ma-
niére & agir en dehors sans sorlir de vous-méme. Exa-
minez-vous avec soin, et voyez si 'amitié que vous avez
pour les personnes vertieuses, proeéde de quelqu’affec-
tion ou de quelque plaisir sensible; ou bien d@'une
sotirce simple et pure. Ne vous donnez beauncoup & per-
sonne; celui qui se donne trop, plait ordinairement peu.
Vous  devez demeurer en vous-méme et vous faire une
vie intérieure, si vous ne voulez pas vous égarer comme
le font ceux qui n’observent pas lear régle.

Heureux celui qui parle peu;car les paroles pro<



— 220 —

duisent des accidents, des nuages et des troubles inté-
rieurs; renfermez-vous en vous-méme et n'en sortez pas
sans raison; sans cela, vous ne rencontrerez que des en-
nuis et des croix.

‘Beaucoup, par I'effet d'une gracesensible, agissent bien
dans la prospérité et dans I'adversité ; mais il n’est jamais
permis dans la grace, de se rechercher soi-méme. Nos
actions ne sont parfaites que dans la soumission , I'hu-
milité et le détachement de soi-méme. Ce fut, quand
Jésus-Christ sur la Croix s’abandonna dans les mains de
son Pére, que I'ceuvre de notre rédemption devint par-
faite; il dit: Mon Pére, je remets mon esprit en vos mains;
puis il ajouta : Tout est consommé.

Dans un homme imparfait qui s’écoute, on ne trouve
pas Dieu et le diable sur la méme ligne; car Dieu est
loin et le diable est proche ; renoncez-vous vous-méme
et abandonnez-vous entiérement & Dieu; vous verrez la
différence.

Que celui qui veut jouir d'une vie calme, aime I’adver~
sité comme il aime le succeés; et qu'il reste également
uni & Dieu dans!’'un ou l'autre état.

-Celui qui sera pieux & 'extérieur le sera davantage
que s'il I'était seulement a I'intérieur. Quand on réunit
ces deux sortes de dévotion, on se détache de soi-
méme, et I'on ne chercheFque Dieu avec son corps et
avec son dme. :

11 y en a beaucoup qui recherchent les jouissances de
Pintelligence, et il y en a peu qui sont simples ‘et pieux
d’esprit ; les premiers ont pour but principal de com-
prendre et de savoir; les seconds de s'unir etde se perdre
en Dieu. Aussi ne s’embarrassent-ils pas des choses de
ce monde.



— 22

Que celui qui veut tout gagner, s’anéantisse etse dé-
tache de lui et de toute chose. Heureux celui qui persé-
vére dans cette voie; avec quelle facilité, il pourra s’éle-
ver aux choses célestes.

Supportez avec pajience et avec joie la chute d’Adam
et les peines, les miséres qui en ont été la suite; car
celui qui est véritablement résigné ne se laisse abatire
par aucune adversité. Celui qui se plaint des malheurs
de la vie donne au contraire une grande preuve d’im-
perfection ; il monire qu’il est I'esclave d’une liberté
déréglée qui I'attache & lui-méme et & tous ses désirs.

Celui qui s'affranchit de toute occupation utile et rai-
sonnable, tombe dans un coupable repos.

Un homme bien résigné doit &tre dégagé des frivolités
et des images des créatures : il doit imprimer Jésus-
Christ dans son cceur et se transformer dans sa Divinité,

Celui qui est mort & lui-méme et qui vit de la vie de
Jésus-Christ, prend tout en bien et veut que chaque
chose suive son ordre naturel ou divin.

Celui qui est recueilli en lui-méme s'apergoit facile-
ment de ses défauts & la lumiére de la Vérité. Il connait
I’amour déréglé qu’il a pour les créatures et les liens qui
Vempéchent d’arriver & la perfection. Quand Dieu le re-
prend intérieurement, il s’humilie avec docilité ; il re-
connait qu'il n’est pas encore libre des créatures
et de lui-méme, et qu'il ne s’est pas renoncé etanéanti en
Dieu.

Si vous me demandez quel but doit se proposer une
ame bien résignée, je vous répondrai : se renoncer et
mourir 3 elle-méme; se résigner toujours et en toute
chose, lors méme que tout le monde la fuit et 'aban-
donne. A chaque instant sa volonté se confond avec



— 2 —

celle de Dieu et elle cherche moins ce dont elle a besoin
que ce dont elle peut se passer.

L’amour - propre et la volonté empéchent plus I'u-
nion avec Dieu que ne le fait 1a seule pensée.

Quand 'homme veut se recueillir en lui-méme, et
s'unir & la Vérité, il doit s’élever au-dessus de ses sens
afin de se transformer en Dieu ; examiner §'il n’y a pas
quelqu’obstacle & renverser entre Dieu et son dme ; et
s'il ne se recherche point encore en quelque chose; il
jouira dela divine essencedans la lumiére de son union et
il oubliera tout pour elle. Plus il s’éloignera de lui et des
créatures, plus il vivra uni 4 Dieuet plusil sera heureux.

Si vous désirez, ma chére sceur, vous renoncer vérita-
blement en Dieu, abandonnez tout ce qui vous appar-
tient; sortez de vous-méme, afin de vous cacher et vous
abimer en Dieu; et de quelque maniére que Dieu vous

- traite, ou par lui-méme ou par les créatures, dans 'ad-

versité comme dans la prospérité ; soyez, toujours et en

., tout fidéle et soumise & Dieu. Fermez vos sens & toutes!!

les images et & toutes les formes des créatures ; vivez li-’
bre et dégagée de tout ce que choisit ordinairement la

raison sous I'influence de Yamour-propre, de la volonts,

de la sensualité et du plaisir. Ne vous inquiétez de rien

en dehors de Dieu.

-Quand les autres se trompent devant vous et font
mal, ne vous compromettez pas avec eux et ne vous oc-
cupez pas de leurs défauts.

Celui qui habite toujours en lui-méme, acquiert une
grande force contre toute illusion.

Ne craignez pas, pour le repos de votre corps, de
changer d’occupation. Mais restez toujourslibre de toute
préférence.



— 223 —

Plus vous vpus renopgerez et moins vous serez afta=
chée aux créatures, moins elles yous troubleront. i

Un de mes amis, gni ne s'était pas complétement
ahandonné & Dieu, éprouvant une fois de grandes dou-
Jeurs, entendit intérieurement une voix qui lui disait ;
« Je veux que tut'appliques avec snin 4moi, que tu fomg-
¥ prises etque tn sachesque je teserai uni, lorsque tu ne
» feras apcune altention & la maniére dont tu serag
» traité. » ,

Quand 'homme résigné se recueille en lui-méme,
Plus il se trouve sans secours et sans protection, plys il
souffre ; mais aussi, plus il s’exerce 4 mourir a lui-méme
et plus il triomphe facilement de sa peine.

Si vous vous répandez dans les choses exiérigurgs des
sens, vous troublerez la vie intérieure et la ferveur de
vatre 4me ; ne recherchez pas les affaires et les occupa-
tions qui distraient. Quand elles yous arrivent, fuyez-leg i

“"le plus que vous pourrez et revenez promplement 3 ¢

" votre recueillement; car on se dissipe naturellement, et
il faut rentrer bien vite dans le secret de son cceur.
Celui qui renonce et meurt 4 lui-mgme, commence une
Vie céleste et surpaturelle; mais il y en g qui s¢ s¢-
parent de Diey et ne persévérent pas dans son union.

[t Aimez le parfait renoncement ; embrassez-le, prati- |

! quez-le sans yous permeltre un seul désir. Les désirg
quon ne réprime pas empéchent l'union de J'dme gt
spnt un obstagle secret au complet abandon,

Une dme résignée est si libre qu’elle ne s’occupe ja-
maig d'elle-m¢me , parce qu'elleviten Dieu , en quij tpyt
est saintement ordonné; elle s'oublie complétcment
pour ne plus penser qu'a Jui.

Une conversion ol I'on se renonce, plalt plys 4 Digp

o

—



— 224 —

qu'une persévérance dans le bien ol on ne se détache
pas parfaitement de soi-méme.

Retirez donc votre 4me, des sens extérieurs etrecueil-
lez-vous en vous-méme ; je vous le dis et je vous le ré-
péterai sans cesse : recueillez-vous en vous-méme et
dans l'unité divine, afin de jouir de Dieu.

Persévérez dans volre renoncement avec courage et
ne soyez satisfaite que lorsque vous serez parvenue, au-
tant que le permettra la fragilité humaine, a cette union

éternelle des saints qui est toujours présente, acluelle et
divine.

111

Des joies qu’éprouve V’esprit & méditer ce qu’est Dieu.

Vous m’adressez, ma trés-ch&re sceur, des questions
bien élevées, en demandant ce qu'est Dieu; ol il se
trouve; comment il estun et triple. Comme Dieu est un
étre infini, qui surpasse tous sens, toute raison, toute in-
telligence; je ne saurais vous expliquer ce que vous ne
comprenez pas; mais je vous répondrai d'une maniére
trés-imparfaite, trés-indigne de 1a majesté de Dieu. Voici
ce que jevous diraien peu de mots. De I'ordre qui régne
dans la nature, des causes secondes, du cours et de I'en-
chainement de toutes choses, les philosophes concluent
qu'il y a nécessairement un principe, un seigneur de tout
I'univers, que nous appelons Diey : c’est une substance
immortelle, éternelle, simple, sans dépendance, sans
changement, sans corps; un esprit existant, dont I'es-
sence est la vieet I'opération, une intelligence active qui
en elle-méme et par elle-méme concoit et pénétre toutes
choses ; une essence divine qui trouve en elles sa joie et



— 225 —

ses délices; une béatitude surnaturelle et parfaite, qui
est sa propre félicité et qui fait celle de tous les bien-
heureux quila contemplent. Apprenez & connaitre Dieu
par le spectacle admirable de 'univers; contemplez I’é-
tendue des cieux, la beauté, le mouvement rapide des
étoiles et des planétes qui toutes, excepté la lune, sont
plus grandes que la terre! voyez la splendeur et la fé-
condité du soleil; combien de fleurs, d’herbes, de plantes,
il fait naitre; quelle variété surprenante parmi les ani-
maux, les poissons, les oiseaux, les hétes des foréts et
les hommes! et, quand vous aurcz admiré cette gran-
deur, cette beauté, cette variété de I'univers, dites-vous
4 vous-méme : Si ce Dieu tout-puissant est si aimable et
si bon dans les créatures, combien doit-il étre aimable,
bon et parfait en lui-méme; puis, vous unissant 4 toutes
les créatures qui louent et bénissent 'immensité divine
qui se trouve en eux; admirant avec amour, cette provi-
dence supréme qui conserve, nourrit et gouverne toutes
les créatures grandes ou petites, riches ou pauvres, la
joie sur la visage, et I'allégresse dans le cceur, louez-le,
adorez-ie, embrassez-le au fond de volre dme et rendez-
lui des actions de graces comme & I'unique maitre de
toutes les créatures. C'est ainsi que vous trouverez le
Dieu que vous cherchez.

De cette contemplation naitra, dans votre cceur, une
joie intime, supérieure, qui vous procurera un bonheur
ineffable. Pour vous encourager, je vous dirai un secret
de mon 4me que je nai jamais révélé A personne. Ce
bonheur, j'en ai joui pendant dix années entiéres, et ces
années m’ont semblé une heure. Mon cceur était si
heureux que je ne pouvais trouver une parole. J'étais
absorbé en Dieu et dans I'éternelle Sagesse; j’ava‘i% avec



Vrovem

— 226 —

mon Créateur des entretiens ravissants ol mon esprit
seul parlait; je gémissais, je soupirais, je pleurais, je
riais; il me semblait que j'étais élevé dans I'espace, &4
travers le Temps et I'Eternité, et que je nageais dans un
océan de vérités admirables et divines. Man cceur syra-
bondait d’une telle joie, qu'il se brisait dans ma poitrine,
et que j'y portais les mains pour le conienir, en disant :
Q mon.cceur, quelles seconsses tu éprouves gujourd’hpil
Et une fois, je vis spirituellement que le ceeur de mon
Pére céleste s'appliquait & mon cceur d'une maniére
ineffable ; oui, j'ai entendu le ceeur de Dieu, la divine
Sagesse, saps forme et saus image, qui me parlait au
fond de mon ceeur, et je m’écriais, dans Vivresse de ma
joie : O mon bien-aimé, mon unique amour;, yoici donc
que j'embrasse ceeur & cceur yotre Divinité mémel O
mon Dieu, plugaimable que tout ce qui est aimable! ce-
lui qui aime reste toujours en gimant distinct de celui
qu'il aime; mais vous, douceur infinie du véritable
amour, vous vous répandez comme un parfum dans le
cceur de ceux qui vous aiment; vous pénétrez tout entier
dans I'essence de leur &me; il n’y a plus rien de vous I‘
en dehorsd’eux; vousles embrassez divinement et vous
leur restez uni dans les liens d’un amour infini.

Je vous avertis, ma trés-chére sceur, que cette joie du
cceur n’est pas I'état dernier et parfait d’'une ame ; c’est
seulement un appel & une union plus haute, d un aban-
don plus grand dans I'océan de la Divinité; il faut par-
venir, du ravissement habituel, au ravissement essentiel.
Le ravissement essentiel est celui ol I'nomme , affermi
dans la vertu et la perfection, jouit toujoursde son bien-
aimé, comme le soleil qui conserve toujours en lui-
méme sa splendeur. Le rayissement habituel est celui



— 227 —

de 'homme dont la vertu imparfaite et variable a des
changements comme la lumiére de la lune. Dans cetle
joie de la grace divine, il s’égare quelquefois parce qu'il
voudrait toujours la posséder; quand laconsolation est pré-
senle, il seréjouit; quandil la perd, il se lamentg; quand
il en sent la douceur, c’est malgré lui et, pour aingi
dire, de force qu'il s'applique  d’autres choses, méme
lorsque la volonté de la charité ou le devoir le demapdg,
Je me rappelle que je refusai une fois de confesser une
pauvre affligée qui s’était adressée 4 moi. A peine eus-
je répondu au portier qui m’appelait : Dites a cette per-
sonne de s'adresser & un autre, parce que je ne puis
I'entendre; que le bonheur de la grace divine doni je
jouissais par la contemplation, dnsparut tout & coup et
que mon ceceur s'endurcit comme un rocher. Je m’en éton-
nai et j'en demandai la raison & Dieu, qui me répondit
intérieurement : De méme que tu délaisses cette pauvre '
affligée et que tu la renvoies sans consolation, je t'ai
abandonné sur-le-champ, et je t'ai enlevé la douceur de
ma grace ct la joie de ma consolation; je me mis
alors 4 pleurer et & me frapper Ja poitrine et je courus §
la porte, rappeler la personne qui s'en allait. Aprés l'a-
voir confessée et consolée, je retournai méditer dans ma
cellule, et Dieu, qui est la bont¢ méme, voulut bien me
rendre cette joie que j’avais perdue par défaut de com-
plaisance et de renoncement. Il est vrai, ma sceur, que
cette joie s'achéte par bien des croix; mais, quand il plait
4 Dieu, ces ¢roix finissent ; la joiereste profonde et pres-
que ipaltérahle.



Iv

De I'immensité incompréhensible de Dieu.

Vous voulez comprendre maintenant, ma chére sceur,
ou est Dieu. Sachez qu'il n’est dans aucun lieu déter-
miné, qu'il est partout, et tout en toute chose. Aussi est-
il appelé le premier étre par essence. Appliquez votre
esprit & cetle divine essence, trés-pure et trés - simple,
libre de toute forme extrinséque et de tout accident , sans
mélange de non-étre et source premiére de tout étre.
Puis, voyez telle ou telle substance, toutes ces natures
particulires qui peuvent étre divisées ou du moins sé-
parées de leursaccidents par 'intelligence; tous ces 8tres
qui peuvent recevoir une forme extrinséque accidentelle
et ne sont pas simples, mais composés. Yous compren-
drez alors que la divine substance en elle-méme est une
essence trés-pure qui se trouve dans toutes les essences
particuliéres et qui les conserve par sa présence. Nous
sommes assez insensés pour ne pas penser & cette pré-
sence inlime de Dieu dans toutes ses créatures. Voyez la
misére et 'aveuglement de ’homme qui ne peut sentir
et comprendre la divine Essence sans laquelle cepen-
dant il ne peut ni étre, ni comprendre, ni agir. Lorsque
I'eeil du corpsregarde des couleursdifférentes, il ne voit
paslalumiére parle moyen delaquelleil voit toute chose,
ous'illavoit, il ne la remarque, ne'observe pas. De méme
I'eil de notre esprit, quand il s’applique aux substances
particuliéres, ne voit pas, ne connait, n’observe pas
la divine Essence qui est dans toute nature au-dessus de
toute nature; et qui lui donne I'étre, I'action, I'intelli-
gence de tout bien. Cela n’est pas étonnant parce que



— 999 —
les substances particulidres et divisibles distraient et
aveuglent notre esprit qui ne peut pénétrer cette divine
obscurité ol se trouve la lumiére méme. Courage donc,
ma trés-chére sceur, que la vue intérieure de votre
adme s'atlache A cette essence infinie de Dieu et en
contemple la simplicité et 1a pureté. Vous comprendrez
qu'elle ne dépend d’aucun principe ; qu’elle n’a rien qui
la précéde ou qui la suive; qu'elle n’admet ni accident
ni changement ; mais qu'elle est une substance
simple, actuelle, présente, parfaite, en laquelle on
ne peut trouver ni lacune, ni défaut, ni accident,
ni altération, étant absolument unique et parfaitement
simple. Cela est si vrai que les intelligences éclairées ne
peuvent voir en dehors d’elle que des conséquences et
des effets : car, étant I'essence simple, il faut qu’elle soit
premiére , indépendante , éternelle; étant premiére,
indépendante, éternelle, il est nécessaire de reconnaitre
qu’elle est toujours présente, toujours parfaite et qu'on
ne peut rien lui ajouter et rien lui retrancher. Si vous
pouvez comprendre un peu ce que je vous dis, vous vous
sentirez quelquefois introduite dans la lumiére incom-
préhensible de cette vérité divine et cachée ; vous con-
paltrez cette source d'étre pur et simple, qui est la cause
premiére et efficace de toutes les choses créées ; et qui,
par la vertu de sa présence, est le commencement et la
fin de ce qui est fait dans le temps. Il est tout, au dedans
et au dehors de tout. Car Dieu es! comme un cercle, dont
le centre est partout et la circonférence et la limite nulle
part ‘.

' Totum enim est intra omnia, totum exira omnia. Deus enim
est velut circulus quidam, cujus centrum ubique est et circumfe-

rentia et ambitus nusquam.

_—



v
Du mystéra do 1a trés-aginte Trinité.

Appliquez-vous maintenant, ma chére sceur, au mys-
tére de la trés-sainte Trinité. Plus une essence est sim-
ple en elle-méme, plus elle est forte et divine dans I'ef-
ficacité de sa vertu et de son opération. Amsn dans le
souverain bien qui est Dieu, I'infinie et supréme honté
I'engage & ne pas rester seul dans sa béatitude et 2 se
communiquer au dedans et au dehors de lui-méme; et
parce qu'il est le bien supréme, présent, intime, sub-
stantiel, indépendant, infini et parfait, il est nécessaxre
qu'il se communique d'une maniére supérieure et com-
pléte au dedans de lui-méme. La créature ne peut se
communiquer par substance et par essence, mais seule-
ment par partie, parce qu'elle est une substance parti-
culiére, divisible et finie : mais Dieu, qui surpasse infi-
niment toule communication de la créature, se commu-~
nique en essence, tellement qud son infinie et intime
communication, répond sa substance méme communi-
quée ave¢ distinction de personne. Contemplez donc la
bonté infinie du souverain Bien qui, dans son essence,
est le principe naturel de son intelligenco et de son
amour; et vous ¢onpaitrez la génération sublime des per-
sonnes divines en Dieu; vous adorerez la sainte Trinité,
le Pére, lg Fils et le Saint-Esprit. Mais parce que cettp
communication nait de la supréme honté de Diey, il
faut que, dans la sainte Trinité, elle soit étroite, consub-
stamnelle, avec ¢galité et identité d’essence et que les
personnes divines, dans cette bienheprense ¢ intime



— 231 —

communication, ayant la méme substance indivisible et
inséparable par la vertu et la puissance : le Pére dans lg
Divinité est le principe du Fils el du Saint-Esprit; il sq
communique au Verbe ineffable qui est le Fils du Pgrg
éternel; et comme il se communique avec tqute I'apdeur
de sa volonté au Fils, le Fils retourne au Pare avec la
méme charité. Dieu le Pére aime le Fils, le Fils aime l¢ Rérg
et cet amour réciproque est le Saint-Esprit; c’est ainsi que
s'expriment surla Trinité, saint Augustin et saint Denis,

Mais notre maitre angélique, saint Thomas, di} qug
dans cette émanation du Verbe, du cceur du Pére, il est
nécessaire que Dieu le pére regarde avec son intelli-
gence et comprenne son étre et sa divine essence; sans
cela, le Verbe qu'il congoit, ne serait pas Dieu, mais
créature; ce qui n'est pas. Mais comme il se comprend
lui-méme, le Verbe est Dieu de Dieu, et la contempla-
tion de la divine essence par Vintelligence du Pare, en-
traine une égalité positive de ’essence naturelle; autre-
ment le Verbe ne serait pas le Fils du Pére; et ainsi, en
Dieu est I'unité d’essence et la- trinité des personnes.
Dieu, le Pére, se connaissantclairement par I'intelligence,
s'exprime lui-méme, et son Verbe exprimé est le Fils du
Pére ; et comme le Pére, connaissant dans sa félicité, sa
parfaite essence, ressent un amour infini pour lui-méme
et paur son Fils, le Filg aime du mdme amour, le Pgre, e}
cet amour réciproque et infini est le Saini-Esprit dis-
tinct en personne, mais un seul Dieu avec le Pére et le
Fils en essence. La premiére communication, parce
qu’elle vient de l'intelligence et donne la méme pature,
s'appelle, génération; la seconde , venant de la volonté
et de 'amaur, s'appelle, progession. Ainsi, le $aint-Es-
prit pracédant d’'uge effusion d'amaur du Péze et du



— 232 —

Verbe, abime infini et image parfaite, ne peut étre ap-
pelé, engendré, puisqu’il procéde. Il est cet amour intel-
lectuel et spirituel qui réside dans la volonté, comme
un attachement, un entrainement divin ; c¢’est le neeud,
le lien d’'amour de celui qui aime et de celui qui est
aimé, et ainsi I’émanation de la volonté divine appar-
tient & la troisi®me Personne qui est Charité, et qui s’ap-
pelle Esprit-Saint; c’est enlui que sont transformés ceux
qui aiment Dieu et qui sont attirés vers sa lumiére d'une
maniére si profonde, qu'on ne le sait, qu’on ne le com-
prend qu’en I’éprouvant.

Yenez, ma trés-chére sceur, & ce Dieu triple et un; le
Premier, le trés-Haut, le tout-Puissant; mais venez & lui
sans souillure, sans intérét,avec un amour pur. Car,
pour les pécheurs, c’est un Dieu terrible; pour ceux qui
le servent par espoir de récompense, c’est un Dieu libé-
ral, mais tout-puissant et majéstueux; pour ceux qui
bannissent toute crainte servile et qui l'aiment d’un
amour pur, c’est un ami tendre et dévoué, un frére, un
époux. Il faut, pour vous unir 3 lui, préparer votre es-
prit et votre corps ; il faut renoncer a la chair, 4 la sen-
sualité, & 'animalité de votre nature; vous attacher for-
tement a l'esprit, lui soumettre vos sens et agir toujours-
dans le recueillement el la priére ; c’est 13 le moyen d'ar-
river & 'Esprit supérieur qui est Dieu, et de vous unir 3
lui. -Alors vous sentirez que cet Esprit divin vous ins-
pire, vous appelle, vous invite, vous attire; il vous éclai-
rera de son incompréhensibilité. Lorsque vous verrez
que vous ne pouvez le saisir, vous vous dépouillerez
de vous-méme; la connaissance de votre incapacité, de
votre faiblesse, vous fera renoncer et mourir & vous-
meéme ; et Yous vous résignerez, vous vousabandonnerez



-— 233 —

de tout votre cceur en Dieu et en sa vertu; vous vous
mépriserez; vous vous hairez pour vous jeter avec une
amoureuse confiance en Dieu, et vous vous ensevelirez
en lui, vous vous oublierez et vous vous perdrez toute
entiére, non pas quant a I’essence de votre esprit, mais
quant & la sensualité et 4 la propriété de votre corps et
de votre ame ; et lorsque vous serez ainsi élevée et abi-
mée dans I'immensité de I'Essence divine, vous serez
unie et transformée en un seul esprit avec Dieu, et vous
direz avec saint Paul : Je vis, mais ce n’est plus moi,
c’est Jésus-Christ qui vit en moi. Vivo ego, jam non ego,
vivit vero tn me, Christus.

VI

Du dernier degré d’union avec Dieu.

Ma bien chére sceur, I'dme qui, par imitation, se trouve
avec Jésus-Christ mourant sur la croix, peut aussi se ren-
contrer avec lui dans les profondeurs de sa Divinité,
puisqu’il lui a été fait cette promesse : Ouje seras, sera ausss
mon serviteur . Le premier rendez-vous est rude et aus-
tére, il y a du sang et des croix; mais le second est
plein de joie et de bonheur. L'esprity perd son activité
et disparait dans Pocéan de la divine Essence, etcest 13
justement son salut et sa félicité. Mais apprenez que la
divine Essence dans son unité est I'origine del’émana-
tion intime des Personnes qui, dans la Divinité , ne sont
pas séparées, mais forment son unité essentielle, sa na-
ture, sa substance. Ainsi, la Trinité des Personnes est
dans I'unité de nature et I'unité de nature est dans la
Trinité. Et comme les Personnes divines comprennent et

1 Ubi ego sum illic et minister meus erit. ( S. Jean xi1. 26. )



embrassent I'essence divine par I'upité et la suhsiance
naturelle, chagune des Persopnes est Dieu. Mais comma
la Trinité est ung méme essence daps L'unité de la nas
ture divine et que tout vient de l'unité, ¢’est 13 un mysg-
tére ineffable, incompréhensible ‘dans sa profopdeuz et
sa simplicité infinie. Pans cette Esspnce divine, qiy les
trois Personnes sont une méme naturg sans diversitg,
se trouvent aussi toutes les créatures, selon leyr idgal
éternel, dans leur forme essentielle, mais npon pas acgi-

dentelle ; elles sont Dieu en Djen ; c’est la création daps ?

S le Temps qui leur donne leur nature particuliére ef lgs
it distingue de Dieu. L'esprit des hommes parfaits peut
g’élever & cet abime de la Divinité, & cet océan de I'in-
telligible; il peut s’y plonggr et nager dans les profon-
deurs incompréhensibles de la divine Essence; et 1, dé-
tachés de toutes pensées vulgaires, rester immobile
dans Jes secrets de la Divinité, L’homme alprs §e dé-
pouille de l’ohscurlté cIe sa lumxére naturelle, et ge r¢-
vét d’'une lumiére supérieure. Diey I'aitire dans la sim-
plicité de son unité ol il se perd lui-méme pour se {rans-
former en Dieu, non par nature, mais par grice; et dans
cette merinfinie de lumiére qui l'environne, il joujt d'un
silenge quj est I3 paix etla félicité parfaite. Il comprend
fle rien éternel el existant qui est I'essence divine et in-
{ compréhensible ; le riew qu'on appelle rien, parce quiil

* Dest rien des choses créges; et gue V'esprit humain pe

Peut trouyer aucune reature gui puisse le contenir: il

1! voit que ce Rien surpasse toute intelligence et qu'il est

J

incompréhensible paur {ous. Lorsque I'esprit commence
a se fixer dans les ténéhres de la lumiére, i} perd toutg
propriété de lui-méme, toute action; il pe se connall
Plus, parce qu'il est absorb¢, enseveli en Diey. Bt

B

POPRPRE



— 235 —

comme, 4 cette hauteur dg la contemplation, il recoit
dans sa pure substance, une lumiére qui rayonne de I'u-
nitg de la divine Essence et de la Trinité des Persopnes,
son esprit se perd dans ces splendeurs; il meurt A lui-
méme, et & I’emploi de ses forces et de ses facultés; il
est ravi et comme égaré dans une ignoranee divine; il
est absorbé dans le silence ineffable de la lumiére infi-
nie et de 'unité supréme. G'est 1a le point le plus élevé
que puisse atteindre Fesprit de I’homme. Saint Denis I'A-
réopagite appelle cet état : « la hauteur inconnue et lumi-
reuse, les ténébres profondes d’une splendeur éblouis~
sante, le rayon de I'obscurité divine; » parce que 'dme
s’y unit 4 la divine Essence, et que dans cetocéan de lu-
miére, elle la voit, la contemple et la posséde; ce qulelle
comprend dans son ravissement, c'est que l'infini sur-
passe sa raison et qu'il reste inconnu a toutes les intel-
ligences ; mais cet inconnu elle en jouit & travers 1’ob-
scurité et les ténébres d’'une lumiére qui lui découvre
I'immensité et I'incompréhensibilité de Dieu. Saint Denis
I’Aréopagite écrit & son Timothée , dans le premier
chapitre de la Théologie mystique : « Vous, mon bien
cher Timothée, appliquez - vous avec ardeur aux con-
templations mystiques ; quittez pour elles vos pensées,
votre raison, les choses sensibles et intelligibles, tout ce
qui est et ce qui n’est pas; et faites vos efforts pour vous
perdre yous-méme, vous unir a celui qui est au-dessus
de toute substance et de toute science. Lorsque vous se-
rez affranchi de tout, vous vous envolerez vers ce rayon

substantiel du mystére, vers cette hauteur lumineuse et
inconnue, vers cette obscurité trés-pure dont les t,éné-
hres éblouissent !, »

1 Tu vero, Timothee carissime, intentissima centuendis apecia:



VII

Comment I'dme s’6ldve graduellement et se transforme en Dieu,

Cette union sublime avec Dieu est une obligation pour
vous, ma chére sceur, & cause du principe dont vous
dépendez. Je vous ai dil que, dans I'impénétrable abime
de Ja nature divine, le Pére engendre le Verbe qui, quant
& I'essence, reste le méme Dieu que le Pére. Comme si
de I’étre intime de I'homme, sortait une forme semblable
& lui qui retournerait sans cesse & son origine. Cettey"

: 1 génération spirituelle du Verbe est le motif, la raison
: * parfaite de produire et de créer tous les esprits, toutes !
: : les 4mes, toutes les créatures. L’Esprit supréme qui est
Dieu, éléve 'homme dans sa création en l'éclairant
d’'une lumiére divine et d’une intelligence faite & son
image, afin qu'il retourne & Dieu. Mais la plupart des
hommes méprisent cette lumiére, avilissent la dignité de
leur 4me, obscurcissent sa divine ressemblance et s'a-
bandonnent aux plaisirs coupables du monde. Ils vivent
dans les jouissances de la chair et poursuivent avec ar-
deur la satisfaction de leurs sens,jusqu’a ce que la mort,
4 laquelle ils ne pensaient pas, les renverse, les ré-
duise en poussiére el les fasse disparaitre.

culis mysticis exercitatione et sensus lingue, et intellectuales ope-
rationes, et sensibilium, et intelligibilia omnia et que non sunt et
que sunt omnia; et, utilli jungaris, qui super omnem substantiam,
omnemque scientiam est, et ignoscerte te ipsum, pro viribus intende.
Enim vero abs te ipso, alque ab omnibus libere et absolute et pure
exercendo , ad supersubstantialem caliginis radium, ad incogni-
tum et lucidissimum verticem , ad super liquidissimam caliginem
et ad eum qui, in densissimis tenebris, plusquam excellentissime
splendet, sublatis omnibus et absolutus, ex omnibus evolabis.



— 237 —

Les sages et les prudents, au contraire, suivent cette
étoile brillante et divine de leur dme et s’atlachent & ce
qui est stable , & ce qui est leur origine; ils ‘renon-
cent aux plaisirs des sens, & toutes les créatures
passageres et s'unissent avec ardeur & I’éternelle Vérité.

Voici en peu de mots, par quels degrés, 'ame doit re-
tourner a 'union deDieu qui I'a créée ; faites bien atten-
tion & mes paroles : Il faut d’abord que 'dAme se pu-
rifie de tous les vices et se sépare généreusement de
tous les plaisirs du monde, pour s’attacher & Dieu par
des priéres continuelles, par son isolement de toutes
les créatures et par de saints exercices qui assujettissent
sans cesse la chair & I'esprit. Elle doit s’offrir volontai-
rement et avec courage aux douleurs et aux épreuves
sans nombre qui peuvent lui venirde Dieu ou des créa-
tures.

11 faut ensuite imprimer dans son cceur, la Passion de
Jésus-Christ crucifié; graver dans son esprit, 1a douceur
de ses préceptes évangéliques, son humilité profondeet la
pureté de sa vie ; afin de I'aimer, de l'imiter; car cest
dans la compagnie de Jésus qu'on peut aller au dela et
arriver & la vie unitive. Pour entrer dans cette vie, il
faut laisser toute occupation extérieure, se renfermer
dans une paix silencieuse de l’esprit, se résigner telle-
ment en Dieu qu’on soit complétement et pour toujours
mort & soi-méme et & ses volontés ; aimer par-dessus
tout 'honneur de Jésus-Christ et de son Pére , et porter
Paffection la plus grande & tous les hommes, amis et
ennemis. L’homme, qui était d’abord dans la vie active,
tout occupé par les sens extérieurs , cesse ces opérations
pour s’appliquer aux exercices intérieurs d’'une simple
contemplation ; et alors I'esprit peu & peu arrive & un



— 938 —

abandon des facultés naturelles de son intelligence et
de sa volonté. 1l commence & éprouver intérieutement
une assurance surnaturelle et divine qui le conduit &
une perfection plus élevée ; son esprit étant affranchi
de toute affection propre el de toule activité naturelle
d'intelligence et de volonté Dans cet état parfait, 1’ame,
délivrée du poids de ses imperfections , s'éléve par la
grace divine; i une lumiére intérieure ol elle gotite sans
cesse 'abondarnice des consolations célestes , et ol elle
apprend & copnaitre avec sagesse et exéculer avec pru-
dence tout ce que demande la raison et Dieu. Dans cet
état, 'esprit est ravi au deld des temps et de l'espace
dans une douce et amoureuse contemplation de Dieu ;
mais ce n'est pas le degré le plus élevé, parce qu’il se
distingue encore de Dieu et qu’il connait les créatures
par leur nature particuliére. Celui qui sait se détacher
davantage de lui-méme et pénétrer plus intimementen
Dieu , éprouve un ravissement divin, non par sapropre
vertu mais par une grice supérieure qui entraine son es-
pritcréédansl’esprit incréé de Dieu etlui fait gotiter cette
extase de saint Paul et des autres saints, dont parlesaint
Bernard. Dans cet état, 'dme ne connait plus de forme,
d’images, de multiplicité; elle se trouve dans'oubli, dans
I'ignorance d’elle-méme ct de toutes lescréatures; parce
qu’elle voit, ne connait, ne ressent que Dieu; et 14, sans
aucun effort, sans aucune application, attirée par Dieu
seul, et confondue aveclui par sa grace, elle s'éléve au-
dessus d’elle-méme et se trouve absorbée et ensevelie
dans Fabime de la Divinité ol elle gotte toutes les dé-
lices de la béatitude. Mais, hélas, ma chére sceur, toutes
mes paroles ne sont que des figures et des images aussi
disproportionnéesaveccette union sublime, mystérieuse,



— 239 —

au-dessus de toute comparaison ; que le soleil est diffé-
rent de I'obscurité de la nuit.

La religieuse qui regut les instructions du bienheureux
Henri, parvint & la grice du renoncement parfait et
de I'union avec Dieu et elle mourut pleine de vertu dans
cet état. Elle apparut peu de temps aprés au bienheu-
reux avec un vétement plus blanc que la neige, toute
resplendissante de lumiére et toute rayonnante des
joies célestes; elle lui fit comprendre combien elle avait
vécu heureuse et absorbée dansI'essence divine du Dieu
triple et un & qui appartiennent honneur et gloire. Ainsi
soit-il.



Digitized by GOOSIQ



GOLLOQUE SPIRITUEL
DES NEUF ROCHERS.

I

Le Seigneur commande 3 frére Henri d’écrire.

Le bienheureux Suso était au milieu de sa vie,
lorsque Dieu lui inspira pendant’Avent, dese recueillir
dans le silence de son d4me, pour écoutler les secrets de
la divine Sagesse. Il obéit aux conseils de I'Esprit saint
et se retirad 1'écart pour gémir et prier, Mais, pendant sa
pritre, il lui vint a I'esprit des images étranges et nou-
velles qui P'effrayérent et il dit & Jésus-Christ :

Henri. Seigneur, que voulez-vous me dire avec ces
formes étranges et nouvelles ? Vous savez bien que j'ai
renoncé a toules les visions et & toutes les images et que
je ne désire voir que vous. Quvrez-moi donc les yeux de
I'esprit pour vous contempler seul; fermez-les & toutes
les créatures et je serai content.

Mais plus il s'efforcait de chasser les images et plus
elles se multipliaient ; et il entendait au dedans de lui-
méme Jésus-Christ qui lui répondait:

J.-C. Pourquoi combattre contre ces images? il faut
pour le moment les supporter ; elles ne te quitteront pas
aussi vite que tu le penses.

Henri. Mon trés-aimableJ




— 242 —

mépris, ma résistance a ces visions. Certainement je ne
veux quéce que vousvoulez; mdis ces imdgds m'dffligent
parce que j’ignore ce qu’elles veulent dire.

J.-C. Elles représeritentdes choses élevdes que tu com-
prendras bientot,

Henri. Mais, Seigneur, 51 ¢es visions continuent, jai
bien peur de perdre la santé et de ne pouvoir plus faire
pénitence. Je me sensdéja faiblir; ces images m’épouvan-
tent et bouleversent tout mon étre. O Jésus, ce que je
vois, me it comprendre que vous &les tolirroucé contre
les chrétiens, j'ai compassion d’eux et je voudrais pou-
voir vous apaiser, mais je connais toute ma bassesse
et mon indignité.

J.-C. 11 faut maintenant que tu écrives ce que tu vois
pour l'avertissement et le salut des chrétiens.

Henri. Et a quoi servira cette peine, Seigneur? Les
chrétiens manquent-ils de livres et de docteurs. Tout ce
quon leur dit aujourd’hui est le jouet du vent; ils ne
I’écoutent pas et n'y font aucuhe attention.

J.-C. Ne parle pas ainsi ; mais souviens-toi gue ma
charité est si grande que pour sauver une dme, je m’expo-
serais encore volontiers & la mort. Ce que tu écriras ne
dat-il servir qu'au salut d'un séul, il faudrait écrire,
lors-méme que cela te causerail une mort cruelle.

Henri. O Jésus , si miséricordieux, épargnez-moi cette
peine.

J.-C. Et pourquoi?

Henri. Parce que je sais que vous dvez des docteurs et
des sages qui pourraient vous servir mieux que mdi.
Je ne suis rien, et je ne sais faire rien de semblable.

J.-C. Ne pense pas étre le premier auquel dans I'E-
glise, j'al communiqué ma grace de vérité et d’éloquence.



— 243 —

Je I'ai donnée & beaucoup d’autres qui n'avaient pas
plus d'habileté et de talent que toi. Reconnais fon
néant et commence & écrire. '

Henrs. Seigneur, ne me forcez pas & écrire, et je ferai
tout ce que vous voudrez. Pardonnez-moi, mais je
crains, en écrivant ces choses, de m’attirer beaucoup
d’ennemis. -

J.-C. Ecris pour I'honneur de Dieu seul et ne tat-
tribue rien & toi-méme. Si des ennemis s’é1dvent contre
toi, supporte-le comme une épreuve, comme uhe Croix;
et souffre cette persécution avec plus de patience
qu’'un autre. Mon serviteur ne doit jamais vouloir étre
délivré d’une croix , sije ne I'en délivre moi-méme.

Henri. Seigneur, je ne refuse pas la croix , mais je me
sens d’une telle faiblesse d’esprit queje n'ai pas le ceeur
d’écrire une seule parole.

J.-C. Si tu doutes de toi-méme, tu ne dois pas
douter de moi; mets donc en moi ta confiance et obéis.

Henri. Les chréliens peut-étre vont prendre ce que
j'écrirai pour des fables et des mensonges.

J.-C. Ceci me regarde; ne t'en inquiéte pas. L’expé-
rience montrera que tes écrits sont vrais : tout ce que
je Venseignerai dans cet entretien, sera conforme aux
saintes Ecritures et & 'Eglise. N'as-iu pas la dans I'an-
cien et le nouveau Testament, combien Dieu favorise ses
amis. Pourquoi ne le ferait-il pas encore maintenant se-
lon son bon plaisir? Ecris donc et apprends que depuis
cent ans le christianisme n’a jamais eu si grand besoin
de secours et que jamais les chrétiens n’ont suivi une
voie plus périlleuse.

Henri. Je résiste encore et mon esprit s’effraie , parce
que je suis trop misérable et trop faible pour une ceuvre



— 244 —

de si grande importance; ne me forcez pas, Seigneur!

J.-C. Si je ne savais pas que ta résistance vient de
I'humilité, je t’en punirais comme d’une désobéissance
et tu ’expierais dans V'enfer : je te commande donc, au
nom de la sainte Trinité, de commencer & écrire sans
faire d’autres objections.

Henri. Me voici & votre disposition ; je ne suis qu'un
ver de terre, indigne d’étre remarqué parmi vos créatures;
mais I'on ne saura jamais de qui sont ces écrits. Je vous
appelle dans nos entretiens , mon trés-aimable, trés-
aimé, trés-doux Seigneur; dites-moi si je puis me servir
en écrivant, de pareilles expressions.

J.-C. Assurément ; 'amour familier des serviteurs de
Dieu, leur tendre intimité commence en cette vie et per-
sévére dans I'autre, pendant toute I'éternité. Sil t'arrive
d’écrire des choses que tu ne comprends pas, recours
a4 moi ct je t'éclairerai sur-le-champ.

II

Il voit en extase combien peu se sauvent.

Des entretiens semblables & celui qui précéde du-
rérent pendant onze semaines ; le bienheureux ne pou-
vait se mettre & écrire. Dieu, dans ses extases, lui
montrait les péchés du monde ; et il en était si aflligé
qu'il tomba plusieurs fois malade, et qu'il ressentit tant
de peines intérieures et extérieures qu’il fut sur le point
d’cn mourir. Mais enfin Dieu lui dit : Prends Ja plumeet
écris, ouvre les yeux de ton ame et vois ol tu te
trouves.

Et le bienheureux se vit sur une montagne trés-grande
et trés-élevée, au sommet de laquelle, se trouvait une



— %Y -

vaste mer dont I'eau profonde était pure comme du
cristal. Elle était pleine de poissons innombrables,
grands et pelits et il semblait que toute cette eau venait
d’en haut.

La montagne avait des rochers trés-élevés, et I'eau qui
arrivait 4 son sommet, tombait avec fracas & travers les
rochers, dans une vallée profonde; et avec I'eau, tom-
baient les poissonsqui s'unissaient partroupeset se heur-
taient contre les rochers; il comprit que cette eau de la
montagne élait le principe et I'origine des poissons qui
sont de cette nature, qu'arrivés & un certain moment, ils
s'unissent par bandes , combatient entr’eux et tombent
avec l'eau. Arrivés dans la vallée, ils suivent le cours
des fleuves et parviennent par eux & la mer. Mais plus ils
s'éloignent del’eau de la montagne etde leur principe,
plus ils diminuent, parce que, & chaque instant, sur leur
route, ils rencontrent les piéges et les filets des pécheurs.
La moitié seulement arrivent a la mer; de la mer, ensuite,
ils remontent avec beaucoup de peine les fleuves, pour
retourner 3 leur origine et & I’eau de 1a montagne ; mais
la difficulté de ce retour et les filets des pécheurs en ar-
rétent tant, qu’un sur mille a peine , revient & son prin-
cipe; et encore beaucoup de ceux qui arrivent aux rochers
et 4 I'eau originelle sont entrainés par la chute de I'eau
et périssent en tombant. Mais, comme la nature du pois=
son est de toujours agir et de faire des efforts pour re-
tourner A son principe, quelques-uns, & travers les
dangers de la vie et les fatigues de la route, arrivent
enfin a 'eau de lamontagne ; et dés qu'ils sont entrés
dans les eaux de leur naissance, ils recoivent pour ainsi
dire une seconde existence. Ils goatent un bonheur
parfait et deviennent si féconds qu'ils remplissent la

14. / .

bl



— 246 —

mer de la montagne d’une grande multitude d’autres
poissons. Mais dés qu'ils sont unis & leur principe , ils
¢hangent dé nom et de couleur.

Henri. Trés-doux Jésus, dites-moi ce que veulent dire

ces images de montagnes, de rochers, d’eau et de pois-
S0ns. :
J.-C. Elles te font connaitre en quel péril vit, aujour-
d'hui PEglise ; comment les chrétienstombent misérable-
ment dans tous les vices ; et combien peu retournent 4
leur principe et se sauvent. -

Henri. Seigneur, je suis saisi d’épouvante : prenez ma
vie ; frappez-moi des peines les plus grandes et de la
mort la plus cruelle ; mais faites miséricorde & votre
Eglice.

J.-C. A quoi seryira ta vie ou ta- mort, si la mienne
méme est inutile,

Henri. Mais votre mort, Seigneur, est divine et toute-
puissante ; j'espére que beaucoup se sauveront.

J.-C. Les chrétiens le croient comme toi; mais je te dis
que dans ce siécle, bien peu se sauveront.

Henrs. Seigneur, pardonnez & l'ignorance des chré-
tiens ; s'ils connaissaient ce qu'est le péché , ils ne le
commeitraient pas. ’

J.-C. C’est laune mauvaise excuse. Tout chrétien, capa=-
ble deraison, connaitles préceptes de la religion et doit les
observer; et cependant, tous ont perdu la crainte de Dieu
et vivent en opposition avec sa loi et avec 'Eglise; et
ce ne sont pas seulement les aveugles et les insensés,
maisencoreceux qui sont picins de banne volonté et qui
vivent dans J'apparence de la Vertu.



1T

Dieu découvre les péchés des chrétiens.

Henri. Ce que vous dites, Seigneur, du petit nombre de
ceux qui se sauventest une chose dureet terrible. Retirez-
moi de cette vie, parce que je ne puis supportexf la perte
de tant d’ames; dés que j'y pense, j’épronve les défaillan-
ces de 13 mort.

J.-C. 11 faut que tu vives et que tu supbones ceite
croix ; mais ouvre les yeux de ton me, et vois ol tu te
trouyes.

« Le bienheureux fut ravien extase et il vitune vallée
profonde au pied d’'une montagne trés-haute pleine de
rochers plus élevés les uns que les autres, et il vit des
formes d’une délicatesse extréme et d’une incroyable
beauté: ellesdescendaient d’en haut dans la vallée; mais
dés qu’elles touchaient la terre elles devenaient noires
comme le charbon; et il comprit que c’étaient les dmes
liumaines, qui, sorties de leur principe et des mains ! [

| de Dieu toutes belles et toutes pures, contractaient la
laidenr et la tache du péché originel dés qu'elles s'al-
liaient au corps.

Henri. Seigneur, pourquoi me montrer toutes ces
ames souillées; ne sont-elles paspurifiéesparle baptéme?

J.-C. Oui; mais les hommes tombent bien vite dans
la fange du péehé.

Henrsi. Et que veut dire cette montagne si élevée et
ces rochers si escarpés ?

J.-¢. C'¢st pour que tu




— 248 —

n’est pas pour les paresseux, les tiedes, les laches, el
que, pour y arriver, il faut suer, se fatiguer, combattre
et surmonter un grand nombre d’obstacles. Ne vois-tu
pas comme, & notre époque, on méprise et on viole les
lois et les préceptes de I'fglise, et comme le peuple
chrétien est plongé dans I'iniquité.

« Ici, Notre Seigneur lui dévoila les péchés les plus con-
sidérables des chrétiens. Ses yeux alors se répandirent
en deux fontaines de larmes améres , sur le sort de tant
de malheureux , et les douleurs qu’il ressentit lui’déchi-
rérent tellement le ceeur qu'il fut sur le point de mou-
rir; mais la vertu divine le secourut et lui rendit ses
forces; et notre bienheureux, prosterné a terre en forme
de croix, cria vers le Seigneur : »

Henri. O mon Dieu! si puissant et siaimable, si doux
et si terrible, écoutez ma priére; voici mon cceur, mon
ame, mon corps; je vous les offre afin de pouvoir méri-
ter, par les tourments et la mort la plus cruelle, le salut
et Ja réforme de I'Eglise.

J.-C. A quoi peuvent servir tes douleurs et ta mort,

puisque j’ai moi-méme, pour I'Eglise, répandu tout mon
sang et souffert la mort la plus cruelle et la plus igno-
minieuse. Et, & cetle époque, presque tous les hommes
n’en retirent aucun fruit : qui se rappelle maintenant
ma mort et ma Passion, si ce n’est pour les mépriser et
les blasphémer? '
- Henrs. O trés-doux Jésus! que ma douleur est grande!
et pourtant je ne veux pas désespérer. Je vous offre en-
core votre mort cruelle et je vous conjure de pardonner
a votre Eglise.

J.-C. Comment veux-lu que je supporte tant de pé-
chés? Je ne puis plus différer; il faut que ma justice se



— 249 —
manifeste. Tu vois combien les chrétiens vivent sans
€rainte de Dieu, et combien ils sont dissolus.
Henrs. Mais j'espére, Seigneur, que beaucoup encore
vous conservent une crainie vraie, sainte et filiale.
J.-C. Celui qui craint Dieu, n'agit pas contre Dieu.
Les nations ne foulent-elles pas aux pieds les lois de la
religion? Qui est-ce qui vit comme aux premiers temps
de I'Eglise? Examine le clergé, le pcuple, et trouve-

moi des hommes qui m’honorent et qui vivent sainte-
ment. ‘

Iv

Combien les chefs de 'Eglise sont loin d’imiter leur vie
d’autrefois.

Comment vivaient autrefois les prélats, les pasteurs,
les curés, les prétres et le clergé? Quelle différence avec
ceux de notre époque! Combien de Pontifes furent alors
inscrits au catalogue des Saints, parce qu'ils s’appli-
quaient avec ardeur a pourvoir ’Eglise de tous les biens
spiriluels et temporels, sans se rechercher eux-mémes,
sans consulter leur intérét particulier; n’ayant dans
toutesleurs actions, d’autre but que la gloire de Dieu! Les
voyait-on, avides de fortune et d’honneur, chercher &
enrichir et & élever leurs parents ct leurs amis ? leur vo-
lonté n’était-elle pas pure au contraire et tout entiére
au service de Dieu pour lequel ils auraient mieux aimé
souffrir une mort cruclle et honteuse que de V'offenser
de la sorte. Ou est maintenant leur sainteté, leur vertu,
leur science ? tout cela n’a-t-il pas disparu? Quel est ce-
lui qui ne cherche pas pour lui les distinetions, I'éléva-
tion, la gloire: qui ne rend pas les siens riches et puis-



— 250 —

sanis; qui ne consulte pas plus ses intéréts que I'avan-
tage de 'Eglise ! Aussi ne sont-ils pas saints comme
dans les premiers temps du Christianisme. Lorsqu’il fal-
lait élire yn Pontife, tous tremblaient d'étre nommés,
parce qu'ils élaient vémablement humbles et qu'ils se
regardalent indignes de cette charge; leur zéle pour
r Eghse leyr faisait adresser & Dieu de ferventes priéres,
pour obtenir que I'élection fat canforme  sa gloire et &
sa sainte volonté. Les Pasteurs de'Eglise ne sont-ils pas
ohhges d’accomplir, jour et nuit, leur ministére ; de don-
ner aux fideéles des conseils, des régles de conduite, afin
de les rendre forts et constants dans la foi catholique; et,
lorsqu'ils ne le peuvent pas par eux-mémes, ne doivent-
ils pas choisir des docteurs e} des hommes d’une sainteté
et d'une pureté exemplaires, pour diriger plus siirement
les petits et le peuple dans la vertu?

Hélas! ceux qui devraient étre le modéle de la perfec-
tion chrétienne, poursuivent les richesses, les honneurs,
la puissance temporelle; et sont plus atientifs &
leur bien-éilre qu'au soin des dmes pour lesquelles
jai versé tant de sang. Lorsqu'un Evéché est vacant, la
terre et le ciel savent, par comblend’m]ustwes et d’lum
gues, on cherche & I'obtenir; et, comme cet abus est de-
yenu un usage, Dieu permet que les choses arrivent
selon leur désir. Autrefois, les Evéques nommés avaient
besoin d'étre forcés par I'obéissance , & accepter leur
charge; aussi la remplissaien-ils bien et étaient-ils
chers a Dieu, et pleins de sainteté et de mérites.



v

Dans quelle tiédeur vivent les ordres mendiants.

Comsidére maintenant les monastéres et les Ordred
mendiants ; ot sont les cofifesseurs et les prédiciteurs
dée Y'Evarigile ? Vois combien ils sont loin d"8tre sdints. ja
sais que parmi eux, il y en a qui sont bons et méme
d’une vertu éprouvée, mais ceux-1a sont rares; les autres
abandonnent I'esprit, 'amour de Dieu, le silence, la re-
traite, les saintes méditations, 'observance rigoureuse
de leurs veeux, 'bumilité, le mépris du monde, la paix,
la charité fraternelle et tout le but de leur vocation.
N'est-ce pas déplorable de voir comme les religieux ont
perdu leur esprit au milieu des vanités, des emplois,
des affaires et des amitiés du monde : les religieux d'an-
trefois n'auraient jamais recu parmi eux des fréres si
reldchés; on ne leur aurait jamais donné le pouvoir
de confesser et de précher. Mais le monde aime le men-
songe et applaudit & des confesseurs faciles qui flatterit,
et ne savent pas, ne veulent pas étudier et déeouvrir les
vices pour les arracher : ils sont habiles et empressés
4 excuser leurs pénitents et 4 leur accorder toutes sories
d’adoucissements, parce que, disernt-ils, la nature n'est -
plus ce qu'elle était autrefois, et que les constitutions sont
changées. Cela est faux, car Diet n’a pas établi la nature
pour servir au vice, et jamais il n’a commandé I'impos-
sible : il veut seulement qu'on évite le péché, et il a
dit au paralytique : Allez, et & avenir ne péchez plus.
Vade et jam amplius noli peccare. La croix que je donne
a porter & ma suite est proportionnée aux forces de cha



— 252 —

cun; elle ne détruit pas la nature et n’accable pas le
corps : mais quel confesseur ne cherche pas son bien-
8tre et ses intéréts avant tout. Aussi, confesseurs et pé-
pitents tombent dans la méme fosse : 1'office de confes-
seur est agréable & Dieu, mais non les abus. Ceux qui
sont vertueux, savants, ne doivent point fuir la fatigue
des confessions; il faut qu'ils éclairent avec charité les
pécheurs, qu'ils parlent et ne cachent jamais la vérité.

Vi

Des prédicateurs et des docteurs de ’Eglise.

Ol sont les saints docteurs et les prédicateurs de la
vérité ? Qui lance maintenant de la chaire les foudres
de I'Esprit - Saint? qui a le zéle de dévoiler et dé com-
battre courageusement les péchés horribles qui se com-
mettent dans I'Eglise de Dieu? Quel est le prédicateur
qui s'exposerait au danger, aux tourments, & la mort
pour la gloire de Dieu, pour convertir et sauver les peu-
ples? Ne savent-ils pas que quand mon heure fut venue,
j'allai au - devant de la mort et que je préchai libre-
ment la vérité. Comment veulent-ils étre les prédica-
teurs de I'Evangile, sans étre les imitateurs de ma vie
et de mes exemples? Les peuples écouteraient bien mieux
les docteurs etles prédicateurs de la Vérité, si, aprés l'a-
voir enseignée, ils travaillaient 4 leur salut avec crainte
et tremblement, au lieu de vivre follement dans la joie
et le repos.



Vil

Combien les prétres sont éloignés de la sainteté de leur
ministére.

Considére maintenant les prétres séculiers et vois le
faste dans lequel ils vivent sans amour du sacerdoce et
sans crainte deDieu.C'est en plaisirs, enfestins, en véte-
ments somptueux qu’ils dépensent leurs revenus, et les
biens de I’Eglise; ces biens que jai acquis au prix de mon
sang et qui appartiennent aux pauvres; ils abusent méme
des fondations quc les fidéles ont faites pour le soula-
gement de leurs dmes dans le Purgaloire. Combien pen
ils respectent leur dignilé; combien ils ont perdu I'esprit
et la ferveur des prétres d’autrefois. Ils vivent dans 'ou-
bli de leur 4me, sans penser seulement i Dieu, commo
si Dieu n'avait jamais ét¢ et ne devait pas leur demander
compte un jour, de leur vie, de leur ministére, de leurs
obligations. 1ls ne songent qu’a augmenter leur casuel,
aavoir de 'avancement, 4 sc faire un nom par la science,
la fortune, la faveur du monde ; ils sacrifient leur con-
science aux grands, pour leur étre agréables, et ils aiment
mieux plaire aux hommes qu'a Dieu. Pour les punir de
I'abus qu’ilsfont des dons du ciel, Dieu danssa colére, leur
oOte le peu de grace qu'ils ont, et la donne & ceux quien
possédent déja beaucoup et qui laconservent avec zéle; &
ses véritables amis, & ces saints prétres qui sont rem-
plis de lesprit d’en haut. Ceux-la sont en bien petit
nombre ; ce sont cependant leur mérite et leurs priéres
qui souticnnent I’Eglise. S'ils mouraient tous, ce serait
une bien grande perte pour la Religion.

Henri. Si je pouvais, 0 mon Jésus, pour tous les pré-




— 5 —
tres qui s'égarent, répandre par mes yeux, tout le sang
de mon cceur, comme je vous 'offrirais avec joie pour
leur salut. ’

VIII

Du faste et de l'orgugil des femmes et des nobles.

Jeveux te montrer maintenant le faste, la magnificence
et 'orgueil des empereurs, des rois, des ducs, des prin-
ces’et des puissants du monde; toutes les vanitésinexcu-
sables des cours. Autrefois lesempereurs, les rois et Jes
princes recevaient leur pouvoir des mains de Dieu avec
une humilité profonde. Ils se regardaient comme les
serviteurs, les ministres du Christ, et lui offraient leur
corps, leur Ame, leur puissance et leurs trésors. Leur
soin le plus cher était de conserver dans I’Eglise, lalpaix
et la concorde. Quand il le fallait, ils combattaient au
péril de leur vie, pour défendre et propager la Vérité. Les
ducs, les princes, les comtes, les barons, les marquis,
les chevaliers et tous leurs nobles vassaux les imitaient
et s’exposai‘ent aux fatigues de la guerre, pour 'honneur
delafoi, aussi'Eglise entiére jouissait-elle d’'une paix pro-
fonde; lesreines, les princessesetlesgrandes dames étaient
graves, modestes et remplies de la crainie de Dieu. Mais
maintenant le chemin de 1a vertu est inconnu 2 tous
ceux qui sont puissants; les raisons d’Etat, I'orgueil, la
volupté, 'ambition réglent tout; les riches et les grands
s'abandonnent & tous les vices et vivent comme des
bétes, sans raison et sans Dieu; tous travaillent & op-
primer les pauvres, & dévorer leur substance, en insul-
tant Dieu, qui est leur pere et leur défenseur.



IX

Du grand péril que courent les bourgeois ct les marchands avares.

Vois maintenant, comment vivent & celte époque les
bourgeois et les marchands aveuglés par le désir immo-
déré du gain et abrutis par une telle avarice, qu'a peine
ils peuvent, au moment méme de leur mort, se détacher
de leur avoir. Cette avidité vient de leur ambition, de
leur orgueil. Chacun veut surpasser les autres; ne vau-
drait-il pas micux se contenter d'un profit modeste et
suffisant & leurs besoins, sc reposer et se retirer du com-
merce pour vaincre la tyrannie del'avarice et passer les
années qui leur restent, dans une vie honnéte, vertucuse,
paisible et conforme & la loi divine? Mais le désir de
Y'argent est insatiable, et le ceeur qui le ressent a bien de
Ja peine & en triompher; et pourtant, plus on sagite
pour gagner, plus on est inquiet et troublé, et par
conséquent privé de la griace. Dieu ne veut pas, ne
peut pas habiter dans un cceur troublé, tourmenté et
souillé par le désir de l'or et de I'argent; car il est écrit :
c'est dans la paix d’une conscience tranquille qu'il choi-
sit sa demeure '. Que la mort des marchands avides est
pleine de périls! les hommes le savent bien, mais ils ne
veulent point y penser. L’amour de la propriété les
aveugle et l'orgueil les étouffe. Ils veulent, par la ri-
chesse, égaler et surpasser ceux qui sont plus élevés et
plus riches qu’eux. Aussi deviennent-ils durs pour Dicu
et pour les pauvres, tandis qu’ils sont généreux et pro-
digues par ostentation avec les autres. 11 faut pour sou-

' 1n pace, id est tranquillo pectore, factus est locus ejus.



— 256 —

tenir le luxe de leur maison qu'ils se tourmentent jour
ot nuit et qu’ils s'épuisent & trouver des moyens de ga-
gner de nouvelles richesses.

Henri. Mais, Scigneur, siles richesses sont si nuisi-
bles aux riches et si dangereuses pour leur salut, pour-
quoi leur en donnez-vous ? .

J.-C. Labonté de Dieu est immense et ne laisse rien
sans récompensc. Quand il voit un cceur épris des biens
temporels, il satisfait ses désirs, en lui donnant la for-
tune pour prix de quelques bonnes ceuvres naturel-
les qu'il a faites dons sa vie. Hélas! que celui qui met
son bonheur dans les biens temporels est & plaindre,
puisqu’il s’expose & un malheur infini.

X

Des ouvriers pauvres ét des paysans.

Le monde a corrompu les ouvriers, les pauvres
paysans méme, cux qui vivaient dans leur humble
condition, avec tant de simplicité, tant de tranquillité
d’esprit; ils réjouissaicnt le carur de Dieu qui les aimait
comme la prunelle de ses yeux. Et maintenant, ils
sont orgueilleux et ne veulent point obéir & leurs supé-
rieurs. Ils fraudent et ils trompent dans leurs travaux et
dans leurs engagemen{s; ils sc nuisent entre eux; ils mé-
ditentle mal et regrettent de ne pouvoir le faire : quant
aux habilants des campagnes, ils sont dans J’ignorance
11 plus profonde de I'Evangile et vivent sans craindre
Dieu, comme les bétes de leurs troupeaux.



XI

Des femmes orgueilleuses et impudiques et de leur damnaifon.

Vois & quel point sont tombées les femmes, et com-
bien parmi elles, on compte pour peu, la gloire et la
crainte de Dieu. Le monde est plein de ces femmes qui
ont perdu toute honte et qui sont plus débauchées et plus
effrontées que les hommes. Je ne parle pas des femmes
bonnétes, pieuses et saintes, mais de celles qui se livrent
au monde, qui dissipent en paroles frivoles, en actions _
coupables et en vanités, leur temps, leur ceeur, leurs
sens; qui aiment les créatures, et songent plus 4 plaire
aux hommes qu’a Dieu. Ce sont des cavernes de voleurs
et des gouffres d’enfer. Dieu dissimule leurs péchés ct
les supporte avec patience, mais il les a en horreur : elles
veulent passer pour des femmes honnétes, tandis qu’el-
les sont pires que des prostituées. Celles-¢i, du moins,
tremblent et craignent pour leur salut; tandis que celles-
12 vivent en toute assurance, dans leurs impudicités
oubliant qu'il y a un Dieu, et qu’elles ont une ame.
Avec leur toilette recherchée, leur démarche, leurs
gestes, leurs paroles, leurs regards toujours impudi-
ques et déshonnétes, elles excitent plus les hommes au
péché que ne le font les femmes publiques; I'enfer y
gagne davantage. Elles commeitent lous les jours une
foule de péchés mortels, sans s’en apercevoir ; elles s’es-
timent au contraire et s'admirent. Et cependant, combien
de jeunes gens, d’hommes du monde, en les voyant si
belles, si parées, ressentent de mauvaps désirs; et, quoi-
qu'ils ne puissent pas toujours les satisfaire, ils n’en



— 8 —
sont pas moins coupables; et ces femmes sont leurs
complices, parce que ce sont leurs maniéres libres, leurs
parures et leurs regards qui les portent a pécher.
Ceux qui les voient dans les rues, dans les réunions,
dans les églises, ressentent tellement les ardeurs de la
concupiscence, que, pour les apaiser, ils ont recours a
des plaisirs faciles ; et ce sont ces malheureuses qui en
sont cause, quoiqu’elles n'y pensent pas et qu'elles re-
fusent d'y croire. Mais & la mort, les démens leur pré-
senteront leur orgueil, leur complaisance, leurs frivolités
coupables, et les péchés auxquels elles n'ont jamais
pensé ; ils les feront tomber par 13 dans le désespoir et
dans la mort éternelle. A quoi leur servent leurs Paques
et le Viatique, si, pendant la vie, elles ne s’approchent
de la Table sainte que pour éclipser tout le monde par leur
parure. A I'heure de la mort, elles oublient leurs péchés
qu’elles ne connaissent méme pas, et elles me recoivent
dans un ceeur souillé et infect. Mieux vaudrait recevoir
en péché mortel, des légions de démons qu’un Dien vi-
vant ct terrible. Ah! malheur aux confesseurs qui n'a-
vertissent pas et n’éclairent pas ces infortunées.

XII
Des gens mariés et combien le monde mérite d’étre puni.

Dans quelles erreurs, vivent les gens mariés! Ils ont
changé la sainteté du mariage en une véritable débau-
che; ils s'unissent comme les béles, sans raison, sans
régle, sans but. Est-ce pour satisfaire les convoitises de
leur nature corrompue que Dieu a institué le mariage?
N’est-ce pas pour qu’ils 'y conduisent saintement, chas-
tement et selon les lois qu'il a élablies? Si les hommes



—_—25Y —
agissaient ainsi, le mariage serait utile & leurs ames et 4
leurs corps; car Dieu n’est pas I'ennemi de la nature, il
la conserve au contraire et la rend plus parfaite ; mais
parce que les gens mariés ahusent du mariage, ils y per-
dent la santé, et deviennent faibles et maladifs.

Je t'ai montré, Henri, tous les péchés du monde, afin
que tu. pleures, que tu gémisses; et que, rempli des
saintes ardeurs d’'une charité compatissante, tu pries
Dieu, de toute ton ame, pour I'Eglise et pour tant d'ames
égarées qui s’exposent au malheur éternel. Si Dieu vou-
lait perdre le monde pour ses péchés, comme il I’a fait
au temps de Noé, il faudrait qu’il le frappat tous les ans.
Peut-é&tre bientOt tu verras le fouet dela colére divine, et
les signes manifestes de son mépris. Il n'y a pas long-
temps déjd que Dieu, dans sa miséricorde, a averti le
monde par des fléaux, des meurtres et des maladies pes-
tilentielles; cela n'a servi de rien; I'Eglise ne s'en sou-
vient pas plus, que si des siécles s'élaient écoulés de-
puis. La justice du Tout-Puissant permettra que les
chrétiens se combattent, se détruisent entr'eux, parce
que le monde est devenu si corrompu que les péchés
ne sont plus regardés comme des péchés. Le chitiment
approche ; }a mort les surprendra & l'improviste et les
frappera, corps et Ame. Le corps sera enseveli dans la
tombe et'dme dans le désespoir. Ceux qui, en mourant,
se repentiront, souffriront dans le Purgatoire , et Dieu,
qu'ils ont outragé de tant de maniéres, ne voudra pas
se souvenir d’eux jusqu’au dernier jour; il les éloignera
de la pensée de leurs parents et de leurs amis, afin qu'ils
n'obtiennent le sonlagement d’aucune priére. Sois con-
vaincu que le jugement des 4mes, au moment de la mort,
est plus terrible que ne le pensent les hommes; les dé-



— 260 —

mons sont bien puissants & cet instant supréme, en s'ap-
puyant sur les péchés des moribonds. Qu’est-ce qui
causa la perte des Juifs, si ce n'est leur avarice et leurs
péchés secrets; mais si Dieu voulait perdreaussi ct exter-
miner les chrétiens, a cause de leur ingratitude, de
Poubli des bienfails et de la Passion de leur Sauveur, il
faudrait qu'il épuisit contre eux les terreurs de sa ven-
geance, la foudre, les flammes, la guerre et la mort. Ne
vois-tu pas combien le monde est perdu et enseveli dans
la luxure, l'orgueil, I'avarice, I'ambition, 'envie, la co-
l¢re, la paresse, 1a haine et I'hypocrisie. Tous ces péchés
inondent les royaumes, les provinces, les villes, les chd-
teaux, les campagnes, les monastéres, les couvents;
tous en sont infectés, les séculiers, les ecclésiastiques,
les prétres, les laiques, les riches, les pauvres, 1'Egiise
presque toute entiére; oui, les chrétiens doivent crain-
dre que la Justice divine ne triomphe enfin de la Misé-
ricorde; et que Dieu le Pére ne force ses serviteurs fide-
les A cesser leurs priéres qui protégent le monde, afin
qu'il venge tant d'outrages contire son Fils bien-aimé.
Henri. Je sens mon coeur se briser ; tous mes os sont
ébranlés, et il me semble que je vais expirer de douleur.
Oh! trés-miséricordieux Jésus-Christ, ayez pitié de votre

Eglise. ,
XIII
DES NEUF ROCHERS.

Quels sont les habilants du premier et dn plus bas rocher
) de la montagne.

Lorsque cette revue terrible des péchés du monde fut
terminée, Dieu présenta au Bienheureux une vision



— 261 —

plus supportable et plus douce. 1l lui sembla élre ou il
était d’abord ; au pied d’ane montagne qui s’élevait jus-
qu’au ciel, et qui était garnie de ncuf rochers, différents
de forme et de grandeur ; et il se trouva tout & coup sur
le premier rocher, qui était le plus bas, mais assez haut
pour qu'on pit apercevoir de sa cime, le monde tout en-
tier, et il vit le monde couvert d’'un immense filet; il de-
manda au Seigneur, pourquoi ce filet, qui s'étendait sur
tout l'univers, n’arrivait pas cependant aux rochers de
la montagne; et le Seigneur lui répondit intérieurement :

J.-C. ¥ai voulu te montrer sous ces figures ct ces ap-
parences, combien le monde esl csclave et combien le
démon ’enchaine dans le ma); si tu avais vu les péchés
sans image, dans leur réalité, cette vue aurait été si
horrible que tu n'aurais pu la supporter; le filet ne
couvre pascetle montagne, parce qu'elle est hahitée par
des hommes qui craignent Dicu et qui sont exempts de
péché mortel. Mais si tu compares les chrétiens qui sont
dans les filets du mal; avec ceux qui habitent la mon-
tagne, tu verras que, pour cent qui sont en péché mortel,
il n'y en a pas un, sur la montagne, qui vive exempt
d’erreur et dans la grace de Dieu.

Henri. D’ou vient, Seigneur, que sur le rocher le
moins ¢élevé, ilya beaucoup plus d’habitants que surles
rochers plus élevés.

J.-C. Ces habitants sont les tiedes et les laches qui ne
travaillent pas a leur perfection ; il leur suffit de vivre
avec la volonté de ne point commettre de péchés mor-
tels ; ils se contentent de cela jusqu'ad leur mort et ne
pensent pas, pendant toute leur vie, qu'on puissc faire
davantage.

Henri, Mais, Seiguneur, je les vois hien prés des filets

18.



— 262 —

du monde, et leur vie doit étre pleine de dangers; seront-
ils sauvés ou damnés?

J.-C. S'ils meurent sans péché mortel, ils seront
sauvés; mais ils sont plus exposés qu'ils ne le’croient,
parce qu’ils s'imaginent pouvoir également obéir a
Dieu et & la nature; il est bicn difficile et pour ainsi
dire impossible de persévérer ainsi dans la grice. S'ils
persévérent cependant, ils seront sauvés. Mais un pur-
gatoire horrible les attend, pour leur faire expier dans de
longues et de cruelles souffrances, la satislaction qu’ils
ont accordé & toutes leurs fantaisies, grandes et pelites;
ct lorsqu’ils seront purifiés, ils iront au ciel, recevoir
leur récompensc et leur couronne qui sera petite et
pauvre, en comparaison des couronnes destinées aux
hommes d’un grand courage; car ils ont vécu sans
fatigue et combattu sans énergie, sans un amour gé-
néreux de Dieu. ,

Henri, Y'en vois beaucoup, Seigneur, qui abandonnent
le rocher et qui tombent dans le filet; d’autres, au con-
traire s’en échappent, aussi piles que s'ils avaient habité
déja le tombeau. D'oul vient cette différence ?

J.-C. Cerocher ne peut garder ceux qui consentent au
péché mortel; la tiédeur les fait succomber sans cess?
etreprendre leurs entraves ct leurs vices : les autres sont
des hommes qui se repentent, qui abandonnent le mal
ct brisent les liens du démon. Ils sont piles et défaits
parce qu’ils se repentent, et ne sont pas encore con-
fessés; mais I'aveu de leurs fautes leur rend le visage
tranquille et coloré des autres habitants de ce rocher.

Henri. Que font, Seigneur, tous ces jeunes gens quisau-
tent du rocher en riant et en folatrant, et qui se pié-
cipitent dans le filet.



— 263 —

J.-C. Rappelle-tai les poissons et I'eau de la montagne:
lorsque I'eau tombait des rochers dans la vallée, tous les
poissons tombaient avec I'cau et se dispersaient dans
les fleuves et dans la mer. Ces jeunes gens sont tous
les chrétiens qui, arrivés a 1'age de raison , au lieude se
donner 4 Dieu, se précipitent de gaieté de cceur, comme
ces poissons, dans les piéges du démon, qui devient leur
maitre et les entraine dans les plaisirs trompeurs du
monde : plus ils avancent en age, plus ils perdent leur
liberté, plusleur retour & leur principe cta Dieu estdifficile
et laborieux, parce qu'ils ne connaissent d’autres biens,
dans celte vie, que les choses sensibles et présentes.

Henri. Pourquoi me conduisez - vous , Seigneur, aux
exirémilés du monde, ct quel est le monstre que j'y vois
enchainé? Il est si horrible et siredoutable qu'il pourrait
il me semble, détruire le monde tout entier.,

J.-C. Ce monstre infernal est Lucifer, et si tu le voyais
dans sa réalilé, tu ne pourrais en supporter la vue, lors
meéme que tu aurais mille fois plus de forces que tu n'en
as. Avec sa chaine, il cntrainerait tous les hommes, si
dans mon Fglise, il ne se trouvait pas des personnes
vertueuses et saintes pour I'en empécher. Il n’a le pou-
voir de vaincre les habitants du premier rocher quau-
tant qu’ils y consentent et qu'ils s'éloignent volontaire-
ment de Dieu et de sa grace. Il est vrai que le démona
grande chanee de les entrainer, parce qu'ils vivent ab-
sorbés dans les pensées et les affaires du sidcle ; qu'ils
aiment les honneurs, les plaisirs de la nature, du corps,
des sens; et qu'ils sont par conséquent bien prés des
filets et des chaines du démon, quoiqu'ils aient toujours
Vintention d’observer les préceptes de 'Evangile et dene
commettre aucun péché mortel. Mais ils ne veulent pas



— 264 ~

autre, et quel est ce nouveau séjour ?

J.-C. Ce nouveau rocher est un licu plus saint que
Finférieur, ct ses habitants ménent une vie plus austére
et s'appliquent & des exercices plus élevés que les pre-
miers. Parmi ceux qui habitent au-dessous, ily ena
qui, voyant combien leur position est périlleuse, obéis-
sent a la grace gni les touche, quittent leur vie relacl:ée



— 265 —

el viennentsur le second rocher, pour vivre plus séparés
du monde et avec plus de sécurité; il y en a d’autres au
contraire qui, tentés par le démon, s’imaginent ne pou-
voir agir toujours avec la méme force, et supporter les
mémes épreuves; ils veulent se retirer sur le premier
rocher, et le démon les fait retourner au point d’ot ils
¢taient partis.

Henri. Et ceux qui ne changent pas et qui restent fi-
délement sur ce rocher, qui sont-ils ? je ne me lasse
point de les admirer.

J.-C. Ce sont les hommes qui domptent leur nature,
quittent génércusement le siécle, renoncent a leur vo-
lonté, et choisissent un confesseur éclairé pour obéir a
ves conseils et suivre sa direction, comme celle de Dieu.

Henri. Ne sont-ils pas prés de la perfection ?

J.-C. lls sont encore loin de leur origine, et il faut
qu’ils montent tous les rochers pour arriver au sommet
de la montagne et s’unir parfaitement 4 Dieu, qui est
leur principe.

Henri. Seigneur, le démon peut-il les tourmenter el
les tromper ?

J.-C. Oui, par ses ruses et ses piéges cachés. Il a peur
qu’ils ne lui échappent tous, et lorsqu’il les voit s'avan-
cer dans la vie spirituelle, il cherche & leur persuader
que leur complexion est trop faible et qu’il faut se mé-
nager, parce que Dieu ne demande jamais I'impossible;
il les trompe peu & peu, les endort et les refroidit, sans
qu'ils s'apergoivent de la tentation; puis il les exhorte
4 se reposer et & se confier dans la bonté divine, parce
qu’ils ont fait déja beaucoup, en renoncant au monde
ou ils pouvaient gotter, pendant longues années, des
plaisirs permis, etlorsqu’il les a




— 266 —

18 n'ont plus besoin
es, et il parvient in-
ir propre mérite jus-

ne leur découvrent-
t-étre qu'ils ne s'en

J.-C. Cette tentation du démon est bien connue des
amis de Dieu et des confesseurs; mais ils craignent qu'en
les reprenant avec trop de sévérité, ils n’échappent de
leurs mains, qu'ils se précipitent dans les filets du démon
et qu'ils ne se perdent tout A fail. Les habitants de ce
rocher sont beaucoup plus chers i Dieu que ceux qui
habitent le rocher inférieur, parce qu'ils vivent dans de
saintes praliques; qu'ils domptent la nature et qu'ils
sont plus prés de leur origine et de leur principe qui est
Dieu. Dans le Purgatoire, ils souffriront moins, et dans
le Paradis, leur récompense sera plusgrande ; mais pour
devenir parfait, il faut monter tous les rocliers.

Henyi. Scigneur, vous qui étes si bon, pourquoi ne
portez-vous pas vous-meéme toules ces dmes, a travers
tous ces rochers, jusqu’au sommet de la montagne d’'vne
vie sainte et parfaite. Je sais bien que celui qui se fie en
vous, qui renonce avec courage d toutes les créatures et
qui vous choisit pour son unique ami, vous ne l'aban-
donnez jamais.

J.-C. Celu est vrai; celui qui persévére avec constance
¢t ardeur, je I'éléve infailliblement par ma grice a une
plus baute perfection ; mais les dmes fories et ferventes
sont bien rares maintenant.



— 267 —
Du troisitme rocher.

Le Bienheureux se trouva ravi en esprit au troisiéme
rocher, et il vit jquelques personues qui, s'élancant du
premier rocher, passaient le second, et arrivaient tout &
coup au troisiéme; il dit alors au Seigneur :

Henri. Quels sont ces hommes dont la course est si
rapide, & travers les rochers, et qui volent jusqu'au
troisiéme ?

J.-C. Ce sont des hommes saints qui s’avancent ainsi,
mais ils sont bien rares & cette époque. Il s'est trouvé
souvent, dans PEglise, des serviteurs de Dieu qui se don-
naient avec zéle, ardeur et courage a I'éternelle Vérite,
qui renoncaient & eux-mémes, & toutes les créatures fra-
giles et passagéres, et qui remontaient avec tant d’ardeur
aleur principe qu'en uninstant, avec la grace de Dieu, ils
traversaient tous les rochers, et volaient jusqu'au sommet
de la montagne; mais maintenant ou rencontrer des
chrétiens semblables ? '

Henri. Quels sont, Seigneur ccux qui restent sur le
troisiéme rocher? Ils me paraissent pleins de vertu, et
leur vue me réjouit I'ame.

J.-C. Tu as raison, carils sont remplis de Dieu qui les
favorisc plus particuliérement de sa gréce, et les pré-
fére & tous ceux qui sont sur les rochers inférieurs; leur
vie est austére, mortifiée, et toute occupée a des cxercices
intérieurs dans lesquels ils cherchent & obtenir le Ciel,
et & éviter le Purgatoire, autant qu’il est possible; et
comme ils sont plus étrangers aux occupalions et aux
inquiétudes du monde, ils sont plus parfaits ; mais ils
sont encore loin de leur principe, parce qu'ils ne sont pas
encore délivrés des illusions du démon. Dans le peu de



— 268 —
rapports qu’ils ont avec le monde, ils ne sont pas com-

Et le Bienheureux vit quelques habitantsdu troisiéme
rocher, monter au quatriéme; mais & peine y élaient-ils
parvenus, qu’ils tombaient en bas; plusieurs méme
étaient précipités, jusque dans les filets de la vallée, et
y restaient misérablement. Le Bicnheurcux interrogea
aipnsi le Seigneur :

Henri. Quels sont ceux qui tombent, et (ue signifie ce
que je vois ?

J-C. Les personnes qui, par 'austérité de leur vie,
surmontent les premiers rochers et parviennent avec
tant de peine au quatriéme, sont & peiue avrivées
qu’elles se laissent vaincre par le démon ¢t par la chair
et qu’elles retournent misérablement a leurs anciens
péchés, aux plaisirs du monde, et sous le pouvoir de
I’ennemi de leurs 4mes; et il leur est bicn difficilc de
revenir au point d’ot1 elles sont tomb.es.

Henri. Mais, Seigneur, quel est cet homme que j¢ vois
échapper aux filets de la vallée, traverser d'un vol ra-



— 269 —
pide tous les degrés inférieurs, et arriver tout d'un coup
au quatriéme rocher ol il s’arréte?
J.-C. C’est un homme pénitent qui a compris le mal-

peut-il les attaquer?

J.-C. 11 les trompe par ses ruses, et il leur fait fairedes
ceuvres avec un certain amour-propre et avec une se-
créte complaisance. ’

Henri. 11 me semble alors, qu'il ne leur manque que
le renoncement?



— 270 —

J.-C. Certainement : aprés les graces qu'ils ont
recues de Dieu, ils devraient mourir & eux-mémes, et
ils se laissent cependant tromper par le démon, et ils
tombent dans ses piéges, en faisant toutes leurs actions
avec complaisance et volonté propre. Celui qui est
encore attaché & sa volonté, ne pourra jamais remonter
4 Dieu, son origine. Le démon sait bien que ceux qui
s'abandonnent en toutes choses, humblement et du fond
de leur cceur, dans les mains de Dieu, en regoivent
bientdt leur récompense- et sont élevés & des graces
particuliéres et & des douceurs ineffables. Aussi s’ef-
forcent-ils de les conserver dans l'attachement de leur
nature ; et ce défaut caché les fait tomber bientdt dan
I'impatience, la colére et les autres défauts, malgré le
soin qu'ils prennent & les éviter. Mais ils ne peuvent
réussir, parce qu'ils ne sont pas encore morls & toutes
les choses de ce monde.

Henri. Seigneur, les habitants de ce rocher me parais-
sent cependant plus parfaits et plus prés de Dieu que
ceux que j'ai vu jusqu'a présent. Dites-moi donc quels
sont vos intimes, vos amis les plus chers. Est-cé que
ceux-1a ne leur ressemblent pas?

J.-C. Non. Quoiqu'ils soient bien avant dans ma
grice et mon amitié, le défaut de détachement de leur
volonté les prive de ces faveurs parliculiéres et se-
crates que j'accorde & mes bien-aimés; et & cause de cette
imperfection qui est en eux, il faudra qu’ils soient puri-
fiés dans les flammes du Purgatoire, et ils auront dans
le Ciel, une plaCe moins haute que mes amis intimes.

Henri. De grice, Seigneur, faites-moi voir vos bienheu-
reux amis ?

J.-C. Quand tu auras parcouru les autres rochers et



— 21 —

que tu seras arrivé a la cime de la montagne, tu les
verras et tu seras aussi uni & ton principe.

Henri. Seigneur, mon ambition n'est pas si grande;
car je ne sujs qu'un homme méprisable, sans mérite,
sans verlu; je suis indigne de votre grice ; mais, Sei-
gneur, que votre volonté soit faite.

Du cinquiéme rocher,

Le bienheureux Henri eut une vision supérieure,
dans laquelle il fut élevé au cinquiéme rocher que quel-
ques habitants du quatriéme rocher tachaient d'attein-
dre; mais & peine y étaient-ils parvenus, qu'’ils retour-
naient en arriére; un bien petit nombre y restaient avec
persévérance. Il interrogea ainsi le Seigneur :

Henri. D'olt vient que ceux qui arrivent au rocher,
n'y restent pas? Leur position ne leur plairait-clle pas,
et n’aimeraient-ils pas la compagnie de ceux qui s’y
trouvent?

J.-C. Cette montagne est trés-élevée, et celui qui veut
y parvenir a besoin de faire de grands efforts; ceux qui
arrivent et s’y fixent, commencent & entrer dans le che-
min qui conduit & leur principe et & 'union de Dieu.

Henri. 11 n’est pas étonnant qu’ils soient si aimables
et si joyeux; mais ils me paraissent en bien petit nom-.
bre ; qui sont-ils et quelle est leur existence ?

J.-C. Ce sont ceux qui ont entiérement consacré leur
volonté & Dieu et qui sont dans Ta ferme résolution de
ne faire rien d’eux-mémes, mais de se laisser conduire
par Dieu et par leurs supérieurs jusqu'a la mort.

.Henri. Ceux-la doivent vous étre bien chers, puisqu'ils
ont trouvé la voie vérilable pour plaire & Dieu; ne sont-



— 72—

ils pas prés de leur origine et de 'union parfaite avec
Dieu ?

J.-C. lls en sont encore loin, et le démon leur dresse
des piéges, parce qu'il voit qu'ils sont dans le véritable
chemin de la perfection ; il fait tous ses efforts pour les
arréter dans leurs progrés.

Henri. Ne s'abandonnent-ils pas entiérement en Dieu?

J.-C. Oui, mais avec inconstance; ce qui fait que beau-
coup ne persévérent pas et retournent au quatriéme ro-
cher, en reprenant leur volonté propre et en vivant sans
renoncer complétement & eux-mémes; puis ils se re-
pentent et se donnent de nouveau i Dieu, et retour-
nent au cinquiéme rocher. Iis changent ainsi sans cesse,
descendant et montant tour a tour, et ne persévérant pas
dans leur bonne résolution et dans leur renoncement.

Henri. Mais d’oli vient cette inconstance ?

J.-C. Leur volonté particuliére n’est pas entiérement
morte. Ils sont cependant bien-aimés de Dieu, ct plus
parfaits que tous ceux que tu as vus jusqu'a présent ; ils
se dépouillent, dés le commencement, de leur volonté,
pour se donner & Dieu; et quoiqu’ils ne persévérent pas
toujours dans leur renoncement, ils habitent pendant
presque toute leur vie le cinqui¢éme rocher; et aprés leur
mort, le Purgatoire doit effacer la tache de leur incon-
stance, mais il jouissent ensuite d’une grande gloire
daps le Paradis.

Du sixi¢éme rocher.
Du cinqui¢éme rocher, le Bienheurcux fut ravi au

sixiéme qui élait plus élevé ct plus agréable que les
autres. Il vit des hommes d’une beauté merveilleuse et



_— 273 -

d’un éclat éblouissant : mais ils ¢taient en trés-petit nom-
bre, parce que ceux ui venaient du cinquiéme rocher,
ne restaient pas et redescendaient presque tous; sur
cent, un seul & peine persévérait : le¢ Bicnheureux,
étonné, dit au Scigneur:

Henri. Ce rocher est un séjour duhcneux' quels sont
ceux qui I'habitent, Seigncur; et pourquoi sont-ils si
peu nombreux ?

J.-C. Ce sont les amis de Dieu qui bralent de sa sainte
grice, et qui, pour plaire & lui seul, se sont détachés
d’eux-mémes sincérement et jusqu’a la mort. Iis ne sont
pas nombreux, parce que beaucoup s'efforcent d'arriver
en haut, mais peu y réussissent.

Henri. Ces bienheureux habitants doivent étre arvivés
a leur origine, et vivre unis & leur principe.

J.-C. Nom, ils en sont encore loin, et il faut monter
plus haut pour arriver & cet état supréme et parfiit.

Henrs. Mais qu’est-ce qui leur manque; est-ce que le
Tentateur pourrait les faire tomber dans ses piéges?

J.-C. 1l fail tous ses efforls pour les tromper et arré-
ter leurs progrés ; il voit qu'ils sont entrés dans le che-
min qui conduit & 'union divine. I! tremble de crainte
ct de rage.

Henri. Mais comment réussit-il i les tenter el a les
tromper ?

J.-C. 1l leur persuade sublilement de¢ demander A
Dieu, les pensées, les faveurs et les consolations qu’ont
les autres saints. Quoique cetle demande ne soit pas
coupable, elle les éloigne de 'union avec leur origine
parce qu'il y a dans ce désir, un défaut caché, une com-
paraison avec les autres qui empéche Dieu de faire en
eux toul ce qu'il voudrait y faire.



Henri. Mais quclle est la racine de cette erreur?

J.-C. (’est une recherche secréte de leur nature dont
ils n'ont pas arraché et détruit tous les mauvais désirs.
Aussi, n’apercoivent-ils pas le piége du démon et pré-
tent-ils I'oreille & ses tromperies. Ils vivent cependant
dans I'abondance des grices divines ; ils ont moins 4 se
purifier dans le Purgatoire que les autres et ils obtien-
nent dans le Paradis une héatitude plus parfaite.

Du eeptitme rocher.

Peu aprés le Bienheureux fut élevé au sepliéme ro-
cher, qui élait plus grand et plus délicieux que les autres,
et ses habitanis avaient aussi une beauté et un éclat su-
périeur. Mais ils étaient trés-peu nombreux parce que
trés-peu persévéraient, Le Bicnheureux interrogea le
Seigneur qui lui répondit :

J.-C. Ce sont-1a les bien-aimés de Dieu, ceux qu'il fa-
vorise de ses graces particuliéres; leur visage est tout
resplendissant, parce qu'ils se sont abandonnés d'une
maniére parfaite, au hon plaisir de Dieu; ils persévérent
dans leur sainte résolution jusqu'a la mort et s’appli-
quent de toutes leurs forces & soumeitre la nature a la
raison. Leur désir constant est de plaire & Dicu, dans les
choses intérieures et extérieurcs, et de remplir tou-
jours sa douce volonté.

Henri. Quelle consolation et quel bonheur de voir ces
serviteurs de Dieu ! Ils doivent certainement étre arrivés
au sommet.

J.C. Tu te trompes, et il leur reste encore bien
du clemin A faire, avant d'arriver au haut de 1a mon-
tagne.



— 275 —

Henri. Quel est donc I'obstacle & leur-perfection?

Du huitiéme rocher.

Dieu conduisit le Bienheureux sur le huitiéme roeher,
qui est plus élevé que les précédents; les hommes qui
s'y trouvent sont remplis d’une grice lumineuse et
sainte; mais leur nombre est petit parce que la plupart
de ceux qui arrivent & cetle hauteur, ne s’y maintien-
nent pas. Le Bienheureux en demanda la raison, et il lui
fut répondu:

J.-C. Les habitants de ce rocher sont trés chers au
cceur de Dieu et surpassent la perfection de tous les au-



— 27 —

tres, parce qu'ils se sont offerts et donnés complé-
tement & leur bon Maitre qui fait d’eux, tout ce qui lui
plait dans le Temps et dans I'Eternité.

Henri. O Seigneur, que nous serions heureux, si nous
avions beaucoup de pareils serviteurs de Dieu dans le
temps ol nous sommes!

J.-C. Comment veux-tu qu'il y en ait beaucoup; tu
vois le petit nombre de ceux qui savent et veulent pour
I'amour et I’honneur de Dieu, renoncer sincérement aux
biens temporels et se détacher d’eux-mémes. Sans cela
peut-on se reposer véritablement en Celui qui est infini,
ineffable, éternel ?

Henri. Sans doute que les richesses et les biens tem-
porels empéchent ce saint détachement. Beaucoup pen-
sent qu'on ne peut arriver & 'union avec Dieu, si on
n'abandonne complétement le monde ; mais n'est-ce pas
1a une erreur? _

J.-C. Celui qui veut arriver a ce rocher, doit se dépouil-
ler de tous les biens temporels, autant qu’ils sont un
obstacle 4 I'union de Dieu et de I'dme, parce que I'ame
appelée & cette perfection, ne peut y atteindre, s'il y a
quelque chose entre elle et son principe. Quand on
conserve ses richesses, il faut les mépriser, ne pas s'y
attacher, et en user comme si on ne les possédait pas,
ne recherchant jamais son bien-étre en elles, ne leur
empruntant que le nécessaire de la vie et employant
tout le reste a la gloire de Dieu.

Henri. 1l faut une grande vertu pour posséder ainsi
les richesses, sans les aimer. Je suis bien heureux, Sei-
gneur, de contempler la perfection des habitants de ce

“rocher; ceux-l4 du moins doivent étre uni & leur prin-
cipe.



—_— 20T -

J.-C. Tu te trompes, Henri. Dieu les comble, il est
vrai, de grices exlraordinaires; les anges leur font voir
les choses divines, sous des formes et des images sensi-
bles; leur &me est ornée d’admirables vertus, et ils ap-
proclient plus quo tous les autres, de I'union parfaite;
mais ils ne sont pas encore arrivés au sommet de la
montagne et au dernier degré de la perfection.

Henri. Qu’est-ce que contempler Dieu, sans ressem-
blance ct sans images ? ,

J.-C. On jouit de cette contemplation, lorsque Dieu
accorde & I'dme, un rayon sorti de son origine, une
splendeur, une lumiére qui ne peut s'exprimer par des
paroles et des images; et cetle grace supréme est sou-
vent refusée aux habitants de ce rocher.

Henri. Mais d’ou vient, qu’ils ne sont pas encore en
possession de 'union parfaite et qu’ils ont tant de dil-
ficulté, pour arriver & leur principe et pour parvenir au
sommet de la montagne?

J.-C. 11 y a deux obstacles qui sont les ruses les plus
perfides de 'enneii. Le premier est que, quand ils regoi-
ventle rayon divin, ils s’y atlachent avec ardeur et veu-
lent quitter le rocher pour voler plus haut.C’est une im-
perfection qui les éloigne, & un certain degré, de I'union
parfaite; ils pe s'apercoivent pas du défaut caché de la
volonté; et parce qu’ils n’ont pas entiérement déraciné
de leur ceeur, jusqu'aux désirs des consolations divines,
ils ne peuvent avancer davantage. Le second obstacle est
gu'ils se complaisent, sans le savoir, dans les voies extra-
ordinairespar lesquelles Dieu les conduit, et dans les se-
crets célestes qu'il leur révéle par des visions et des ex-
tases. Dieu voit ce défaut, mais comme il sait combien
la nature est difficile a détruire, il leur pardonne‘%t les



- 278 —
eonserve dans ce méme degré de sainteté et de grace.

Henri. Est-ce que ces &mes privilégiées ne peuvent
se délivrer de ces illusions et arriver & leur principe ?

J.-C. Elles peuvent y arriver, en se renoncant plus
parfaitement; en mortifiant complétement leur nature ;
en découvrant, & la lumiére de la grace, leurs défauts
cachés; en mourant & clles-mémes pour s’abandonner
tout entiéres a Dieu, tant pour ce qui regardel’dme, que
pour ce qui regarde le corps.

Henri. 11 est vraiment triste que des personnes si fa-
vorisées de Dieu et si saintes, laissent ainsi ternir la
beauté de leur Ame,’et soient obligées de se purifier dans
les flammes du Purgatoire.

J.-C. Leur expiation sera courte et légére; et ils
seront plus élevés dans le Paradis que tous les autres.
Si I'Eglise possédait beaucoup de ces grands serviteurs
de Dieu, les affaires de la Chrétienté iraient bien mieux
qu'elles ne vont.

Du neuviéme et dernier rocher.

J.-C. Eléve maintenant les yeux de ton &me, et con-
temple le haut de la montagne,

Et le Bienheureux vit le dernier rocher qui étaitsi
élevé que I'ceil pouvait & peine yatteindre ; et tout & coup
il se sentit raviet placé, parmi les divins habitants de
ce séjour enchanteur - il en apercut plusieurs qui fai-
saient leurs efforts pour y monter du huitidme rocher,
mais presque tous y renoncaient; deux ou trois seule-
ment parvenaient & s’y fixer.

Henri. Pouquoi, Seigneur, I'accés de ce rocher est-il
si difficile? Presque personne ne peut y arriver.

™



— 2719 —

J.-C. Ce qui est escarpé et élevé est nécessairement
d'un acceés difficile. Trés-peu persévérent jusqu'a la
mort, dans le détachement parfait d’eux-mémes; trés-
peu aussi parviennent & cette élévation. La plupart de
ceux qui s'en approchent, en voyant la vie de ces saints
si différente de celle des autres, si austére, si mortifiée,
ont peur et retournent en arriére.

Henrs. Et pourtant, ce rocher est un séjour délicicux
qui touche presque au ciel; ses habitants sont resplen-
dissants de gloire; et j'éprouve plus de bonheur & en
voir un, que je n'enai, & contempler les habitants de tous
les rochers inférieurs; mais pourquoi, Seigneur, ne
peuplez-vous pas davantage un lieu si ravissant?

J.-C. Dieu n'a pas destiné ce rocher au pelit nombre,
mais jau grand nombre; car c’est 1a qu'est la porte qui
conduit & l'origine d’'ou sont sorties les créatures du
ciel et de la terre; et tous sont appelés & étre heureux en
Dieu.

Henri. Mais pourquoi ces hommes sont-ils si faibles,
si épuisés, tandis qu’a I'intérieur, ils ont la beauté et I'é-
clat des esprits angéliques?

J.-C. 1l n’est pas étonnant que la peine qu’ils ont cu
A monter jusqu'a ce rocher, ait détruit toutes les forces
de leur corps. A peine leur reste-t-ilun peu de sang dans
les veines; leur chair est bralée et consommée.

Henri. Comment peuvent-ils vivre dans un si pitoya-
ble état?

J.-C. L'espril divin verse en eux, un sang pur et vivi-
fiant, et les remplit d’unc force mystérieuse ; ils se sont
épuisés dans 'amour, mais les flammes ardentes de la
Charité n’ont détruit que la partie grossiére de leur na-
ture,



— 280 —

Henri. Et d’ot vient cet éclat intérieur qui en fait des
anges de lumiére ? ’

J.-C. La grace qu’ils possédent est si grande qu'elle ne
pent paraitre toute entiére au dehors. Eux-mémes!'igno-
rent et ne désirent pas la connaitre : s'ils sont petits par
le nombre, ils sont considérables par le mérite ; et ¢'est
sur eux, comme sur des colonnes solides, que Dieu sou-
tient son Eglise. Sans eux, le christianisme périrait, et
le démon entrainerait dans ses filets, le monde tout en-
tier. Autrefois ces serviteurs bien-aimés étaient plus
nombreux dans I'Eglise.

Henri. Pourquoi Dieu ne les conserve-t-il pas pour le
secours de la Religion ?

J.-C. Parce qu'il ne veut pas que des hommes aussi
saints, vivent au milieu des chrétiens actuels, qui sont si
laches et si hostiles & la religion. Dieu les appelle & lui
pour qu'ils n’aient pas le tourment de voir, dans I'Eglise,
des ruines si déplorables.

Henr?, Mais commentvivent les habitantsde ce rocher;
savent-ils qu'ils sont unis & Dieu et i leur origine?

J.-C. lls ne le savent pas positivement; quelquefois
seulement, ils se sentent frappés d’'un rayon, d'une
splendeur qui vient directement de Dieu, et ils peuvent
s'apercevoir que cette lumiére est celle de la grice :
ils soupconnent que c’est la présence de Dieu qu’ils res-
sentent dans leurs cceurs; mais ils se sont donnésa Dieu
avec une telle simplicité, une telle pureté; ils sontsi
bien affern is dans la foi catholique, que lorsqu’ils recoi-
vent de semblables consolations intérieures, ils craignent
beaucoup plus poureux-mémes que lorsqu'ils en sontpri-
vés. Aussi ne désirent-ils qu'une chose en ce monde, c'est
de suivre fid¢lement les exemples que je leurai laissés.



— 281 —

Henri. Comment n’aiment-ils, ne veulent-ils pas d’au-
tres choses; comment ne désirent-ils pas au moins quel-
([ucs consolations célestes?

J.-C. Cest qu’ils sont si affermis dans la Foi, qu'ils ne
veulent savoir que Jésus crucifié; et leur humilité est si
profonde, qu'ils se jugent indignes de loutes les faveurs
extraordinaires de Dieu et de ses consolations céles-
tes. Aussi ne les désirent-ils, ne les demandent-ils ja-
mais.

Henri. Quc demandent-ils & Dieu dans leurs priéres,
s'ils ne désirent rien sur la terre ¢t dans le ciel ?

J.-C. lls demandent qu’en eux et dans toules les
créatures, tout serve & la gloire de Dieu qu'ils aiment,
qu’ils veulent, qu'ils recherchent par tousles moyens.
Ils sont tellemet:t perdus en lui, que tout ce qui leur ar-
rive, ainsi (u'aux autrescréatures, leur semble une fa-
veur précieuse. Si Dieu leur accorde sa grice, ils le hé-
nizsent; si Dicu les en prive, ils le bénissent encore.
I's n’ambitionnent rien sur la terre; ils préférent seule-
ment I'amertume a la douceur, parce qu'ils sont passion-
n¢és pour la Croix.

Henri. S'ils n"aiment rien, craignent-ils quelque chose?

J.-C. lls ne craignent ni I'Enfer, ni le Purgatoire, ni le
démon, ni la vie, ni la mort; ils sont affranchis de toute
crainte servile. 1ls ne redoutent qu’une chose, c'est de
ne pas imiler les exemples de Jésus-Christ, comme ils
le désirent. Leur humilité est si profonde, qu'ils sc mé-
prisent cux-mémes, ainsi que tout ce qu'ils font, et
qu'ils se mellent aux pieds de toutes les créatures, n'o-
sant jamais se comparer & personne. s aiment égale-
ment tous les hommes en Dieu, et ils s’altachent avec
un grand amour &



— 282 —
morts et comme ensevelis pour le monde, et le monde
aussi est mort et perdu pour eux. Les opérations de 1'es-
prit ou I'homme renonce le plus difficilement & sa vo-
lonté, sont soumises et anéanties. Ils ne se recherchent
jamais; ils n’aiment pour eux, ni plaisir, ni honneur;
ils ontrenoncé & toutes créatures, dans le Temps et dans
PEternité, et ils vivent dans une sublime ignorance,
puisqu’ils ne savent que Jésus crucifié : ils ne contem-
plent pas leur origine et ils ne désirent pas la contem-
pler, parcec qu’ils se trouvent indignes de toute jouis-
sance, en celte vie. .
Henri. Et que fait le démon; les tente-t-il, ou renonce-
t-il & le faire?
J.-C. Ledémon épuise, contre eux, tous les moyens de
-TEnfer; il les éprouve par toutes les tentations imagi-
nables, et ne cesse pas un instant, de les tourmenter;
mais eux, sont inébranlables, comme des rochers; ils ne
s’en apercoivent pas; parce qu’ils sont résolus et pré-
parés & souffrir avec joie, toutes les tenlations el les
croix que Dieu envoie ou permet, quand méme il join-
drait aux présentes et aux futures, toutes celles qu'ils
ont déjd supportées. Leurs yeux sont sans cesse fixés
sur Jésus, blessé, sanglant, chargé de la croix que lui a
donné son Pére, et ils ne voudraient pas, jusqu’a leur
mort, suivre unautre chemin. Ilslvivent dans le monde,
ignorés de tous; mais le monde ne leur est point in-
connu, parce qu'ils en ont pénétré les vanités et les per-
fidies : Enfin, ce sont 13 les enfants cachés de Dieu, et ses
amis les plus chers, les vrais adorateurs qui adorent le
Pére en esprit ct en vérité 1. "

1 Et veri adoratores qui adorabunt Patrem in spiritu el veritate.
Saint Je a1y, 23.



— 283 —

Henri. Seigneur, je vous remercie de loutes les véri-
tés que vous me révélez; mais je doute que ce livre soit
compris; il donnera peu de consolation, & ceux qui le li-
ront: peut-étre sera-t-il un danger pour plusieurs, par-
cequ’il les effrayera et les fera reculer; pour d'autres en-
fin, n’est-il pas la perle précieuse ; qu'il ne faut pas jeter
devant les animaux immondes? ‘

J.-C. Cela regarde Dieu, mais sois persuadé que ce qui
est éerit des habitants du dernier rocher, sera plus utile
A I'Eglisc que toutes les autres choses qui se trouvent
dans ce livre. Un seul habitant de ce rocher est plus
aimé de Dicu et plus utile & la république chrétienne
que mille autres qui le servent, en suivant leur attrait
particulier ; et si tu crois que ces choses ne peuvent pas
étre comprises, tu te trompes. Dans 'Eglise, il y a des
personnes qui vivent comme je l'ai dit, et qui sont par
conséquent, trés-capables de comprendre ces vérités,
puisqu’elles les observent ou veulent les observer. Si
jeUavaisordonné d’écrire sur les neuf cheeurs desanges,
tu aurais raison de craindre de n’étre pas compris, parce
que les esprils angéliques sont-bien au-dessus de I'in-
telligence humaine. Ne V'étonne pas, si je t'ai parlé par
figures et par images; les choses divines, dans leur pu-
reté sont trop difficiles pour l'intelligence de 'homme ;
car Dieu est le bien supréme, infini, qui ne peut se’
comprendre et qui surpasse tous les sens.

Henri. Fut-il jamais donné a quelqu’un de s'unir  son
principe et de voir Dieu hors de ce rocher?

J.-C. Cela fut accordé & I'apotre saint Paul, lorsqu’il
ful ravi au troisitme ciel. Mais il lui fallut aussi souftrir
Leaucoup de croix et mourir pour mon amour : le plus
sar ehemin pour lous les homines est de monter succes-



— 2§ —
sivement par tous les rochers, en s'exercanta la vertu et
en se renoncant toujours en Dieu, jusqu'd ce qu'ils ar-
rivent & la paix profonde de ce séjour.

Henri. Mais, Seigneur, beaucoup ne désirent-ils pas y
parvenir ?

J.-C. Oui, mais sans se détacher de leur volonté; aussi
ne peuvent-ils arriver.

Henri. Mais, Seigneur, lorsque les habitants de ce ro-
cher meurent, vont-ils au Ciel ou dans le Purgatoire ?

J.-C. S'ils persévérent jusqu'a la fin, ils quitlent cette
vie, purifiés; ils n’ont rien & expier et s’envolent sur-le-
champ au Cicl.

Henri. Peuvent-ils, de ce rocher, retourner en arriére et
tomber dans le péché ?

J.-C. Certainement; et quelquefos, il y en a qui, de
cette hauteur, se précipitent dans les filets du démon, ely
deviennent pires que les autres. Iis tombent, par un re-
gard de complaisance sur cux-mémes, conme cst tombé
Lucifer; et parce qu'ils n’ont pas profité des splendeurs
de la grace divine ;parce qu'ils abusent des lumicres
qu'ils ont recucs sur ce rocher, pour répandre des er-
reurs et des hérésies, ils deviennent les fléaux de I'E-
glise, et on doit les fuir plus qu’on ne fuit les démons.

Henri. Dans quel rapport sont avec vous, Seigneur,
ccux qui persévérent sur ce rocher ?

J.-C. 1is sont tellement chers & Dieu, ct jouissent d’une
si grande faveur auprés de lui, que si un scul demandait
une chose, et tous les autres chrétiens, le contraire,
Dieu 'écouterait et 'exaucerait de préférence.

Henri. Oh! qu'il serait nécessaire, Seigneur, que votre
Eglise, comptdt beaucoup d’habitants sur ce rocher,
surtout dans les temps ou nous trouvons; vous les écou-



- 285 —

teriez, j’en suis certain, et, par amour pour eux, vous
feriez miséricorde & votre Eglise.

J.-C. Quand Dieu ne veut plus supporter la scéléra-
tesse des hommes et que leurs crimes irritent sa justice,
il prive ses serviteurs de leur puissance, en les empé-
chant de prier pour I'Eglise.

Henri. Ah! Seigneur! ayez compassion du genre hu-
main. Le jour du jugement dernier n'est pas arrivé,
et le nombre de vos élus, dans le ciel, est encore in-
complet. )

J.-C. Oui, mais au temps de Noé, Dieu, & cause du
péché des hommes, permit au déluge de purifier I'an-
cien monde, et ne conserva que huit personnes pour le
renouveler; il lui est impossible de pardonner davantage.
L’iniquité présente a vaincu sa miséricorde, et il doit pu-
nir l'ingralitude de son peuple.

Regarde maintenant de cette hauteur tous les rochers
inférieurs qui sont & tes pieds, et plouge tes regards.
jusqu'a la vallée et jusqu'aux filets du Démon.

~ « Le Bienheureux obéit, et il vit, sous les filets, deux
hommes dont I'un ¢lait noir comme un démon, Pautre,
au contraire, était beau el lumineux comme un ange. Il
demanda, dans son étonnement, cc que signifiaient ces
hommes, et il lui fut répondu :

J.-C. Cet homme si noir, qui ressemble & un démon,
était un babitant du neuviéme rocher. Mais il y a com-
mencé 4 se cowplaire en lui-inéme et en sa science; il
a recherché les hommes, pour discourir avec eux, et faire
paraitre son mérite et sa supériorité, ct il est tomhé
comme Lucifer. 11 est captif du démon, et il enseigne
une doctrine pleine d'erreurs et d’hérésies.



— 280 —

Henri. Mais comment peut-on recounnaitre la fausseté
et I'iniquité d’hommes semblables?

J.-C. Ces hommes enseignent la voie large et com-
mode qui plait beaucoup a la nature, surtout a cette
épogue. :

Henri. Et quel est celui qui est si beau, si lumineux?

J.-C. C'est un habitant fidéle du neuviéme rocher;
il voit son origine et jouit intimement de Dieu. Mais,
poussé par la Charité et embrasé de zéle pour le salut
de son prochain, il s'est précipité sous ces filets, pour
s'approcher des pécheurs, les aider, les convertir; il a
placé toute sa confiance en Dieu et dans sa sainte grace ;
et commé il sait les périls menagants des chréliens, sous
les filets du démon, et les jugements terribles qui les
attendent, aprés la mort, pour venger les injures qu'ils
font 4 Dieu, il est plein d’'une sainte compassion ; et il
voudrait subir & leur place, tous les tourments et les
supplices de I'Enfer, afin de les délivrer de leur péché
et du pouvoir de leur ennemi.

Henri, Et n'y a-t-il pas beaucoup de ces hommes si
supérieurs et si parfaits dansvotre Eglise P

J~C. 11y en a si peu que c'est une douleur d'y penser.

Henri, Mais s'ils restentdans le monde, et s'ilsfréquen-
tent les pécheurs, n’ont-ils pas aredo uterles erreurs du
sidcle ou les persécutions des impies?

J.-C. Non, parce que leur degré de vertu les affran-
chit de toute crainte servile. Ils ne redoutent ni les tour-
ments, ni la mort, ni les persécutions du monde; ils
n’éprouvent qu'une crainte filiale de ne pas satisfaire
& Dieu, de ne pas le servir, selon leur désir, et de ne pas
imiter mon exemple, comme ils voudraient le faire ; ils
connaissent d'une maniére si supérieure, Dicu et la féii-



— %7 —

¢ité du Paradis, qu'en voyant les hommes irompés par
les sens, la chair et le péché, ils déplorent amérement
leur malheur et compalissent aux douleurs de I'Eglise. .
C'est 13, leur plus grande, leur plus lourde croix dans
la vie; elle brise leur'cceur, détruit leur force, ctils la por-
tent & ma suite, jusqu’a la mort : il n’y a que Dieu qui
puisse les consoler.
Henri. Sont-ils assurés de lcur bonheur éternel?
J.-C. Comment en douter? puisqu’ils sont devenus une
méme chose avec Dieu? qui pourra les en séparer ? Dieu
ne permettra jamais qu'ils tombent dans les mains de
I'ennemi, parce qu’ils sont ses intimes, ses bien-aimés.
Dés que la mort les délivre, ils s’envolent au Ciel, Oh!
comme tout irait micux dans mon Eglise, si leshommes
dans leurs difficultés, siles supérieurs dans leurs affaires
prenaient conseil, de ces serviteurs auxquels Dieu
donne tant d’amour et de lumiére. Mais le monde est si
aveugle et leshommes sont si indifférents & la Vérité que
ces saints en qui résident le Saint-Esprit, sont opprimés,
bafoués, méprisés comme le rebut de ce monde’.
Henri. O monde misérable, chrétiens aveugles,
comme la Vertu est abandonnée, et I’Eglise 4 plain-
dre! O trés-miséricordicux lésus, ayez pilié de votre
Eglise. :
J.-C. Et comment veux-tu que je fasse miséri-
corde; ne vois-lu pas, combien maintenant les chré-
tiens foulent tout aux pieds. Il y a peu de temps, Dieu
les a avertis avec bonté, en leur envoyant des pestes, des
grandes catastrophes. 11 a employé tour & tour, pour les
changer, le malheur el la prospérité. Tout a été inutile ;

1 Tanquam purgamenta hujus mundi. Saint Paul aux Corin-
{hiens. 1v. 13,



— 2 —

ils continuent  vivre sans craindre Dieu, commetlant les
péchés plus qu'on ne 'avail jamais fait, ct se mettant
.au-dessous de la brute, par leur ignorance et leurs vices.
‘Mais les fléaux ne sont point épuisés; Dieu, dans I'an-
cienne et la nouvelle loi, a révélé ses secrets & ses plus
chers amis, et il le fail encore; mais le monde ne les
croit pas. Si pourtant les chrétiens s'adressaient & eux,
comme aux représentants de Dieu; s’ils les consul-
taient, leur obéissaient avec humilité ; s'ils voulaient
écouter la Vérité, combien mon Eglise serait heureuse et
triomphante.

Henri, Ah! Seigneur, appliquez a votre Eglise et a tant
de pécheurs, les mérites de votre sang, de votre croix et -
de votre mort. Ahl Seigneur, plein de bonté , ayez piti¢
de votre Eglise: Ah benignissime Domine, miscrere Eccle-
sie tue. :

Comment le Bienheureux fut élevé A I'union de Dieu.

Le Bienheurcux ne pouvait se rassasier, dans celtte
vision, de contempler les habitants du dernier rocher ct
d’admirer leur grande union avec Dieu. Seigneur, dit-i!,
ceux-J3 doivent arriver & leur origine et voir Dieu fuice
A face?

J.-C. Quelquefois Dicu, par une grdce spéciale, se
montre 4 eux, 4 découvert; mais cette faveur est trés-
rare, et dure quelques instants, comme le ravissement
qu’éprouva saint Paul. Le plus grand nombre est ap-
pelé & contempler, dans une obscurité divine, 'incom-
préhensibilité de Dieu, et & s’unir & lui, sans intermé-
diaire, d'csprit & esprit, dans la plus grande intimité de
I'amour. )

Henri. S'ils sont dignes de voir, de contempler, d’em-



— 289 —

brasser, de posséder leur principe, que peut éire pour
eux la vie temporelle ?

J.-C. 1ls vivent au milieu de joies et de douceurs inef.
fables, mais ces joies sont aussi inférieures aux joies de
la béatitude que le temps ’est & I'éternité. Appréte-toi
donc, maintenant, a éprouver en toi-méme, d'une ma-
Diére spirituelle, un avant-got de la gloire des saints.

Henrs. Non, Seigneur; j’en suis trop indigne. Un mi-
sérable ver de terre comme moi ne peut recevoir une si
grande grace. Ce serait beaucoup déja d’étre le serviteur
des habitants de ce rocher.

J.-C. Laisse-toi conduire et abandonne-toi & moi,
qui peux toujours élever une dme & la grace qu'il me
plait.

Henrs, Ah | Seigneur, ne vous fichez pas, si ma priére
est opposée & voire dessein ; mais comment voulez-vous
me découvrir ce que vous cachez & vos plus chers amis
qui vivent depuis longtemps, dans les pratiques les plus
difficiles de la vertu. Je suis vraiment trop indigne d’'un
semblable honneur.

J.-C. Obéis & ma volonté. Il faudra d’ailleurs que, pour
cette grace, tu souffres des croix bien cruelles.

Henrs. Je les supporterai avec zéle et je ne vous con-
tredirai plus, Seigneur; faites donc de votre indigne ser-
viteur, tout ce que vous voudrez dans le temps et dans
Péternité.

Lorsque le Bienheureux se fut humblement abandonné
4 Dieu, la porte de son origine lui fut ouverte tout d
coup, et pendant un scul instant, il vit Dieu, son prin-
cipe, & découvert ou au moins d’'une maniére trés-par-
faile ; aprés cette vision et cette extase unitive, son dme



— 290 —
surabonda d'une telle joie et d’une telle lumidre que le
temps ne lui semnbla plus rien. Lorsqu'il fut revenu
& lui, il fut dans un grand trouble, en se rappelant ot il
avait été ravi et ce qu'il avait apercu ; plus il se le rappe-
lait, moins il pouvait le comprendre. Il ne pouvait se le
représenter par des images et des paroles, parce que
tout était trop élevé pour les sens et pour l'intelligence.
Alors il s'adressa au Seigneur :

Henri, Ou étais-je ? qu'ai-je vu? Votre grace ineffable
surpasse mon intelligence et mes sens. Je sais seulement
que j’éprouve une telle joie dans mon ame que je m'é-
tonne de ne pas succomber & sa violence.

J.-C. Cette joie, que l'on trouve et que l'on gotte en
Dieu, surpasse toutes les joies du monde, lors méme
qu’'elles seraient réunies en une seule ; tu as vu ton prin-
cipe; mais ne t'étonne pas de ne pouvoir maintenant
le comprendre ni en parler; tu n'y parviendrais pas,
quand mémetu auraisl'intelligence de tous les hommes.
11 te suffit de savoir que Dieu est venu & toi, comme un
époux bien-aimé, et que tu as été al’école dont le Saint-
Esprit est le maitre ; il a rempli ton 4me de tant de lu-
miére et de tant d'amour que ton cceur et tes sens en
sont tout enivrés,

Henri. Et maintenant, Seigneur, je me sens si désireux
de souffrir et si enflammé d’amour, que pour vous, pout
votre gloire, je supporterais avec bonheur, les peines de
tous les hommes, votre Croix, votre Passion, les flammes
du purgatoire et les tourments de I'enfer ; tout ce que
pourrait créer votre puissance, pour votre honneur, pour
le salut des ames et pour la délivrance de celles qui
bralent dans le purgatoire; que ce soit seulement votre



— 294 —

bon plaisir, et toute peine me sera véritablement agréa-
ble & souffrir.
- J.=C. Prends garde qu'’il ne t'arrive ce qui est arrivé &
saint Pierre; il se croyait fort et inébranlable, et quand
I'épreuve est arrivée, il est malheureusement tombé.
Henrs. Ah! Seigneur, je connais bien ma faiblesse,
mais c’est la force de 'amour qui me fait parler ; recevez-
moi tout entier dans le sein de votre miséricorde.
J.-C. Finissons cet cntretien et prépare-toi & une
croix intérieure trés- pesante.

Lorsque les extases eurent cessées et que cet entre-
tien fut écrit, Dieu retira de son serviteur toutes ses lu-
miéres et toutes ses graces; il le laissa dans une telle
sécheresse, qu'il lui semblait n'avoir jamais eu aucune
communication divine. Dieu permit aussi qu’il fatéprouvé
ntérieurement par une cruelle tentation qui surpassait
tout ce qu'on peut imaginer ; mais le bienheureux Henr
s’humiliait toujours, et ne demandaitpas d’autres choses
que des croix ; tout ceci arriva dans le Caréme de 1352.




APPENDICE
AU COLLOQUE DES NEUF ROCHERS

DU BIENHEUREUX $US0.

(Pour faciliter V'intelligence du Colloque des Neuf Rochers, nous
offrons au lecteur, I'abrégé qu’en a donné, don Henri Arpio,
homme célebre par 8a sainteté, théologien trés-savant et trés-
connu en Allemagne. Il a résumé toute la doctrine du Bien-
heureux en neuf degrés de vertu et de renoncement & soi-méme.)

Du premier degré.

Le premier degré de renoncement qui correspond au
premier rocher, est celui de ceux qui craignent vérita-
blement Dieu, et qui veulent, par amour, fuir tous les pé-
chés mortels. C'est 13 le premier pas pour allerd Dieu. Car
de méme que nous nous éloignons et nous nous séparons
de Dieu par la dissemblance du péché, nous revenons et
nous nous approchons de lui par la ressemblance de sa
grice et de nos vertus. C'est & quoi nous exhorte le pro-
pheéte-roi, quand il dit: Approchez-vous de lui, éclairez-
vous, et vous ne serez pas confondu. Accedite ad eum,
et illuminamini, et facies veslre non confundentur.
Ps. xxxm, 6. Mais ceux qui sont ainsi fermement réso-
lus & fuir le péché mortel el & observer les préceptes,
sont en bien petit nombre, en comparaisonde la multis



— 293 —

tude infinie qui vit dans le vice et dans la disgrace de
Dieu. Ces personnes qui] craignent Dieu, n’ont cepen-
dant pas le désir d’avancer dans le chemin de la vertu,
et se contentent d’observer les préceptes; la lumiére qui
éclaire leur esprit est si obscure et si incertaine, qu'a
peine peuvent-elles reconnaitre le péché, et par consé-
quent D'éviter. Aussi courent-elles de grands dangers;
leur conscience est continuellement troublée par les
scrupules; les sens sont assaillis par les tentations, et
leur salut est douteux, parce que les démons espérent
toujours les faire tomber dans le péché mortel. Qu’elles
crient vers Dieu avec le prophéte : Illumina oculos meos
ne unquam obdormiam in morte ; nequando dicat inimicus
meus : preevalui adversus ewm. Ps. xui. 5. « Illuminez mes
yeux, afin que je ne m’endorme pas dans la mort, et
que mon ennemi ne dise pas: J'ai prévalu contre lui. »
Leur lumiére est si faible, qu’elles vivent dans la froi-
deur et la lacheté, cherchant toujours le bien-étre de
leurs sens et la satisfaction de la nature; elles s¢ tien-
nent sur les limites de 'enfer et du péché, et quand
elles parviennent 4 la mort sans péché mortel, elles vont
dans le purgatoire, souffrir des tourments longs et hor-
ribles, parce qu'elles n’ont pas tenu compte du péché vé-
niel, et qu’elles n’ont acquis presque aucun mérite devant
Dieu, ayant tout fait avec néghgence et imperfection de
cceur et de volonté.

Du second degré.

Le second degré, qui correspond au rocher suivant,
est celui des &mes qui obéissent aux inspirations divines
et qui fuient les vanités de ce monde, recherchant la



— 204 —

société des personnes saintes, ainsi que le conseille la
Sainte Ecriture : Cum sancto sanctus eris, et cum robusto
perfectus. Cum electo electus eris, et cum perverso perver-
terds. Reg. L. 2. xxi. 26-27. « Avec les saints, vous serez
saint, avec ’homme énergique, vous serez parfait, avec
I’élu, vous serez élu, mais avec le pervers, vous vous
pervertirez. » Leur lumiére est plus grande; elles veulent
éviter non-seulement le péché, mais encore 1’occasion
du péché; elles désirent visiter les églises, €ntendre
les prédications et étre éclairées, car il est écrit : Lu-’
cerna pedibus mess verbum tuum, et lumen semitis meis.
Ps. cxvin. 105. « Votre parole est le flambeau de mes
pieds et la lumiére de mon chemin. » Ces 4mes sont ce-
pendant troublées par des pensées mauvaises, elles
tombent dans les négligences et la tiédeur; le démon
parvient & les tromper et & les vaincre, en les portant au
reldichement dans leurs exercices de piété. Si eclles se
préservent des péchés véniels graves, elles se négligent
dans les petites choses; aussi vivent-elles sans fer-
veur, sans austérité, sans mortifieation. Le démon verse
dans leur cceur, le poison secret d’une trop grande con-
fiance dans la bonté de Dieu, et leur persuade qu'elles
peuvent étre en toute assurance, parce qu'elles ont re-
noncé au monde et & ses vanités. Elles s'admirent et s¢
complaisent en elles-mémes, et pensent étre quelque
chose ; elles ne s’apercoivent pas des illusions ol elles
se trouvent ; elles se croient assez sages pour se passer
des conseils et des secours des autres, et elles finissent
par tomber ainsi dans beaucoup de défauts spirituels.



—_ 205 —
o Du troisiéme degré.

Le degré du troisi¢me rocher est celui de ceux qui ont
plus parfaitement vaincu le monde, la chair, les sens, la
négligence et la torpeur, et qui ont embrassé les rigueurs
de la pénitence, afin d’éviter les périls de la damnation,
les peines du purgatoire, autant qu'il est possible, et
acquérir de nombreuses couronnes dans le Ciel. C'est
- pour eux que David a dit : Inclinavi cor meum ad fa-
ciendas justificationes tuas propter retributionem. Ps, cxvir,
112. « J'ai appliqué mon cceur & pratiquer votre loi, &
cause de la récompense; » elles jouissent de cette lu-
miére des exercices extérieurs, dont il est dit : Faciem
tuam tlluming super seroum tuum : el doce me justifica-
tiones tuas. Ps. cxviui. 68. « Faites briller votre face sur
votre serviteur, et apprenez-moi ce que vous demandez. »

Ceux-1a sont aussi égarés par le démon, parce qu'ils
ne comprennent pas 'importance des exercices spiri-
tuels intérieurs. 1ls se contentent de souffrir la faim,
la soif, les veilles, les jelines, les cilices, et de faire
beaucoup de priéres vocales, sans s'occuper de I’'homme
intérieur, sans mortifier leurs affections, leurs passions;
ils conservent 'amour naturel des parents et des amis,
qui entraine toujours beaucoup d’embarras, d’inquié-
tudes et d’afflictions ; ce défaut de mortification inté-
rieure les fait vivre dans le trouble, I'imperfection, les
dérangements et la dissipation, qu’entrainent les amis et
les parents, lors méme qu'ils sont honnétes et vertueux.

Du quatritme degré.

Le degré du quatriéme rocher cst celui de ceux qui,



— 906 —

aux fatigues et aux pénitences corporelles, joignent en-
core les exercices intérieurs de I'dme, les méditations,
les gémissements, les Soupirs, les bons désirs, que le
saint Esprit leur inspire. Mais ils recherchent plus la dé-
votion sensible que la pure et adorable volonté de Dieu.
Aussi se trouvent-ils arrétés par les illusions du démon
et de I'amour-propre; ils se reposent et se plaisent dans
les douceurs spirituelles, et leur ceeur se glorifie im-
prudemment de ces lumiéres divines, en disant : Signa-
tum est super nos lumen vullds tui, Domine, dedisti letiliam
#n corde meo. Ps. 1v.7. « Seigneur, la lumiére de votre vi-
sage s'est levée sur nous, et vous avez rempli de joie mon
ceeur. » Parce qu'ils conservent leur jugement propre et
leur volonté, et qu'ils ne s'abandonnent pas compléte-
ment & Dieu, lorsqu'ils sont privés des graces sensibles,
et qu'il leur arrive quelque malheur, quelques persé-
cutions, ils se troublent, s'impatientent, murmurent,
deviennent tristes et montrent leur peu de mortification.
Leur malheur est dans un amour-propre désordonné, par
lequel le démon les pousse secrétement & écouter la
nalure et leur volonté, et ils ne s’en apergoivent pas.

Du cinquidme degré.

Lo degré du cinquiéme rocher est celui de ceux qui,
dans tous leurs exercices, leurs actions et leurs rela-
tions, renoncent a leur propre volonté, et se confient
entiérement au bon plaisir de Dieu. Mais comme cette
vie est nouvelle pour eux, et que I’habitude ne les a pas
encore affermis dans la pratique de la mortification , ils
- s'avancent timidement, au hasard, se laissant aller &
Pinconstance, renoncant quelquefois & leur volonts, et



-— 297 —

recevant avec joie les obscurités de 'adversité; quel-
quefois, au contraire, hésitant et craignant que les téna-
bres des contrariétés ne les enveloppent, au point de les
faire tomber dans I'impatience, ainsi qu'il est dit dans
David : Et dixi : forsitan tenebre conculcabunt me; et nox
slluminatio mea in deliciis meis, Ps. cxxxvii. {1. « Et j'ai
dit : Peut-étre les ténébres me renverseront, et la nuvit
sera ma lumiére dans mes joies. » Ceux qui seront fer~
mes dans le dépouillement de leur volonté, et que I'ad-
versité trouvera humbles et fidéles, recevront de gran-
des lumiéres dans le chemin de la perfection.

Du sixitme degré.

Dans le degré du sixiéme rocher, se trouvent ceux
qui ont renoncé énergiquement et parfaitement a toute
propriété, et qui veulent persévérer dans leur abandon
en Dieu. lls sont éclairés d’'une lumiére supérieure, et
comprennent que tout ce qui peut leur arriver de bien
et de mal durant la vie, tourne au profit de leur ame,
dans les desseins paternels de la Providence; ils disent,
dans leur confiance : Dominus illuminatio mea, et salus
mea , quem timebo? Dominus protector vile mem, d quo
trepidabo. Ps. xxv1. 1. 2. « Le Seigneur est ma lumiére et
mon salut, que craindrais-je? le Seigneur est le protec-
teur de ma vie, qu'est-ce qui me fera trembler ?»

Mais parce qu'ils recherchent et demandent & Dieu
les douceurs spirituelles pour supporter plus facilement
leurs épreuves, ils servent Dieu avec une certaine pro-
priété d'eux-mémes ; et souvent ils sont troublés dans
leur intérieur, lorsqu'ils n'obtiennent pas les consola-
tions célestes qu'ils désirent. Ce désir n’est pas coupa-

17,



— 298 —

.ble, mais il est une ombre, une imperfection dans cette

lumiére pure et simple du renoncement parfait qui nous
fait aimer lo bon plaisir de Dieu, dans la privation de
sa grace comme dans son abondance ; parce qu’au fond
de leur cceur, ils ne sont pas complétement détachés,
ils n’avancent pas dans la vertu, autant qu’ils pourraient
le faire, et ils ne s'apercoivent pas des secrétes et subtiles
inclinations de Ja nature qui se cherche toujours elle-
méme, '

Du septiéme degré.

Le septiéme degré est celui de ceux qui sont indiffé-
rents & tout, qui recoivent avec une égale joie, les con-
solations et les afflictions, et n’ont d’autre désir que
d’obéir & la volonté divine ; I'Ame fidéle suit avec amour
la Croix, comme I'ombre suitle corps, et elle peut dire :
Sub umbra illius, quem desideraveram, sedi; et fructus ejus
dulcis gutturi meo. Cant. . 3. « Je me suis assise & 'om-
bre de celui que j'aime, et son fruit est doux & mon pa-
lais. » Dieu prodigue les dons spirituels et les graces
supérieures & ceux qui vivent ainsi dans la paix du pur
amour; ils aiment la lumiére comme les ténébres, la
nuit comme le jour, les peines comme les consolations,
et ils peuvent dire avecDavid : Quia tenebre non obscu-
rabuntur a te, et nox sicul dies illuminabitur, sicut tenebre
ita et lumen ejus. Ps, cxxxvnl. 12. « Yous n’avez pas obs-
curci les ténébres et la nuit est claire comme le jour.
Vous étes toujours le méme dans I'obscurité et la lu-
miére. » Grice & cettc sainte indifférence, ils ne per-
dent jamais la tranquillité de I'dme. Dans les grices
intérieures , ils recoivent les dons de Dieu avec humi-
lité, et s’avancent toujours vers la perfection ; leur mé-



— 299 —

moive s’enrichit de pensées profondes et admirables;
leur intelligence s'éclaire de vérités lumineuses, et leur
volonté s'enflamme des ardeurs du divin amour. Mais
comme toute abondance est un danger, surtout quand
on n'est pas sur ses gardes, ils sont exposés souvent a
des illusions, parce qu'ils se reposent dans ces faveurs
célestes et qu'ils s'attachent trop au bonheur de ces
visites, ne s’appliquant pas 4 examiner s'ils usent des
dons divins avec assez de prudence. C'est ce défaut de
prudence dans les graces du ciel, qui les empéche d’ar-
river au terme de la perfection,

Du huitiéme degré. -

Le huitiéme degré est alteint par les hommes qui se
sont abandonnés sineérement au bon plaisir de Dieu
pour le temps et pour 1'éternité ; ils n’ont aucune pro~
priété, aucun attachement aux créatures, ni méme aux
dons de Dieu, et s'ils possédent des biens temporels,
ils conservent autant de liberté que s'ils ne les avaient
pas; ils vivent également libres au milieu des dons cé-
lestes; ils les recoivent sans orgueil, et restent aussi
humbles que s'ilsne les recevaient pas. Aussi, Dieu les
visite par ses illuminations cachées; il leur révele, au
moyen de formes et d'images, des secrets et des choses
admirables ; mais ces faveurs sont sujettes & des illu-
sions et sont accordées quelquefois aux imparfaits. Ils
vivent, il est vrai, morts & eux-mémes; ils sont élevés
a celte sublime connaissance qui est appelée la contem-
plation de Dieu dans 'obscurité. Mais ils ne parvien-
nent pas & cette supréme révélation , & celle vue, sans
i ptermédiaire , sans nuages, parce qu'ils ne reoivent



—_ 300 —

pas encore les communications divines avec assez de
détachement; ils demandent ce qui leur manque et
ce qu'ils désirent; ils ne sont pas les mémes, quand ils
jouissent de la lumiére divine, ou qu'ils en sont privés;
ils aiment beaucoup plus la recevoir que la perdre.
Ils ont une recherche d’eux-mémes qu'ils n’apergoi-
vent pas; ils devraient vivre aussi détachés de ces
grices que g'ils ne les avaient jamais recues; ils de-
vraient admirer seulement la générosité et la bonté de
Dieu, et le remercier humblement de ce qu’il a daigné
accorder de si grandes faveurs & des vers de terre si
méprisables. Ils devraient, non-seulement consentir &
étre privés de ces dons, mais encore s’offrir au plus dur
abandon et aux épreuves les plus pénibles. Toutes ces
révélations ne sont pas la vie parfaite, elles la facilitent
seulement, et montrent les soins de la Providence qui
nourrit les dmes et les appelle A la perfection. Voici &
quel point doit étre vaincue et détruite, dans les servi-
teurs de Dieu, toute propriété d'eux-meémes, afin d'arri-
ver & la vie contemplative et parfaite.

Du dernier degré.

Le dernier degré est celui des parfaits, qui vivenl sans
cesse dans la plus haute contemplation, et qui bralent
de désirs et d’amour pour Dieu, auquel ils ont sacrifié,
par la mortification, leur chair, leur'sang ettout leur étre.
1l semble qu'ils ont & peine conservé les forces phy-
siques nécessairesal'activité et & I'ardeur de leur esprit;
et parce que la ferveur les domine, les conduit et les
pousse & agir au dela des forces de la nature, ils ne s'a-
percoivent pas sculement de leur épuisement; l'a~



— 301 —

mour divin les brale, les dessache et réduit leur corps &
une excessive maigreur : et ‘ce 'sont 13 les bien-aimés,
les enfants chéris de Dien qui leur prodigue l'abon-
dance de sa grice, et les trésors de ses dons. Sou-
vent il les éléve a la contemplation de sa divine essence.
Ils sont tellement morts & eux-mémes , qu'ils ne s’at-
tachent point & ces faveurs sublimes ; ils les recoivent
sans complaisance, parce qu'ils ont renoncé & tout in-
térét propre , a toute consolation particuliére, et qu'ils
ne se réjouissent et ne se glorifient que dans la parfaite
imitation de la croix de Jésus-Christ. Aussi préférent-ils
les épreuves , I'abandon, les afflictions, aux faveurs et
aux extases que Dieu leur accorde; et comme a la lu-
miére de la divine Sagesse, ils se sont affermis dans la
foi puissante du Christ et dans son pur amour, ils ne
savent et ne veulent désirer autre chose, que I'adversité,
la croix , sans laide d’aucune consolation; ainsi que
I’apotre saint Paul, qui, aprés avoir été appelé & voir Dieu,
ne pouvait jamais se glorifier que dans la croix de
Jésus-Christ , son maitre. Il écrivait aux Galates : Mih¢
autem absit gloriari, nisi in cruce Domini nosiri Jesu-
Christi, Ep. aux Gal. vi. 14.

Cette soif des croix et des afflictions leur vient de deux
causes : la premiére est, qu’ils'désirent ardemment imiter
en toute chose 'humanité de Jésus-Christ , et se rendre
conformes & lui seul; pour cela, ils fuient avec un ar-
dentamour les consolations, el ils veulent supporter toute
sorte d'abandon et de-peines decorps et d’esprit, disant
avec le Christ : Improperium expectavit cor meum, et mi-
seriam, Ps. Lxvin. 24, Cest-a-dire, mon cceur, par amour,
ne veut et n’atlend que 'opprobre et la douleur.

La seconde cause est, qu'ils vivent dans une si pro-



— 302 —

fonde humilité, qu'ils s’estiment dignes de toute espéce
de délaissement et de miséres. Aussi c’est naturellement
et dans toute la sincérité de leur 4dme, qu’ils se mettent
au-dessous de toutes les créatures, et qu'ils souhaitent
étre méprisés , insultés par tout le monde et exposés a
tous les tourments, méme & la mort ignominieuse et
cruelle de la croix. Ils ne veulent se glorifier, il est vrai,
que dans la seule croix de Jésus-Christ; ils font tous
leurs efforts cependant pour ne pas empécher, par leur
faute, ou leur négligence, les visites de Dieu, les visions,
les extases, les communications et les opérations de la
grace; et pour ne pas étre ingrats envers la bonté divine,
ils s’abandonnent et s’offrent & Dieu, comme les instru-
ments vivants et volontaires de tout ce que le Saint-
Esprit peut et veut faire en eux : & I'extérieur, ils vivent
humblement , se méprisant et se haissant parfaitement
eux-mémes ; a l'intérieur, le pur amour leur fait dé-
sirer de souffrir les croix les plus dures et ils ne peuvent
jamais souffrir sans désirer souffrir davantage, pour
imiter I'agonie sanglante de Jésus-Christ dans le jardin
des Olives, lorsqu'il était abandonné de toute espéce de
consolation. Dans cette lutte terrible et douloureuse de
la chair et de l'esprit, Notre Seigneur triompha par la
force de 'amour méme, et il accepta la mort de la croix
avec toutes les angoisses et les ignominies de la passion,
afin d'obéir & son Pére , de racheter le genre humain et
de nous laisser I'exemple du renoncement le plus libre,
le plus humble et le plus grand. C'est ce renoncement
qui est le fondement de la perfection.



DISCGOURS SPIRITUELS

DU BIENHEUREUX HENRI SUSO.

I

DE LA VERITE DE NOTRE NEANT ET DE L’HUMILITE
DU CEUR,

Combien est préciense la connaissance de nous-mémes.

Parmi les miséres innombrables dans lesquelles vi-
vent les hommes du monde, il est incontestable que
I’aveuglement de I'esprit doit tenir le premier rang. Le
plus grand malheur qu'on puisse imaginer, est celui de
homme qui ne se connait pas, ne veut pas se connal-
tre lui-méme, qui vit toujours hors de lui, négligeant
son intérieur pour poursuivre la vanité des créatures.
O curiosité insensée, erreur qui égare tous les hommes !
On prend plaisir & lire les feuilles publiques; on veut
savoir ce qui se fait dans la ville, ce qui agite les prin-
ces, et ce qui se passe dans le clergé; on est avide des
nouvelles de Rome, de France, d’Espagne, du monde
entier; et'1’on se nourrit de ces futilités, comme si la vie
religieuse n’obligeait pas 4 ne penser qu'a Dieu : mal-
heureux chrétien, qu'as-tu & déméler avec le monde,
puisque tu as promis de vivre mort au monde? D’au-
tres veulent apprendre les choses élevées et sublimes,
non pour monter au ciel, mais pour ramper sur terre et
Y étre admirés. D'autres veulent pénéirer le cceur des



— 304 —

autres, examiner avec soin leur conduite, pour les louer,
g'ils leur ressemblent, ou les critiquer, s'ils agissent au-
trement qu'eux. Iis cherchent dans les actions du pro-
chain la justification de leurs fautes. Combien sont plus
heureux, les vrais serviteurs de Dieu, qui vivent étran-
gers i ce qui se passe, et qui n'ont que des pensées du
ciel. Les uns bralent de connaitre la volonté de Dieu et
son bon plaisir. Soit qu'ils veillent ou qu’ils dorment,
soit qu’ils mangent ou qu’ils se proménent, soit qu’ils
écrivent ou qu'ils étudient, soit qu'ils travaillent ou
qu'ils se reposent, leur unique désir est de savoir ce que
Dieu leur demande. Les autres, qui sont déj arrivés &
la perfection, n’ont aucune curiosité, ni humaine, ni di-
vine : ils vivent abimés en Dieu, et ne souhaitent rien
savoir d'eux ou des autres, parce qu'ils ont déj& vaincu
cette avidité que produit en nous I'ignorance. lis ne peu-
vent aimer et admirer les choses créées, ni les recher-
cher par conséquent; la Vérité les illumine, et ils ne
veulent rien apprendre de Dieu sur eux-mémes, mais
seulement vivre ensevelis dans la source de Ja vie. Hé-
las! ol trouverons-nous des hommes semblables ? Je
ne vous appelle pas, mes fréres bien-aimés, a un état si
élevé : je veux vous proposer une voie plus facile &
suivre ; je veux vous engager a vous recueillir en vous-
mémes, afin de bien comprendre votre néant : imitez
ce prince du ciel, cette étoile du ciel, cet envoyé, ce pa-
ranymphe de Jésus-Christ, saint Jean-Baptiste ; lorsque
les prétres de Jérusalem lui demandérent, qui il était, il
rendit témoignage de son néant, ainsi que le raconte
I'Evangile : Et confessus est ¢t non negavit, quia non sum.
O bienheureux saint, qui ne voyait d’autre bien en lui
que son néant! qui pourrait jamais expliquer les trésors



— 305 —

ineslimables qui sont cachés dans cette conviction in-
time de notre néant? Celui qui marche dans cette voie
d’humilité, a trouvé le moyen d'abréger le chemin du
ciel; il a des ailes pour voler jusqu'au Paradis : cest la
voie de la paix, de la tranquillité parfaite ; il est im-
possible de servir plus strement Dieu, que de s'ense-
velir sincérement dans la profondeur de sa nullité. Per-
sonne ne peut s'excuser de ne pas le faire, qu'il soit
vieux ou jeune, bien portant ou malade, grand ou petit :
car c'est 12 une vérité commune a toutes les créatures;
et pour mériter, il ne suffit pas de connaitre notre néant,
il faut encore I'adhésion de notre volonté, c’est-a-dire
qu’il faut en étre si persuadé, qu'on désire étre oublié
par tout Je monde, et qu'on dise, du fond de son cceur,
& Dieu et aux hommes : Je ne suis rien, non sum. C'est
ainsi que s’'anéantit Madeleine, lorsqu’elle se prosterna
aux pieds de Jésus-Christ, pour y pleurer ses péchés et
s’abandonner entiérement 4 la miséricorde du Sauveur.
Du fond de sa misére, elle gémit, elle pleura, et non-
seulement elle retrouva sa pureté & la source de 'amour,
mais elle y prit des ailes pour voler au deld des cieux;
car il semble que Jésus-Christ 1'éleva au-dessus méme
des anges. Voici ou conduit 'aveu de notre néant, et
combien il renferme de trésors.

Coinment tous les hommes veulent étre estimés et honorés.

Hélas! nous fuyons tous cet aveu; religieux ou sécu-
liers, nous voulons étre quelque chose; ce mot: Je ne
suis rien, non sum, personne ne le comprend et ne le
répéte. Immo omnes et sumus, et volunus aliquid esse. Tous
nous sommes et nous voulons étre quelque chose. Etre



— 306 —

et paraitre, voild laruine des grands et des petits, parce
que personne ne veut se quitter et serenoncer soi-méme.

“On trouvera des gens de mérite qui feront, sans efforts,
beaucoup de bonnes ceuvres extérieures, et qui ne sau-
ront pas une seule fois se détacher d’eux-mémes, tant
I'homme est malheureusement incliné a étre, tant il
évite le non étre, le non sum; c'est le but constant de
tous ses efforts. C’est pour cela que les séculiers travail-
lent & amasser des richesses, des trésors, & s'élever au
moyen de leurs parents, a s'appuyer sur leurs amis; ils
n’hésitent pas & exposer 4 mille dangers leur corps et
leur 4me, pour étre grands et honorés dans le monde.
Et, ce qu'il y a de plus triste, c'est que les ecclésiasti-
ques, les religieux, lesfréres de tous les ordres, veulent
aussi, presque tous, étre et paraitre ; les malheureux ou-
blient que Lucifer, pour avoir méconnu la vérité de son
néant, et voulu éire grand dans le ciel, a été précipité
daps I'abime du mal et abaissé, en puaition de son or-
gueil, au-dessous du néant méme : et nos premiers
péres, n’est-ce pas le désir d’étre, qui lesa plongés dans
un gouffre infini de douleurs, de calamités et de misé-
res ; c'est ce qui fait que nous vivons maintenant sans
Dieu, sans grdce, sans vertu, sans .paix intérieure, en
guerre avec le ciel etla terre, avec Dieu et avec les hom-
mes, parce que nous faisons tous nos efforts pour étre
et pour paraitre ce que nous ne sommes pas; nous dési-
rons abaisser et anéantir tous les autres, comme le fai-
sait le Pharisien, a c0té de I’humble Publicain, afin de
nous élever nous-mémes dans I'estime du monde. Et,
pourtant, Jésus-Christ affirme, dans son Evangile, que le
Publicain, en s'abaissant au-dessous de tous, a cause de
ses péchés, fut justifié et honoré du ciel, tandis que le



- 307 —

Pharisien fut repoussé et condamné. Que dirons-nous
de tantde génies superbes qui, pour étre glorifiés parmi
les hommes, veulent discourir sur les choses divines,
parler des difficultés de la perfection, de la lumiére
éblouissante ou Dieu se cache, tandis que le Christ lui~
méme gardait le silence, lorsque Pilate lui demandait ce
qu'était 1a vérité, quid est verit~~2 N~ Anit ~n pag gémir,
quand on voit, 4 notre époque méconnaitre
le non sum, et les couvents s¢ poupior uv sajets qui vie
vent dans une fausse apparence de sainteté, qui ré-
glent leurs paroles, leurs actes, leurs démarches et leurs
regards pour faire admirer leur intelligence et leur vertu,
tandis qu'ils n’ont jamais compris la bassesse de leur
condition et le néant de leur nature, et qu'ils n’ont ja-
mais ouvert les yeux de I'esprit 4 la lumiére de la Vérité
méme. Aussi, quand ils sont maltraités, offensés, ils se
lamentent, se plaignent, s'indignent, s’emportent, déchi-
rent leur prochain et découvrent leur dme et le fond vi-
cieux de leur ceeur.

En quoi consiste le véritable renoncement.

Et qu'on ne dise pas que ces personnes sont dans
leur intérieur trés-réguliéres et toutes résignées en Dieu.
La résignation en paroles, sans la vérité du non sum, ne
doit pas”étre plus comptée qu'un brin de paille. Un
homme semblable est un démon sous l'apparence d’un
ange. La nature est trés-trompeuse, 'amour-propre en
égare beaucoup, et 13, ol ne sont pas les faits, on ne:
peut croire aux paroles. Celui qui ne déracine pas ses
passions, qui ne foule pas aux pieds sa nature et sa vo-
lonté, qui laisse une goutte de sang dans ses veines, un



— 308 —

peu de moelle dans ses os, sans les briler et les consu-
mer au feu du pur amour, celui-la n’atteindra jamais &
la parfaite et véritable résignation. Car il est nécessaire,
comme dit Jésus-Christ, que le grain de froment pour—
risse dans la terre avant de donner son fruit. Si nous ne
mourons pas aussi entiérement, tout ce que nous ferons
sera stérile. Nisi granum frumenti cadens in’terram, mor=~
tuum fuerit, ipsum solum manet; si aulem morluum fuerit,
multum fructum affert. S. Jean. 'xx1. 24. Comprenons
donc, mes fréres bien-aimés, la vérité dn Saint Evan-
gile, et mourons véritablement 4 nous-mémes, nous
détachant de tout notre étre et nous anéantissant de
maniére & pouvoir dire avec sincérité : Non sum : Je
ne suis rien. A quoi sert de parler de son renoncement,
de le désirer, de le demander & Dieu dans nos priéres,
si nous ne le réalisons jamais dans nos ceuvres? Saint
Augustin ne dit-il pas : Celui qui vous a créé sans vous,
ne pourra vous justifier et vous sanctifier sans vous.
Notre concours est donc nécessaire , et il faut joindre
aux désirs, la mortification et une humilité patiente
dans les épreuves qui nous viennent de Dieu et des
hommes. Ne vous imaginez pas, mes bien-aimés, que
Dieu va, par un miracle, élever vos cceurs au par-
fait renoncement, sans qu'il y ait aucun effort de votre
part ; il pourrait bien certainement faire naitre, pendant
I’hiver, les roses, les lis, les fleurs, les fruits; mais il
suit 'ordre qu’a tracé sa divine sagesse; il attend ’époque
de chaque chose, effet des saisons, le printemps, I'été,
l'automne. Il veut la culture de la terre, les vents, la
pluie, le concours du ciel, des éléments, et l]a main la-
borieuse de I'nomine. Que les enfants de la lumiére et
les religieux voient les enfants des ténébres et les parti-



— 309 —
sans du monde s'exposer & tant de fatigues pour acquérir



II

DE LA PERFECTION SPIRITUELLE,
Comment V'esprit doit s’élever et se détacher des sens.

Lorsque Jésus-Christ voulut laisser & ses disciples un
moyen simple et efficace pour obtenir le ciel, une route
courte, droite et certaine pour y arriver, il leur dit, dans
saint Jean, xvi. 28. : Exivi 4 Patre el veni in mundum, ite-
rum relinquo mundum et vado ad Patrem. Je suis sorti du
sein et du coeur de mon Pére, je suis venu dans cette val-
1ée de larmes ot j'ai été accablé, lous les jours de ma vie,
de douleurs, de miséres, sans nombre et sans mesure ;
et cela volontairement pour votre salut; je ne me suis
pas accordé une seule heure de repos et de plaisir, je
me suis refusé toutes les aises et les jouissances de la
vie; j'ai été arrété, condamné, crucifié, enseveli. Mais en-
suite, je suis ressuscité, impassible et glorieux; je suis re-
tourné triomphant dans le- sein de mon Pére, pour par-
tager avec lui son éternité et son bonheur. Vous devez
suivre la méme route, mes bien-aimés, que personne ne
s’y trompe, pour &tre avec moi, dans le Sein de mon Pére,
pour devenir impassible, immortel, pour acquérir dans
le ciel, cet héritage, cette béatitude que j’ai par nature et
que vous aurez par la grice, il faut avant tout souffrir,
mourir et s’ensevelir avec moi.

Certainement, mes chers fréres, Jésus-Christ ne pou-
vait pas mieux nous assurer le ciel, qu’en nous invitant
4 Pimitation de sa vie douloureuse, de sa mort, de sa sé-
- pulture, ainsi que le dit l'apOtre saint Paul : Consepuili



— 34 -

enim sumus cum illo per Baptismum tn moriem, ut quo-
modo Christus surrexit 6 mortuss per gloriam Patris, ita et
nos in novilate vite ambulemus. St enim complantati facti



— 312 —

dats fanfarons ct braves en paroles. Qu'ils passent des
paroles aux actes; qu'ils foulent aux pieds toutes vaines
curiosités ; qu'ils ne se répandent plus dans les choses
extérieures, mais qu'ils se recueillent en Dieu et qu’ils
combattent par amour pour lui tous leurs désirs.

Une personne pieuse désirait ardemment connaltre le
bon plaisir de Dieu, et le suppliait parjde ferventes priéres
de lui révéler sa divine volonté. Le Seigneur lui apparut
et lui dit : Captive tes sens, baillonne ta bouche et lie
ta langue; dompte ton cceur, supporte par amour pour
moi, toutes les choses faicheuses; tu feras parfaitement ma
volonté ; renonce aux images des choses visibles et fixe
tes regards en dedans de toi-méme, pour voir ton inté-
rieur, et tu comprendras combien est vraie cette parole
du prophéte: Signatum est super nos lumen vultus tui, Do-
tmine, « La lumiére de votre visage est fixée sur nous, Sei-

-gneur. » A cette époque, il y en a beaucoup qui vivent
occupés de choses extérieures, par le saint motif d*étre
utiles aux autres, et qui, & cause de cela, n’ont presque
jamais de loisirs et de repos. Que ceux-la suivent mon
conseil : dés qu’ils trouveront au milieu de leurs travaux,
une seule heure libre, qu’ils aillent sur-le-champ a Dieu,
qu'ils se livrent & lui complétement, qu’ils se cachent
et se plongent dans son cceur, et que dans ces quelques
instants, ils rachétent par leur zéle et leur ferveur, toutes
ces années perdues dans la vie des sens, ou dissipées
dans les affaires; qu'ils s'adressent & Dieu, non pas avec
Pimagination et avec des paroles étudiées et trouvées
dans des livres, mais du fond de leur &me, de toute Ia
vivacilé de leur ceeur; qu'ils parlent & Dieu 4me & ame,
esprit & esprit, ceceur & cceur, comme le recommande no-
tre Sauveur,quand il dit : Spirstus est Deus : et eos, qui ado-



— M3 -

rant eum, in spiritu et veritale opportet -adorare ; S. Jean,
. 24. « Dieu est esprit, et ceux qui I'adorent, doivent I'a-
dorer en esprit et en vérité. »

Dieu entend la langue du cceur, l'intention intime et
essentielle de 'dme, les cris intérieurs qui, sans bruit,
sans paroles, sortent d’une volonté forte et dévouée. La
présence silencieuse et la contemplation intérieure de
Madeleine furentbien mieux entendues de Notre Seigneur
Jésus-Christ que les paroles et les plaintes de Marthe
contre sa sceur. Aussi, lui dit-il : Martha, Martha, sollicita
es, et turbaris erga plurima. Porro unum est necessarsum.
Maria optimam partem elegit, que non auferelur ab ea.
S. Luc. x. 42. « Marthe, Marthe , vous vous inquiétez et
vous vous troublez de beaucoup de choses, et il n’y ena
qu'une nécessaire. Marie a choisi la meilleure part, et
elle ne lui sera point enlevée. »

De la victoire de I’esprit sur toutes les forces naturelles.

En second lieu, il convient qu'une personne qui veut
arriver a la perfection spirituelle, foule aux pieds, et
dompte, toutes ses forces, ses puissances, et ses facul-
tés naturelles, tant intérieures qu’extéricures; j'avoue
qu'il est trés-difficile de les vaincre, sans les affaiblir;
et je n'ai jamais connu un serviteur de Dieu, qui ait mor-
tifié et vaincu complétement ses forces naturelles, tout
en les conservant saines et entiéres. Je lis, et je vois
que saint Grégoire et saint Bernard se lamentaient d’a-
voir en partie perdu la santé, affaibli et épuisé leurs
forces, au service de Dieu et du prochain. Mais cela
n'est pas une raison d’abandonner les pénitences exté-

rieures et les exercices qui attaquent les forces natu-
18



— 34 —

relles, parce qu'il est juste d’obtenir une chose précieuse
et divine en sacrifiant, pour 'amour de Dieu, un avan-
tage naturel, qui nous est cher. Un disciple se plaignait,
4 son maitre, de prendre abondamment de la nourriture,
sans en tirer aucun profit, pour son corps et pour ses
forces. Le maitre lui répondit: « Ne vous étonnez pas,
mon fils, de ne pas voir votre corps prendre ses déve-
loppements naturels; le travail de votre esprit épuise
presque tous les aliments que vous prenez. » Il faut
donc suivre une autre route, et puisque la nature ne
suffit pas, il est nécessaire de recourir avec confiance
au Dieu tout-puissant, qui peut seul donner 3 ses ser-
viteurs de nouvelles forces d'en haut, qui vous sou-
tiendront, dans les péniterices, les jetines, les mortifi-
cations, et les exercices extérieurs, qui altérent la santé
et affaiblissent les forces naturelles. De plus, celui qui
aspire & la perfection, doit s'élever au-dessus des sens,
toujours fertiles en images. Qu'il s’en isole, qu'il s'éloi-
gne de leur confusion, et qu'il raméne toutes ces choses
4 la simplicité de leur principe, c'est-a-dire & Dieu, qui
se frouve dans toutes les créatures.

Un servileur de Dieu, voyait un jour la tige d’une
plante et disait : « Oh! qu'il y a, dans cette tige, une
belle et divine image, si je savais en Oter le superflu. »
Le Seigneur dit aussi par son prophéte : « Si tu sépares,
dans mes créatures, ce qui est précieux, de ce qui est
grossier, tu seras mon bien-aimé.» Oh! si nous savions,
distinguer et séparer en nous tout ce qui est vil et
naturel, combien plus facilement et plus clairement,
verrions-nous, au fond de notre dme, notre Créateur,
Dieu, le Bien infini, incomparable : On triomphe de ses
sens, lorsque toutes les images se rapportent & Dieu, et

™ ,



— 35 — -

lorsque, dans tous les objets sensibles, et dans toutes les
formes extérieures, I’dme parvient & ne voir que Dieu.
La puissance de V'esprit est supérieure & celle des sens;




— 316 —
Comment on doit vaincre ses désirs.

En troisiéme lieu, les personnes qui aspirent a la per-
fection, doivent vaincre leur propre désir, etjtout ce qui,
dans la volonté,appartient & la possession d’eux-mémes
et & la concupiscence. Je ne parle pas de ceux qui ont
soif des biens terrestres et passagers, qui aspirent aux
honneurs, aux dignités, aux richesses, & la vanité du
monde, parce que ceux-la sont si éloignés de la sain-
teté, qu'ils n'ont jamais compris, méme superficielle-
ment, ce que c'est que la perfection. Je m’adresse aux
vrais serviteurs de Dieu, et je les exhorte & déraciner de
leur cceur tout désir propre, soit humain, soit divin. Il
est certain que dans leurs désirs, le plus grand nom-
bre se trompent; beaucoup disent : Oh! si Dieu m’a-
vait fait autrement, s'il m'accordait telle grace, s'il se
montrait & moi, s'il me révélait son amour, si je pou-
vais connaitre [en toute occasion sa volonté, si je res-
semblais & ce grand saint: ceux-1a sont bien éloignés
de la perfection, puisqu'ils devraient, en toute chose,
s'abandonner & Dieu et ne vouloir rien que lui, se re-
mettre entiérement entre ses mains, et dire de tout leur
ceeur avec Jésus-Christ : Pére, non pas comme je le
veux, mais comme vous le voulez; que votre volonié
soit faile : Pater non sicut ego volo, sed sicut [tu... Fiat
voluntas tua. La voie parfaite, dans le malheur, dans
les défaillances, dans les afflictions, est d’étre sans trou-
ble, sans désirs, et de s'abandonner & Dieu, de tout son
esprit et de toul son cceur, & I'exemple de notre Sauveur
Jésus-Christ, qui, dans ses derniéres douleurs, et son
dernicr soupir, resta soumis, de toutes les puissances de



— T —

sa volonté, & la volonté de son Pére élernel, et n'eut
réellement pas d’autres désirs que de lui étre agréable.
Clest & cela que sont appelés tous les vrais soldats de
Jésus-Christ. Mais que personne ne s'imagine, qu'en
sabandonnant & Dieu, on évite 1a douleur,’ou qu'on en
émousse l'aiguillon. Quel mérite y aurait-il de suppor-
ter Fadversité, sans en éprouver de douleur. Jésus-Christ
sentit profondément toutes ses blessures, qui s'éleve-
rent, selon les révélations de sainte Brigitte, au nombre
de 5,460, ct s'il avail mis sa main dans le feu, il en elit
certainement ressenti la brilure. 11 est nécessaire que
celui qui souffre, sente la douleur de sa Passion, et que,
dans sa douleur, il s’abandonne & Dieu sans désirs. Car
celui qui désire hors de lui quelque chose, ou qui sup-
porte avec impatience, ce qu'il éprouve en lui et ce quo
Dieu y opére, celui-la ne connait pas encore le vérita-
ble renoncement. Aussi, la divine Sagesse a révélé 4 un
de ses serviteurs, que pour se résigner en Dieu, il fallait
ressembler & celui qui serait au milieu de I'Océan, s6-
paré de la terre par des distances incalculables, sans
vaisseau pour le secourir, sans une planche pour le por-
ter, n'ayant qu'un manteau pour se soutenir sur les va-
gues agitées, et au sein dela plus affreuse tempéte, ne
pouvant agir, nager ou crier : il faudrait bien nécessai-
rement qu’il s'abandonnat complétement 4 Dieu. Clest
I'image du renoncement d’une vie sainte ct parfaite.

Comment on doit triompher de toutes les images sensibles
et créées.

En dernier lieu, ' homme spirituel doit écarter ¢t sur-
monter toutes les i o




— 318 —

hommes du monde, qui obéissent & la chair et qui en
poursuivent sans cesse les jouissances, n’ayant des re-
gards et des pensées que pour les personnes et les créa-
tures qu'ils aiment. Ceux-la ne sont pas dignes du nom
d’homme. On doit les classer parmi les animaux im-
mondes, puisqu'ils vivent dans la fange et daus la cor-
ruption de leurs infamies, et qu’ils finissent par y périr.
Mais, parmi les serviteurs de Dieu, il yen a qui ont besoin
que je leur parle de la sorte, parce qu'ils sont tour-
mentds d’apparences vaines, et d'images des choses
visibles et créées. Ils|les repoussent pourtant parla crainte
de Dieu, et voudraient n’avoir que les pensées et les
images des choses célestes ; je leur dirai qu'ils fassent tout
leur possible pour s’en délivrer, qu’ils confessent & Dieu
leur imperfection, qu'ils’se plaignent doucement en eux-
mémes du tumulie de ces images, qu'ils s'appliquent &
les rejeter, & les détester, ou du moins & les rapporter &
Dieu, comme je I'ai dit plus haut. Si ces images revien-
nent ou ne s'éloignent pas, qu’ils supportent humble-
ment cette croix, et qu'ils s’y résignent en Dieu. Il y en
a d’autres qui sont pleins de bonnes pensées, mais qui
les mélent de songes et d’imaginations pieuses. Ils
contemplent des choses élevées et admirables : les saints
duns le ciel, les 4mes dans le purgatoire, et souvent,
dans leurs extases, ils voient I'avenir. Ceux-la, je ne
puis pas les condamner absolument, sachant que 'ange
de Dicu apparut au chaste Joseph, I'époux de la bien-
heureuse vierge Marie; Boéce ’enseigne, si les hommes

harnels et sensuels sont pleins de réves immondes, les
hommes purs sont naturellement remplis d’images
pures. D’autres sont sujets & des visions et des sortes de
révélations, qui sont le plus ordinairement saintes,



— 319 —

vraies et divines, mais parmi lesquelles, cependant,
I'esprit malin peut se transformer en ange de lumiére,
afin de tromper et d'égarer les Ames imprudentes et
trop crédules. Que ces personnes se tiennent sur leurs
gardes, et qu'elles examinent, si toutes leurs pensées
extatiques et leurs révélations sont entiérement con-
formes aux Saintes Ecritures et & la doctrine des Saints
Péres. Si elles sont conformes, qu'elles les acceptent ; si
elles sont contraires, qu'elles les repoussent. Autrement,
elles agiraient contre les graces de Dieu, et s’éloigne-
raient de la voie sre du salut. J'ajouterai, de plus,
que toutes les images, les visions, les extases de Dieu
et des saints, doivent étre abandonnées et surmontées,
si I'ame s’y appuie trop, et si le ceeur s'y attache d’une
maniére sensible. Qu'on oublie toutes les images qui
peuvent étre des illusions; qu’on se laisse guider cn tout
par la volonté divine; qu'on s'attache & Dieu seul, dans
tout état, dans 'abondance ou dans la pauvreté, dans
la consolation ou dans la peine, dans le bonheur ou
dans l'adversité, suivant toujours les exemples parfaits
de Jésus-Christ notre Sauveur.

Comment I'dme doit graver en elle-méme 'image de
Jésus-Christ,

Lorsque I'ame sainte aura vaincu toutes les images
créées, humaines ou divines, qu’elle s’applique & graver
profondément dans son cceur , Jésus-€hrist, sa vie, son
esprit,son détachement, sa simplicité, sa pureté, sa mo-
destie, son humilité, sa patience, toutes ses vertus, afin de
le voir, de
se renonc




- 320 —

actions, dans tous les voyages, prenez-le pour guide et
pour compagnon; qu'il s’asseye avec nous a la méme
table et qu'il nous devienne présent, soit que nous man-
gions, soit que nous buvions; si le repos nous est
nécessaire,, endormons-nous en lui, afin que nous le
retrouvions & notre réveil. Ne faisons jamais un pas, un
mouvement sans Jésus. Saint Bernard conseille aux
commencants de se représenter en eux-mémes un
homme vénérable, qui les regarde toujours, et de
se demander , lorsqu’ils ont & faire ou & décider quel-
que chose, si cette personne agirait comme ils veulent
agir. N'est-il pas meilleur de se représenter dans son
amo, la douce figure de Jésus-Christ, lui qui nous est
plus dévoué, plus présent que nous ne le sommes &
nous-mémes. En Jésus-Christ, se trouve toutegrace, toute
vérité , toute joie , toute consolation, tout bien ; appli-
quons-nous 'donc & rendre son image si parfaite et si
vivante en nous, que nous ne la perdions pas de vue un
seul instant, afin que nous puissions par elle, juger no-
tre intérieur et voir si nous lui sommes en tout con-
formes , comme nous nous y sommes engagés , en re-
noncant aux erreurs du monde et en nous obligeant &
ne plaire qu'd Dieu, & ne vivre que pour lui seul : s'il y
a des séculiers qui vivent si purement et si intimement
unis a Dieu dans tout ce qu'ils font, quelle honte pour
des solitaires et des religieux de ne pas faire de méme !
L’'image de Jésus-Christ peut étre fixée en nous de deux
maniéres : nous pouvons nous le figurer sous la forme
sensible d’'un homme aimable, saint et bienfaisant. Mais
c’est 1a I'image d’une simple créature, qui ne représente
pas complétement Jésus-Christ, non-seulement homme
et créature,, mais homme ct Dieu tout ensemble : gar-



-3 —

dons-nous donc de nous former I'image du Christ avec
des traits inférieurs A sa personnalité. Ne séparons ja-
mais I'humain du divin. Yoyons toujours en lui le Fils
de Dieu et de Marie, le Sauveur du monde, vrai Dieu et



— 322 —

vrai bomme et de vrai Dieu. Aussi, en montant au ciel,
il attira aprés lui les Ames de tous ses apOtres et les fixa
dans le cceur de son Pére, afin de leur faire comprendre
qu'il n’était pas seulement homme, mais encore le Verbe
de Dieu, la splendeur de sa gloire, la figure de la sub-
stance, son trés-clair miroir, vrai Dieu, consubstantiel
A celui qui I’engendra de toute éternité. Si 'ame s’ap-
plique & former en elle, I'image de Jésus-Christ, c'est
pour s'attacher a ce Verbe divin et s'unir par lui aux
personnes de la trés-sainte Trinité. Celui qui n’obtien-
dra pas cette grace pendant la vie, 'obtiendra peut-étre
avant la mort ou daps la mort; et méme en ne l'ob-
tenant pas, il fauttoujours désirer avec ardeur une union
si haute et diriger vers ce but tous les élans de son
ceeur, parce que Dieu ne manque jamais de récompenser
les désirs ardents des ames saintes, soit dans celle vie
soit dans l'autre.

I

DE LA MORT SPIRITUELLE.
De quelle maniére on doit mourir au monde et  soi-méme.,

La vie de Jésus-Christ et son saint Evangile nous mon-
trent que tous ses efforts, ses fatigues, ses préceptes, ses
exemples eurent pour but d’apprendre & ses amis et &
ses disciples 4 devenir des hommes intérieurs, et & gar-
der leurs dmes pures, afin @'y faire briller la lumiére de
la Vérité. Et, parce qu'il voyait que les apdtres, dans leur
imperfection, s'attachaient a ’homme extérieur, et se ren-
daient, 4 cause de cela, incapables du souverain bien, il

-~

(3



- 323 —
fut forcé de les quitter et de les priver de sa présence
corporelle. Ceci doit dissiper toute incertitude, et nous
faire comprendre jusqu’'a 1'évidence, que, si 'éternelle
Sagesse, le Fils de Dieu, par la présence de son huma-



— 32% —

Il se trouve des Ames qui, aprés avoir, pendant qua~
rante ans, servi Dieu et fait de grandes choses, sont, &
la fin, aussi éloignées de la perfection, qu’elles 1'étaient
au commencement. Ce fut le sort du peuple d’Israél ;
aprés tant de fatigues et d’épreuves supporiées pendant
son long voyage dans le désert, lorsqu'il en eut atteint
les limites, il lui fallut retourner au fond des solitu-
des, qu'il croyait avoir quitiées pour toujours. Combien
qui, aprés des années passées dans les exercices de la

- vie spirituelle, lorsqu'ils pensent étre arrivés a la per-
fection, se trouvent au méme point ol ils étaient en
commencant; et cela parce qu'il ne suffit pas de mourir
4 soi-méme, mais qu'il faut sans cesse renouveler cetle
mort jusqu’a la fin de sa vie. On ne meurt jamais si
parfaitement & soi-méme et au monde, qu'il ne reste
quelque chose oll I'on ne puisse se renoncer et se
mortifier encore ; et ceux-la sont dans une grande
erreur, qui s'imaginent pouvoir acquérir un iel détache-
ment, qu’ils n'aient plus.rien & faire. Plus un serviteur
de Dieu fait de progrés dans cette. mort de lui-méme,
plus il doit s’y appliquer et mourir toujours davantage.
Oh! combien aprés s'étre renoncés véritablement en
Dieu, aprés s'étre quittés, reviennent & eux d’une ma-
niére déplorable, et reprennent tout ce qui ne leur ap-
partenait plus; cela n'est pas étonnant, parce que
notre nature a mille moyens secrets de se retrouver et
de se perdre dans les créatures. On se trompe et on
s'excuse de ce retour a soi-méme, ¢n se rejelant sur les
bonnes intentions qui font agir ; on trouve toujours des
prétextes pour cacher ses fautes. Mais qu’'importe gu’on
soit aveuglé par de l'or ou par du fer; que ces motifs
soient bons ou mauvais, la perfection est toujours im-



— 325 —
possible, tant qu'on ne renoncera pas a toutes les créa-
tures et a tous les faux-fuyants. Mais que dirons-nous
de ces personnes qui vivent dans la dévotion et dans le
cloitre, et qui, & tout propos, pour la moindre chose
qu’on leur refuse ou qu'elles perdent, jettent les hauts
cris et deviennent furieuses, comme des étres sans rai-
son; et pourtant un religieux, par sa régle méme, est
obligé de vivre tellement détaché, tellement mort & lui-
méme, qu’il doit, lorsqu’on le frappe sur la joue gauche,
présenter la joue droite, et conserver toujours son dme
calme et tranquille. Notre Seigneur Jésus-Christ n'a-t-il
pas été publiquement traité d'imposteur, de débauché,
de possédé du démon; et il se taisait, il supportait avec
résignation toutes ces injures. On lit dans la vie des
Saints Péres, qu'un disciple, demandant & son mattre, ce
qu’il fallait faire pour devenir parfait, le maltre répon-
dit : Allez dans le cimetiére et adressez des compliments
et des Jouanges aux morts eta leurs cendres; puis vous
les maudirez ensuite et vous les accablerez d’injures, et
vous verrez si les morts vous répondent et si leurs cen-
dres en sont troublées. Le disciple obéit et reviot dire
4 son maltre que les morts n’avaient rien répondu, et
que leurs cendres n'avaient pas éié plus émues des
éloges que des injures. Le maitre ajouta : C'est 13 la per-
fection, allez et faites de méme : Vade et tu fac similiter.

D’une plus haute perfection des serviteurs de Dieu. ‘

Dans la voie du renoncement, il y en a quelques-uns
qui veulent s'attacher & Dieu le souverain bien, natu-
rellement, comme le feraient les bétes par instinct,
sans aucun effort de leur esprit, de leur raison, de leur



— 326 —
volonté. Ge serait servir Dieu d'une maniére indigne de
lui, puisque 'homme ne vit pas, n'agit pas par instinct,
mais bien par V'intelligence, par la volonté, en raison-
nant, en choisisgant et en aimant. Celu1 qui sert Dieu
comme un homme doit le servir, foule aux pieds toutes
ses inclinations naturelles et agit tonjours par amour;
il détourne ce qui lui est destiné pour le consacrerd
I’honneur de Dieu. Il dit ¢ O mon Dieu, ¢'est pour vous
que jé mange et non pour moi; c'est pour vous que je
dors, que j'agis, que je souffre; ce n’est pas pour moi,
mais pout votre setd amour que j'abandonne le monde
et ses vanitds. H y await un disciple de la divine Sagesss
qui, ddsirant. mener une vie sainte et parfaite, fut con~
duit & une école remplie d'illustres docteurs, et, commse
il demandait quelle science on y apprenait, il lui fut ré-
pondu ¢ On n’apprend ici qu'd mourir & soi-méme et 4
g0 renoncer en toutes choses. Je veux y rester, dit Jo
disciple; poury étre plus tranquille, j'y auraiune chame
bre, et jo me pourvoierai de tout ce dont j'ai besoin,

-afin de n'incommoder personne. Non pas, dit le mattre;
ne pensez qu'a vous renoncer en Dieu, et 8oyez persuadé
que moins vous ferez, plus vous avancerez; plus vous
vous détacherez de vous-méme, plus vous mourres &
votre volonté, et plus la divine Sagesse vous instruira.
Ambitionner beaucoup de choses, faire des projets et des
plans dans la voie de la perfection comme si on était
chargé de diriger Dieu lui-méme, c'est aller contre la
science véritable, Agir, en écoutant sa volonté, son sens,
son jugement, sa nature, son plaisiri, c’est suivre le
chemin d’une aveugle ignorance, c'est s’éloigner de 1a
perfeclion qui s'acquiert en se renongant, en mourant,
en se perdant, en s'abandonnant comme une poussiére



— 3271 —
insensible, qui n'a ni désir, ni volont4, et que ia puis-
sance de Dieu porte ol bon lui semble.

Le disciple connut alors que la doctrine de cette école
était parfaitement conforme aux saintes Ecritures, et
sartout & I'enseignement de I'apdtre saint Paul qui di-
8it ¢ Vivo ego, jam non ego, vivit vero tn me Christus. Co
qul signifiait que tant qu'il y avait quelque chose en
I'homme qui n’était pas Dieu, mais qui était 'homme
lui-méme, ou quelque créature, Dieu ne vivait pas com-
plétement dans son oceur ; dés qu’on ne peut pas dire
avec saint Paul : Je vis, mais ce n'est pas moi, c'est
Jésus-Christ qui vit en moi, on est toujours éloigné de
Ia perfection. Le démon ne vise qu’a une chose pour
empécher nos progres, c'est a inspirer aux dmes 'amour
d'elles-mémes. Lorsqu'ive craignait de mourir et d'é~
tre punie, si elle mangeait le fruit défendu, le tenta-
teur lui répondait : Non, vous ne mourrez pas, mais
vous serez comme des dieux. C’est cette promesse qui
séduisit Eve , et qui lui alla tellement au ceeur, qu'elle
cueillit aussitdt le fruit, qu'elle en mangea avec Adam
et qu’'elle se perdit avec toute sa postérité. Voild ol con-
duit 1a sensualité et 'amour de soi-méme. Ainsi, celui
qui veut suivre la voie de Dieu doit se détacher de lui-
méme et mourir & tout ce qui est en lui. Que celui qui
désire étre ce qu'il n'est pas, commence par détruire ce
qu’il est et tout ce qu'il est, et qu’il sache que sans Dieu
il n'est rien, que Dieu seul est son &tre, son essence
calme et immobile, la source indépendante de tous les
biens.

Celul qui se renonce et qui meurt généreusement A
tout Jui-méme, doit le faire complétement, parfaitement,
semblable & un marbre, & une pierre pesante qu'on jet-




—~ 328 —

terait dans une mer d’une profondeur infinie. Il est cer-
tain que ce marbre tomberait toujours et s’enfoncerait
dans I'eau sans jamais toucher le fond. Ainsi celui qui
aime Dieu, meurt & lui-méme et s’abandonne & Dieu, qui
est sans fond et sans fin ; il y est plongé si profondément,
qu’il ne se voit plus, ne se sent plus, et n’est pas troublé
par les événements extraordinaires qui peuvent lui ar-
river, parce qu'il se repose et s’endort toujours satisfait
dans l'abime de la volonté divine; et & qui est dd plus
.qua Dieu, notre cceur, notre intention sincére, pure,
dégagée de tout avantage, de tout plaisir, de toute sé-
duction, de toute récompense ? En agissant ainsi, nous
pourrons dire & Dieu, avec Jésus-Christ, son Fils bien-
aimé : Non quaro gloriam meam, sed Patris mei, Je ne
cherche pas ma gloire, mais celle de mon Pére. Celui
qui cherche quelque chose hors Dieu, ne cherche pas
Dieu, et s'éloigne par conséquent de la vie parfaite. Un
vase de cristal brisé perd sa valeur, parce qu’il n’est pas
entier, dés qu'il a une fente. Qu'on pe s’y trompe,
il ya en paradis des grands et des petits, comme il y a
sur la terre, des géants et des nains parmi les hommes
doués de raison. Que celui qui désire étre grand dans le
ciel renouvelle tous les mois, tous les jours, toutes les
heures son renoncement; qu'il s’anéantisse sans cesse
lui-méme dans le bon plaisir de Dieu, qui aime par-des-
sus tout, l'oubli de toutes les choses passagéres et fugi-
tives, le mépris du monde et de soi-méme. Aussi je vous
avertis qu'un riche peut, aussi bien qu'un pauvre, imi-
ter Jésus-Christ et fuir le monde; car c’est du riche sur-
tout qu'il est dit : Beati pauperes spiritu, quoniam spsorum
est regnum ceelorum. Si le riche préléve sur sa richesse
ce qui est nécessaire a sa nourriture ou a son habille-



- 329 —

ment, comme s'il I'obtenait d'un autre; si, lorsque ses
amis ou ceux qui le méritent, ont besoin de quelque
secours, il le leur donne et les aide, comme si ses biens
leur appartenaient réellement ; si enfin, dans I'adversité,
il reste, en perdant sa fortune, calme, tranquille comme
g'il n’avait jamais rien possédé, celui-la sera véritable-
ment pauvre d’esprit, lors méme qu’il posséderait 'em-
pire d’Auguste et les trésors de Crésus. Non-seulement il
aura empire du ciel promis dans I'Evangile aux pau-
vres d’esprit, mais, au jugement dernier, il siégera avec
le Christ pour juger les avares et les impies, parce qu'il
ne se sera pas laissé posséder par les richesses, et qu’il
n’aura eu dans son cceur d’autre désir que celui de Dieu.
Aussi saint Thomas enseigne que, si on posséde des ri-
chesses sans un amour déréglé, comme on doit les pos-
séder, et qu'on en use seulement pour ce qui est néces-
saire, on ne manque point & la pauvreté de I'esprit; et le
riche méme peut vivre plus libre, plus appliqué & la vie
intérieure et & Dieu que le pauvre, qui est obligé de tra-
vailler chaque jour et de mendier son pain & la porte des
autres. Il a vaincu 'amour des richesses et il les mé-
prise. Que le grand saint Bernard nous serve d’exemple:
il fut plus aimé, plus honoré que tous les hommes de
son temps, et il n’estima pas plus cette gloire qu’un brin
de paille qu’on foule aux pieds. Saint Thomas a bien
raison de dire, que celui qui fuit les honneurs et qui les
méprise sincérement et joyeusement est un homme par-
fait.

Concluons donc. Si le serviteur de Dieu désire s'avan-
cer a grands pas, dans le chemin de la perfection, il est
nécessaire qu'il méprise les choses de la terre, qu'il ne
recherche pas les grandeurs, qu’il ne se réjouisse pas et




- 330 —

qu'il ne se trouble pas dans la prospérité ; qu'il soit tou-
jours le méme dans les événements heureux ou con-
traires, qu'il accepte toutes les épreuves de la main de
Dieu avec joie, puisque ce sont des moyens de lui
plaire; qu’il se fixe enfin dans le cceur de Dieu, et en sa
sainte présence ; qu'il s'applique & se détacher toujours
de lui-méme, & se mortifier, & se renoncer en tout ce
qu'il a ou qu'il désire, et qu'il s’exerce chaque jour a
une mort sainte et parfaite, afin de vivre taché et perdu
en Dieu et en son aimable Providenee. Amen.

Iv

" DE QUELQUES GRAVES TENTATIONS DE LA VIE
SPIRITUELLE.

Que les personnes qui veulent vivre de la vie de l'es-
prit ne croient pas pouvoir faire de grands progrés dans
la vertu, si elles ne s’appliquent pas & acquérir la paix
de la conscience et la tranquillité de 'dAme. Jésus-Christ
aime se reposer dans les consciences pures et calmes, et
cela est facile & comprendre. Quelle différence pour
nous de nous reposer doucement dans un lit tout orné
de lis et de roses, ou bien sur une terre inculte et sau-
vage, toute pleine d'épines et de chardons. Il en est de
méme pour Jésus-Christ, qui préfére a une conscience
troublée, une &me calme et tranquille; les délices du
Verbe de Dieu sont les cceurs qu'embellit la paix de la
conscience. La sainte Epouse des Cantiques ne l'ignorait
pas, lorsqu’elle disait, dans latiente des caresses de
son divin Epoux : Lectulus noster floridus ; c’est-d-dire:
Notre demeure est siire et lelit de notre amour est orné



- 33 -

de fleurs. Viens donc, mon bien-aimé, mon ame est
fermée & tout autre amour; ma conscienoe est pare, elle
est parée de Jig et de vertus ; mon cceur est dans le calme
et dans la paix ; je ne désire que ta présence, afin que
to me recoives dans le sein de ton amour infini, que je
m'y endorme et que je m’y repose.

Comprenons donc combien les Ames scrupuleuses,
qui se tourmentent sans cesse par leurs doutes et leurs
inquiétudes, préparent mal leur cceur & recevoir Jésus-
Christ. Au lieu du calme que la religion devrait leur
donner, elles se font une vie malheureuse, pleine de
troubles et de tentations. Je ne puis pas les expliquer

" toutes, mais j'en choisirai trois principales, qui sont
beaucoup plus dangereuses que les autres.

De 1a tristesse de ame.

La premidre tentation est une tristesse déréglée; la
seconde, un trouble exagéré de V’esprit; la troisi®me, un
violent découragement. Pour 1a premidre de ces tenta-
tions, il faut savoir que souvent 'homme se trouve si
accablé par la mélancolie, que, non-seulement, il n'a pas
plus le goOt du Bien, mais qu’il ne peut plus I'accom-
plir; il vit alors dans I'ignorance de ce qui lui manque,
et il ne peut comprendre ce qui cause sa peine. C'est
celte tristesse que David éprouvait lorsqu'il disait :
Quaretristis es, anima mea, et quare conturbas me? pour~
quoi es-tu triste, mon &me, et pourquoi me troubles-tu?
Encore 8i je savais ce qui te manque pour ie le donner:
mais enfin espére, et ne te décourage pas; bientot
viendra le temps ot je servirai Dieu avec allégresse :
Spera in Deo, quoniam adhuc confitebor ilis.




— 332 —

It est vrai que la mélancolie a le plus souvent son
principe dans le tempérament ; mais il n’en est pas moins
déplorable de voir tant de personnes qui, aprés avoir
commencé & servir Dieu avec ardeur, y renoncent,
vaincues par la tristesse. Et cela n’est pas étonnant,
parce que jamais la constance et la force de P'esprit
n'ont été si nécessaires, que dans les premiers moments
ou 'on cherche & triompher de ses vices. Quel trouble
et quel obstacle peut apporter une mauvaise disposi-
tion du corps, si 'dme est solidement fixée en Dieu, et
si elle est remplie de la grice et des consolations du
Saint-Esprit; et, au contraire, qu’est-ce qui peut la ré-
jouir et la charmer, si elle est triste, tourmentée, et ac-
cablée d'un poids insupportable de mélancolie. Si quel-
qu’un me demande, comment une &me triste peut se
délivrer de sa souffrance intérieure, je répondrai par un
exemple. 11 y avait un serviteur de Dieu, un ami de la
Sagesse éternelle, qui, dans les commencements de sa
conversion, était sujet & des accés de mélancolie pro-
fonde; non -seulement il avait perdu le golt de la lec-
ture et de l'oraison, mais il était encore dans I'impossi-
bilité d’agir. Un jour qu'il se tenait assis dans sachambre,
livré & cet état insupportable, il entendit une voix inté-
rieure qui lui disait : Pourquoi rester ainsi, triste et sans
rien faire; pourquoi te consumer en toi-méme, et t'é-
puiser dans les angoisses de la mélancolie. Du courage,
léve-toi, fais-toi violence, médite ma Passion et mes
souffrances cruelles, et tu surmonteras ta douleur. Le
serviteur de Dieu obéit; la méditation de la Passion de
Jésus-Christ dissipa sa tristesse, et, en continuant ce
saint exercice, il guérit son dme et ne fut plus sujet a
la mélancolie.



- 333 —
Du désespoir.

La seconde tentation est un accablement, un serre-
ment de cceur, un trouble déréglé de I'ame. Ceux qui
éprouvent cette tentation, savent bien ce qui leur man-
que; ils comprennent qu'ils ne sont pas assez conformes
&la volonté de Dieu, puisqu'ils éprouvent en eux une
foule de désirs naturels, souvent opposés au bon plaisir
de Dieu. La cause de leur mal est d’estimer trop ce qui
ne mérite pas de I'dtre ; c’est 13 la source de leur affliction
intérieure, et ils la sentent plus que jamais, lorsque,
voulant se recueillir en Dieu, ils sont assaillis par des
pensées mauvaises et honteuses, contre Dieu et contre
sa bonté. Cetle tentation est la plus pénible que puisse
éprouver le cceur de ’homme, non pas & cause du mal
qu’elle fait 4 I'dme, qui n’y consent pas, mais a cause de
1a douleur dont elle se sent accablée. A cette tentation,
se joignent souvent des doutes cruels contre la foi, des
pensées odieuses contre Dieu et contre les saints; on a
des projets insensés de suicide, et on désespére de la
miséricorde divine. Parlons seulement de cette derniére
tentation, et disons que ce désespoir vient de trois causes :
I'ame ne sait pas et ne comprend pas ce qu'est Dieu, ce
qu'est le péché, et ce qu'est la contrition du cceur. Le
Dieu tout-puissant est une source inépuisable d'infinie
miséricorde et de souveraine tendresse. Il n'y a pas de
mére dévouée qui soit plus prompte a retirer des flam-
mes, le fils qu’elle a porté dans son sein, que Dieu n’est
empressé & secourir unedme pénitente, e(it-elle commis
mille fois tous les péchés du monde. Dites-nous, trés-
doux Seigneur, d'c
trouvent si tendre,




- 334 —

vous, tant de bonheur. La cause d'un si grand amour
n'est pas leur innocence ; mais elles pleurent leurs fau-
tes; elles comprennent leur indignité ; elles savent que
vous n'avez pas besoin de nous; et pourtant vous vous
donnez si généreusement, vous les recevez si tendrement
dans le sein de vos miséricordes! C'est cela, Seigneur,
qui fait comprendre votre grandeur et votre tendresse
aux Ames pénitentes, & tous les ceurs des hommes. Il
vous est Jaussi facile de remetire & vos débiteurs mille
talents qu'un seul, de pardonner & une dame mille cri-
mes qu'un péché. Votre bonté surpasse toutes les bon-
tés. Aussi ces Ames sont confondues par les douceurs
de votre infinie miséricorde, et elles ss reconnaissent
incapables de vous rendre les actions de grices que mé-
rite votre indulgente bonté. Les 4mes repentantes qui
reviennent & vous, vous louent et vous honorent plus
que si elles n'avaient pas péché ; et en appréciant votre
oharité, elles servent plus & votre . gloire que les 4mes
tiddes : car vous ne regardez pas tant ce que 'homme
a ét6, que ce qu'il veut étre dans le fond de son ocsur,
Saint Bernard I'a dit: Non enim tam astendis quid fuerss
homo, quam quid pro sus cordis desiderio esse velit, Celui
gui nie ou qui n’espére pas que Dieu remet les péchés,
et cela autant de fois que les jours ont d’instants, celui-
12 prive Dieu de son plus grand honnetir. Cest le pée
¢hé qui I'a fait descendre du ciel en terre, qui I'a rendu
notre bon, notre aimable Rédempteur, toujours prét &
recevoir les Ames qui reviennent a lui.

Que I'ame, dans ses afflictions’et ses tentations, se re-
cueille en elle-méme et médite sur ce qu'est Dieu, et
jamais elle ne pourra douter de sa miséricorde. De plus,
qu’elle cherche & comprendre ce qu’est le péché : il n'y



— 335 —
a jamais péché, si la velontd n'est pas délibérée et cer-



— 336 —

et aucun conseil ne peut calmer la douleur intérieure
qu'elles éprouvent. Elles reviennent aussi, sans cesse,
sur leurs péchés, et sur leurs doutes; et, plus elles en
parlent, plus elles s’en inquidtent, plus leur état s’ag-
grave. Elles devraient se contenter d'un bon confesseur,
et se fier entiérement & ses lumiéres et & sa direction.
Au jour du jugement, le confesseur devra rendre compte
de son pénitent; tandis que le pénitent pourra se re-
trancher dans sa soumission et son obéissance.

" Les personnes scrupuleuses se laissent abattre par une
crainte exagérée de ne jamais bien se confesser. Cela
vient de ce qu'elles ne veulent pas comprendre qu'il
suffit, dans la confession, de préciser seulement les pé-
chés mortels, et que, pour les autres, on peut les accu-
ser généralement; le démon, entretient leur crainte,
parce que c'est le moyen de leur dter la paix du cceur;
elles ne peuvent faire aucun bien, tant leur esprit se
fatigue et leur conscience se trouble. Elles veulent sa-
voir, ce que personne ne peut savoir; car, dans cette
vie, personne ne peut savoir, avec certitude, avec évi-
dence, s'il est exempt de péché mortel, et s'il est en
grace avec Dieu. Mais il suffit, pour notre repos, que
notre conscience ne consente jamais au péché mortel ;
ceux qui sont agités d'une crainte déréglée et qui
sont tourmentés par des scrupules, s'impatientent
contre Dieu, comme ceux qui manquent de résigna-
tion dans I'adversité, semblables aux chevaux qui ne
sont pas encore habitués & la bride et qui s’emportent,
se cabrent et se blessent dans leurs efforts; plus ils
résistent 4 leurs afflictions et plus elles leur deviennent
pénibles, Leur unique remeéde serait de s’abandonner a
‘a volonté de Dieu, qui a toujours les yeux de sa misé-



— 337 —

ricorde fixés sur nos épreuves et notre patience, afin de
nous préserver de tout mal.

Ces personnes affligées veulent aussi répondre & toutes
leurs pensées mauvaises et les discuter avec le Démon.
Elles se fatiguent & cela I'esprit, de telle manidre, qu'el-
les rendent le remeéde impossible. Il vaudrait bien mieux
se détourner sur-le-champ de ses pensées et s'appliquer
Pesprit & d’autres choses, en disant au Démon : Sint
susurri tui tibs, nihil ea ad me pertinent. Garde tes sug-
gestions, je n'ai point & m'en occuper. Moins on fait
attention aux scrupules et plus vite ils disparaissent. Le
Démon emploie encore une autre ruse. C’est dans les
temps les plus saints, et les fates les plus solennelles
qu'il tourmente davantage les personnes scrupuleuses.
Elles ne peuvent pas dire un seul Ave Maria, et alors,
vaincues par le découragement et par 'ennui, elles
abandonnent tous leurs exercices spirituels, 1a priére, les
sacrements, les visites & I'église,, en disant : A quoi me
sert une priére, troublée par tant de mauvaises pen-
sées. Elles ne s'apercoivent pas que le démon triomphe
au grand détriment de leur 4me ; car une pridre troublée
et pénible est plus agréable & Dieu qu'une priére douce
et tranquille. Cette souffrance, cette douleur d’'une Ame
qui prie, sans pouvoir rien dire,, qui gémit, qui combat
et se lamente , est victorieuse auprés de Dieu et en ob~-
tient des grices en abondance, ainsi que le dit saint
Grégoire (1) : Souvent I'esprit de I'homme est tellement

! Sepe namque mens humana adeo perturbatur, ut se ipsam
eruere nesclat ; sed in prasenti dolore, et angustia constituta ipsa
pro eadem, ante Dei oculos adversitas devotissime interpellat :
jpsaque passionis amaritudo in ocualis illius resplendens, citius
eum illl, quam alia exercitia inclinat et velocius adesse compellit.



— 338 —

troublé qu'il n’est plus mattre de lui-méme , mais il
peut utiliser oat état de peine et d'angoisses. ¥l doit
exposer avec amour son affliction & Dieu : 1a vue de sa
douleur touchera ‘1e regard de Dien, qui se laissera ga-
gner plug yite par cela que par tout autre exercice, et
qui lui accordera plus promptement son sepours. Ainsi,
pour ne pas perdre un si grand moyen de mériter, et
pour ne pas réjouir le Démon, il faut toujours, quoi
qu'il arrive, continuer, au moment des f8tes, se8 exer-
cices de piétd et ne jamais les abandonner.

Cambien op peut, su wilieu des dégotts intériours, acquéris
de mérite,

On me demandera peut-étre comment Dieu permet
que leg personnes qui se consacrent & lui soient sujettes
a tant d'épreuves intérieures, et surtout & des tentations
de désespoir si terribles, que les souffranees les plus
cruelles du corps ne sont rien en comparaison. Il y en
a quelques-uns qui, dans leur ignorance des secrets de
la divine Sagesse, prétendent que le désespoir ne peut
avoir d'autre cause que nas péchds; mais cette erreur
est facilement réfutée par I'expdrience de ces pereonnes
d'une grande sainteté et d'une grande innocence de vie
qui éprouvent aussi, pendant des années entipres, les
mémes tentations; ces tontations ne tourmentent pas
les mondains et les coupables, mais bien plutét csux
qui craignent la Majesté divine. Pour eceux qui sont
éclairds par la grice et qui sont soumis & cette éprenve
3 cause de leurs fautes, ils doivent bénir et remercier
Dieu, qui ne permet pas que les pécheurs vivent et souf-
frent comme eux, mais qui, par bonté, commence 3 les
purifier et & les punir. Pourquoi Dieu, dans sa sagesse,



- 330 —

emploie-t-il de préférence eette épreuve pour chitier et
humilier les pécheurs, ¢’est un secret qu'il garde pour
lui. Celui qui connalt les ccsurs, les inclinations et les
babitudes de chacun, pourvoit & nos hesains de mille
maniéres, et cela, sans se tromper ot selan son bon plai-
sir. Mais il est certain que Jes fruits de cette tentation
sont trés-abondants; et d’abord les hommes qui, par na-
ture, sont orgueilleux, ne peuvent pas mieux et plus se-
crétement acquérir I'humilité, la vraie mére de toutes
les vertus; les dégoiits, les troubles intérieurs leur en
fournissent les moyens, car lorsqu'on e voit rempli de
tant de pensées mauvaises et basses, on est hien forcé de
se connaitre et de s'abaisser au-dessous des autres; et
rien ne peut étre plus utile, parce qu'il est impossible
que Dieu permette la ruine et la perte ¢'une dme hum.
ble. Aussi celui qui vit intérieurement attaché A cette
croix, doit 1a chérir et rester aux pieds de Notre Sei-
goeur, en remerciant sa bonté infinie qui, par ces an~
goisses et ceite tentation de désespair, le retire de I'en-
fer, le délivre d’'une multitude de péchés, 1'affranchit de
I'amour des vanités du sidcle, et lul prépare des trésors
de vérité dans le ciel. Plus ces personnes sont pénible.
ment éprouvées de Dieu, plus elles s'appliquent et s'at-
tachent & la vertu. Pour éviter le danger qu'elles re-
doutent, aucun moyen ne leur semble impossible, quand
elles espdrent se délivrer de cette tentation. Aussi Dien
la permet, afin qu’elles s’exercent continuellement & des
ceuvres saintes, et qu’elles finissent par étre remplies de
grice, de mérite et de vertu.

1l faut donc admirer les desseins de la divine Sagesse,
qui dispose tout dans nos dmes avec force et douceur.
Ce qui nous semble devoir 8tre notre malheur et notre




— 340 —

damnation, se change, sous sa direction paternelle et
puissante, en moyen de sainteté, de mérite, de salut, de
gloire abondante.

Yajouterai, pour terminer ce sujet, que cette tentation
de désespoir, de blasphéme et d’infamies intérieures,
place, & un certain degré, les personnes qui y. résistent
au nombre et dans les prérogatives des martyrs ; car les
serviteurs de Dieu aimeraient mieux donner d’un seul
coup, leur téte, leur sang, leur vie pour Jésus-Christ, que
de souffrir intérieurement ces tentations si pénibles pen-
dant des mois et des années. Concluons donc que les
personnes affligées de scrupules sont les plus favorisées
de I'amour divin et les plus slires d’arriver au ciel,
parce qu'en supportant leur peine avec patience et hu-
milité, en mourant ainsi sans cesse, elles vivent dans
un purgatoire continuel, et quittent la terre pour s’en-
voler au ciel, purifiées, exemptes de fautes & expier.
C'est ce qui arriva & une ame sainte qui avait été cruel-
lement éprouvée par les tentations dont nous venons de
parler. Dieu la glorifia au moment de la mort, et la con-
duisit au ciel sans la faire passer par les flammes du
purgatoire, et je puis rendre témoignage de son salut a
la louange et & I'honneur de Jésus-Christ, qui est béni
dans tous les siécles. Qui est benedictus in secula.



LETTRES SPIRITUELLES

DU BIENHEUREUX 8USO.

LETTRE PREMIRRE.

A une religieuse, sur le mépris et I'oubli du monde.

Je veux vous dire, ma bien-aimée sceur, les pensées
qui me sont venues, lorsque vous vous étes consacrée &
Dieu et que j'entendais cette mélodie douce et virginale
que I'on chantait pour vous : L'amour de mon Seigneur
Jésus-Christ m'a fait mépriser le royaume du monde et
toute la pompe du siécle. On a bien raison , me disais-je,
de tout abandonner lorsqu’on trouve un ami précieux
et fidéle, comme celui-1a, et c’est avec joie et résolution
que vous devez renoncer & ce monde trompeur. Voyez
comme il abuse tous ceux qui l'aiment; je m’attachais
4 une ombre, je poursuivais un songe, etje croyaisa une
chimére; et maintenant ol est cetie apparence, cette
ombre ; ol sont les promesses de ce songe et la foi que
j'avais en cette chimére? Et que serait-il arrivé,, monde
imposteur, si j'avais goQlé tes joies pendant mille ans?
ces mille ans n'auraient-ils pas fini comme une heure,
comme un instant ; ta nature, ton essence est de t'écou-
ler, de t'évanouir; et lorsque je croyais t'étreindre, tu
glissais de mes mains comme un serpent flexible. Celui
qui ne te fui
tu le délaisse




nemi ; puissance du monde, gloire de ses adorateurs, je
vous dis un éternel adieu. Oui, ma bien-aimée fille en
Jésus-Christ, rappelez-vous qu'aujourd’hui, vous avez re-
noncé volontairement 4 vos amis, & vos parents, aux
honneurs et aux richesses; soyez ferme dans votre ré-
solution, et n'imitez pas les vierges folles qui sont dans
leurs cloitres comme des bétes enfermées dans un parc;
elles ne peuventsortir, mais elles le désirent tant qu’une
_ partie d'elles-mémes erre au loin, tandis que l'autre est
prisonniére. Oh! comme ces infortunées perdent et dis-
sipent leurs années! et pourquoi ? pour une frivolité,
pour un néant. Le service de Dieu est pour elles une
captivité, et la régle un dur assujettissement. Comme
¢lles ne peuvent prendre et godter le fruit du sidcle,
elies eherchent & respirer son odeur: au licu d'une cou-
ronne de reses, elles sa parent avec leur voile; pour
remplacer la pourpre et le hrocard, elles font servir &
leur folle vanité, le sac et la cendre dant e}les sont eou-
vortes ; elles négligent Dieu, dont elles sont les épouses
ehoisiea, pour se livrer aux vaines amitiés des hommes;
et qu'en retirent-elles ? la perte du temps, les oerages du
oceur et la ruine de toute vie spirituelle. Ces visites, oet
échange de lettres mettent sans cesse dans leur dme
I'image et le désir des absents ; elles deviennent comme
ces malades que la soif dévore et qui demandent & boire
sans jamais pouvair se désaltérer; les infortunées per-
dent la grice et vivent dans le trouble et l1a tristesse,

Un moine se fit un manteau avec une natte ; le diable
vint g'asseoir dessus ef lui dit en se moquant : Si ta
pouvais, tu ferais bien davantage.— Hélas, que cetie vie
est triste et malheureuse! Et-encore, ¢'est la préparation,
le chemin de|'enfer. Ne pouvoir se réjouir avec le monde



— 343 —

comme on le désire et &tre privé de Dieu; ne gotter niles
plaisirs du monde ni tes consolationsdu ciel! Au contraire,
pour celui qui sert Dieu, que la vie est douce, agréable et
tranquille dans ce monde comme dans I'autre. Si les
serviteurs de Dieu tombent quelquefois dans I'afftiction,
ils ne 8e tourmentent pas; ils savent que le joug de Jé-
sus est doux et facile & porter. D'ailleurs, quel est sur
terre, celui qui n'a point de croix; les petits et les puis-
sants ne les évitent jamais, et elles n’épargnent ni la
couronne, ni le sceptre, ni 1a pourpre. Sous cet exté-
rieur qui paralt si beau, si riche, si brillant, se cachent
sans cesso les déchirements et 1'angoisse, Le cceur de
Fhomme exilé dans cette vallée de larmes, vit toujours
au milieu des épines et des croix. Souffrir pour 'amour
de Dieu est un bonheur parfait ; la mortification paratt
d'abord dure et cruelle, mais peu & peu elle perd son
amertume et devient d'une douceur extréme. Ainsi done,
ma bien-aimée sceur, sivous avez dormi dans le monde,
il est temps de vous réveiller, pour réparer les négligen-
oes de votre vie passée; ouvrez votre dme & Jésus, que
votre époux vous vigite autant qu'il lui plaira; retenez-
le, aimez-le, embrassez-le au fond de votre cceur; livrez-
vous tout entidre 4 lui, et soyez, pour le moins, aussi
sainte que vous avez été frivole, quand vous étiez 'amie
du monde.

LETTRE II.

11 exhorte une religleuse & Yhumilité du cceur, au courage dans les
souffrances et A la persévérance dans les bonbes ceuvres.

N'est-il pas vrai, ma bien douce fille, que 'amour ras-
semble et unit les choses les plus différentes et les plus




— 344 =
opposées ? Isaie ne dit-il pas : Le loup babitera avec I'a-
gneau !, Combien de nobles, de riches, de princes mé-
mes et de rois, se sont faits les serviteurs et les esclaves
des pauvres! Et cela pour imiter le cher petit enfant Jé-
sus, leur céleste ami et la seule passion de leur cceur,
Yous aussi, ma chere fille, foulez aux pieds cet orgueil
secret que fait naitre dans votre dme, la noblesse de
votre naissance, laissez toutes les pensées vaines et
trompeuses de vos amis et de vos parents; venez vous
humilier aux pieds de Jésus qui nait tout petit dans la
pauvreté d’'une élable, pour vous élever au trOne de sa
gloire et de sa majesté. Soyez forte et généreuse ; pour
imiter votre Seigneur, humiliez-vous devant tout le
monde, comme si vous deviez étre foulée aux pieds de
tous. Une véritable soumission est 1a source de toutes
les vertus et de toute félicité ; elle enfante un repos doux
et profond, une paix silencieuse, un entier abandon ala
volonté de Dieu, et une véritable indifférence pour l'a-
baissement et I'é1évation. Il parait dur & la chair qu'un
homme savant, sage, éloquent et digne de tous les hon-
neurs, garde le silence, ne se défende point contre les in-
jures, et ne se venge jamais, mais céde au contraire et
s’humilie devant un inférieur, méprisable et déconsidéré :
c'est pourtant 1a, vivre avec Jésus-Christ et se conformer
a cet illustre exemple. Je ne vous demande pas une
grande austérité de vie, je ne vous conseille pas une
grande pénitence, je désire au contraire que vous régliez
votre vie d’aprés les exigences de votre faible santé,
que vous mangiez, que vous buviez, que vous dormiez
autant que vous en avez besoin ; mais aussi, en échange

1 Habitabit lupus cum agno. IsaYe. xI. 6.



— 348 —

des mortifications de la chair, je vous exhorte 2 I'humi-
lité du cceur, & 'abandon & Dieu, & un silence rigou-
reux, a ne dire jamais une parole superflue, une parole
méme qui ne soit trés-nécessaire, qui ne'soit pour la
gloire'de Dieu ou I'utilité du prochain. Ne perdez pas
courage, si vous ne réussissez pas aussi vite que vous le
désirez; le souvenir de tant de choses, les souillures de
vingt années ne peuvent s’effacer en un instant, mais
tout disparaitra peu a peu, si vous vous livrez  de saintes
méditations, & la priére et aux exercices de la vie spiri-
tuelle. Sidans ces occupations de 1'esprit, vous ne res-
sentez point les jouissances et les délices de la grace
divine, reconnaissez-vous indigne, humiliez-vous aux
pieds de votre bon maitre, notre Seigneur Jésus-Christ,
et laissez-vous guider selon son bon plaisir ; le ciel est
plus serein aprés les grandes pluies et les orages. —
Etiez-vous toujours heureuse dans le monde? non! les
joies et les peines se succédent selon le mouvement de
Ja roue mobile de l1a Fortune. Ne vous désolez donc pas
si Dieu vous éprouve souvent par des croix; sa colére
est meilleure et plus durable que les amiliés trompeu-
ses et les flatteries du monde. Dissimulez avec Jésus et
ne paraissez pas sensible & ses rigueurs. N’a-t-il pas dis-
simulé souvent avec vous, en ne punissant pas vos fau-
tes? Jamais il ne pourra abandonner celui qui se confie
réellement en lui. — Javais un ami désolé, mais con-
fiant en Dieu. Un jour qu'il sentaitl son cceur dans l'al-
1égresse, et se disait & lui-méme : Qu’as-tu mon ceeur
pour te réjouir tant? Il entendit au-dedans de lui, cette
réponse : Je n’ai au monde rien qui puisse me réjouir ;
je mai ni richesse, ni honneur, ni amis, ni plaisir. Mais
je me réjouis-dans mon dme, parce que Dieu est mon



— 346 —
souverain bien, parce qu'il est mon unique ami et qu'il
fait tout mon bonheur,

Souvenez-vous que la vertu est une montagne trés-
haute, trés-esearpée, trés-ditficile et qu'il faut bien des
fatigues et des sueurs, pour arriver au repos du som-
met. Il est par trop faible, le soldat que le seul signal de
1a bataille fait fuir. Si en combattant, vous tombez, re-
levez-vous bien vite, reprenez avec confiance les exer-
cices que vous avez négligés et recommences toujours
8ans désespérer jamais. — Dans cetle vie nous ne pou-
vons rester sans cesse au méme degré, et dans les come
mencements surtout, les chutes sont fréquentes. Ce qui
distingue les élus, des réprouvés, c'est que ceux-ci ne 88
relévent pas, quand ils tombent; mais que ceux-la, as
contraire, se redressent et tichent en gémissant de re-
tourner & Dieu; et souvent la grace du retour est plus
forte que la grace premiére. Si vous voulez vous affer-
mir en Dieu, fuyez les choses extérieures, appliques-
VOus aux exercices spirituels, et vivez au-dedans de
vous-méme, parce que la vie intérieure est la plus forte,
la plus sQre et la plus victorieuse. Celui qui se livre sans
néeessitd aux choses extérieures, porte dans son oomur
une fausse paix. Ge qui faisait dire & Albert le Grand :
Je ne suis jamais sorti pour me mettre en rapport avee
les homines, sans revenir dans ma cellule, aprés avoir
perdu quelque chose de moi-méme. Aimez donc le si-
lence, fuyez les distractions, dissimulez les défauts de
yotre prochaip, ne vous disputez avec personne, ace
ceptez avec joie les tribulations que le ciel vous enverra,
mettes-vous aux pieds de tout le monde, accusez-vous,
méprisez-vous vous-méme. Evitez les pelites fautes,
comme vous évitez les grandes, et dans tout ce que vous

N



— 347 -
feroz me recherchez que I’honneur et la gloire do Dieu
en vivant de cotte sorte, vous vous affermires en Jésuss

Christ, et vous aoquerres de grands trésors et de grands
mérites. = Adieu.

LETTRR 1Il.

1 console une afigge.

$i Dien vous 8prouve, ma chére flle, pat les croix ot
les adversités, bénissez-le, rendez-lui mille actions de
grices, parce que vous pouvez dire ave¢ 'Epouse des
Canfiques : Je suis noire, mais je suis belle, ¢ filles de
Yérusalem *. — Les filles de Jérusalem s'étonnaient que
1a Reine choisie par Salomon dans un si grand nombre,
fiit noire de visage; mais I'Esprit-Saint a voulu dire par
14, que tous les fideles affligds, terrassés, défigurés, et
sans cesse tourmentés de Dieu, par les plus pesantes
croix, s'ils persévérent dans la patience et la sainte ré-
signation, deviennent les favoris les plus intimes de la
cour céleste. — 11 est bien facile, ma sceur, de parler,
d’entendre discourir et d’écrire sur les afflictions; mais
quand elles arrivent, il est bien difficile de les supporter.
Quelquefois les serviteurs de Dieu éprouvent de si gran-
des peines, qu'ils peuvent douter, si Dieu se souvient en-
core d'eux. Ils pourraient lui dire : Ah!.Seigneur, avez-
vous oublié que nous sommes dans le monde! quel sujet
de colére avez-vous contre nous, 'et comment se fait-il
que votre main soit si pesante et si dure, vous dont le
cceur est si miséricordieux el si bon. — A ces plaintes
amoureuses Dieu répondrait : Mes bien-aimés, contem-

1 Nigra sum, sed formosa, fili® Jerusalem. Cant. 1. 4.

~



— 348 —

plez le Paradis et voyez les myriades de saints qui y ré-
gnent et qui brillent d’'une éblouissante lumidre ; ce sont
les pierres vivantes qui servent a batir les rues et les pa-
lais de la cité bienheureuse ; mais souvenez-vous que
lorsqu’ils étaient sur terre, ils ont été travaillés et polis
avec le marteau et le ciseau. Mes apdtres n’ont-ils pas
été la dérision du monde ? les martyrs et les confesseurs
n’étaient-ils pas tourmentés, exilés, soumis & de si grands
malheurs, que tout semblait conjuré contre eux? Tous,
pour I'amour de moi, ont souffert le martyre, les uns
dans leur cceur, les autres dans leur cceur et dans leur
corps. Ecoutez donc ces paroles divines, 6 ma fille bien-
aimée, et le désir ardent que vous avez de cette gloire,
vous donnera tant de courage, que vous direz : Oh! que
maintenant se précipitent sur moi la tempéte, les mal-
heurs, les croix, les tourments; que la mort méme ne
m’'épargne point. Pour votre amour, 0 mon Jésus, jac-
cepte, je souffre tout. .

Si parfois le poids des afflictions vous faisait faiblir,
n’allez pas pour cela, perdre la grice de Dieu, et ne dé-
sespérez jamais de votre salut. C’est le matin et le soir
réunis qui forment une journée entiére. Il suffit que
vous ne vous révoliiez pas et que votre volonté soit tou-
jours soumise a Dieu ; lorsque, au fort de vos angoisses,
votre visage pdlira, votre bouche sera bralante, lorsque
tout votre étre sera ébranlé, que votre nature se fanera
el languira comme une fleur desséchée, levez les yeux
au ciel et dites: Nigra sum, sed formosa, fili@ Jerusalem,
sicut tabernacula Cedar, sicut pelles Salomonis : Filles de
Jérusalem, je suis noire, mais je suis belle comme les
tentes de Cédar, comme les peaux de Salomon; pen-
sez que ces peaux royales de Salomon, durcies, battues



— 349 —

et sans cesse tourmentées par l'injure des vents et des
orages, représentent I’humanité du Roi des rois, de
Jésus-Christ, attaché pour nous a la croix, déchiré et
tellement défiguré qu’il n'y avait plus en lui ni beauté,
ni grdce. Quand méme viendraient les plus dures af-
flictions, dites-moi, si vous pouvez vous comparer a Jé -
sus-Christ? Peut-on voir un abaissement, une misére
semblable & ce que nous offre sa croix, lorsqu'il disait
lui-méme : Non, je ne suis plus un homme, je suis un
ver de terre, l'opprobre des hommes et la dérision du
peuple. O ver plus splendide que le soleil ! qui pourra
se plaindre au pied de votre croix ; qui ne souffrira pas
avec joie toute sorte de tourments?

Ma chere fille, peut-8tre éles-vous si accablée d’afflic-
tions, que vous pensez que vos croix sont plus dures et
plus cruelles que celles des autres? Mais ne le croyez
pas, chacun sait ce qui se passe en lui, et ressent sa
douleur, sans connaltre celle des autres. Et moi aussi.
ces pensées me sont venues, et je me suis exagéré mes
peines. C'est & Dieu qu'il appartient de faire cette com-
paraison. Sans mesurer vos maux , confiez-vous entié-
rement en lui. Je ne devrais pas vous parler de toutes
ces choses, ma chére fille; mais la charité m'a inspiré de
partager et d’alléger un peu le poids qui pése sur vous.
Quand les pauvres se rencontrent, ils aimeut & se par-
ler, et leurs douces confidences leur font oublier un peu
leurs besoins. Souffrez, ma bien chére sceur, souffrez
avec courage, et attendez avec une ferme espérance les
couronnes du Ciel. Adieu.

20




LETTRE 1V,

1i fortifle et affermit une nevice que le démon engageait &
retourner dans le monde.

Rejetteriez-vous, mépriseriez-vous, ma chére fille, les
conseils que je vous donne ? Retourneriez-vous a cette
vie d’autrefois que vous avez eu tant de peine a quitter?
Ne vous souvenez-vous pas des chagrins que vous aves
soufferts alors, dans votre réputation et dans votre ime ?
Pensez-vous qu’il soit permis, dans un cloitre, de se
complaire & ses fantaisies? Etes-vous assez affermie
dans la voie de Dieu pour pouvoir suivre tous les rédves
de votre volonté et pour tout vous permettre ? Pourquoi
ne vous rappelez-vous point les fautes nombreuses que
Dieu vous a pardonnées, les grandes difficultés que vous
avez éprouvées pour arriver ou vous étes, et surtout
voire fragilité, votre misére, votre nullité ? Je vois quelles
sont vos excuses, vos raisons. Si je fréquente mes pa-
rents, mes amis, dites-vous, je les édifierai, je les por-
terai 4 Dieu.— Pauvre malheureuse, fuyez, cachez-vous
et ne pensez qu'a Dieu. Ne voyez-vous pas que le démon
vous étrangle avec un fil de soie, et qu'il veut vous
conduire & votre ruine ? Pendant tant d’années, vous
n’avez pu apprendre Dieu vous-méme, et vous voules
I'enseigner aux autres. Ne voyez-vous pas que vous
dtes plus faible qu'Eve, qui se laissa tromper par un ser-
pent, et se perdit, elle et Adam ? Vous voulez convertir
les autres & Dieu! N'est-ce pas mettre un tison mal
éteint et couvert d'un peu de cendre, prés d’'un mon-
ceau de paille ? Peut-étre vos rapports avec les hom-
mes seront-ils d'abord religieux; mais ils deviendront



— 35 —

bientdt charnels. Vous comprenez la vérité de mes paro-
les, et vous devez en trouver des preuves dans vos sou-
venirs. Et quand vous sentirez que vous é&tes tombée
dans les piéges du démon, que ferez-vous ? Ce n’est pas
une chose facile de tromper Dieu et les hommes, et seule
vous resterez trompée. Allez, ma chére sceur, c'est une
assez grande tiche de combattre le démon et de vous
vaincre A vous-méme. Je vous dirai, avec le Psalmiste,
€e que je disais & une autre, en pareille circonstance :
Combattez vasllamment, et votre oceur s'affermira, 6 vous
tous qui espérez dans le Seigneur'. Quand un capitaine
conduit son armée 3 la bataille, il lui donne de '’Ame et
du courage avec ces paroles : C’est/maintenant qu'il faut
avoir de la résolution et se battre généreusement; la
peur ne vous fera jamais fuir comme des liches; une
mort glorieuse vaut mieux qu’une vie déshonorée ; lors-
que vous aurez supporté le choc du danger, la joie la
plus vive sera votre récompense.

Soyez donc ferme et inébranlable en Dieu, ma fille;
ne vous laissez jamais prendre aux artifices du démon.
Jesais bien qu'a cette heure, votre Ame souffre de rudes
angoisses et de terribles tentations; mais si vous avez
du courage, si vous franchissez ce mauvais pas, vous
arriverez bient0t aux champs, aux prés fleuris d’une vie
spirituelle et tranquille ; je voudrais bien pouvoir com-
battre pour vous et recevoir dans mon cceur, les attaques
et les blessures que vous essuyez; mais vous ne pour-
riez pas remporter dans le ciel, la palme du triomphe
avec les autres soldats de Jésus-Christ. La guerre n’est

1 Viriliter agite, et confortetur cor vestrum, omnes, qui speratis
in Domino. Ps. xvi1. 18.



— 352 —

pour vous qu'une occasion de victoire; et toutes :le
tentations qui vous frappent maintenant, deviendront
des diamants et des pierres précieuses qui embelliront
volre couronne. Résistez donc au démon avec courage ;
la lutte durera un instant, et votre gloire sera éternelle,
si vous surmontez les obstacles et les peines de votre
noviciat. Combien de vierges, et plus nobles et plus déli-
cates, ont été en butte aux attaques acharnées de 1’enfer!
avec quelle gloire aussi ont-elles renversé leurs enne-
mis ! — Soyez bien persuadée, que Dieu ne vous aban-
donnera jamais; confiez-vous entiérement en lui. Fer-
mez les oreilles & tout ce qu’on pourra vous dire, pour
vous détourner de votre sainte résolution. Ne soyez pas
trop facile et trop complaisante pour cet aspic veni-
meux qui ronge votre cceur. Ne le saisissez pas par la
queue; car il vous mordrait davantage, et finirait par
vous donner la mort; mais hitez-vous de lui écraser la
téte; réfugiez-vous en Dieu, cachez-vous en lui ; ne pa-
raissez plus, ne répondez pas quand on vous appellera;
c'est1a le moyen de rompre les lois et les attraits du dé-
mon ; pensez qu’il serait bien triste pour une épouse de
Jésus-Christ de retomber dans la misére et la honteuse
condition d’une esclave.— Adieu.

LETTRE V.

11 se réjouit de 1a conversion d’une pécheresse et il ’encourage.

Votre retour & Dieu, ma chére sceur, me cause une
telle joie que je ne puis plus la contenir; je bénis
de toute l'affection de mon ame la trés-glorieuse reine
du ciel, Marie, dont la douce lumiére est venue éclairer
votre cceur. Ma jubilation est si grande que je suis tout

™



— 353 —

hors de moi. Je crois vivre dans un 4ge d’or et me pro-
mener dans les jardins du Paradis. Jinvite et j'appelle
tous les petits oiseaux du ciel et les cygnes de cet océan
de clarté, & louer et & remercier Dieu, de la grace que j'ai
regue a votre sujet. Venez donc, saints anges, qui vivez
dans ces régions de gloire; venez et réjouissez—~vous avec
moi : de 'allégresse, des fétes et des cantiques pour cette
bonne nouvelle : une ame s’est repentie ! Oui, une fille
de Dieu était morte et perdue, elle est retrouvée, ressus-
citée ! Un champ de roses avait été ravagé, détruit par
les bétes sauvages; le voila qui se couvre d’'une beauté
divine, et il produit en abondance les lis et les roses
d’une vertu céleste. Les bétes sauvages sont chassées,
le champ est maintenant renfermé et gardé. Un jardin
avait été foulé aux pieds et ravi & son muitre, il lui a été
rendu et lui donne une moisson de fleurs. Ainsi donc,
musiciens du Paradis, prenez vos harpes, vos cithares,
tous vos instruments pour faire entendre dans la bien-
heureuse Jérusalem, un cantique nouveau a la gloire de
Dieu. Voyez, elle a 0té de son cceur toute passion im-
pure, elle jette loin d’elle la joyeuse couronne qui ornait
ses cheveux, elle a banni tout amour profane, elle qui
était si avide de boire a cette coupe empoisonnée.
0 monde trompeur, amour coupable et impur, disparais
et cache ton front sous tes cendres honicuses. Tu es
vaincu, et ¢’est Dieu et nous, qui sommes les vainqueurs,
Ne vois-lu pas que ce sauvageon est devenu un rameau
fertile et divin? Que les cieux se réjouissent, que les
bien-aimés du paradis fassent une féte et chantent:
Gloire & Dieu! De toutes vos ceuvres, Seigneur, ce n'est
pas la moins be

que l'orage de




— 354 —

évanoui. Chantons & Dieu d'immenses actions de graces.
Quel étonnant miracle! Celle qui s’attachait 4 1a corrup-
tion est devenue un cceur pur, et dans son ardeur, elle
embrasse, elle posséde Dieu lui-méme ; celle qui perdait
les autres, leur enseigne et leur préche maintenant votre
trés-saint et trés-suave amour. Celle qui était si faible
et si délicate, celle qui, sans un appui, ne pouvait faire
un pas, se prive maintenant de tout bien-étre, elle cher-
che sans cesse, dans son imagination, des souffrances
et des pénitences nouvelles. Elle s'aimait et elle s’adorait ;
elle se traite maintenant comme un ennemi, elle se dé-
teste. Elle se parait pour plaire au monde, elle se néglige
maintenant pour lui déplaire et ne plaire qu'a Dieu. Une
louve redoutable et furieuse est devenue une brebis
douce et patiente dans les affronts. Son cceur était blessé,
torturé par mille remords, chargé de lourdes chaines;
sa conscience endurait 'angoisse de 'amertume et de la
souffrance ; la voila maintenant joyeuse au-dessus de
toute l'allégresse du monde; libre et sans inquiétude
elle vole vers l6 clel, elle ne comprend pas comment
elle a pu vivre un instant au milieu des entraves pe-
santes, de la nuit obscure et ténébreuse des amours
profanes; ceci, mon Dieu, est hien la confirmation de
ce que vous m'aviez appris déja: dés que le corps se
soumet 3 1esprit, dés qu'une dme droite et d'une nature
heureuse s'occupe de I'éternité, les flammes les plus ar-
dentes de votre pur amour viennent bientdt I'embraser.
C'est 13, bon Jésus, un changement de votre main toute-
puissante. O Marie, c’est 13 aussi 'ceuvre de votre im-
mense commisération.

Ma bien chére fille, en quittant les erreurs du monde
pour aller & Dieu, nous devons régler notre vie de telle



— 365 —

sorte, que rien ne puisse en éloigner notre ceeur. Si une
pauvre villageoise, si une servante d’auberge était aimée
e devenait I'épouse d'un prince, n'aurait-elle pas pour
lui le zdle 16 plus grand, 'amour le plus fidéle; et le
souvenir de son indignité ne donnerait-il pas sans cesse
un nouvel élan & son ardeur? A ce compte, nous devons
tacher de surpasser les saints et ceux qui n’ont point
péché; oh! que nous ferions de choses, si nous étions
aussi empressés pour le service de Dicu que nous avons
616 2élés pour les ceuvres coupables du monde ! Si nous
avons tant souffert pour lui, n'est-il pas plus juste de
souffrir pour le Ciel? O éternelle Sagesse, si tous les
hommes pouvaient vous contempler des yeux de 'adme
comme je vous contemple, toute affection terresire ne
disparaitrait-elle pas sur-le-champ? Hélas! que ne puis-je
faire, que tous se donnent A vous seul el se reposent dans
I'abime de votre bonté! Mais pourquoi, Seigneur, ne
vous découvrez-vous pas 4 eux? Les adorateurs du
monde cachent leurs difformités et couvrent d'une ap-
parence trompeuse, d'une hypocrite splendeur, tout ce
qui est en eux, criminel et difforme & voir. Ces dehors,
paturels ou empruntés, ne sont au fond qu'ordure et
corruption ! Arrachez leur masque, et ce sont des mons-
tres affreux. Vous, au contraire, divine Sagesse, vous ne
montrez & vos serviteurs que ce qui parait dur, incom-
mode, fatigant, et vous leur cachez tout ce qu'il y aen
vous d’aimable et de délicieux. Et pourquoi? si ce n’est,
6 mon Dieu! pour nous donner quelque mérite, pour
nous conduire & travers quelques afflictions passagéres,
& la jouissance d’une couronne et d'une paix éternelles.
Mon bien doux Jésus, m*aimez-vous? me chérissez-vous?

ai-je été recu au nombre de vos amis? n'avez-vous}



— 356 —

chargé quelqu'un de me I'apprendre ? A cette seule pen-
sée, je me sens défaillir de bonheur. Oh! si j'osais dési-
rer et demander! pourrais-je demander et désirer une
faveur plus précieuse et plus sublime, que le moment
ol Jésus me montra son aimable visage et me donna un
baiser d’amour infini. Qui doutera que ce ne soit 1a tout
le paradis? Vos yeux, Jésus, sont plus brillants que les
rayons du soleil, votre bouche est suave et elle distille le
miel; votre visage est de lis et de rose, et I'ensemble de
votre virginale beauté surpasse infiniment tout ce que
T'univers renferme de beau, de joyeux, de désirable.
Plus je vous contemple au deld du temps et de la ma-
tidre, plus je vous admire dans V'extase de la joie ; plus
je vous sens, plus j'apprécie combien vous étes bon, ai-
mable et doux au cceur : Talis est dilectus meus, et spse
est amicus meus. Voild quel est mon bien-aimé, c’est lui
qui est mon ami. Oh! que vous serez heureuse, ma
chere fille, si vous avez pour ami, Jésus. — Adieu.

LETTRE VI.

Le Bienheureux console un de ses fils spirituels sur le point
de mourir.

Que ne puis-je, mon trés-cher fils, mourir pour vous!
Mais si mon corps résiste, mon cceur succombe; car
vous &tes 'enfant de mon affection et de mes plus belles
espérances. Corporellement, je suis bien loin de vous;
mais j'assiste en esprit 4 vos derniers moments, je
suis prés de votre lit, je verse des larmes améres, et
mon cceur se désole sur la perte douloureuse qui le
menace. O mon fils, je presse vos mains affaiblies!
et, puisque c'est la volonté de Dicu que vous mouriez,



— 357 -

je vous conjure de vous attacher fortement & la Foi ca-
tholique, afin que vos derniers soupirs soient doux et
tranquilles. Réjouissez-vous, parce que votre belle Ame,
qui est un étre simple, raisonnable et fait & 1'image de
Dieu, va sortir enfin de cette prison étlroite et misérable,
pour voler libre et sans obstacle jusqu'a son éternelle
béatitude. Le Seigneur n’a-t-il pas dit! : L’homme ne
peut me voir sans mourir. La mort a souvent des terreurs
et des angoisses; beaucoup tremblent & son approche,
parce que beaucoup, pendant leur vie, ne s’exercent pas
a mourir; parce que beaucoup ont & se rappeler une
conduite coupable et des années perdues; ils reconnais-
sent alors, avoir de terribles comptes a rendre a Dieu, et
ne savent comment faire pour se rassurer. Mais vous,
mon cher ami, je vous donnerai un conseil que jai
puisé dans les saintes Ecritures, dans la Vérité méme;
si vous avez des fautes & vous reprocher, et cela doit
étre, car peu vivent dans I'innocence et 4 I'abri de tout
péché, ne vous effrayez pas trop des approches de la
mort; mais armez-vous des sacremenis de la sainte
Eglise, ayez sans cesse devant les yeux Jésus crucifié :
contemplez son image, pressez-la sur votre cceur, ca-
chez-vous avec confiance et humilité dans les plaies
sanglantes de son immense miséricorde ; suppliez-le de
laver tous vos péchés dans ses cruelles blessures, et cela
autant que le demande son honneur, sa gloire et vos
besoins dans ce dernier passage. Puis soyez calme et
joyeux ; vos péchés seront effacés, et vous pourrez aller
au -devant de la mort avec courage et consolation.
Croyez-moi , car je vous parle daprés la foi de 1'Eglise
catholique qui ne peut se tromper.

t Non enim videbit me homo et vivet. Exode. xxx1i1. 20,



— 358 —

Autrefois les Thraces pleuraient & la naissance d’'un
homme, et témoignaient de la joie quand il mourait;
n'avons-nous pas plus raison d’en agir ainsi, nous qui
croyons & une éternité, & un paradis pour notre 4me?
Ne devons-nous pas regarder la mort, comme une nais-
sance nouvelle & une vie heureuse, ineffable, qui sera
le terme de toutes les misdres que nous endurons dans
ce corps de mort. Ceux qui n'ont pas cette foi ardente,
meurent tourmentés par 'appréhension et la crainte.
Mais les serviteursde Dieu que la foi éclaire, s'éteignent
doucement ; ils soupirent méme aprés la mort ; ils I'at-
tendent avec joie parce qu'ils connaissent l'inconstance
du monde, les persécutions de la chair, et les dangers
dela vie. Combien y en a-t-il qui avoueraient n’avoir ja-
mais eu un jour heureux, pendant toute leur existence?
Le monde est rempli de piéges, d'impostures et d’infi-
délités : un homme ne peut se fier & son semblable,
parce que tous cherchent leurs intéréts particuliers. Si
quelqu’un désire la vie, pour acquérir de plus grands mé-
rites, qu'il songe que I'avenir est incertain, et qu’au
lieu de gagner, peut-étre il s’endettera davantage. Quel
bonheur de pouvoir, en mourant, contempler la splen-
deur divine de Jésus-Christ, et se réjouir dans la compa-
gnie de ses saints! Celui qui n’est pas prét & mourir
aujourd’hui, le sera peut-étre encore moins demain ;
parce que les péchés s’amassent toujours, et qu’ordinai-
rement les années nous font plus mauvais, au lieu de
nous rendre meilleurs. Ainsi donc, mon fils, élevez votre
cceur, vos mains, vos yeux vers le ciel, et saluez de
toute 'affection de votre 4me, votre céleste patrie ; sou-
mettez votre volonté au bon plaisir de Dieu, et brisez
tous les liens du corps et de la vic. Dieu fera de vous ce



— 359 —

qu’il voudra ; mais que ce soit 1a vie ou que ce soit 1a
mort, recevez tout de ses mains, comme ce qui est le
meilleur pour vous, et soyez sans aucune inquiétude.
Oui, les anges qui vous assistent vous protégeront, vous
défendront, et Dieu, danssa trés-grande miséricorde et
dans son amour plus que paternel, vous délivrera de

toute peine, parce que vous aurez eu confiance dans son
infinie bonté. — Adieu.

LEYTRE VIH.

Le Bienheureux écrit & un de ses amis, supérieur d’un couvent, et
il luf apprend comment il doit remplir sa charge.

I est bien évident, mon cher Pére, que celui qui se
soustrait & I'obéissance, se rend la vie malheureuse et
insupportable. Le peu qu'il fait contre sa volonté, est
plus dur et plus pénible que tout ce qu'il fait avec amour
et empressement. Recevez donc la charge que Dieu vous
impose, et remplissez-la de maniére & ne pas offenser
votre maitre, ni blesser votre conscience : j’'avoue que
dans une pareille charge, les chagrins et les dégotts ne
vous manqueront pas; et 13 oll vous devriez trouver la
soumission , vous rencontrerez souvent la révolte et la
méchanceté. De nos jours, celui qui veut remplir con-
sciencieusement une dignité, ne doit pas espérer de re-
Pos, mais compter au contraire, sur des fatigues, des en-
nuis, sur une vie de misére et d'amertume. Ainsi donc
pour Famour de Jésus-Christ, prenez cette croix et ne
vous excusez pas sur votre faiblesse et votre incapacité ;
fatiguez-vous aun contrairé, sous le poids de cette charge
et tachez de faire ce qui vous parait le mieux et le plus
parfait ; ¢’est en ne suivant pas les timides inspirations



— 360 —

de son cceur, qu'on remplit parfaitement son devoir.
En toute chose, considérez plus le service de Dieu que
I'avantage temporel ; et dans 'observance des régles mo-
nastiques, sovez le méme pour tous, montrez-vous aussi
sévére pour vos amis, que pour ceux qui vous sont oppo-
sés; c'est 12 le grand moyen pour avoir la paix. Main-
tenez rigoureusemeut la jeunesse, parce qu'une jeu-
nesse mal élevée est la ruine de la religion. Soyez grave
et modeste , mais doux et affable, pour étre plus aimé
que redouté; et faites en sorte que vos ordres soient
exécutés, plutdt par affection que par crainte.!Dans ce
qui surpassera vos forces, ayez recours aux supérieurs
qui sont élevés au-dessus de vous; et quant aux abus
qu'il faut combattre, si vous ne pouvez les détruire, éle-
Vvez-VOUS contre eux au moins. Si vous ne pouvez rap-
peler la régle & son ancien état, faites en sorte au moins
que, sous votre administration, elle ne tombe et ne pé-
risse pas davantage. Si on ne répare un habit vieux et
déchiré, il s’en ira bientdt en lambeaux ; 14 ol le spirituel
est négligé, le temporel finit par se perdre lui-méme.
Conduisez ceux qui vous sont confiés par de saints
exemples, plutdt que par des paroles: dans une fonc-
tion quelcongue, il est impossible de plaire & tous sans
offenser Dieu et la vérité ; mais lorsque vous aurez rem-
pli votre devoir, lorsque ce que vous aurez fait dans de
honnes intentions, ne réussira pas et que ceux auxquels
vous aurez fait du bien, vous déchireront et vous acca-
bleront d'ingratitude , supportez tout avec patience ; et
souvenez-vous que ce qui fait la gloire des saints pré-
lats, c’est le mépris, la malveillance et la calomnie des
méchants. Prenez garde que dans le monasiére, il ne se
trouve des personnes scandaleuses, des compagnies mau-

r""‘\-



— 361 —

vaises ; et veillez surtout avec le plus grand soin, a dis-
siper les amiti¢s. dangereuses, autant que vousle pour—
rez et que la prudence le permettra. Voyez ce qui arrive
aux couvents et aux monastéres, ol régnent ces deux
abus : le premier détruit toute paix et le second désho-
nore les communautés. Mais, me direz-vous, si je le
fais, il faudra tout troubler et tout bouleverser? Et moi
je vous répondrai : Oh ! I'héureux bouleversement qui
sera la source d'une paix éternelle ! N'est-ce pas pour
les supérieurs qui sont faibles et mous, afin d’éviter les
reprochés et avoir la paix, que Jérémie a dit : Et ils pan-
saient honteusement les plaies de la fille de mon peu-
ple, en disant : La paix, la paix; et il n’y avait point de
paix t. Ces supérieurs vendent leur tolérance & leurs in-
férieurs ; ils se délectent dans les honneurs temporels,
et ils les achétent, en sacrifiant la régle et la sainteté
monastique. Mais malheur & eux, parce qu'ils ont regu
leur récompense.

N’imitez pas de tels exemples et ayez toujours pour
but, I’honneur, la gloire et la louange de Dieu, comme
Jésus-Christ I'a fait lui-méme, puisque, pour obéir et
pour glorifier son Pére il s’est laissé clouer & la croix.
Vous désireriez peut-étre avoir un peu de repos et de
tranquillité pour étudier, méditer et vous livrer & la con-
templation; mais,. dit saint Grégoire, celui qui est re-
vétu d’une fonction, doit se consacrera la vie active, et
ne se livrer & la contemplation qu'autant que le lui per-
mettra son emploi, et jamais davantage. Vous aurez
peut-8tre bien des fatjgues & supporter, mais comment

1 Et curabant contritionem filie populi mei cum ignominia,
dicentes : pax, pax, et non erit pax. Jérémie. v1. 14.

2



— 362 —
vous plaindre? Avez-vous le corps tout déchiré de bles-
sures? Le sang vous couvre-t-il le visage, comme il arri-
vait aux saints martyrs, dans ces temps, od on n’élevait
aux dignités que les hommes les plus parfaits etles plus
courageux, ceux qui ne se recherchaient jamais eux-
mémes.

Ce que je vous recommande par-dessus toutes cho-
ses, c'est une véritable humilité, c’est de bien reconnai-
tre intérieurement votre bassesse, le néant de votre puis-
sance, les mistres de votre corps et la multitude de vos
péchés. Lorsque vous aurez & reprendre quelqu'un, re-
prenez-vous d’abord vous-méme, et puis, faites vos répri-
mandes, indulgentes ou sévéres, selon les circonstan-
ces; mais qu'elles partent toujours d’un cceur doux,
humble et bienveillant. Administrez avec cette charité
qui surmonte le mal par le bien ; car ce n’est pas le mal
qui corrige le mal, et jamais un démon n’en chassera un
autre. Que la priére soit votre plus douce jouissance.
Quand vous vous occupez des autres, oubllez-vous
vous-méme ; mais retrouvez-vous ensuite, dans le secret
de votre &me, dans le saint exercice du recueillement,
au moins deux fois par jour, le matin ou le soir ; met-
tez alors de coté, toutes les occupations extérieures. Ele-
vez votre esprit 4 Dieu, recommandez-lui vos affaires, et
suppliez-le de vous accorder la grace de souffrir pour
lui et avec lui, toutes les peines, tous les dégodats,
toutes les sollicitudes de votre charge ; tichez que cette
priére intérieure soit un repos dans vos fatigues, et
qu’une petile heure consacrée ainsi a Dieu seul, vous
puisse .faire supporter tous les ennuis du jour. La per-
fection ne consiste pas dans la consolation, mais bien
dans la soumission de notre volonté a Dieu, et surtout



dans les amertumes. Enfin, souvenons-nous gue ¥ohéis-
sance de Jésus-Christ devint parfaite, lorsque sa langue
et sa bouche devinrentbrtlantes, et qu'onaugmenta, avec
le fiel et le vinaigre, la soif cruelle qui le dévorait; nous
comprendrons que nous devons plus estimer I'aridité et
la désolation. d'une a&me soumise, que l'amoureuse
langueur et le charme délicieux de la dévotion. —
Adieu.
LETTRE VIII.

11 répond A une religieuse qui lui avait demandé, comment 'dAme
doit se conduire dans les extases et les jouissances de Vesprit.

Une flamme divine s'est donc allumée dans votre cceur,
ma chére fille; une lumidre nouvelle a donc excité
en vous, un amour ardent pour I'éternelle Sagesse;
les épreuves sont finies; vous vous sentez doucement
blessée, et toute languissante d’amour, au milieu des
joies de I'extase et d'une contemplation si haute, que
des paroles n’en peuvent rien exprimer. Que cela me
console ! La joie que j’en éprouve, dissipe toutes les afflic-
tions de mon 4me. Mais pourquoi me demander de vous
écrire, comment vous devez vous conduire avec Dieu, dans
les consolations, les joies et les ardeurs qu'il vous pro-
digue? Je ne connais personne de plus incapable de
vous satisfaire. Si un riche, sortant de table et tout eni-
vré, trouvait dans un champ stérile, un homme tour-
menté par la soif et attaché 4 un genévrier sauvage, pour
en cueillir les fruits qui servent & la médecine, et si
Iheureux rassasié disait au pauvre : Prends ta cithare
et chante un de ces airs joyeux et brillants qui résonnent
au miflieu des festins, I'infortuné ne répondrait-il pas :



— 364 —

On voit bien que le vin et la bonne chére égarent votre
raison; vous vous imaginez que tout le monde est
comme vous. Mais nous n’avons pas bu a la méme
coupe : mes pensées et mes sentiments ne sont pas
semblables aux vOtres. N'est-ce pas ce que je pourrais
vous répondre, ma fille? Je me réjouirai seulement
de ce que Dieu s’est montré & votre égard, si tendre, si
bon, si aimable, et je consentirais bien volontiers 4
rester privé de ces graces sensibles, pour que tous éprou-
vent ce que vous avez éprouvé, ce que j'ai éprouvé sou-
vent moi-méme. :

Combien Dieu est doux et tendre pour ses serviteurs!
Croyez-moi : je ne suis pas étonné de vous voir arriver
si rapidement & une vie si ravissante, & une union si
grande. Votre entier et absolu dévouement & Dieu, votre
parfait mépris de toutes les créatures, le courage avec
lequel vous avez foulé aux pieds, le vieil homme et com-
battu votre corps et vos sens, vous ont conduite aux
joies intimes et aux délices de I'dme. La premiere fois
qu’on gotte le vin, la saveur en parait si attrayante qu'on
veut toujours en faire usage, et qu'on le regarde comme
une liqueur précieuse et désirable. Voild votre état, je
pense : vous étes captivée, enivrée de 'amour pur et
ineffable de I'éternelle Sagesse. Il me semble que Dieu
veut par 14 vous inviter & courir, & voler & cette source
immense et infinie de vie et de béatitude dont vous avez
recu une faible goutte dans votre extase. 1l veut peut-
étre vous dévoiler les mystéres, les grandeurs inénar-
rables de son amoureuse bonté. Mais, au sein de toutes
ses faveurs, ne cherchez qu'a aimer et faire la volonté
divine; et cela, sans aucune attache au plaisir et a la
. jouissance que vous y trouvez. C'est le seul moyen de



— 365 —

ne pas vous égarer. Toutes ces choses sont les faveurs
du ciel, et, si on peutle dire, les jeux et les familiarités
de Dieu avec I'dme. N’oubliez pas pourtant les forces de
votre corps; ces extases 'affaiblissent trop. Vous devez
demander a Dieu, qu'il les proportionne 4 la faiblesse de
votre nature; qu'il s'éloigne un peu lui-méme, et qu'il
se cache, pour que votre &me puisse avancer davantage
vers la perfection par le chemin des épreuves et de la
Croix. Vous me dites que vous avez vu en esprit, avec
quelle abondance de gréices, avec quelle intimité, 1'éter-
nelle Sagesse s'est unie & mon ame dans la nuit de la
Nativité; mais savez-vous combien cette extase me
cotta de douloureux gémissements, 4 la vue de mon
extréme indignité. Je savais bien n'étre qu'un serviteur
ingrat et mercenaire, qui marche dans la fange, tout en
cherchant & retirer les pécheurs, de leur vie criminelle;
et certes, si Dieu ne m’avait donné qu’un roseau pour
appui, ce serait déja une grande faveur! Il faut pour-
tant vous dire la grice que je recus dans ma cellule
avant la messe de ’aurore. Je me reposais dans la paix
et le silence du cceur, lorsque, sans aucun effort des
sens, je fus transporté dans un temple rempli de beaux
anges et d’esprits bienheureux; ils entouraient 'autel
ou on célébrait la messe, et chantaient doucement :
Sanctus, sanctus, sanctus, benedictus qui venit in nomine
Domini... Leurs voix s'élevaient comme une harmo-
nieuse mélodie, et je chantais aussi; je languissais d’a-
mour, et il me semblait que de I'Hostie sainte sortait
une lumiére spirituelle, qui pénétrait mon dme et mon
ceeur; et c’était comme si deux ceeurs s’unissaientd’une
maniére ineffable, sans intermédiaire, sans ombre et
sans voile, J’étais dans unejtelle langueur que les forces



— 366 —

me manqueérent, et un jeune habitant du ciel qui se trou-
vait auprés de moi, riait en me regardant. — Pourquoi,
lui dis-je, riez-vous et ne me plaignez-vous pas? vous
voyez bien qu'un excés d'amour m’accable et que la vie
m’abandonne. Et ce disant, je tombai par terre. Je re-
vins & moi; je versai d’abondantes larmes, et je me sen-
tis tout consolé. — Adieu.

LETTRE IX.

Le Bienheureux éerit 3 un de ses amis affligé et lui enseigne
la voie pour arriver A la paix du cceur.

La Vérité, mon bien cher ami, est par elle-méme sim-
ple, claire et dégagée de toute figure matérielle , mais
I'homme, & cause de sa nature, ne peut, dans son corps
mortel, la comprendre sans nuage, jusqu'a ’heure od,
dégagée de toute corruption, son intelligence libre et
pure pourra fixer le disque éclatant du soleil. Maintenant
nous marchons comme des aveugles qui tatonnent les
murs, et nous ne savons comment et ol nOUs pourrons
trouver la vérité; méme lorsque nous l'avons trouvée
nous vivons encore dans le doute comme celui qui cher-
che ce qu'il a dans la main; personne n’est affranchi de
cet état, et ces ténébres sont les suites du péché originel.
Je suis bien sOr que vous serez heureux d’apprendre ce
que Dieu demande de vous, pour que vous le serviez
selon son bon plaisir, et que vous répondiez parfaitement
a son amour. Les dmes que dévore le zéle de Dieu,
désirent souffrir la mort méme, pour sa gloire et

pour connaitre clairement sa sainte volonté. C'est ainsi
qu'Abraham quitta son pays et sa parenté, pour aller

™



— 367 —

au loin et au hasard, pour se rapprocher de Dieu et se
conformer 3 ses commandements; et cela n'est pas
étonnant, parce que, dés l'origine du monde, 'amour
divin a enflammé ses disciples, les a formés , plus que
.ne le feraient le fer et la violence, au désir et & la re-
cherche du bon plaisir de Dieu. Heureux, mille fois
heureux qui le connait, et qui, le connaissant, ’écoute,
et ne s'écarte jamais de cette voie sainte !

Dieu, dit un sage, est le principe de tous les principes,
I’Essence simple et la Vérité; c’est lui qui fait mouvoir
toutes choses et qui reste pourtant immobile en lui-
méme ; mais il attire 'homme, comme ferait un ardent
ami; il donne & son cceur, des graces qui 'enflamment
et des sentiments qui le portent vers lui ; et il demeure
toujours en lui-méme, tranquille, inébrantable, comme
un centre vers lequel tendent toutes les créatures. Pour
1ui, les cieux accomplissent leurs immenses révolutions,
les cerfs courent avec rapidité, les vautours déploient 1a
hardiesse de leur vol : les moyens sont divers , mais la
fin et le but sont les mémes. Ainsi les amis de Dien se
tournent vers lui et vont au souverain Bien par des voies
différentes. Les uns courent & Dieu par une vie trés-
austére , les autres par I'abandon et la séparation des
hommes dans la solitude ; les autres volent & lui sur les
ailes de la contemplation. Mais quelle est la voie 1a plus
sfire, 1a plus avantageuse pour arriver au ciel ? — Nous
ne le savons pas. — Et les Ecritures saintes méme ne
sauraient 'apprendre.

Nous connaissons avec encore moins de certitude, ce
qu’ily a de meilleur pour chacun de nous en particulier.
Nous devons, comme dit 'apdtre, essayer tout et tenter
ce qui nous semble bon, pour savoir de Dieu ce qu'il de-



— 368 —

mande de nous, et pour arriver au repos et 4 la tran-
- quillité de 'Ame. Mais dans les choses certaines et
incertaines, la vraie et parfaite résignation & la volonté
d’un Dieu qui fait ce qui nous est bon, et qui régle tout
avec une infinie sagesse, délivre I'homme de tout acci-
dent, de tout péril, de tout dégoit, et le place dans un
état de véritable paix. Je me souviens qu'un de mes amis
ayant entrepris une affaire pour la gloire de Dieu , ré-
pondit , lorsqu’on lui demanda, s’il était sir que Dieu
I'approuvit : — Je ne le sais pas, et je ne veux pas
le savoir; parce que, si je le savais, j'agirais avec trop
de consolation intérieure ; j’aime mieux agir comme un
mort ou comme quelquun qui va bientdt mourir. —
L’homme sage , pour conserver la paix , varie ses occu-
‘pations; tantét il rentre au fond de lui-méme, tantot il
en sort pour vaquer aux choses extérieures ; mais dans
les choses extérieures, il désire ardemment les quitter
pour revenir a lui-méme ; et lorsqu’il s’occupe de lui, il
prépare son 4me & accomplir les choses extérieures, selon
toutes les exigences raisonnables; de cette maniére , il
posséde la paix, et comme le dit Jésus-Christ : 1l entrera,
il sortira, et il trouvera de bons piturages . Je vous
écris tout ceci, parce que vous avez a servir Dieu, loin de
nous et dans un véritable exil; mais de loin ou de pres,
sachez trouverDieu et soyeziout a lui. J’ai connu une per-
sonne trés-affligée qui se plaignait & Jésus en croix ; elle
_entendit le crucifix lui répondre intérieurement : Si je
veux que tu ne sois aimé de personne, ¢’est pour que tu
sois mon bien-aimé; si je veux que tu sois méprisé et
tourmenté , c’est pour que tu sois mon ami de cceur, et

t Egredietur, et ingredietur et pascua inveniet, Joan. x. 9.



— 369 —
plus les hommes t’abaisseront, t humilieront et te dépré-

cieront , plus tu seras devant moi, digne d’estime et
d’honneur. — Adieu.

LETTRE X.

A un de ses amis sur la purgation, Villumination et 1a perfection
de I’dme sainte.

Mon cher ami, notre Seigneur Jésus-Christ n’a point
appelé ses serviteurs & une vie basse et ordinaire, mais
bien & la perfection d’une sainteté sublime, puisqu’il a
dit & ses disciples : Soyez parfaits comme votre Pére cé-
leste est parfait. — Dans le Paradis, les Anges inférieurs
sont purifiés, éclairés, et rendus parfaits par les Anges
supérieurs; c’est la doctrine de saint Denis I’Aréopagiste.
Et cela se fait par la splendeur qui rayonne du soleil
éternel, du principe des essences, par la communication
d’inspirations et de vérités nouvelles. Ce qui se faitdans
le Ciel, se passe aussi sur terre, pour les serviteurs de
Dieu qui sont aussi purifiés, éclairés et sanctifiés. La
purification consiste & bannirde notre esprit, touteimage
créée, serait-ce du premier apdtre ou du premier séraphin.
L’homme doit mourir & toute la [création, et ne laisser
entrer dansson dme, aucune image, aucune forme dela
créature, pour étre libre de ne penser qu’au Créateur.

A la purgation succédent I'illumination et la clarté de
la lumiére divine ; car la Vérité est une lumiére qui
chasse les ténébres de l'ignorance. Cette lumiére arrive
souvent sans inlermédiaire, et I’ame en ressent toujours
le bien-étre et la joie, parce qu’elle lui apporte des ima-
ges et des formes divines. Plus cette lumiére est vive et
abondante, plus I’homme meurt parfaitement aux cho-

1.



— 370 —

ses vaines et fragiles de la terre, et se revét d’incorrup-
tibilité. Les choses temporelles lui deviennent désagréa-
bles, et il ne peut s’en occuper sans ennui et dégout.

De 13 vient la perfection de 'dme. Elle consiste dans
I'union entiére de nos puissances et de nos forces intel-
lectuelles avec Dieu, auquel nous nous attachons par
une contemplation sublime, un amour ardent et une dé-
licieuse jouissance du souverain Bien, autant que le
comporte la faiblesse de notre nature. Mais comme 1'dme,
dans son corps fragile, ne peut jamais s’unir intimement
au pur et souverain Bien, comme le demanderkit 1a
grandeur et la sublimité de cette alliance, elle doit se
choisir quelques images saintes et divines qui puissent
Varracher & elle-mémeet 1'élever & Dieu. Parmi ces ima-
ges, la premiére est I'image et I’exemple de Jésus-Ghrist;
Dieu et homme, auteur de tous les saints, dans lequel
se trouve la vie méme, la récompense et la félicité de
P’ame. Gelui qui setransforme en I'image de désus-Christ,
arrived contempler la gloire du Seigneur; et soulevé par
I’Esprit divin, il dépasse la lumiére de sa trés-douce hu-
manité, pour se transformer dans la clarté de son éter-
nelle divinité. Ainsl, mon cher ami, plus nous fixerons
les yeux surle corps de Jésus-Christ, et plus nous nous
conformerons & sa vie, plus aussi nous jouirons de Dieu,
et plus sera grande notre béatitude Hans le ciel, —
Adieu.

LETTRE XI

Le Bienheureux exhorte une de ses filles spirituelles & graver
tans son cceur, le saint nori dé Jésus.

Ma fille bien-aimée, Dieu désire ét demande que les
ames pures portent en elles-mémes, 'empreinte de notre



- 3N —

Sauveur Jésus. N'est-il pas écrit dans le Cantique des
,Cantiques: Portez-moi comme un cachet survotre ceeur?,
Aussn, tout amant véritable de la Divinité doit s'appli-
quer & entretenir son 4me, de quelques images pieuses,
de quelques sentiments célestes, afin que son ceeur soit
toujours passionné et enflammé pour Jésus—Chrlst La
plus grande perfection & laquelle nous pulsswns tendre
en cette vie est certainement dé nous souvenir conti-
nuellement de lul, de penser a lu1, d’en parler souvem
et de nous noumr dé sa Vérité ; de soupirer aprés lul
de tout faire pour iul. et de n’avoir d’autre intention
que de plaire & lui seul. Que nos regards soient donc
sans cesse fixés sur Dieu; que notre cceur écoute ses
exhorlatlons et que tout notre esprit, tout notre étre
S apphqde, gattache ‘amoureusement & lm. Quand nous
avons le malheur de l’oﬁ‘enser, apalsons-le par la priére ;
quand il nous éprolve par les douleurs, supportons—les
avec résxgnatlon quand il se cache, cherchons-le et ne
nous reposons pas avant de V'avoir trouvé; et quand
nous l'aurons trouvé, étreignons-le si fortement que
tOll]dlll‘S, dans P'action et dans le repos, dans les repas
et dans le travail, le nom de Jésus brille sur notre ceeur,
comme un leOu précieux : que notre bouche, que notre
1angue, que noire voix ne s'occupent que de Jésus; pen-
sons-y avec tant d’ardeur, iorsque nous sommes éveiilés,
que nous y songlons encore pendant notre sommeil, et
que ndus pmssxons dire avec le saint prophéte 0 Dieu
éternel ! O trés-douce Sagesse! que vous étes délicieuse
4 Yame qui vous cherche et qui ne soupire qu'aprés
vous.

1 Pone me ut signaculum super cor tuum. Cant, viil, 6.



— 372 —

Croyez-le bien, ma fille, ce souvenir et cette priére con-
tinuelle de Jésus est le couronnement de tous les exer-
cices spirituels, et c'est vers ce but que doivent tendre
tous nos efforts. Les bienheureux, dans le ciel, font-ils
autre chose que de contempler Dieu, 'aimer et le louer
toujours ? Ainsi done, plus amoureusement nous fixons
dans nos ceurs Jésus, qui est I'éternelle Sagesse, plus
nous le contemplons et I'embrassons de toutes les puis-
sances de notre Ame, plus aussi nous en jouirons déli-
cieusement en cette vie et en I'autre. Que le souvenir de
saint Paul nous encourage et nous anime. Ce saint apo-
tre portait si fortement gravé dans les entrailles de son
affection, le nom de son divin Maitre, qu'au momentde
son supplice, sa téte séparée du tronc, prononca encore
trois fois le nom de J¥sus, Et saint Ignace martyr, lors-
que les bourreaux lui demandaient, pourquoi il pronon-
cait sans cesse le nom de Jésus: C'est, répondit-il, que
je 'ai gravé en lettres d’or sur mon cceur. On vit aprés
sa mort, qu’il disait la vérité. Je termine ici ma lettre, et,
puisque vous me demandez, ma bien douce fille, que je
pose ma main sur I’endroit de ma poitrine ol j’ai gravé
le nom de Jésus dans ma chair, et que je vous bénisse
avant de mourir, je ne veux pas vous refuser cette con-
solation. Ainsi, plein de confiance en la miséricorde de
Jésus-Christ, je place ma main sur ma poitrine, et aprés
Y avoir imprimé la marque que Jésus y a laissée, je vous
bénis, vous et tous mes enfants spirituels qui seront dé-
voués & Jésus et & Marie. — Adieu.



MEDITATIONS

PENDANT LES TROIS HEURES D’AGONIE
DE JESUS-CHRIST SUR LA CROIX.

1° O trés-miséricordieux Jésus, rappelez-vous pour
moi, cette sueur de sang que fit couler en si grande
abondance, de toutes vos veines, I'angoisse inexprima-
ble de votre cceur, pendant votre priére au jardin de Geth-
sémani ; '

2° Rappelez-vous et redites-moi cette injuste arresta-
tion, les liens dont vous chargérent ceux qui vous con-
duisaient avec lant de violence, dans les premiers in-
stants de votre douloureuse Passion ;

3° N'oubliez pas, 0 bon Jésus, cette nuit dans laquelle
vous avez été pour moi si maltraité , lorsqu'on vous
frappait impitoyablement, lorsqu’on vous crachait au vi-
sage, lorsqu'on vous accablait d’injures et qu'on vous
bandait les yeux ;

4° Et, le matin, lorsqu'en présence de Caiphe, vous
avez été déclaré coupable et digne de mort ;

5° Souvenez-vous, 0 trés aimable Jésus, de votre pau-
vre mére, dont le cceur virginal; était déchiré, et vous
voyait frapper au visage, et si odieusement outrager;

6° Rappelez-vous cette comparution devant Pilate,
ses-fausses accusations, et son injuste condamnation ;

7° Dites-moi,  mon Jésus, ce que faisait votre éter-
nelle Sagesse, lorsque vous étiez tourné en ridicule par



—_— 314 —

Hérode, revétu d'une robe blanche et regardé comme
un fou;

8° Lorsqu’attaché 4 la colonne, votre corps délicat
était frappé de verges, brisé, déchiré; it eh lambeaux
par des fouets insatiables; ) )

9° Et, lorsqueé votre tdle adorablé était percée par des
épines aigués, et que le sang découlait de mille endroits
et inondait votre beau visage ;

10° Racontez & mon cceur, trés-doux et trés-patient
Agnean, davec quelle humilité et quel amour; vous dvez
entendu votre sentence; avec guelle joie, vous fvez pris
la croix sur vos épaules, et au milieu de wtiels afs
fronts vous avez été conduit au lieu de votre supplice:

PRIERE.

0 moti 34sis, éclat de 14 luiniBre, sigesse dt Pere; et
seule espérance de mon Ame , eh vous rappeldfit votre
Passion, ne m’oubliez pas; je vis tombattu, éprouvé de
millé manieres bt accablé de peiries intériedres. Délivres-
o des liens de mes péchds. Que vos blessitres détrtii
sehtmd honte, qu’elles guérissent Mes plaie$. Déféndes:
mol; je vous en cohijute, contre antdlir du monde, con-
tre les ruses du démon, contre les occasion§ &t 165 in-
clindtions qué j’aurdis a faire le ihal. Enseighez-mot &
vivre avec Tdisoll et sagesse; que 14 dduleur d¥ vbire
téte ensanglintée éclaire mon esphit, fortifie mdH cceur,
afin que je vous imite dans vos Souffrancés, &Y dans
votre Passion, afiit que je porte avéc vous votre croix;
et au tefmie de tha vie, lorsque je rendrai Ye dernier
soupir, soyez pour moi un juge plein de miséricorde.
Ainsi soit-il.

-

P
v \



— 315 —

°Oh! mon trés-doux Jésus, rappelez-vous le mo-

ment ol vous ftes élevé sur I'arbre ignominieux de la
Croix ; lorsque vos yeux, si calmes et si brillants, perdi-
rent leur beauté et leur éclat ;

2° Lorsque vos oreilles divines se remplirent d'inju-
res, de moqueries et de blasphémes ;

3° 'Lorsque votre odorat trés-pur fut assailli d’infectes
odeurs ; )

4° 0 Jésus! n’oubliez pas surtout cette affreuse bois-
son, composée de vinaigre et de fiel, qui abreuva de
son amertume, votre bouche, votre langue et votre
palais ;

8° N'oubliez pas les douloureuses blessures qui tortu-
raient votre tact si délicat ;

6° Souvenez-vous aussi, mon doux Jésus, comment
votre téte sacrée, a cause de la violence du mal et du
supplice de la Croix, fut, pendant trois heures d’agonis,
sans soutien, sans force, dans la plus pénible position;

7° Combien votre cou, si blanc et si beau, fut cruel-
lement blessé et tiraillé ;

8° Mais, par-dessus tout, 0'le plus cher, le plus aima-
ble des amis, rappelez-vous, comment alors votre visage
était souillé d’ordures et de crachats, que ne pouvait
laver tout le sang qui inondait votre figure;

9° Vos couleurs, si vives et si belles, avaient été rem-
placées par la paleur de la mort;

10° Ah! combien, au milieu de ces tourments cruels,
se sont évanouies les graces et l1a beayté de tout votre
divin corps.

PRIERE.

O mon Jésus! si déchiré,




. — 376 —

souvenir de toutes vos.douleurs, puissiez-vous délivrer
mes yeux des frivolités et des vanités du monde; mes
oreilles, des fables et des conversations inutiles ; mon
odorat, de la sensualité des odeurs; mon goot, des re-
cherches de la nourriture, et des choses superflues dans
le boire et dans le manger; mon toucher, de tous les
soins inutiles et de toutes les délicatesses du corps.

Oh! quand triompherai-je de mes sens ! quand aime-
rai-je véritablement la géne et le malaise de mon corps,
quand me mépriserai-je moi-méme; quand mortifie-
rai-je et foulerai-je aux pieds mes désirs et mes appé-
tits sensuels, ayant en horreur les plaisirs du monde et
de la chair. Oh! qui m’obtiendra de ne gotter de bon-
heur qu’en vous seul, d mon Jésus qui avez soyffert et
qui étes mort pour moi. Ah! faites, par I'efficacité de
votre sang, que toutes les choses visibles et corporelles
me paraissent viles et méprisables comme elles le sont,
que je comprenne combien elles sont indignes de mon
ame ; que toutes les vanités du temps ne m'inspirent
plus que du dégott et de I’horreur.

1° Dites & mon cceur, O Sauveur trés-clément, quelles
furent vos souffrances, lorsqu’on per¢a votre main droite
4 grands coups de marteau ;

2° Lorsqu’on rompit les os et qu'on déchira les veines
de votre main gauche ;

3° Lorsqu’on étendit votre bras droit avec violence sur
la croix ;

4°Lorsqu’on fit de méme pour votre bras gauche;

5° Quelles furent vos angoisses, lorsqu’on perca votre
pied droit;



—_ 311 —

- 6° Lorsqu'on vous fit souffrir le mé&me supplice pour
votre pied gauche ;

70 Rappelez-vous votre défaillance, votre épuisement,
votre agonie ;

8° Lorsque vos jambes affaiblies étaient toutes trem-
blantes;

9° Ah! comment oublier, 0 mon Jésus expirant, avec
quelle barbarie, on cloua vos membres si délicats sur
la Croix ;

10° Et comment votre sang brilant coulait & flots de
vos veines et inondait tout votre corps.

PRIERE.

0 Jésus, déchiré, abandonné, faites, par les mérites de
votre inépuisable patience, que je sois, dans la prospé-
rité comme dans le malheur, toujours égal, calme, im-
mobile comme si j’étais cloué avec vous sur la Croix.
Fixez mes puissances et mes forces sur la Croix, mon
intelligence et ma volonté surtout, de sorte que je ne
comprenne, que je n'aime plus que la Croix, et que je
ne puisse jamais rechercher les affections du monde et
les délices du corps; qu'il n’y ait en moi, aucun membre
qui ne médite & sa maniére, votre mort et qui ne repré-
sente fidélement votre trés-aimable Passion.

{1° O Jésus transfiguré, rappelez-vous, comment votre
corps si florissant, si beau, devint sur la Croix, lorsque
yous n’aviez personne pour vous secourir , sec , dessé-

ché, un corps insensible, n'ayant plus que les os et la
.peau ;



- 318 —

2° Rappelez-vous comment vos épaules furent cruel-
lement écorchées par le bois grossier de la croix ;

3o Comment votre corps tout ensanglanté étaitaffaissé
sur lui-méme;

4o Rappelez-vous toutes vos plaies, tout votre sang,
toutes vos douleurs ;

50 Mais n’oubliez jamais, 6 mon Amour crucifié, 1a
charité de votre cceur si ardent; rappelez-vous avec
quel amour, avec quel bonheur vous avez enduré pour
moi, tant de souffrances.

PRIERE.

0 Seigneurtrés-clément, raiimez, fortifiez monadme par
cette privation de tout secours que vous avez endurée; par
cet abandon si densible; et que le déchirement de vos
épaules sur la rude écorce de la Croix, fasse naltre dans
mon Ame le calme intérieur; lapaix du cceuret dé I’esprit.
Que laffaissement de votre corps vers la terre, sou-
tienne la faiblesse de mon 4me ; que vos douleurs gué-
rissent les miennes, et que le feu de votre amour échauffe
et embrase mon ame, des flammes d'une ardente charité.

1° N'oubliez pas, 6 Verbe de Dieu, outragé et bafous, o
mon Jésus, n’oubliez pas de combien d’injures,de mépris,
d’affronts, de blasphémes, vous accablérent vos ennemis,
lorsque vous étiez prés dexpirer dans vos dernilres
douleurs ;

2° N'oubliez pas les gestes et les paroles par lesquels
ils vous insultérent; .

3° Dans les angoisses de I'agonie, ils vous estimaient



— 379 —

un coupable qui mourait justement, un homme mépri-
sable, un impie ;

4° Ils vous regardaient comme la honte du genre hu-
main;

5° Et 'vous, vous les aimiez de tout votre cceur, vous
imploriez votre Pére pour leur salut;

6° Dites-moi, 0 Jésus, si anéanti, si avili, quelle fut
votre peine, lorsque vous avez été crucifié entre deux vo-
leurs, et regardé comme le plus scélérat et le plus impie?

7° Que pensiez-vous, innocent Agneau, lorsque le vo-
leur, qui était crucifié & votre gauche, vous condamnait
lui-méme et vous méprisait ?

8° Mais rappelez-vous pour moi, § Jésus, votre misé—
ricorde infinie, & I'égard du voleur crucifié a votre droite,
lorsqu’il reconnut que vous étiez innocent et Dieu, lors-
qu’il vous pria et vous adora ;

9° Vous l'avez béni, de vos mains transpercées; vous
lui avez remis tous ses péchés ;

10° Vous lui avez promis le Paradis; vous avez voulu
qu'il fit avec vous dans la gloire.

PRIERE.

0 Jésus, enseignez-moi, de votre Croix, & souffrir avec
patience, les injures, les calomnies, la honte, les af-
fronts, le mépris de mes ennemis; faites-moi la grace de
les aimer sincérement et de les excuser toujours auprés
de vous. O source inépuisable de bonté, 6 Jésus trés-
aimant, voici que j'offre votre mort innocente & votre Pére
éternel, pour les péchés innombrables dont Fai souillé
ma vie, et je m’unis au bon larron pour implorer hum-
blement votre miséricorde. Memento, memento, obsecro
mes in regno tuo. Ne me condemnes pro erralis meis; remitte



— 380 —
mihi quidquid unquam male gessi. !Aperi mihi celestem
Paradisum. Souvenez-vous, souvenez-vous, je vous en
prie, de moi, dans votre royaume : ne me condamnez
pas pour mes erreurs. Remettez-moi tontes les fautes
que j'ai commises. Donnez-moi place dans votre Paradis.

4° Rappelez-vous, 0 Jésus, si bon et si délaissé, com-
ment, & votre derniére heure, sur la Croix, vous avez
été, par amour pour moi, abandonné de tous les
hommes;; ’

2° Vos amis mémes voulaient paraitre ne vous avoir
jamais rencontré, et vous traitaient d'étranger, d’in-
connu;

3° Rappelez-vous comme vous étiez 13, suspendu A la
Croix, dépouillé de tout et anéanti;

4° Vous étiez si faible et si épuisé que votre puissance
infinie paraissait détruite et perdue;

5° Vos ennemis vous traitaient sans pitié, sans mé-
nagement, comme une béte féroce qu’il faut dépouiller;

6° Ah! souvenez-vous surtout, trés-aimable Jésus, de
cette douleur immense qui accablait votre cceur, en
voyant au pied de la Croix, votre pauvre mére, qui
avait 'dAme déchirée par des angoisses, dont vous seul
connaissiez 'amertume ;

7° Et vous voyiez ses larmes et ses gestes de dou-
leur;

8° Vous entendiez ses soupirs et ses cris lamentables;

9° Et dans le moment supréme de voire mort, & cette
heure cruelle de la séparation, vous la recommandiez a
votre disciple, afin qu'il en prit soin et qu’il 'honorat
comme sa mére;



— 380 —

40° Vous lui donniez saint Jean pour fils, afin qu'il
vous remplacit dans son amour de meére.

PRIERE.

O mon Jésus! modele adorable de toutes les vertus,
Sagesse infinie, Dieu tout-puissant, effacez dans mon
cceur, avec votre sang, tout amour des choses passa-
geres, toute affection exagérée que je puis avoir pour
mes parents et mes amis, toute inquiétude, tout soin
inutile et matériel. Rendez-moi ferme et courageux
contre les démons qui me tentent, el doux envers les
hommes qui me persécutent. O Jésus si bon, siaimable!
gravez d'une maniére ineffacable, dans le fond de mon
ceeur, votre douloureuse passion ; que votre mort illu-
mine toutes mes priéres et toutes mes ceuvres; que
j'imite les exemples de votre sainte Mére et de votre dis-
ciple bien-aimé.

1° Vous, 0 Marie! rappelez-vous cette douleur inex
primable qui vous transperca comme un glaive, lorsque
vous voyiez votre Fils unique suspendu & la Croix, pile,
défiguré, dans les angoisses de la mort;

2° Lorsque vous voyiez qu’il avait besoin de vos bras,
de votre sein, de vos soins, et que vous ne pouviez le
secourir ;

3° O Vierge désolée! dites-moi, je vous en prie, quelle
était votre peine, lorsque vous le voyiez s’affaiblir peu &
peu, et mourir ;

4° Racontez-moi une & une, les larmes que vous ré-
pandiez alors ;



— 382 —

B° Lorsque, sur la Croix, il vous consolait par ses
regards et ses paroles;
6° Ah! combien durent vous déchirer ces plaintes que
lui causaient la soif et I'abandon de son Pére;
7° Rappelez & mon cceur, O Vierge trés-sainte! vos
gestes lamentables, capables d’attendrir les rochers;
8° Lorsque vous étendiez les bras et les mains pour
le secourir, et que vous ne le pouviez pas;
.y 9 Lorsque votre corps, accablé par la douleur, per-!'
;. dait ses forces, que vous tombiez et retombiez par
! terre ;
40° Mais surtout, 6 Marie inconsolable, révélez-moi le
supplice que vous éprouviez, lorsque vous embrassiez,
en pleurant, le sang de votre Fils qui coulait en abon-
dance, le long de la Croix.

PRIERE A MARIE.

Oh! oui, Mére de toute grace, Reine de la charité, que
votre tendresse maternelle me guide dans tous les mo-
ments de ma vie; que votre miséricorde toute-puissante
soit ma protection et ma défense & mon dernier soupir;
c'est 14, 0 Vierge trés-clémente, I'heure pour laquelle je
vous invoque nuit et jour; ¢’est pour ce moment supréme
que je veux vous servir fidélement, toute ma vie : sa
seule pensée épouvante mon cceur et glace mon sang
dans mes veines ; mes priéres et mes supplications ces-
seront alors, et je ne saurai plus comment demander
du secours. Aussi, 0 Marie, source inépuisable de mi-
séricorde, je me jetle & vos pieds en pleurant, et c'est

. du fond de mon cceur, que je vous supplie de m'assister
a4 mon dernier moment, afin qu'aucun ennemi ne puisse
me nuire. Non, je ne pourrai jamais désespérer, si vous

~ \



— 383 —

voulez me sauver. O mon unique espérance, défendez-
moialors, de la vue des démons et de leur puisseince ; for-
tifiez-moi dans mon abatlement; ranimez de votre doux
regard, les forces qui m’abandonneront aux approches
de la ‘mort; tendez-moi la main e} recevez mon ame
avec tendresse, afin de la présentqr saine et sauve a
mon Bédempteur g’q a mon juge.

1°Trés-doux Jésus, qui ftes la jole de votrg Rére, sou-
venez-vous que non-seylement vous enduriez dans vo-
tre corps de mortelles douleurs, mai§ que votre dme
aussi, était dans 'abandpp et I3 privation de. topte cop-
solation humamp, et divine;

2° Et vous appehez votrg Pére, d’'une vojx plajntive ;

32 Et dans cette désolation si profonde, voys vous ré-
signiez, parfaltempnt 4 sa volonté ;

4 O, trés-bon , trés-aimable Sauveur, n’opbliez pas
cette soif brolante que vous donnait I'abattement de
tout votire corps et I’épuisement de tous vos membres;

5° Et lorsque le supplice de la soif voys faisait mou-
rir, on vous offrait une éponge pleine de fiel et de vi-
naigre ;

6° Mais surtout, & Jésus bien-aimé, rappelez-vous
cette autre soif de votre amour infini qui vous faisait
accomplir 'ceuvre sanglante de notre Rédemption ;

7° Lorsque vous avez dit sur la croix : Tout est con-
sommé : Consummatum est ;

8° Et au moment d’expirer, vous recommandiez hum-
blement votre esprit & Dieu ; '

9° Qui, c'est par amour pour moi, qu'aprés tant de



— 384 —
peines dans votre cceur et de tourments dans votre corps,
vous avez séparé votre ame trés-pure de son enveloppe
mortelle.

PRIRRE.

Au nom de cet amour, 0 trés-doux Jésus, tenez-moi
compagnie dans mes afflictions et écoutez avec indul-
gence et miséricorde, lescris de mon ceeur désolé. Ren-
dez ma volonté conforme & la vOtre, en toute chose; étei-
gnez en moi, la soif des choses temporelles et fugitives,
allumez au contraire en mon ame une soif brilante des
biens spirituels et célestes. Que votre breuvage de fiel
et de vinaigre change mes épreuves en douceurs et en
délices; accordez-moi qu’aprés avoir soumis mes sens, je
persévére dans le bien jusqu’a la mort, sans jamais m'é-
carterde votre obéissance. Aujourd’hui, comme si j’étais
sur le point de mourir, je remets mon esprit entre vos
mains percées pour moi, et je vous supplie, oh ! Jésus
trés-clément, de le recevoir avec bonté et miséricorde.
Assurez & mon ame, par votre grace, un heureux pas-
sage & 1'éternité ; que votre mort douloureuse donne de
la valeur & mes ceuvres si petites et si indignes, et que,
par vos mérites, je quitte le monde libre de toute faute
et de toute peine. '

1° Bappelez-vous, O Seigneur Jésus, cette lance
cruelle qui déchira votre sein , et qui per¢a voire cceur
déja froid et sansvie;

2° Lorsque de cette plaie béante, sortit un sang glacé;

3° Lorsque votre cceur blessé devint une fontaine
d’eau vive ;



-— 385 —

4° Oh! Jésus, avec combien de peines et de souffran-
ces, m’avez-vous racheté! .

5° Avec quel amour et quelle miséricorde, vous m’'a-
vez rendu 4 la premiére liberté de votre grice divine.

PRIERE.

O tendre Jésus, changez mon pauvre cceur en votre
cceur adorable ; que la plaie profonde de votre coté en-
tr'ouvert me défende et me sauve de tous mes ennemis;
que V'eau vivifiante que vous avez répandue, purifie
mon esprit et me lave de tous mes péchés. Que voire
sang glacé me ranime; qu'il donne sa belle couleur &
mon 4me , et qu'il I'embellisse de graces et de vertus.
Que vos peines et vos douleurs attachent votre cceur au
mien, et me le rendent toujours aimable et favorable.Que
cette sainte et amoureuse joie que vous avez eue 4 me
rendre la liberté précieuse du bien, triomphe de moi et
force mon cceur a vivre toujours uni & votre cceur si ai-
mable, si saint, si généreux.

1° O Vierge innocente, 6 tendre mére, 6 reine, la pro-
tection des affligés, le refuge des malheureux pécheurs,
rappelez-vous aussi l'instant ol vous étiez au pied de
la Croix, et que vous voyiez votre fils mort, abandonné
de tous et le corps affaissé vers la terre;

2° Rappelez-vous avec quelle ardeur,avec quel amour
maternel, vous receviez ses bras meurtris et percés sur
la Croix;

3° Avec quelle foi, quelle charité, vous appliquiez vo~
ire visage ensanglanté sur ses bras qui pendaient;

' 22



— 386 —

4° Avec quelle douloureuse tendresse vous baisiez ses
plaies et son visage pale et livide;

§° Oh ! racontez-moi, & Marie, de combien de blessu-
res fut alors percé votre ceeur si sensible;

6° Qui me fera entendre vos gémissements profonds
et lamentables?

7° Qui me fera voir aussi les.larmes brilantss ebameé-
Ies qui coulaient en abondance de vos yeux éteints?:

8° Que ne puis-je entendre vos parales déchirantes,
vos plaintes et vos sanglots P

9° Que je compatis & vos douleurs, & Marie, lorsque je
vois votire visage, naguére si ¢alme: eb si beau, et main-
tenant triste, pile et tout obscurci: des ombres: de- la
mort.

10° Et votre amur plongé dans un tel ablme de-dou-
leurs, que rien aw mopde n’aurait pu lui apporter la
moindre consolation.

PRIERE.

0 mére toute clémente, au nom de tout ce que vous
avez souffert, soyez ma protectrice, mon guide fidéle
pendant ma vie tout entiére; fixez avec bonté, vos re-
gards miséricordieux sur mon ame, et placez-la sous
Yaile tutélaire de votre fils bien-aimé. Que votre bouche,
qui embrassa tant de fois le sang et les plaies de Jésus-
Christ, me réconcilie et me le rende favorable. Que les
blessures cruelles de votre tendre cceur, m'obtiennent
une contrition sincére de tous mes péchés. Que vos pro-
fonds soupirs éveillent en moi un désir incessant de
Dieu seul et de son bon plaisir. Que vos paroles déchi-
rantes m'inspirent le silence de V'esprit et de la langue.
Qu’elles me délivrent de toutes les conversations inutiles



-— 3BT —
et frivoles. Que vos gestes, que les signes de votre dou-
leur pénétrent d’une sainte gravité mon ame et mon
corps ; qu’ils Otent de moi, toute dissipation et toute 1é-
géreté. Mais, surtout, que votre cceur désolé m’enseigne
a fuir, & mépriser, & détester, tout amopr terrestre et
passager.

{* O splendeur éblouvissante de V’éternelle lumiére, O
mon §ésus, lorsque je vous vois sans vie, lorsque je con-
temple votre corps glacé sur les genoux de votre pauvre
mere, lorsqu’avec elle, au pied de la Croix, j'embrasse
et je presse sur mon cceur vos membres inanimés, je
pleure votre mort, mais je loue et je bénis votre infinie
charité. Eteignez en moi les flammes de la concupis-
cence et les ardeurs de mes désirs et de mes passions;

2* O miroir trés-pur de la Majesté supréme, combien
vous 8tes obscurci et souillé. Que vos peines et vos dif-
formités divines purifient mon dme de ses taches et de
#os souillures ;

3° O brillante image de la bonté de Dieu votre Pére,
comre je vous vois méprisée, avilie, foulée aux pieds.
O mon Jésus, renouvelez par ces beautés de votre grace,
Pimage gatée et perdue de mon ame;

4° O agneau, I'innocence méme, combien vous ‘avez
été cruellement maltraité et déchiré. Satisfaites & Dieun
pour moi, et sanctifiez par votre sacrifice, ma vie inutile
et coupable;

8° O roi des rois, seigneur des Seigneurs, comme
vous voila humilié, abaissé. Je pleure tous ces affronts,
je vous aime, je vous adore, je vous embrasse dans
votre honte et votre mort. Lorsque viendra aussi pouf

-



— 388 —

moi la mort, recevez-moi dans les bras de votre misé-
ricorde et de votre charité; couronnez-moi de joie et de
gloire en m’associant & votre vie éternelle.

A LA VIERGE MARIE,

4° O trés-sainte Vierge Marie, rappelez-vous la dou-
leur inexprimable qui accabla et brisa votre cceur,
lorsqu’on prit et qu'on détacha de vos embrassements,
le corps sanglant de votre Fils ;

2° Rappelez-vous votre tristesse, lorsqu’il fallut quit-
ter le sépulcre de Jésus qu’on avait fermé et scellé;

3° Lorsque vous marchiez accablée sous le poids de
la douleur ;

4° Lorsque vous descendiez le Calvaire en gémissant,
en vous arrétant & chaque pas pour pleurer votre Fils
enseveli;

5° Mais surtout n'oubliez pas cette constance invinci-
ble, cet amour inébranlable que vous avez seule montré
toujours & Jésus, dansses peines et dans sa Passion,
jusqu'aumoment ou il se reposa enfin dans le tombeau.

PRIERE.

O reine de mon cceur affligé, Marie tendre mére,
obtenez-moi de votre Fils bien-aimé, qu'en vertu de sa
Passion et de la part que vous y avez prise, je supporte
et je surmonte toutes les afflictions, les dégouts, les in-
firmités, les miseres, les douleurs de.ma vie; que je me
cache dans son tombeau, que j'y sois mort & toutes les
affaires et & toules les inquiétudes du monde. Que cette
terre soit pour moi, un douloureux exil, que je n’y aie



— 389 —

d’autre secours, d’autre amour, d’autre désir, d’autre
vie, que de pleurer Jésus-Christ. A lui seul, mes soupirs,
mes paroles, mes pensées, mes ceuvres. Que je souffre
toujours en lui, et que je le loue sans cesse jusqu’au
dernier instant de ma vie. Obtenez-moi, 0 Marie, la sa-
gesse de l'amour, une vie pleine d'ceuvres saintes, et
une mort de grice et de salut. Ainsi soit-il.



SOLILOQUE
SUR LA MISERICORDE DE LA VIERGE MARIE

PAR LE BIENHEUREUX HENRI SUSO.

O altitudo divitiarum sapientice et scientie Det, quam
incomprehensibilia sunt judicia ejus et investigabiles vie
ejus! O profondeur des trésors de la sagesse et de la
science de Dieu, que ses jugements sont incompréhen-
sibles et que ses voies sont impénétrables. Oh! Seigneur
tout-puissant, mon Dieu, par combien de moyens sur-
prenants et inconnus, par quelles routes extraordinaires
vous ramenez I'dme & la vertu. Qu'avez-vous pensé dans
votre immuable et éternelle intelligence, qu’avez-vous
décidé dans votre adorable volonté, lorsque vous avezcréé
le chef-d’ceuvre de votre sagesse, Marie, de toutes les
créatures, la plus élevée, la plus divine, laplus vierge, la
plus pure, la plus belle, la plus aimable. Vous pouviez
dire alors : Ego cogito cogitationes pacis. Je pense des
pensées de paix; puisque, dans votre bonté infinie, vous
faisiez celle de qui devait naitre la Splendeur de la
gloire, votre Fils, qui ramena & leur principe, les créa-
tures perdues. Quel pécheur aurait osé s’approcher de
vous, 0 Pére céleste! §'il n’avait eu pour guide I'éter-
nelle Sagesse, votre Fils bien-aimé. Mais, 0 Sagesse
éternelle, 'homme ainsi souillé pouvait-il se présenter
a vous, qui étes la pureté méme, sans avoir pour avo-



— 3N —

eate, la Mére des misdricordes. Vous étes véritablemeht
homme, vous étes notre frdre, mais vous étes le Seis
gneur tout-puissant, le vrai Dieu, le Juge sévére, Celui
qui nous punit de nos iniquités. Aussi, lorsque la con-
science nous tourmente et que ld crainte nous assaillit,
lorsque notre cour est accablé gous le poids de la dou=
leur et que nous he trouvons plus aucun reméde & nos
maux, notre seule consolation est de pouvoir lever nos
yeux vers vous, 0 reine toute-puissante du ciel.

Me voici donc, 0 Vierge sacrée! Etoile brillante!
Miroir éblouissant de I'éternel soleill Trésor caché de
linfinie Miséricorde! me voici prosterné & vos pieds,
moi, la plus misérable et la plus vile des créatures, pour
vous saluer, en mon nom et au nom de tous les pécheurs
pénitents ; et vous, esprits célestes, dmes bienheureuses,
venez, descendez au centre de mon &me, pour célébrer
comme vous le savez, comme vou$ pouvez le faire, notre
paradis bien-aimé, la source de tous les biens et de
toutes les jouissances, la grande reine du ciel et de la
terre; car moi j'en suis indigne et incapable. O amie
chérie let choisie de Dieu, son épouse, couronne pré-
cieuse de I’éternelle Sagesse, versez sur voire pauvre
serviteur, une telle abondance de lumiére, qu’il puisse
s’entretenir avec vous. Voyez mon dme, comme elle
tremble; voyez mon corps prosterné et sans mouve-
ment, mes yeux baissés, mon visage couvert de honte,
et mon cceur agité par la crainte; et pourtant votre
grace me console et j’entends dire & mon ame : Espére,
aie confiance, parce que, pour aimer, servir et louer une
si grande reine, il n’y a d’autre moyen qu’elle-méme;
elle est la médiatrice immédiate de tous les pécheurs, au-
prés de son Fils, et lors méme que tu serais souillé de mille



— 392 —

péchés, tu pdurrais recourir i elle avec confiance. Plus
on est coupable, plus il faut se confier en Marie. Ainsi
donc, du courage, ame timide ; découvre tes miséres &
Marie, et accours avec joie au trone de ses miséricordes.
Tes fautes et tes souillures ne te feront pas repousser;
car c'est Marie qui te désire, qui t'appelle, qui t'invite d
Tecourir & son incompréhensible bonté.

O Marie, la derniére ressource des coupables,le refuge
assuré des pécheurs, c’est vers vous seule que se 1dvent
- nos yeux pleins de larmes, ¢’est vers vous que soupirent
tous les cceurs blessés et malheureux, c'est en vous
qu’espérent toutes les 4mes affligées. Soyeznotre média-
trice auprés de D'éternelle Sagesse et réconciliez-nous
dans la grice et la paix. Souvenez-vous, 0 trés-clémente
souveraine, que c’est nous, infortunés pécheurs, qui nous
vous avons valu le diadéme de votre puissance. Sans nos
péchés, seriez-vous devenue la mére de Dieu, 1’Arche
d'alliance, dans laquelle fut déposée la manne vérita-
ble, le lieu ol I'éternelle Sagesse a trouvé son repos.
Sans notre misére, auriez-vous été appellée, Mére degrice
et de miséricorde. Qui vous a faite riche? notre pauvre-
té; qui vous a élevée au-dessus de toutes les créatures?
nos vices et nos erreurs. Ainsi donc, 0 Marie, jetez sur
mon pauvre cceur, ces regards doux et compatissants,
que vous n'avez jamais détournés d’aucun pécheur,
lors méme qu'il était perdu et désespéré. Recevez-moi,
mettez-moi sous votre protection, parce que cest de
vous que j’attends mon secours; c'est en vous seule,
que je place mon espérance. O combien d’impies, d'ob-



— 393 —

stinés pécheurs avaient abandonné Jésus-Christ, renoncé
au Ciel, renié Dieu : ils étaient tombés dans 'abime du
désespoir, mais ils se sont tournés vers vous, 0 Marie;
vous lesavez recus avec la tendresse d’une mére, et
vous leur avez rendu la grice de Dieu par la vertu de
votre toute-puissante intercession. Les blasphémateurs,
les voleurs, les assassins, en se rappelant votre charité
reprennent encore courage et ne désespérent plus de
leur salut. O unique, admirable, infatigable consolatrice
des pécheurs , la bonté infinie de Dieu vous a rendue
chére & tous les malheureux, parce que votire compas-
sion bienveillante ne laisse aucun affligé sans conso-
lation. Quelle est ma joie, 6 ma trés-douce mére, lors-
que je médite votre tendre charité. Comme je me sens
ranimé, fortifié, rempli d’espérance. Il me semble que,
dans la joie que j’éprouve, mon cceur devrait s’échapper
de mes lévres, comme les larmes de mes yeux, tant vo-
tre nom me plait, 6 Marie. C’est un rayon de miel qui
se fond en moi et qui ravit mon 4me. Comme vous é&tes
justement appelée la Mére, la Reine de la miséricorde!
Salut, 6 Mére indulgente, 0 Reine trés-clémente,- vous
dont la bonté est inépuisable et sans limite. O Marie;
qu’étes-vous donc vous-méme, si votre nom seul est si
délicieux. Non, les harpeset les beaux instruments n’ont
pas de si douces harmonies que celles qu’apporte aux
cceurs affligés, le trés-saint nom de Marie, la Vierge im-
maculée; que tous les peuples s'inclinent et s’agenouil-
lent & ce nom sublime et divin de Marie.

.Combien de fois, & tendre Mére, avez-vous -Trepoussé
les efforts des démons qui nous tentaient; combien de



— 394 —

fois les avez-vous aris en fuite. Combien de fois, par vo
tre intexcession, avez-vous arrété et adouei la séveére
justice du juge redoutable qu’avaient irrité nos péchés;
oombien de fois avez-vous obtenu de votre divin Fils des
grices et des consolations. Que faire pour reconnaitre
tant de bienfaits; comment remercier votre maternelle
bonté? Ni les étoiles du ciel, ni la terre, ni les éléments,
ni les anges, ni les esprits bienheureux n& peuvent as-
sez vous bénir, et oélébrer dignement votre clémence.

Ne devons-nous pas nous taire ? non, nous ferons
notre possible pour vous louer, vous bénir, parce que
nous savons bien que votre admirable humilité ne mé-
prisera pas la petitesse de nos dons et nous tiendra
compte de notre bonne volonté.

Que les hommes ne gémissent plus d’aveir perdu le
Paradis terrestre; grce & vous, 0 Marie, au lieu d'un,
nous en avons deux. N'est-ce point un Paradis : le sein
béni et les entrailles sacrées qui portérent le véritable
arbre de vie, I'origine de toute joie, de tout bonheur,
de tout bien ? Nest-ce pas un Paradis : que Jésus, qui res-
suscite les morts, et dont les blessures sont des sources
de miséricorde, de sagesse, de douceur, des fleuves da-
mour infini qui arrosent et consolent toute la terre. Que
toules les dmes viennent se désaliérer aux eaux vives
de Jésus et de Marie ; elles gotuteront tant de délices,
qu’'elles ne pourront plus regretter le Paradis ferrestre.

O vous, notre illustre Souveraine, vous la reine du
ciel et de la terre, vous étes la porte de la miséricorde,
toujours ouverte, jamais fermée 3 personne; l'univers
entier périrait, avant que vous refusiez volre assistance



-— 398 —

4 qui l'implepe du fond de son eccur. Aussi, le matin,
en me levant, le soir, en me couchant, c’est vous la pre-
miére, qu'invoque mon 4me, parce que je sais que tout
ee que vos mains trés-pures offriront et recommande-
ront & Diew, lui plaira et lui deviendra précieux, malgré
son néant. Prenez donc mes ceuvres, mes pensées, mes
affections, mon corps, mon 4me, toute ma vie : présen-
tez-les & Pieu comme des choses qui vous appartiennent,
ot je serai heureux. O Marie, vase d’or trés-pur, toute em-
bellie de perles et de saphirs, toute remplie de graces et
de vertus, et plus chére aux yeux de I'éternelle Sagesse
que touteslss autires créatures. O bouquet ravissant de
roses et de lis, qui répandez les plus suaves et les plus
délicates odeurs, avec quelle joie Dieu ne contemple-
t-il pas votre virginité, votre humilité, votre charité, et
les charmes de vos autres verius. N'est-ce pas vous, 0
Marie, qui avez vaincu 'unicorne sauvage? n’est-ce pas
vous qui avez captivé le Roi des rois, par la beauté de
votre visage? N'en obtenez-vous pas plus de graces
qu’Esthern’en obtenait, du cceur d’Assuérus. Votre beauté
est incomparable, et tout ce qu'il y a de ravissant dans
les créatures disparait devant vous, comme un ver lui-
sant devant la splendeur du soleil. Qui jouit des faveurs
de Dieu, et qui peut dire, comme vous : Mon bien-aimé
est & moi, et moi, je suis a lui : Dilectus meus mihi, et
ego illi. Dieu est tout & vous, et vous, toute d Dieu; et au-
cune créature ne peut troubler cet amour intime qui vous
unit. O éternelle Sagesse, 0 doux Sauveur, écoutez
votre Mére bien-aimée ; regardez-la et pardonnez.moi,
puisque c’est elle, si sainte et sibonne, que j'offre & vo-
tre Pére et & vous. Voyez ces yeux si purs qui étaient
sans cesse attachés a votre humanité ; reconnaissez ces



— 396 —

joues si délicates et si blanches qui s’appuiaient sur
votre divin visage, cette bouche sacrée qui vous em-
brassait, ces mains qui vous servirent pendant tant
d'années, et ce sein virginal qui vous allaita, vous
pressa, vous réchauffa, vous endormit si souvent. O mon
Jésus, je vous rappelle toutes les fatigues et les peines
qu'endura votre sainte Mére pendant les années de vo-
tre enfance et de votre jeunesse, et cette douleur im-
mense quil'accabla au pied de votre croix, et au nom
de tout cet amour, de toutes ces peines, je vous supplie
que-vous m’attachiez irrévocablement & votre cceur, et
que vous me conserviez dans votre sainte grace.

. SUR LES DOULEURS DE JESUS ET DE MARIE.

Qui pourra donner & mes yeux, autant de larmes ame-
reS qu’il faudrait de mots et de lettres pour raconter,
dans quel océan de douleur, fut plongée 'aAme de Marie.
O reine du Ciel et de la terre, versez au moins dans mon
cceur , pour en amollir la dureté, une de ces larmes
brolantes que vous répandiez & flots, au pied de la Croix
pendant l'agonie de votre divin Fils. Que je m’atten-
drisse, que j’éprouve, que je partage votre douleur;
car pour- comprendre la douleur, il faut I'éprouver et la
ressentir soi-méme. O ma mére, § ma douce souveraine,
faites-moi , pour que j'en profite et que je ne I'oublie
jamais , le récit lamentable de vos douleurs; racontez a
votre serviteur, vos peines et vos angoisses, lorsque vous
avez vu l'éternelle Sagesse incarnée, votre Fils bien-
aimé, expirer sur la Croix.



— 397 —

Murie. Maintenant je suis heureuse dans le Ciel, la
peine et la douleur ne peuvent m’atteindre ; mais, sur
terre , j'étais plongée dans un océan de larmes et de
souffrances. Mon supplice commenca, lorsque je vis mon
Fils frappé, blessé, maltraité de mille maniéres et que,
la mort dans I'dme, je le suivis dans cette voie doulou-
reuse qui le conduisait au sacrifice de la Croix. Oh! ce
que je souffris alors, personne au monde ne pourra
jamais le comprendre. Tout ce que les hommes souf-
frent et peuvent souffrir, n’est qu'une goutte amére en
comparaison des tourments qui bouleversaient mes
entrailles maternelles et déchiraient mon ame. Tu sais
combien I'amour enfante de douleurs. Plus un objet est
aimable et précieux, plus sa perte devient affreuse et
intolérable. Jamais la terre n’avait vu naitre quelqu’un,
si aimable, si cher, si aimé, si digne de I'étre, que mon
Fils, les délices de mon cceur ; il était tout pour moi, et
j'aurais donné pour lui, la terre, le Ciel, tout I'univers.
Je ne vivais qu'en lui ; comment ne pas mourir en le
voyant mourir! Jaimais plus qu’on a jamais aimé, je
souffrais aussi plus qu'on a jamais souffert. Son huma-
nité si belle, si gracieuse me ravissait le coeur, quand je
1a contemplais ; sa divinité enivrait mon ame et m'élevait
aune contemplation sublime de la Bonté supréme. Je n’a-
vais d'autre joie que de penser & lui, de m’occuper delui,
de savourer le miel de ses paroles et d’entendre I’harmo-
nie de sa sagesse et de ses enseignements. Il était le mi-
roir de mon coeur, les délices de mon &me; il était pour
moi, le Ciel, 1a terre, le monde, le Paradis, le bonheur. Et
ce Fils sicher, si précieux, je le voyaisattaché & unecroix,
succombant dans les derniéres angoisses de la mort. Oh !
qui pourra jamais comprendre, les tourments de mon

23 /



- 398 —

4me, le supplice , 'agonie de mon cceur. Je le voyais,
abattu et je ne pouvais le consoler, sanglant et je ne
pouvais le secourir , blessé et je ne pouvais le panser,
mourant de soif et je ne pouvais le désaltérer; il avait
besoin de tous les secours humains et divins et je ne
pouvais les lui donner. Aussi mon pauvre cceur se brisait
dans ma poitrine’, et la voix expirait sur mes lévres. Je
fis pourtant violence & ma douleur et je dis & Jésus au
milieu de ces déchirements de mon dme : 0 mon cher
Fils, miroir délicieux de mon cceur, ol j'avais tant de
consolations & fixer mes regards,,vous voila donc attaché
A cette affreuse croix. O I'unique trésor de mon ame,
vous qui étes mon pére, ma meére , tout mon bien , ac-
cordez-moi de mourir avec vous. Pourquoi laisser ainsi
votre pauvre mére dans un tel abandon? Est-ce que je
ne pourrais pas boire aussi le calice amer de votre mort?
O mort que j’appelle, pourquoi ne viens-tu pas? Frappe-
moi, enléve-moi, tue-moi avec mon cher Fils, car la
vie , quand il ne sera plus, me sera plus amére que
la mort.

Mais pendant que je me lamentais ainsi en moi-méme
et que je désirais mourir, mon Fils me consolait inté-
rieurement. Ma Mére bien-aimée, me disait-il avec
douceur , consolez-vous , consolez-vous. Il faut que le
genre humain soit ainsi racheté. Si je meurs, c'est vo-
lontairement, et le troisidme jour, je ressusciterai, et je me
montrerai vivant, & vous et & mes disciples. Soyez cer-
taine que je ne vous abandonnerai jamais. Cessez vos
gémissements, 6 ma mére, consolez-vous.

Et quand mon Fils me consolait ainsi et me recom-
mandait & saint Jean, ses paroles déchiraient et péné-
traient mon 4me, comme autant d’épées : ma peine était



— 399 —
si grande et si visible qu'elle attendrit la dureté de scs
ennemis implacables; et moi, j'enlagais la Croix, je bai-
sais le sapg qui coulait de ses blessures et la paleur
de mon visage en était tout inondée.

Henri. O bonté immense! quelles furent les douleurs,
les angoisses de Jésus et de Marie ! Out arréter mes yeux et
ma pensée : Sije regarde Jésus, la plusbelledes créatures,
je le vois sur la Croix, défait, défiguré, et dans de telles
souffrances, que mon cceur en est brisé. Autour de lui
sur le Calvaire, j'entends les cris horribles et les blas-
phémes de ses ennemis; au-dedans de lui, il y ades
luttes affreuses contre la mort. Ses veines sont tendues,
son sang est presque tout sorti de son corps. Il n’est
que plaies, douleurs; il meurt dans I'abandon, sans
qu'un ange, un homme, son Pére ou sa Mére le console
el le guérisse de ses blessures.

Si je regarde Marie, sa pauvre Mére, je vois son dme
accablée d'une immense douleur. Mille glaives trans-
percent son cceur virginal ; jamais il n'y a eu un specta-
cle plus pénible, jamais n'ont retenti des cris plus la-
mentables, plus déchirants. Dans le Fils et dans la Mére,
je trouve des miséres et des angoisses incomparables.
La douleur de la Mére tourmente le Fils, et la mort du
Fils tue la Mére. Le fils regarde sa Mére et la console;
la Mére léve les bras au ciel et demande 4 Dieu de mou-
rir avec son Fils. Qui a plus souffert; qui a ressenti
les plus grandes peines intérieures? O Jésus, 6 Ma-
rie, moi je ne puis répondre ; mais que votre Pére qui
frappait du haut du Ciel, le dise lui-méme. O Mére
admirable, votre cceur si sensible pouvait-il supporter
de tels tourments. O cceur virginal, cceur si aimable, si
tendre et si désolé, non, toute autre douleur aupréds de



— 400 —

votredouleurne sera jamais qu'une ombre, qu'un songe.
O helle, 0 naissante aurore , ce n'est pas la splendeur
de la lumiére que vous répandez, c’est le sang de I'éter-
nelle Sagesse qui vous colore : O Jésus si beau, si déli-
cat, si ravissant, visage qui rayonne la grice , front
ou repose 1a science infinie, vous voila obscurcis par les
couleurs livides de la mort : O corps si pur, vous voild
tout souillé, sans vie et attaché A la Croix. Sang pré-
cieux, comme vous ruisselez sur le sein maternel d'olt
vous étes sorti. Venez donc, 0 méres, compatir aux lar-
mes el & la douleur de la Mére de Dieu ; venez, 6 Vierges,
pleurer le sang de Jésus qui baigne et couvre le visage
de la premiére Vierge du Paradis ; et vous, cceurs affligés
qui éles accablés de douleurs, rappelez-vous qu’aucune
douleur ne ressemble et ne peut étre comparée i la
douleur de Jésus et de Marie. Et vous, les imitateurs et
les amis du Fils et de la Mére, ne vous étonnez pas, si en
les contemplant, votre ceceur succombe 2 la peine, puis-
que cette douleur de Jésus et de Marie fut si grande que
la nature entiére y compatit; les rochers se fendirent et
se brisérent ; la terre trembla et le soleil fut obscurci.



EXERGIGE SPIRITUEL

DE L’ETERNELLE SAGESSE.

Notre Seigneur Jésus-Christ révéla au bienheureux
Henri les exercices spirituels et les priéres que doivent
faire ceux qui désirent avancer dans 'amour de la divi-
ne Sagesse, afin de bien vivre et de mourir saintement.
11 les indique ainsi.

Quicongque désire devenir le disciple de I'éternelle Sa-
gesse, qui est Jésus-Christ, doit se dépouiller de tout
amour déréglé du monde, de la chair et de soi-méme.
1l doit choisir la Sagesse pour sa maitresse , pour son
épouse, et se consacrer humblement & son amour, 3 sa
beauté, & sa divine lumiére.

Lorsqu'il se trouve enchainé par des affeclions terres-
tres, et qu'il lui parait trop difficile d’aspirer & cette
union céleste, qu'il ne se décourage pas cependant pour
cela, mais qu'il prenne une ferme résolution de sacri-
fier dans V'occasion et avec I'aide de Dieu ses affections
terrestres. C'est 13 le commencement de ce qu'il faut
faire. Que ceux qui se sentent froids et négligents, dans
I’amour de Dieu, ne se découragent pas non plus ; mais
qu’ils renouvellent souvent le choix de cette épouse ct
la prennent humblement pour leur bien-aimée, dans do
chastes et pures fiangailles ; ils serviront Dieu d'abord
par un sentiment de crainte qu'ils changeront ensuite



— 402 —

en un sentiment d’amour, et ils se dévoueront & la di-
vine Sagesse avec ardeur en contemplant I’excellence,
la beauté, la présence intime de cette épouse qui est la
divinité de Jésus-Christ. Dieu est un esprit trés-simple
et trés-pur, et I'ame est semblable & Dicu. Mais ce ma-
riage ne doit pas se faire seulement intérieurement avec
I'dme , il doit se faire encore extéricurement par quel-
ques actes de dévotion, sccrets cependant,

Que 'amant de la divine Sagesse se renferme dans sa
chambre et, que le corps étendu par terre, il récite trois
Pater et trois Ave; qu'il s'offre, qu'il se consacre entiére-
ment au bon plaisir de celle qu'il aime. Qu'il la supplie
de vouloir bien lui donner 'anneau nuptial, en signe de
fidélité et de mutuel amour ; amour certain, amour pur,
amour fort et tel que, ni la vie, ni la mort, ni aucune
créature ne pourront le troubler et le détruire, Qu'il ré-
cite chaque jour, l'office et les heures de la divine Sa-
gesse, pour demander qu’elle conserve son corps et
son cceur toujours libre des souillures, des vanités, des
amours, des périls, des piéges du monde, et qu'clle le
dirige toujours dans la voie du salut. Quand il ira pren-
dre ses repas, qu'il dise un Pater et un 4ve pour les 4mes
duPurgaloire. En outre, qu'il porle secrétement sous ses
vétements le saint nom de Jésus, afin qu'il I'ait tou-
jours avec lui, comme un préservalif contre le péché et
la mort éternelle. Qu'il récite tous lesjours, en son hon-
neur, un Pater ¢t un Ave pour la sainte Eglise ¢t pour
tout le peuple chrétien, afin que ce nom si doux soit
gravé dans toutes les dmes. Qu’il y ajoute ces paroles :
Benedictum sit dulce nomen Domini nostri Jesu-Christi, et
glorfose virginis Marie matris ejus sn eternum, et ultra,
amen : Que béni soil le doux nom de notre Seigneur Jé-



— 403 —

sus-Christ et celui de la glorieuse vierge Marie, sa mére,
dans tous les siécles des sidcles, ainsi soit-il. Qu'il se
prosterne ensuite aux pieds de Dieu le Pére et qu'il dise .
Piissime Pater omnipotens, per cuelernam tibs sapientiam
tuam, Dominum nostrum Jesum Christum, obsecro ut af-
flicte Ecclesie tue subvenias, eamque ad pacem, unionem
et tranquillitatem reducas, juxta supremun tuum honorem
et beneplacitum ; O Pére tout-puissant, au nom de votre
coéternelle Sagesse, Jésus-Christ, notre Seigneur, je vous
conjure de secourir votre Eglise affligée et de lui donner
la paix, 'union et la tranquillité, comme le demando
votre honneur supréme et votre amour. Ainsi soit-il.
Qu'il célébre plusieurs fois par an la féte de l'éter-
nelle Sagesse, avec tout I'amour possible. Il peut choi-
sir le premier dimanche du mois d’aott dans lequel V'E-
glise commence son office par le livre de la Sagesse et
raconte aux fiddles ses louanges; l'avant-veille dela
Nativité, jusqu’a la nuit de Paques, pendant le temps ob
I'éternelle Sagesse daigna s'incarner en Marie et apparal-
tre au monde; le jour de la Circoncision et le premier
jour de I'année, afin d’obtenir de I’éternelle Sagesse une
année heureuse pour tous les hommes et pour I'Eglise ;
le dimanche du carnaval, pour s'exciter & I'amour de
I'éternelle Sagesse et protester, qu'on ne veut pas d’au-
tres joies et d’autres consolations en cette vie; le pre-
mier de mai, afin de renouveler notro ferveur et notre
amour pour sa beauté et ses perfections; et enfin le se-
cond jour, aprés la commémoration des morts, que I'E-
glise céldbre en novembre, afin de supplier Jésus-Christ.
pour la liberté de toutes les dmes qui se purifient et qui
ont 618 les disciples de la divine Sagesse de la méme
manidre. Dans ces jours, il faut faire des priéres par-

-



— 404 —

culiéres et de honnes ceuvres, pour honorer la divine
Sagesse ; on pourra réciter cent Pater et cent Ave Maria.
Mais qu'on ne manque pas-d’honorer la vierge Marie,
meére de I'éternelle Sagesse, puisqu’elle veut bien nous
agsocier & son divin Fils dans son amour maternel. Of-
frons, chaque matin, nos ceuvres & Dieu, par son inter-
médiaire, et chaque soir confions-lui notre repos, en ré-
citant en 'honneur de son cceur sacré, et de ses entrail-
les bénies, qui poriérent pendant neuf mois le Sauveur,
neuf salutations angéliques, ou bien neuf Salve regina,
afin qu’elle ouvre son sein miséricordieux a tous les fils
de I'éternelle Sagesse et & tous les fidéles, dans la vie et
dans la mort.

Celui qui ne pourra faire tout cet exercice spirituel, &
cause de ses occupations ou de ses infirmités, pourra
" le supléer en récitant seulement neuf Pater et neuf Adve
Maria.

PRIERE

QUE LE BIENHEUREUX ADRESSAIT TOUS LES MATINS
A L'ETERNELLE SAGESSE.

Mon ame vous a désirée toute la nuit, et c'est du fond
de mon cceur que je m'adresse & vous, dés le matin, O
sublime Sagesse. Je vous demande avec instance de me
rendre digne de votre présence ; c’est uniquement aprés
clle que je soupire; car elle éloigne toutes les choses
contraires ; elle est une source inépuisable de graces



— 405 —

pour mon cceur, et l’enflamme de votre saint amour.
Me voici donc, 6 doux Jésus, je vous salue, je me pro-
sterne devant vous, je conjure la multitude des anges,
qui obéissent & votre moindre signe, de suppléer &4 ma
faiblesse ; et comme ils ne sont pas encore en assez
grand nombre, que les myriades d'esprits bienheureux
qui entourent votre trone se joignent encore a eux; que
toutes les créatures s'unis:cnt pour vous honorer, pour
vous glorifier, pour bénir volre sainl nom, qui est notre
défense, notre bonheur, notre salut dans tous les dan-
gers et dans toutes les occasions.



SENTENCES TIREES DES SAINTS PERES.

Notre Bienkeureux avait trois endroits consacrés au
silence et & la priére : la cellule, I'oratoire et le cheeur ;
et lorsqu’il les quittait, surtout pour aller dans la ville,
il était comme un liévre hors de son gite, que poursui-
vraient et qu'entoureraient les chasseurs. Sur les murs
de son oraloire, élait représentée la divine Sagesso et
d’autres images pieuses. On y lisait aussi ces maximes
lirées des Saints Péres :

La fuite du monde, le silence et la retraite sont les
grands moyens de se sauver. La source de tout bien est
dans le recueillement.

La pureté du cceur donne plus de science que ’étude
elle-méme.

Reste dans ta cellule, elle pourra tout t'apprendre.

Gardez-vous a I'extérieur par le silence, et & I'intérieur
par la pureté.

Un poisson hors de I'eau, un religieux hors de sa
ccllule sont en danger de mort. g

La mortification du corps, la dévotion du cceur, I'é-
loignement des hommes, produisent ¢t conservent la
chasteté.

Ne porlez jamais un vétement par vanité.

Le p.emier devoir d’un soldat est de combatire cou-
ragev sement ses vices,



— 407 —

Ne vous emportez contre personne, pas méme contre
celui qui voudrait vous arracher les yeux.

Un homme colére déplait & Dieu, lors méme qu'il fe-
rait de grandes choses.

On péche plus en disant du mal de son prochain,
qu'en mangeant de la viande les jours défendus.

C'est un grand défaut de parler des vices des autres,
et d’oublier les siens.

Les mépris et les affronts sont nécessaires & celui qui
veut éire parfail.

Il faut reconnaitre sa folie pour obtenir la divine
Sagesse.

Soyez calmes comme des morts, dans les choses heu-
reuses ou contraires.

Un visage pale, un corps amaigri par la pénilence,
une démarche humble, une conversation modeste sont
la beauté d'un religieux.

A un cheval fougueux, & un corps trop ardent, il faut
retrancher la nourriture.

Craignez le vin, c’est un poison pour I'dme.

On ne doit point appeler religieux, celui qui se plaint
cncore, et qui ne sait pas maitriser sa colére, fuir les
conversations inutiles ou supporter les affronts.

C’est sur Jésus-Christ, étendu et mourant sur la croix,
que nous devons régler toute notre vie.

Travaillez activement & votre salut ; sans cela, ni Dieu
ni les hommes ne pourront vous étre utiles.

Une dame demandait & saint Arséne de se souvenir
d'elle devant Dieu. « Ce sera, lui répondit-il, pour lui
demander de vous bannir de mes pensées, »

1l faut chatier le corps qui no s tourmente et nous
accable det .ntations.



— 408 —

Ne suivons jamais notre propre volonlé el n’cnsei-
gnons rien aux autres, avant de l'avoir pratiqué nous-
mémes. .

Les belles paroles sans les actions sont vaines. Elles
ressemblent aux arbres qui ont beaucoup de feuilles,
mais qui ne portent pas de fruits.

Celui qui fréquente le monde, y re¢oit nécessairement
beaucoup de blessures.

Sivous ne pouvez rien faire dans votre cellule, restez-y
au moins par amour pour Dieu.

Celui qui vit dans la chasteté sera comblé d’honneur,
et Dieu deviendra sa couronne.

Combattre dés le principe, c'est écraser la téte du
serpent. ' '

Un religieux porla une picrre dans sa bouche, pen-
dant trois ans, afin d’apprendre a se taire.

On se repent souvent d’avoir parlé, jamais d'avoir
gardé le silence.

Gardez le silence jusqu’a ce qu’on vous interroge.

Quand vous souffrez, réjouissez-vous, car Dieu nc
vous oublie pas; n’atlribucz jamais votre maladic & vos
jeunes ; ceux qui ne jenent pas, ne sont-ils pas mala-
des? Si voire corps est éprouvé par les tentations de la
cliair, réjouissez-vous, car vous pouvez imiter saint
Paul.

11 y a dos religieux dont le soleil n’a jamais ¢claire
le repas.

Que le soleil ne vous voie jamais en colére.

La discrétion mérile une des premiéres places parni
les vertus; elle consiste & ¢éviler les extrémes et a con-
server la mesurc en toules choses.



— 409 —

A quoi scrvent les bons commencements, sans la
persévérance ? .

Tout ce qui nuit & la pureté de 1'Ame, doit 8tre ¢vilé,
lors méme qu’on y verrait 'apparence du bien.

Toute la perfection consiste, ‘pour 1'Ame, a se renfer-
mer, avec toutes ses puissances, dans son centre unique,
qui est Dieu.



Digitized by GOOg[C



OFFICE

DE L’ETERNELLE SAGESSE

COMPOSE PAR LE BIENHEUREUX SUSO.

OFFICIUM DE JETERNA SAPIENTIA.

INviTaATORIUM. — ZEternee Sapicentisd fontem adoremnus;
et pro gloria nominis ejus jubilemus.

Venite, cxsultemus Domino, jubilemus Deo salutari
nostro : preoccupemus faciem ejus in confessione, et in
psalmis jubilemus ei.

Dicitur tantum hic primus versus :

®. AEtern® Sapienti®.

Gloria Patri, elc. — El pro gloria nominis, etc.



— 412 —
HYMNUS,

Jesu dulcis memoria,
Dans vera cordis gaudia ;
Sed super mel ct omnia,
Ejus dulcis presentia.

Nil canitur suavius,
Auditur nil jucundius,
Nil cogitatur dulcius
Quam Jesus Dei filius.

Jesu, spes pmmlcntibns,
Quam pius cs petentibus
Quam bonus te quarentibus,
Sed quid invenientibus,

/terna Sapientia,

Tibi, Patrique gloria,

Cum spiritu Paraclito,

In sempiferna ezcula. Amen.

Ps. 65. Jubilate Deo, omnnis terra, psalmum dicite no-
mini ejus ; * date gloriam laudi ejus.

Dicite Deo : Quam terribilia sunt opera tua, Domine ?

* in multitudine virtulis tuz mentientur tibi inimici tui.

Omnis terra adoret te, et exsultet tibi; * psalmum di-
catl nomini tuo. Gloria Patri, etc.

AnTirdoNA. — Sapientia ®dificavil sibi domum; exci-
dit columnas septem ; subdidit sibi gentes, superborum,
et sublimium colla propria virtute calcavit.

¥. Ego autem in Domino gaudebo. —§. Et exsultabo
in Deo Jesu meo. — Pater nosler.

BenepicTio. — Jesus Sapientia Patris depellat cuncta
adversantia nobis. — Amen.

LEcTi0 1. (de libro Sapicnlie, cap. 6.)

Clara est, et qua: nunquam marcescit Sapientia, et fa-



— 443 —

cile videtur ab his, qui diligunt eam, et invenitur ab his
qui queerunt illam : preoccupat qui se concupiscunt, ut
illis se prior ostendat. Cogitare ergo de illa sensus est
consummatus. —Tu autem, Domine, miserere nostri.—
Deo gratias. —

g. Emitte, Domine, Sapientiam de sede magnitudinis
tu®, ut mecum sit et mecum laboret : Ut sciam quid ac-
ceptum sit coram te omni tempore.

¥. Da mihi, Domine, sedium tuarum assistricem Sa-
pientiam. — Ut sciam quid acceptum sit coram te omni
tempore. — ,

Benenicrio,— ZEterna Sapientia custodiat corda et cor-
pora nostra. — Amen.

LEecTio 11. (de libro Ecclesiastici, cap. 1.)

Fons Sapienti® est verbum Dei in excelsis, et ingres-
sus illius mandata @terna; Deus creavit illam in spiritu
sancto; et effudit illam super omnia opera sua; et pre-
buit illam diligentibus se. Tu autem, Domine, miserere
nostri. — Deo gratias.

5. Da mihi, Domine, assistricem Sapieniiam, et noli
me reprobare & pueris tuis : quoniam servus tuus sum
ego, et filius ancill® tue.

Mitte illam a sede magnitudinis tue : ut mecum sit et
mecum laboret. * Quoniam servus tuus sum ego, et
filius ancille tue. —

Benepictio. — Domo Sapienti® et intellectus , impleat
nos Spiritus Sanctus. — Amen.

Lectio ule (de libro Ecclesiastici, cap. 4.)

Sapientia filiis suis vitam inspirat, et suscipit inqui-



— 44 -
rentes se, et preeibit in via justitiee; et qui illam diligit,
diligit vitam. Qui tenuerint illam, vitam hereditabunt,
et quo introibit, banedicet Deus : et eos qui diligunt
illam, diligit Deus. — Tu autem, Domine, miserere nos-
trl. — Deo gratias.

B Super salutem et emnem pulchritudinem Sapien-
tiam, et proposui pro lucem habere illam : venerunt au-
tem mihi omnia bona pariter cum illd.—

¥. Dixi Sapientie : Soror mea es; et Prudentiam ami-
cam meam vocavi. — Venerunt autem mihi omnia bona
pariter cum illd. — Venerunt.

Canticum. Tu rex gloriee, Christe, tu Patris sempi-
ternus es Filius, etc. Dicitur usque in finem.

AD LAUDES.

¥. Salutem mentis et corporis, — etc.

Ps. 116. Laudale Dominum, omnes gentes : * laudate
eum, omnes populi.

Quoniam confirmata est super nos misericordia ejus,
* et veritas Domini manet in @iernum. — Gloria Pa-
tri, etc.

AxTiPHONA. — Sapientia clamitat in plateis ; si quis di-
ligit sapientiam,ad me declinet, et eam inveniet, ¢t eam
cum invenerit, beatus erit si tenuerit eam.

CariruLun (Sap. 8). — Sapientiam amavi, et exquisivi
a juventute mea; et quesivi illam mihi sponsam assu-
mere, et amator factus sum form illius, — Deo gra-
tias.



— 415 -

HYMNUS.

AD PRIMAM.

¥. Salutem mentis et corporis, ete.



— 416 —
HYMNUS,

Amor Jesu dulcissimus,
Et vere suavissimus,

Plus millies gratissimus,
Quam dicere sufficimus.

Jesu, decus angelicum;
In aure dulce canticum,
In ore mel mirificum,

In corde nectar ccelicum,

Jesu mi bone, sentiam
Amoris tui copiam,

Da mihi per presentiam
Tuam videre gloriam.

Zlerna Sapientla, elc.

Ps. 142. Auditam fac mihi mane misericordiam tuam :
quia in te speravi, v

Notam fac mihi viam in qua ambulem; * quia ad te
levavi animam meam.

Eripe me de inimicis meis, Domine; ad te confugi :
doce me facere voluntatem tuam, quia Deus meus es (u.

Gloria Patri, ete.

_AnmienomA. — Fgo diligentes me diligo, et qui mane
vigilaverint ad me, invenient me. )

CarrruLum. — (Sap. 7.) Sapientia vincit malitiam ; at-
tingit & fine usque in finem fortiter, et disponit omnia
suaviter. — Deo gratias. —

. Jesu Christe, fili Dei vivi, miserere nobis, Jesu.

t. Qui sedes ad dexteram Patris. Miserere.

Gloria Patri. — Jesu Christe, etc.

v. Exsurge, sterna Sapientia, adjuva nos,

w. Et libera nos propter nomen sanctum tuum.

1. Dominc, exaudi, etc.

#. Et clamor, etc.



- 41 - .
ORATIO.

Corda nostra, quesumus, Domine, @lern® Sapientie
splendor illustret; quo mundi hujus tenebris carere va-
leamus, et perveniamus ad patriam claritatis elernz.
Per eumdem, etc.

AD TERTIAM.
1. Salutem mentis et corporis, etc.

HYMNUS.

Tua, Jesu, dilectio,
Grata, mentis refectio,
Replens sine fastidio
Dans famem desiderio.

Qui te gustant, esuriunt,
Qui bibunt, adhue sitiunt,
Desiderare nesciunt,

Nist Jesum quem sitiunt.

Desidero te millies,

Mi Jesu, quando venies?
Quando lelum me facies ?
Me de te quando saties ?

ZAterna Sapientia, elc.

Ps. 142. Spiritus tuus bonus deducet me in terram
rectam ; * propter nomen tuum, Domine, vivificabis me
in e¢equitate tua.

Educes de tribulatione animam meam; * et in mise-
ricordia tua disperdes inimicos meos.

Et perdes omnes qui tribulant animam meam; * quo-
niam ego servus tuus sum. — Gloria Patri, etc.

Anrirnona. — Fili, concupiscens sapientiam conserva
justitiam, et preebebit eam tibi Dominus.



— 418 —

CarrruLud, — Sapientia, page 415.
B. Ego autem in Domino gaudebo.
¥. Et exsultaho in Deo Jesu meo.
Gloria Patri, etc. — Ego autem, etc.
OraTIO, ut ad Laudes,

AD SEXTAM.

¥. Salutem mentis et corporis, — etc.

HYVMNUS.

Jesu, summa benignilas,
Mira cordis jucunditas,
Incomprehensa bonitas,
Tua me stringat charilas.

Bonum mihi diligere,
Jesu, nil ultra querere,
Mihi prorsus deficere,
Ut illi queam vivere.

Jesu mi dilectissime,

Spes suspirantis anime,
Te querunt pie lacryme,
Et clamor mentis intime,

Aterna Sapientia, — ele.

Ps. 32. Anima nostra sustinet Dominum ; * quoniam
adjutor et protector noster est.

Quia in eo letabitur cor nostrum; * et in nomine
sanclo ejus speravimus.

Fiat misericordia tua, Domine, super nos; * quemad-
modum speravimus in te.— Gloria Patri, etc.

ANTIPHONA. — Dominus possedit me in initio viarum
suarum, antequam quidquam faceret a principio.



— 419 —

CaprToLUM. — (Sap. 7). — Candor est enim lucis ®ter-
ne, et speculum sine macula divin® majestatis, et imago
bonitatis illius. — Deo gratias.

§. Sit nomen Domini benedictum,

¥. Ex hoc nunc et usque in seculum.

Gloria Patri. — Sit nomen, — elc.

B. A solis ortu usque ad occasum.

¥. Laudabile nomen Domini.

B. Domine exaudi.

¥. Et clamor.

ORATIO.

Exaudi nos, omnipotens et misericors Deus ; et men-
tibus nostris Sapienti tuz lumen ostende, et te super
omnia diligere concede. Per.,

AD NONAM.
Salutem mentis et corporis, etc.

HAYMNUS.,

Quocumque loco faero,
Semper Jesum desidero.

" Quam letus quando fnvenero,
Quam felix cum tenuero !

Tunc amplexus, tunc oscula,
Que vincunt mellis popula,
Tune felix Jesu copula,

Sed in his parva morula.

Jam quod quesivi, video,

Quod concupivi, teneo’;

Amore Jesu langueo,

Et corde totus ardeo. . :

/Aterna Sapientia, ete.



— 420 —

Ps. 50. Cor mOndum crea in me, Deus; * et spiritum
recltum innova in visceribus meis.

Ne projicias me a facie tua; * et spiritum sanctum
tuum ne auferas a me.

Redde mihi lelitiam salutaris tui, * et spiritu princi-
pali confirma me. — Gloria Patri, — etc.

. AnmiroNA. — Nondum erant abyssi, et ego paturie-
bar; quando preparabat ccelos, aderam cum eo cuncla
componens.

CariTuLuM. — (Sap. 7). — Sapientia speciosor est sole,
ct super omnem dispositionem stellarum, luci comparata
invenitur prior.— Deo gratias.

§l. A solis ortu, usque ad occasum,

¥. Laudabile nomen Domini.

Gloria Patri, — A solis, — etc.

B. Sapientia requiescit in corde ejus;

¥. Et prudentia in ore illius.

B. Domine exaudi.

¥. Et clamor.

ORATIO.

Infunde, quasumus, Domine, cordibus nostris lumen
Sapienti® tue : ut te veraciter agnoscamus, et fideliter
diligamus. — Per eumdem.

AD VESPERAS.

W. Salutem mentis et corporis, — etc.

#. Deus in adjutorium, — elc.

Ps. 140. Redemptionem misit populo suo; * mandavit
in ®ternum testamentum suum.

Sanctum et terribile nomen ejus ; * initium sapientiz
timor Domini.



- 420 —

Intellectus borius omnibus ficientibus eum ; * lauda-
tio ejus manet in seeculum seculi. — Gloria Patri, —elc.

AxmirHONA. — Ompis sapientia a Domino Deo est, et
cum illo fuit semper, et est ante ®evum. Allcluia.

Caerroicy. — (Sap. 8). — Sapientiam amavi et
exquisivi a juventute mea : et queesivi illam mihi spon-
sam assumere, ¢t amator faclus sum forme illius. —
Deo gratias. i

NYNNUS?

Jesu sole serenior,

Et balsamo suavior,
Omni duleore dalcior,
Prz cunelis amabilior.

Ta mentis deleetatio,
Amoris consummatio,
Tu mea gloriatio,

Jesu mundi salvatio.
Jesus auctor clemenlie,
Totius spes lzlilie,
Dulcoris fons et gratie,
Ver cordis delicis.

Zterna Saplenlia, elc.

w. Ego autem in Domino gaudebo.

v. Et exultabo in Deo Jesu meo.

AD MAGNIFICAT, ANTIPHONA. — O oOriens, splendor lucis
etern, et sol justlitiz, veni, et illumina sedentes h te-
nebris, et umbra mortis. Alleluia.

OBATIO, 4t ad Laudes.

24



— 422 —

AD COMPLETORIUM.

®. Salutem mentis et corporis, — eic.

¥. Converte nos Deus salutaris noster.

w. Et averte iram tuam a nobis.

%. Deus in adjutorium, — etc.

Ps. 12. Tllumina oculos meos, ne unquam obdormiam
in morte : * ne quando dlcat inimicus meus : Preevalui
adversus eum.

Qui tribulant me, exsultabunt si motus fuero : * ego
autem in misericordia tua speravi.

Exsultabit cor meum in salutari tuo, cantabo Domino
qui bona tribuit mihi : * et psallam nomini Domini altis-
simi. — Gloria Patri, — etc.

AntiprONA, — Ego in- altissimis habito, et thronus
meus in columna nubis. Alleluia.

CarrruLuM, — (Sap. 8). — Sobrietatem Sapientia docet,
et justitiam, et veritatem, quibus nihil utilius est in vita
hominibus. — Deo gratias.

¥. In pace in idipsum * dormiam et requiescam.

V. Si dedero somnum oculis meis, et palpebris meis
dormitationem. Dormiam. -

Gloria Patri. — In pace, — etc.

HYMNUS.

In pace Jesus imperat,

Qui omnem sensum superat ;
Hunc mea mens desiderat,
Et illo frui properat.

Te cceli chiorus priedicat, *
Et tuas laudes replicat,



— 423 —

Jesus plebem letificat,
Et nos Deo pacificat.

Jesus ad Patrem rediit,
Celeste regnum subiil :
Cor meum a me transiit,
Post Jesum simul abiit.

Alterna Sapientia, efc.

8. In pace factus est locus ejus.
v. Et habitatio ejus in Sion.

CANTICUM SIMEONIS (Lucee, 2).

Nunc dimittis servam tuum, Domine: * secundum
verbum tuum in pace.

Quia viderunt oculi mei: * salutare tuum.

Quod parasti; * ante faciem omnium populorum.

Lumen ad revelationem gentium: * et gloriam plebis
tuee Israél. — Gloria Patri, — etc.

AntipHONA, — O Rex gloriose inter sanctos tuos, qui
semper es laudabilis, et tamen ineffabilis; tu in nobis es
Domine, et nomen sanctum tuum invocatum est super
nos : ne derelinquas nos, Deus noster, et in die judicii
nos collocare digneris inter sanctos ct electos tuos, Rex
benedicte.

y. Domine exaudi orationem meam.

. Et clamor meus ad te veniat.,

ORATIO.

Fragilitatem nostram, quasumus, Domine, propilius
respice, et saporem nobis @tlerne Sapienti® benignus
infunde : ut ejus dulcedine melliflua pregustata, omnia
terrena valeamus despicere, et tibi summo bono ardenti
desiderio jugiter adherere. Per ¢umdem Dominum



— h2% —

nostrumJcsum Christum filium tuum, qui tecum vivit et
regnatin unitate Spiritus Sancti Deus, per omnia s®cula
seculorum. Amen.

¥. Domine, exaudi orationem meam,

R. Et clamor meus ad te veniat.

y. Benedicamus Domino,

N. Deo gratias.

ZElerna Sapientia custodiat corda et corpora nostra.
Amen,

FIN.



TABLE DES MATIERES.

LETTRE DU REVEREND PERE LACORDAIRE. « « . . . .
AVANT-PROPOS o ¢ « « o« o« o o o o « o o o &

1.
111,
1v.
VL.
ViL.

Vi,
IX.

X.

XL

X1IL.

VIE DU BIENHEUREUX HENRI SUSO.

Des premiéres années du bienheureux Suso et
des tentations qu'il éprouva au commencement
de sa conversion. <« . o« .+ o ¢ ¢ o .
Dieu fortifie notre bienheureux par une vision
chleste. « ¢« ¢ 0 4 0 0 e e e e s 0.
Frére Henri se passionne pour I'éternelle Sagesse.
De quelques tentations du Démon pour le dis-
trairede amour de V’éternelle Sagesse. . .
L’éternelle Sagesee lui apparait . . . . . .
Comment le bienheureux écrit sur sa poitrine et
dans son cceur le saint nom de Jésus. . . .
De quelques autres consolations qu'il regoit du
Ciel « . & ¢« ¢ v o o ¢ v v 0 o @
De ses rapports avec les Ames du Purgatoire, .
Comment frére Henri se tenait A table et se
nourrisgait « . . . . . . . . 0 . .
Dans quel esprit et avec quel amour de la Sa-
gesse, frére Henri commengait le premier jour
delannée . . . . . « . . ¢ . . .
Quelles pensées notre bienheureux avait quand
il célébrait lamesse . . . . . . . . .
Comment le bienheureux honorait la Purification

"delaviergeMarie.  « . 4 o o 4 . . .
%.

13

15
19

21

23

25

21



- 426 —

Xl Comment il passait ’époque du carnaval et félait
lemoisdemai. . . . . . « . .« . .
XI1vV. Dans quel esprit notre bienheureux assistait
Jésus-Christ sur le Calvaire. « . . . . .
XV. De son rigourcux silence . + . o . o o .
XVI. De ses grandes mortifications. . . . . . .
XVII. 1l porte pendant plusicurs années une croix gar-
niedepointes . . . . . . . o . . .
XVIII.  Dela dureté de son lit. . . . . . . . .
XIX.  Comment lec bienheureux souffrait le tourment
de lasoif. . . . . .
XX. Frere Henri est consolé par N.—S. Jésus-Chnst
et parsa sainfemére. « . . . . . . .
XX1. Comment le bienheureux fut conduit par un
ange & l'école d’une plus Laute sagesse et
d’une plus grande perfection . . o+ . .
XXIL.  Comment frére Henri regnt d’un ange I'’épée el
les armes de chevalier . . . . . . . .
XXIIl.. Le bienhecureux se prépare dans la solitude A
.- biensouffrir. . . . . . . . . . . .
XXIV. Comment Dieu instruisit le bicnheureux par
. exemple d’un jouteur . . . . . v . .
XXV. Des croix et des tentations intérieures de notre
bienheureux. « « .« .+ + ¢ ¢ o o o .
XXVI. De quelques-unes des perséeutions que souffrit le
bienheureux. . « ¢ ¢ ¢ ¢ o ¢ o . .
XXVIL. Des larmes qu’il répand pour ramener une seur
perdue . . . o 4 0 e 4 4 e e e o
XXVIII. Frére Henri est accusé d’avoir empoisonné les
fontaines. « . ¢ . & . o e e o .
XXIX. Comment le bienheureax eonverlit un assassin ct
court de grands dangers . . o+ ¢ . o .
XXX. Dieu accorded notre bienheureux unpeu derepos.
XXXI.  Freére Henri se plaint & Dieu de ses afflictions.
XXXII. Le nombre et la pesanteur de scs croix le rédui-
" sentdlextrémité. . . . . ¢ & o
XXX1II, Frére Henri invite tous les aMigés & souflrir avec

JOoie ¢« o 4 0 0 v e e e e e e e e

29

32
37

i0
43
45

47

51
53
58
60

G3

70

13
5
6



- 427 —

XXXIV. Quelles sont les graces que Dieu accorde & scs
serviteurs affligés . . . . . . . . .
XXXV. Des fruits admirables que produisaient les pré-
dications du bienheureux . . . . . .
XXXVI. D’une grande épreuve qu’eut & supporter le
bienheureux. - . . . . .
XXXVII, Des fatigues que la charité du blenhcureux lul
faisait supporter pour le salut des personncs
‘religieuses . o 4 o 0 0 0 0 . 0 e
XXXVIII Notre bienheureux est nommé pricur d'un cou-
Vet « ¢ o o ¢ o o o o o 4 e e o
XXXIX. De la saintets dé sa mére'et de ses amis. . . .
XL. Du bien que faisait frére Henri ct de sa mort
glorieuse. "« .. o ¢ o 0 e 0 0 . e

LE LIVRE DE LA SAGESSE ETERNELLE.

I Comment Dieu atlire 3 lui des dmes qui s’enten-
dent appeléecs sans reconnaitre sa voix . . .

1L Comment on parvient 3 la divinité de Jésus par
les douleurs de son humanité . . . .

1L Des motifs de I'Incarnation et de la Passion de

Jésus-Christ. . . . . e e e e s
1v. Jésus~-Christ a souffert pour élre imité, . . .

V. Avee quel esprit d’amour Jésus-Christ souffrit
POUP NOUS. « o « « o o o o o o o o
V1. Gémissements du Disciple « . . . «¢ o &
VIL L’élernellc Sagesse console son Disciple « .+ .
VIIL Combien la tiédeur de 'ame est dangereuse.
IX. Qu’il est impossible de servir A la fois Dicu et les
eréalures. o o+ o . o 0 0 e e e . e
X Combien se trompent les titdes et les mondains.

XL Combien la Sagesse élernelle est aimable et
quelles douceurs elle réserve aux imes. . .
XIL Comment Dieu aime les 4mes d’une manitre
particuliere .« ¢« o + ¢ ¢ ¢ o o o
XII.  Comment la divine Sagesse est & la fois aimable
¢t terrible ; combien ses voies sont cachées. .
XIv. Quels sont les signes de la préesence de Dieu . .

84

88

91

96

99
102

104

111

114

116
118

120
122
124

127

129
131

133

136

138
141



—.. 428 —

XvV. Pourquoi on ne peut pas toujours jouir de lapré-

sencedeDien . « . . . . . . . . . 143
XVI.  Combien les hommes ont tort de se plaindre des

croix et des difficultés qu’ils rencontrent dans

lesvoiesde Dieu. + « o« o o o+ . . . 145
XVII.  Quelles sont les miséres de ceux qui suivent le

monde. . « « « o o 4 o o o . . . 146
XVIII. Delagloiredesjustes « . « « « o & & 148
XIX.  Pourquoi Dieu se réjouit des souffrances de ses

servifeurs. « . ¢« . . o . . e .o . o 151
XX. ~ Laméditation dela Passion de Jésus-Christ pro-

cure de gra.nds biens et comment il faut 8’y

B U 156
XXI. Comment on peut mourir avec Jésus-Christ sur

lacroix . . . . o . . 159
XXII.  Quel fut le but de Notre-Seigneur Jésus-('.hrist

surlacroixe « « oo ¢ ¢ ¢ ¢ o o . 162

XXII. - Régles sommaires de la vie spirituelle, . . 165
XXIV. Le disciple de la divine Sagesse assiste & la mort
subite d’un jeune homme de trente ans. . 16~ -
XXV.  Du trés-saint sacrement de I'Eucharistie . . 1°7
XXVI. De quelle maniére ’Ame doit se préparer & rece-
’ " voir PEucharistie . « . . . 4 . . . . 181
XXVII, Combien de grices 8 ’acquitrent par la fréquente

communion. « « . ¢ o o+ o o o o o 183
XXVIIL De lalouange qu’on doit & Dieu. . . . . . 185
XXIX. Comment Dieu est une essence trés-simple . . 194
XXX. = Commént Phomme doit retourner A Dieu. . . 197
XXXI. En quoi consiste le véritable renoncement. . 201 -
XXXII, Comment 'ame devient une méme chose avec

Diew . . . . e e e s e+ 4 o 202

XXXIII. De la vxe du juste qun g6 renonce en Dieu . « . 207

TRAITE DE L’'UNION DE L’AME AVEC DIEU. INSTRUCTIONS
ADRESSEES A UNE RELIGIEUSE.

1. Commenl. on doit purifier l’lnlelllgcnce et se re~
noncer en'Dieu. . « ¢ v o . .. . . 210
1. Précoples relatifs & la vie unitives » o . . . 214



— 429 —

1l Des joies qu’éprouve Pesprit & méditer ce qu’est
Diew. . . « . ¢ ¢ ¢« v oo o

v, De I'immensité incompréhensible de Dien .

V. - Du mystére de la trés-sainte Trinité . . . .

VI. Du dernier degré d’union avec Dieu . . . .

VIL Comment’Ame s’612ve graduellementetse trans-
formeenDien. . . . . . . . . . .

COLLOQUE SPIRITUEL DES NEUFS ROCHERS.,

I Le Seigneur commande & frére Henrl d’écrire.
1L 11 voit en extase combien peu se sauvent. . .
11, Dieu lui découvre les péchés des chrétiens, . .
Iv. Combien les chefs de I'Eglise sont loin d’imiter

ceux d’autrefois. . . . . . . e .
V. Dans quelle tiédeur vivent les ordres mendiants.
VL Des prédicateurs et des docteurs de ’Eglise . .
VIL. Combien les prétres sont éloignés de la sainteté

de leur ministére. . . . . . o . . .
VIII.  Du fasteet de ’orgueil des femmes et des nobles.

X2 Du grand péril que courent les bourgeois et les

marchands avares. . . . . . . . . .
X. Des ouvriers pauvres et des paysans. . . . .
XI. Des femmes orgueilleuses et impudiques et de

leur damnation. . . . . . . . o .
XII. Des gens mariés et combien le monde mérite
d8trepuni . . . . o . . . e .
XIIl.  DEs NEUF RocHERS.— Quels sont les habitants du
premier et du plus bas rocher de la montagne.
Du second rocher et de ses habitants. . .
Du troisiéme rocher. . .

Du quatriéme rocher. . . . . . . . .
Du cinquidme rocher . . « . . . o &
Du sixidme rocher. . . . . “ e
Du septiéme rocher . . . . . . . . .

Du huitieme rocher . . . . « . + . .
Du neuvieme et dernier rocher. . . . .
Comment le Bienheureux fut élevé & ’union

deDieu. . .« « . & ¢« ¢ o 0 ¢ . 0.

224
228
230
233

236

241
244
41

249
251
252

253
254

255

257



— 130 —

APPENDICE by COLLOQUE DES NEUF ROCHERS DU BIEN<
HEUREUX SUSO: + o ¢ o o o o o o/

DISCOURS SPIRITUELS DU BIENHEUREUX SUSO.

I.  DELA VERITE DE NOTRE NEANT ET DE L’HUMILITE DU COEUR.
— Combien est précieuse la connaissance de nous-
MEMEe ¢ o o o o o o o o o o o o o
Comment tous les hommes veulent &tre cslimés et
honorés « o o ¢ o ¢« ¢ ¢« o 4 0 e e

En quoi consiste le véritable renonccment. . . .

JI. DE LA PERFECTION SPIRITUELLE. — Comment l’csprit
doit s’élever et se détacher des sens, . « «

De la victoire de I’esprit sur toutes les forces natu-

relles o ¢ o o ¢ v 4 0 4 e 6 s e e e
Comment on doit vaincre ses désirs. « + « . .
Comment on doit triompher de toutes les images
sensibles et créées « . . . . . . . . .
Comment ’'dme doit graver en elle-méme l'image

de Jésus-Christ. . . . . . . .

1L DE LA MORT SPIRITCELLE. — De quelle maniére on doit
mourir au monde ¢t A soi-m&me. . . . . .

D’une plus haute perfection des serviteurs de Dieu.

1V. DE QUELQUES GRAVES TENTATIONS DE LA VIE SPIRITUELLE.
Delatristessede 'dme « o & . & & + o . &

Du désespoir « . . . o« . . . . 0 0 .

De quelques errcurs des personnes scrupuleuses. .
Combien on peut, au milieu des dégofits intérieurs,
acquérirde mérites « . o . . . 0 e o

LETTRES SPIRITUELLES DU BIENHEUREUX SUSO.

LETTRE I. — A une religieuse, sur le mépris et 'oubli du
monde « « ¢ ¢ ¢ ¢ o o ¢ o ¢ o o0 .
LeTTRE I1.— 1l exhorle une religicuse a ’humilité du cceur,
au courage dans les souffrances et & la persévérance
dans les honnes euvres . o & o 4 o o o . .
Lertre lI, — Il comsole une afMigée. . » « « « o &
LETTRE 1V. — ]I forlific et affermit une novice que le dé-
mon cngageait a relourner dans le monde. . .

203

303

305
307

310

313
316

317
319
322
325
330
331
333
335

338

341

343
347

350



— 43 -

LETTRE V. — Il 8¢ réjouit de la conversion d’une péche-
resse et il encourage . . . v e e e e e
LerTre VI, — Le Bienheureux console un de ses fils spiri-
tuels sur le point de mourir . . . . . . . .
LETTRE VII. — Le Bienheureux écrit & un de ses amis, su-
périeur d’un couvent, et il Jui apprend comment il
doit remplirsacharge « « « « « 4 o o o
LETTRE VIII. — II répond & une religieuse qui lui avait
demandé, comment I'dme doit se conduire dans les
exlases et les jouissances spirituelles. . . . . &
LertrRE IX. — Le Bienlicureux écrit & un de ses amis affligé
et lui enseigne la vole pour arriver A la paix du
CRUT y & o o o o o o o o o o o « s o
LeTTRE X. — A un de ses amis sur la purgation, Villumi-
nation et la perfection de I'dme sainte . . . .« .
LerTRE XI. — Le Bicnheureux exhorte une de ses fllles
spirituelles & graver dans son cceur, le saint nom de
Jésus. . .0 . e e e e e e e e e

MEDITATIONS PENDANT LES TROIS HEURES D'AGONIE DE
JESUS-CHRIST-SUR LA CROIX. « « & « o . o o

SOLILOQUE SUR LA MISERICORDE DE LA VIERGE MARIE. « «
SUR LES DOULEURS DE JEsSUS ET DE MARIE . . . .

EXERCICE SPIRITUEL DE L’(TERNELLE SAGESSE. « .« o
SENTENCES TIREES DES SAINTS PERES. « « o o+ o o

OFFICE DE L’6TERNELLE SAGESSE COMPOSE PAR LE BIEN-
HEUREUX SUSO. o . &« o o o o o o o « »

FIN DE 1.A TABLE DES MATIERES.

Poissy. ~ Typographie ARE'EU.

353

356

359

363

366

369

370

313

390
396

401
406

410









Digitized by GOOS[C



Digitized by GOOS[C



Digitized by GOOS[C



